
UDK 81’25:929Trubar P.
Jochen Raecke 
Univerza v Tübingenu

Primus Truber und Jurij Dalmatin als Übersetzer – mit den 
Augen Jernej Kopitars gesehen

Prispevek kaže, da je Kopitar na eni strani prepoznal Trubarja in Dalmatina kot prva, ki sta 
pisala slovenščino, na drugi strani pa je kritiziral njun način pisanja slovenščine. Njune prevode 
je ocenil kot mešanico nemških in slovenskih besed. S tem je pokazal in dokazal da nikakor ni 
razumel, kaj je bil temeljni namen Trubarjevih in Dalmatinovih prevodov. Nista namreč preva-
jala, da bi dokazala, da imajo Slovenci svoj narodotvorni jezik, ampak zato, da bi se narod lahko 
zveličal, da bi lubi preprosti Slovenci mogli lahku zastopiti knjižna besedila. 

The article shows that Kopitar on the one hand recognized Trubar and Dalmatin as being the 
first people to write in Slovene, but on the other hand he criticized the way in which they wrote. 
He described their translations as a mixture of German and Slovene words. With this statement 
he revealed that he did not understand why Trubar and Dalmatin translated into Slovene in the 
first place. They did not translate in order to show that Slovenes had their own language, but in 
order to facilitate understanding, so that people could find salvation. 

 
Ključne besede: identifikacijska vloga jezika, sporazumevalna vloga jezika, Primož Trubar, 

Jurij Dalmatin, Jernej Kopitar

Key words: denotative function of language, communicative function of language, Primož 
Trubar, Jurij Dalmatin, Jernej Kopitar

1 Auch wenn die folgenden Zeilen einen Beitrag zu einem Symposium in Slovenien 
darstellen und in einer slovenischen Zeitschrift erscheinen, sind sie nicht in slovenischer 
Sprache geschrieben. Sie sind vielmehr in jener Sprache geschrieben, die Jernej Kopitar 
in den Übersetzungen Trubers und Dalmatins so schmerzlich in die Augen fiel.

Das Deutsche in den slovenischen Texten der beiden ist aber im vorliegenden Zu-
sammenhang mehr als nur das, was Kopitars Kritik hervorrief: es ist auch die Sprache, 
in der diese Kritik geäußert wurde. Es kann also durchaus seltsam wirken, wenn Ko-
pitar Truber und Dalmatin in reinster deutscher Sprache den Vorwurf macht, in ihren 
(doch immerhin) Slovenisch geschriebenen Texten fände sich viel zu viel Deutsches. 
Zu Primus Truber meinte er, dass er »überhaupt stark germanisire« (Kopitar 1808/1980: 
XXXV), dass dieses »Germanisiren« eigentlich unnötig sei, also »ohne Noth« geschehe 
und dass er deutsche Wörter oft nur aus Bequemlichkeit anstelle slovenischer verwen-
dete (Kopitar 1808/1980: 55). Und wenn er seine Kritik in der rhetorisch durchaus 
ansprechenden Formel gipfeln lässt, Truber schreibe eigentlich gar nicht Krainisch, 
sondern »D e u t s c h  mit K r a i n i s c h e n  Wörtern« (Kopitar 1808/1980: 28), dann ist 
es ja schon ein Lob, wenn er 1808 meint, Dalmatin »horchte ungleich aufmerksamer 
auf die Stimme des Slavischen Genius, als der Anfänger Truber« (Kopitar 1808/1980: 
37 ) und »sein D a l m a t i s i r e n  ist ein viel kleineres Übel als Trubers G e r m a n i s i -
r e n « (Kopitar 1808/1980: 28). Nur muss er dieses halbherzige Lob 1809 schon wieder 
zurücknehmen, weil er in Wien erkennen muss, dass der Übersetzer der Spangenberg-



382	 Slavistična revija, letnik 56/2008, št. 4, 57/2009, št. 1

schen Postille gar nicht Dalmatin, sondern Sebastian Krelj war (Kopitar 1808/1980: 
424). Dalmatin war also kein geringerer Germanisierer als Truber.

Im vorliegenden Beitrag geht es damit um den Kopitarschen Vorwurf des Germani-
sierens in Primus Trubers und Jurij Dalmatins Slovenisch geschriebenen Texten, resp. 
um die Deutsch geäußerte Kritik an den vielen deutschen Blümchen, aus denen der 
slovenische Kranz (auch) bei ihnen auf deutsche Art geflochten sei (Kopitar 1808/1980: 
54). Das bedeutet, dass das Deutsche der eigentliche Verhandlungsgegenstand dieses 
Beitrags ist. Und wer es nicht wenigstens passiv beherrscht, wird nichts von dem ver-
stehen, was überhaupt verhandelt wird. Passive Beherrschung heißt dabei bekanntlich 
nicht mehr, als dass man Deutsch geschriebene Texte v e r s t e h t , es heißt nicht, dass 
man es auch so gut s p r i c h t , wie Truber und Dalmatin es zweifelsfrei konnten. Von 
entscheidender Bedeutung dafür, dass sie so viel Gebrauch von ihren aktiven Deutsch-
kenntnissen gemacht haben, dürfte aber ein weiterer Umstand sein, nämlich der, dass 
sie das Deutsche nicht nur gut s p r e c h e n , sondern auch gut s c h r e i b e n  konnten. 
Das gibt sich nicht nur in zahlreichen rein Deutsch geschriebenen Briefen und Vorreden 
zu erkennen. Das Vermögen, Deutsch zu schreiben, dürfte es auch gewesen sein, das 
ihnen bei der Niederschrift ihrer slovenischen Texte so viel strukturell Deutsches (ne-
ben dem materiell Deutschen) in die Feder fließen ließ, dass es dem selber ja Deutsch 
schreibenden Kopitar nur s o  zu Mute werden konnte, als ob er eigentlich einen deut-
schen Text lese, in dem nur die Wörter nicht deutsch seien. 

Wollte man allerdings ernsthaft versuchen, zu verstehen, weshalb denn in Trubers 
und Dalmatins slovenischen Übersetzungen so viel Deutsches anzutreffen ist – Kopitar 
wollte das offensichtlich nicht –, dann müsste man sich etwas klar machen, was Kopitar 
sich wiederum nicht klar gemacht hat. Wie man Slovenisch s p r i c h t , wussten Truber 
und Dalmatin aus ihrer Praxis als Prediger in ihrer »windischen« Heimat zur Genüge, 
wie man jedoch Slovenisch s c h r e i b e n  sollte, darüber mussten sie sich nächtelang 
den Kopf zerbrechen. Und eine Lösung dafür, wie man richtig, gut und verständlich 
für das e i n f a c h e  Volk schreibt (und für andere; als Angehörige des einfachen Vol-
kes wollten sie ja gar nicht Slovenisch schreiben), die konnten sie nun einmal nicht 
in Slovenien, sondern nur in Deutschland finden. Denn da hatte ein Martin Luther in 
kaum zu übertreffender Weise gezeigt, wie man richtig, wirkungsvoll und eben vor 
allem: für das einfache Volk verständlich schreiben konnte. 

Daran schließt sich eine zweite Frage an, die Kopitar genauso wenig in den Kopf 
gekommen ist: Was sollte denn, vom Standpunkt Trubers und Dalmatins aus gesehen, 
eigentlich schlecht daran sein, wenn man eine Sprache, die bislang nicht geschrie-
ben, sondern lediglich zur leichteren Bewältigung eines schweren Alltags gesprochen 
wurde, wenn man also eine solche Sprache mit anderen Wörtern genauso schrieb wie 
jene Sprache, für die Martin Luther von Gott die Aufgabe erhalten hatte, der Welt zu 
zeigen, wie man schreiben konnte, »so dass sie es denn verstehen«. ‘Sie’ sind dabei 
nach Luthers bekannten Worten »die Mutter im Hause, das Kind auf der Gassen, der 
Vater auf dem Markt«. Für die wurde nämlich bis zu Luther nirgendwo im christlichen 
Abendland geschrieben. Wenn man also das nur im Hause, auf dem Felde und im Stall 
gesprochene Slovenisch in der gleichen Weise zu einem geschriebenen und schreibbaren 
Slovenisch machen wollte, wie Martin Luther das bis dahin ja ebenfalls nur »im Hause, 



Jochen Raecke: Primus Truber und Jurij Dalmatin als Übersetzer …	 383

auf der Gassen und auf dem Markt« gesprochene Deutsch zu einem geschriebenen 
und schreibbaren Deutsch gemacht hatte, warum sollte man ein solches Slovenisch 
dann nicht nach diesem Bilde schaffen, genau so wie Gott doch den Menschen »nach 
seinem Bilde« geschaffen hatte? Und wenn Gott der Herr selber so verfahren war, was 
sollte dann an diesem Verfahren, nach dem Bilde eines Vorhandenen etwas Neues zu 
schaffen, schlecht sein? Konnte das Slovenische denn nicht nur gewinnen, wenn man 
es zukünftig genauso gut schreiben konnte, wie das Deutsche? 

Und der Weg war schließlich der nämliche, den man in der Geschichte der Schrift-
sprachen immer beschritten hatte: man bildete sprachliche Erscheinungen, Phraseo-
logismen oder syntaktische Konstruktionen, die es in einer bis dato nur gesprochenen 
Sprache zu jenem Zeitpunkt nicht gab und auch gar nicht zu geben brauchte, man bildete 
also solche Erscheinungen, Phraseologismen oder syntaktischen Konstruktionen, die in 
der Vorbildsprache bereits vorhanden waren, einfach nach. Oder hatten es die Mönche 
im Mittelalter, die die ersten deutschen Texte verfassten, hatten es Kyrill und Methodius, 
die die ersten slavischen Texte verfassten, seinerzeit anders gemacht, als sie Texte aus 
dem Lateinischen und Griechischen ins Deutsche resp. Slavische übertrugen?

2 Kopitars Blick auf die Übersetzungstätigkeit von Truber und Dalmatin ist also 
leicht erkennbar nicht von der reinen und auch nicht von der praktischen Vernunft 
der Aufklärung erhellt, sondern von einer Einstellung gegenüber dem Deutschen ver-
dunkelt, die alles andere als »vernünftig« war. Sucht man nach einer Erklärung oder 
Begründung dieser »unvernünftigen« Einstellung, dann kann man sie leicht darin fin-
den, dass Kopitar geistig zwischen zwei verschiedenen Denkparadigmen oder Geis-
teshaltungen hin- und herwanderte, weil er seine Bildung und geistige Ausbildung an 
der Wende vom Rationalismus zum Historismus erhielt. Insofern darf man sich nicht 
wundern, dass man in seiner Grammatik zwar auch rationale und pragmatische Ar-
gumentationen findet, aber eben nicht durchgehend. Er trug mit dem aufkommenden 
Historismus und dem zu Ende gehenden Rationalismus gleichsam zwei Seelen in der 
Brust, eine rationalistische und eine historistische. Und diese letztere war stark von 
Herders romantischer Denkweise geprägt (Raecke 2002).

Als wesentliches Anliegen des vorliegenden Beitrags stellt sich damit heraus, dass 
Kopitars Blick auf Truber und Dalmatin als Übersetzer aus einem bestimmten Denk-
paradigma heraus begründet werden soll – einem Denkparadigma, das ganz natürlich 
das Denkparadigma seiner Zeit war und auch unter der damaligen slovenischen In-
telligenz immer stärker Platz griff. Mit der Begründung ist natürlich verbunden die 
Idee, Verständnis für Kopitars Kritik zu erreichen. Verständnis allerdings nicht in dem 
Sinne, dass ihrem Autor Recht gegeben wird. Es soll vielmehr aufgezeigt werden, dass 
Kopitar eine Auffassung von der Leistung der Sprache hatte, die man kennen muss, 
wenn man seine Kritik verstehen will. Die Kenntnis ändert dann aber nichts daran, dass 
der Kritiker Truber und Dalmatin schlichtweg missverstanden hat, missverstanden i n 
d e m , worum es diesen beiden letztlich ging, und missverstanden d e s h a l b , weil er 
das, was er selber mit seiner Grammatik wollte, weit über das stellte, was Truber und 
Dalmatin wollten. Und weil er sich darüber hinaus für das, was Truber und Dalmatin 
mit ihrem Werk im Sinn hatten, gar nicht ernsthaft interessierte. 



384	 Slavistična revija, letnik 56/2008, št. 4, 57/2009, št. 1

Dessen ungeachtet möchte ich die Bemerkung einflechten, dass mir der kritische 
Blick Kopitars sympathischer ist, als mancher andere Blick, der in Trubers und Dal-
matins Leistung nichts anderes sieht als etwas, das selbst mit hymnischen Worten nicht 
genug gepriesen ist. Denn Kopitars Blick ist kritisch, ist nüchtern und lässt deshalb 
bestimmte Dinge bei Truber und Dalmatin genau s o  erkennen, wie sie sind. Im Un-
terschied zu manchem, was in heutiger Zeit über Truber und Dalmatin zu hören und 
zu lesen ist, verliert Kopitar bei seinem Lob dafür, dass das Slovenische von diesen 
beiden zum ersten Mal in der Geschichte zu Papier und in Buchform gebracht wurde, 
nicht aus dem Auge, was in diesem Slovenisch genau genommen gar nicht slovenisch 
ist, will sagen: nicht im gleichen Sinne slovenisch ist, wie es dasjenige ist, das in ih-
nen a u s s c h l i e ß l i c h  slovenisch ist. Weil Kopitar Deutsch konnte (im Unterschied 
übrigens zu vielen, die nur Slovenisch können und deshalb Germanismen gar nicht 
erkennen können!) sah er vieles bei Truber und Dalmatin, was zwar slovenisch geklei-
det, zur gleichen Zeit aber auch in deutschen Texten in Mode war und daher mit einiger 
Sicherheit aus dem Deutschen stammte. Bei aller Anerkennung, die Kopitar Truber und 
Dalmatin dafür aussprach, dass sie sich getrauten, ihr Windisch in Form von Büchern 
nach Slovenien zu bringen, verschwieg er also nicht, was er meinte, an diesem Win-
disch tadeln zu müssen. Und dafür gebührt ihm durchaus Lob, denn es weist ihn aus 
als jemanden, der über einfache, d.h. auf ein unreflektiertes Nationalgefühl gegründete 
Loblieder für die beiden Pioniere der slovenischen Schriftsprache deutlich hinauskam. 
Und außerdem ließ er es als derjenige, der Truber wiederentdeckte und damit gleichsam 
wiederbelebte, von Anfang an als fragwürdig erkennen, in Primus Truber den »Vater« 
der heutigen slovenischen Schriftsprache zu sehen. Wirkung konnte in Slovenien 
nämlich nur sein Ziehsohn Dalmatin mit seiner Bibelübersetzung verzeichnen, denn 
anders als Trubers Schriften war diese dort nicht verboten bzw. verbrannt worden. 
Trubers Schriften waren allenfalls in irgendwelchen privaten Bibliotheken versteckt 
und konnten gar keine Wirkung entfalten. Das konnte nur Dalmatins Bibelübersetzung 
und insofern kommt Truber nicht als Vater, sondern höchstens als »Großvater« der 
slovenischen Schriftsprache in Frage. 

3 Dieses Lob für Jernej Kopitars kritischen Blick auf Truber und Dalmatin als Über-
setzer heißt, wie gesagt, nicht, dass man Kopitars Kritik ohne Weiteres teilen könnte. 
Das Lob geht lediglich dahin, dass er sich nicht in überschwänglichen Lobeshymnen 
erschöpfte, sondern in Truber und Dalmatin letztlich – und das auch ganz gewiss zu 
Recht – nur den Anfang von etwas sah, das erst noch zu seinem Ende gebracht wer-
den musste. Und das Lob für Kopitar heißt genauso wenig, dass er an dieser Stelle vor 
allem als derjenige herausgestellt werden soll, dem das Verdienst zufällt, auch Truber 
und Dalmatin zu so etwas wie einer Wiedergeburt in Slovenien verholfen zu haben. 
Mit dem auch ist gemeint, dass Kopitar ursprünglich »nur« ganz Slovenien resp. dem 
slovenischen Volk zu seiner Wiedergeburt verhelfen wollte, indem er in Form einer 
Grammatik für alle Slovenen die Grundlage für eine gemeinsame Schriftsprache schuf, 
so wie sein großes Vorbild J. Chr. Adelung sie für das Deutsche geschaffen hatte. Jedoch 
gelangten ihm in Žiga Zois Bibliothek, als deren Verwalter oder Bibliothekar er als 
junger Mann eingestellt wurde, einige von Trubers und Dalmatins Werken gleichsam als 



Jochen Raecke: Primus Truber und Jurij Dalmatin als Übersetzer …	 385

Glücksfälle in die Hände, und so konnte er diese beiden als die ersten anführen, die den 
Slovenen die Schriftlichkeit gebracht hatten, so wie Methodius und Kyrill sie einst den 
Slaven gebracht hatten. (Die Freisinger Denkmäler fielen ihm erst später in die Hände.) 

Was Kopitar ursprünglich und überhaupt insgesamt wollte, will ich hier allerding 
auch nur erwähnen, nicht verhandeln; hier geht es allein darum, ihn nicht weniger kri-
tisch zu sehen, als er Truber und Dalmatin gesehen hat, und aus dieser kritischen Sicht 
heraus eine Antwort auf die Frage zu versuchen, wie er denn überhaupt zu einer derart 
negativen Bewertung von Trubers und Dalmatins Slovenisch gelangen konnte. Denn 
wenn er sie dafür tadelt, dass sie nicht nur, wie viele später, mit »krainischen Blümchen 
einen Kranz auf deutsche Art geflochten« hätten, sondern darüber hinaus auch viele 
krainische Blümchen »ohne Noth« und aus »Bequemlichkeit« durch deutsche Blüm-
chen ersetzt hätten (die entsprechenden Zitate s.o.), dann geht die Kritik ja in die Rich-
tung, Truber und Dalmatin hätten eigentlich das schlimmste »Kauderwelsch« (Kopitar 
1808/1980: 54) geschrieben, das es in der Geschichte des Slovenischen bis zu Kopitar 
gab. Da aber drängt sich doch die Frage auf, welche Geisteshaltung hinter diesem der-
ben Tadel steckt. Eine Antwort auf diese Frage wäre übrigens natürlich zugleich die 
Antwort auf die weitere Frage, weshalb es noch lange nach Kopitar in Slovenien soviel 
Kritik an Truber und Dalmatin als Übersetzer gegeben hat. Denn die spätere Kritik tut 
ja in Wirklichkeit nicht mehr, als dass sie mit nur noch schärferen Worten anprangert, 
was Kopitar schon viel früher mit scharfen Worten gegeißelt hatte.

Steht damit konkret die Verurteilung des Gebrauchs von Wörtern oder auch Konst-
ruktionen des Deutschen im Slovenischen in Frage, sollte man sich zuvor ganz generell 
bewusst machen, dass der Tadel an fremden Elementen in Texten, die an sich in der 
sog. Muttersprache des Autors verfasst sind, nichts ist, was man als ‘allgemein ver-
breitet’, ‘selbstverständlich’, ‘naturgegeben’ oder gar als ‘natürlich’ ansehen könnte. 
Denn in wissenschaftlichen Werken wimmelt es bekanntlich von Fremdsprachlichem 
und wer sonst in der Gesellschaft auf sich gehalten hat oder auch heute noch auf sich 
hält, versuchte und versucht immer wieder, andere wissen zu lassen, dass er diese oder 
jene Fremdsprache beherrscht. Einfach, indem er dieses oder jenes Wort in seine Rede 
wie absichtslos einfließen lässt. Verurteilt wird so etwas also keineswegs immer und 
es werden häufig damit auch gleich zwei Fliegen mit einer Klappe erschlagen: auf der 
einen Seite wird man gesellschaftlich höher angesehen, auf der anderen Seite wird man 
leicht als zu bestimmten gesellschaftlichen Gruppen gehörend erkannt und anerkannt. 
Ärzte geben sich auf diese Art und Weise gern als solche zu erkennen, Theologen tun 
das, das tun aber auch Zuhälter und Politiker tun es immer öfter.

Kann damit schnell Einigkeit darin erreicht werden, dass eine Abwehrhaltung 
gegenüber oder der Tadel an fremdsprachlichen Elementen keineswegs n a t ü r l i c h 
ist, dann ist er logischerweise von anderer Art, und das heißt, er ist »k u l t ü r l i c h «. 
Solcher Tadel hat mit Kultur zu tun, und Kultur ist immer entweder ein soziales Schich-
tenphänomen oder an bestimmte Gruppen gebunden, immer jedoch ein Zeitphänomen. 
Und diese Zeitbedingtheit aller Urteile über Truber und Dalmatin möchte ich hier en 
passant ansprechen.

Kopitar bietet mir also willkommene Gelegenheit, etwas mit ihm zu tun, was im 
Jargon populärer Wissenschaftlichkeit hieße, dass ich ihn instrumentalisiere, d.h. nur 



386	 Slavistična revija, letnik 56/2008, št. 4, 57/2009, št. 1

zu benutzen, um etwas zu exemplifizieren. Das nämlich, dass wir uns auch und gera-
de in diesem Truberjahr der Zeitgebundenheit unserer Urteile und Erkenntnisse viel 
klarer bewusst werden sollten, als wir das normalerweise tun. Wenn Friedrich Schil-
ler klassisch formulierte: »Es ist der Geist, der sich den Körper baut«, dann möchte 
ich das postmodern umformulieren zu: »Es ist der Geist der Zeit, der sich die Helden 
baut«. Und das soll sagen, dass auch unser Zeitgeist sich Truber und Dalmatin als 
»Helden unserer Zeit« baut. Noch einmal anders gewendet: wir sollten uns dessen 
bewusst werden, dass wir viele Dinge an Truber und Dalmatin heute genau s o  und 
nicht anders sehen, weil wir in u n s e r e r  Zeit leben, weil wir uns in den Diskursen 
u n s e r e r  Zeit bewegen und uns Helden schaffen, die wir selber leider nicht sind. 
Die Folgerung daraus ist: Wir sollten nicht auf die Idee verfallen, dass wir die beiden 
heute richtig sehen. Wir sehen sie allenfalls richtiger. Aber: Der richtige Truber und 
der richtige Dalmatin waren Erscheinungen ihrer Zeit. Was spätere Zeiten aus ihnen 
gemacht haben, waren immer Erscheinungen dieser Zeiten, weil sie einfach zu jeweili-
gen Zeitgenossen gemacht wurden. Als solche wurden sie beurteilt oder auch verurteilt. 
Wir wissen mit Sicherheit, dass diese Urteile und Verurteilungen falsch waren oder 
den beiden wenigstens nicht gerecht wurden. Wir wissen aber nur, dass sie f a l s c h 
waren; wie sie r i c h t i g  wären, wissen wir nicht, und wir k ö n n e n  das auch nicht, 
weil wir keine Zeitgenossen Trubers und Dalmatins sind. Der Weg, der übrig bleibt, 
um wenigstens in die Nähe der »richtigen« Truber und Dalmatin zu gelangen, ist der, 
dass wir v e r s u c h e n , uns zu i h r e n  Zeitgenossen zu machen. Bloß sollten wir uns 
klar darüber sein: selbst wenn wir versuchen, uns zu ihren Zeitgenossen zu machen, 
wird man in späteren Zeiten den Kopf schütteln und sich fragen, wie man sie denn nur 
so sehen konnte, wie wir sie heute sehen.

Damit dieser Punkt konkret wird: Ich kann sogar schon heute nur den Kopf schüt-
teln, dass man in beiden, vor allem aber in Primus Truber, Vorläufer oder Wegbereiter 
unseres heutigen europäischen Gedankens sehen will. Natürlich hat das damit zu tun, 
dass Slovenien jetzt Mitglied der europäischen Union ist und im Augenblick sogar den 
Vorsitz in derselben führt, nur wird den sehr bald Frankreich übernehmen, und wenn 
man in Frankreich jemanden nach Primus Truber fragt, dann schaut der einen mit gro-
ßen Augen fragend an. Dass Trubers Konterfei heute auf allen slovenischen 1-Euro-
Stücken prangt, macht ihn ja noch nicht zu einem Menschen, der den Europäern eine 
einheitliche Währung auf einem relativ einheitlichen Markt bescheren wollte. Was er 
wollte, war etwas anderes: nämlich den einfachen Slovenen den Weg in den Himmel 
öffnen, nicht nach Europa, denn davon waren sie längst ein Teil. Wenn auch einer, der 
am Rande lag und ständig von Türken bedroht war.

4 Der hier zur Verhandlung aufgeworfenen Frage nach der Berechtigung der Kopi-
tarschen Kritik an Trubers und Dalmatins »Germanisiren« kann man in unterschiedli-
cher Weise nachgehen: Man kann sich etwa p r a k t i s c h  mit ihr auseinandersetzen, 
d.h. überprüfen, wieweit denn beide überhaupt »Deutsch mit krainischen Wörtern 
schrieben«, und vor allem auch, ob sie das eigentlich »ohne Noth« taten. Aber das will 
ich hier nicht tun, weil zu dem Thema der verschiedenen p r a k t i s c h e n  Formen von 
Germanismen bei Truber nicht nur eine Dissertation von E. Seitz (Seitz 1998) erschienen 



Jochen Raecke: Primus Truber und Jurij Dalmatin als Übersetzer …	 387

ist, sondern dazu auch schon vorher nicht wenig Literatur in die Welt entlassen wurde. 
Und diese ist ganz natürlich schon bei E. Seitz erwähnt und besprochen. Sie muss also 
nicht mehr behandelt werden. Entsprechend ist es auch viel sinnvoller, die Frage anders 
als praktisch zu stellen, nämlich so, wie sie bislang kaum oder gar nicht gestellt wurde, 
d.h. in dem Sinne t h e o r e t i s c h , wie es vorstehend schon kurz entwickelt wurde: Wie 
ist Kopitar überhaupt zu seinem Vorwurf gekommen bzw. wie ist Kopitars Kritik aus 
seiner Zeit und seiner allgemeinen Geisteshaltung heraus zu verstehen? 

Um ohne Umschweife zur Antwort zu kommen: Kopitar sieht die Dinge so, weil 
er den Kopf voll gestopft hatte mit Herders romantischen Ideen vom Volk und von den 
Völkern. Diese Ideen liefen und laufen bekanntlich immer noch darauf hinaus, dass 
Völker durch die Verschiedenheit der Sprachen zustande kommen. Daraus folgt: es 
gibt genau so viele Völker, wie es verschiedene Sprachen gibt. Oder anders gewendet: 
Völker kommen dadurch zustande, dass nicht alle Menschen gleich sprechen, sondern 
nur jeweils bestimmte Menschen das tun. Die es tun, bilden ein Volk, wer anders spricht, 
gehört zu einem anderen Volk.

Dieser so einfache und scheinbar einsichtige Herdersche Gedankengang hat sich 
in der jüngeren Geschichte der europäischen Völker – vor allem der südosteuropäi-
schen – als verhängnisvoller Irrweg erwiesen. Und da ich das inzwischen schon mehr 
als nur ein Mal ausgeführt habe, das letzte Mal in Raecke 2008b, möchte ich das hier 
nicht wieder tun, sondern für unseren konkreten Fall nur darauf hinweisen, dass Pri-
mus Truber und Jernej Kopitar gerade Beispiele dafür sind, dass Völker nicht dadurch 
zustande kommen, dass Menschen gleich sprechen, sondern dadurch, dass Menschen 
in bestimmten historischen Konstellationen oder aufgrund bestimmter historischer 
Gegebenheiten als zu einem Volk gehörig gedacht oder konzipiert werden. Mit der 
gleichen Sprache ist es so, dass sie am Ende der sog. Ethnogenese steht, weil diejeni-
gen, die zum gleichen Volk gehören sollen, oder besser und genauer gesagt: die als zum 
gleichen Volke gehörig gedacht werden, eine gemeinsame Sprache bekommen. Voraus 
geht also die Konstruktion von Völkern, und die geschieht aufgrund von Bedingungen, 
die sich letztlich historisch zufällig sind. Formelhaft gesagt kommen Völker durch die 
Geschichte zustande, nicht durch ihre gleiche Sprache. Die gleiche Sprache setzt viel-
mehr voraus, dass eine zahlenmäßig nicht festgelegte Menge von Menschen als eigenes 
Volk konzipiert wird. Wer ein lebendes Beispiel dafür sucht, findet es in den Bosniaken. 
Die waren auf jeden Fall vor ihrer Sprache da und suchen jetzt ihre Sprache.

U n s e r  Beispiel sei hier allerdings zunächst Primus Truber. Dieser bezeugt aus 
eigener Anschauung oder besser gesagt: aus eigener Anhörung – und er hat es nicht 
nur einmal getan –: dass nämlich das Windische zu seiner Zeit überhaupt nicht überall 
gleich, sondern von Land zu Land (gemeint sind Krain, Steiermark usw.), ja von Dorf 
zu Dorf »mit vilen Wörtern vnd Accentibus anderst vnd vngleich geredt« wurde (Sa-
krausky 1998: 97). Die Idee, dass all das, was realiter oder materiell verschieden war, 
dennoch eigentlich Eines sei, also das »Windische«, ist entsprechend ein rein geistiges 
Konstrukt, das seine Grundlagen in historischen Bedingungen oder Gegebenheiten, 
nicht aber in der materiell fassbaren sprachlichen Wirklichkeit hat. Kopitar als weiteres 
Beispiel beschreibt in seiner Grammatik an vielen Stellen die Verschiedenheiten von 
Niederkrainisch und Oberkrainisch, und wären die politischen Verhältnisse zu jener 



388	 Slavistična revija, letnik 56/2008, št. 4, 57/2009, št. 1

Zeit und vor allem die Konstruktion der slovenischen Geschichte durch seinen geis-
tigen Vater A. T. Linhart anders gewesen, so hätte man in den verschiedenen Formen 
des Sprechens, die Truber und auch Kopitar beschreiben, selbstredend Realisierungen 
verschiedener Sprachen gesehen. 

Was Herder neben dieser falschen Auffassung von der Reihenfolge ‘Volk und ge-
meinsame Sprache’ weiterhin so problematisch macht, ist die Idee, dass die Angehöri-
gen eines Volkes die g l e i c h e  Sprache hätten. Denn stellt man die Frage, wann zwei 
Sprachen gleich sind, gibt es, wenn die Antwort logisch konsistent sein soll, nur eine: 
sie sind gleich genau dann und nur dann, wenn sie identisch sind. Nur gibt es identisches 
Windisch allenfalls in ein und demselben Dorf, und Truber betont oder beklagt ja ge-
rade, weil es das Übersetzen so schwer macht, dass das Windische nicht überall gleich 
gesprochen wird, »sonder offt über 2. oder 3. Meil anderst vnd vngleich« (Sakrausky 
1998: 97). Wenn Truber in all denen, die da so »anderst vnd vngleich reden«, Winden 
sieht oder erkennt, dann ganz offensichtlich nicht, weil sie gleich sprechen oder die 
gleiche Sprache sprechen, sondern o b w o h l  sie verschieden sprechen. Und realiter 
ist auch die sprachliche Vielfalt der ursprüngliche Zustand (Raecke 2008a), der erst 
dann und dadurch verändert wird, dass Angehörige des gleichen Herrschaftsgebietes 
eine für alle verbindliche Sprache »verordnet« bekommen. Bei dieser »Verordnung« 
geht es um zwei an sich verschiedene Dinge: erstens soll in diesem Herrschaftsgebiet 
die Grundlage dafür geschaffen werden, dass alle Beherrschten (und meist auch die 
Herrschenden) relativ leicht miteinander kommunizieren können und zweitens soll 
die sprachliche Verschiedenheit beseitigt werden. Denn diese bedingt primäre Iden-
titäten und hält sie fest. Durch solche primären (regionalen) Identitäten wird aber die 
Identität mit dem übergeordneten Staat logischerweise zu einer sekundären und das 
wird oft nicht gern gesehen (Raecke 2008c). Als Ideal gilt, dass alle Angehörigen ei-
nes bestimmten Volkes gleich sprechen und das war es auch, was Kopitar mit seiner 
Grammatik erreichen wollte. Auch er wusste, wie schon gesagt, aus der praktischen 
Erfahrung, dass die slavische Sprache in Krain, Kärnten und Steiermark jeweils ganz 
verschieden klang und er mit seiner Grammatik ein Slovenisch für alle, die er als Slo-
venen ansah, überhaupt erst schaffen musste, aber dieses praktische Wissen konnte ihn 
nicht von seiner theoretischen Überzeugung abbringen, dass die Slovenen nur deshalb 
alle Slovenen sind, weil sie gleich, d.h. Slovenisch sprechen. 

Hier liegt aber gerade eine der wesentlichen Leistungen Primus Trubers. Nicht aus 
der Idee heraus, dass die sprachliche Zersplitterung der Slovenen überwunden wer-
den müsste, ist er »schlecht bey Bewrischer Windischer sprach/ vnd wie mans auff 
der Rastzhitz redet/… »bliben« (Sakrausky 1998: 105). Vielmehr hat er erkannt, dass 
geschriebene Texte völlig anders rezipiert werden als gesprochene. Bei geschriebenen 
Texten lernt man nämlich relativ schnell, zwischen dem zu unterscheiden, wie ein Wort 
geschrieben und wie es im eigenen Dialekt gesprochen wird, genauer gesagt: in wel-
cher Buchstabengestalt dieses oder jenes Wort einem unter die Augen und in welcher 
Lautgestalt es einem normalerweise an die Ohren kommt. Das war, um ein praktisches 
Beispiel anzuführen, die Basis, auf der im 19. Jahrhundert in Kroatien in der Latinica 
für eine Zeit lang der Buchstabe ě eingeführt wurde. Den konnte jeder aussprechen, wie 
er wollte, ob als ‘e’, als ‘ije’, als ‘je’ oder als ‘i’. Entsprechend lernt jeder sehr schnell, 



Jochen Raecke: Primus Truber und Jurij Dalmatin als Übersetzer …	 389

dass ein Trubersches leipu oder meistu für das steht, was man selber als lepo oder auch 
lipo, als mesto oder auch misto kennt und aussprechen würde. Und ob ein lahko nun 
lahkó oder lấhko gesprochen wird, stört niemanden bei der Rezeption dieses Wortes 
über die Augen. Wer dieses Phänomen live erleben möchte, lasse sich ein und densel-
ben in der Hochsprache geschriebenen Text von den Sprechern verschiedener Dialekte 
vorlesen. Er wird staunen, in welch unterschiedlicher Lautgestalt der gleiche Text an 
sein Ohr gelangen kann. Die Buchstabengestalt der Wörter hat für Dialektsprecher so 
gut wie nichts mit der Lautgestalt der gleichen Wörter in ihrem Dialekt zu tun. Nur 
sind die geschriebenen Wörter deshalb nicht etwa unverständlich, und das war Primus 
Truber wenigstens intuitiv klar, als er sich nicht darum bemühte, ein Gemeinslovenisch 
zu schaffen. Ein solches braucht man höchstens, wenn man sich regelmäßig mündlich 
in einem größeren Gebiet verständigen will, nicht aber, wenn man geschriebene Texte 
verstehen soll. Und nur darum war es Truber zu tun.

Er wusste also sehr wohl zwischen der physikalischen und der visuellen Gestalt 
von Wörtern zu unterscheiden. Das scheinbar so natürliche »Schreibe, wie du sprichst« 
und »Sprich, wie es geschrieben steht« ist nämlich für Schriftsprachen ohnehin eine 
Fiktion, weil Schriftsprachen immer supradialektalen Charakter haben. Folgte man dem 
»Schreibe, wie du sprichst« konsequent, müsste jeder Dialekt seine eigene Orthogra-
phie haben. Denn Dialekte sind ja klassisch gerade durch Unterschiede in den Lauten 
definiert, nicht im Wortschatz. Da sind sie natürlich auch unterschieden. Aber diese 
Unterschiede waren für Truber relativ leicht dadurch zu überwinden, dass er nach außen 
hin einer rhetorischen Figur frönte, der reduplicatio in sensu oder auch retriplicatio in 
sensu, die in Wirklichkeit meist nur regionale Synonyme zur Auswahl stellte, in der 
Annahme, dass jeder sich das in seinem Dialekt Geläufige heraussuchen würde. Für 
die Bibel, wo man ja nicht beliebig Synonymreihen anbringen kann, wählte Dalmatin 
dann übrigens Luthers Verfahren, nämlich ein Glossar im Anhang.

Gehen wir diesen Gedankengang schnell zu Ende, kommen wir zu dem Schluss: 
Indem er das einzig Sinnvolle tat, nämlich bei seiner »Bewrischen Sprach, wie mans 
auff der Rastzhitz redet« für seine geschriebenen Texte zu bleiben, weil er dieses 
Windisch ja nun wirklich beherrschte – und mit jeder anderen Form des bis dato nur 
gesprochenen Slovenischen hätte er seine Leser vor die gleichen Probleme gestellt 
(Raecke 1995: 390–391) –, indem er also so schrieb, dass ein jeglicher Windischer 
»er sey ein Creiner/Vndersteyrer … müge leicht versteen« (Sakrausky 1998: 105), 
hat Truber allen jenen Slaven, die unter österreichischer Herrschaft vereint waren und 
dazu keine andere Sprache kannten als diejenige, die in ihrem Dorfe im Bauernmilieu 
gesprochen wurde, die Möglichkeit geboten, sich einem größeren Ganzen zugehörig 
zu fühlen. Dass viele in Slovenien die letztlich viel stärker von Kopitar als von Truber 
geprägte Schriftsprache dennoch bis heute nicht gut beherrschen, ist dabei ein ganz 
anderes Problem (Raecke 2008d).

5 Als Romantiker und Herderanhänger, der er neben dem Rationalisten auch war 
(Raecke 2002), konnte Kopitar nur der – wie gerade aufgezeigt – völlig falschen Über-
zeugung sein, dass die Slovenen als Volk durch ihre slovenischen Wörter, Ausdrücke 
und ihre slovenische Syntax, d.h. durch ihre allen Slovenen gemeinsame Sprache 



390	 Slavistična revija, letnik 56/2008, št. 4, 57/2009, št. 1

zustande kommen, und dass alle deutschen Wörter, Ausdrücke und die deutsche Syntax 
sie gleichsam zu Deutschen machten. Wer sie anstelle slovenischer Wörter gebrauchte, 
verriet seine slovenische Identität.

Halten wir wegen des begrenzten Raums auch diesen Gedankengang möglichst 
kurz, kommen wir schnell zu dem Punkt, dass Kopitar von Sprache ganz allgemein 
und vom Slovenischen im Besonderen eine Auffassung hatte, über die Truber und 
Dalmatin nur verwundert den Kopf geschüttelt hätten. Während für ihn die deutschen 
Wörter, Ausdrücke und die deutsche Syntax gleichsam vom Teufel kamen, sahen Tru-
ber und Dalmatin in ihnen mit Sicherheit keine Geschenke aus der Hölle. Sonst hätten 
sie sie ja gewiss nicht verwendet. Der offensichtliche Gegensatz in der Einstellung zu 
Germanismen in slovenischen Texten erhält seine Erklärung aus dem Umstand, dass 
Kopitar und die beiden Reformatoren in ihrem Leben und mit ihren Werken jeweils 
ganz Unterschiedliches zu erreichen suchten. 

Der Romantik verdanken wir ein sprachliches Reinheitsgebot, das sich daraus 
begründet, dass man zu etwas Besonderem nur durch das Eigene wird und dass man 
durch das Eigene zugleich zu etwas Anderem wird, als alle anderen es sind. Im Zuge 
der Entdeckung und Verherrlichung des Individuellen, des Originellen und des Indi-
viduums wurden Völker ebenfalls als Individuen aufgefasst, die ihre Individualität 
und Identität haben. Als Romantiker hielt sich Kopitar selbstverständlich an dieses 
Reinheitsgebot, so wie er es ab 1813 auch Vuk Karadžić für das Serbische vermittelte. 
Dagegen ging es den Reformatoren mit ihrer vordergründig ganz ähnlich klingenden 
Forderung, man solle einfach, rein und verständlich in der Sprache des Volkes schrei-
ben, hintergründig doch um etwas ganz anderes als um die Schaffung reiner Sprachen. 
Abgesehen davon, dass in der Reformation und in der Romantik mit zwei ganz unter-
schiedlichen Volksbegriffen operiert wird – in der Reformation sind das Volk nur die 
Angehörigen der niedrigen Stände, in der Romantik ist das Volk die Gemeinschaft aller 
Menschen, die die gleiche Sprache sprechen ohne soziale Unterschiede –, abgesehen 
von den unterschiedlichen Volksbegriffen also haben Truber und Dalmatin die Bibel 
und die anderen geistlichen Schriften nicht mit dem Ziel übersetzt, allen Slovenen eine 
eigene Schriftsprache zu verschaffen, eine Schriftsprache noch dazu, die im Prinzip 
nicht schlechter sein sollte als jede andere Schriftsprache in Europa und über die sie 
sich als Volk identifizieren konnten, Truber und Dalmatin übersetzten vielmehr des-
halb, weil ihre »lieben, armen« Slovenen, für die ihre Schriften gedacht waren, keine 
andere Sprache dieser Welt verstanden als diejenige, die sie auf dem Felde, im Dorf, 
im Stall und im Hause sprachen. Truber schrieb allein für den »gemeinen ungewan-
derten Mann, der nur Windisch konnte«. Für diejenigen Slovenen, die des Deutschen 
mächtig waren und des Deutschen in aller Regel viel mächtiger als des Slovenischen, 
hätte Primus Truber die Heilige Schrift oder den Katechismus niemals ins Slovenische 
übertragen. Wozu auch, denn die hatten die Katechismen und vor allem die Luther-
bibel in einer deutschen Sprache, die Truber in seinem »Bewrisch, wie mans auff der 
Rastchitz redet«, an Klarheit und Verständlichkeit – auch nach seinen eigenen Worten 
– gar niemals hätte übertreffen können. 

Da Truber und Dalmatin Slovenisch folglich allein für die ungebildeten Einspra-
chigen schrieben – mit den gebildeten Mehrsprachigen im Lande korrespondierten sie 



Jochen Raecke: Primus Truber und Jurij Dalmatin als Übersetzer …	 391

Deutsch oder seltener Lateinisch –, schrieben sie gemäß dem protestantischen Postulat 
in deren Sprache, weil sie es sonst nicht hätten verstehen können. Und in deren Sprache 
gab es eben keine gekünstelten oder kunstvollen Wörter und vor allem keine nur der 
Schönheit der Rede dienenden lexikalischen Schnörkeleien. Prüfstein für alles war die 
Verständlichkeit. Die entsprechenden Prinzipien finden sich genauso bei Truber wie bei 
Dalmatin formuliert, und zwar z.T. bis ins Wort hinein identisch mit denen, die Martin 
Luther vor ihnen bildkräftig zu Papier gebracht hatte (Raecke 1995: 382–383). 

Aber konnte es denn auch ein anderes Programm geben als Luthers »denselben 
auf das Maul sehen, wie sie reden«, wenn sie es denn verstehen sollten? Entsprechend 
konnte es Truber und Dalmatin nur gleichgültig sein, wo die Wörter herkamen, die 
jene im Munde führten, für die sie schrieben. Wenn sie sie selber gebrauchten, war 
sicher gestellt, dass sie sie kannten und verstanden. Ob gnada oder leban, gvishnu oder 
nuzno aus dem Deutschen ins Slovenische gelangt waren oder ob sie schon immer im 
Slovenischen gebraucht wurden, konnte von denen, die sie benutzten und kein Deutsch 
konnten, niemand wissen oder beurteilen. Truber und Dalmatin hatten also eine abso-
lut pragmatische Sprachauffassung, die von der natürlichen Annahme ausging, dass 
Wörter, die man aktiv gebraucht, auch versteht. Entsprechend waren die einfachen 
Leute auch die Instanz, die vorgab, wie der Wortschatz auszusehen hatte, den man in 
den geschriebenen Texten verwendete. 

Dieser p r a g m a t i s c h e n  Sprachauffassung, nach der die Sprache allein der 
Kommunikation, d.h. der Verständigung dient, stand Kopitars Sprachauffassung polar 
entgegen. Wir können diese letztere s y m b o l i s c h  nennen. Für sie ist entscheidend, 
dass es symbolischen Wert hat, ob ein einheimisches oder ein fremdes Wort verwendet 
wird. Wer ein ursprünglich deutsches Wort anstelle eines ursprünglich slovenischen 
resp. slavischen Wortes gebraucht, verschmäht die Möglichkeit, seine Zugehörigkeit zu 
Menschen auszudrücken, zu denen er eigentlich gehört, d.h. entweder zu den Slovenen 
oder wenigstens zu den Slaven. 

Wer es so sieht, für den ist die Sprache weniger ein Instrument der Verständigung 
als ein Mittel der Zuordnung, der Eingrenzung und der Abgrenzung. In der Folge natür-
lich auch der Ausgrenzung, weil man sich nicht eingrenzen und abgrenzen kann, ohne 
andere auszugrenzen. Wer eigene Wörter hat und sie nicht gebraucht, will der Welt of-
fenbar nicht zeigen, was man an Eigenem hat und tut so, als ob dieses Eigene nicht den 
gleichen Wert hätte und die gleiche Funktion erfüllte, wie das Fremde (Raecke 2008a).

6 Diese letzten Gedanken wieder auf eine einfache Formel gebracht ergibt: Truber 
und Dalmatin waren Praktiker und Rhetoriker, Kopitar war Theoretiker und Gram-
matiker. Den beiden ersteren war daran gelegen, dass ihre Texte von ihren Adressaten 
verstanden wurden und bei diesen die von ihnen gewünschte Wirkung zeigten, dem 
letzteren war daran gelegen, dass von allen Slovenen richtiges und reines Slovenisch 
geschrieben wurde. Welches das richtige Slovenisch sein sollte, stellten oder besser 
legten Grammatiker wie er oder lange Zeit vor ihm – übrigens in doch ganz anderer 
Weise – Adam Bohorič fest. 

Allerdings gilt es sich klarzumachen, dass r i c h t i g e s  Slovenisch und r e i n e s 
Slovenisch nicht das Gleiche sind. R i c h t i g e s  Slovenisch heißt nämlich zunächst 



392	 Slavistična revija, letnik 56/2008, št. 4, 57/2009, št. 1

einmal nicht mehr, als dass es jenes Slovenisch ist, dass jeder Slovene sprechen will, 
der nicht zugleich oder sogar zunächst einmal etwas anderes sein will als ein Slovene. 
Es ist das für alle Slovenen gemeinsame Slovenisch, das als Schriftsprache oder Stan-
dardsprache bezeichnet wird. Möchte jemand zugleich auch oder sogar zunächst einmal 
Kärntner, Steiermärker oder etwas anderes sein, so wird er entweder dieses »richtige« 
Slovenisch gar nicht sprechen (sondern höchstens schreiben) oder er wird immer wieder 
entsprechende sog. dialektale Blümchen in seinen Kranz aus Standardblumen hinein-
flechten (Raecke 2008d). Damit sind aber Fremdwörter allgemein oder Germanismen 
im Besonderen aus dem richtigen Slovenisch logisch überhaupt nicht ausgeschlossen. 
Das Kriterium ist nur die allgemeine Verbreitung und die Anerkennung durch die Ver-
treter der Norm. In der Phraseologie übrigens, in der es von Lehnübersetzungen aus 
dem Deutschen nur so wimmelt, fällt das normalerweise nicht auf, weil die Blümchen, 
aus denen der Kranz auf deutsche Art geflochten ist, slovenisch sind.

R e i n e s  Slovenisch heißt dagegen, entweder i m m e r  s c h o n  Slovenisch, also 
seit Menschengedenken, oder e x k l u s i v  Slovenisch, d.h. s o , dass niemand sonst 
auf der Welt ein lautlich und semantisch ähnliches Wort gebraucht. Aus der Verständi-
gungsfunktion der Sprache ist ein reines Slovenisch nicht zu begründen. Wir verstehen 
normalerweise auch das, was man »gebrochenes« Deutsch oder Slovenisch nennen 
mag. Ausländer machen das klar und Migranten machen es immer klarer. 

Entsprechend war auch der Wunsch Kopitars, ein r e i n e s  Slovenisch zu haben, 
ein Wunsch, der sich in keiner Weise rational begründen lässt. In dieser Hinsicht un-
terscheidet es sich vom richtigen Slovenisch, denn das lässt sich tatsächlich rational 
in der Weise begründen, dass dann, wenn alle Slovenen die gleichen Wörter und die 
gleichen Formen sowie die gleichen Satzbaumuster verwenden, die Verständigung zwi-
schen ihnen einen optimalen Grad erreicht. Nur spielt da, es sei noch einmal betont, die 
Herkunft der Wörter, Formen oder auch syntaktischen Fügungen keine Rolle. R i c h t i g 
heißt in der Sprache lediglich, wie schon einmal gesagt: g l e i c h  resp. v e r b i n d l i c h 
für alle, die diese Sprache sprechen wollen oder sollen. Ob alle Slovenen entweder 
leban oder življenje sagen, ist logisch ohne jede Bedeutung. Dagegen liegt ein r e i n e s 
Slovenisch auf einer gänzlich anderen begrifflichen Ebene, und das ist, noch einmal 
formelhaft zusammengefasst, nicht die p r a k t i s c h e  oder p r a g m a t i s c h e , son-
dern die s y m b o l i s c h e . Für Menschen, die neben dem Slovenischen auch Deutsch 
können, heißt življenje statt leban zu sagen, ein eigenes Wort für das zu verwenden, 
was die Deutschen als Leben bezeichnen. Und das symbolisiert Selbständigkeit und 
Unabhängigkeit im Denken und in der Kultur. Und nur so rechtfertigen sich schließlich 
Staaten oder Nationen (Raecke 2008a).

Für Truber und Dalmatin war die Sprache dagegen nichts, mit dem man sich selber 
oder anderen seine Selbständigkeit und Unabhängigkeit demonstrieren konnte oder 
sollte; für sie war sie reines Mittel der Verständigung, dabei aber der Verständigung 
nicht nur zwischen Menschen, sondern vor allem zwischen dem Menschen und Gott, 
jenes Gottes, der für alle Menschen der Vater ist, und jenes Vaters, der sich über seinen 
eingeborenen Sohn im Neuen Testament den Menschen ein zweites Mal offenbart und 
ihnen vor allem im Neuen Testament »sein Wort« gegeben hatte als Möglichkeit, ihn 
zu bekennen, sich mit ihm zu verständigen, seinen Willen zu erfahren und ihn für alles 
zu loben, was er seinen Geschöpfen Gutes getan hatte. Nach dem Turmbau zu Babel 



Jochen Raecke: Primus Truber und Jurij Dalmatin als Übersetzer …	 393

hatte er die Sprachen verwirrt, damit die Menschen sich nicht wieder darüber verstän-
digen könnten, wie sie ihrem Schöpfer gleich werden könnten, mit dem Pfingstwunder 
hatte er diese Strafe aufgehoben, jedes Volk sollte Gottes Wort verstehen und seinen 
Schöpfer loben können. Das ist der Grund, weshalb auf dem Titelblatt des Abecedarium 
das Paulinische (Römer 14) Et omnis lingua confitebitur Deo (in Luthers Übersetzung 
Und alle Zungen sollen Gott bekennen) zu lesen steht und sich auf dem Titelblatt des 
Register und summarischer Inhalt das ebenfalls Paulinische (Philipper 2) Alle Zungen 
sollen bekennen/ das Jesus Christus der Herr sey/ zu Ehre Gottes des Vatters. (Sak-
rausky 1998: 127) geschrieben findet. Dass diese letztere deutsche Version von Martin 
Luther stammt, verwundert nicht, denn er hatte der deutschen Zunge das Bekenntnis 
Gottes möglich gemacht. Truber wollte dieses der slovenischen Zunge möglich machen, 
die Paulinische Aufforderung war für ihn zentral. Er verstand sie als an ihn gerichteten 
göttlichen Auftrag (Ahačič 2007: 234–241), dieses Bekenntnis auch denen möglich zu 
machen, die es in ihrer Sprache bis dato nicht ablegen konnten, weil ihnen die Grund-
lage dafür, nämlich das Wort Gottes, in ihrer Sprache nicht zugänglich war. 

Truber wollte seinen »lieben, armen« Slovenen also den Weg zu Gott öffnen, der 
ihnen über die lateinische oder auch die deutsche Bibel verschlossen war. Sie verstanden 
Lateinisch so wenig wie Deutsch. Er wollte ihnen aber nicht den Weg in die EU öffnen, 
denn die EU hätten sie viel schneller erreicht, wenn sie damals Deutsch gelernt hätten 
und damit letztlich deutsch geworden wären. Als Österreicher oder Deutsche hätten sie 
nicht die Schwierigkeiten gehabt, die sie als Slovenen hatten. Nicht n u r , in die EU zu 
kommen, aber a u c h . Die Mittel, die es brauchte, den »lieben, armen« Slovenen den 
Weg zu öffnen, auf dem sie in den Himmel kommen konnten (‘v=nebu pryti’, wie es 
auf dem Titelblatt des Windischen Katechismus von 1550 heißt), lagen diesen »lieben, 
armen« Slovenen dabei auf den Lippen, man musste sie von diesen nur ablesen.

Kopitar dagegen wollte den Slovenen den Weg zu einer Schriftsprache öffnen, die 
den großen bereits ausgebildeten Schriftsprachen in Italien und Deutschland ebenbürtig 
wäre. Und dazu musste man allen, die Slovenen sein wollten, vor Augen führen, wie 
sie zu schreiben hätten. Man durfte ihnen also nicht einfach von den Lippen ablesen, 
sondern ihnen vor Augen halten, wie sie ihre Gedanken in der Zukunft aufschreiben 
sollten. Denn nur so würden sie dem Rest der Welt zeigen können, dass sie nicht weniger 
Wert sind als die schriftgebildeten Völker dieser Erde. Vor allem aber: nur so würde man 
der Welt etwas sagen können, das man nur auf Slovenisch sagen kann. Denn Völker 
sind Individuen, von denen jedes, sonst wäre es keines, nur e i n e  Sprache als s e i n e 
Sprache hat, in der es d a s  sagen kann, was man anders nicht sagen kann. Je weniger 
Fremdes eine Sprache enthält, desto mehr ist das durch eine solche reine Sprache zum 
unverwechselbaren Individuum herausgebildete Volk nur es selber. 

Was Truber und Dalmatin auf der einen und Kopitar auf der anderen Seite trennt, 
ist folglich der Weg, den sie ihren Landsleuten mit ihrem Slovenisch öffnen wollten: 
im ersten Falle war es der Weg zu Gott, im zweiten Falle war es der Weg zu sich selber. 
Zu Gott konnte man als Slovene auch mit Wörtern aus dem Deutschen gelangen, wenn 
man sie denn verstand, zu sich selber konnte man als Slovene mit Wörtern aus dem 
Deutschen nicht kommen, gerade dann nicht, wenn man sie verstand. Denn die ließen 
die deutsch bestimmte Vergangenheit nicht ins Grab sinken, sondern immer wieder 
aufleben, und die selbst bestimmte Zukunft damit in weite Ferne rücken. Kopitar konnte 



394	 Slavistična revija, letnik 56/2008, št. 4, 57/2009, št. 1

Truber und Dalmatin als Übersetzer also nur mit Tränen in den Augen sehen, und das 
waren keineswegs nur Freudentränen.

Literaturverzeichnis

Kozma Ahačič, 2007: Zgodovina misli o jeziku in književnosti na Slovenskem: protestantizem. 
Ljubljana.

Jernej Kopitar, 1808/1970: Grammatik der slavischen Sprache in Krain, Kärnthen und Steyer-
mark. (Nachdruck d. Ausgabe Laibach 1808). München: Trofenik. 

Jochen Raecke, 1995: »er sich des schwären Wercks /nämlich die Hauspostill D. Martini Luthe-
ri/ in die Windische Sprach zu vbersetzen vnderfangen« – ‘Windisches’ in der ‘Windischen 
Sprach’ der Truberschen ‘Hishna Postilla’. Ein Leben zwischen Laibach und Tübingen: 
Primus Truber und seine Zeit. München: Sagner. 382–413.

– –	2002: »Schreibe wie Du sprichst, dann ist es richtig, weil vernünftig, schreibe wie Boho-
ritsch, dann ist es besser, weil Krainisch« – Kopitars Orthographie–Konzeption zwischen 
Rationalismus und Historismus. Historizem v raziskovanju jezika, literature in kulture. 
Mednarodni simpozij Obdobja – Metode in zvrsti. Ljubljana. 261–283.

– –	2008a: An ihren Worten sollt ihr sie erkennen – Zuordnung, Eingrenzung und Abgrenzung 
als Grundfunktionen der Sprache. Slavistische Linguistik 2007/2008. München: Sagner. 

– –	2008b: Reinlichkeitsfimmel aus Todesangst – Zum Lebensgefühl der Sprecher kleiner(er) 
slavischer Sprachen. Festschrift für Gabriella Schubert. 

– –	2008c: Wörterbücher als Normierungsinstrumente – oder: Wann Sprachen den gleichen 
Wortschatz für alle haben sollen. Am Beispiel des Kroatischen. Aspekte, Kategorien und 
Kontakte slavischer Sprachen. Festschrift für Volkmar Lehmann zum 65. Geburtstag. Ham-
burg: Kovač. 334–345.

– –	2008d: Weshalb die Slowenen immer noch Dialekte haben. Obdobja 26. (In Druck.)
Oskar Sakrausky, Primus Truber, 1989: Deutsche Vorreden zum slowenischen und kroati-

schen Reformationswerk. Wien: Evang. Presseverband.
Elisabeth Seitz, 1998: Primus Truber – Schöpfer der slovenischen Schriftsprache? Versuch 

einer Antwort unter besonderer Berücksichtigung des Satzbaus. München: Sagner.

Povzetek

Ko Kopitar po okroglih dvesto letih ponovno odkrije Trubarja in Dalmatina in ju obudi kot 
začetnika slovenske pisane besede, se njegovo zadovoljstvo nad tem, da sta oba pravzaprav 
položila temelje slovenskega knjižnega jezika, meša z jezo nad številnimi germanizmi, ki sta 
jih uporabljala. Ta prispevek skuša odgovoriti na vprašanje, kaj je pravzaprav tako zelo jezilo 
Kopitarja. Kopitar je bil romantik in je sledil Herderju v naziranju, da se narodi oblikujejo skozi 
jezik. Samostojen narod mora imeti svoj jezik, tak, ki se kar najbolj razlikuje od drugih. Povedano 
na kratko: čim bolj slovenska bo slovenščina, tem bolj slovenski bodo Slovenci. Nemščina pri 
tem samo moti. Tako pojmovanje jezika kot dejavnika identifikacije je v nasprotju s pojmova
njem jezika kot sredstva komunikacije pri Trubarju in Dalmatinu. Zanju je bilo pomembno, da 
je naslovnik razumel povedano ali napisano; kriterij pri tem pa je bila razumljivost in ne izvor 
besed. Razlika med Kopitarjem na eni in Trubarjem in Dalmatinom na drugi strani je torej v 
tem, da sta slednja želela pisati tako, da bi ju slovenski narod razumel, Kopitar pa je hotel, da 
bi ta narod pisal v čisti slovenščini.


