
Julijana Visočnik

 Petovionske Nutrice in njihov 
potencialni vpliv na češčenje Marije 

 Nutrices from Poetovio and Their Potential 
Influence on the Veneration of the Virgin Mary

Izvleček: Nutrice, ki jim pripisujemo predrimski izvor, veljajo za najpomembnejši kult 
v Petovioni. Njihovega izrednega pomena ne potrjuje samo število spomenikov, kjer 
so ali epigrafsko ali ikonografsko (pogosto tudi oboje) izpričane, temveč tudi dejstvo, da so 
predrimski kult vzeli za svojega tudi italski priseljenci in da se je razširil med pripadniki 
vseh družbenih razredov; na votivnih spomenikih so namreč kot dedikanti dokumentirani 
tako člani municipalne elite kakor tudi osvobojenci, sužnji in peregrini. Tako antični kulti 
kakor tudi takratna filozofska misel so vplivali na oblikovanje krščanske misli, zato se zdi 
samoumevno, da je kult Nutric s svojim sporočilom in zakoreninjenostjo v okolje vplival 
na češčenje Marije, ko se je postopoma razširilo tudi na naš prostor. Ostaja pa vprašanje, 
kako ta vpliv dokazati.

Ključne besede: Petoviona (Poetovio), kult Nutric, začetki krščanstva, češčenje Marije, pozna 
antika, zgodnji srednji vek 

Abstract: The Nutrices, traditionally attributed a pre-Roman origin, are regarded as the most 
significant cult phenomenon in Poetovio. Their exceptional prominence is attested not only 
by the considerable number of monuments on which they appear – epigraphically, icono-
graphically, or, in many cases, both – but also by the adoption of their cult by Italian settlers 
and its dissemination across all strata of society. Votive dedications identify dedicants rang-
ing from members of the municipal elite to freedmen, slaves, and peregrini. Both ancient 
cults and contemporary philosophical thought significantly shaped the development of early 
Christian theology. In this context, it appears almost self-evident that the cult of the Nutrices, 
with its enduring presence and deeply rooted local significance, played a role in shaping the 
veneration of Mary as it gradually spread to this region. Nonetheless, the critical question 
remains: how can such an influence be substantiated?

Keywords: Poetovio, cult of Nutrices, beginnings of Christianity, veneration of Mary, late 
antiquity and the early middle age

Edinost in dialog Unity and Dialogue
80 (2025) 2: 209–231

Izvirni znanstveni članek Original scientific paper (1.01)
Besedilo prejeto Received: 17. 9. 2025; Sprejeto Accepted: 15. 10. 2025

UDK UDC: 904(497.4Ptuj)"652":27-53-312.47 
DOI: 10.34291/Edinost/80/02/Visocnik

© 2025 Visočnik CC BY 4.0



210

Edinost in dialog 80 (2025) 2: 209–231

JULIJANA VISOČNIK

Petoviona (Poetovio) – rimski Ptuj 

Petoviona (Poetovio) je sicer najmlajše rimsko avtonomno mesto 

na Slovenskem, ki ga je na začetku 2. stoletja po Kr. ustanovil cesar Trajan; 

po njem je kolonija tudi dobila svoje uradno ime: colonia Ulpia Traiana 

Poetovio. A romanizacija se je v tem najbolj vzhodnem rimskem mestu pri 

nas začela že mnogo prej; rimska vojska v obliki legij in legionarjev je bila 

na tem prostoru prisotna že približno stoletje. Najprej, od leta 9 po Kr. 

do 45 po Kr. (Ritterling 1925, 1642–1664; Reddé 2000, 119–126), je v bila 

v Petovioni stacionirana Osma legija (legio VIII Augusta),  od leta 45 po 

Kr. do okoli 90 po Kr. (Ritterling 1925, 1710–1727; Wolff 2000, 203–204; 

Piso 2000, 220–225) pa še Trinajsta dvojna (legio XIII Gemina). Rimska 

vojska je na novo osvojeni prostor prinesla rimsko civilizacijo z vsem, kar 

jo je določalo: jezik, način življenja, način bojevanja, razne druge navade 

in običaji, oblačila in orožje, seveda tudi kultura in z njo povezana religi-

ja, razni kulti, obredje, način čaščenja bogov in nenazadnje tudi navado 

postavljanja spomenikov z napisi, t. i. epigraphic habit, ki je bila v takem 

obsegu in na tak način lastna prav rimski civilizaciji. V ta sklop spada tudi 

postavljanje kamnitih votivnih spomenikov (večinoma v obliki oltarjev) 

z napisi, ki nam omogočajo izjemen vpogled v svet bogov tako na lokalni 

kot tudi globalni ravni. O Petovioni je bilo napisanega že veliko, še posebej 

v zadnjih letih je nastalo kar nekaj ključnih del, ki se ukvarjajo z zgodovino 

tega pomembnega avtonomnega rimskega mesta pri nas.1 

Petoviona je sicer večino časa pripadala provinci Zgornji Panoniji 

(Pannonia Superior), čeprav je bila prvotno del Norika (Noriškega kra-

ljestva), a je bilo ob vzpostavitvi province Norik zaradi njegovega pravnega 

statusa mesto s svojim zaledjem izločeno iz te province. Kolonija velja za naj-

večje in najpomembnejše rimsko mesto na ozemlju današnje Slovenije, 

znotraj province jo je prekašalo le mesto Karnunt (Carnuntum). Mesto 

in njegovi avtohtoni prebivalci gotovo niso pozabili na povezanost in skup-

no zgodovino s sosednjo rimsko provinco. Prav to nam pogosto potrjujejo 

spomeniki z napisi, pa naj bodo to nagrobni, votivni ali morda počastitveni 

napisi, ki nam nudijo vpogled v tamkajšnje prebivalstvo (domačini imajo 

1	 Navajamo le izbor: Horvat 2024, 429–446; 2023; Ragolič 2023; Horvat in Nestorović 2022; Horvat idr. 
2020; Horvat, Vičič 2010; Horvat idr. 2003, 153–189; Šašel Kos 2014, 139–165.



211

Unity and Dialogue 80 (2025) 2: 209–231

PETOVIONSKE NUTRICE IN NJIHOV POTENCIALNI VPLIV NA ČEŠČENJE MARIJE

namreč podobna, sorodna ali celo ista imena). Jugovzhodni Norik so na-

mreč poseljevali keltski Tavriski. Sorodnosti niso omejene samo na imena 

staroselskega prebivalstva; na podoben način namreč ugotavljamo sku-

pen kulturni razvoj južnega Norika tudi na primeru domačih božanstev. 

V primeru Jupitra Depulsorja (Iuppiter Depulsor – Odvračalec zla) go-

vorimo celo o vrhovnem božanstvu prebivalcev južnega Norika, torej 

prostora med Celejo in Petoviono, ki je svoj epitet najverjetneje pridobil 

v skladu z zakonitostjo t. i. interpretatio Romana. Vsekakor je predstavljal 

močno vojaško, administrativno in gospodarsko središče, ki je že v prvi 

polovici 1. stoletja postalo eno najpomembnejših upravnih središč rimske 

province Panonije in tudi sedež vojaškega poveljnika panonskega dela 

vojske (Horvat in Nestorović 2020, 4). Največji razcvet pa je mesto doživelo 

v 2. in 3. stoletju, ko so se tu nahajali različni uradi (davčni, carinski, finanč-

ni in arhivi); po markomanskih vojnah pa je postalo tudi cilj priseljencev 

z vzhoda. Staroselsko prebivalstvo, italski kolonisti, konstantna prisotnost 

vojske, številni uradniki, prišleki z vzhoda so pripomogli k temu, da je 

bila tukajšnja struktura prebivalstva zelo pisana. Tak pa je bil tudi svet 

bogov; srečamo namreč predrimske kulte, ki so se s pomočjo interpretatio 

Romana (del procesa romanizacije) sicer preoblikovali, a vseeno preživeli 

in živeli tudi v času rimske države. Italski kolonisti in rimski vojaki so čas-

tili grško-rimska božanstva, pogosto Jupitra (Najboljšega in Največjega) 

kot najvišje in nekakšno državno božanstvo. Državni aparat, h kateremu 

lahko prištevamo tudi rimske vojake, se je pogosto priporočal prav njemu. 

Rimski vojaki, ki predstavljajo enega izmed bolj mobilnih delov rimske 

družbe, so del svojega službovanja lahko opravili tudi na vzhodu, kjer 

so se srečali s tamkajšnjimi kulti. Nekateri med njimi so bili zanje zanimivi, 

zato so jih prevzeli in ob premestitvi »odnesli s seboj« na novo lokacijo 

delovanja. Na ta način je mogoče npr. razložiti priljubljenost in razširjenost 

mitraizma v Petovioni, saj so bili častilci le moški. Poleg misterijskega kulta 

sončnega boga Mitre je izpričana še Kibela, častili so egipčanska bogova 

Izido in Serapisa, že od druge polovice 3. stoletja pa je bila Petoviona 

sedež škofije in pomembno zgodnjekrščansko središče z več cerkvami 

(Šašel Kos 2020, 227.317.320). V začetke krščanske skupnosti v Petovioni 

se je poglobil Bratož (2014, 241–250), ki se je oprl predvsem na Viktorina 

Ptujskega in njegove spise. Isti avtor pa je opozoril tudi na pomanjka-

nje arheoloških virov (1986, 136). Do neke mere ostaja odprto vpraša-

nje, od kod je krščanstvo prišlo v Petoviono. Zdi se namreč, da sta bila 



212

Edinost in dialog 80 (2025) 2: 209–231

JULIJANA VISOČNIK

prisotna oba vpliva, tako tisti iz Ogleja kakor tudi tisti neposredno z vzhoda 

(Bratož 2014, 244; 1986, 138.141–142).

Nutrice v Petovioni

S kultom Nutric se je najbolj sistematično in tudi največkrat na različnih 

mestih v zadnjih tridesetih letih ukvarjala M. Šašel Kos (1999; 2001; 2016). 

Nazadnje leta 2016, kjer je v prispevku z naslovom Nutrices: the most po-

pular goddesses at Poetovio najprej petovionske nutrice (božanske do-

jilje?) postavila v kontekst rimskih božanstev s podobno vsebino, torej 

dojilj, nadomestnih staršev in podobno. Ob bok »našim« Nutricam so tako 

postavljene Bona Dea, Dea Nutrix, Nutrix Augusta. Avtorica poudari tudi, 

da so nekatere od omenjenih boginj veljale obenem za device in matere. 

Predvsem pa je izpostavila, da so v antičnem svetu Grčije, Cipra, Egipta, 

Afrike, Italije, pa tudi drugod izpričane boginje, ki se častijo (tudi) v vlogi 

dojilj. Načeloma sicer gre za boginje rodovitnosti, a je ta vidik skrbi za ot-

roke posebej izpostavljen (2016, 167–168). 

Slika 1: Votivni spomenik (arhiv Pokrajinskega muzeja Ptuj - Ormož, Boris Farič)



213

Unity and Dialogue 80 (2025) 2: 209–231

PETOVIONSKE NUTRICE IN NJIHOV POTENCIALNI VPLIV NA ČEŠČENJE MARIJE

O kultu Nutric v Petovioni tu ne bo mogoče dodati nič novega,2 a za potre-

be razprave v nadaljevanju naj na strnjen način predstavimo znana dejstva 

in splošno sprejete zaključke:

•	 Nutrices iz latinske besede Nutrix zaznamuje rojenice, dojilje, tudi 

varuhinje in zaščitnice dojenčkov in otrok. Ker je bila v antiki umrlji-

vost otrok (dojenčkov ob samem porodu, pa tudi v prvih dneh in letih 

življenja) velika, ni nenavadno, da so pripadniki različnih slojev čas-

tili ženska božanstva, ki so jih povezovali s plodnostjo, rojevanjem, 

zdravjem in skrbjo za otroke. Na ta način razumemo tudi petovionske 

Nutrice – kot božanske dojilje ter zavetnice dojenčkov in otrok, ki so 

bile v Petovioni (pa tudi sicer) najbolj priljubljeno žensko božanstvo.

•	 Predrimski izvor petovionskih Nutric ni sporen, ni pa čisto jasno, kam 

jih natančneje umestiti. Ne gre zanemariti sorodnosti s sicer širšim 

keltskim kultom božanskih Mater ali Matron (Matres, Matronae),3 

ki so sicer bolj povezane z rodovitnostjo (a posledično tudi s skrb-

jo za otroke). V tem okviru npr. poznamo Matres Noricae in Matres 

Pannoniorum, kamor bi morda lahko umestili tudi Nutrice.4 Nekateri 

so jih poskušali povezati z vzhodnjaškim kultom Velike matere bogov – 

torej s Kibelo, pa tudi z Izido. Sorodnosti je mogoče videti v nekate-

rih grško-rimskih boginjah, ki med drugim nastopajo tudi kot dojilje: 

Artemida, Afrodita, Nimfe, Bona Dea in druge. Prav vse naštete pa je 

vsaj ohlapno mogoče povezati s starodavnim kultom Matere Zemlje, 

ki je povezan z ustvarjalnostjo in rodovitnostjo narave. Torej s kultom, 

ki je bil prisoten v domala vseh starodavnih družbah.

•	 Do danes je znanih več kot 40 votivnih spomenikov, ki so tako ali dru-

gače naslovljeni na Nutrice oziroma so jim posvečeni. Priljubljenost 

tega kulta je primerljiva celo s kultom Jupitra, Najboljšega 

2	 Na 18. simpoziju o rimski provincialni umetnosti, ki je bil leta 2024 v Beogradu, je sicer avstrijski arhe-
olog Bernhard Schrettle predstavil zanimivo najdbo s Frauenberga pri Lipnici (avstrijska Štajerska), 
kjer so našli kar 17 kipov boginj, pri kateri bi lahko šlo za Nutrices. Svetišče na Frauenbergu upravno 
spada k Flaviji Solvi, mestu v provinci Norik, a obenem gre za Petovioni sosednje mesto (Schrettle 
2024, 37).

3	 Petovionske Nutrice bi najverjetneje lahko postavili v kontekst različnih keltskih Mater (Matres) oz. 
Matron (Matronae), ki jih je zelo natančno obravnavala in predstavila N. Beck v prvem poglavju 
svojega dela (2009, 35–106); še posebej izpoveden je del, ki je namenjen doječim materam oz. doji-
ljam (The Nursing Mothers or Nutrices; 2009, 72–77).

4	 M. Hainzman je Nutrice poskusil identificirati s keltskimi boginjami z imenom Alounae (Hainzmann 
2016, 39–48).



214

Edinost in dialog 80 (2025) 2: 209–231

JULIJANA VISOČNIK

in Največjega – vrhovnega in državnega rimskega boga, ki je pravilo-

ma najpogosteje zastopan na votivnih spomenikih – ali pa s kultom 

Mitre, ki so mu v Petovioni posvetili neverjetnih 5 mitrejev, posledično 

pa je ohranjenih tudi precej njemu namenjenih votivnih spomenikov. 

Poudariti velja, da je kult Nutric v takšni obliki dokumentiran skoraj iz-

ključno v Petovioni (zaenkrat poznamo le dve izjemi: ena iz Maribora, 

druga iz avstrijskega Parndorfa) in nikjer drugje po rimskem imperiju 

ter velja za lokalni petovionski kult. 

•	 Ikonografija na ohranjenih spomenikih ni povsem enotna. Ohranjene 

upodobitve lahko razdelimo v tri ikonografske skupine: upodobi-

tev z eno samo Nutrico na desni strani reliefne plošče; upodobitev 

z dvema Nutricama – vsaka na svoji strani reliefa in z dojenčkom v na-

ročju, ki ga dojita, med njima stoji še ena ženska figura; in tretja, kjer sta 

poleg sedeče Nutrice upodobljeni še ena ali dve ženski figuri, ki imata 

atribute, povezane z vodo (morda Nimfi?).5

•	 Vedno se nagovarjajo v množini, torej kot Nutricibus, kar pomeni, 

da je invokacija namenjena vsaj dvema, bolj verjetno trem boginjam,6 

ki nastopajo skupaj, kar potrjujejo tudi ohranjeni reliefi.

•	 Ohranjenih votivnih spomenikov sicer ni mogoče natančneje da-

tirati, praviloma pa se umeščajo predvsem v 2. in prvo polovico 

3. stoletja, proti koncu 3. stoletja pa čaščenja, ki bi ga dokazovali spo-

meniki z reliefi in napisi, ni več, kar pa seveda ne pomeni, da jih niso 

(predvsem v zasebni sferi) častili še naprej (Šašel Kos 2001, 345–346; 

2016, 172–173; 2020, 319).

•	 Na podlagi opravljenih arheoloških izkopavanj in arheološke to-

pografije je v Petovioni potrjeno eno svetišče, posvečeno Nutricam, 

na Spodnji Hajdini; dve sta zaenkrat samo domnevni: na Panorami 

in na Zgornjem Bregu.7 

5	 Omeniti velja odlično diplomsko nalogo Gaje Grižon z naslovom Kult Nutric v Petovioni (2023). 
Avtorica je zbrala relevantno literaturo v zvezi s petovionskimi Nutricami in jih postavila v kultur-
no-zgodovinski kontekst na zelo smiseln način.

6	 Tu bi lahko potegnili vzporednico s kultom Matron (Matronae) ali Mater (Matres), ki vedno nastopajo 
kot triada. 

7	 Navedeni poudarki predstavljajo povzetek navedene literature; literatura je izrecno navedena le v 
primerih, kjer želimo neko trditev posebej izpostaviti.



215

Unity and Dialogue 80 (2025) 2: 209–231

PETOVIONSKE NUTRICE IN NJIHOV POTENCIALNI VPLIV NA ČEŠČENJE MARIJE

 Slika 2: Zemljevid s svetišči

Začetki češčenja Marije (mariologija)8

Mariologija je veda, ki preučuje življenje Marije, o kateri Sveto pismo ni pre-

tirano zgovorno, čeprav je njena vloga v odrešenjski zgodovini nesporna. 

Na »zamik« češčenja Marije so tako vplivale tudi relativno skope omembe 

v Svetem pismu Nove zaveze (Kearns 2008, 115–196). Evangeliji, ki so bili 

napisani konec 1. stoletja po Kr., jo sicer omenjajo; med njimi največkrat 

in najbolj podrobno evangelij po Luku. Ne gre zanemariti niti apokrif-

nega Jakobovega protoevangelija iz 2. stoletja, kjer o Mariji dobimo več 

podatkov. Prav zaradi več ali dodatnih informacij o Mariji sta oba vira 

8	 Zelo okviren pregled zgodovinskega razvoja češčenja Marije je nastal s pomočjo izbora izjemnega 
opusa literature, ki se ukvarja s področjem mariologije: Rihar 1909; Pelikan 2021; Söll 1994, 596–599; 
Limberis 1994; Collona, Matraini in Marinella 2008; Geary 2006; Rubin 2009; Gentle in Fastiggi 2009; 
McNelly Kearns 2008; Nichols 2015; Schoemaker 2002; Brubaker in Cunningham 2011; Benko 2004. 
Ustavili smo se predvsem ob tistih poudarkih, ki so vezani na začetke Marijinega češčenja, torej že v 
sami antiki, ob njenem koncu ter v srednjem veku. Diskusije, ki so se pojavljale v novem veku vse 
do 20. stoletja, nas niso zanimale, saj za naš poskus ugotoviti vzročno-posledično povezavo med 
Nutricami in Marijo niso relevantne. Sežet pregled zgodovine Marijinega češčenja na Slovenskem 
nam poda Menaše (1994, 23–26). Avtor skozi celotno monografijo na sistematičen način predstavlja 
dogmatične upodobitve Marije na kronološki način, torej od srednjeveških tipov, predreformacijskih 
in poreformacijskih, kar pomeni, da so za našo problematiko vendarle nastale nekoliko prepozno.



216

Edinost in dialog 80 (2025) 2: 209–231

JULIJANA VISOČNIK

tudi močneje vplivala na njeno češčenje. Posamično referenco je mogoče 

najti tudi v Pismih Galačanov; sv. Irenej jo je v 2. stoletju označil za drugo 

Evo; njena prva znana molitev (sub tuum praesidium) je datirana v 3. oz. 

4. stoletje, kar velja tudi za njene najzgodnejše upodobitve, ki jih pozna-

mo iz Priscilinih katakomb v Rimu v 3. stoletju. Sv. Ambrož v 4. stoletju 

je Marijo razumel tudi kot Mater Cerkve, kar je bilo uradno sprejeto šele 

na drugem vatikanskem koncilu. V 5. stoletju so na tretjem ekumenskem 

koncilu9 razpravljali o vprašanju, kako jo naslavljati; ali kot Theotokos (tista, 

ki nosi Boga) ali kot Christotokos (tista, ki nosi Kristusa). V tej zvezi je bilo 

treba najprej razrešiti vprašanje Kristusove narave. Je Marija rodila Jezusa, 

ki je res bil Bog in človek v eni osebi? Po dolgotrajnem razglabljanju in ar-

gumentiranju je koncil pritrdil uporabi naziva Theotokos,10 s tem pa tudi 

razrešil dilemo o neločljivi povezanosti božanskosti in človeškosti v eni 

Kristusovi osebi. V tem je mogoče videti tudi prvi resen korak k institu-

cionaliziranemu češčenju Marije kot Božje matere. In kot tak je gotovo 

pripomogel k pospešenemu širjenju njenega vpliva, češčenja, raznih z njo 

povezanih pobožnosti in tudi upodobitev.

Konec antike oz. na začetku srednjega veka (nekako od 6. stoletja naprej) 

se je razširilo tudi prepričanje o vnebovzetju Marije.11 Ostale dogme, po-

vezane z njenim pojmovanjem in češčenjem, so se razvijale postopoma, 

predvsem od 11. stoletja naprej pod vplivom monastičnih piscev (npr. sv. 

Bernarda).12 Za velikega častilca Device Marije pri nas gotovo velja zname-

niti škof Tomaž Hren (1597–1630), ki jo v svojih pridigah pogosto omenja, 

daje za zgled, prosi in nagovarja (Dolinar 2007, 113–114).13 V tem kontekstu 

lahko navedemo tudi J. L. Schönlebna kot velikega zagovornika Marijinega 

brezmadežnega spočetja (Ušeničnik 1904, 413–426; Smolik 1981, 417–418).

Kot močna priprošnjica se je v liturgiji pojavila v 8. stoletju; kot kraljica 

nebes, ki pogosto sedi na prestolu, pa v 13. stoletju. Italijanski termin 

9	 Leta 431 v Efezu.

10	 Za pojem Theotokos, torej razumevanje Marije kot Mater Božjo, gl. Pelikan 2021, 75–89.

11	 Marijino vnebovzetje se je praviloma povezovalo z njenim »zaspanjem« (dormitio), s čimer se je 
podrobneje ukvarjal Shoemaker (2002).

12	 Npr. Paradoks: Devica in mati; da je brez vsakega greha; brezmadežno spočetje in drugo, gl. Pelikan 
2021, passim.

13	 Tekstno-kritična objava korpusa Hrenovih pridig je v pripravi.



217

Unity and Dialogue 80 (2025) 2: 209–231

PETOVIONSKE NUTRICE IN NJIHOV POTENCIALNI VPLIV NA ČEŠČENJE MARIJE

»Madonna« (iz lat. mea domina – moja gospa) oz. francoska različica »Notre 

Dame« (naša Gospa) sta prav tako postopoma prehajala iz grške tradicije 

v latinsko in postopoma dobivala tudi ikonografske odmeve. 

V teku stoletij se je izoblikovalo več tipov upodobitev Marije; navedimo 

najpomembnejše (oz. najstarejše):14

•	 Marija, ki stoji sama, v pozi molivke ali delivke blagoslova. Tovrstne 

upodobitve krasijo antične apsidne mozaike (Maria Orans – Orante: 

Lechner 1993, 11–15);

•	 pogosto je stoječa Marija upodobljena z detetom Jezusom, ki je obr-

njeno proti opazovalcu slike in ima dvignjeno roko v blagoslov;

•	 Marija z detetom, ki je upodobljena na prestolu, izvira iz bizantinskega 

obdobja in je pogosta v srednjem veku in renesansi;

•	 Virgo Lactans ali Madonna Lactans: Marija, ki doji Jezusa;

•	 t. i. tip Elëusa (nežna) – upodobitev Device Marije na ikonah sku-

paj z Jezusom kot otrokom, ki se naslanja na njeno lice (Schmuck 

1989, 318–321).

Kot že omenjeno, za najstarejšo (ali eno izmed najstarejših – 3. stole-

tje) velja upodobitev Marije z detetom iz Priscilinih katakomb v Rimu 

(Schmuck 1991, 523–526). Sedeča Marija doji dete, ki glavo obrača h gledal-

cu. Najstarejše stalne (tipske) oblike prikaza Marije z detetom pa so se raz-

vile na vzhodu in spominjajo na ikone. Na vzhodu je Marija upodobljena 

na prestolu, nosi krono, v naročju pa ji sedi Jezus (še otrok). Omenjeni 

bizantinski modeli so vplivali na zahod v zgodnjem srednjem veku,15 posto-

poma se je povečal pomen »kulta« Device, temu pa se je v 12. in 13. stoletju 

dodala cela paleta tipov upodobitve.

Ker nas zanimajo predvsem najbolj zgodnje upodobitve Marije, se bomo 

ustavili ob zgodovinskih okoliščinah, ki so pripomogle k širjenju same-

ga češčenja in s tem povezanega nastajanja različnih upodobitev Marije. 

Kot je bilo že nakazano, predstavlja odločilni stimulus za širjenje kulta 

14	 Za uvod v marijansko ikonografijo gl. predvsem Lechner 1991, 285–287.

15	 O pomenu Marije v bizantinski tradiciji gl. zbornik z naslovom The Cult of the Mother of God 
in Byzantium, ki sta ga uredila Brubaker in Cunningham (2016).



218

Edinost in dialog 80 (2025) 2: 209–231

JULIJANA VISOČNIK

Marije 3. ekumenski koncil v Efezu leta 431, kjer so potrdili, da je Marija 

Theotokos (torej tista, ki nosi Boga, oz. tista, ki je Boga rodila: Bogorodica). 

Omenjeno dejstvo je po eni strani zaključilo dlje časa trajajočo diskusi-

jo o naravi Kristusa (človek ali Bog ali oboje) in s tem povezano vlogo 

Marije, po drugi pa je njen izid spodbudil češčenje in upodabljanje Marije 

(Pelikan 2021, 75–91).

V naslednjem stoletju se Devica Marija pojavi na prestolu z detetom 

Jezusom v naročju – najstarejši je primer iz samostana sv. Katarine na gori 

Sinaj. Devica Marija, ki je upodobljena kot kraljica, je znana iz cerkve, ki je 

posvečena sveti Mariji v Trasteveru (Rim) in jo je mogoče datirati (zaradi 

klečečega papeža Janeza VII.) na začetek 8. stoletja (705–707). Za obdobje 

med 6. in 8. stoletjem naj bi se do danes v Rimu ohranilo le nekaj (manj 

kot deset ?) upodobitev Device in deteta, kar si je, če gledamo z današnji-

mi očmi, razmeroma težko predstavljati, saj nas danes Marija spremlja 

tako rekoč na vsakem koraku. Nekako v tem obdobju se je oblikovala 

tudi ikonografija Jezusovega rojstva z Marijo v središču, ki se je ohranila 

vse do današnjih dni v pravoslavni cerkvi. Na vzhodu so se pod vplivov 

apokrifnih spisov, ki so vsebovali več podatkov o življenju Marije, obli-

kovale tudi druge podobe iz njenega življenja, ki so jih radi upodabljali. 

Latinska Cerkev na zahodu v času, ko je zahodno rimsko cesarstvo pro-

padlo, tako politično kakor tudi gospodarstvo, in se je sama šele prav for-

mirala (cerkvene strukture, hierarhija, organiziranost, liturgija in končno 

tudi teologija), ni razvijala lastne ikonografije, zato je dolgo časa temeljila 

na vzhodni tradiciji. Za prvo ohranjeno upodobitev Marije z detetom v za-

hodni rokopisni tradiciji velja znamenita Book of Kells iz časa okoli leta 800 

v stilu inzularne umetnosti. Če jo primerjamo s sočasnimi in celo starejšimi 

izdelki bizantinskega kulturnega kroga, se izdelava zdi precej groba.

Nesporen je bizantinski vpliv na upodabljanje Marije v zahodnem kr-

ščanskem krogu. Bizantinske ikone, še posebej tiste iz samega Bizanca, 

so imele pomembno mesto v javnem življenju, pripisovali pa so jim tudi 

čudodelne moči. Bizantinska umetnost je že zelo zgodaj našla svojo pot 

v Italijo, ki je bila nekaj časa tudi del bizantinskega cesarstva, posledično 

in postopoma pa tudi drugam v osrednjo in zahodno Evropo. Marijo so v 

tem (vzhodnem) delu Evrope raje in pogosteje imenovali Theotokos, torej 

Božja mati (mati Boga), in le izjemoma devica Marija. Odrešenje je bilo 

vernikom podarjeno v trenutku Božjega utelešenja: koncept, ki se kaže 



219

Unity and Dialogue 80 (2025) 2: 209–231

PETOVIONSKE NUTRICE IN NJIHOV POTENCIALNI VPLIV NA ČEŠČENJE MARIJE

v obliki upodobitve Marije, ki drži Jezusa kot otroka. Predvidoma najsta-

rejšo upodobitev Device Marija na zahodu smo omenili že prej: v baziliki 

Santa Maria in Trastevere v Rimu. Za drugo velja podoba iz Panteona, ki so 

ga posvetili Mariji kot znamenje zmage krščanstva nad poganstvom. Pri 

obeh je mogoče opaziti in preučevati bizantinski vpliv, predvsem v iko-

nografskem pomenu. Obe poudarjata materinsko vlogo Marije, saj sta 

upodobljeni skupaj z detetom Jezusom, nastali pa naj ne bi pred sedmim 

oz. osmim stoletjem.16

Šele od 12. oz. 13. stoletja naprej je Marijina ikonografija postajala vedno 

bolj razvejena, predvsem pa se je širila tudi zunaj Rima, najprej v Toskani, 

postopoma pa tudi širše, predvsem s pomočjo ubožnih redov, torej fran-

čiškanov in dominikancev. Češčenje Marije je dobivalo vedno več privr-

žencev, častilcev, in posledično tudi vedno več upodobitev (slike, freske, 

oltarni kipi, razni reliefi …). Začelo se je obdobje, ko je Marija vedno bolj 

pridobivala pomen, povečevalo se je zanimanje za njeno življenje, pripi-

sovalo se ji je vedno več vlog, ki jih je bilo treba oživiti, pri čemer so se 

s pomočjo simbolike vzpostavile tipske upodobitve. A za to priložnost 

bi se ustavili le pri prvih korakih češčenja Marije, torej še v antiki in na 

začetku srednjega veka. 

Poskusili smo vsaj nakazati začetke Marijinega češčenja, ki je povezano 

s samim širjenjem krščanstva, pri čemer pa že samo širjenje krščanstva 

predstavlja posebno problematiko in fenomen. Krščanstvo je namreč v ta-

kratno civilizacijsko in politično velesilo rimskega imperija vneslo novo re-

volucionarno paradigmo in je bilo na začetku zanimivo predvsem za nižje 

sloje. Monoteistična religija vsaj na začetku ni mogla povsem parirati zelo 

razdelanemu panteonu uveljavljenih poganskih božanstev, ki je bil pod-

krepljen s filozofijo, mitologijo in sploh klasično literaturo ter nedvomno 

zelo globoko ukoreninjen v vse pore življenja. Ustaljeni in uveljavljeni svet 

bogov je zadovoljil zelo različne potrebe častilcev: po spolu, po družbeni 

pripadnosti, po poklicni usmerjenosti itd. Nova religija, seveda brez žen-

skega božanstva, pa je prinesla drugačen pogled na ženski koncept. Tako 

se zdi logično, da je Marija, Božja mati, začela pridobivati pomen tudi 

16	 Gl. op. 14.



220

Edinost in dialog 80 (2025) 2: 209–231

JULIJANA VISOČNIK

zaradi številnih obstoječih poganskih kultov, kjer so bile v ospredju boginje 

z izrazito ženskimi nalogami, ki jih je mogoče najti v vseh civilizacijah.17

Nutrice in Marija v Petovioni

V Petovioni se je izoblikovala svojstvena provincialna kultura, ki morda 

nekoliko odstopa od sosednjih mest, pa naj bo to v isti provinci, sosednjih 

ali v Italiji, kar je mogoče opazovati tudi na primeru religioznega življenja 

v pozni antiki, torej v obdobju, ki nas zanima (Bratož 2014, 42–52). V tem 

kontekstu lahko izpostavimo »samo« 5 mitrejev in okoli 40 votivnih spome-

nikov, posvečenih Nutricam, kar gotovo predstavlja unikum vsaj v bližnji, 

če ne širši okolici. Okoliščine, ki smo jih nakazali, pa so nedvomno vplivale 

tudi na začetke krščanstva v obravnavanem mestu (241–273). Kljub temu 

da iz Petovione izvira Viktorin Ptujski, škof in mučenec, predvsem pa prvi 

krščanski pisec z našega prostora, o krščanstvu v pozni antiki ne vemo 

toliko, kot bi si želeli. Še vedno namreč ne vemo, od kod se je krščanstvo 

v Petoviono razširilo (ali preko Akvileje ali neposredno z vzhoda), so pa 

vzhodni vplivi več kot očitni (244).

Če je krščanstvo res prišlo neposredno z vzhoda, bi to morda lahko pred-

stavljalo tudi nekoliko drugačno izhodišče za češčenje Marije, saj se je tam 

razvilo hitreje, intenzivneje in sploh drugače kot na zahodu. Sploh če to 

postavimo v okolje, kjer je bilo žensko božanstvo v podobi Nutric ne le 

prisotno, temveč res ukoreninjeno v zavest tamkajšnjih prebivalcev vseh 

družbenih razredov. Kot taki bi lahko bili bolj naklonjeni Božji materi 

Mariji, ki je prevzela mnogo ženskih nalog, ki so jih prej opravljale po-

ganske boginje: materinstvo, skrb za otroke, rodovitnost in plodnost. Škof 

Viktorin je v Petovioni deloval v 2. polovici 3. stoletja, ko je mesto očitno 

že bilo sedež škofije, je pa bil kult Nutric takrat gotovo še zelo živ, pa čeprav 

so njihovi votivni spomeniki postopoma izginjali in jih konec 3. in v 4. sto-

letju sploh več ni. Odsotnost spomenikov, ki sicer so neposreden dokaz 

obstoja, pa ne pomeni, da je izginilo tudi čaščenje Nutric. Če ne drugje, 

se je moralo ohraniti še v zavetjih domov (Šašel Kos 2016, 172). Petovionske 

17	 Za vplive poganskih boginj (grško-rimskih in vzhodnjaških) gl. predvsem delo The Virgin Goddess: 
Studies in the Pagan and Christian Roots of Mariology (Benko 2004, 1–82).



221

Unity and Dialogue 80 (2025) 2: 209–231

PETOVIONSKE NUTRICE IN NJIHOV POTENCIALNI VPLIV NA ČEŠČENJE MARIJE

Nutrice so bile gotovo močno zakoreninjene v zavest prebivalcev, njihovo 

čaščenje se je najverjetneje prenašalo še naprej iz roda v rod, pa čeprav 

ji votivnih spomenikov niso več postavljali, saj se je ta navada počasi začela 

poslavljati in so spomeniki 4. stoletja bolj izjema kot pravilo.18

Na tem mestu lahko kot analogijo navedemo pridigo št. XIV Tomaža Hrena, 

ki jo je govoril na slovesnosti ob polaganju temeljnega kamna za kapu-

cinski samostan v Ljubljani 25. aprila 1607 in v kateri je omenil slovanska 

poganska božanstva Lado, Plejna, Poberina. Pridigo z začetka 17. stoletja 

pogosto uporabljamo kot dokaz, da je kljub intenzivnemu pokristjanjeva-

nju domače in uveljavljeno (pogansko ?) včasih v preobleki, včasih pa kar 

odkrito (vsaj v bolj odmaknjenih predelih) lahko živelo naprej še celo 

tisočletje (Visočnik 2010, 59–74).

Petovionske Nutrice in Marija bi se v Petovioni torej lahko srečale. Ker 

pa je vedenje o dogajanju ob izteku rimskega imperija na naših tleh precej 

omejeno,19 težko sklepamo, kaj je to konkretno pomenilo. Ob tem se pojavi 

vprašanje, na kak način je mogoče (če sploh) oz. bi bilo mogoče dokazati, 

da je kult Nutric dejansko in konkretno vplival na češčenje Marije. Zgodnje 

upodobitve Marije, ki bi jih lahko primerjali z upodobitvami Nutric, se niso 

ohranile; tovrstno iskanje podobnosti tako ne bi obrodilo sadov.20 Ostanki 

zgodnjekrščanske cerkve na Panorami so tako zelo skromni, da si z njimi 

ne moremo pomagati (Bratož 2014, 273). Ob upoštevanju znanega dejstva, 

da se uveljavljene navade, običaji, religiozne prakse, miselnost spreminjajo 

zelo počasi in na dolgi rok, se zdi vredno ubrati drugačno taktiko.

Če je bilo čaščenje Nutric v Petovioni tako zelo prisotno, kot se zdi, potem 

so gotovo še dolgo ostale v zavesti prebivalcev in v njihovem kolektivnem 

18	 Preseneča dejstvo, da je materialnih ostankov, ki bi jih lahko povezali s krščanstvom v Petovioni, 
presenetljivo malo. Nenavadna je tudi popolna odsotnost spomenikov z napisi, ki bi imeli krščanski 
značaj, prim. Ragolič 2023.

19	 V Petovioni (pa tudi drugje) je namreč izredno malo arheoloških ostankov, ki jih lahko z gotovostjo 
postavimo v 5. stoletje; pri tem izstopa grob vojščaka, domnevno Huna, iz sredine 5. stoletja (Horvat 
in Dolenc Vičič 2010, 71.73–74).

20	 Znane so upodobitve Izide in njenega sina (Horusa), ki so najverjetneje vplivale na ikonografijo 
upodobitev Marije z Jezusom, saj je podobnost očitna (Higgins 2012; Delray 2017). Morda je tu 
mogoče najti še eno analogijo; Horus je namreč bog. Izida za razliko od keltsko-germanskih mater 
in matron (ali nutric) ni upodobljena z naključnimi otroki, temveč ima v naročju lastnega sina, 
katerega božanska narava ni sporna.



222

Edinost in dialog 80 (2025) 2: 209–231

JULIJANA VISOČNIK

spominu. Ob tem ostaja vprašanje, kaj se zgodi z življenjem v Petovioni 

ob koncu antike, ko na ta prostor pridejo Slovani, ki s seboj prinesejo 

svoja božanstva. Kaj se zgodi z že obstoječim antičnim krščanstvom oz. 

kaj se zgodi s pogansko kulturo in kulti, ki so gotovo še živeli vsaj v zavetju 

domov. Ob upoštevanju teh vprašanj, na katera natančnih odgovorov še ni-

mamo, se sprašujemo naprej: na kak način torej potrditi konkreten vpliv 

kulta Nutric iz Petovione na češčenje Marije (če je ta dejansko obstajal). 

Pri tem je treba upoštevati nekaj vprašanj – na nekatera med njimi sploh 

še nimamo enoznačnih odgovorov, druga so morda bolj retorične narave:

•	 Kdaj se češčenje Marije sploh začne, na kak način ga prepoznamo 

in kdaj se razširi po rimskem imperiju (kdaj bi se torej lahko poja-

vilo tudi v Petovioni)? V kakšni obliki je Marijino češčenje prišlo 

v Petoviono, do kolikšne mere že izoblikovano?

•	 A je takrat kult Nutric v Petovioni sploh še obstajal (kje, na kak način 

in v kakšnem obsegu)?

•	 Kaj vemo o krščanstvu v Petovioni? Na kak način se življenje v antič-

nih mestih na Slovenskem zaključi, kaj se takrat zgodi z obstoječim 

krščanstvom in že vzpostavljeno cerkveno upravo?

•	 Kako se življenje na naših tleh spremeni s prihodom Slovanov? Kako 

veliko cezuro v življenju to dejansko predstavlja? Koliko duhovne kul-

ture se ohrani, če sploh?

•	 S Slovani se je na obravnavani prostor vrnil politeizem; ali se je ob tem 

lahko ohranil spomin na krščanstvo in s tem na Marijino češčenje (kaj 

šele na v antiki zelo pomemben kult Nutric)?

Še vedno torej ostaja vprašanje, kako preseči splošne opredelitve in ven-

darle vsaj posredno dokazati, da je vpliv kulta Nutric na češčenje Marije 

otipljiv. Morda se zdi smiselno pogledati v strukturo pražupnij, ki so 

se oblikovale na širšem območju antične Petovione, in ugotoviti, kateri 

patrociniji so bili še posebej dobro zastopani (če kateri dejansko izsto-

pajo). Pražupnije, ki pridejo v poštev, so: pražupnija sv. Jurija na Ptuju, 

radgonska pražupnija pa tudi kamniško-mariborska in jareninska žu-

pnija, na kateri je gotovo vplivala pražupnija v Lipnici (Leibnitz). Če pa 

govorimo o ozemlju južno od Drave, ne smemo pozabiti na pražupnijo 

sv. Jurija v Hočah, iz katere so izšle številne župnije na Dravskem polju 

(Höfler 2013, 74–90.306–316). Höfler je natančneje predstavil zgodovinski 

potek oblikovanja pražupnij in posledično tudi župnij na tem prostoru, 



223

Unity and Dialogue 80 (2025) 2: 209–231

PETOVIONSKE NUTRICE IN NJIHOV POTENCIALNI VPLIV NA ČEŠČENJE MARIJE

izpostavil pa je tudi nejasnosti in dileme, ki še obstajajo. Proces je trajal 

daljše obdobje in je potekal postopoma, začel pa se je že v 9. stoletju (Ptuj, 

Radgona). A za potrebe te razprave nas zanimajo predvsem patrociniji tega 

prostora. Če najprej pogledamo samo ptujsko pražupnijo, ki je dobila ime 

po (proštijski) cerkvi sv. Jurija, ugotovimo, da sta bili na Ptuju v 9. stoletju 

postavljeni dve cerkvi: prva, ki je najverjetneje stala na arealu domini-

kanskega samostana, je bila morda posvečena Materi Božji, in druga, ki je 

najverjetneje identična z današnjo cerkvijo sv. Jurija. Na Ptuju se omenja 

še vikariatna cerkev sv. Ožbolta zunaj mesta, ki naj bi nekoč bila župnij-

ska. Iz ptujske prafare so izšle župnije sv. Lovrenca v Slovenskih Goricah 

(Juršinci), sv. Marjete pod Ptujem (Sv. Marjeta niže Ptuja – Gorišnica), 

sv. Ruperta v Spodnji Voličini, kaplanija na Vurberku (z Marijino cerkvijo), 

župnija Sv. Trojice in Matere Božje v Veliki Nedelji (Höfler 2013, 86–90).

Iz radgonske pražupnije s prvotno cerkvijo sv. Ruperta (župnijska cerkev 

je danes posvečena Janezu Krstniku) so se razvile župnije in vikariati; 

v Ljutomeru, katere patrocinij je prav tako posvečen Janezu Krstniku, 

v Križevcih s cerkvijo sv. Križa, župnija Matere Božje v Apačah, župnija 

sv. Benedikta v Slovenskih goricah in sv. Jurija ob Ščavnici. V sami Radgoni 

pa je treba omeniti še cerkev sv. Petra zunaj mestnega obzidja, ki naj bi prav 

tako nekoč bila župnijska (Höfler 2013, 82–86).

Kamniško-mariborska in jareninska župnija sta vsaj deloma pokrivali 

petovionski ager – na njegovem severozahodnem delu. Začetki obeh 

in njuna povezanost s pražupnijo v Lipnici (Leibnitz) še morda niso pov-

sem jasni. Na njunem prostoru pa srečamo naslednje patrocinije: sv. Martin 

v Kamnici, sv. Janez Krstnik v Mariboru, sv. Marjeta v Selnici, sv. Peter 

v Malečniku, Marijino vnebovzetje v Jarenini, sv. Andrej v Svečini, sv. Lenart 

v Slovenskih goricah in sv. Jurij ob Pesnici (Höfler 2013, 72–80).

Pražupnija sv. Jurija v Hočah je pokrivala ogromno ozemlje od Pohorja 

do madžarske meje. Njeno ustanovitev pa lahko postavimo v čas pred 985, 

ko je njeno središče morda predstavljala cerkev sv. Mihaela v sosednjem 

Razvanju, kjer se je oblikovalo tudi oblastno središče z gradom Hompoš. 

Že v drugi polovici 12. stoletja se je iz pražupnije izločila župnija v Lovrencu 

na Pohorju. Na začetku 15. stoletja pa se nahajajo vikarji na Bregu pri 

Mariboru (cerkev Marije Magdalene), na Hajdini (cerkev sv. Martina), 

v Vidmu pri Ptuju (sv. Vid), Žetalah (sv. Mihael) in Majšperku (sv. Nikolaj). 



224

Edinost in dialog 80 (2025) 2: 209–231

JULIJANA VISOČNIK

Za župnijo Lovrenc na Dravskem polju pa ni čisto jasno, ali se je izločila 

iz pražupnije Hoče ali sosednje pražupnije Slivnica, kar za nas niti ni tako 

zelo pomembno, saj nas bolj zanimajo zgodnji patrociniji v bližini Ptuja. 

V 15. stoletju je v mejah videmske župnije nastala kaplanija pri nekdanji 

cerkvi sv. Katarine v Cirkulanah (Höfler 2013, 306–316).

K temu lahko dodamo še podatke iz knjige o patrocinijih na Slovenskem 

(Škulj 2011), pri čemer se osredotočamo le na različne z Marijo povezane 

patrocinije, npr. sv. Marija, Tolažnica žalostnih, Vnebovzetje Device Marije, 

Žalostna Mati Božja … Ob njihovem natančnejšem pregledu ugotovimo, 

da Marijini patrociniji nikjer po Sloveniji ne prevladujejo, temveč da so 

precej enakomerno razporejeni po vseh slovenskih škofijah (Škulj 2011, 

69.85–88). Podobna slika pa se pokaže tudi v Montagnanovem popisu 

cerkva na Štajerskem iz 1592/1596 (Höfler 1982, 73.81.85).

Dvomi o smiselnosti iskanja potrditve vpliva Nutric preko Marijinih patro-

cinijev na območju nekdanje Petovione ostajajo, a obenem je to zaenkrat 

ena izmed redkih konkretnih stvari, ki jih lahko naredimo. Intenzivno čaš-

čenje Nutric na tem prostoru bi hipotetično lahko vplivalo na pogostnost 

Marijinih patrocinijev v okviru pražupnij, ki so nastale v srednjem veku. 

Za lažje razumevanje potencialne povezave je smiselno predstaviti sam 

pojem patrocinija. Pri patrociniju gre za svetniško zavezništvo posamezne 

cerkve. Patrocinij določene cerkve je praviloma patrocinij glavnega oz. 

velikega oltarja. Pozni patrocinij neke cerkve ni nujno tudi njegov prvotni, 

čeprav do sprememb patrocinijev ni prihajalo zelo pogosto. Obnovljene, 

na novo posvečene cerkve ali celo nove cerkvene zgradbe so običajno 

prevzele patrocinije prejšnjih. Prve cerkve v pozni antiki so postavljali 

na grobovih krajevnih mučencev ali zaslužnih cerkvenih voditeljev, škofov 

ali diakonov. Cerkve so bile sicer najprej posvečene Kristusu Odrešeniku, 

Mariji, Janezu Krstniku, Petru ter drugim apostolom in svetnikom. Se je 

pa ta splošni del patrocinija v njihovih naslovih sčasoma opustil in je 

prevladalo ime svetnika, ki se je v njej posebej častil. V novo pokristja-

njenih predelih srednje Evrope so vlogo mučencev poznoantičnega 

sveta prevzeli zaslužni misijonarji in prvi škofje, v predelih s kontinuite-

to romaniziranega staroselskega prebivalstva pa so se še ohranili svetni-

ški kulti iz pozne antike. Takih primerov v našem prostoru praktično ni. 

Najstarejša cerkev, ki je navedena s patrocinijem, je Marijina pri Gospe Sveti 

(8. stoletje). Za najstarejše patrocinije v Panoniji pa veljajo Marija, Rupert, 



225

Unity and Dialogue 80 (2025) 2: 209–231

PETOVIONSKE NUTRICE IN NJIHOV POTENCIALNI VPLIV NA ČEŠČENJE MARIJE

Adrijan, Janez Krstnik, Štefan, Mihael, Marjeta, Lovrenc in Peter (9. stoletje). 

Na Štajerskem in Koroškem severno od Drave se že v 9. stoletju pojavljajo 

naslednji patrociniji: Martin, Rupert, Lovrenc, Andrej, Mihael in Marija. 

Za ozemlje južno od Drave so podatki nekoliko bolj skopi oz. se začnejo 

nekoliko pozneje. Seznam najstarejših patrocinijev pa je naslednji: Marija, 

Peter Mihael, Martin, Mohor in Fortunat, Kancijan in tovariši, Danijel, Janez 

Krstnik, Štefan, Vid, Jurij in Klemen. Očiten je predvsem širši izbor svetni-

kov (Höfler 2013, 373–376). 

Marijini patrociniji, torej Mariji posvečene cerkve, imajo svoj začetek 

v letu 431,21 ko je bila Marija na tretjem ekumenskem koncilu v Efezu razgla-

šena za Božjo mater oz. porodnico (Theotokos). Na tem koncilu so sprejeli 

tudi obhajanje Marijine smrti (zaspanja, dormitio) na 15. avgust, kar je na 

vzhodu postalo obvezno že okoli leta 600, na zahodu pa je do tega prišlo 

slabo stoletje pozneje. Težišče tega praznika se je postopoma preneslo 

na obhajanje Marijinega vnebovzetja (na zahodu). Že konec 5. stoletja 

naj bi bilo v Rimu izpričano praznovanje Marijinega oznanjenja, kmalu 

pa je sledilo še praznovanje Marijinega rojstva, čeprav datumi teh prazni-

kov še niso bili stalni. Do sredine 8. stoletja pa so se štirje glavni Marijini 

prazniki ustalili na datume, kot jih poznamo še danes: Marijino očiščenje 

(2. februar), oznanjenje (25. marec), vnebovzetje (15. avgust) in rojstvo 

(8. september). Najstarejši med njimi je praznik Marijinega vnebovzetja 

(Höfler 2013, 376–377).

Najstarejše Marijine cerkve so bile torej posvečene Marijinemu vnebovzet-

ju, kar velja tako za sam Rim kakor tudi za območje, ki je posredno ali ne-

posredno povezano z našim prostorom (Furlanija: Oglej, Čedad in druge; 

stolnica v Kopru, stolnica v Freisingu in stolnica v Briksnu, Gospa Sveta …). 

Na današnjem slovenskem prostoru pa naj omenimo nekaj najstarejših 

iz obdobja med 10. in 12. stoletjem: Leskovec pri Krškem, Grad, Turnišče, 

Lesce, Jarenina (Höfler 2013, 376–377).

Podatki o patrociniju Marijinega rojstva so veliko bolj skopi, zdi pa se 

verjetno, da se za marsikatero furlansko Marijino cerkvijo z drugim nas-

lovom skriva ta prvotni patrocinij. Na sedanjem slovenskem ozemlju 

21	 Gl. predhodno besedilo.



226

Edinost in dialog 80 (2025) 2: 209–231

JULIJANA VISOČNIK

je sicer cerkva Marijinega rojstva precej. Med najstarejše lahko postavimo 

župnijsko cerkev v Cerknici (druga polovica 10. oz. začetek 11. stoletja) 

in cerkev na Blejskem otoku, ki je bila prvotno posvečena Marijinemu 

rojstvu. V drugo polovico 11. stoletja spada župnijska cerkev v Slivnici pri 

Mariboru. Vse ostale so mlajšega datuma, kar velja tudi za cerkve z dru-

gimi Marijinimi patrociniji (Höfler 2013, 377–379). Po pregledu Marijinih 

patrocinijev na Ptuju in v njegovi bližnji okolici ne moremo trditi, da bi jih 

bilo več (kot drugje), pa tudi ne, da bi bili starejši oz. da bi bile Marijine 

cerkve na tem prostoru starejše.

Zaključki

Nesporno je, da je bil kult Nutric v Petovioni nadvse pomemben, saj spada 

med epigrafsko najpogosteje izpričane kulte v mestu. Njegov pomen 

in vlogo potrjuje tudi dejstvo, da je imel pripadnike med vsemi družbe-

nimi sloji in da ni bil omejen le na ozek krog častilcev. Za petovionske 

Nutrice sicer načeloma trdimo, da gre za predrimski lokalni fenomen, a ob 

podrobnejši analizi najdemo paralele tako v grško–rimskem panteonu 

kakor tudi v keltskem svetu bogov. Ob Nutricah, ki so velikokrat predstav

ljene kot dojilje, varuhinje in zaščitnice dojenčkov ter tudi večjih otrok, 

posledično pa tudi mater, kaj hitro pomislimo na Matrone (Matronae) 

in Matere (Matres), na Alounae, tudi na boginjo Bona Dea, na Kibelo 

(Velika mati bogov) in druge boginje, ki so v različnih kulturah v antičnem 

obdobju veljale za zaščitnice ženskih nalog ter skrbi za otroke.

Samoumevno se torej zdi, da je ob koncu »poganske antike« njihove na-

loge prevzela Marija, a je kljub temu treba upoštevati določene specifike. 

Predvsem ne smemo pozabiti, da je Marijina narava človeška in da projek-

cija božanskih moči s prej naštetih boginj na Marijo ni mogla potekati brez 

zadržkov, vsaj ne do razglasitve Marije za Božjo mater. S tem pa so se v prvi 

polovici 5. stoletja odprla vrata za (tudi institucionalizirano) Marijino češče-

nje; začeli so graditi njen posvečene cerkve, postopoma pa so se uveljavljali 

tudi njeni prazniki. Če razmišljamo naprej, se najprej vprašamo, kdaj se je 

krščanstvo pojavilo na naših tleh in s tem tudi v Petovioni. Glede na to, da je 

bila Petoviona sedež antične škofije, da je tukaj deloval znameniti Viktorin 

Ptujski, je to moralo biti že relativno zgodaj. Krščanstvo in poganski kulti 

so se tako gotovo srečali in nekaj časa tudi sobivali. Naslednje vprašanje 



227

Unity and Dialogue 80 (2025) 2: 209–231

PETOVIONSKE NUTRICE IN NJIHOV POTENCIALNI VPLIV NA ČEŠČENJE MARIJE

je, kdaj se je Marijino češčenje pojavilo pri nas. Glede na predstavljeni 

zgodovinski in teološki razvoj ter pojavnost Marijinih cerkva in njenih 

upodobitev v Furlaniji je moralo preteči kar nekaj časa (stoletij?), da se 

je češčenje Marije uveljavilo tudi pri nas. V tem kontekstu ne gre pozabiti 

tudi na dilemo, od kod je krščanstvo v Petoviono sploh prišlo, saj je bil 

odnos do Marije na vzhodu v bizantinskem krogu nekoliko drugačen kot 

na zahodu in so jo hitreje in intenzivneje (drugače?) sprejeli ter se ji tudi 

prej začeli priporočati. V tej zvezi se je treba tudi vprašati, do kolikšne mere 

je bilo njeno češčenje že izoblikovano (ob prihodu na naš prostor) pod 

vplivom drugih vzhodnjaških in grško-rimskih ženskih božanstev ter kaj 

je k temu oz. bi k temu lahko dodal še domači kult Nutric.

Še bolj ključno pa je vprašanje: Če so petovionske Nutrice vplivale na če-

ščenje Marije, kako ta njihov vpliv ugotoviti oz. potrditi? Govor je namreč 

o obdobju pozne antike in začetku srednjega veka, kjer bo verjetno treba 

preseči stereotipne razlage o grobi cezuri med starim in novim, a je za-

enkrat zanesljivega vedenja še relativno malo, predvsem o tem, kako je po-

tekalo preoblikovanje kultur, in o medsebojnih vplivih, gotovo pa je šlo 

za procese, katerih rezultati nikoli ne pridejo z danes na jutri. Nobenega 

dvoma sicer ni, da je kult Nutric živel še veliko dlje od njej posvečenih 

votivnih spomenikov (2. in 3. stoletje) in da je ustvaril klimo, ki je bila 

naklonjena ženskemu principu, ženskim boginjam in ženskim nalo-

gam. Nastavki za češčenje Marije so na ta način gotovo bili idealni, težko 

pa bomo potrdili, da so se realizirali, ker za to nimamo pravih vzvodov. 

Ostankov antičnih cerkva je že tako malo, kaj šele tistih, ki bi bile posveče-

ne Mariji; podobno je z manjkajočimi upodobitvami Marije, kjer bi lahko 

ugotavljali ikonografske vplive.

Za neke vrste izhod v sili še izkaže poskus povezati pojavnost Marijinih 

patrocinijev na nekdanjem petovionskem prostoru s prisotnostjo Nutric. 

Marijinih patrocinijev na obravnavanem območju ni več kot drugje 

po Sloveniji, kjer češčenja Nutric niso poznali. Vedno bolj se torej zdi, 

da je (vsaj zaenkrat) kult Nutric in češčenje Marije na območju današnjega 

Ptuja nemogoče postaviti v konkretno povezavo. Krščanstvo je seveda bilo 

prisotno, s tem pa tudi začetki marijanske zavesti, čeprav o sistematičnem 

češčenju Marije še ne moremo govoriti. Antične religije in ženski kulti (Isis, 

Magna Mater, Bona Dea …) so pripravili prostor za lažji sprejem Marije 

kot Božje matere, in nekako v tem kontekstu lahko razumemo tudi vpliv 



228

Edinost in dialog 80 (2025) 2: 209–231

JULIJANA VISOČNIK

domačih Nutric, pa čeprav ga konkretno ne moremo potrditi. Prispevek 

nas opominja, da je pri sklepanju o takšnih vzročnih povezavah potrebna 

določena mera previdnosti.

| 
Za podporo tej raziskavi niso bili ustvarjeni ali analizirani nobeni novi podatki.
No new data were created or analysed in support of this research.



229

Unity and Dialogue 80 (2025) 2: 209–231

PETOVIONSKE NUTRICE IN NJIHOV POTENCIALNI VPLIV NA ČEŠČENJE MARIJE

Kratici
ML	 V. von Remigius in  Scheffczyk 1988–1994 [Marienlexicon]
RE	 Georg 1894–1995 [Paulys Real-Encyclopädie der classischen Altertumswissenschaft]

Reference

Beck, Noémie. 2009. Goddesses in Celtic 
Religion Cult and Mythology: A 
Comparative Study of Ancient Ireland, 
Britain and Gaul. Thèse de doctorat 
d’Études Anglophones. Lyon/Dublin: 
Université Lumière Lyon 2/University 
College of Dublin.

Benko, Stephen. 2004. The Virgin Goddess: 
Studies in the Pagan and Christian 
Roots of Mariology. Leiden, Boston: 
Brill.

Bratož, Rajko. 1986. Krščanstvo v Ogleju 
in na vzhodnem vplivnem območju 
Oglejske cerkve. Od začetkov do nasto-
pa verske svobode. Acta ecclesiastica 
Sloveniae 8. Ljubljana: Teološka fa-
kulteta, Inštitut za zgodovino Cerkve/
Filozofska fakulteta, Znanstveni 
inštitut.

– – –. 2014. Med Italijo in Ilirikom: slovenski 
prostor in njegovo sosedstvo v pozni 
antiki. Ljubljana: Znanstvena založba 
Filozofske fakultete/Zveza zgodo-
vinskih društev Slovenije/Slovenska 
akademija znanosti in umetnosti.

Brubaker, Leslie, in Mary B. Cunningham, ur. 
2016. The Cult of the Mother of God in 
Byzantium. London: Routledge.

Delray, Marianna. 2017. The Legacy of the 
Egyptian goddess? A retrospective 
look at the two divine mothers: Isis 
and Mary. Macquarie University. 
Https://www.academia.edu/39877982/
LEGACY_OF_THE_EGYPTIAN_GODDESS_A_
RETROSPECTIVE_LOOK_AT_THE_TWO_DIVINE_
MOTHERS_ISIS_AND_MARY (pridobljeno 
17. 9. 2025).

Dolinar, France M. 2007. Ljubljanski škofje. 
Ljubljana: Družina. 

Geary, Patrick J. 2006. Women at the 
Beginning: Origin Myths from 
the Amazons to the Virgin Mary. 
Princeton: Princeton University Press.

Gentle, Judith Marie, in Robert L. Fastiggi, ur. 
2009. De Maria Numquam Satis: The 
Significance of the Catholic Doctrines 
on the Blessed Virgin Mary for All 
People. Lanham: University Press of 
America.

Georg, Wissowa. 1894-1995. Paulys Real-
Encyclopädie der classischen 
Altertumswissenschaft. Stuttgart: J. B. 
Metzler.

Grižon, Gaja. 2023. Kult Nutric v Petovioni. 
Diplomska naloga. Univerza na 
Primorskem.

Hainzmann, Manfred. 2016. ALOVNAE 
(sive) NUTRICES: identische nori-
sche Muttergottheiten? V: Zentralort 
und Tempelberg: Siedlungs– und 
Kultentwicklung am Frauenberg 
bei Leibnitz im Vergleich: Akten des 
Kolloquiums im Schloss Seggau am 
4. und 5. Mai 2015, 39–48. Dunaj: 
Phoibos.

Higgins, Sabrina. 2012. Divine Mothers: The 
Influence of Isis on the Virgin Mary in 
Egyptian Lactans-Iconography. Journal 
of the Canadian Society for Coptic 
Studies 3/4: 71–90.

Höfler, Janez. 1982. Trije popisi cerkva in 
kapel na Kranjskem in Slovenskem 
Štajerskem s konca 16. stoletja [Drei 
Verzeichnisse der Kirchen und 
Kapellen in Krain und Slowenischer 
Steiermark aus dem Ende des 16. 
Jahrhunderts]. Ljubljana: Slovenska 
akademija znanosti in umetnosti.

– – –. 2013. O prvih cerkvah in župnijah na 
Slovenskem: k razvoju cerkvene terito-
rialne organizacije slovenskih dežel v 
srednjem veku. Ljubljana: Viharnik.

Horvat, Jana. 2024. Latest Research in 
Poetovio. V: Horvat idr. 2024, 429–446. 
Ljubljana: Založba ZRC

Https://www.academia.edu/39877982/LEGACY_OF_THE_EGYPTIAN_GODDESS_A_RETROSPECTIVE_LOOK_AT_THE_TWO_DIVINE_MOTHERS_ISIS_AND_MARY
Https://www.academia.edu/39877982/LEGACY_OF_THE_EGYPTIAN_GODDESS_A_RETROSPECTIVE_LOOK_AT_THE_TWO_DIVINE_MOTHERS_ISIS_AND_MARY
Https://www.academia.edu/39877982/LEGACY_OF_THE_EGYPTIAN_GODDESS_A_RETROSPECTIVE_LOOK_AT_THE_TWO_DIVINE_MOTHERS_ISIS_AND_MARY
Https://www.academia.edu/39877982/LEGACY_OF_THE_EGYPTIAN_GODDESS_A_RETROSPECTIVE_LOOK_AT_THE_TWO_DIVINE_MOTHERS_ISIS_AND_MARY


230

Edinost in dialog 80 (2025) 2: 209–231

JULIJANA VISOČNIK

– – –. 2023. Ptujska Panorama: Legijski 
tabor in antično mesto. Umetnine v 
žepu. Ljubljana: Založba ZRC.

Horvat, Jana, in Aleksandra Nestorovič. 2022. 
Osrčje Petovione: Ptuj v rimski dobi. 
Ptuj: Pokrajinski muzej Ptuj-Ormož.

Horvat, Jana, in Andreja Dolenc Vičič. 
2010. Arheološka najdišča Ptuja: 
Rabelčja vas [Archaeological sites of 
Ptuj: Rabelčja vas]. Opera instituti 
Archaeologici Sloveniae 20. Ljubljana: 
Inštitut za arheologijo ZRC SAZU, 
Založba ZRC.

Horvat, Jana, Branko Mušič, Andreja 
Dolenc Vičič in Anja Ragolič. 2020. 
Arheološka najdišča Ptuja: 
Panorama [Archaeological sites of 
Ptuj: Panorama]. Opera Instituti 
Archaeologici Sloveniae 41. Ljubljana: 
Založba ZRC.

Horvat, Jana, Milan Lovenjak, Andreja Dolenc 
Vičič, Marija Lubšina Tušek, Marjana 
Tomanič-Jevremov in Zorka Šubicet. 
2003. Poetovio: Development and 
Topography. V: Šašel Kos in Scherrer 
2003, 153–189.

Horvat, Jana, Stefan Groh, Karl Strobel in Mateja 
Belak, ur. 2024. Roman urban landsca-
pe: towns and minor settlements from 
Aquileia to the Danube. Ljubljana: 
Založba ZRC.

Le Bohec, Yann, in Catherine Wolff, ur. 2000. 
Les légions de Rome sous le haut–em-
pire: actes du congrès de Lyon (17–19 
septembre 1998). Pariz: De Boccard.

Lechner, Gregor Martin. 1991. Ikonographie. 
V: ML 3: 285–287.

– – –. 1993. Maria Orans = Orante. V: ML 5: 
11–15.

Limberis, Vasiliki. 1994. Divine Heiress: 
The Virgin Mary and the creation of 
Christian Constantinople. London: 
Routledge.

McNelly Kearnd, Cleo. 2008. The Virgin Mary, 
Monotheism, and Sacrifice. Cambridge: 
Cambridge University Press.

Menaše, Lev. 1994. Marija v slovenski 
umetnosti: ikonologija slovenske ma-
rijanske umetnosti od začetkov do 
prve svetovne vojne. Celje: Mohorjeva 
družba.

Nichols, Aidan. 2015. There is no Rose: The 
Mariology of the Catholic Church. 
Minneapolis: Fortress Press.

Pelikan, Jaroslav. 2021. Marija skozi stoletja. 
Ljubljana: Družina.

Piso, Ioan. 2000. Les légions dans la province 
de Dacie. V: Le Bohec in Wolff 2000, 
205–225.

Piso, Ioan, in Rada Varga, ur. 2014. Trajan und 
seine Städte: colloquium, Cluj–Napoca, 
29. September–2. Oktober 2013. Cluj–
Napoca: Mega.

Ragolič, Anja. 2023. Poetovio: römische 
Grabdenkmäler. Situla 46. Ljubljana: 
Narodni muzej Slovenije.

– – –. 2014. The territory of Poetovio and 
the boundary between Noricum 
and Pannonia [Upravno območje 
Petovione in meja med Norikom 
in Panonijo]. Arheološki vestnik 65: 
323–351.

Reddé, Michel. 2000. Legio VIII Augusta. V: Le 
Bohec in Wolff 2000, 119–126.

Rihar, Franc. 1909. Marija v zarji slave: 
Pregled zgodovine Marijinega češče-
nja. Celovec: Družba sv. Mohorja v 
Celovcu.

Ritterling, Emil. 1925. Legio. V: RE 12/2: 
1329–1829.

Rubin, Miri. 2009. Mother of God: A History 
of the Virgin Mary. New Haven: Yale 
University Press.

Schmuck, Norbert. 1989. Elëusa. V: ML 2: 
318–321.

– – –. 1991. Katakombenmalerei. V: ML 3: 
523–526.

Schoemaker, Stephen J. 2004. Ancient 
Traditions of the Virgins Mary's 
Dormition and Assumption. Oxford: 
Oxford University Press.

Schrettle, Bernhard. 2024. Norische Nutrices 
Die Ammengöttinnen vom Frauenberg 
und ihre Schwestern. V: Borders in 
provinces – cultural borders: 18th 
International Colloquium on Roman 
Provincial art : Belgrade–Viminacium, 
May 20–25th 2024: book of abstracts, 
37. Belgrade: Institute of Archaeology.

Smolik, Marijan. 1981. Pridigar, mariolog in 
zgodovinar Janez Ludvik Schönleben. 
Bogoslovni vestnik 41/4: 399–427.



231

Unity and Dialogue 80 (2025) 2: 209–231

PETOVIONSKE NUTRICE IN NJIHOV POTENCIALNI VPLIV NA ČEŠČENJE MARIJE

Söll, Georg. 1994. Verehrung Mariens. 
V: ML 6: 596–599.

Šašel Kos, Marjeta. 1999. Pre–Roman divini-
ties of the eastern Alps and Adriatic. 
Ljubljana: Narodni muzej Slovenije.

– – –. 2014. Poetovio before the 
Marcomannic Wars from legionary 
camp to Colonia Ulpia. V: Piso in Varga 
2014, 139–165.

– – –. 2016. Nutrices: the most popular 
goddesses at Poetovio. V: Zentralort 
und Tempelberg: Siedlungs– und 
Kultentwicklung am Frauenberg 
bei Leibnitz im Vergleich: Akten des 
Kolloquiums im Schloss Seggau am 
4. und 5. Mai 2015, 167–174. Dunaj: 
Phoibos.

– – –. 2020. V srcu rimskega imperija: zgo-
dovina slovenskega prostora v antiki 
do vlade Maksimina Tračana. Zbirka 
Zgodovinskega časopisa 51. Ljubljana: 
Zveza zgodovinskih društev Slovenije.

Šašel Kos, Marjeta, in Peter Scherrer, ur. 2003. 
The autonomous towns of Noricum 
and Pannonia [Die autonomen 
Städte in Noricum und Pannonien]: 
Pannonia I. Situla 41. Ljubljana: 
Narodni muzej Slovenije.

Škulj, Edo. 2011. Patrociniji na Slovenskem. 
Škocjan pri Turjaku: Župnija.

Ušeničnik, Frančišek. 1904. Schönleben o 
Brezmadežni. Katoliški obzornik 8: 
413–426.

V. von Remigius, Bäumer, in Leo Scheffczyk, ur. 
1988–1994. Marienlexicon. St. Ottilien: 
EOS Verlag.

Visočnik, Julijana. 2010. Hrenova pridiga ob 
polaganju temeljnega kamna za ka-
pucinski samostan v Ljubljani. Studia 
Mythologica Slavica 13: 59–74.

Wolff, Catherine. 2000. La legio XIII Gemina 
au 1er siècle. V: Le Bohec in Wolff 
2000, 203–204.

Seznam fotografij

 Slika 1: Votivni relief, posvečen Nutricam 
z Zgornjega Brega, ki je hranjen 
v 3. mitreju (inv. št. RL 320) , arhiv 
Pokrajinskega muzeja Ptuj - Ormož, 
Boris Farič.

 Slika 2: Svetišča za Nutrice in njim posve-
čeni votivni spomeniki, po Šašel Kos 
1999, 156, sl. 2.

 




