MISTIKA

Franco Camera

"Ledig allen Gebets": pesnistvo in molitev pri Paulu Celanu

Wir Geretteten

Bitten euch:

Zeigt uns langsam euere Sonne.

Fiihrt uns von Stern zu Stern im Schritt.

Laft uns das Leben leise wieder lernen'
Nelly Sachs

1. PesniStvo in molitev

"Umetnost," piSe Lévinas, "ni sre¢na zabloda ¢loveka, ki se loti poceti
kaj lepega. Kultura in umetnisko ustvarjanje sta del samega ontoloskega
reda. Sta ontoloski par excellence: omogo&ata razumevanje biti. Torej ni
nakljucje, da poveli¢evanje kulture in kultur, poveli¢evanje umetnikega
vidika kulture usmerja sodobno duhovno Zivljenje; ni nakljugje, da muzeji
in gledalis¢a poleg specialistitnega dela znanstvenega raziskovanja omogo¢ajo
— kot nekdaj templji — ob&estvo z bitjo in da ima pesnistvo veljavo molitve."

V tej Lévinasovi prodorni ugotovitvi se v resnici skriva stroga sodba
0 ludi¢nem pomenu umetnosti in pesnistva v dana$njem obdobju. Za Juda
Lévinasa, ki se ukvarja s kritiko vsakrine oblike humanizma, ki je pozabil
na drugost in na preseZnost, namre¢ "ontologizacija" umetnosti - ki se
je v sodobni kulturi uveljavila v razoru filozofije poznega Heideggra® —
nazadnje izprazni umetniSke stvaritve njihovega utopi¢nega naboja ter
njihovega etinega in religioznega pomena. Reci, da "ima pesni$tvo veljavo

O I T E R A T U R A 103



MISTIKA

molitve", torej ne pomeni ugotovitve, da je danes umetnost nekaksna "umet-
niska religija", podobna tisti, katere uresnicitev je Hegel videl v templjih
grikega sveta. Doba tehnike in sekularizacije, krize smisla [del senso] in
"smrti Boga" je neizogibno potrdila razkroj "religioznega" pomena umet-
niskih stvaritev: umetnost je postala simulaker religije ter nadomestek kulta
in molitve prav zato, ker so njeni Stevilni izrazi izgubili eti¢no teZo in so
profanirali njeno notranje religiozno sporo¢ilo.

Vendar nas ne glede na te premisleke Lévinasovo ostroumno opaZanje
vabi, naj svojo pozornost usmerimo na na videz neaktualno in nenavadno
vez, ki povezuje pesnistvo in molitev, in nam pomaga omejiti vprasljivo
podroCje, ki ga skuSata opisati tadva izraza v kontekstu SirSega odnosa
med religijo in knjiZevnostjo, med pesnistvom in teologijo.

V resnici ima binom pesnistvo-molitev zelo staro zgodovino, ki spremlja
razvoj razli¢nih religioznih izro€il in razli¢nih narodnih knjiZevnosti in
ki bi jo raziskava, opravljena s primerjalno metodo, zlahka dokumentirala.
Ne da bi se spustili v specialisti¢ne analize, zado$¢a spomniti na primer
Psalmov, te mnozice del sui generis, ki jih je Ze H. Gunkel imel za "re-
ligiozne pesmi", zapisane v mnostvu literarnih oblik, ki pripadajo zgodovini
knjiZzevnosti in ki jih je mogote primerjati s pesniskimi besedili.* Poleg
tega raziskave zgodovine religij ter opazovanje Stevilnih etnoloskih in
religioznih kontekstov potrjujejo, da so vse poglavitne oblike molitve ohranile
stalno razmerje z razvojem "obrednega pesni§tva" [poesia rituale] in da
S0 pogosto nasle svoj izraz v literarni obliki "himne", tako so oblikovale
niz pesniskih izdelkov, ki se ne uporabljajo samo v kultu in obredju, ampak
so dobili tudi avtonomno literarno vrednost.”

Ali se je danes Se smiselno sklicevati na hermenevti¢no kategorijo
"religioznega pesnistva", ki jo je oblikovala bibli¢na eksegeza, da bi se
zna$li v raznovrstnem mozaiku sodobne lirike, da bi imeli v razvidu njene
religiozne poteze in da bi v njej zasledili obliko "molitev"? Ko si zastavljamo
to vpraSanje, si ne moremo kaj, da se ne bi spomnili dejstva, da je od
moderne dobe naprej zgodovina knjiZzevnosti utrpevala vedno radikalnejSo
"sekularizacijo", ki je v profanem smislu tako preoblikovala njene tevilne
religiozne in poboZnosti lastne vsebine, da jih je nazadnje popolnoma
razprsila in razkrojila. Iz iskrenih besed Goethejevega Fausta — "sporocilo
razumem, a manjka mi vere"® — je razvidna celotna problematika modernega

104 L 1 T E R A 3 U R A



MISTIKA

Cloveka v spopadu s tem, kar je bilo opredeljeno kot "kriza vere" izjemnega
dosega in kar knjiZzevnost ne le posredno odseva, ampak izrecno obravnava
kot svojo posebno temo.” Pesnistvo v svojo notranjost vedno bolj sprejema
"profane" vsebine in zdi se, da postaja "resni¢no pesnistvo" prav toliko,
kolikor se preoblikuje iz "boZanske komedije" v "moderni evangelij", ki
se obraca na naravo in na &loveka ali ki poboZanstvuje ljubezen in umetnost.”

Vzoréen primer te preobrazbe, za katero se zdi, da — v znamenju
razsvetljenjske Miindigkeit - izkljucuje vsakr$en odnos med knjizevnostjo
in religijo, med molitvijo in pesni$tvom, je znamenita parodija molitve,
ki jo B. Brecht vstavi v enega izmed prizorov dela Mutter Courage und
thre Kinder’. V tem besedilu Brecht ne le dokaZe "nekoristnost in 8kodljivost
molitve za Zivljenje", ampak vsebno razglasi, da pesniStva in molitve ni
mogoce spraviti, saj je umetnost delovanje, molitev pa je nezmoZna konkret-
no delovati na resni¢nost in jo preobraziti. Brecht tako navsezadnje soglasa
s sodbo, ki jo je v svojem Casu izrazil Ze Nietzsche, ki je imel molitev
za Cisto "mrmranje" praznih obrazcev, podobno "dolgemu mehani¢nemu
delu ustnic, povezanemu z naporom spomina in z enako, strogo dolo&eno
drZo rok in nog", ki nazadnje ohromi ¢loveka in ga naredi nepremi¢nega.
Kot Nietzsche tudi Brecht orantibus postavi nasproti hominem excelsiorem,
¢loveka, ki deluje, ne da bi potreboval molitev."

In vendar - kot je nekdo pravilno opazil - kompleksen proces "seku-
larizacije" in "verske krize", ki je spremenil oblike in vsebine sodobne
knjiZevnosti in pesnistva, ni nujno vodil k "izginotju religioznega", ampak
k temu, da se je religiozno "na novo in drugace oblikovalo" v obzorju
knjiZzevnosti''. V tem smislu moremo torej zatrditi, da tako imenovana
"sekularizacija" ne zaznamuje avtomati¢no "konca religioznega, ampak
njegovo preobrazbo. Doba, ki sledi temu dogodku, doba, v kateri Zivimo,
zato ni ne-religiozna, ampak samo drugace religiozna."*> To pomeni, da
privzema "dialektika", lastna religioznemu - €loveska teZnja k dosegi
"smisla", ki bi osvetlil bit in obstoj in ki strukturno zahteva moZnost razodetja
boZjega ali njegovo izginotje v neskonéni no¢i odsotnosti smisla — v sodobni
knjiZevnosti in pesniStvu nove like, ki tudi binomu pesnitvo-molitev
podeljujejo posebno "dialekti¢no" strukturo. Med pesniStvom in molitvijo
namre¢ ne obstaja vec to ubrano ravnovesje, na katero lahko naletimo v
srednjeveskih Laudah, v Dantejevih spevih, v Miltonovem Paradise Lost

L I T E R A T U R A 105



MISTIKA

ali = v dobi, ki nam je blizja = v Manzonijevih Inni Sacri. Neubranost
in napetost, ki se vzpostavita v razmerju med pesniStvom in molitvijo,
obnavljata religiozno dialektiko upa-obupa ali klicanja [invocazione]-kletve
in nahajata svojo arhetipsko formulacijo v Leopardijevem Inno ad Arimane
ali, v drugaénem kontekstu, v Baudelairovem De Profundis clamavi." Ta
pesniSka besedila tako z vsebinskega kot s strogo oblikovnega stalid¢a
potrjujejo ne toliko izginevanje resni¢no religioznega obzorja, ampak bolj
poudarjanje in radikalizacijo religioznega klicanja [invocation] ter povzetje
literarne oblike rotenja ali "prosilne molitve". Poti sodobnega pesnistva,
poti "sekularizacije" umetnosti, so tedaj podobne viae crucis, katere postaje
izgovarja tesnobna prosnja, ki ratuna z odsotnostjo Bozjega in smisla, z
grozo negativnega in zla in ki znova zastavlja vprasanje o odnosu med
pesniStvom in molitvijo v obliki, ki ne izklju¢uje nihilisticnih in bogokletnih
poudarkov.

Ce na hitro pogledamo nedavne raziskave, ki so skusale poglobiti ta
odnos, takoj opazimo, da v njih skoraj vselej prevlada raziskovanje na
metodoloski ravni, ki skuSa osvetliti strukturalne analogije med dvema
izku$njama ter med religiozno in pesniSko govorico [linguaggio]."* Zdi
se, da so verzifikacija ter ritmi¢ne, muziéne in prozodi¢ne prvine, skupno
zatekanje k simbolom in metafori¢nim podobam poglavitne tocke stika
med dvema oblikama jezikovnega izraza. Na temelju teh analogij se lahko
Dichtung - "navdihnjeni" diskurz, ustrezen pojmu Diktat — postavi v sluZbo
religije ali postane izbran "kraj" za izkuSanje religioznega.

Na tem mestu ne moremo pretresti obsezne literature o odnosu med
pesniStvom in religijo, ampak se bomo omejili na to, da opozorimo na
dve smeri raziskav, ki se nam zdita posebno plodoviti za nadaljevanje nade
raziskave', Najprej se bomo sklicevali na tezo tistih, ki zagovarjajo struktur-
no istovetnost med religiozno govorico [linguaggio) in pesni$ko govorico,
nato pa na tiste interpretacije, ki poudarjajo skupno "dialo$ko" naravo molitve
in pesnistva in ju pojmujejo kot jezikovni obliki, ki se obracata na osebni
"Ti" in ki ju torej lahko obravnavamo kot podobni in sorodni.'® Na teh
straneh bomo imeli pred o&mi tadva interpretativna toka in bomo sku3ali
opisati vez med pesni$tvom in molitvijo, medtem ko bomo sestopali v branje
pesniSkega dela Paula Celana, avtorja, ki ga na pisanem prizoris¢u sodobne
nemske lirike lahko imamo za obvezno izhodi$¢e te problematike. V njegovi

106 L I T E R A T U R A



MISTIKA

govorici [linguaggio], obteZeni z bole¢ino in z blodnjo, namre& nahajamo
Stevilne sti¢ne toc¢ke z misti¢no-religioznim izkustvom in njegovo dichten
je pojmovano kot Gesprdch: je "dialoski dogodek", ki se obraca na osebni
"ti" in ki se v svojih najintenzivnejsih trenutkih preobraza v odre$enjski
klic [invocazione soterica). Poslusanje te vocis hebraicae sodobnega pesnistva
- ki Se zdale¢ ni umeten poskus, ki naj omogo¢i odgovor na temeljno
teoreti¢no vprasanje o oblikovanju odnosa med pesnistvom in molitvijo
nam omogoc¢a konkretno, z nana$anjem na lingvisti¢ni material, ki nam
ga dajejo pesniSka besedila, razpravljati o razlogih za vnoviéno vzpostavitev
tega problemati¢nega odnosa v sodobnem pesniStvu. Soogenje s Celanovim
delom tako pomeni pravi pravcati experimentum crucis, ki v dobi nihilizma,
krizi vere in smisla priuje o moZnosti, da v pesniSki besedi in prek njene
katarze "posku$amo" religiozno klicanje [invocazione] in prosnjo za smisel,
ki prevzameta Zalosti polno/srce prebadajoo [accorata] obliko molitve.

2. Molitev kot "pozornost" in kot "spomin"

Ob vnovitnem branju nekaterih poglavitnih Celanovih pesmi v lu&i
tega, kar smo pravkar povedali, postane v njih mogoce zaslediti razli¢ne
oblike molitve, ki obnavljajo modalnost poprej odkritega odnosa jaz-ti.
Molitev, ki pogosto vsebno odmeva v Celanovih verzih ali ki jo ti verzi
v nekaterih primerih izrecno povzemajo, je namre¢ posebna oblika, v kateri
se uresniCujeta dialoSka in nagovorna funkcija pesniske govorice. Glede
na to, kar beremo v Rede ob podelitvi des Brenner-Preises, Celan molitev
pojmuje predvsem kot nacin pozomosti. Celan povzame ¢udovito Malebran-
chevo opredelitev, ki trdi, da je "pozornost naravna molitev dude""’, in
daje razumeti, da molitev kot oblika jezikovnega izraza, v katerem "jaz"
stopa v razmerje s "ti", vsebuje skrivno vez s pesnistvom, ki jo omogota
izraziti prav pojem Aufmerksamkeit, "pozornost".

"Pozornost," opaza Celan, "ki jo pesem skuSa posvetiti vsaki stvari,
ki jo sre¢a, njen kar najizrazitejSi ¢ut za nadrobnost, obris, strukturo in
barvo, pa tudi za ’drget’ in ’poudarke’, vse to — verjamem - ni doseZek
olesa, ki posnema iz dneva v dan cedalje popolnejse aparate (ali tekmuje
z njimi), ampak je prej osredid&enje, ki ohranja spomin na vse nase danosti.""*

PesniStvo priklicuje in nagovarja stvari in osebe, ki jih srecuje, tako

L I T E R A T U R A 107



MISTIKA

da lahko dobijo svoje obrise in like v jezikovnem prostoru, ki ima svoje
teznostno srediS¢e v "imenu", ki ga priklicuje verz. Umetnisko poiein pred-
postavlja intenzivno "osrediS¢enje", ki "ohranja spomin na vse nase danosti"
in izbere besedo, ki bi mogla bolje izraziti izku$njo zaznavanja in drugost
zaznane danosti. "Pravo" pesniStvo ustvarja priblizevanja, sre¢anja, stike:
pozorno je na to, da kli¢e osebe in stvari z njihovim "lastnim imenom",
je natan¢no in Eujece, ko zbira te poteze, ki bi mogle uposebiti to, kar se
ji predstavlja.'” Tudi pesni$tvo je torej naéin "pozornost duse", tesno povezan
z bistvom molitve. "Pozornost", o kateri govori Malebranche, postane tedaj
srednji izraz, ki omogoca vzpostavitev odnosa med molitvijo in pesniStvom
in to "bistveno dialosko" obliko jezikovnega izraza privede k temu, da
prevzame psalmodi¢no in prosilno/klicalno strukturo, ki jo pribliZuje
razli¢nim nacinom orandi.

Toda "pozornosti" ni mogoce lo€iti od uperjenosti [intenzionalita],
ki poriva liri¢ni jaz iz sebe k temu, da sproZi dialog, ki postane absolutno
in neskon&no nagovarjanje drugega. Pozornost in namen [intenzione] sta
namreé dva dopolnjujoca se vidika dichten, ki ju omogota nagovarjalna
struktura pesniSke govorice. Pozornost na poseben nacin vklju¢uje tudi
obliko upostevanja in obzirnosti do drugega, ki se postopno preoblikuje
v vneto skrb ali v pietas, v obtutenje zadrzanosti in spostovanja, ki priklicuje
stvari in druge in jih pri tem ne prekriva s konvencionalnim ali njim tujim
jezikovnim izrazom. PesniStvo in molitev, Gedicht in Gebet, se tako v Ce-
lanovem pesniSkem pojmovanju izkaZeta tesno povezana in neodvisna ne
le iz oblikovnega vidika, ampak tudi kar zadeva najglobljo raven vsebine
in sloga.

Na prvi pogled bi morala biti poglavitna oblika molitve, ki bi jo bilo
mogole takoj zaslediti v Celanovi liriki, "molitev vpraSanja/zahteve
[domanda] ali prosnje"®. Pesnistvo namre& po eni strani usmerja pozornost
na stvari in se obra¢a na ti, po drugi strani pa se dejansko zdi, da izrecno
ali implicitno vsebuje pro$njo: tisto, ki naj jo poslusa osebni "ti". Tudi
sploSna analiza jezikovne tvarine, ki jo ponujajo razli¢ne pesniske zbirke,
bi potrdila, da se pesmi rojevajo v stanju eksistencialne negotovosti, tesnobe
[angoscia] in tesnobnosti [oppressione], podobne tisti, ki zaznamuje "prosilno
molitev". Vendar razli¢ne pesniske kompozicije v resnici skoraj nikoli ex-
pressis verbis ne izraZzajo prosnje; Se ve&, pogosto se "prosilna molitev"

108 L I T E R A T U R A



MISTIKA

spremeni v na videz paradoksalno obliko "molitve brez vpra$anja/zahteve
[domanda]", v kateri ostaja samo popolnoma oblikovna zahteva po poslu-
Sanju, vsebinska prosnja pa izgine.”! Molitev brez posebne prosnje, ki ni
vet osredotoena na "potegovanje za nekaj [petizione]", ostaja absoluten
nagovor in se tako razveZe v Cisto klicanje ali v rotenje. To vrsto molitve
- speljano na ¢isti vocare, ki je pomembno drugaéen od preprostega petere
- zlahka zasledimo v vseh teh pesmih, v katerih se "ti" zarisuje kot drugi
in drugacen od "jaza" in omogo¢a neko obliko "dia-loga" ali pogovora,
v katerega obmocju odmeva nagovor in odgovor-posludanje. Tudi molitev
je - tako kot pesniStvo — neskoncen nagovor "na poti" k utopiénemu po-
sluanju, je eden izmed nacinov, kako se konkretizira prehod od jaza k
drugemu. Rodi se iz osebnega stanja samote, tesnobe in izgubljenosti in
torej ne more biti nikoli mehani¢no ponavljanje nespremenljivih obrazcev,
ampak je — tako kot verzni spev - vselej neposredna, svobodna in spontana.
Beten, ki odmeva v Gedicht, pogosto ¢rpa navdih pri judovskem religioznem
izro€ilu, v katerem se je oblikoval pesnik v daljni Landschaft svojih izvorov,
in ga je mogode v Sirokem pomenu opredeliti kot tefila®, "razmislek" in
"sodbo" o paradoksnem stanju, v katerem je umrljiva ustvarjenina, ki ne
more storiti drugega, kot da kli¢e ta "ti", ki ohranja/varuje [custodisce]
njegov skrivnostni izvor. To pojmovanje molitve kot razmisljanja, zbranosti
in meditacije k Celanovi liriki prispeva poteze "meditativnega pesniStva"*
in jo priblizuje znacilno svetopisemski literarni zvrsti obracuna in
razpravljanja, v katerem liri¢ni jaz - ki se istoveti z "jazom, ki moli" -
obrnjen k "ti-ju" razmislja o svojih lastnih izkusnjah boleine in se sprasuje
o njihovem smislu.

To obliko molitve kot "meditacije" je najti v §tevilnih Celanovih pesmih,
zbranih v zbirkah prvega obdobja, v katerih pesnistvo "judovske samote"
poje o brezdomovinskosti v izgnanstvu. V tem sobesedilu verzi z jesenskimi
barvami in melanholi¢nimi ritmi izraZajo das Heimweh razbolenega in ranje-
nega srca, vendar ga skuSajo spremeniti v Heimkehr, v iskanje svojega
lastnega izvora in korenin. Na tej poti pesnistvo, ki se ustavlja ob svoji
lastni izku3nji preganjanja in smrti, nahaja nekatere trenutke zbranosti in
razmisljanja, ki sledijo pritajenim ritmom der Andacht. Dichten tako povzema
denken in danken in postane andenken®, spominjanje in zgodovinski spomin,
ki skuSa razmisljati o svojih individualnih tragi¢nih izku$njah in jih inter-

L 1 T E R A i U R A 109



MISTIKA

pretirati v lu¢i tak3nih izkuSenj judovskega ljudstva. Toda ko posvetimo
pozornost tem bole¢im "danostim", zbranost in spominjanje ostaneta pes-
nistvo, ki ohranja orfi¢no in magiéno izkusnjo, da bi z njo priklicevalo
izginuli svet ter spet dalo Zivljenje uni¢enim in izgubljenim "obrisom in
nadrobnostim".

Dejansko so vse to, kar ti verzi imenujejo in znova priklicujejo (zemljepi-
sni kraji rojstne pokrajine, resni¢ni Zenski liki, kot mati in ljuba, ali popol-
noma simboli¢ni, kot sestra, domace reéi, kot vréi, drevesa in vodnjaki),
izmaliCeni obrisi in nimajo ve¢ mo¢i, da bi odgovarjali ali se pogovarjali.
Die Gespriiche, ki jih pesniStvo skusa znova navezati, potekajo v surrealnem
scenariju, v katerem se pojavljajo kupi podrtij in prahu, ki kli¢ejo v spomin
like iz mivke in pepela ter podobe iz snega in ledu. Pogovori, ki so postali
"sivi", so upodobljeni kot Schneegesprdiche ali kot Gesprdche der Wiirmer,
ki prinaajo samo die Sandstimmen, "glasove", ki so neZni in pretanjeni
kot zrnca peska.” Die Andacht, ki skusa posvetiti pozornost tem slabotnim
glasovom, ki prihajajo iz grobov, se z otoZnostjo in melanholijo obrata
na kraljestvo mrtvih in prevzema poteze ponizne in spostljive molitve za
blagor pokojnih, recitirane v senci "trupel”, ki se dvigujejo kot drevesa
in ki bi jih véasih Zelela podreti skusnjava pozabe.” Toda imperativ spomina
je moénejsi od zapeljevanja pozabe in pesnik se mu ne more izogniti: mrtvi
se ga oprijemajo z rokami in on jih sprejema v verze, tako da jim podaja
roko in jih kli¢e z njihovim pravim imenom.?’ V pesmi Andenken postane
das Mandelauge des Toten, "mandljevo oko mrli¢a"%, simbol, zaznamujo&
tiste, ki so utrpeli smrt zaradi diaboli¢nega Meisters aus Deutschland, ki
ga znamenita Todesfuge (Mrtvaska fuga) opiSe s potezami neke zle moci,
ki spielt mit dem Schlangen.”” Tukaj zahteva nepremiéno oko mrtvega,
ki se preplete s pogledom preZivelega, pozornosti spomina, predvsem pa
kli¢e pravico, ker je mrtvi trpel po krivici. V drugi pesmi, ki se navdihuje
pri témi spomina, dé liri¢ni jaz glas ustom mrtvega, ki leZi v grobu, in
mu omogo¢i vnovi¢ izgovoriti tiste besede, ki jih je neko€ izgovoril, da
bi Zivel.*’ Drugje se udeleZenost in solidarnost pesnika izraZata s podobo
"mandlja", grenkega sadu, zaprtega v trdi in nepredirni lupini, ki simbolizira
skrinjo, v kateri se skriva smrt: Mache mich bitter. | Zihle mich zu den
Mandeln, "Naj bom grenak. / PriStej me k mandljem".*'

Pesni$tvo — zadeto od "Zarka", ki prihaja "iz grobov"*? — prevaja tisino

110 L I T E R A T U R A



MISTIKA

mrtvih v spev solznih tonov, ki prevzema obliko otozne Tumbagebet, "na-
grobne molitve", ki spremlja obred pokopa, vendar ne ostane brezCutna
ob soocenju s krivico in izraZa svojo lastno preplasenost in prepadenost
s tonom krikajoge recitacije, podobne hrzanju konja.* Slede& ritmi¢nemu
skandiranju verzov, obred pokojnih ponavlja ganljivo obredje: najprej se
postavijo v vrsto Leichensdcke, "vrece trupel", nato se premakne 7rauerkon-
dukt, "mrtvaski sprevod", in tedaj se oglasijo die Singstimmen, "pojo€i
glasovi", ki intonirajo Aschen-Jucche, slavnostni spev, ki spremlja pogreb
pohabljenih in seZganih trupel. Jucche, "radostni klic", ne sledi slavnostnim
sekvencam iz Jubilate Deum, ampak povzema razbolene preces, ki se nave-
zujejo na diem irae, in jih spreminja v krike bolecine, ki slavijo pepel mrtvih
v vrhuncih der Aschenglorie. Kontekst obredov Zalovanja pogosto spominja
na molitve judovske liturgije, kot se zgodi v pesmi Die Schleuse (Zapornica),
v kateri najdemo namige na recitacijo Kadia in ki z nepravilnim in skorajda
hlipajo€im ritmom verzov obnavlja Salzflut, "solni potop" solza, ki privrejo
med recitacijo Jiskorja.*

Vc&asih spomin na mrtve, na njihove "judovske kosti", polomljene in
seZgane, privzame epske in slavilne tone™, drugi¢ pa se sklene z namigom
na blagoslov, ki ga pripravlja spostljiva tiSina. Tako je v pesmi Chymisch
(Himicno), v katerem so Alle die Namen, alle die mit- | verbrannten | Namen,
"Vsa imena, vsa so- / seZgana / imena", postala Soviel zu segnede Asche,
"Toliko v blagoslavljajoti pepel"*. Toda tukaj je pepel Zrtev utrpel ociscenje
po delovanju ognja in je sam postal svet [sacra] in blagoslovljen, ko se
je spremenil v pepel, ki blagoslavlja prezZivele in poveli¢uje mrtve. V pesmi
Aschenglorie (Pepelna glorija) "glorija" ni v ponavljanju trdnega obrazca,
lastnega bogosluZju posamezne veroizpovedi, ampak v izgovarjanju des
versteinerten Schwures, "okamenele zarotitve", s katero liri¢ni jaz ~ ki
je postal pri¢a - pred mrtvimi slovesno obljublja, da jih ne bo pozabil in
da bo v verzih predal stra3no "do- / kockano""’. Tema prisege in pri¢evanja
se vrata v neki drugi pesmi, v kateri pesnik razglasi svojo zvestobo
"preganjanim" in potrdi obstoj "Zarece" vezi, ki je ni mogoce zamol&ati
ali skriti.* Vendar se "jaz" v&asih ove, da lahko pesniska katarza na "poti
umetnosti" dospe do tega, da odstrani to vez ali da jo izgubi v snu in pozabi,
ki jo simboli¢no izraza metafora "maka" (Mohn), postavljena nasproti



MISTIKA

metafori "spomina" (Geddchtnis).

Vé&asih najde spomin v kolektivni brezimni podobi ljudstva mrtvih
"ti" z bolje opredeljenimi in natan¢nejSimi obrisi, ki se skorajda vedno
kaZe z Zenskimi potezami matere ali privzame simboli¢no vlogo "sestre".
V pesmi Schwarze Flocken (Crne sneZinke) — v eni izmed prvih pesmi,
v katerih spomin na mrtve spremlja poskus v utopi¢nem prostoru des
Gedichtes nadaljevati vsakdanji pogovor z materinim "ti" — govori mati
s sinom iz daljave kraja, kamor je bila odpeljana, in ga prosi, naj mu poslje
"Sal", simbol zas¢ite in pomoé&i, posebno pa, naj spomni svoje lastne otroke
der Enge der Welt, "tesnobe sveta".” V tej pesmi - v kateri "jaz" prilagodi
strukturo "prosilne molitve" ter najprej poslusa pro$njo za pomo¢ in nato
odgovori, tako da se obveZe pri¢evati — se jasno razkrije dvojna funkcija
molitve kot Totengeddchinis, ki postane obenem prosnja in odgovor, po-
zomost in spomin. Po eni strani namre¢ pesem posveti pozornost glasovom,
ki mrmrajo v kraljestvu mrtvih, in jim znova da zvoé€nost, po drugi strani
pa se pogovarja z njimi ter se spominja njihovega tragi¢nega konca in pricuje
zanje o strahovitem zlo€inu; tako doseZe, da spet odzvanja obupana zahteva
po pravici.

Die Todengeddchitnis, "spomin na mrtve" — ena izmed tém, ki se v
Celanovi liriki ponavljajo vse od njegovih mladostnih stvaritev in od
znamenite Todesfuge* naprej — se tako spreminja v meditacijo in z zna&ilnimi
potezami zbranosti, znacilnimi za molitev v blagor pokojnih, priblizuje
slavilnim tonom pri¢evanja in slavnostnim tonom razglasitve solidarnosti.
Andacht v vseh teh oblikah vodi prepri¢anje, da more samo v spevu, ki
je spremenjen v molitev, klic bole¢ine mrtvih dobiti tolazbo, odreSenje
in mir. Pesem tako postane kraj, v katerem se znova zastavi starodavno
bibli¢no vprasanje o smislu trpljenja praviénega, in omogoé&i prehod od
psalmodi¢nih tonov h klicalnim [invocativi], lastnim tistemu modrostnemu
[sapienziale] izro&ilu, ki kritiéno razmislja o vpraanju pravi¢nosti in
povracila. Jobova téma, téma opravicenja praviénega, tako postane temelj,
v katerega se umeSca molitev kot pozornost in spomin, kot zbranost, molitev
za mrtve [suffragio] in pri¢evanje. Ce je, kot je bilo zapisano, po Auschwitzu
Jobova knjiga zares postala das Schicksalbuch judovskega ljudstva® — tistega
Sandvolkes, katerega epopeja boletine dobi svoj glas v Celanovih verzih
- tedaj je podoba "v pepelu sedeega" Joba najustreznej$a metafora, ki

112 L | 1 E R A T U R A



MISTIKA

navdihuje vez med pesni$tvom in molitvijo v pesmih, ki smo jih opazovali,
in omogoca tema oblikama, sorodnima "pozornosti duse", prevesti v besede

klic, s katerim obupana ustvarjenina kli¢e na odgovor Boga, njegova dela
in njegovo pravico.*

3. "Psalm" hvaljenja in molitve Boga

Sklicevanje na Boga in na njegovo pravico postane izrecno, ko "ti-ja"
ni mogoce takoj poistovetiti z osebami ali re¢mi, ki pripadajo izvorni
Landschaft, ampak je lik z nedolo¢enimi obrisi, "drugi", drugacen od "jaza",
ki teZi k temu, da bi ubezal z dialoSkega obmod&ja, ki ga omejuje pesem,
k prostoru utopi¢ne preseznosti, ki se zarisuje v daljavi. Toda &e se "ti",
na katerega se obrata pesniski nagovor in je nanj naslovljena molitev s
svojo vsebno zahtevo po poslusanju, razodeva dale¢/oddaljen [lontano],
Ce usta brezimnih mrtvih ostajajo zaprta v svoji vznemirjajo¢i onemelosti,
lahko pesem, ki je bistveno dialo3ka, Se vedno poskusa govoriti "o zadevi
popolnoma Drugega".** Toda ta "drugi", ta terminus ad quem nagovora,
ki ostaja nedolofen, more biti imenovan samo per viam negationis, tako
da se zateCemo k nikalnemu/neosebnemu [impersonale] zaimku niemand.
Ta "za-imek" je gibljiva sled, ki ostane v besedilu za "imenom" odsotnega,
ki sicer ne odgovarja in ostaja skrit v svoji skrivnostni "drugosti", vendar
ima mo¢ znova zbuditi klic(anje) [invocazione]. Pesnistvo se v obup(a)nem
poskusu, da bi stopilo v odnos s tem nedolo¢enim in neopredeljenim "dru-
gim", torej naslavlja k novim oblikam nagovora in molitve, ki upostevajo
teZave, na katere je naletel proces dialoga, in so strukturno drugaéne od
pozornosti in zbranosti. Molitev, s katero "liri¢ni jaz" iS¢e sled odsotnega,
se preobrazi iz zahteve po poslusanju v tozbo, v razpravo in spodbijanje
neznanega in daljnega "ti-ja", vse dokler ne dobi oblike prave pravcate
"protimolitve", s katero se jaz zaradi nerazumljive oddaljenosti upre in
se pogosto zatece k izrekanju urokov in preklinjanju.

Ta nova izoblikovanost pesniSkega nagovora, ki predpostavlja zatekanje
k oblikam molitve, ki so druga¢ne od teh, ki smo jih zabelezili doslej,
sreujemo predvsem od zbirke, naslovljene Die Niemandsrose.** Tukaj
"ti" vidneje dobi poteze "popolnoma Drugega" in boZjega in nemi pogled
mrtvih vedno bolj priklicuje skrivnostno ozadje tiSine Boga. V tem kontekstu

L I i E R A T U R A 113



MISTIKA

najde svojo pravo umestitev posebna pesniska stvaritev, ki jo je sam avtor
naslovil Psalm, pomeni pa najo€itnejsi dokaz za psalmodi¢no-klicalno okostje
Celanove lirike in potrjuje, da tesna povezava med pesniStvom in molitvijo
zadeva ne samo slog, obliko in ton dichten, ampak tudi njegovo vsebino.*

On prvem branju se zdi poglavitna znaCilnost Celanovega Psalma to,
da je Bozji "ti", na katerega je naslovljeno klicanje, oznalen z ni-
kalnim/neosebnim [impersonale] zaimkom Niemand. Tudi navezava na
bibli¢no pripoved o stvarjenju, ki jo moremo zaslediti v prvi Kitici, namerno
nadomessti sveta BoZja imena z nedolo¢nim zaimkom in na prvi pogled
potrjuje tezo tistih, ki so v tej zgradbi videli parodi¢en ali kriti¢no-unievalen
namen, ki naj bi avtorja navedel k uporabi literarne oblike bibli¢nega psalma,
da bi ustvaril "protipsalm", ki ga zaznamujejo nespostljivi toni in bogokletne
vsebine.* Ta edinstvena pesniSka stvaritev, ki povzema toéno doloéeno
obliko bibli¢ne molitve, ob poglobljenejSem branju v resnici razodeva
plastovito in kompleksno strukturo, ki se iz pogrebne tozbe preoblikuje
v obzalovanje, da je bozje oddaljeno, vse dokler se ne preobrne v hvalni
spev Bogu, ki je pojmovan kot "popolnoma drugi" in kot Nichts.*’

Prva kitica Psalma namiguje - v slogu Klagelied, "skupinske tozbe"
- na zapuScenost od boZjega in objokuje umanjkano izpolnitev obljube
o "novem stvarstvu", po kateri bi morala biti iz "zemlje" in "ila" zgnetena
telesa mrtvih in dobiti nov dih Zivljenja:

Niemand knettet uns wieder aus Erde und Lehm,
niemand bespricht unsern Staub.
Niemand.

Nih¢e nas ne bo vet zgnetel iz zemlje in ila,
nih&e govoril o naSem prahu.
Nihée.

Spev liri¢nega jaza na sledi "spomina na mrtve" tudi tukaj izraZa stanje
trpljenja, samote in zapus¢enosti in se mesa z zborno tozbo, ki jo vsi skupaj
naslavljajo na BoZji "ti" zaradi umanjkanega vstajenja. Raba zaimka "mi",
prve osebe mnoZine namesto prve osebe ednine, poudarja, da liri¢ni jaz
ne govori individualno, ampak pomeni kolektivni glas skladno z znacilno

114 L 1 T E R A T U R A



MISTIKA

shemo prosenj v psalteriju. Toda v drugi kitici nadomesti tozbo hvalnica
in nedolo¢ni zaimek, Ki je bil poprej napisan z malo zacCetnico, je poosebljen
in nagovorjen s "ti".* Med tema dvema izrazoma, med "ti" in "mi", se
vzpostavi odnos, ki predpostavlja sre¢anje v znamenju blithen, "cvetenja",
ob soocenju z Niemand:

Dir zulieb wollen
wir blithn.

Dir

entgegen.

Ein Nichts

waren wir, sind wir, werden
wir bleiben, blithend:

die Nichts-, die
Niemandsrose

Hvaljen bodi, Nihce.
Tebi na ljubo Zelimo
cveteti.

Tebi

nasproti.

Nié¢

smo bili, smo, bomo
ostali, cveto¢:

Roza nica,
Nikogar$nja roza.

V nadaljevanju Psalma Niemand vedno bolj zapus§€a ohlapne in
nedoloene poteze "zaimka" in i5¢e svojo opredelitev v skrivnostnem prostoru
des Nichts. Ne zarisuje se kot nihil negativum, ki izni¢uje obstoj
posameznika, ampak kot numinozna mog, ki varuje/ohranja izvor stvarstva
in smisla in ki pojmovno ni opisljiva in obvladljiva. V tretji kitici ima namrec
prek uporabe metafore "vrtnice", drage misti€nemu izro€ilu, razcvet ni¢a

L I T E R A T U R A 115



MISTIKA

mog€, vzpostaviti den Niemand v njegovi stvariteljski vsemogo&nosti, ki
je zmozZna dati novi sij smisla tudi ni¢nosti [nullita] obstoja. To tema&no
in enigmati¢no obzorje, ki se je zarisovalo na robovih des Gedichts in v
katerem so se, kot se je zdelo, izgubljale sledi boZjega, postane zdaj zemlja,
v kateri roza skrivnostno cveti naprej in osvobaja bole€ino njenega trna.
Die Niemandsrose - simbol mistiénega prerojenja in, splo$neje, prenove*’
- postane metaforicen izraz za skrivnostno delovanje Bozjega v ustvarjenem
in razodeva njegovo navzo¢nost skladno z znacilnimi nacini skrivnega
mistiénega bogojavljenja.

Metafora "vrtnice", ki cveti v lu€i ni¢a, tako omogoca opozoriti na
to, da Celanov Psalm preSinja globoka religiozna pietas, ki je uporaba
nedolo¢nega zaimka niti najmanj ne zatemnjuje. Niemand namre¢ uposteva
svetopisemsko zapoved, naj se ne imenuje sveto BoZjega imena, ter
nedvoumno zavzema mesto, ki v starozaveznem izro¢ilu pripada Bogu,
in v svoji nedolocenosti vklju¢uje neskonéno popolnost BoZjih [divini]
imen in pridevkov. Paradoksno klicanje Gelobt seist du, Niemand, "Hvaljen
bodi, Nih&e", je torej molitev zapus&ene ustvarjenine, ki v dobi nihilizma
utrpeva oddaljenost in odsotnost Bozjega "ti-ja", ki molivcu skriva svoj
glas in svoje obli¢je. In vendar se k temu oddaljenemu in odsotnemu "ti-ju"
Se naprej dviguje rotenje nekoga, ki ga neprenehoma prosi, da bi ga srecal,
da bi se napotil k njemu in da bi mogel tudi on zacveteti kot die Nichts-,
die | Niemandsrose, kot "Roza ni¢a / Nikogar$nja roza". Niemand torej
Se zdale€ ni preprost "zaimek", ki napotuje na neobstojece "ime", ampak
se na koncu napolni s svojo lastno vsebino in postane najprimernejsi izraz
za pesnisko izraZanje tega, kar bi filozofija opredelila kot "pojem Boga
po Auschwitzu"*’, Zapeti hvalni spev temu Niemand torej ni parodija molitve
z uni¢ujo¢imi in bogokletnimi nameni, ampak je priznanje prepadne
skrivnosti, ki obkroza bozje, katerega razkrivanje se po Auschwitzu umika
v skrivnostni prepad nica ali sledi skritim potem tiSine v njenih neskon¢nih
"razli¢icah"*'.

Na zapustenost od boZjega in na ti§ino Boga namiguje tudi pesem
Tenebrae, ki je v kontekstu, kjer prevladuje somrak, na videz Se bolj
brezbozne in bogoskrunske vsebine kot Psalm pred njo *. Pesem sprevrata
klasi¢no shemo molitve, v kateri se molivec obrata na Bozji "ti", ki je
misljen kot Najviji. Tukaj je, nasprotno, "Gospod" (Herr), ki je neposredno

116 L | T E R A T u R A



MISTIKA

povabljen, naj moli, "moli k nam" skladno s spus¢ajoim se gibanjem,
ki namiguje na nedolo¢eno obliko u¢lovecenja ali kénosis in ki mu uspe
za ceno neizogibne "izgube prestola" ustvariti blizino med Bogom in
¢lovekom, predpostavko za mogoce srecanje:

Nah sind wir, Herr,
nahe und greifbar.

Gegriffen schon, Herr,
ineinander verkrallt, als war

der Leib eines jeden von uns
dein Leib, Herr.

Bete Herr,
bete zu uns,
wir sind nah.

()

Bete, Herr.
Wir sind nah.

Blizu smo, Gospod,
blizu in dosegljivi.

Ze zgrabljeni, Gospod,

med sabo oprijeti s kremplji, kot bi bilo
telo vsakega tu od nas

tvoje telo, Gospod.

Moli, Gospod,

moli k nam,
blizu smo.

L | T E R A T U R A 117



MISTIKA

)

Moli, Gospod,
Blizu smo.

V lu¢i hasidske tradicije, ta Celanu nikakor ni bila tuja, bi to pesem,
v kateri se boZje izrecno pojavlja kot "ti" pesnisSkega nagovora, mogli brati
kot prispevek k zagrizenim razpravam rabinov o "molitvi Boga"*. Dejansko
se zdi, da se je v tej pesmi — v kateri je sliSati odmev starega religioznega
speva Homo, miserere Dei!** - Celan navdihoval pri starem srednjeveskem
izroilu Officii tenebrarum, "vedemic" kri¢anskega bogosluzja. V tej optiki
izraz tenebrae ni pesniSka metafora, ki naj z Novalisovo govorico izrazi
pribliZzevanje teme ali no¢i, ampak je hierati¢na beseda cerkvene latin§Cine,
ki oznacuje mracenje neba med "Sesto uro" in "deveto uro" velikega petka,
o katerem porocajo evangeljske pripovedi: A sexta autem hora tenebrae
factae sunt super universam terram®. V tem kontekstu se beten, ki je tukaj
pripisan "Gospodu", istoveti z zadnjo molitvijo umirajocega Kristusa na
krizu, ki z besedami psalterija obupano prosi: Eli, Eli, Lamma samacthani?
hoc est: Deus meus, Deus meus ut quid dereliquisti me? Gre za "molitev
par excellence"”’, ki je sestavljena iz klica k Bogu v skrajni uri smrti,
katerega vsebina je proSnja za pomo¢ in posluSanje in ki prav zato zdruZuje
ljudi med seboj in jih pribliZzuje Bogu.

V tem kristoloSkem kontekstu, znaCilnem za theologiam crucis,
evharisti¢no sklicevanje na "telo" (Leib) in "kri" (Blut), ki ga najdemo v
drugem delu pesmi, povezuje Kristusovo trpljenje s trpljenjem judovskega
ljudstva, Zrtve holokavsta. To, da so zagrabljeni, da napredujejo windschief,
"od vetra nagnjeni", pitje, prazne in puste oci in usta so vse podobe, ki
konkretno spominjajo na to zgodovinsko izkusnjo bole¢ine in smrti in jo
prestavljajo v obmocje, ki ga razsvetljuje odsev sakralnosti. Izraz tenebrae
dobi tako natan¢nejSi in konkretnejSi pomen: oznacuje senco nihilizma
in povzdiguje v zgled zgodovinsko in epohalno izkusnjo der Gottesver-
lassenheit, ki sestavlja religiozno ozadje, v katero se umes¢a Celanovo
celotno pesnisko delo. Skrajni dih, trgajoce rotenje umirajoce ustvarjenine,
torej ni bogokletno preklinjanje, toliko manj ironi¢no in nespostljivo
profaniziranje "svetega trpljenja". Tudi tu zadnja kitica - Bete, Herr. | Wir

118 L 1 § ¥ E R A T U R A



MISTIKA

sind nah, "Moli, Gospod. / Blizu smo" - raztopi na videz sarkasti¢ne tone
tretje kitice, ki je vabila Boga, naj "moli k nam". Tako klicanje v teminah,
s tem se izraZata oddaljenost Boga in njegova tiSina, ni parodija v verzih,
ki bi hotela izsmejati eno izmed temeljnih izrazov vere kot orandi. Molitev
k Bogu, ki se preobrne v Boga, ki moli, je samo na videz parodija molitve
in ta preobrnitev ni ni¢ drugega kot odziv globoko religioznega duha, ki
pojmuje iskanje "ti-ja" kot iskanje bozjega in smisla, vendar izkusa otemnitev
neba, na katerem Bog po izrocilu prebiva in koder je mogoce obCutiti
njegovo skrivnostno odsotnost.

V mrakobnem kontekstu Tenebrarum dobi neskonéni nagovor v iskanju
nekega "ti-ja", ki bi mogel posluati in morda odgovoriti, globok religiozen
pomen tudi zato, ker v svojem tragi¢nem izidu ne preneha vztrajati pri
klicanju. Povabiti Boga — kakrSno koli sta Ze njegovo ime in njegovo obli¢je
-, naj moli v noCi sveta ter se obrne k ¢loveku in se mu pribliza, pomeni
namre ne le vsebno znova predstaviti starodavni theologoummenon Dei
loquentis, ampak tudi v SirSem smislu razvidevati vrednost pristne molitve.
Ce je resni¢na trditev, da "je samo v molitvi mogoce razumeti odgovor
na molitev"*", lahko potegnemo sklep, da v pesmi Tenebrae molitev Boga
postane "odgovor" na ¢lovekovo "prosilno molitev" in ne uti$a ustvarjenini
lastne in &lovesko dialoSke zahteve po "vztrajanju pri molitvi"*’.

4. Dialektika molitve in preklinjanja

V tej interpretativni optiki, ki obravnava nihilisti¢no in religiozno naravo
Celanove lirike, dobi ustrezno interpretacijo tudi nekaj pesmi, v katerih
se izraza odloCen protest v razmerju do neznanega in odsotnega "ti-ja"
in kjer se molitev, objokovanje in toZba sprevrzejo v izrekanje urokov in
preklinjanje.

V pesmi z naslovom ... Rauscht der Brunnen (... Sumi vodnjak) v vsej
silovitosti izbruhne zagrenjenost jaza, prisiljenega v "tiSino" in obvezanega
pretrgati dialog, potem ko je ugotovil odsotnost "ti-ja", ki ga je klical in
ponavljal svoj klic (Und du:/ du, du, du, "In ti: | ti, ti, ti")*:

Ihr gebet-, ihr ldsterungs-, ihr
gebetscharfen Messer

L 1 T E R A T U R A 119



MISTIKA

meines
Schweigens.

Vi molilno, vi bogokletno, vi
molilno ostri nozi

mojega

molka.

Die Lasterung, "bogokletje" - ostro kot rezilo noza, ki ga je pesem
Spiit und Tief (Pozno in globoko) %e omenila v kristoloskem kontekstu®'
- tukaj potrjuje negativen izid prosilne molitve in neuspeh samega dialoSkega
nagovora pesnidke govorice. V znameniti pesmi Zirich, Zum Storchen
(Ziirich, Pri Storklji), napisani po razpravi, ki jo je imel Celan z judovsko
pesnico Nelly Sachs v nekem ziiriSkem hotelu, je kletev izrecno usmerjena
k Bogu®. Tudi tukaj nezadostnost der Rede, o kateri toZi prva kitica, okrepi
Klicanje des Du, "ti-ja", z Aber-Du, "kakor-Ti", nato pa v drugi kitici sprosti
die Klage, toZbo vedno bolj samega jaza, ki se prevaja v Anklage, v silovito
obtoZbo odsotnega.

Von deinem Gott war die Rede, ich sprach
gegen ihn ...

O tvojem Bogu je bil govor, govoril sem
proti njemu ...

Tukaj je "obtoZenec", proti kateremu je govor, der Jiidische Gott,
"judovski Bog", Bog o&etov, o katerem se je sliSalo govoriti "preve¢" in
"premalo" (Vom zuviel war die Rede, vom | Zuwenig, "O premnogo receh
je bil govor, o / premalo"), ta Bog, ki se skriva za oblakom in si jemlje
svobodo, da ne odgovarja &loveku, ki Zeli razpravljati z njim®. Molitev,
ki ni poslusana, se tedaj izlije v obupano obtozbo, ki prevzame jobovske
tone pravega upora "proti Bogu". Deinem Gott — Bogu, v katerega so verjeli
Nelly Sachs in tisti, ki so sakralizirali $o’o, "katastrofo", in jo interpretirali
kot $e eno znamenje Jahvejeve izvolitve — Celan postavlja nasproti "svojega
Boga", odsotnega in nerazumljivega Boga, ki "je dopustil Auschwitz" in

120 L 1 T E R A T U R A



MISTIKA

ki mu je pripisan nesprejemljiv odgovor, ki se izraza s sopihajo¢im in
ohropljenim glasom ter sam preklinja in obtoZuje (sein hichstes, umrocheltes,
sein [ haderndes Wort, "njegovo najvi§jo, ohropljeno, njegovo / prepirljivo
besedo").

Toda — kot pravi bistroumna ugotovitev - [’homme révolté, ki se v
obdobju nihilizma izraZa z bogokletno govorico, ni "z gotovostjo ateist":
njegov upor se namre¢ ne meda toliko z zgodovino ateizma, ampak se
prepleta "s sodobno zgodovino religioznega ob&utja”, ki "ne odpravlja Boga",
ampak ga izziva in "mu preprosto govori kot z enakim"*. V tem smislu
torej kletev, kolikor je rezultat dejstva, da klicani "ti" ni usliSal klica, vendarle
ohranja skrito vez z molitvijo, ki je v tem primeru v "nevarnosti, da bo
skusala Boga"®. V pesmi z naslovom Hinausgekront (Izkronan) more tako
Celan v enem samem verzu imenovati Flucht in Gebet, "kletev" in "molitev",
v tveganem priblizevanju: to ima mo&an okus po kri¢e¢em oksimoronu,
ki daje v razvid paradoksno stanje, v katerem je v dobi "boZjega mrka"
molitev; ta se spremeni v klicanje, ki se neizogibno iztece v "skusanje"
Boga®.

V Stevilnih drugih pesmih Celanov pesniski jezik uporablja sarkastiéno
in bogokletno izrazje, ki je bilo opredeljeno kot zna&ilno "antiteolosko"
in katerega namen je, se zdi, Zelja, da bi z absurdnimi besedami kritiziralo
in uni¢evalo vsebino nekaterih religioznih dogem, pri tem pa se posebej
nanasa na kri¢ansko izro&ilo®.

Vendar se molitvi v&asih ne uspe popolnoma preobmiti v svoje nasprotje,
v kletev in bogokletje, ampak se spelje na nesmiselno jecljanje, na kostke
izoliranih stavkov ali besed, ki so zve¢inoma odmev molitev, vzetih iz
judovskega bogosluZja, vendar te niso nikdar navedene v celoti in niso
prepoznavne na prvi pogled. Tako je v Ze navedeni pesmi Die Schleuse,
v kateri se der Vielgotterei — "mnogoboStvu", ki namiguje na politeizem,
ki se mu nasproti postavlja judovski monoteizem ~ pripisuje izguba pomena
Kadi$a, molitve, ki ustreza posve&evanju BoZjega imena®. V mladostni
pesmi Die Schwelle des Traumes (Prag sanj) podoba "osemnajstih vréev",
ki skrivnostno ostanejo "prazni", morda namiguje na molitev Osemnajstih
blagoslovov, ki pa je pretrgana malo pred koncem®. Podobno se v eni
izmed kitic pesmi Engfiihrung, tedaj ko so imenovani "zbori" in "psalmi",
pojavi Ho, ho- / sanna, delilni vezaj na koncu vrstice pa uvaja premor,

L I T E R A T U R A 121



MISTIKA

ki ustavlja klicanje resitve”.

Skupaj s temi prvinami judovskega izro¢ila — ki niso nikdar omenjene
zato, "da bi porodile obnavljajote pojavitve [epifanie]"” - najdemo tu in
tam nekaj odmevov na posebne praznike judovskega prazni¢nega koledarja,
vendar se ti zdijo nejasni spomini, ki ostajajo dale¢ in neucinkoviti. Tako
bi na primer pesem Hiittenfenster (Okno zaveti$¢a) mogla namigovati na
"Sotore" istoimenskega hebrejskega praznika (sukor), ki spominja tudi na
izhod iz Egipta in je torej povezan z izgnanstvom in romanjem’. V pesmi
Osterqualm (Vstajenja dim) sta veselje praznika pesah in ponujeno
velikono¢no jagnje zatemnjeni s "pogubnim" dimom teles, Zrtvovanih v
koncentracijskih tabori$¢ih™. In konéno pesem, naslovljena Hawdalah
(Havdala), namiguje na praznovanje sobote in priklicuje v spomin smisel
"lotitve" na sakralno in profano, ki zaznamuje judovsko "razliko""™.

Poleg institucionalne molitve, ki je pretrgana ali pozabljena, je tukaj
Se molitev, ki je zavrnjena in spodbijana, saj naj bi bila prazna in pred-
vidljiva, prazno brbljanje, nezmoZno srecati "ti-ja", na katerega se obraca,
in ga izbezati iz njegove enigmati¢ne tiSine. Das Gebet, speljana na mehanic¢-
no prezvecene zdihljaje ali na litanije, ki se ponavljajo v nepozornosti,
je postala Prasselgebet, "molitev", ki "silovito" pade, reka besed, ki se
ji je treba izogniti in je ne izgovarjati z usti ali spremljati s posebnimi
kretnjami rok’. V tem smislu pesem iz zbirke Lichtzwang (Pritisk luci)
kategori¢no zapoveduje jazu, ki moli: Schneid die Gebetshand, "OdstriZi
molilno roko"”, v pesmi Sibirisch (Sibirsko) pa najdemo ugotovitev, da
nima ve¢ smisla recitirati Stevilnih molitev, ki so tukaj naznacene z vseob-
segajoco metaforo "loka"”’;

Bogengebete - du
sprachts sie nicht mit ...

Loki molitev — nisi
jih izgovarjal z drugimi ...

Mnozica molitev, predvsem tistih institucionaliziranih in ritualnih, ki
so del bogosluZja, je v Celanovih pesniskih podobah nakopi¢ena v poseben

Gebetssilos, v zbiralis¢e, podobno hermeti¢no zaprtemu "silosu", in zdi

122 L I T E R A T U R A



MISTIKA

se, da so izgubile svojo uginkovitost in svoj smisel”™. V drugi pesmi se
die verrauchte Gebete, "spuhtele molitve", naloZene v neredu psalmhufig,
"nad psalme", postavljajo nad gebldttertes Bibelgebirg, nad "gorje Biblij",
"prelistanih" kot katera koli knjiga”. Toda die verrauchte Gebete so tudi
molitve, "seZgane" in "speljane na dim", ker so odslej brez svoje starodavne
vrednosti, kot spominja ena izmed pesmi v zbirki Fadensonnen (Vlaknasta
sonca): Du brennst ein Gebet ab, "Ti sezge§ molitev"®, V zadnji pesmi
zbirke Schneepart (Snezna delnica) kritika institucionaliziranih oblik molitve,
v katerih je beten speljan na lallen, vzame v pretres der Gebethub, "dvig",
vsebovan v vsaki vrsti molitve, ki se ji pridruZuje pogubni Rebmesser,
"vinogradnidki noz", simbol unicenja in smrti®'.

V luéi analize pomembnega dela obseZne tvarine, ki jo dajejo ti verzi,
postane jasno, da mesto, ki ga zavzema molitev v Celanovem pesniskem
delu, nikakor ni obrobno ali drugotno. Vendar tu molitev ni enozna¢no
zaznamovana, ampak se oblikuje v mno$tvo med seboj razli¢nih in enako
pomembnih likov. Poleg oblike zbranosti, spomina in molitve za pokojne
je namre¢ v Celanovi liriki Se hvalna molitev v obliki psalma, v drugih
oblikah, ki preobracajo molitev v protimolitev (kot so Zalostinka, obtoZba,
zaklinjanje in bogokletje), pa neprenechoma odmeva Jobova téma, za katero
se zdi, da je v dobi nihilizma nelo¢ljiva od konteksta orandi. Pomembna
postane tudi kritika institucionaliziranih oblik, ¢e upoStevamo, da
predpostavlja zavracanje "prosilne molitve" z njenimi utilitaristi¢nimi in
evdajmonisti¢nimi zastranitvami, vrednost pa priznava spontani molitvi,
prosti vnaprej pripravljenih shem.

Razmerje Celanove lirike do molitve v mnostvu vidikov, ki smo jih
skusSali orisati na teh straneh, moremo sinteti¢no povzeti v obrazcu zum
Gebet/gegens Gebet, ki ga najdemo v eni izmed zadnjih pesmi*. Gre za
dvojno gibanje, ki po eni strani nosi pesem "k molitvi", tako da se ta steka
in istoveti z njo, po drugi strani pa ima Celan pesnistvo za izbrano prostorje
radikalne kritike "proti molitvi", &e z njo razumemo mnozico nespremenljivih
obrazcev, ki jih je institucionaliziral kult. Neskonéni nagovor torej daje
prostor nekaksni "protimolitvi", ki se zateka k zaklinjanju in bogokletju,
vendar se ji ne uspe osvoboditi ponavljajoCega se in vztrajnega klicanja
"ti-ja", posebno ko ta, nagovorjen kot Niemand, dopusti, da postane prosojna
vsa polnost des Nichts, na katerega napotuje. Toda v¢asih, ko ta Nichts

L 1 T E R A T U R A 123



MISTIKA

kraljuje v vsej svoji skriti moci, nazadnje liri¢ni "jaz" v tem "Ni¢u" prepozna
bodisi postavljeni "ti" bodisi samega sebe: nazadnje ga ta "Ni¢" pogoltne.
Jobovski trenutek — toZba in obtoZba skritega in odsotnega "ti-ja", ki vodi
jaz na rob obupa in mu daje ob&utiti, kako ni¢en je temelj ni¢nosti - je
tedaj presezZen po misti¢ni poti.

5. Misti¢na pot in molitev tiSine

Ko Celanova pesniska beseda stopi na misti¢no pot, doseze vrhunec
svoje katarze in razreSi dialoSko napetost pesnikovanja v osvobojevalno
"tiSino", ki omogoca, da se znova zdruZi s svojim skrivnostnim izvorom.
Toda paradoksno stopi na to pot prav zato, ker jaz Se ni osebno sre¢al obli¢ja
in imena "ti-ja" in mora domnevati, da se ta skriva v daljavi, v skrivnostno
tihem ozadju, ki nikakor ni tema¢no brezno, v katerem vse mol¢i in se
izni¢uje. Jaz, ki obupno trpi zaradi odsotnosti in oddaljenosti "ti-ja", &uti,
da ga privla¢i to skrivnostno ozadje, v katerem se, kot se zdi, skriva izvor
vseh imen, in se torej skusa potopiti vanj v upanju, da bo nasel poslednji
odgovor na svoj neskonéni nagovor in klic.

V tem kontekstu, v katerem se zdi, da bo klicanje dobilo svojo uteSitev,
se molitev ne predstavlja ve¢ v tragi¢nih, tesnobe polnih oblikah, ki prosijo
za poslusanje in pozomost ali zaklinjajo in preklinjajo, ampak dobi posebno
obliko, ki bi jo mogli opredeliti kot "molitev tidine", katere najpopolne;jsi
izraz je prav v katarzi¢nem preseganju vsake oblike prosnje in zahteve.*
Molitev tako dobi poteze "molitve brez pro3nje" in postane &ista zbranost
duse, ki se dviguje k obmo¢&jem tiSine in tako uresni¢uje katarzo pesniske
besede. Toda to ne pomeni, da bi Celanova lirika postala ascensus mentis
in Deum in sledila stopnjam postopne in dvigajoce se poti, znane vsem
velikim mistikom. Misti¢na pot pomeni za Celana predvsem pot "zbranosti"
in "pozornosti" in postane "pot umetnosti", saj je bistveno via unitiva, ki
liriénemu jazu omogo&a, da razresi dialoSko napetost in vzpostavi neposreden
odnos s "ti", vse dokler se z njim ne poistoveti. Cilj, ki ga das mystisches
Lied Zeli dose&i po tej poti, je, paradoksno, njena lastna katarza, osvoboditev
in logitev od vsakrine oblike klicanja in molitve™. Jaz se potopi v nekak3no
unionem mysticam v neskonénem in neizrekljivem prostorju ni¢a in tako
koné&no najde spokojnost in mir v globoki tiSini.

124 L I T E R A T U R A



MISTIKA

Misti¢na molitev v Celanovih verzih sledi gibanju zu dir hin, "k tebi",
ki smo ga opisali poprej: ko "jaz" izni¢i razdaljo, se prepozna v "ti-ju",
izkusa ga kot ganz, ganz wirklich, "popolnoma, popolnoma resni¢nega",
vse dokler ne oslepi in ne postane v misti¢ni blaznosti ganz Wahn, "popolna
blodnja"*. V pesmi Sprachgitter (ReSetka jezika) - eni izmed poglavitnih
pesniskih stvaritev, posvecenih dialoski komunikaciji -~ oko jaza med
preCkami opaZa "ti", ki je onkraj "reSetke", in pri sebi komentira: War ich
wie du. Wirst du wie ich, "Ko bi bil kakor ti. Ko bi bila kot jaz".* Sredi¢na
podoba pesmi kli¢e v spomin "reSetke" klavzurnih samostanov in namiguje
na religiozni kontekst, v katerem jaz bedi pred "ti-jem" v tihi spokojnosti
zbranosti in se osredi$¢a v molitvi, ki se zaéne z nizom exertitium
spiritualium, ki pripravljajo srecanje. Na koncu misti¢nega zedinjenja se
pojavi samostanska tiSina, kot recitira verz zwei /| Mundvoll Schweigen,
"dvoje / polnih ust molka", in priklicuje v spomin podobo globoke simbioze,
zavite v "pomen lu¢i", ki omogo¢a prodreti vse do najgloblje notranjosti
obeh in "uvideti duso". "Molitev tiSine" tako povzema obliko der Andacht,
notranje zbranosti, v katero se jaz potopi v iskanju "ti-ja", pa tudi v iskanju
samega sebe in svojega izvora. Verzi, ki najbolje izraZajo unionem mysticam,
doseZeno po tem kroznem gibanju odhajanja in vracanja od jaza k ti-ju
in od ti-ja k jazu, so tisti, ki jih beremo v Radix, Matrix"", Tukaj potapljanje
v brezno ni¢a - ki je oznaCen kot Nichts, pa tudi kot Aber-Du, kot
"kakor-Ti", ki popolnoma presega jaz — ustreza vracanju k zemlji izvorov,
ki znova daje "judovske korenine":

du mir vorzeiten, du mir im Nichts einer Nacht,
du in der Aber-Nacht Be-

gegnete, du

Aber-Du ...

ti meni nekog,

ti meni v niéu noéi,
ti v kakor-Noé&i sreca-
na, ti

kakor-Ti ...



MISTIKA

Tudi Matiére de Brétagne opisuje dogodek sre¢anja v noénem kontekstu,
v katerem Nichts, tiho in prepadno prostorje ni¢a, omogoca zbranost in
osredinjenje v molitvi™. Tukaj jaz izni&i svoj moi haissable in vnovi& najde
svoj izvor: zacasno utiSa vsa svoja tesnobna vpraSanja in vztrajne zahteve,
in ko je kon&no za trenutek osvobojen jarma neskon¢nega nagovarjanja,
more prepoznati svojo skrito istovetnost in zatrditi: Ich bin du, wenn ich
ich bin, "Jaz sem ti, ko sem jaz"."

Zedinjenje, slede¢ tradicionalni misti¢ni poti, v pesmi Einmal (Nekoc)
predpostavlja prehod skoz Vernichtung, "iznienje jaza", potem pa naj bi
se uresni¢ilo v nekakSnem razsvetljenju ali videnju, polnem katarzi¢nega
in odre$enjskega pomena: Licht war. Rettung, "Bila je lu¢. ReSitev"”.

V¢asih je misti¢na pot paradoksno podobna "sestopu" v duhovno
andbasis, ki dosega prepadne globine ni¢a.”’ Zedinjenje je tedaj izrazeno
z enim samim izrazom: s preprostim prislovom mitsammen, "skupaj", ki
je opredeljen kot Zelmwort, "beseda", podobna "Sotoru", ki v svetopisemskem
izrazju metafori€no izraza zas€iten kraj, kjer se zgodi sreanje. Drugi¢ gre
za pravo pravcato "poglobitev", kot se zgodi v Ze navedeni pesmi
Aschenglorie, v kateri jaz na notnem ozadju, ki daje misliti na "misti¢no
no¢", razsvetljeno s "tatarskim mesecem", priznava: "sem se zakopal vate
in vate"*,

V zadnjem delu zbirke Lichtzwang se zgosti niz prvin zahodnega
misti¢nega izro¢ila, ki dokazujejo, kako se pot pesniske katarze steka s
potjo "molitve tiSine". Predpredzadnja pesem tega cikla — naslovljena
Treckschutenzeit (Cas potegovanja folna)’™ - ima za temo osvoboditev
in loCitev od vsake svetne stvari in vsake oblike volje, torej tudi "od lastnega
jaza" in "od Boga", v skladu z misti€nim vzponom, ki ga je obravnaval
Ze Mojster Eckhart, na katerega se navezujejo verzi:

Todes quitt, Gottes
quitt.

prost smrti, prost
Boga.

V tej pesmi se Bog ne razkriva kot Najvisji, ampak je imenovan na

126 L | T E R A T U R A



MISTIKA

videz nesmiselno, z izrazom der Enthohte, kot "ta, ki je izgubil oblast".
Vendar te podobe ne smemo razumeti v pomenu bogokletne "izgube
prestola", ampak dobi svoj globoki pomen prav v navezavi na Eckhartovo
misel: oznacuje doseZenje vi§je lofenosti, s katero se Bog, ki ni ve¢ vezan
na oblike volje ali mo¢i, geinnigt, zbere "v najnotranjejSem" samega sebe.
V naslednji pesmi, naslovljeni Du sei wie du (Bodi, kar si), je navezava
na Eckharta $e bolj izrecna™; vendar pa je tukaj "ti", ki vselej ostaja zvest
samemu sebi in ki ga "spomin” vraca in slavi, predstavljen z bibli¢no podobo
Jeruzalema, v Kateri se v edinstvenem spletu stekajo svetopisemsko prerostvo,
judovska in zahodna mistika. Zadnja poezija je konéno prava "misti¢na
molitev" in zvest opis katarzi¢ne izku$nje pesnjenja®. Ze v prvem verzu
Wirk nicht voraus, "Ne dejstvuj vnaprej", pesem s tem naslovom izraza
odpoved pripravnemu delovanju in vabi k "pocitku" v stanju ekstati¢ne
ugrabljenosti in notranje spokojnosti. Jaz je tukaj dosegel stanje popolne
loCenosti: svoboden je vsakrine Zelje ali proSnje in prost tudi vsakrine
oblike molitve:

ledig allen
Gebets ...

pretemeljen od nica,
prost vse
molitve ...

V teh verzih jaz "ne dejstvuje”, ampak "utrpeva" brezpogojno prediranje
nica, vse dokler ga ta popolnoma ne posrka in se jaz ne "z-lije" z njim.
s Cimer se osvobodi zatekanja k nagovoru in molitvi. Vendar to ne pomeni,
da bi se molitev dokonéno umaknila in bi bila izni¢ena ali zavrnjena. Se
ve¢, prav molitev je bila popolnoma usli$ana in ni ve¢ razloga za seganje
v besedo, klicanje in rotenje: brodolomstvo v "neskonénih prostorjih" in
v "nadéloveskih tiinah" ni¢a ne zaznamuje konca molitve. TiSine, v kateri
se utrne glas molitve, namre¢ ne smemo mesati s tiSino, ko molivec umolkne,
ampak postane pristno religiozna izkusnja "zelo globokega miru", ki se
istoveti z najvi§jo in najcistejSo obliko molitve: z "molitvijo tiSine", znamen-
jem uteSenosti in predanosti [Gelassenheit], pa tudi "odprtosti za skrivnost"”.

L 1 T E R A T U R A 127



MISTIKA

6. Blagoslov in klicanje v "prostoru religioznega"

Eckhartovo témo neskonéne in nedolo€ljive Bozje vsemogo&nosti,
interpretirane kot "osvoboditev" vsakr$ne oblike oblasti in povezane z idejo
Bozje "izgube prestola”, povzema pesem Mandorla®. Tukaj je treba
odstavitev in slacenje brati v lu¢i judovske mistike, ne kot izni¢enje bozjega,
ampak prej kot njegovo prebivanje v prepadu ni¢a, pojmovanega kot En
Sof, kot absolutno presezno raztezanje "brez konca":

In der Mandel — was steht in der Mandel?
Das Nichts.

Es steht das Nichts in der Mandel.

Da steht und steht.

Im Nichts — wer steht da? Der Konig.
Da steht der Konig, der Konig.
Da steht er und steht.

V mandlju - kaj stoji v mandlju?
Nic.

Ni¢ stoji v mandlju.

Tu stoji in stoji.

V Niéu - kdo tu stoji? Kralj.
Tu stoji kralj, kralj.
Tu stoji in stoji.

Uporaba podobe "mandorle" ~ sredi$¢ne podobe religioznih upodobitev

boZjega — umesta to pesem v kontekst, ki je znaCilen za "misti¢no

bogojavljenje"*.

"Mandelj", "avreola", ki obkrozZa bozje s "kraljevsko" lu¢jo, postane
miti¢éno-metaforien kraj samorazkrivanja in skrivanja Boga; opisuje religiozni
prostor, v katerem prebiva Bog, ki je obenem absconditus et revelatus in
je tukaj imenovan skladno s tradicionalno starozavezno govorico z imenom
"kralj". Pesem tako potrjuje, da je izkusnja nica temeljna izkusnja, zares

128 L | T E R A T U R A



MISTIKA

znacilna za na$ €as, ne da bi nas popeljala v pozabo dejstva, da je ta "nic"
pelagus infinitae substantiae, ki ga je Eckhartova apofati¢na teologija
oznadevala kot pravo BoZje ime a parte hominis®™.

Na paradoksno pojmovanje bozZjega — ki boZje skladno z natanko
doloCenim misti¢nim izroilom pojmuje kot coincidentiam oppositorum,
kot mnozico nasprotij, ki so iz ¢loveske perspektive logi¢no nerazresljiva
- se sklicujejo nekatere pesmi, ki povzemajo témo BoZje oddaljenosti ali
bliZine in bi jih mogli imeti za razli¢ice vzorca, ki ga daje znameniti Holder-
linov verz Nah ist | Und schwer zu fassen der Gott, "Blizu je / In teZko
dostopen Bog"'”. V eni izmed pesmi cikla Niemandsrose, denimo, je "ti",
v katerega se skusa potopiti jaz, opisan kot "vecen", pa tudi kot "nenaseljiv",
saj ima dva doma'”. Ta "dvojnost" je v temelju napetosti med bliZino in
oddaljenostjo, med prisotnostjo in odsotnostjo, kot se zgodi v enigmati¢nem
verzu ich ritt Gott in die Ferne - die Nihe'™.

Toda te oddaljenosti ni mogode interpretirati kot posledico prostovoljnega
oddaljevanja ¢loveka, tako kot pozabe ne moremo pripisati zgolj Eloveski
pozabljivosti. Das / Selbe / hat uns / verloren'” lakoni¢no razglasa neka
pesem istega cikla in razviduje, da je Gottesverlassenheit epohalno znamenje,
ki mu je Elovek "bolj kot subjekt objekt"'™, ki utrpeva in trpi to zapus&enost
in se torej po jobovsko spraSuje o nedolo¢ljivem delovanju Boga, ki zagmjen
v skrivnostno avreolo prebiva v prostorju ni¢a in ostaja izvorno zaznamovan
s temeljno dvojnostjo O einer, o keiner, o niemand, o du'®.

. Metafora "mandorle", polna religioznih nanosov, precka celotno
Celanovo pesnisko delo in je navzoca tudi v ciklu Zeitgehoft (Zadvorje
¢asa) v pesmi z naslovom Mandelnde (Mandljasta), ki opisuje misti¢nemu
zedinjenju predhajajoce ¢akanje'®™, Jaz, ki ga "ti" $e ni popolnoma "oslepil",
ki $e ni popolnoma entdugt, "oropan o&i", usmeri pogled k obli¢ju BoZjega
"ti-ja", obdanega z lu¢jo avreole, in prosi:

dich

lief ich warten,
dich.

L I T E R A i U R A 129



MISTIKA

tebe
sem pustil ¢akati,
tebe.

Konec te pesmi, v kateri se pesnik pridruZi spevu znamenite judovske
religiozne himne, uvaja témo, okrog katere se vrti ves drugi del te zbirke
pesmi. Gre za tako imenovani Jeruzalemski cikel, ki ga je Celan napisal
ob svojem obisku v Izraelu nekaj mesecev pred smrtjo. V njem se misti¢ne
prvine prepletajo z znacilnimi tematikami svetopisemskega prerostva in
zdi se, da "molitev tiSine" najde "odgovor", ki tolaZi in blagoslavlja"”.
Tako more "molitev brez pro$nje" in unione mystica prinesti tolazbo in
razprostreti tudi blagoslov, poln usmiljenja, spokojnosti in miru. Toda molitev
tiSine more postati prava pravcata molitev blagoslova prav zato, ker ostane
prosta zahtev/pro$nje [di richiesta] in je le izku$nja podarjenosti in milosti.
Motiv blagoslova v obeh svojih vidikih, vidiku danega in vidiku prejetega
blagoslova, dobi svojo najpopolnejSo orkestracijo v pesmi Benedicta'®:

Ge-

trunken hast du,

was von den Vitern mir kam
und von jenseits der Viter:

- Pneuma.

Ge-

segnet seist du, von weit her, von
jenseits meiner

erloschenen Finger.

Gesegnet: Du, die ihn griiite,
den Teneberleuchter.

S
pila si,
kar mi je prihajalo od o&etov

130 L | T E R A T U R A



MISTIKA

in od onstran ocetov:
- pnevmo.

Blago-

slovljena bodi, od dale¢, od

onstran mojih

ugaslih prstov.

Blagoslovljena: Ti, ki si ga pozdravljala,
tenebralni sveénik.

Tukaj je jaz, ki slavi v verzih lik nje, blagoslovljene, zapleten v spev
in tudi sam prejme blagoslov. Zdi se, da je "ti" — Zenski lik blagoslovljene
(morda $e vedno matere, povzdignjene v simbol Matris misericordiae ali
Matris dolorosae), ki je domaéna z molitvijo in s kultom "sve¢nika" -
popolnoma solidaren z jazom in da posreduje zanj. Tudi ta je "pil" to, kar
so mu posredovali oCetje in kar je "ti" prejel in prevedel v domacne;jsi jezik,
jidis. Blagoslov — izgovorjen trikrat: prvi¢ v latin$¢ini (Benedicta), nato
v nems¢ini (Gesegnet) in konéno v nareéju jidis (Gebentscht) - podeljuje
temu dejanju ekumensko vrednost'”. Zedinjenje in razumevanje "jaza"
in "ti-ja", za katera se zdi, da tem verzom podeljujeta slovesno bogosluzno
barvo, sta popolni. "Jaz in "ti" sta zedinjena tudi v zapisu, ki ga je Celan
postavil pred to pesem: vzet je iz neke pesmi v jidiSu, v njem pa se tisti,
ki so obrnjeni k Bogu, spraujejo, "ali mora biti prav tako". In odgovor
na to vprasanje, na ta n-ti nagovor, lahko tukaj slidita oba: "da, mora biti
prav tako". Poudarek tega "mora biti" pomeni najgloblji smisel blagoslova,
ki zdruZuje in zedinja jaz in ti s posveenji pravega zakramenta.

Ta zapis, ki povzema jobovsko témo prerekanja z Bogom in znova
postavlja vpraSanje o opravi¢enju zaradi odsotnosti smisla ob soocenju
z zlom in s smrtjo, precej dobro povzema pomen tesne vezi, ki Celanovo
pesniStvo povezuje z molitvijo. Spev tega bibli¢nega pesnika v nems3cini
namre¢ ho¢e sodobnemu ¢loveku ponuditi moZnost, da "bi se vzpel v nebo"
in spraSeval Boga. Njegove pesmi so dejansko Sprachtiirme'’, zgrajeni
z umetelnostjo, da bi se mogli povzpeti iz brezna, v katero se je pogreznil
obstoj, tja gor, kjer prebiva Bog, in da bi s krikajo¢imi zvoki verzov v
jasnem nasprotju z ubranostjo nebesnih sfer mogli izraziti poslednje in

L 1 T E R A i U R A 131



MISTIKA

radikalno vprasanje o smislu bivanja in obstoja, to religiozno vprasanje,
ki v dobi nihilizma in krize vere pomeni tudi eno izmed najiskrenejSih
oblik molitve.

Zapis pred pesmijo Benedicta Zeli poudariti, da tudi molitev blagoslova,
ki se preobrne v "molitev brez vprasanj" ter kon¢a v tiSini in zedinjenju,
ne utiSa dokon¢no religioznega in odresenjskega klicanja. Tudi katarza
govorice, ki se uresni¢i v sprejetju mistiéne tiSine, je samo eden izmed
neskonénega $tevila mogo¢ih na¢inov umetniskega poiein. Ko namre< poti
mistike ni mogo¢e prehoditi v sedanjosti, ko pesnistvo ostane zemeljski
glas "v razmerju do stvarstva" — zemeljska beseda, ki se "potrjuje na robovih
same sebe" in se "izpostavi" v "ostrini danes"'!! — mora poiein zato, da
bi ga kdo poslusal, nujno uporabiti oblike molitve, ki vsebujejo klicanje
in rotenje, tozbo in kletev.

Pot Celanovega pesniStva — ki smo ga sku3ali opisati kot pesnistvo,
ki teZi k temu, da bi "prosilno molitev" preobrnilo v "molitev brez vpraSanj"
- torej nikakor ni enoznaéno vzpenjajo¢a se pot, podobna kakSnemu
itinerario mentis in Deum. Poskus po "poteh umetnosti" prispeti v stanje,
ki bi bilo ledig allen Gebets, ne privede k temu, da bi se molitev razpustila
v pesnistvu, in liri¢ni govorici toliko manj dopus¢a, da bi dosegla katarzo,
podobno povrino "opravicevalni" "poetodiceji”. V Celanovem pesniSkem
delu "molitev" in "pesniStvo" ne ponavljata itinerarii, ki se sklene z doseZe-
njem stanja popolnosti ali svetosti; ostajata dva samostojna nacina jezikov-
nega nagovora konéne ustvarjenine, ki sta tesno povezana in neizogibna,
vendar ju ni mogoce nikoli popolnoma zamenjati med seboj. Dichten se
namre¢ ne more nikoli popolnoma razpustiti v sluzbi danken, saj je misljeno
kot "poldnevnik", ki krozno prehaja poti obstoja, "ob katerih govorica postane
zvotna" in torej ostaja bistveno dialoski glas, lasten zemeljski ustvarjenini,
ki se strukturno nikoli ne more resiti neskonénega nagovora in se popolnoma
osvoboditi klicanja. V Celanovi liriki torej nimamo opravka z lahko in
predvidljivo razpustitvijo "religioznega" v "pesniSkem", des Gebets im Ge-
dicht, ampak religiozno in nihilisti¢no ozadje, v katerem Celanova umetnost
nahaja navdih, omogo¢a prevajanje molitve v pesem in preobraZanje pesmi
v molitev, pri éemer obe razumemo kot lotena nacina klicalne in sprasevalne
strukture ¢loveskega obstoja in kot izraz njegove potrebe po opravicenju
in smislu ob sootenju z "velitastvom Nesmisla"''*,

132 L I T E R A T U R A



MISTIKA

Ce je, kot je dejal Malebranche, "pozornost naravna molitev duse",
tedaj moremo konéati s trditvijo, da je za tega poetam theologum tudi
"pesnjenje" naturaliter humana oblika "pozomosti", ki se ne razresi
popolnoma v molitvi, vendar kljub temu ostaja iskreno bogosluzno dejanje
prav zato, ker ohranja odprtost odresenjskega klica k usmiljenemu obli&ju
Dei absconditi in tako ustvarja razmere, ki omogocajo "vztrajanje pri
molitvi", Naj se Celanove pesmi izrazajo v obliki psalma ali s toni Zalostinke,
naj se potapljajo v zbranost molitve ali najdejo pot tiSine, ki reSuje in
osvobaja, ostajajo bistveno Gebetriemen, ki govorijo "o zvo¢ni smrtnosti
in o tem, kar je zaman": so "prostorje, v katerem so vsi tropi in vse metafore"
— tudi religiozne, ki namigujejo na boZje in se nanasajo na orare - "privedeni
ad absurdum""". Tudi v Celanovem primeru torej moremo — ponavljajoé
za Lévinasom - re¢i, da "ima pesnistvo veljavo molitve", vendar moramo
priznati, da s to voce hebraica v senci nihilizma njegove "molitve" ne
izni¢ujejo pesniStva in ne utiSajo klica o poslednjem smislu bivanja in
obstoja, ki more tudi danes ~ v prostorju religioznega, ki ga zaznamuje
Bozja odsotnost — najti dih in glas s pomo¢jo poiesis.

Priredil in prevedel Matej Leskovar

Esej je vzet iz zbornika Preghiera e filosofia, ur. Giovanni Moretto, Morcellianna,
Brescia 1991 (str. 379-386 in 396-433).

Opombe:

1. "Mi reseni / vas prosimo: / pokazite nam pocasi vaSe sonce. / Korakoma
nas vodite od zvezde do zvezde. / Pustite, naj se po¢asi znova nauéimo Zivljenja."
N. Sachs, Chor der Geretteten (Zbor resenih) iz zbirke In den Wohnungen des
Todes (V prebivalis¢ih smrti).

2. E. Lévinas, Umanesimo dell’altro uomo, ur. A. Moscato, Genova 1985,
str. 46 (kurziva je nasa).

L I i) E R A T U R A 133



MISTIKA

3. Po Lévinasu Heidegger s poistovetenjem Denken, Dichten in Danken
umetnosti navsezadnje pripiSe praznovalno vlogo: Dichten je dejanje sprave z naravo,
s svetom in z bitjo ter ima "vsebnostno" in bistveno "brezboZno" naravo. Tu ima
Lévinas pred o€mi ne le razpravo o umetniSkem delu, ampak tudi Heideggrove
komentarje k Holderlinovim pesmim: prim. M. Heidegger, Sentieri ininterrotti,
ur. P. Chiodi, Firenze 1968, str. 3-69; isti, La poesia di Holderlin, ur. L. Amoroso,
Milano 1988.

4. H. Gunkel-E. Bergrich, Einleitung in die Psalmen. Die Gattungen der
religiosen Lyrik Israels, Géttingen 1933. Razpravo o odnosu "pesnistvo-molitev"
v Psalmih in o tematiki, ki zadeva "bibli¢no pesniStvo", najdemo pri L. Alonsu
Schoklu, Trenta Salmi. Poesia e Preghiera, Bologna 1982 (posebno str. 5-30).

5. Glede vezi med oblikami molitve in literarnimi oblikami s posebnim
poudarkom na strukturi himne gl. F. Heiler, Das Gebet. Eine religionsgeschichtliche
und religionspsychologische Untersuchung, Miinchen-Basel 1969, str. 147-190.

6. J. W. Goethe, Faust, ur. F. Fortini, Milano 1970, str. 61.

7. Temeljno analizo procesa "sekularizacije" v moderni literaturi Se vedno
pomeni razprava L. W. Kahna Letteratura e crisi della fede, ur. A. Caracciolo,
Rim 1978. Za pretres Kahnovih tez napotujemo na razpravo A. Caracciola Di
quale fede vive I’'uomo contemporaneo, v isti, Nichilismo ed Etica, Genova 1983,
str. 92-127.

8. Glede tega prim. trditve J. W. Goetheja, Poesia e Verita, v Opere, ur. L.
Mazzucchetti, Firenze 1961, I. zv., str. 1140. Vidike upora proti kr$¢anskemu
religioznemu izro€ilu, ki so zaznamovali sodobno pesnistvo, je e posebno poudarjal
A. Camus, L’uomo in rivolta, Milano 1962, str. 97 in dalje. Prim. tudi H. Friedrich,
La struttura della lirica moderna, Milano 1983, str. 18 in dalje ter str. 148 in
dalje.

9. B. Brecht, Madre Courage e i suoi figli, v isti, Teatro, ur. E. Castellani,
Torino 1963, I1. zvezek, str. 495. Kritiko "nemo¢i molitve", ki je podobna Brechtovi,
je razvil tudi M. Horkheimer, Taccuini 1950-1969, ur. L. Ceppa, Genova 1988,
str. 147.

10. F. Nietzsche, Idilli di Messina. La Gaia scienza, v Opere, ur. G. Colli
in M. Montinari, V. zv,, 2. del, Milano 1965, str. 132 in 164.

11. To je trditev L. W. Kahna, nav. d., str. 50.

12. A. Caracciolo, nav. d., str. 109.

13. Za Inno ad Arimane prim. G. Leopardi, Tutte le Opere, ur. F, Flora, Milano
1965, 1. zv., str. 435. Glede razvoja z "religioznim" povezanih tematik, ki so opazne
v Leopardijevem zasnutku, gl. A. Caracciolo, Nulla religioso e imperativo dell’eterno,

134 L 1 T E R A T U R A



MISTIKA

"Giornale di Metafisica", n.s. 10 (1988), str. 147-158. De Profundis clamavi je
Spleen §t. XXX iz Fleurs du Mal, ki se v naslovu sklicuje na Ps 130 (129): prim.
C. Baudelaire, Oeuvres, ur. C. Pichois, Pariz 1960, 1. zv., str. 32. Zasluga dela
E. Salvaneschija Il tu della preghiera, l'io di Pigmalione (v tisku) je, da je opozorilo
na pomen te Beaudelairove pesmi za témo molitve. Na ta esej ~ ki zaradi
raznovrstnosti pregledanega literarnega gradiva pomeni zelo pomemben prispevek
k razpravi o odnosu pesniStvo-molitev — smo se pogosto sklicevali pri pisanju
tega dela naSe razprave.

14. Na metodoloski ravni je posebno pomembno delo H. R. Picarda Dichtung
und Religion. Die Kunst der Poesie im Dienst der religiosen Rede, Konstanz 1984,
ki zagovarja tezo o "sluzbi" pesniSke umetnosti religiji. Prim. tudi prispevke, zbrane
v knjigi Sprechenden nach Worten suchen. Probleme der philosophischen und
religiosen Sprache der Gegenwart, izd. K. Moning, Freiburg i. Br. 1984. Na
deskriptivno raven fenomenolo$ke analize pa se umescajo raziskave O. Pogglerja
Dichtungstheorie und Toposforschung, "Jahrbuch fiir Asthetik und allgemeine
Kunstwissenschaft" 5 (1960), str. 89-201, v katerih je najti zanimiva izhodiS¢a
za osvetlitev odnosa med pesniStvom in teologijo in za interpretacijo sodobnega
pesnistva kot verborgene Theologie. Zaradi pozornosti na vsebino literarnih besedil
opozarjamo na delo H. Kiinga in W. Jensa Poesia e religione, Genova 1989, ter
na Kiingove Maestri di Umaniti. Teologia e letteratura in Th. Mann, H. Hesse,
H. Boll, Milano 1989.

15. Za prvo orientacijo napotujemo na naslednja dela, ve¢inoma omejena
na nem8ko knjizevnost: Poeten beten. Anrufe in Texte der Gegenwart, izd. W.
Vietkahn, Wuppertal 1969; Gott im Gedicht. Beispiele christlicher Lyrik heute,
izd. D. Block, Hamburg 1976; Psalmen von Expressionismus bis zur Gegenwart,
izd. P. K. Kurz, Freiburg i. Br. 1978; Literatur und Religion, izd. H. Koopmann
in W. Woesler, Freiburg i. Br. 1984; 1. Bach-H. Galle, Deutsche Psalmendichtung
vom 16. bis 20. Jahrhundert, Berlin 1989. Prim. $e deli J. P. Jossue, Pour une
historie religieuse de I’expérience littéraire, Pariz 1985, in J. J. Petuchowski, Theol-
ogy and Poetry, London 1978. Koristni so tudi prispevki razli¢nih avtorjev o témi
"molitev v knjiZevnosti", zbrani v Aa. Vv., La Preghiera, ur. R. Boccassino, II1.
zv., Milano-Rim 1967, str. 317-511.

16. Tezo o podstatni istovetnosti med pesnisko in misti¢no-religiozno govorico
je na organski naCin prvi zagovarjal H. Bremond, Priére et Poésie, Pariz 1926
(Preghiera e poesia, Milano 1983). Med interpretacijami, ki - v razoru filozofije
M. Bubra - zagovarjajo skupno "dialo3ko" naravo pesniStva in molitve, smo
upostevali zlasti interpretaciji H. Otta Il Dio personale, Casale Monferrato 1983,

L | T E R A T U R A 135



MISTIKA

str. 266-295, in B. Welteja Dal nulla al mistero assoluto, Casale Monferrato 1985,
str. 164-186.

17. GW [Paul Celan, Gesammelte Werke, 3 zv., Frankfurt a. M. 1986] IlI,
str. 198.

18. Prav tam.

19. Pri tem vidiku "budnosti", pojmovane kot oblike "odgovornosti", je vztrajal
E. Lévinas, nav. d., str. 51, ki "pozornost" interpretira bodisi kot "skrajno
sprejemajocnost” bodisi kot "skrajno darovanje".

20. Za tipologijo razli¢nih oblik molitve, lofenih po vsebini, napotujemo na
F. Heilerja, nav. d., str. 58-98, posebno na str. 60-90 o "prosilni molitvi" (Bitigeber),
ki naj bi bila osrednja oblika molitve. Za klasifikacijo drugotnih oblik des Bittgebets
(kot so proSnja za odpuscanje ali blagoslov, tozba in rotenje) in des Lobgebets
(kot so molitve slavljenja, zahvaljevanja in ¢eS¢enja) prim. R. Albertz, Gebet II,
v Tre, IL. zv., str. 36-38.

21. Za opredelitev "molitve brez prosnje" napotujemo na Lévinasovo La
preghiera senza domanda, v Aa.Vv., Filosofia Religione Nichilismo. Studi in onore
di A. Caracciolo, ur. G. Moretto in D. Venturelli, Napoli 1988, str. 57-65. Téma
molitve Se ni postala predmet posebnih raziskav v obseZni literaturi o Celanu.
Med prispevki, ki namigujejo nanjo in na katere se bomo na naslednjih straneh
pogosto sklicevali, opozarjamo na dva: nav. &L G. Moretta in Spur des Worts.
Zur Lyrik Paul Celans, Freiburg i. Br. 1986, O Poggelerja. Koristne ideje lahko
najdemo tudi v delu G. Schiavonija Di alcuni paradossi in Paul Celan. Le seduzioni
scomode del silenzio, "Rivista di storia e letteratura religiosa" 13 (1977), str. 199-254
(posebno str. 230 in dalje), in v zvezku Psalm und Hawdalah. Zum Werk Paul
Celans, izd. J. P. Strelka, Bern-Frankfurt a. M. 1987.

22. Kot pravi B. Zion Bokser v svojem delu Il Giudaismo: profilo di una
fede, Bologna 1969, str. 212, hebrejski izraz tefila, ki oznatuje molitev na splosno,
"izhaja iz korena pll, ki dobesedno pomeni ’soditi’".

23. Prim. H. G. Gadamer, Testo e interpretazione, v isti, Persuasivita della
letteratura, Ancona~Bologna 1988, str. 144 in 147. S hermenevti¢no kategorijo
die meditative Dichtung Zeli Gadamer poudariti, da se Celanove pesmi s svojim
slogom, ki je tako dale¢ od."vsakdanje govorice" [linguaggio commune], kaZejo
nabite s spekulativnim pomenom, ki interpreta vabi k razmisljanju [riflessione].

24. Prim., kar zatrdi sam Celan v Ansprache, GW 111, str. 185: "Misljenje
[Denken] in zahvaljevanje [Danken] sta v naSem jeziku besedi enega in istega
izvora. Kdor sledi njunemu smislu, se podaja v pomensko obmocje besed, kot
so: ’spomniti se’ [gedenken), *ohranjati spomin na’ [eingedenk sein], ’spomin’

136 L 1 T E R A T 0] R A



MISTIKA

[Andenken), *zbranost’ [Andacht)."

25. Gespriche, taggrau, "pogovore, jutranje sive", je najti v pesmi Engfiirung
(Stretta), GW 1, str. 204 (= L [Paul Celan, Lirika, prevedel Niko Grafenauer,
Ljubljana 1985], str. 58); izraz Schneegesprdche, "sneZni pogovori', je vzet iz
pesmi Hohles Lebensgehdft (Votlo zadvorje Zivijenja), GW 11, str. 42, Gespriche
der Wiirmer, "pogovore ¢rvov", pa najdemo v pesmi Beim Hagelkorn (Ob zrnu
toée), GW 11, str. 22. Izraz Sandstimmen, "pesceni glasovi" - v katerem se pojavi
metafora "peska", ki omogoca Stevilne sestavljenke (kot so, denimo, Sandvolk,
"peséeno ljudstvo", Sandstaadt, "pestena drzava'", in Sandkunst , "peS¢ena umetnost")
- je vzet iz pesmi Osterqualm (Vstajenja dim), GW I, str. 58 (= L, str. 95).

26. Prim. pesem Mit Axten spielend (Med igro s sekirami), GW 1, str. 89.

27. Prim. pesem Es ist alles anders (Vse je drugace), GW 1, str. 284, in kontekst
pesmi Weif und Leicht (Belo in lahko), GW 1, str. 165.

28. GW |, str. 121.

29. GW II1, str. 61 (= L, str. 11): ... der Tod ist ein Meister | aus Deutschland
(v. 34), "smrt je mojster / iz Nemdije", er spielt mit den Schlangen und trdumt,
"s ka¢ami se igra in sanja".

30. Prim. pesem In memoriam Paul Eluard, GW 1, str. 130: Lege dem Tode
die Worte ins Grab | die er sprach um zu leben, "PoloZi mrtvemu v grob besede,
/ ki jih je govoril, da bi Zivel".

31. To beremo v pesmi Zdihle die Mandeln (Prestej), GW 1, str. 78 (= L,
str. 13).

32.... holt/ den Strahl hinzu, aus den Grébern, "... tja / nosi Zarek, iz grobov",
beremo v pesmi Hiittenfenster (Okno zavetiséa), GW 1, str. 278.

33. Prim. pesem Gewieherte Tumbagebete (Odhrzane nagrobne molitve),
GW II, str. 158.

34. Prim. GW [, str. 222, Kadi$ tu spominja na pogrebno bogosluzje, Jiskor
pa je bil posebna molitev za pokojne, ki je bila razSirjena v judovskih skupnostih
vzhodne Evrope in jo je molil, kdor je izgubil starSe.

35. Tako je v pesmi In Prag (V Pragi), GW II, str. 63, ki nam mucenistvo
v taboris&ih priklicuje pred o€i v kontekstu, ki ga obvladuje "podoba pepela”
(Aschenbild).

36. GW |, str. 227 (= L, str. 68).

37. GW 11, str. 72 (= L, str. 90).

38. Gre za pesem Mit den Verfolgten (S preganjanimi), GW I, str. 25.

39. GW I1I, str. 25. Pri metafori der Enge, "tesni", simbolu zatiranja, bridkosti,
tesnobnosti, se navdihuje pesem Engfithrung (Stretta), GW I, str. 195 (= L, str.

L 1 T E R A T U R A 137



MISTIKA

48), ki jo ima P. Szondi v Celan-Studien, Frankfurt a. M. 1972, str. 47-111,
upravi¢eno za nekaksno summam Celanove lirike.

40. Zasluga P. P. Schwarza, nav.d., je poudarek, da je "spomin na mrtve"
osrednje tematsko jedro Celanovega pesniskega navdiha. O. Péggeler, Mystische
Elemente im Denken Heideggers und im Dichten Celans, "Zeitwende" 53 (1982),
str. 65-92 (posebno str. 80 in dalje), je Se bolj poglobil in dokumentiral ta vidik.

41. Glede tega ostaja temeljnega pomena knjiga M. Susman Das Buch Hiob
und das Schicksal des jiidischen Volkes, Ziirich 1946. Na jobovsko témo v
Celanovem pesniStvu je opozoril O. Pdggeler, nav. d., str. 85 ter 403 in dalje.
Za teoreti¢no omejitev te téme v sodobni knjiZevnosti in filozofiji prim. G. Moretto,
Elica e interrogazione jobica, v Aa. Vv., Filosofia Religione Nichilismo, str. 183-215.
Iz&rpno bibliografijo o tem najdemo pri G. Morettu, Presenza del "Libro di Giobbe"
nel pensiero moderno, "Giornale di Metafisica", n. s. 4 (1982), str. 209-218.

42, Job 2,8.

43. Opozarjamo na to, kar sam Celan zatrdi v Rede, GW III, str. 196: "...
mislim, da od nekdaj spada med upanja pesmi, da prav na ta nacin govori tudi
O tuji ... o zadevi nekoga Drugega - kdo ve, morda o zadevi popolnoma Drugega."

44. P. Celan, Die Niemandsrose (Nikogarsnja roza), Frankfurt a. M. 1963,
zdaj v GW 1, str. 211 in dalje (= L, str. 63-82).

45. GW I, str. 225 (= L, str. 65).

46. Med zagovorniki te trditve je treba opozoriti predvsem na P. P. Schwartza,
nav. d., str. 50-57. Pri ideji o "anti-psalmu" je vztrajal R. U. Treitler,
Salmo-antisalmo, "Rivista internazionale di dialogo" 19 (1969), str. 83-97, posebno
str. 93 in dalje. Vendar je predvsem M. Janz, Vom Engagement absoluter Poesie.
Zur Lyrik und Asthetik Paul Celans, Frankfurt a. M. 1976, str. 141 in dalje, v
Celanovih pesmih (med njimi v Psalmu) odkrival navzo&nost bogokletnih in
nereligioznih potez, ki naj bi bile izraz feuerbachovsko obarvane kritike religije
in boZjega.

47. Za interpretacijo pojma "ni¢" pri Celanu v luéi misti¢no-religioznega izrocila
in theologiae negativae je $e vedno temeljno delo W. H. Reya Paul Celan: das
blithende Nichts, "The German Quarterly" 43 (1970), str. 749-769. V isti interpre-
tativni smeri se giblje tudi G. M. Schulz, Negativitit in der Dichtung Paul Celans,
Tiibingen 1977, str. 119 in dalje.

48. Celan tudi v tem primeru sledi natan¢ni shemi, ki jo lahko zasledimo
v bibli¢nih psalmih: prim. delo C. Westermanna Das Loben Gottes in den Psalmen,
Gottingen 1968, str. 43 in 54, ki prikaZe prehod od tozbe k hvalnici.

49. Osvetlitev simbola "vrtnice" v Celanovi liriki bi zahtevala posebno $tudijo.

138 L | T E R A Sy U R A



MISTIKA

Glede tega prim. predloge, ki jih daje J. Schultze v Mystische Motive in Paul Celans
Gedichte, "Poetica" 3 (1970), str. 475-509, in jih nato razvije v knjigi Celan und
die Mystiker. Motivtypologische und quellenkundliche Kommentare, Bonn 1983:
Schultze v luéi judovske mistike interpretira "vrtnico" kot Sekino, prebivanje Boga
v svetu, namre¢ Boga, ki je En-Sof, "Neskonéno" in ga je torej mogoce poistovetiti
z "Ni¢em". V tej smeri se giblje tudi P. Mayer, "Alle Dichter sind Juden". Zur
Lyrik Paul Celans, "Germanisch-Romanische Monatsschrift", N. F. 23 (1973),
str. 32-55.

50. H. Jonas, I/ concetto di Dio dopo Auschwitz, Genova 1989. Tu avtor zasnuje
"filozofsko teologijo", zmoZno znova postaviti pod vprasaj "Boga, ki je dovolil
Auschwitz", in i8¢e odgovor na starodavni Jobov odgovor o moZnosti zla.

51. O tej sugestivni témi "tiSine Boga" prim. A. Neher, L ’esilio della parola.
Dal silenzio biblico al silenzio di Auschwitz, Casale Monferrato 1983, posebno
str. 93 in dalje ter 151 in dalje.

52. GW I, str. 163 (= L, str. 38).

53. Prim. M. Buber, / racconti dei Chassidim, ur. F. Jesi, Milano 1979, str.
528.

54. Prim. Carmina burana, izd. A. Hilka in O. Schulmann, Heidelberg 1978,
I. zv., str. 92.

55. Glede tega gl. podatke, ki jih daje O. Poggeler, nav. d., str. 133 ter 404
in dalje, kjer najdemo namig na okoli§¢ine, v katerih je bila napisana ta pesem.
Da bi razumeli staro- in novozavezne navedke v Celanovem besedilu, je treba
imeti pred o¢mi, da so laudes vespertinae vsebovale spev nekaterih odlomkov
Jeremijevih Zalostink in branje Passionis.

56. Mt 27,66 (prim. tudi Mr 15,34; Lk 23,45).

57. H. G. Gadamer, Sinn und Sinnverhiillung bei Paul Celan, v isti, Poetica.
Ausgewiahlte Essays, Frankfurt a. M. 1977, str. 124. Esej, ki ustreza "komentarju"
pesmi Tenebrae, poudarja predvsem kristoloske prvine v besedilu in vsebuje nadvse
koristna izhodiS¢a, ki omogo€ajo poglobljeno obravnavo téme molitve.

58. H. Ott, nav.d., str. 292.

59. Prim. Rim 12, 12.

60. GW [, str. 237 (= L, str. 75-76).

61. Prim. GW 1, str. 35.

62. GW I, str. 214.

63. Glede tega gl., kar trdi W. Hock, Von welchem Gott ist die Rede?,v Uber
Paul Celan, izd. D. Meinecke, Frankfurt a. M. 1973, str. 265-276. O navzo¢nosti
"judovskega Boga" v zadnjih Celanovih pesmih najdemo precej splo$ne ugotovitve

L | T E R A T U R A 139



MISTIKA

pri M. Ziifleju, Die Frage nach Gott. Interpretation ausgewilter spiiter Gedichte
Paul Celans, "Hochland" 63 (1971), str. 451-466.

64. A. Camus, nav. d., str. 38 in dalje.

65. F. Rosenzweig, La stella della redenzione, ur. G. Onola, Casale Monferrato
1985, str. 291. Da bi umestili ta vidik "skuSanja", ki je po Rosenzweigu znacilen
za vsako obliko molitve, ki se obrata na Boga z izrecno ali vsebno pro$njo, bi
morali imeti pred oémi celoten "tretji del" njegove knjige.

66. GW I, str. 271.

67. Za nadrobno analizo tega pravega pravcatega jezikovnega "seznama"
napotujemo na delo W. Menninghausa Paul Celan. Magie der Form, Frankfurt
a, M. 1980, str. 204 in dalje. Prim. tudi H.P. Bayerdérfer, Poetischer Sarkasmus.
"Fadensonnen" und die Wende zum Spatwerk, "Text+Kritik", 1984, §t. 53-54, str.
42-54. Ze G. Moretto, nav. &L, str. 243, je opazil, da Celan tedaj, ko se kriti¢no
izraZa o temah, ki zadevajo religijo in sakralno, raje uporablja "podobe kri¢anskega
pojmovnega sveta [vocabolario cristiano]".

68. GW I, str. 222.

69. Prim. GW II1, str. 26: Leer blieb der letzte, der achtzehnte Krug, "Prazen
ostal je zadnji, osemnajsti vr&". Ta navedek se vrne tudi v pesmi Keine Sandkunst
mehr (Nobene pesc¢ene umetnosti vec), GW 11, str. 39 (= L, str. 86), v kateri tudi
sam izraz siebenzehn, "sedemdeset", namiguje na predzadnji blagoslov temeljne
judovske molitve Osemnajstih blagoslovov. Za poglobitev teh izhodi3¢ prim. P.
Mayer, nav. ¢l , str. 32.

70. Prim. GW I, str. 203 in dalje, v. 140 in dalje. Klic Hosana, ki v hebrej3€ini
pomeni: "ReSi vendar!", se nanasa na Ps 118,25.

71. G. Schiavoni, nav. él., str. 222.

72. GW I, str. 278.

73. GW II, str. 85.

74. GW 1, str. 259. Posebno raziskavo bi bilo treba nameniti tudi nekaterim
posveéenim predmetom, uporabljenim v razli¢nih vlogah (kot so Sofar, menora
in Gebetsmantel), ki se pojavljajo v Stevilnih pesmih in skoraj vselej v profaniziranem
kontekstu, vendar ohranjajo sakralni sij.

75. Prim. pesem Als Farben (Kot barve), GW I, str. 215.

76. GW I, str. 273.

77. GW 1, str. 248 (= L, str. 79).

78. Prim. pesem Das gedunkelte (Potemneli), GW 11, str. 414.

79. GW 11, str. 81.

80. Prim. pesem In der ewigen Teufe (V vecni globini), GW II, str. 118.

140 L I T E R A T U R A



MISTIKA

81. Prim. pesem Mit Rebmessern (Z vinogradniskimi nozi), GW 11, str. 393.

82. Gre za verze, vzete iz pesmi Gold (Zlato), GW III, str. 71.

83. Za opredelitev "molitve ti§ine" smo se oprli na B. Welteja, nav. d., str.
166 in dalje. Za vez med to obliko molitve in pesniStvom napotujemo na nadrobne
analize H. Bremonda, nav. d., str. 192 in dalje. Za klasifikacijo razli¢nih oblik
"mistiéne molitve" prim. F. Heiler, nav. d., str. 284-321.

84. Izraz mystisches Lied, "misti¢ni spev", se pojavi kot naslov ene izmed
Celanovih mladostnih pesmi: prim. P. Celan, Gedichte 1938-1944, str. 52. Za pomen
mistike v Celanovem pesniSkem delu poleg Ze navedenih del J. Schulzeja in P.
Mayerja priporo¢amo posebno O. Péggelerja, nav. d., str. 271-299, ki trdi, da je
Celana nemogo&e "brati" in razumeti, ne da bi imeli pred oémi Stevilne navezave
na judovsko mistiko in Se posebno na kabalo.

85. Prim. pesem Ich kenne dich (Poznam te), GW I, str. 30.

86. GW [, str. 167 (= L, str. 41).

87. GW |, str. 239.

88. ... es ist Abend, das Nichts | rollt seine Meere zur Andacht, "... veler
je, ni¢ / vali svoja morja k poboznosti", GW I, str. 171 (= L, str. 44).

89. Tako beremo v pesmi Lob der Ferne (Hvalnica daljave), GW 1, str. 33,
v. 10.

90. GW I, str. 107 (= L, str. 97). Tudi v pesmi Nah, im Aortenbogen (Blizu,
v loku aorte), GW 11, str. 202, se pojavi judovski izraz ziv, "lu¢", ki naj bi ga
bilo po J. Schultzeju, nav. €1, str. 499, treba postaviti v razmerje s simboliko kabale
in naj bi oznateval Sekino.

91. Prim. pesem Anabasis, GW 1, str. 256.

92. GW II, str. 72 (= L, str. 91).

93. GW 11, str. 326. Celan se tu navezuje na pridigo Beati pauperes spiritu,
v Mojster Eckhart, Pridige in traktati, Mohorjeva druzba, Celje 1995, (prev. Gorazd
Kocijanéi¢), str. 290-295, posebno str. 293-294.

94. GW 11, str. 327 (= L, str. 124). Tu Celan v srednjevisokonemski varianti
navede pridigo Surge illuminare Iherusalem, ki se nanasa na Iz 60,1; prim. M.
Eckhart, Opere Tedesche, uredil M. Vanini, Firenze 1982, str. 215 in dalje.

95. GW 11, str. 328. To pesem je brez kakr3ne koli navezave na misti¢no
izroéilo, in sicer kot opis pesniskega ustvarjanja sploh, interpretiral H. G. Gadamer,
Celans Schlufgedicht, v Argumentum e silentio. International Paul Celans Sympo-
sium, ur. A. D. Colin, Berlin 1987, str. 58-71.

96. Da je stanje "predanosti" mogoc&e primerjati z "odprtostjo za skrivnost",
je vzoréno osvetlil M. Heidegger, Gelassenheit, Pfullingen 1959, str. 24.

L 1 T E R A il U R A 141



MISTIKA

(L’Abbandono, it. prev. A. Fabris, Genova 1983, str. 39). V tem delu najdemo
trditev: Die Gelassenheit zu den Dingen und die Offenheit fur das Geheimnis gehoren
zusammen, "Predanost re¢em in odprtost za skrivnost sodita skupaj".

97. GW I, str. 244 (= L, str. 78).

98. Kot beremo v Lexikon der christlichen Ikonographie, izd. E. Kirschbaum,
Freiburg. i. Br. 1971, d. III, stolp. 147-149, "mandelj" oznacuje avreolo ovalne
ali okrogle oblike, ki v stari kri¢anski umetnosti spremlja upodobitev Boga in
izraZza njegovo poveli¢anje. Tudi B. Welte, La luce del nulla, Brescia 1983, str.
36 ter str. 37 in dalje, je pesem Mandorla razlagal kot pricevanje o religioznem
izkustvu, znacilnem za dobo nihilizma. OpaZa namre¢: "Pesnik usmerja pogled
k 'mandlju’ in vidi, da v njem stoji ni¢. Tako ta ni¢ kot ta ’stati’ sta veckrat
ponovljena. Ni¢ ostaja in vztraja in kar naprej govori. Tam, kjer je bil nekdaj Bog,
je v naSem &asu ni¢" (str. 37). Op. prev.: izraza "in der Mandel" ne prevajamo,
tako kot Grafenauer, "v mandali", ki je - kot je razvidno iz Grafenauerjeve opombe
- jasen namig na budizem, ampak sintagmo skladno s hermenevtiénim horizontom
Celanove poezije, kot ga zarisuje pricujo¢a razprava (in posebno ta opomba), beremo
"v mandlju".

99. Prim. pridigo Surrexit autem Salus, v Mojster Eckhart, Pridige in traktati,
Mohorjeva druzba, Celje 1995, str. 212-217 (prev. Gorazd Kocijan¢ic).

100. Prim. pesem Patmos, v F. Holderlin, Poesie, ur. G. Vigolo, Torino 1963,
str. 216 (sl. prevod: Holderlin, Lirika, prevedel Niko Grafenauer, Ljubljana 1978,
str. 81).

101. Zweihdusig, Ewiger, bist du, un-/ bewohnbar, "Dvodomen si, Veéni,
ne-/ naseljiv", beremo v istonaslovni pesmi, GW I, str. 247.

102. Verz "jezdil sem Boga v daljavo - blizavo" beremo v pesmi Bei Wein
und Verlorenheit (Ob vinu in izgubljenosti), GW 1, str. 213.

103. Verze "Isto / naju je / izgubilo" beremo v pesmi Zu beiden Handen (V
obeh rokah), GW 1, str. 219.

104. G. Moretto, nav. &L, str. 226. 105. Verz "O eden, o nobeden, o nihce,
o ti" beremo v pesmi Es war Erde in Ihnen (Bila je zemlja v njih), GW 1, str.
211 (= L, str. 63).

106. GW 111, str. 95. Zbirka P. Celana Zeitgehdft. Spite Gedichte aus dem
Nachlaf, Frankfurt a.M. 1976 (zdaj v GW III, str. 67-123), zajema tri razli¢ne
rokopise, ki jih je mogoce umestiti med september 1968 in april 1970.

107. Jeruzalemski cikel je po naSem mnenju sklepni moment Celanovega
dialoSkega stremljenja, da bi spravil pesniStvo in molitev. Vendar ga zaradi spleta
tematik, ki jih priklicuje, in zaradi Stevila pesmi, ki ga sestavljajo, tu ne moremo

142 L I T E R A T U R A



MISTIKA

obravnavati — zahteva posebno $tudijo. Zasluga O. Péggelerja, Poeta theologus?
Paul Celans Jerusalem-Gedichte, v Literatur und Religion, str. 251-264, pa je,
da je na ta cikel usmeril pozornost znanstvenikov in da ga je interpretiral v zvezi
s Stevilnimi biografskimi prvinami.

108. GW I, str. 249. Po P. Mayerju, nav. &L, str. 49, naj bi bila ta pesem
molitev iz sobotne liturgije, kar naj bi dokazovale liturgi¢ne prvine, kot sta pitje
in sveénik. Po M. Léwenu, In Klammern. Zu einem Gedicht von Paul Celan,
"Stimmen der Zeit" 106 (1981), str. 343-352, naj bi "pnevma" v tej pesmi namigovala
na novozavezni kontekst (Lk 1,28-35; Jn 1,5). "Pro3nja za blagoslov" je navzota
tudi v pesmi Wege im Schatten-Gebrdch (Poti v lomu sence), GW 11, str. 18, v
kateri skusa jaz v obliki "prosilne molitve" "izvle¢i" iz blagoslavljajoce roke den
versteinerten Segen, "okameneli blagoslov".

109. Kot je opazil M. Lowen, nav. &L, str. 345, se trije razli¢ni jezikovni
izrazi zaporedoma nana3ajo na cerkveno latind¢ino, nems¢ino Luthrove Biblije
in, kon¢no, na jidi§ pesnikove rojstne dezele.

110. Sprachthiirme, "stolpe jezika", najdemo v pesmi, naslovljeni Lichtenbergs
zwolf (Lichtenbergovih dvanajst), GW 11, str. 91.

111. GW III, str. 197 in 190.

112. GW I, str. 190.

113. Gebetriemen, "molilni jermen", najdemo v pesmi An weifen Gebetriemen
(V bel molilni jermen), GW 11, str. 44. Za druge navedke gl. GW III, str. 200 in
199. Ta kratka konéna opaZanja o odnosu med "pesnistvom" in "molitvijo" — med
"religioznim" in "pesniskim" — bi bilo treba e natanéneje dologiti in teoretiéno
poglobiti. Veliko dolgujejo raziskavam, ki jih je v zadnji knjigi razvijal A.
Caracciolo, Nulla religioso e imperativo dell’eterno. Studi di etica e di poetica,
Genova 1990, posebno str. 43-52, 163-195.

L 1 i E R A T U R A 143



