P. MAVRICI) TERAS - O. CAP.

PRI
STUDENCIH
ZDRAVJA
IN MOCI



P. MAVRICI] TERAS “0O-CAP.

PRI
STUDENCIH
ZDRAV]JA
IN MOCI

V LJUBLJANI, 1930

ZALOZILA PRODAJALNA K.T. D. - PRE] NICMAN
ZA JUGOSLOVANSKO TISKARNO KAREL CEC.



Natisk dovolil Skofijski ordinariat v Ljnbljani,

dne 18. junija 1930 — Stev. 23%0.



Predgovor.

V' knjigi »Za visokim ciljem« sem obrazlozil
temeljna nacela glede krs¢anskega zivljenja. Po-
kazal sem, kaj je kricansko zivljenje in kakin:
so glavne ovire, ki jih moramo odstraniti, ée ho-
c¢emo bogoljubno ali kricansko zZiveti. Obdelal sem
proo stopnjo duhovnega zivljenja, tako zvano pot
oc¢iScevanja (via purgativa). Na tej poti se
namrec ociscujemo gresnih madezev, gresnih nag-
njenj in gresnih strasti ter skusamo sleéi starega
pregresnega cloveka z njegovimi slabimi deli in
njegovimi napakami. Kot glavni pripomocek tega
oc¢iscevanja nam sluzi telesno in duhovno zataje-
vanje. Na poti ociscevanja smo Sele zacetniki
(incipientes) v duhovnem zivljenju, ker proi korak,
predpogoj in zacetek pravega duhovnega na-
predka je vprav v tem, da odloZzimo sleherno lju-
bezen do greha in da vcepimo tako rekoc stud do
njega. Dokler se nam greh ne studi, dokler se
greha ne bojimo, tako dolgo ne more biti govora
o krscanskem zivljenju.

V priéujo¢i knjigi pa obravnavam stvari, ki
spadajo na drugo stopnjo duhovnega Zivljenja,

1*



4

namre¢ na tako zvano pot razsvetljenja
(via illuminativa). Na tej poti skusamo obleéi no-
vega duhovonega cloveka, ki je ustvarjen po podobi
nasega Gospoda Jezusa Kristusa, tako da posta-
nemo kolikor toliko Kristusu podobni. To je go-
tovo velik napredek v duhoonem zivljenju. Na poti
razsvetljenja nismo ve¢ samo zacetniki, ampak ze
napredujemo (proficientes) ter se s pomocjo
nadnaraonih sredstev vzpenjamo k popolnejsemu
in lepSemu duhovonemu zioljenju. Prvo in glavno
sredstvo, ki nam pomaga obleéi novega duhov-
nega cloveka po Kristusovi ali bozji podobi, je mi-
lost bozja. Poleg milosti bozje pa so molitev, Ziva
in pisana beseda bozja, premisljevanje vecnih res-
nic, izpraSevanje vesti, sveti zakramenti in neka-
tere pobozine vaje, ona zvelicavna sredstva in oni
zvelicavni pripomocki, ki nas razsvetljujejo in
krepcajo pri duhoonem stremljenju ter nam nacr-
tajo pot do Kristusa. Vsa ta sredstva nas namrec
na en ali drug nacin vodijo h Kristusu, tako da
postane Kristus sredis¢e vseh nasih misli, cuvstep
in stremljenj. Ce se na poti oc¢is¢evanja borimo v
proi orsti proti napakam in slabostim, skusamo na
poti razsvetljenja priblizati se Kristusu ter slediti
njegovim stopinjam, saj je on »pot, resnica in
zivljen je«. Bolj ko se damo voditi od Kristu-
sove milosti, razsvetljevati od Kristusovega nauka
ter krepcati od njegovih zakramentov, bolj je pot
nasega zivljenja razsvetljena in polna nadnaravne
luci, kakor nam Kristus sam obljublja: »Kdor gre



5

za menoj, ne bo hodil v temi, marveé¢ bo imel luc
zivljenja« (Jan 8, 12). Zato so pa sredstoa in pripo-
mocki, ki o njih razpravljam o tej knjigi, zares
vzviseni in imenitni, vazni in koristni.

Preprican sem, da je o nasi ozji in $ir§i do-
movini kljub duhooni mlacnosti in duhooni povrs-
nosti Se vendar tudi nekaj takih kristjanovo, ki so
tako rekoé gladni in Zejni kricanske pravicnosti in
kricanske svetosti ter se neprestano z vsemi moémi
trudijo, da bi od dne do dne tembolj izpopolnili
svoje notranje zivljenje. Za take sem napisal to
knjigo. Poklanjam jo s prisréno zeljo. da bi jim
dobro sluzila pri duhoonem branju in premislje-
vanju, jih razsvetljevala z bozjo lucjo ter jih krep-
cala z bozjo mocjo. Naj jim postanejo sredstva in
pripomocki, ki so opisani v tej knjigi, studenci
duhovonega zdravja in duhovne modi!.

K sklepu $e smatram za svojo sladko dolznost,
da se na tem mestu jaono zahvalim g. A. Cadezu.
duhoonemu svetniku in katehetu v Ljubljani, za
njegovo ljubeznivo pozrtoovalnost, s katero je pre-
gledal in popravil rokopis pri¢ujoce in poprejsnje
knjige (namreé¢ »>Za visokim ciljem«) ter bil celo
tako izredno prijazen, da je oskrbel citanje ko-
rektur obeh rokopisoo! Vecéni Plaénik naj mu po-
placa njegoo trud!

V Rimu, meseca junija 1929.

Pisatelj.



Prvo poglavje.

Posvecujoca milost bozja, podlaga
in korenina krs¢anskega zivljenja.

Po nauku bozjega razodetja in nase svete
Cerkve ne moremo Boga dostojno ljubiti in ca-
stiti, mu ne moremo prav sluziti in ziveti z njim
v prijateljstvu, ¢e nismo z njim v neki nadna-
ravni zvezi, v nekem nadnaravnem sorodstvu in
v nadnaravni podobnosti. Bog sam nas mora pre-
obraziti in prenoviti, nam mora podeliti novo
nadnaravno Zzivljenje. pa dati tudi zmoZnosti, da
moremo bogoljubno ali kri¢ansko Ziveti. Vse nase
bistvo se mora nekako prilagoditi nadnaravnemu
redu. Kristus sam pravi, da moramo biti nanovo
prerojeni, ¢e hodemo kdaj v nebesa priti: »Ako
se kdo ne rodi iz vode in Duha. ne more priti
v bozje kraljestvo« (Jan 3. 5). Prav tako govori
tudi sv. Pavel o notranjem prenovljenju: »Ako
je kdo v Kristusu nova stvar, je staro preslo.
Glej, vse je novo postaloc (2. Kor 5, 17). To pre-
novljenje in preobraZenje natega bistva v Kri-
st}lsu po Sv. Duhu se zgodi po posvetujoci milosti,
ki jo vlije Bog v na%o duso. Med vsemi darovi,



7

ki nam jih Bog podeli v nasem zemskem ziv-
ljenju. je posvecujofa milost najodli¢nejsi, naj-
visji in najdragocenejsi dar. Kadar smo v stanu
posvecujo¢e milosti. ima vse nase Zivljenje in
delovanje na sebi nadnaraven pecat. Podlaga
inkorenina, bistvoin jedrokrséan-
skega zivljenja je v tem, da smo
stalno v posvec¢ujo¢i milosti. Posve-
cujoca milost je potemtakem velikanskega po-
mena za naSe zemsko in za onostransko zivljenje.
Zato hoc¢emo takoj prvo razpravo posvetiti temu
premisljevanju. Poudariti hotemo najprej nepo-
pisno veliko vrednost posvecujoc¢e milosti, potem
pa oznaCiti nekatere dolznosti, ki jih imamo v

tem oziru.

1. Neprecenljiva vrednost in korist posvecujoce
milosti.

Posvetnim ljudem je milost bozja, ker o nji
nimajo pravega pojma. prazna beseda. beseda brez
pomena. Pri njih velja le to. kar se da z oémi
videti, z rokami pograbiti. pojesti, popiti ali pa
v zep vtakniti. Milost bozja pa je nekaj duhov-
nega in se ne da ne videti in ne otipati. Zato
pa nimajo posvetni ljudje za njo nobenega zmisla
in nobenega spoStovanja. Ze sv. Pavel je rekel,
da zivalski ¢lovek ne razume, kar je duhovnega.
V lué¢i bozjega razodetja in nale svete vere pa
je milost bozja, zlasti posvecujo¢a milost, naj-



8

dragocenejsi in najimenitnejsi zaklad. Po nauku
svete vere je posvecujoc¢a milost tako rekoc vstop-
nica za nebesa: bozji Zveli¢ar sam jo primerja
svatovskemu obla¢ilu, katero moramo na vsak
na¢in imeti, ¢e se ho¢emo kdaj udeleziti nebeske
svatovi¢ine. Brez nje ni zvelicanja, temvec le
vefno pogubljenje. Zakaj je posvefujoca milost
za zvelicanje neobhodno potrebna, to bomo naj-
laglje spoznali. ¢e si ogledamo njene ucinke in
sadove, njene milosti in koristi. Posvecujoca
milost nam namre¢ podeli nadnaravno zivljenje,
nas naredi za bozje otroke in dedi¢e nebes, nam
podeli sposobnost za nadnaravna dela ter nas
osrec¢i z obiskom Sv. Duha.

Posvecujoca milost nam podeli nadna-
ravno zivljenje. Po boZzjem nacrtu naj bi
vsak clovek Zivel dvojno Zivljenje, namrec te-
lesno ali naravno in pa nadnaravno zivljenje.
Naravno obstoji v zdruzitvi duse s telesom, nad-
naravno pa v zdruzitvi duse z Bogom. Nadna-
ravno zivljenje je zacetek onega veéno-blazenega
zivljenja, v katerem bomo gledali in uZivali Boga
od obli¢ja do obli¢ja. K temu nadnaravnemu. bla-
Zenemu zivljenju pa moremo priti edinole s po-
mocjo nadnaravnih kreposti, nadnaravno dobrih
del in nadnaravne praviénosti. Toda po svojih
naravnih modeh nikakor ne moremo vrsiti nad-
naravno dobrih del in gojiti nadnaravnih kreposti.
Poslobni smo divjemu drevesu (lesjaku) ali divji
trti, ki ni zmozna roditi dobrega in plemenitega



9

sadu. Lesjak in divjo trto je treba precepiti ter
ji dati novo in plemenitej$o naravo, da more ro-
diti plemenite sadove. Tako precepi Bog s posve-
¢ujoco milostjo tudi nas ter prenovi naso naravo.
prerodi naSe duSevno zZivljenje in preustroji nase
dusSevne zmoznosti. da moremo roditi sadove za
ve¢no zivljenje. To prenovljenje, prerojenje in
preustrojenje ima ¢isto nadnaraven, bozji znacaj.
tako da postanemo »delezni bozje narave«, kakor
se izraza sv. Peter. (Prim. 2. Pet 1, 4.) Kristus
pravi, da je priSel vprav zato na svet, da bi nam
zasluzil nadnaravno Zivljenje: »Jaz sem prisel.
da bi imeli Zivljenje in ga imeli v izobilju« (Jan
10, 10). V posvecujoc¢i milosti zivi dusa bozje ziv-
ljenje, brez nje pa je mrtva za Boga in nebesa.

Posvedujoca milost nas naredi za bozZje
otroke in dedid¢e nebes. Vse nase bitje
in bivanje izvira na vse zadnje od Boga. Bog je
nas prvi zacetek in izvor. Vendar pa ne moremo
reci, da bi bil Bog v pravem pomenu besede na$
ofe, ker nam ni dal ni¢esar od svoje narave.
temve¢ nas je ustvaril iz ni¢. V pravem pomenu
besede je Bog edinole ofe bozjemu Sinu Jezusu.
ki je rojen od Boga Oc&eta od vekomaj. Ceprav
pa po svoji naravi nismo resni¢ni bozji otroci.
vendar nas Bog s podelitvijo posve¢ujoce milosti
posinovi. ker nas z njo tako prerodi in pre-
obrazi, da se razlije ¢ez naso duso nekoliko nje-
gove luéi, lepote in popolnosti, tako da mu po-
stanemo nadnaravno podobni, kakor so tudi otroci



10

podobni svojim starsem. Bog nas resni¢no sprejme
za svoje otroke. kakor nam zatrjuje sv. Janez:
»Poglejte, kakino ljubezen nam je skazal Oce, da
se imenujemo in smo otroci bozji« (1. Jan 3, 1).
Na drugem mestu pa se prav isti apostol izraza
elede nasega bozjega posinovljenja Ze bolj jeder-
nato, ko pravi: »>Vsem pa, ki so ga (Kristusa)
sprejeli. je dal pravico. da postanejo otroci bozji,
njim, ki vanj verujejo, ki se niso rodili iz krvi,
ne iz pozelenja mesa, ne iz volje moza, ampak
iz Boga« (Jan 1, 12—13). Ko pa nas Bog posinovi.
nas obenem naredi tudi za dedice nebes. saj tudi
posinovljeni otroci dedujejo po tistih, ki so jih
posinovili. To resnico nam potrjuje sv. pismo
takole: »Ce pa otroci, smo tudi dedic¢i: dediéi
bozji, sodedi¢i pa Kristusovie (Rim 8, 17).
Posvetujota milost nam torej naklanja boZje
sinovstvo ter nam zagotavlja nebeiko dedis¢ino.
To je tako vaZzna in imenitna resnica. da bi ne
smeli nikdar na njo pozabiti. Biti otrok boZzji
in dedi¢ nebeskega kraljestva, to je ve vredno
kot vse drugo na svetu.

Posvec¢ujofa milost nam podeli sposob-
nost za nadnaravna ali zasluzna dela.
Dokler nismo v posvecujoc¢i milosti, si ne moremo
s svojimi dobrimi deli ni¢esar zasluZiti za nebesa.
V tem slu¢aju nimajo dobra dela onega nadna-
ravnega znacaja, ki je potreben, da je kako nase
delo pred Bogom zasluino. Veéno zvelicanje v
nebesih ali uzivanje Boga je nekaj tako vzvise-



i1

nega in tako odlicnega, da ga s svojimi narav-
nimi mo¢mi in zmoznostmi nikakor ne moremo
dose¢i. Bog sam nam mora pomagati. In res nam
pride na pomo¢ s posvetujoc¢o milostjo, ko pre-
Sine vse nase bistvo in vse naSe dufevne zmoz-
nosti z nadnaravno mocjo, da moremo potem vrsiti
nadnaravna dela, s katerimi si zasluzimo nebesa.
Prav za prav je Bog prvi in glavni vzrok vsega
nasega posvecCenja. zasluzenja in zvelicanja. Zato
je pa silno vazno za nas, da smo z Bogom v
stalni zvezi, to se pravi, da smo vedno v posve-
¢ujo¢i milosti. Ce smo z Bogom v zvezi, potem
smo podobni vinski mladiki, ki je zdruzena s
trto in ki rodi obilno dobrega sadu. Kristus-Bog
namre¢ pravi: »Jaz sem trta, vi mladike; kdor
ostane v meni in jaz v njem. ta rodi obilo sadu,
zakaj brez mene ne morete ni¢ storiti« (Jan 15, 5).
Ce smo v posvecujo¢i milosti, je vsako naSe tudi
najneznatnejSe dobro delo zasluZzno za nebesa; ce
pa nismo. za vecnost nasa tudi najsijajnejia
dobra dela nimajo nobene vrednosti.
Posvecujoca milost nas osre¢i in obo-
gati z bogastvom Sv. Duha. Nasa dusa,
okraSena in prezeta s posveCujoco milostjo, se
zaleskece v tako veli¢astni nadnaravni luci in
lepoti. da ima Bog sam nad njo dopadenje in
da veljajo v nekem oziru tudi njej besede, ki
jih je nebeski Oc¢e nekol izustil nad svojim
Sinom, reko¢: »Ti si moj ljubljeni Sin. nad teboj
imam veselje« (Mk 1, 11). Bozja ljubezen do nase



12

v posvecujoci milosti se nahajajoce duse gre tako
dalec, da si jo izbere za svoje bivalis¢e, kar nam
jasno izpric¢ujejo besede bozjega Zvelicarja: »Ako
me kdo ljubi, bo mojo besedo spolnjeval; in moj
Oc¢e ga bo ljubil in bova k njemu prisla in pri
njem prebivalac (Jan 14, 23). V posveCujo¢i mi-
losti postanemo resni¢en tempelj bozji in Sveti
Duh sam deluje v nasi dusi: »Ne veste li. da
ste tempelj bozji in da Duh bozji v vas prebiva?«
(t. Kor 3, 16.) Sv. Duh pa v duSo prinese s seboj
nadnaravne kreposti in svoje sedmere darove.
Po nadnaravnih krepostih postanemo sposobni in
voljni, da moremo na nadnaraven in za nebesa
zasluZzen nacin obujati tri bozje kreposti in go-
jiti druge nravne kreposti. ki spadajo h krican-
skemu zZivljenju. Sedmeri darovi Sv. Duha pa
nas store sposobne in voljne. da radi sprejemamo
navdihe, razsvetljenja in opomine Sv. Duha.

2. Posvecujoca milost in nasa dolZnost.

Iz vsega tega vidimo, da je posvecujoca milost
zares najimenitnejsi in najdragocenejsi dar. ki
ga nam Bog podeljuje v tem bednem zemskem
zivljenju. Posvetujoca milost je res ve¢ vredna.
kakor pa vse dufevne in telesne vrline. vse
zemsko bogastvo, vsa Cast in vse veselje sveta.
Zato je pa¢ samo po sebi umevno, da moramo
posvecujofo milost boZjo nad vse druge stvari
ceniti: skrbeti moramo., da jo na vsak naéin



13

ohranimo in da jo po moZnosti tudi ve¢amo. Ako
smo jo pa izgubili, jo moramo ¢imprej zopet
nazaj dobiti.

Posvec¢ujoc¢o milost moramo nad vse dru-
ge stvari ceniti. NaSe zivljenje in delo-
vanje na zemlji ima le tedaj kaj vrednosti za
veCnost, ¢e zivimo in delamo v posvecCujoci mi-
losti. Brez nje so vsi naSi dnevi brez vrednosti
za nebesa. Ali se sploh izplaca Ziveti ter se to-
liko truditi in muéiti, ¢e pa ¢ez kakih 50 ali 60
let ne bomo imeli od vsega zivljenja in delo-
vanja nobene koristi ve¢? Res. veliko se trudimo
v svojem zivljenju! Koliko si prizadenemo, da
si zasluzimo kaj denarja, da imamo dobro hrano
in ¢edno obleko! Kako skrbni smo za svoje te-
lesno zdravje! Za milost bozjo pa nam je tako
malo mar. da nam je veckrat vseeno, ali jo ima-
mo ali ne. O, kako smo vendar nespametni, da
se vprav za vrednoto, ki je za nase posmrtno
zivljenje bistvenega pomena. saj je od milosti
odvisna naSa vecna sreca, tako malo zmenimo!
Ze ljubezen do samega sebe bi nas morala pri-
ganjati in siliti, da se za posvefujo¢o milost z
vsemi mo¢mi zavzamemo. da jo vi§je cenimo kot
vse drugo na zemlji. Dobro bi bilo, da bi vec¢krat
ponavljali besede kralja Salomona. ki se tako
lepo prilegajo posvetujo¢i milosti: »In cenil sem
jo nad kraljestva in prestole, in bogastvo sem
zani¢eval v primeri Z njo. Tudi nobenega dra-
gega kamna nisem primerjal z njo; saj je vse



14

zlato v primeri Zz njo slab pesek. in srebro se
ceni zraven nje kakor blato. Ljub%a mi je bila
kot zdravje in lepota in za lu¢ sem si jo izvolil,
ker njena svetloba nikdar ne ugasne< (Modr 7,
8—10).

Posvecujoco milost boZjo moramo na vsak
na¢in ohraniti. Mnogo je sovraznikov, ki
nam holejo ugrabiti neprecenljivi zaklad bozje
milosti; najhujsi in najnevarnejsi so pa: nasa
huda pozeljivost, spaéeni svet in pa hudobni duh.
Ti trije sovrazniki nas kaj radi zavedejo v smrtni
greh ter nas tako oropajo posvecujoce milosti.
Smrtni greh je torej tisto, ki umori v nasi dusi
nadnaravno zivljenje, nam raztrga svatovsko ob-
la¢ilo bozjih otrok ter nam ugrabi ta najlepsi
biser. Zato pa se moramo smrtnega greha bati in
ogibati kot najhujsega zla in najvecje nesrece.
Na noben nac¢in in pod nobenim pogojem se ne
smemo vdati smrinemu grehu. Ne stiska ne ne-
zgoda, ne glad ne nagota, ne nevarnost ne pre-
ganjanje, ne me¢ ne nobena druga stvar nas ne
sme loCiti od Kristusove ljubezni, zakaj Kristus
sam pravi: »Ce kdo ne ostane v meni, se kakor
mladika vrZe ven in usahne, in take mladike
pobirajo, jih mecejo v ogenj in gore< (Jan 15, 6).
Seveda se bomo mogli smrinega greha le tedaj
ogibati, e se bomo ogibali tudi vsega tistega, kar
nas v greh zavaja in zapeljuje. Paziti moramo
na svoje cute, posebno na o¢i; previdni moramo
biti v govorjenju, zmerni v jedi in pijac¢i in



15

ogibati se moramo slabega ¢tiva, slabe druzbe in
nevarnih zabav po gostilnah, gledalis¢ih in drugih
prostorih. Tudi malih grehov se moramo ogibati,
saj vemo, da iz malega raste veliko in da mali
grehi pripravljajo pot velikim.

Posvecujoco milost moramo po mozno-
sti vecati. Bog namre¢ zeli in hoce, naj bi
se naSe nadnaravno zivljenje razvilo do &m
vec¢je popolnosti in da bi mu postajali ¢imbolj
podobni. V sv. pismu nas izre¢no k temu navdu-
Suje, ko pravi: »Kdor je pravicen, bodi Se pra-
vicnejsi, in kdor je svet, bodi Se svetejsil« (Raz
22, 11.) Sv. Peter pa nas takole opominja: »Ra-
stite v milosti in spoznanju naSega Gospoda«
(2. Pet 3, 18). Bolj ko ve¢amo v svoji dusi po-
sve¢ujoco milost, bolj bo bujno nadnaravno Ziv-
Ijenje, bolj sijajna bo dusna lepota, velje dopa-
denje bo imel Bog nad njo, ve¢ja bo tudi blaze-
nost v nebesih. Posvelujoco milost pa vecamo
s prejemanjem sv. zakramentov, z vsako poboZno
in Cednostno vajo in z vsakim dobrim delom. O,
da bi se vsak dan ravnali po nacelu naSega
Zvelicarja, ki je neko¢ rekel: »Delati moram dela
tistega. ki me je poslal, dokler je dan. Pride noc,
v kateri nih¢e ne more delatic (Jan 9, 4).

Posvecujo¢o milost boZjo moramo ¢im-
prej zopet nazaj dobiti. ¢e smo jo
po nesrec¢i izgubili. Brez nje smo namreé
v silno Zalostnem polozaju: dusa je brez nje za
Boga mrtva in vsa oskrunjena; Bog je ne mara.



16

Clovek brez posvecujoc¢e milosti je izkljucen iz
nebes in obsojen v pekel. In ¢e vziraja dlje casa
v smrinem grehu, je velika nevarnost, da postane
trdovraten in da nazadnje tudi nesre¢no umrje.
Ali je torej pametno. ¢e vztrajamo v smrinen
grehu ter se lahkomisljeno izpostavljamo grozni
nevarnosti veénega pogubljenja? Ce smo kdaj res
tako nesre¢ni, da smo s smrinim grehom izgubili
posvecujoc¢o milost, moramo takoj obuditi popolno
kesanje ter iti ¢imprej k spovedi. Morda se tezko
pripravimo, da se skesano obtozimo greha: toda
ni¢ ne pomaga: to se mora zgoditi, ¢e hofemo. da
si zopet pridobimo posvetujoco milost.

O, da bi spoznali, kako imeniten dar bozji je
posveCujoca milost! Kar je denar za ta svet — in
pregovor pravi, da je denar sveta vladar, saj se
dobi zanj vse, kar hocemo — to je milost bozja
za om svet, za naSe posmrtno Zivljenje. Z njo
b0m9 prisli do vegne srece, brez nje pa nas bodo
vt Vv vnanjo temo, kjer bo jok in skripanje z
zobmi. To je tako resna in vazna resnica, da bi
ne sm-el'i niti en trenutek naSega Zivljenja na njo
pozabiti. Kaj nam pomagajo vsi kupi denarja in
drfl.gega ]Jf)gastva, vse Casti in vsa odlikovanja, vse
prijetnosti in vse zabave zivljenja, ¢e pa ne Zi-
Ty tVl.pOSVeéujo.éi milosti in nismo z Bogom v
:::'(];:) lfi,JSI:Zus?v(g?st;mag% k(':l((l)veku,.?ée ves svet
biti nasa prva in naj )opz; h't0 wal'pl- e
vedho: Sl o posvgcg gtvm nejsa skrb. da bomo

ujoc¢i milosti. Ker ne vemo



17

ne ure ne dneva, kedaj nas Gospod pokli¢e, mo-
ramo biti vedno pripravljeni. Lahko nas poklice
kar nenadoma, ko ne bomo na smrt prav ni¢ mi-
slili. O, kako grozna bi bila nasa usoda, ¢e bi nas
smrt doletela prav tedaj, ko bi bili brez posve-
cujoce milosti! Nikar se ne izpostavljajmo tej
nevarnosti, ampak zivimo neprestano v posvecu-
jo¢i milosti, zakaj brez nje ne moremo ni¢ do-
brega storiti in tudi v nebesa ne priti.

Drugo poglavje.

Dejanska milost bozja, prvi in najpogla-
vitnejsi pripomocek krs¢anskega zivljenja.
Ze za vsako ¢isto navadno dejanje potrebu-
jemo bozje pomo¢i in bozjega sodelovanja. Ce bi
nas Bog ne ohranjal in ne dajal mo¢i, bi se ne
mogli ne gibati, bi ne mogli ni¢esar videti, ne
sliati, ne govoriti, ne misliti in ne storiti. Ce pa
je bozja pomot¢ in bozje sodelovanje potrebno Ze
za Cisto naravna dela, koliko bolj nam je po-
trebna za nadnaravno Zivljenje, posvefenje in
zveli¢anje. Pomo¢, ki nam jo Bog podeli od ¢asa
do ¢asa, da moremo vztirajati v posveCujo¢i mi-
losti bozji ter vrditi dobra in za nebesa za-
sluzna dela, imenujemo dejansko milost
bozjo. Kakor posvetujota milost, tako je tudi
dejanska milost silno velike vaZznosti za naSo
2

Pri studencih



18

vecno usodo. saj je prvi in najpoglavitnejsi pri-
pomocek kricanskega zivljenja. Brez dejanske
milosti boZje nam ni mogo¢e ne kricansko Ziveti
in ne v nebesa priti. Zato moramo tudi o njej
nekoliko spregovoriti. Najprej bomo opisali njeno
delovanje. potem njeno potrebo in njeno splos-
nost, nazadnje bomo razlozili dolznosti. ki jih
imamo v tem oziru.

1. Delovanje dejanske milosti bozje.

Pomen in korist, veli¢ina in vzvienost de-
janske milosti se najlepse razvidi iz njenega de-
lovanja. Dejanska milost boZja je namre¢ nad-
naravna in bozja pomo¢, s katero Bog sam raz-
svetljuje na$ razum ter nagiblje in krepi naso
voljo, da smo zmozni in voljni izvrSiti to. kar je
po volji bozji. Pojasnimo ta opis nekoliko na-
tan¢neje!

Dejanska milost razsvetljuje nas ra-
zum. Tudi mi lahko pou¢imo svojega bliznjega
v duhovnem zivljenju ter mu raztolmac¢imo, kaj
mora storiti in kako mora ziveti, da bo njegovo
zivljenje, delovanje in trpljenje imelo pred Bo-
gom kaj vrednosti. Vzemimo slucaj. da je kdo v
trpljenju ali v bolezni zelo potrt in Zalosten, mi
pa mu razlozimo veliko vrednost trpljenja za du-
hovno Zivljenje; doti¢ni ¢lovek dobi o trpljenju
¢isto druge pojme in boljse nazore: s poukom smo
razsvetlili njegov razum. Toda vse bolje in uin-



19

koviteje zna Bog poucevati in razsvetljevati nas
razum. Kako ¢udovito nam zasveti neka notranja
lu¢, v kateri tako jasno spoznamo minljivost in
ni¢evost vsega psvetnega, vso grdobijo in ostudnost
greha, rajsko lepoto in neprecenljivo vrednost kre-
posti. Ta notranja lu¢ prihaja od Boga, je torej
bozje razsvetljenje ali dejanska milost. Kolikokrat
nam padejo v glavo dobre, vzviSene. plemenite in
zveli¢avne misli, ki nas tako mogoc¢no navdusujejo
za Boga, za bozjo ¢ast ali za kako drugo dobro
stvar. Te misli niso ni¢ drugega. kakor zarki de-
janske milosti, s katerimi nas Bog navdihuje in
nas hoce k sebi povzdigniti ter nas nase prikleniti.
Kadarkoli se posveti v nasi glavi. da jasneje in
razlo¢neje spoznamo kako versko resmico, ki nas
navduSuje za sveto zivljenje. je to pojav in dih
dejanske milosti bozje.

Dejanska milost nagibljeinkrepina-
Sovoljo, da dobra dela z veseljem zac¢enjamo,
pogumno nadaljujemo in vztrajno dovrSujemo.
Tudi mi lahko z besedo in zgledom vplivamo na
svojega bliznjega in ga nagnemo. da se za dobra
dela odlo¢i in jih tudi izvrsi. Toda boZzja milost
vpliva uc¢inkoviteje kakor vsi ¢loveski nagibi in
razlogi. Kdo Se ni obcutil notranjega vpliva, ki
nagiblje voljo, naj se varuje greha, naj dela do-
bro in naj se oklene svetega zZivljenja. Kako ob-
Cutho nas notranji glas kli¢e in vabi na pot po-
kore in poboljSanja; svari nas pred gresno pri-
loZznostjo ter priganja za molitev in druga dobra

2



20

dela. Ta notranji glas ni ni¢ drugega kakor
dejanska milost. Od nje imamo véasi tisto navdu-
Senje in veselje za poboZnostne vaje in dobra
dela, od nje dobivamo tudi moé. da kljub vsem
tezavam in oviram vzirajamo v dobrem. Vcasi je
res zelo tezko in naporno premagovati gresne
skusnjave, se vaditi v krepostih in vztrajati pri
svojih dobrih sklepih. Ce bi nam Bog sam ne pri-
skoc¢il s svojo milostjo na pomoé¢, bi vsega tega
nikakor ne zmogli. Tako pa nas bozja milost pod-
pira in dela mo¢ne. da ne opesamo v dobrem.

Dejanska milost stori, da imajo nasa
dobra dela nadnaravno vrednost za
nebesa. Zaradi dejanske milosti nasa dobra dela
ne ostanejo v redu narave, temveé imajo nad -
naravno vrednost, da so zvelicanju soraz-
merna. Zato je dejanska milost potrebna tudi za
taka dela, ki glede na predmet niso nemogoca
¢loveskim naravnim mocem. Milost boZja je zares
prvi in najpoglavitnejsi pripomocek kricanskega
zivljenja.

2. Potreba in splosnost dejanske milosti bozje.

Iz vsega, kar smo dosedaj slifali o milosti,
lahko spoznamo, da se vse duhovno zivljenje sule
prav za prav okoli nje in da je tako reko¢ vir vse
svetosti. Zato lahko re¢emo, da nam je dejanska
milost tako potrebna, da brez nje ne moremo prav
niCesar storiti za posvefenje in zveli¢anje svoje



21

duse. Brez bozje pomoc¢i ali bozje mi-
losti ni mogoc¢e krS¢ansko ziveti.
brez nje se ni mogoce zvelidati.

Bog sam nam je razodel. kako smo v duhov-
nem oziru slabotni in kako smo navezani le na
njegovo pomo¢. Sv.pismo pravi, da brez bozje
pomo¢i ne moremo imeti niti ene dobre misli:
»Ne kakor bi bili sami od sebe zmozni kaj misliti
kakor iz sebe, temve¢ nasa zmozZnost je od Boga«
(2. Kor 3. 5). Brez bozje pomo¢i ne moremo izgo-
voriti niti ene zvelicavne in zasluzne besede (tako.
da bi imela nadnaravno vrednost): »Nihée ne
more re¢i ,Jezus je Gospod', razen v Sv. Duhu« (1.
Kor 12, 3). Prav tako brez bozje pomo¢i ne mo-
remo niti hoteti kaj dobrega in zasluznega: »Bog
je namred. ki iz blagohotnosti v vas dela, da
hocete in delate.« (Fil 2, 13). Brez boZje pomodéi
ne moremo sploh nic¢esar zasluznega storiti, kajti
Kristus sam pravi: »Brez mene ne morete ni¢ sto-
riti« (Jan 15, 5).

Milost bozja ali bozja pomo¢ nam je potrebna
ze za spreobrnjenje, da spoznamo svoje gresno
stanje, da obzalujemo svoje grehe, se jih dobro
spovemo ter se povrnemo k Bogu. To je nauk [ezu-
sov. ki sledi jasno iz slede¢ih njegovih besed:
»Nih¢e ne more priti k meni, ¢e ga Oce, ki me
je poslal, ne pritegne« (Jan 6, 44). Ce pa je milost
bozja potrebna Ze za zaletek vsakega dobrega
dela in za spreobrnjenje, koliko bolj je Sele po-
trebna za nadaljevanje in dovrSitev dobrih del.



22

za vztrajanje v posvecujoci milosti, zlasti pa za
stanovitnost v dobrem do konca.

Ker Bo g hoce in Zeli. da bi se vsi ljudje zve-
licali, zato podeli vsakemu ¢loveku do-
volj milosti za dosego vecnega zve-
licanja.

Podeli jo vsem pravi¢nim. da spolnju-
jejo njegove zapovedi z lahkoto, da opravljajo
dobra dela z veseljem in se ustavljajo gresnim
skusnjavam brez posebnih tezav. Bog nam nicesar
ne zapoveduje, ne da bi nam obenem podelil svojo
pomo¢ in svojo podporo ter nam olajsal spolnje-
vanje bozjih zapovedi: »Zakaj v tem je ljubezen
bozja, da spolnjujemo njegove zapovedi. In nje-
gove zapovedi niso tezke« (1. Jan 5, 3). S svojo
milostjo nam Bog izvrSevanje dobrih del tako zelo
olajSa, da nam spolnjevanje njegove volje po-
stane zares sladek jarem in lahko breme. Najbolj
pa nam pomaga s svojo milostjo v skuSnjavah, da
jih moremo premagati in odbiti. Ce v skusnjavi
pademo in v greh privolimo, gresimo ne zaradi
pomanjkanja milosti, temve¢ edinole po lastni
krivdi. Milost bozja nam je vedno na razpolago,
samo mi smo veckrat tako leni ali pa tako trdo-
vratni, da se je no¢emo posluZevati ter z njo so-
delovati. To je vzrok nasih gresnih padcev.

Kakor pravi¢nim, tako deli Bog svojo milost
tudi greSnikom, da se morejo spreobrniti
in spokoriti. >Kakor resni¢no Zivim, pravi Go-
spod, nofem smrti hudobnega, temve¢ da se hu-



23

dobni vrne s svojega pota in zivic< (Ezek 33. 11).
Ce se greSnik nole spreobrniti in pobolj3ati,
temve¢ vztraja trdovratno v greSnem zivljenju
ter se nazadnje Se pogubi. je ¢isto sam kriv svo-
jega pogubljenja.

Tudi poganominnevernikom. ki ne
vedo ni¢ o kricanski veri. pomaga Bog s svojo
milostjo, da morejo poSteno ziveti in Boga tako
castiti, kakor jim narekuje njihova vest in nji-
hova pamet. in da se morejo tako zvelicati. S po-
moc¢jo bozje milosti morejo priti v nebesa tudi
pogani, samo da res tako Zive. kakor jih po glasu
vesti u¢i in opominja milost bozja.

Za dosego zvelicanja zadostno milost
prejme vsak ¢lovek. vendar je ne dobe vsi
venaki meri. temvec je Bog podeljuje »sle-
hernemu. kakor hoce« (1. Kor 12, 11). Zakaj podeli
enemu ve¢. drugemu pa manj. to je skrivnost, ki
je na zemlji ne moremo doumeti. Gotovo pa ima
Bog za to razlitno razdelitev milosti svoje tehtne
razloge.

3. Nasa dolZnost.

Milosti bozje ne moremo zasluziti. ker nam jo
Bog podeli iz same in ¢iste dobrote in to zarad
zasluzenja Jezusa Kristusa. Kljub temu pa smo
lahko ali bolj ali manj vredni. da nam jo Bog
podeli. Ce jo cenimo. se za njo potegujemo in z
njo sodelujemo, smo je gotovo vrednejsi, kakor



24

pa, ¢e se za njo ni¢ ne zmenimo, Ce jo prezi-
ramo in se ji naravnost ustavljamo in gresimo
proti Sv. Duhu, deliveu milosti. Predvsem mo-
ramo milost boZjo prav ceniti in se za njo pote-
govati; nadalje moramo z milostjo bozjo sode-
lovati, in slednji¢ moramo paziti. da se ji ne
bomo trdovratno ustavljali.

Dejansko milost moramo po vredno-
sti ceniti ter se za njo potegovati
Zivo se moramo zavedati, da milost bozja presega
vse druge vrednote na svetu. Ce jo imamo in z
njo tudi sodelujemo, smo bogati, smo sre¢ni, smo
varni, pa naj pride, karkoli hoce. Zato se pa mo-
ramo -zanjo tudi potegovati. Z veseljem bomo
molili, saj je molitev ono sredstvo, ki z njim
najlaglje pokli¢emo milost bozjo iz nebes. Radi
bomo prejemali zakramenta sv. pokore in svetega
Resnjega Telesa, saj so zakramenti studenci mi-
losti bozje. Tudi dobra dela bomo radi opravljali,
saj si z njimi pridobimo boZjo naklonjenost. Sicer
si z molitvijo, s prejemanjem sv. zakramentov
in z opravljanjem dobrih del bozje milosti ne za-
sluzimo. ker milost boZja je in ostane vedno
milost, katero nam Bog podeli iz same dobrote:
vendar pa postanemo z vsem tem bolj vredni, da
nam jo Bog podeli, in sicer v ¢imdalje vecji
meri. :

Z dejansko milostjo moramo sodelo-
vati. Glavni deleZ pri naiem posvecenju in zve-
licanju ima sicer milost bozja. vendar pa iz tega



25

nikakor ne sledi, da se nam ni treba ni¢ truditi.
Bog nam deli svojo pomo¢, toda on nam le po-
maga, noc¢e pa nas siliti, da bi morali delati
dobro, temve¢ prepusti nasi svobodni volji, da
z njegovo milostjo ali sodelujemo ali pa se ji
ustavljamo in jo zavrzemo. Torej ne samo od
milosti bozje. temve¢ tudi od nas je odvisno, ali
se posvetimo in zvelicamo, ali pa zivimo pre-
gresno in se pogubimo. Ne bilo bi torej prav.
¢e bi se zanaSali samo na milost, temve¢ moramo
tudi sami vse storiti, kar je za naSe posvecenje
in zvelicanje potrebno. Gotovo. milost je po-
irebna. da se moremo ogibati greha, toda tudi mi
moramo od svoje strani vse storiti, da se grehu
izognemo: odlo¢no se moramo ustavljati gresnim
skuSnjavam, ogibati se prostovoljne gresne priloz-
nosti; iskati pa moramo pomoc¢i v molitvi in pre-
jemati veckrat sv. zakramente. Prav tako je
milost bozja potrebna, da opravljamo dobra dela;
toda sama milost Se ne zadostuje, temve¢ moramo
tudi mi storiti, kar je za dobro delo potrebno.
Dobrotljivi Bog nas je ustvaril brez nas, toda
zveli¢ati nas noce brez nas. Hoce, da se tudi sami
trudimo in da sami sodelujemo za zvelicanje. K
temu trudu nas s svojo milostjo vzpodbuja, nas
med trudom z milostjo podpira ter nam je pri-
pravljen pomagati do konca. Nam ni treba nic¢
drugega storiti, kakor da z bozjo milostjo sode-
lujemo ter se tako z bozjo pomocjo posvetimo
in zvelicamo. To sodelovanje z milostjo nam je



26

véasi zelo tezko in naporno. Rado se zgodi, da
se milosti no¢emo posluziti in da z njo nocemo
sodelovati. Po nagi lastni krivdi ne obrodi potem
milost v nas nobenih sadov in nima za nas no-
bene koristi. Prejeli smo jo zaman. To zane-
marjanje milosti bozje je seveda gresno, zaradi
tega bomo morali neko¢ dajati odgovor. Zato nas
sveti Pavel svari pred zanemarjanjem milosti:
»Opominjamo vas, da milosti boZje nepridoma ne
prejemate!« (2. Kor 6. 1.)

Dejanski milosti se ne smemo ustav-
ljati. Gotovo ni prav, ¢e se za milost boZjo
ni¢ ne zmenimo in zaradi tega z njo ni¢ ne sode-
lujemo. Se slabSe in huje pa je. ¢e se milosti
bozji mnaravnost upiramo. e jo naravnost pre-
ziramo in proti njej delamo. Tako se upiramo
milosti, kadar se otresamo zvelitavnih misli, ka-
dar odklanjamo dobre navdihe in jim nalas¢
nasproti ravnamo. Bog nam posilja zvelicavne
misli, na primer. da lahko vsak trenutek umrje-
mo. da moramo biti zmeraj na smrt pripravljeni.
da bi bilo potrebno opraviti dobro spoved. po-
boljsati Zivljenje itd. Ce se takih in sli¢nih misli
otresamo, se to pravi ustavljati in upirati se
milosti bozji. Prav tako se upiramo milosti. kadar
nalas¢ nocemo misliti na svoje zveli¢anje. kadar
se izogibljemo pridig, kadar no¢emo ¢&itati na-
boznih spisov ali kadar se tako zelo vdamo delu.
posvetnim skrbem in posvetnim zabavam. da s
tem zadusimo glas milosti boZje, ki nas kli¢e in



27

vabi na pravo pot. Tdiko zavestno. premisljeno
in ¢isto prostovoljno upiranje milosti bozji —
tira ¢loveka najprej do zaslepljenosti. potem do
zakrknjenosti in trdovratnosti in nazadnje do
pogubljenja. Najlepsi zgled take zaslepljenosti,
zakrknjenosti in kon¢nega propada nam nudijo
prebivalci mesta Jeruzalema, katere je Kristus
tolikokrat klical h pokori, hote¢ jim le dobro,
nazadnje pa je bil prisiljen vzklikniti: » Jeru-
zalem, Jeruzalem, kolikrat sem hotel zbrati tvoje
otroke. kakor zbira koklja svoja pisceta pod
peroti, pa niste hoteli« (Mt 23, 37). In kakor so
bili Judje zaradi svoje trdovratnosti zavrZeni.
tako bo Bog tudi nas zavrgel. ako se bomo mi-
losti bozji trdovratno ustavljali.

*

O. kako moramo biti vendar Bogu iz srca
hvalezni, ker nam vsak dan deli toliko milosti
ter nas neprestano razsvetljuje, vzpodbuja in
podpira, da moremo v dobrem napredovati in
bogoljubno Zziveti! Ce se uspe$no ustavljamo
gresnim skusnjavam, ¢e opravljamo z veseljem
razlitcna dobra dela., ¢e smo navduseni za po-
boZnostne vaje in se pridno vadimo v krepostih.
je vse to v prvi vrsti zasluga in u¢inek milosti
bozje. in Sele v drugem redu je tudi nasa lastna
zasluga. Karkoli imamo na sebi dobrega, vse
imamo od Boga, ki nas s svojo milostjo tako
ljubeznivo navaja k dobremu. SkuSajmo torej



28

vedno slediti navdihom bozje milosti. potem bo
nage zivljenje zares vedno bolj kricansko. .M‘|~
lost bozja nas bo vodila od stopinje do stopinje
popolnosti fer nas privedla na vrhunec svetosti,
tako da se bodo tudi nad nami uresnicile besede
modrega Salomona: >Pot pravicnih pa je kakor
svetla lu¢; nahaja in raste do polnega dnevac
(Preg 4, 18).

Tretje poglavje.

Molitev, hrana in opora krscéanskega
zivljenja.

Kricansko zivljenje je v prvi vrsti odvisno
od milosti boZje. Zaradi tega je silno velike vaz-
nosti, da skuSamo izprositi od Boga ¢im vec
milosti. lzdatno sredstvo, da si izproSamo milosti,
je molitev, ki bi jo lahko takole opisali: V mo -
litvi se dvigamo z duhom k Bogu.
Clovek se z duhom dviga k Bogu.
kadar ga spoznava, slavi, zahva-
ljuje ali prosi. Z molitvijo se mi pribli-
zamo Bogu in Bog se pribliza nam. Bozja blizina
pa naso duso razsvetljuje, krep¢a in posvecuje.
Molitev je potemtakem za nase duhovno Zivljenje
lu¢, hrana, mo¢ in opora. Kako vazna je molitev
za nase duhovno Zivljenje in kako jo je treba
opravljati, to bomo v naslednjem premislili.



1. VzviSenost molitve.

Z duhom se dvigati k Bogu. pogovarjati se
z Bogom je nekaj zelo imenitnega, castnega,
vzvisenega in rajskega. Poleg angelov v nebesih
smo edino mi ljudje tako srecni, da se moremo
in smemo razgovarjati z Bogom, svojim Stvar-
nikom. Kako so ljudje navadno ponosni, ¢e imajo
priloznost govoriti s kako imenitno osebo. Ko-
liko bolj smemo biti ponosni na to, da se smemo
z duhom dvigniti k dobremu nebeskemu Ocetu,
k Stvarniku vesoljstva in Kralju nebes in zemlje!

Z molitvijo ¢astimo Boga. Kadar mo-
limo, ho¢emo Bogu izraziti ali svoje pocescenje
ali svojo vdanost ali pa onemoglost. Tako se v
molitvi Bogu klanjamo kot svojemu stvarniku
in najvisjemu gospodarju, ga zahvaljujemo kot
svojega najvecjega dobrotnika ter se k njemu
zaupljivo zatekamo kot k svojemu vsemogoc-
nemu pomocniku in zaS¢itniku. Ko Boga Cdasti-
mo, zahvaljujemo in prosimo, proslavljamo boZjo
vsemogocnost, ki nam more pomagati, bozjo
previdnost, ki se ji popolnoma izro¢imo, bozjo
resni¢nost. ki nas ne pusti na cedilu, in bozZjo
dobrotljivost, ki se nanjo lahko trdno zanasamo.
Molitev je potemtakem sredstvo. s katerim naj-
laglje zadostimo svoji zivljenski nalogi, da
namre¢ Castimo in slavimo svojega Boga.

Z molitvijo lepSamo svoj znacaj. Nas
narodni pregove »ravi: »Povej mi. s kom ob-



30

¢ujes, in povem ti. kdo si.« Ta pregovor hoce
reci, da je clovek tak, kakrini so ljudje in pri-
jatelji, ki z njimi ob¢uje. Ce so dobri in pleme-
niti. bo tudi sam dober in plemenit: ¢e pa so
slabi in ni¢vredni, bo tudi sam slab in ni¢vreden.
Kaksen bo torej ¢lovek. ki se pogosto in rad
pogovarja z Bogom., najpopolnej$im in najsve-
tejSim bitjem? Gotovo mora postati dober in
plemenit. saj je Bog sama dobrota in sama ple-
menitost. Obéevanje z Bogom ima potemtakem
silno blagodejen vpliv na nasega duha in nase
srce. Ce se pogosto in z vsem srcem potopimo v
razgovore z Bogom ter skuSamo prodreti v boZje
lastnosti, bozje misli in boZja ¢uvstva, ali se bomo
potem Se pecali z nizkimi. podlimi in pregresnimi
stvarmi, ali pa vdajali gresnemu zivljenju? Ce
smo se naucili in navadili dobro moliti, nas bo
molitev polagoma ¢isto preobrazila tako, da se
bomo vedno bolj in bolj otresali posvetnih vezi.
povzdigovali svojega duha v nebeske visave ter
ziveli na zemlji angelsko Zivljenje.

Z molitvijo dobimo nekak predokus
nebeske srece. V ¢em obstoji prav za prav
blazenstvo zvelicanih v nebesih? Ali ne v tem,
da so v tesni zvezi z Bogom, da ga ljubijo in
se mu klanjajo, z njim obéujejo ter se naslajajo
na r.xjegovi lepoti in dobroti? V nekoliko manjsi
mer1 postanemo tudi mi dele¥ni prav iste srece,
k-ad_ar prav pobozno in zbrano molimo. Po mo-
litvi stopimo 2 Bogom v duhoi* 5 zvezo, z mo-



31

litvijo se mu klanjamo in se z njim razgovarjamo,
in v molitvi okusamo bozjo ljubezen in nebesko
tolazbo. Razgovarjanje z Bogom je tako sladko
in tako prijetno, da to sladkost in to sreco sicer
okuSamo, opisati je pa ne moremo. V poboZni
molitvi nas obsevajo zarki nebeike srece. Zato
so se svetniki tako radi odpovedali vsem po-
svetnim veselicam in vsem posvetnim zabavam
ter iskali v molitvi veselja. tolazbe. srefe in
blazenstva.

2. Potreba molitve.

Molitev spada med sredstva, ki so za zveli-
¢anje neobhodno potrebna. Brez molitve ne mo-
remo namre¢ cCastiti Boga, ne moremo priti z
njim v zvezo, se ne moremo ustavljati gre$nim
skusnjavam, ne moremo storiti ni¢ zasluznega
za nebesa, in ne moremo vztrajati v dobrem
do konca.

Brez molitve ne moremo c¢astiti
Boga. Od Boga smo odvisni v vsem svojem
bistvu, postanku in obstanku, kajti on nas je
ustvaril, on nas ohranjuje. v njem Zivimo. se
gibljemo in smo. in od njega, Oceta luci, prihaja
vsak dober dar in vsako popolno darilo. Poleg
tega je Bog na$ ole. ki nas je sprejel za svoje
otroke. je na$ odreSenik, ki nas je odresil s svojo
krvjo. je naS posvecevalec, ki nas posvecuje s
svojo milostjo. Ce pa smo od Boga popolnoma



32

odvisni in e se imamo za vse zahvaliti le njemu.
je pac jasno, da smo ga dolzni priznavati in mo-
liti kot svojega najvisjega gospodarja. da mo-
ramo vanj verovati in upati, ga ljubiti in se mu
zahvaljevati. Vsa ta Cuvstva pa izrazamo z mo-
litvijo. Kadar molimo. izrazamo svojo vero, svoje
upanje. ljubezen, svojo vdanost, zahvalo in svojo
onemoglost. Pamet sama nam narekuje, da mo-
ramo moliti, ker z molitvijo izrazamo Bogu dolzno
desenje. Pa tudi Bog sam nam je v svoji prvi
zapovedi izretno zapovedal, da ga moramo moliti.
To dolZznost poudarja tudi bozji Zvelicar in nje-
govi apostoli. Zato u¢i katoliska Cerkev, da se
smrtno pregresijo vsi tisti, ki dlje ¢asa ni¢ ne
molijo, ker s tem zanemarjajo svojo najpogla-
vitnejSo dolZnost, namre¢ ¢es¢enje bozje.

Brez molitve ne moremo priti z
Bogom v zvezo. Kdor smrtno gresi, pretrga
z Bogom zvezo ter se popolnoma lo¢i od njega.
Ce hote to zvezo zopet obnoviti, se mora najprej
spreobrniti ter dobiti odpusc¢enje grehov. Toda
za popolno spreobrnjenje je potrebna milost
boZja. Za zacCetek spreobrnjenja nam Bog podeli
svojo milost, ne da bi ga za njo prosili; toda
nadaljnjih milosti, ki so za dovrsitev spreobr-
njenja potrebne, nam podeli le pod tem po-
gojem, da ga zanje prosimo. To je vzrok, zakaj
nas je bozji Zvelidar uéil moliti: »Odpusti nam
nase dolge!« 2



33

Krasen zgled, kako molitev vpliva na spre-
obrnjenje greinikov, sta nam oba razbojnika na
Kalvariji, ki sta bila s Kristusom vred krizana.
Desni je ponizno molil: »Jezus, spomni se me,
ko pride$ v svoje kraljestvo« (Lk 23, 42) in do-
segel je zvelicanje; levi pa ni ni¢ molil; ostal
je trdovraten ter bil pogubljen. Sicer se samo
po sebi razume, da no¢e Bog z nami imeti no-
bene zveze, dokler se mu nolemo priblizati,
dokler mu ne izrazimo svoje ljubezni in vdanosti,
to se pravi, dokler noctemo moliti. Molitev je
potemtakem od naSe strani prvi pogoj. da pri-
demo z Bogom v zvezo ter si pridobimo njegovo
naklonjenost.

Brez molitve se ne moremo ustav-
ljati greSnim skudnjavam. Odkar je
nasa narava po izvirnem grehu tako zelo po-
kvarjena in k hudemu nagnjena. je skoraj ne-
mogoce, da bi se brez bozje pomo¢i mogli varo-
vati greha. Pozeljivost naSe nizje narave in na$
zaslepljen razum vplivata s tako mogoc¢no silo
na oslabljeno in k hudemu nagnjeno voljo, da
se kaj rada odloc¢i za greh. Edino milost bozja
nas more zavarovati pred grehom. Ko je sveti
Pavel omagoval pod tezo skusnjav ter prosil
Gospoda. naj mu jih odvzame, je dobil tolazljivo
zagotovilo: »Dovolj ti je moja milost« (2. Kor
12, 9). Toda Bog nam te milosti ne bo podelil.
¢e ne bomo za njo prosili. Mi sami moramo za-
grabiti za bozjo roko, da nas bo pokrepila in varno
3

Pri studencih



34

vodila skozi vse viharje skusnjav. Za boZjo
roko pa zagrabimo. kadar molimo.
Molitev je oni §¢it, ki z njim prestrezamo vse
pustice hudobnega duha in jih odbijamo: je
sidro, ki se ga dufa v burnih trenutkih duhov-
nega boja oprijemlje. Kadar nas torej napadajo
hude skusnjave. se zatekajmo v ponizni molitvi
k Bogu za pomo¢. kakor nas uci sv. pismo: »Ker
pa ne vemo, kaj nam je storiti, nam ne preostane
ni¢ drugega, kakor da svoje o¢i v te obracamo«
(2. Kron 20, 12). Molitev nam je za premagovanje
skuinjav neobhodno potrebna. .

Brez molitve ne moremo storiti
ni¢ zasluznega za nebesa; kajti brez
milosti boZje ne moremo nicesar storiti, kar bi
imelo nadnaravno vrednost. Nasa dejanja imajo
le tedaj pred Bogom kaj vrednosti, kadar izvirajo
iz bozje milosti. Po besedah sv. Pavla izvira vsa
nasa zmoznost ali sposobnost za izvrievanje nad-
naravnih ali za nebesa zasluznih del iz Boga:
»Tako zaupanje imamo po Kristusu v Boga, ne
kakor bi bili sami od sebe zmozni kaj misliti,
kakor iz sebe, marve¢ naSa zmoznost je od Bogac
(2. Kor 3, 4—5). Do te sposobnosti pa pridemo le.
¢e zanjo Boga prosimo, ¢e molimo. Molitev je
klju¢ do zakladnice bozjih milosti in obenem tudi
klju¢ do nebes. Cim bolj bomo molili, tem ve&
milosti bomo dobili od Boga, tem laglje bomo

krepostno Ziveli in tem vec zasluzenja si bomo
nabrali za velnost.



35

Brez molitve ne moremo vztra-
jati v dobrem do konca. Kon¢na stano-
vitnost je velik dar bozji in izredna bozja pomoc,
kakor se izraza tridentski cerkveni zbor. Ta mi-
lost pa je navezana na mnoge druge stvari: treba
se je za kricansko zivljenje resno truditi, vedno
premagovati gresne skusSnjave ter veckrat se
zatekati k studencem milosti bozje. Vsega tega
pa ne bomo mogli storiti brez molitve, kajti
vprav molitev nam izprosi onih milosti, ki so za
resni¢no kri¢ansko zivljenje potrebne. Zato lahko
recemo, da je konc¢na stanovitnost odvisna v prvi
vrsti od molitve. Ce bomo vedno radi in dobro
molili, se bomo tudi greha ogibali, krepostno
ziveli ter ostali stanovitni v dobrem do konca.
Ucitelji duhovnega zivljenja soglasno poudar-
jajo, da je molitev podlaga in pogoj nase koncne
stanovitnosti in nasSega zvelicanja. Najlepse se
je o tem izrazil menda sv. Alfonz Ligvorijski, ki
je zapisal slede¢i stavek: »Vsi zvelicani so se
zvelicali po molitvi; vsi pogubljeni so se pogubili,
ker niso molili.c

5. Korist molitve.

Pogosto se slisi ugovor, da molitev ni¢ ne
pomaga. Toda ta ugovor je silno nespameten in
pregresen, hkrati pa izpri¢uje. kako malo so ne-
kateri pouceni v kricanskem nauku.

Kot dobro, bogoljubno delo nam
molitev naklanja boZje prijateljstvo in zbog tega

3



36

tudi mnogo duhovnih in ¢asnih dobrot. Kadar
molimo v posvetujoci milosti bozji. zados¢amo
za svoje grehe in si nabiramo zasluZenje za
veénost. Ce pa molimo v smrinem grehu, nima
sicer naa molitev za nebesa nobene vrednosti,
vendar pa nam Bog glede na njo podeli ali
milost spreobrnjenja ali pa razne ¢asne dobrote.
V bozjih o¢eh je molitev zmeraj nekaj dobrega
in zato jo Bog v vsakem slutaju obdaruje in
nagradi. Niti najmanjSa molitvica, ki jo opra-
vimo z dobrim namenom. ni opravljena zastonj.
Ce nam ne koristi za duSo. nam pa koristi za telo.
Kot ob¢evanje z Bogom pa donasa
molitev e lepse sadove. Odtrga nas od posvetne
ni¢emurnosti ter nas navdahne z nebeSkim mi-
Sljenjem. V molitvi se najlaze in najprej zave-
damo, da smo tukaj na zemlji le popotniki in da
je naSa prava domovina pri Bogu. Zato pa nas
molitev v krizih in tezavah zivljenja cudovito
pomiri in potolazi ter nas napolni z duhovnim
veseljem. Poleg tega goji in pospeSuje molitev
v nas Stevilne kreposti, zlasti vero, upanje, lju-
bezen, poniznost in zatajevanje samega sebe.
Kot sredstvo, ki si znjim od Boga
izprosimo potrebnih milosti. je mo-
litev res neprecenljiva dobrota, kajti z njo do-
sezemo lahko vse. karkoli potrebujemo za svoj
dusni in telesni blagor, za svojo ¢asno in veéno
sreco. Kadar prosimo za kaj takega, kar je za
naso duso koristno in zvelitavno, smemo s po-



37

polno gotovostjo upati, da bomo uslisani. Bog ne
more presliSati nasih prosenj, kadar ga prosimo
za kaj takega., kar je ¢isto po njegovi volji in
po njegovih naértih. Bog hoce, da se zvelicamo
in pridemo v nebesa. Zato nam ne bo odrekel
nobene milosti, ki je za zveli¢anje potrebna. Ta
nauk sledi iz sv. pisma. ki pravi: »To je za-
upanje, ki ga imamo vanj. da nas uslisi, ¢e kaj
prosimo po njegovi volji« (1. Jan 5, 14). Kadar pa
prosimo za telesne in c¢asne dobrote, n. pr. za
zdravje. za premozenje. za uspeh pri delu, za
ugled pri ljudeh, za odvrnitev trpljenja. se lahko
zgodi, da nas Bog ne bo prav tako uslisal, kakor
bi morda mi hoteli in radi imeli. Veckrat pro-
simo za kaj takega. kar se nikakor ne strinja z
boZjo voljo. temve¢ ugaja le nasemu samoljubju
in nasemu napuhu. Take molitve seveda Bog ne
more uslisati. Pri molitvah za ¢asne stvari mo-
ramo vedno pristaviti: »Ce je tako boZja voljac.
Potem ne bo nasa molitev nikdar zastonj. Ce ne
bomo dobili tega, za kar prosimo, bomo pa dobili
kaj drugega, kar nam je morda Se bolj potrebno
in bolj koristno. Glavno je, da smo pri molitvi
¢isto vdani v voljo boZjo.

4. Lastnosti dobre molitve.

Molitev nam naklanja mnogo duhovnih do-
brot in telesnih koristi, toda le. ¢e je taka, da
ima Bog nad njo dopadenje. Prizadevati si torej



38

moramo, da bo molitev v vsakem oziru dobra:
da bo dobro pripravljena, zbrana, ponizna. za-
upljiva in stanovitna.

Molitev mora biti dobro priprav-
1jena. To zahteva sam Sv. Duh: »Pred molitvijo
pripravi svojo dufo in ne bodi kakor clovek. ki
Boga skusa« (Sir 18, 23). Razlog. zakaj je ta pri-
prava potrebna, je popolnoma jasen. Molitev je
nekaj tako vzvisenega. boZanskega in vaZnega.
da jo le tezko dobro opravimo. ¢e se manjo nic¢
ne pripravimo. Kakrina je priprava. taksna je
navadno molitev sama in tak je tudi njen uspeh.

Kako pa se naj pripravimo na molitev? Pred-
vsem se moramo zbrati in pomisliti, kako ime-
nitno in vzviseno opravilo nas ¢éaka. Zavedati se
moramo, da se hodemo z Bogom pogovarjati.
Predstavljajmo si. da smo v pri¢ujocnosti bozjega
veli¢anstva in vsega nebeikega dvora. Skusajmo
odstraniti vse, karkoli bi nas raztresalo ali po-
zornost obra¢alo kam drugam. Napravimo trden
sklep. da hocemo svojo molitev kolikor mogoce
dobro in zbrano opraviti. Prosimo pa tudi Boga.
naj nam pomaga in nas podpira s svojo milostjo.

Molitev mora biti zbrana. to se pravi,
pri molitvi moramo paziti in misliti na pomen
besed, ki jih izgovarjamo. ali pa na Boga in boZje
re¢i. Odstranjevati moramo vse posvetne misli
ter obrniti vso pozornost edinole na molitev. Kako
bi pa¢ mogli pricakovati, da se bo Bog milostno
ozrl na naso molitev in jo uslisal, ¢e se mi pri



39

molitvi ne oziramo in ne mislimo nanj? Kako
moremo zahtevati, da bi se Bog zavzel za naSe
zadeve. ¢e pa se mi sami ni¢ ne potrudimo, da
bi mu svoje zadeve pazljivo. zbrano. dostojno in
primerno predlozili? V tem sluc¢aju veljajo tudi
nam besede sv. pisma: >To ljudstvo me casti z
ustnicami, njegovo srce pa je dale¢ od mene«
(Iz 29, 13). Ni ¢uda, da je taka raztresema mo-
litev v bozjih o¢eh prazna in ni¢eva in da nima
nobenega uspeha. Le zbrana in pobozna molitev
ima pred Bogom kaj veljave. Veliko laglje pa
bomo zbrano in poboZno molili. ¢e smo dobro
pouceni o pomenu tistih molitev. katere veckrat
ali pa morda vsak dan opravljamo. V ta namen
je zelo dobro in priporocljivo. da vsaj od casa
do ¢asa ¢itamo razlago ocenasa. CeSCenemarije in
apostolske vere.

Molitev mora biti ponizna. Kadar mo-
limo. se moramo zavedati, da smo pred Bogom
veliki revezi in ubogi gresniki. S tako poniZzno
molitvijo se bomo Bogu prikupili in tudi kaj
dosegli, kajti sv. pismo pravi, da »stanovitna mo-
litev poniznega oblake predere« (Sir 35, 21). V
zavesti svoje revi¢ine. onemoglosti in nevrednosti
se bomo med molitvijo tudi spostljivo in dostojno
obnagali, kakor se spodobi za neskon¢no bozje
Velicanstvo. Zaradi tega se ne smemo med mo-
litvijo ozirati okoli sebe ali pa se malomarno
obnagati in brezbrizno izgovarjati posameznih
besed. Ogibati se moramo naglice in tistega ne-



40

okusnega zlobudranja, ki molitev popolnoma po-
kvari. Vsako besedo moramo izgovoriti razlocno
in z nekim svetim spostovanjem. Ze iz nacina
molitve se mora razvideti. da se razgovarjamo
z Bogom.

Molitev mora biti zaupljiva. Trdno
moramo upati, da bo Bog ¢isto gotovo uslisal
naso molitev, samo ¢e ne prosimo za kaj takega,
kar bi se ne strinjalo z boZjo voljo. To zaupanje
je popolnoma utemeljeno, saj je Bog neskonéno
usmiljen in dobrotljiv. in nas rad uslisi: pa je
tudi vsemogocen in nas lahko uslisi. Bog narav-
nost hoce in Zeli. naj vanj zaupamo. kajti z za-
upanjem razodevamo svojo vero v njegovo do-
brotljivost in vsemogo¢nost. Cim bolj zaupamo v
Boga, tem prej in tem bolj gotovo nas uslisi. pa
¢etudi bi prosili za Se tako velike in vazne stvari.
Seveda moramo zmeraj ra¢unati s tem, da bi
veckrat ne bilo v skladu z boZjo modrostjo. ¢e
bi nas Bog uslisal v vsem, kar in kakor bi mi
radi imeli, ker bi nam marsikaj, za kar ga pro-
simo. ne bilo koristno, ampak $kodljivo. Bogu
samemu moramo prepustiti, da nas uslisi, kadar
in kakor sam hoce.

Molitev mora biti stanovitna. Neka-
terikrat nas Bog kmalu uslisi, nekaterikrat pa
pusti, da dolgo prosimo in ¢akamo. To pa stori
iz tehtnih razlogov. NaSa molitev je véasi pre-
kratka v primeri z milostjo, ki se zanjo pote-
gujemo. Spreobrnjenje kakega gresnika se ne



41

da dose¢i z nekaterimi ocenasi. Véasi bi nam
kaka milost trenutno ne bila koristna, temvec
Sele pozneje. Bog nas morda ne oprosti hude
skuinjave, ker je doti¢na skusnjava za nas du-
Sevni polozaj tako reko¢ potrebna. Vcasi odlasa
Bog z usliSanjem zato, da po doti¢ni milosti Se
tem bolj hrepenimo, se Se bolj zanjo potegujemo
ter jo Se tem vise cenimo. Hoce nas prisiliti, da
bi ga za zazeljeno milost Se bolj gorece prosili;
ho¢e nas preizkusiti v zaupanju. Véasi pa nas
tudi zato takoj ne uslisi, ker je v nasem srcu
kaka ovira, n. pr. kako neredno nagnjenje ali
pa kaka neporavnana krivica. Vse to pa nas ne
sme oplasiti, da bi z molitvijo prenehali, temvec
moramo kar naprej moliti ter Bogu prepustiti,
da nas uslisi. kadar in kakor bo za nas najbolj
primerno in koristno. Proti Bogu moramo biti
nekako usiljivi in nadlezni. Bog véasi hoce, da
ga toliko casa vztrajno, viharno in nasilno pro-
simo, dokler nismo uslifani. Taka vztrajna mo-
litev Bogu ugaja in zato jo ob svojem ¢asu tudi
uslisi. :

5. Ovire in opore molitve.

Nujno je. da smo pouceni, kako vzvisena,
potrebna in koristna je molitev, in kaksne so last-
nosti dobre molitve. Poznati pa moramo tudi vse
to, kar nas pri molitvi ovira ali pa podpira. Ovira
nas raztresenost in duhovna suhota, podpira pa



42

nas duhovna tolazba. Poglejmo. kako se moramo
obnagati v prvem, kako v drugem slucaju.
NajnavadnejSa ovira dobre molitve je raz-
tresenost. ki obstoja v tem. da med molitvijo
ne mislimo na to, kar z ustnicami izgovarjamo.
ali pa na Boga in bozje reci. temve¢ nam misli
uhajajo na druge stvari, ki niso z molitvijo v
nobeni zvezi. Tako se veckrat pripeti, da mislimo
med molitvijo na svoje delo, se pe¢amo s svojimi
vsakdanjimi skrbmi in tezavami, se vdajamo cuv-
stvom ljubezni in sovrastva ter se tako moc¢no
potopimo v svoje sanjarije, da se ni¢ ne zave-
damo, kaj delamo. Raztresenost je lahko ali
prostovoljna ali neprostovoljna. Cisto prosto-
voljna je tedaj. kadar se med molitvijo vedoma
zamislimo na druge stvari. Napol prostovoljna je
tedaj, kadar se pred molitvijo ni¢ ne zberemo
ali se med molitvijo okoli sebe oziramo, ali kaj
takega delamo, kar nas tako rekod¢ mora motiti
v zbranosti. Neprostovoljna pa je raztresenost.
kadar nam med molitvijo proti volji prihajajo
druge misli, &eprav si prizadevamo biti zbrani.
Prostovoljna raztresenost je gresna in $kodljiva:
z njo namre¢ zalimo Boga, ker se ne pogovarjamo
z njim na dostojen naéin, sebe pa oropamo mnogo-
terih milosti, ker Bog prostovoljno raztresene mo-
litve ne more uslisati. Neprostovoljna raztresenost
ni sicer gresna in tudi ne brez uspeha. vendar
pa je za nas velika pokora. Proti vsaki raztre-
senosti, prostovoljni in neprostovoljni, se moramo



43

bojevati, in sicer tako. ¢e se na molitev dobro
pripravimo, med molitvijo pa svojo domisljijo,
svoje oCi in svoja uSesa brzdamo ter oprav-
ljamo molitev pocasi in s premislekom.
Redkejsa. toda zelo velika ovira dobre mo-
litve je duhovna suhota. ki se javlja na
razli¢ne na¢ine. Navadno se razodeva na ta nadcin,
da se nam prav ni¢ ne ljubi moliti in se nam
molitev naravnost nekako ustavlja in upira. Prav
tako utegnejo postati zoprne tudi druge poboz-
nostne vaje, n. pr. sv. masa, sv. spoved in sveto
obhajilo. Poleg tega nas morda v takem stanju
nadlegujejo tudi bogokletne, obupne in Zalostne
misli, kakor da nas Bog ne mara, da nas je za-
vrgel itd. Duhovna suhota je véasi samo trenutna.
véasi pa lahko traja cele mesece in celo leta in
leta. Skoraj vsak ¢lovek mora od ¢asa do ¢asa
iti skozi vice duhovne suhote. Vzrokov za to po-
koro je vel. Nekaterikrat prihaja duhovna su-
hota od telesnega nerazpoloZenja. zlasti od bolnih
zivcev. Pogosto pa nam jo poslje Bog sam kot
pokoro za naso mla¢nost ali oSabnost, za naSe
grehe proti ljubezni do bliznjega in za nezve-
stobo do milosti boZzje. Kakor vsaka druga pre-
izkusnja, tako nam je tudi duhovna suhota lahko
ali v §kodo ali pa v korist. Skoduje nam, ker
nam lahko zagreni vso poboZnost in vse stremlje-
nje po kricanski popolnosti tako, da zacénemo
opus¢ati molitve, sv. spoved, sv. obhajilo in druge
pobozZnostne vaje ter zivimo kar tjavendan. Ako



4

nas pa vodi do prepri¢anja. da sami iz sebe ni¢
ne premoremo, je to spoznanje koristno. Prav
tako more notranja suhota pripomoci, da se se
bolj utrdimo v ljubezni in zvestobi do Boga. Ce
ho¢emo. da nam duhovna suhota ne bo na fkodo.
temveé¢ na korist, jo moramo mirno. ravnodusno,
potrpezljivo in ponizno prenasati. se ¢isto vdati
v voljo boZjo, vztrajati pri svojih navadnih po-
boznostnih vajah. se posvetovati s spovednikom
in delati na to. da se je znebimo.

Ce nas raztresenost in duhovna suhota pri
molitvi ovirata. nas pa duhovna tolazba
podpira, da laglje in s tem vecjim veseljem in
tem veljo gorefnostjo molimo. Ta tolazba se
razodeva na ta nadin, da kako versko resnico z
veliko jasnostjo spoznamo. ali da &utimo neko
posebno veselje do poboZnosti. ali da s posebno
lahkoto opravljamo dobra dela, ali pa da nas pri
molitvi navdaja neko éuvstvo zadovoljstva, miru
in sreCe. Duhovna tolazba je zelo velikega po-
mena za duhovno Zivljenje, ker nam priljubi po-
boznost ter olaj$a sleherno dobro delo. Vendar
pa moramo paziti, da ne bomo duhovne tolazbe
smatrali za neko popolnost in si zaradi nje do-
misljevali, da smo Ze Bog ve kako napredovali
v duhovnem 7zivljenju. Ce nam Bog podeli du-
hovno tolazbo, bodimo mu zanjo iz srca hvaleZni,
toda nikar si ne domisljujmo, da smo si jo za-
sluzili ali da imamo kako pravico do nje. Bog



45

nam jo lahko vsak trenutek zopet odtegne. Naj-
bolj pametno je, da smo glede duhovne tolazbe

¢isto ravnodusni.
*

Posvetni ljudje, ki nimajo ni¢ kaj trdne in
zive vere, navadno tudi nimajo pravih pojmov o
molitvi. Vec¢inoma ali zelo slabo molijo ali pa
molitev sploh zanemarjajo. To pa je vzrok, da
je njihovo zivljenje tako malo kric¢ansko. Saj
drugace tudi biti ne more. Molitev je namreé
pogoj in podlaga, hrana in opora kricanskega
zivljenja. Kdor ne mara moliti. se ne more ustav-
ljati gresnim skusnjavam, se ne more vaditi v
cednostih in sploh ne more Ziveti tako, kakor se
spodobi za dobrega kristjana. Ce hotemo potem-
takem res kric¢ansko ziveti, moramo molitev lju-
biti, visoko ceniti ter jo radi in dobro opravljati.
V ta namen bomo od c¢asa do ¢asa premisljevali
njeno vzvisenost, njeno potrebo, njeno korist,
njene lastnosti., njene ovire in njene opore.
Potem nam bo molitev postala ne samo prijetno
vsakdanje opravilo, temvel tudi studenec pre-
mnogoterih milosti. Molitev nam bo zares tolazba
v tej dolini solz in poroStvo naSega veclnega zve-
licanja.



Cetrto poglavje.

Bozja beseda, kazipot krs¢anskega

zivljenja.

V svoji neskon¢ni dobrotljivosti in ljubezni
je Bog ze od zatetka sveta pouceval ¢loveski rod
in mu s svojo lastno besedo kazal pot. po ka-
teri naj hodi. da doseze svoj pravi cilj. Vsi 0
razliéni nauki in resnice. ki jih je Bog tekom
tisoc¢letij razodel ¢loveskemu rodu. se nahajajo
v sv. pismu in ustnem izroc¢ilu katoliske Cerkve.
Od Boga razodeti nauk imenujemo ob kratkem
bozjo besedo. Bog je tudi poskrbel, da ima ¢lo-
veski rod njegov nauk in njegovo besedo vedno
na razpolago. V stari zavezi je posiljal otake in
preroke, da so razlagali ljudem boZjo voljo. V
novi zavezi pa oznanja svoje nauke po sv. Cerkvi.
Papez in skofje. ki jim pomagajo katoliski du-
hovniki, imajo od Boga vzviseno poslanstvo. da
kazejo vsem rodovom sveta pravo pot v vecno
zivljenje. Kdorkoli hoce prav Ziveti in kedaj v
nebesa priti, se mora ravnati po boZji besedi.
kakor jo katolitka Cerkev oznanja po svojih
duhovnikih. Toda nihée se ne more ravnati po
bozji besedi, ¢e je poprej ne poslufa. Zato je
poslufanje bozje besede velikanske vaZnosti in
neprecenljivega pomena za kritansko Zivljenje.
Da pa se bomo tega pripomocka svojega zveli-
Canja tem rajii in tudi prav posluzevali. si ho-



47

¢emo ogledati najprej razloge, zakaj smo dolzni
poslusati bozjo besedo, potem pa nacin, kako je
treba bozjo besedo sprejeti.

1. Razlogi za poslusanje bozje besede.

Dandanes je mnogo takih kristjanov, ki bozjo
besedo nekako prezirajo ter jo redno zanemar-
jajo. Nekateri store to iz verske brezbriznosti,
drugi pa iz oSabnosti, ¢e§, da svoje dolZnosti dovolj
poznajo in da jim ni treba nobenih naukov. In
vendar smo vsi brez izjeme dolZni poslusati bozjo
besedo. K temu nas nagibljejo boZja volja. nasa
duhovna potreba in naSa duhovna korist. To so
namre¢ trije najpoglavitnejsi razlogi, ki si jih
hoc¢emo nekoliko ogledati.

Prvi razlog, da poslusamo boZzjo besedo, je
bozja volja. Bog sam hoce, da njegove razo-
dete resnice verujemo in po njih zivimo. Toda
kako jih bomo verovali in se po njih ravnali, ¢e
se z njimi dobro ne seznanimo in si jih ne vtis-
nemo globoko v srce? Z verskimi resnicami pa se
moremo le tako dodobra seznaniti, da ali vedno
iznova prebiramo svete knjige ali pa redno po-
slufamo bozjo besedo. Zato pravi sv. Pavel: »Vera
je iz oznanila, oznanilo pa po Kristusovi
besedi« (Rim 10, 17). Res je, da smo se Ze v
soli seznanili s kri¢anskim naukom in z razli¢nimi
verskimi resnicami. Kljub temu pa moramo se
vedno iznova poslusati bozjo besedo. da Ze napol



48

pozabljene ‘verske resnice v spominu obnavljamo
in si versko znanje poglabljamo. Kristus je na-
ro¢il apostolom: »Pojdite in ulite vse narode...
Ucite jih spolnjevati vse. karkoli sem vam zapo-
vedal« (Mt 28, 18—21). Te besede niso veljale samo
apostolom, ampak tudi vsem katoliskim duhovni-
kom, ki so nasledniki apostolov v masniski sluzbi.
Po naro¢ilu bozjega Zvelicarja oznanjujejo du-
hovniki bozjo besedo. Kadar poslusamo duhovni-
kovo pridigo, poslusamo Kristusovega namestnika.
in ¢e bi zanicevali njegove pridige. bi zanicevali
Kristusa, ki je rekel apostolom: »Kdor vas po-
slufa, mene poslusa: kdor vas zani¢uje. mene za-
nicuje« (Lk 10. 16). Kristus je izrekel tudi strasno
obsodbo ¢ez tiste, ki ne marajo poslusati bozje be-
sede: »Kdor je iz Boga. bozje besede poslusa: za-
radi tega jih vi ne poslusate, ker niste iz Boga«
(Jan 8, 47). 1z vseh teh izrekov se jasno razvidi
bozja volja, da moramo poslusati bozjo besedo.
Kako drzno bi torej bilo, ¢e bi se ni¢é ne zmenili
za bozjo voljo in bi lahkomisljeno zanemarjali
bozjo besedo.

Drug razlog za poslutanje boZzje besede je
nafa duhovna potreba. Ne bilo bi prav, ¢e
bi skrbeli le za telo, na duso pa bi ¢isto pozabili.
jo pustili stradati in od gladu umirati. Ne samo
t.elo, temvec tudi dusa mora Ziveti; kajti: »Pisano
je: Naj ¢lovek ne Zivi samo od kruha, ampak od
v‘sake besede, ki izhaja iz boZjih ust« (Mt 4, 4).
Tako se je izrazil nag bozji Zveli¢ar sam. BoZzja



49

beseda je ona jed, oni kruh, ki pomaga ohranjati
duso za nadnaravno zivljenje. Ce ho¢emo namrec
vzirajati v posvecujo¢i milosti bozji, moramo zi-
veti po naukih in zapovedih sv.vere. Toda, ali
bomo navduSeni za zZivljenje po sv.veri, ¢e ne
bomo imeli zmeraj novih nagibov in nove spod-
bude za to? Potrebnih nagibov in spodbude pa
nam daje bozja beseda. Cim pogosteje in ¢im paz-
ljiveje jo bomo poslusali in premisljevali., tem
bolj bomo navduSeni za kricansko zivljenje. Od
poslusanja bozje besede je namre¢ odvisno, ali je
nase zivljenje pobozno in krepostno, ali pa po-
svetno in pregresno. Vse premalo se zavedamo,
kako zelo potrebna nam je hrana bozje besede.

Tretji nagib, da poslusamo bozjo besedo. je
nasa duhovna korist. Ko razlaga sv. Ambroz
besede 118. psalma: »Tvoja beseda, Gospod, je
velik ogenj«, pravi, da bozja beseda prav tako
kakor ogenj oc¢isc¢uje, razsvetljuje in ogreva. Da,
bozja beseda ima ¢udovit vpliv na nase duse. Ce
jo redno in z dobrim namenom poslusamo, nas po-
polnoma preobrazi in posveti. Predvsem nas bozja
beseda obvaruje raznih greinih madezev in grdih
lastnosti. Brez dvoma smo vsi bolj ali manj oSabni.
nicemurni, necisti in lakomni. BoZja beseda pa
nas obvaruje teh in drugih napak ter pripomore,
da postanemo ponizni, skromni, ¢isti in radodarni.

Nadalje nas bozja beseda razsvetljuje. Po eni
strani nam pojasni vso niCevost posvetnega ve-
selja, posvetnega premozenja in slave, po drugi

Pri studencih 4



50

strani pa nam odpira o¢i za nadnaravne dobrine
ter nam kaze varno in zanesljivo pot skozi Ziv-
ljenje. Slednji¢ nas bozja beseda tudi ogreva.
PrinaSa nam toploto milosti bozje, navdusuje nas
za krepostno zivljenje ter razpalja v nasih srcih
ogenj svete ljubezni. BoZja beseda nam torej nudi
mnogo duhovnih koristi in dobrot. Ali bi bilo prav.
e bi te koristi in dobrote odklanjali in bozjo be-
sedo zanemarjali? O, prav te koristi in dobrote
nas morajo vzpodbujati. da radi in z veseljem po-
sluSamo bozjo besedo.

2. Kako je treba poslusati bozjo besedo.

Bozjo besedo moramo zmeraj prav in dobro
poslusati, ¢e hocemo, da bomo imeli kaj koristi.
Poslusati jo moramo z globoko vero. z veliko paz-
ljivostjo, z dobrim namenom in s trdnim sklepom.
To so stirje pogoji, ki so tako reko¢ neobhodno po-
trebni, da obrodi boZja beseda zvelicavne sadove.

BoZjo besedo poslusajmo z globoko vero.
Kadar smo pri pridigi ali pri duhovnem nagovoru,
S,i mislimo, da nam po pridigarju govori Bog sam.
Ce nam pridigar razlaga kri¢anske resnice, ¢e nas
svari pred grehom, ali nas navdusuje za krepost,
je vse to bozji nauk in tako reko¢ bozji glas, kajti
duhovnik ne govori v svojem, ampak v bozjem
imenu. Vsak duhovnik je boZji poslanec in bozji
namestnik: kot tak se lahko pri oznanjevanju
bozje besede sklicuje na svoje boZje poslanstvo



2

51

ter lahko s Kristusom vred zakli¢e svojim poslu-
Savecem: »Moj nauk ni moj, ampak tistega, ki me
je poslalc (Jan 7, 16). Res je, da dobi bozja beseda
v Cloveikih ustih ¢lovesko obliko. Pridigar lahko
podaja bozjo besedo ali v izbrani in izolikani, ali
pa v preprosti in skromni obliki. Toda naj je pri-
digarjev slog ali izbran ali preprost, vedno mo-
ramo njegov nauk sprejeti tako, kakor da bi nam
govoril Bog sam. Popolnoma napa¢no bi ravnali.
¢e bi pri pridigi gledali le na lepoto jezika, na
izbranost sloga, na prozno prednasanje in druge
take vrline. Bozjo besedo moramo poslusati res kot
bozji nauk, ki ga nam posilja Bog sam iz nebes.

Bozjo besedo moramo poslusatis primerno
pazljivostjo. Ucenec, ki v Soli ne pazi, ne
bo nikdar dobro napredoval. Tako tudi mi ne mo-
remo postati dobri kristjani, ¢e smo pri cerkve-
nem govoru prostovoljno razmisljeni. O, kako smo
v tem oziru malomarni in povrsni! Skoraj ni¢ se
ne potrudimo. da bi bili bolj zbrani. Ce nam kdo
pripoveduje kake novice, o kako pazljivo ga po-
slusamo! Kadar pa smo pri pridigi ali pri duhov-
nem nagovoru, se pa morda tako malo brigamo,
da veckrat na koncu niti ne vemo, o ¢em je bil
govor. S telesom smo sicer pri pridigi, na§ duh in
nase srce sta pa Bog ve kje drugod. Rajsi se pe-
Camo z drugim razmiSljanjem, kakor da bi pazili
na govornikove besede. Na ta nacin sploh ni mo-
goce, da bi bozja beseda obrodila v naSem srcu
kaj sadu. Za bodoc¢e se potrudi, da bo§ vsakikrat

i



52

pred pridigo naredil sklep: Ljubi Bog, pomagaj
mi. da bom bozjo besedo kolikor mogoce pazljivo
in zbrano poslusal.

Poslusaj bozjo besedo z dobrim name -
nom ! Kolikokrat se pripeti, da gres k pridigi le
iz navade ali iz radovednosti ali pa zato. ker ti
govornik ugaja: morda celo zato. da bi njegove
besede presojal ali pa na druge obracal. Koliko-
krat si ze morda med pridigo takole sodil: »To
pa je bilo kakor nalas¢ za tega ali za ono.« Posle-
dica vsega tega je. da boZja beseda ne koristi.
Edino pravi namen je in bodi skrb za posvecenjec.
Iz vsake pridige moramo posneti zase kak dober
nauk: vsakikrat recimo sami pri sebi: »Tole je
pa kakor nala3¢ zame. to je prava podoba mojega
duSevnega stanja in mojega znaéaja!« Bozja be-
seda bo, ¢e jo s srcem poslusas, tako ziva, ostra in
u¢inkovita, da prodre kakor oster me¢ v globino
srca in uni¢i v njem vse slabosti in nepopolnosti.
(Prim. Hebr 4, 12))

Samo posluSanje bozje besede — to je zdaj
jasno — Se ne zadostuje; treba je to, kar sli§imo.
tudi v dejanju izvrsiti. Imeti moramo torej resn o
voljo.trdnisklep. da se bomo ravnali po
bozji besedi. Ali ni Zalostno, da vkljub vsem pri-
digam. ki jih {olikokrat slis$imo. ostanemo vendar-
le skoraj enako mrzli za molitev in enako mlac¢ni
za prejemanje sv. zakramentov, da smo Se vedno
vdani jezi in nepotrpezijivosti, in %e vedno za-
pleteni v razlitne pregrehe. Kje ti¢i vzrok temu



33

7alostnemu pojavu? Nikjer drugod, kakor v tem.
da bozje besede ne sprejmemo z resno voljo. da
ne naredimo pravega dobrega sklepa in da se zato
tudi ni¢ ne potrudimo. da bi se ravnali po bozji
hesedi. NajboljSe in najlepse pridige se tako raz-
blinijo v ni¢. Vzemimo si globoko k srcu opomin
sv. opostla .akoba. ki pravi: »Bodite pa vrsitelji
hesede in ne le poslusavci. ki bi sami sebe varali.
Zakaj, ¢e je kdo poslusavec besede, pa ne vriitel].
je podoben ¢loveku, kateri je lasini obraz gledal
v zrcalu: pogledal se je namre¢. pa Sel in takoj
pozabil. kaksen je bil.«< (Jak 1, 22—24). Tako vi-
dimo tudi mi v zrcalu bozje besede svojo duhovno
revidino in svojo pregresnost, toda takoj po pri-
digi pozabimo vse in ne storimo niesar za svoje
poboljsanje. Bozja beseda bo vzkalila in obrodila
sad v nafem srcu le, ¢e jo bomo poslusali s trdnim
sklepom, da jo holemo tudi v dejanju izvrsiti
in po njej ziveti in ¢e bomo prosili bozje pomoéi.

*

Dandanes zivimo v takih razmerah. da smo
skoraj prisiljeni udeleZevati se razli¢nih shodov.
prireditev in sestankov. pri katerih se navadno
tudi govori in predava. Zdi se nam samo po sebi
umevno, da te govore in ta predavanja pazljivo
poslufamo in jim na koncu v znak priznanja tudi
pritrjujemo. Ceprav se ob takih prilikah ne slisijo
vedno posebno vaZne in pametne stvari, vendar
jih poslusamo. Ali bi bilo torej prav, ¢e bi se



54

cenili, kakor pa posvetne govore? Brezbriznost za
bozjo besedo vodi v versko mla¢nost in pregresno
bozje besede ogibali, jo omalovazevali ter jo manj
zivljenje. Zato si hudobni duh. na% najhujsi so-
vraznik, na vse pretege trudi in prizadeva. da bi
nas odvrnil od poslusanja bozje besede, ker se
dobro zaveda. da kristjanov. ki radi in vestno po-
slusajo boZjo besedo, ne more tako lahko poteg-
niti za seboj. Nikar torej ne zanemarjajmo bozje
besede, saj moramo biti prepri¢ani, da nam kaze
pravo pot zivljenja. pot v ve¢no domovino!

Peto poglavje.

Duhovno branje, studenec svetih misli in
dobrih sklepov.

Ziva bozja beseda, kakor nam jo podajajo du-
hovniki v svojih govorih, ima gotovo veliko mo¢
in mogocen vpliv na nase srce. Ta vpliv bo pa bolj
trajen, ¢e ga podpira tudi pisana bozja beseda, ki
nam jo podajajo svete in nabozne knjige. Pred-
nost ima dobra knjiga tudi v tem, ker jo lahko
¢itamo, kadar in kolikor hofemo, ker se lahko dlje
f‘Easa pomudimo pri misli, ki nam posebno ugaja,
In se ne Cutimo tako hitro uzaljeni, ¢e smo morda
v Zivo zadeti. Sveta in nabo’na knjiga je kakor
priljubljen pridigar, ki nam lahko vse rece, ki nas
povsod spremlja in se z njim lahko posvetujemo,



55

kadarkoli ho¢emo. Seveda ne trdimo teh reci zato,
da bi poslusanje bozje besede podcenjevali, tem-
ve¢ edinole zato. da duhovnemu branju damo ono
veljavo. ki jo zasluzi. Duhovno branje nas po-
ucuje v najvisjih resnicah in vzpodbuja k pleme-
nitemu zivljenju. Zato bo gotovo primerno in ko-
ristno, ¢e opifemo bolj to¢no pomen in blagodat
duhovnega branja. Nato pa hoc¢emo oznaciti po-
sebej nekatere za duhovno branje prikladne knji-
ge in opisati nac¢in. kako je treba duhovne knjige
Citati.

1. Pomen in korist duhovnega branja.

Da je duhovno branje silno vazno in koristno.
dokazujejo ze svete osebe stare zaveze. Saj je
znano, kako vestno in vztrajno so ¢itali svete
knjige ne samo po shodnicah, ampak tudi po posa-
meznih hiSah in druzinah. Judje so od pogostnega
¢itanja znali sv. pismo skoraj na pamet. Prav tako
smatra tudi sv.Cerkev branje svetih knjig kot
vazen pomocek kricanskega zivljenja. V vseh sto-
letjih je priporotala vernikom, naj ¢itajo naboZne
knjige. Zato so prvi kristjani mnogo prebirali
sv. pismo. razlago evangelijev, apostolska pisma
in dejanja mucencev. V poznejsih stoletjih se je
duhovno branje gojilo le bolj po samostanih. V
novejsem casu je prislo duhovno branje do splos-
ne veljave. Dandanes poudarjajo vsi uditelji du-
hovnega zivljenja, kako res koristno je duhovno
branje ne le za redovnike in duhovnike, temveé



56

za vsakega kristjana, saj nas odvra¢a od greha.
nas pouc¢uje v duhovnem zivljenju, navdusuje za
kri¢ansko popolnost ter tolazi v krizih in tezavah.

Duhovno branje nasodvrac¢aod greha.
Pokaze nam. kaj je greh. kako velika je njegova
hudobija, kako strasne so njegove posledice in
kako nespametno je ziveti v grehu. Odpira nam
o¢i, da spoznamo, kako Zalostno je gresno dusno
stanje, zbuja nam stud nad grehom, da se ga zac-
nemo bati in ogibati. Duhovno branje je nekak
protistrup proti grehu. Kdor redno vsak dan kaj
naboZnega bere. ne more biti vdan greSnemu Zziv-
ljenju. To nam izpri¢uje zgodovina. ki pric¢a, da
so se nekateri veliki gresniki vprav po duhovnem
branju izpreobrnili ter se odpovedali gresnemu
zivljenju. Za zgled navedemo lahko sv. Avgustina.

Duhovno branje nas poué¢uje vduhov-
nem zivljenju. Razjasnjuje nam. kako mo-
ramo moliti, prejemati sv.zakramente, opravljati
razne poboZnosti. se vaditi v krepostih ter skrbeti
za svojo dugo. V ta namen nas seznanja z veénimi
resnicami ter oploja vse nase misljenje z duhov-
nimi predstavami in nadnaravnimi pojmi. In to
je za duhovno Zivljenje tako reko¢ pogoj in za-
cetek. Dokler nimamo o molitvi, o zakramentih.
o poboznostih in krepostih pravih pojmov, ne bo
lahko prav duhovno Ziveti. Duhovno branje je z
duhovnim Zivljenjem v tesni zvezi.

Duhovno branje nas navduiuje za
krs¢ansko popolnost. Duhovno branje je



57

tako reko¢ bozji glas. ki nam razsvetljuje razum.
da spoznamo vecne resnice v pravi luéi, da se za-
vedamo svojih kricanskih dolZnosti ter presojamo
svoje zivljenje z nadnaravnega stalis3¢a. Obenem
pa duhovno branje tudi krepi naso voljo in nam
daje mo¢, da moremo svoje zivljenje uravnati po
nacelih svete vere ter premagovati tezave duhov-
nega zivljenja. Ob duhovnem branju se razpriijo
razni  Skodljivi predsodki in pomisleki proti
kricanski popolnosti: vse navidezne tezave izgi-
nejo v prazen hi¢. tako da dobimo veselje do raz-
li¢nih verskih vaj. ki so se nam poprej zdele puste
in dolgocasne. Resni¢no, duhovno branje nam sele
pokaze. da je Gospodov jarem zares sladak in da
je njegovo breme zares lahko.

Duhovno branje nas tolazi v krizihin
tezavah. Ud nas, da je trpljenje delez nasega
zemskega zivljenja. kazen za nase grehe in po-
rostvo vec¢nega blazenstva. Daje nam mogoc¢ne na-
gibe za potrpezljivost. Predstavlja nam Kristusa.
Marijo in druge svete osebe. ki so daleko vec
trpele, kakor trpimo mi, pa so vendar vse potrpez-
ljivo prenagale. Duhovno branje nam kli¢e v spo-
min, da imamo v nebesih neskon¢éno dobrega
Oceta, ki nam sicer posilja razne preizkuinje, pa
nas vendar nikdar ne zapusti. Da. duhovno branje
nam nudi v trpljenju in Zalosti sladko tolaZbo,
kar potrjuje tudi sv.pismo: »V tolazbo imamo
svete knjige, ki so v nasih rokah« (1. Mak 12, 9).



2. Za duhovno berivo prikladne knjige.

Pri izbiranju knjig za duhovno branje se
moramo ozirati predvsem na svojo duhovno po-
trebo in svojo duhovno korist. Za duhovni na-
predek bi ne pridobili mnogo. &e bi se hoteli z
duhovnim branjem znanstveno izobrazevati. uciti
se lepega sloga ali pa se zabavati. Duhovno
branje ima v prvi vrsti namen. da se po njem
duhovno prenavljamo. da se ogrevamo za kre-
postno zivljenje in da bolj in bolj napredujemo
v dobrem. Zato si moramo izbirati le take knjige.
od katerih bomo imeli res kaj duhovnega do-
bicka. Take knjige so predvsem sv. pismo. raz-
licne naboZne knjige. Zivotopisi svetnikov in kre-
postno zivecih oseb.

Med knjigami. ki so za duhovno branje pri-
kladne in primerne, zavzema prvo mesto sveto
pismo in to zaradi tega. ker je spisano po
bozjem navdihnjenju. Bog Sv. Duh sam je za-
¢etnik svetih knjig: on je navdihoval svetopisem-
ske pisatelje in jih razsvetljeval. da so prav
pisali. Karkoli je v sv. pismu. je boZja beseda.
Bog sam nas po sv. knjigah poucuje, opominja in
nagiblje za dobro, kajti »vse pismo je od Boga na-
vdihnjeno in koristno za udenje, za prepri¢anje,
za posvarenje, za pouk v pravi¢nostic (2. Tim
3. 16). V sv. pismu imamo vse, karkoli je za nase
duhovno stremljenje potrebno: imamo lepe na-
uke in tudi lepe zglede. Celo Zalostni slucaji,



39
ki nam o njih porola, so nam lahko v korist, ker
nas navdajajo s svetim strahom in nas priga-
njajo k previdnosti. Sv. pismo je knjiga, v ka-
teri najdejo ufenjaki globoke misli in vzvisena
nac¢ela. preprosti ljudje pa duhovno tolazbo in
duhovno veselje. V bozji besedi. kakor je zapi-
sana v knjigah stare in nove zaveze. je skrita
¢udovita mo¢. ki nas razsvetljuje z nadnaravno
lu¢jo ter nas navdaja s svetimi navdihi in zveli-
cavnimi nagibi. Ce ¢itamo svete evangelije tudi
stokrat ali tisockrat. vedno bomo naili v njih
novih misli ter ¢rpali iz njih nove mo¢i in nove
pobude. Pomniti pa je. da mora sv. pismo imeti
od Cerkve potrjeno razlago. ker drugace je ne-
varnost, da bi si kaj krivo in napacno razlagali,
kar bi nam lahko bilo v veliko duhovno &kodo.

Poleg sv. pisma so za duhovno berivo pri-
kladne razli‘(ne nibozZne knjige. Ceprav
niso spisane po boZjem navdihnjenju, vendar
jih preveva in prefinja krs$¢anski duh, ki tako
blagodejno vpliva na nafe notranje Zivljenje.
Nabozne knjige so spisane vecinoma od svetih
moz, o katerih velja to. kar je Kristus rekel o
svojem predhodniku Janezu, da so namre¢ mo-
gotne svetilke, ki razsvetljujejo duSe in ogre-
vajo srca. Take nébozne knjige so spisi svetih
otetov in cerkvenih ucenikov (n. pr. spisi svetega
Avgustina, sv. Hijeronima, sv. Gregorija, sv. Ber-
narda, sv. Bonaventure, sv. Janeza od Kriza.
sv. Frantiska Saleskega, sv. Alfonza Ligvorij-



60

skega, sv. Jederti, sv. Brigite, sv. Terezije i. dr.).
Spisi teh in drugih svetih pisateljev so Ze ne-
izmerno koristili. Pa tudi drugi pisatelji, ki sicer
niso od Cerkve proglaseni za svetnike (n. pr.
Toma? Kempcan. Henrik Suzo. Dijonizij Kartu-
zijan, Ludovik Granadski. Skupoli in Rodrigvec)
so napisali tako lepe in tako vzviSene knjige o
duhovnem zivljenju, da se vsakemu priporocajo
kot izborno duhovno berivo. Te knjige nas ucijo.
kako se je treba varovati greha. kako je treba
rabiti pripomocke zvelicanja. kako se je treba
vaditi v krepostih in hrepeneti po krscanski
popolnosti. O, ¢e bi se zavedali. koliko duhov-
nega bogastva je nakupicenega v naboznih knji-
gah, bi jih vse drugace cenili ter z veseljem
Menda najbolj primerno duhovno berivo pa
je Zivljenje svetnikov. Ako imajo druge
knjige v sebi besede. ki nas mi¢ejo. ima Zivljenje
svetnikov v sebi zglede, ki nas naravnost vle-
¢ejo. Svetniki nam s svojim zivljenjem kaZejo
pot, po kateri moramo hoditi. da bomo dosegli-
svoj ve¢ni cilj. Svetniki nas s svojimi zgledi
ucijo, kako moramo ljubiti Boga, delati za nje-
govo cast, Zrtvovati se za bliznjega. biti ponizni.
lfrotki in potrpezljivi ter Ziveti po boZzji volji.
Zivljenje svetnikov nas navduiuje za boj proti
grehu in za krepostno Zivljenje. Ce bomo radi
prebirali Zivotopise svetnikov. bomo tudi sami
postali svetniki. Zato je Zivljenje svetnikov res
najboljse in najprikladnejSe duhovno berivo.



61

3. Kako naj ¢itamo dobre nabozne knjige.

Ako ho¢emo, da nam bo duhovno berivo kaj
koristilo, moramo izpolniti nekatere vazne po-
goje: Citati moramo iz dobrega namena, s po-
boznim srcem, pocasi in ¢e le mozno s peresom.

Duhovno branje mora imeti dolo¢en red.
Za duhovno branje si moramo izbrati poseben
cas. ki se ga moramo kolikor mogoce tocno
drzati. Najbolj$i in najprimernej$i cas so ali
jutranje ali pa vecerne ure. Duhovno branje
dlje ¢asa popolnoma opuscati pa ni dobro. ker
bi se ga s ¢asom ¢isto odvadili. Prav tako si
moramo dolo¢iti tudi knjigo. ki jo nekaj Casa
redno vsak dan ¢itamo. Duhovno branje bi ne
teknilo tako, ¢e bi danes ¢itali to, jutri pa drugo
knjigo, kakor bi se nam poljubilo.

Za duhovno branje dolo¢ene knjige moramo
Citati iz dobrega namena. to se pravi,
Citati moramo le zato, da poglobimo svoje versko
misljenje, se navdusujemo za Boga in za kr$can-
sko zivljenje, da se duhovno prenavijamo in
posvecujemo. Imeti moramo pred o¢mi predvsem
korist svoje duse. Ne bilo bi torej v redu, e
bi ¢itali le iz radovednosti ali za zabavo ali za-
radi lepote jezika ali zaradi pisateljeve duho-
vitosti ali iz kakega drugega vzroka. Bozje kra-
ljestvo ne obstoji v lepih besedah in izbranih
izrazih, ampak v svetosti zivljenja. (Prim. 1.
Kor 2, 1.



62

Duhovno branje moramo opravljati s po-
boZnim srcem. Zavedaii se moramo, da nam
Bog govori na razne nacine, da se posluzuje tudi
svetih oseb, ko nas hote opominjati, pa tudi
knjig, ki so jih svete osebe spisale. Zato moramo
pred duhovnim branjem prositi Boga, naj raz-
svetli na§ razum in nagne naso voljo, da bomo
njegove nauke prav spoznali ter po njih ziveli.
Med duhovnim branjem dvigujmo svojega duha
veckrat k Bogu ter se mu priporocajmo s poboz-
nimi vzdihljaji. Tako duhovno branje bo obredilo
v nas bogate sadove.

Duhovno branje naj ne bo prenaglo. Vsak
stavek dobro premislimo. pretehtajmo in ga pre-
bavimo! Pri duhovnem branju ne gre za to, da
bi prav veliko precitali. temveé za to, da imamo
od duhovnega branja mnogo koristi. Ce si svoj
zelodec preved nabasemo s hrano, nam to bolj
fkoduje, kakor pa koristi. Prav tako bi nam pre-
obilno ¢itanje poprej skodovalo, kakor pa kori-
stilo. Vel koristi bomo imeli, ¢e precitamo eno
ali dve strani prav pocasi in s premislekom,
kakor pa. ¢e bi hlastno, z naglico in brez pre-
misleka citali po deset ali po dvajset strani.
Preobilnega ¢itanja bi se tudi kmalu naveli¢ali
in duhovno branje bi nam nazadnje celo zamr-
zilo. Na vsak nac¢in je bolje, da ¢itamo manj,
pa to dobro in pocasi. Ne koliko, temveé kako
citamo, to je pri duhovnem branju glavno. Ne-
kateri pravijo, da bi morali posnemati kokosi.



63

Kadar koko$ pije. srkne samo po eno kapljico,
potem vzdigne glavo ter spusti kapljico prav z
uzitkom po grlu. Tako bi morali tudi mi srkati
stavek za stavkom, se pri vsakem stavku neko-
liko pomuditi, svoje srce povzdigniti k Bogu in
potem z nekim duhovnim uzitkom sprejeti vase
vsako lepo misel.

Slednji¢ priporocajo nekateri, naj bi ob du-
hovnem branju imeli pero v roki. To sicer
ni nujno, vendar pa je zelo dobro, ker nam na-
vadno to. kar si zapiSemo, ostane bolj v spominu
in ima na nas tudi veéjo mo¢ in vecji vpliv. V
ta namen si preskrbimo primeren zvezek, ki
bomo vanj vsak dan ali vsaj tu pa tam zapisovali
lepe misli, ki smo jih pri branju imeli, ali pa
dobre sklepe. ki smo jih storili. Ce smo nasli
kak prav posebno jedrnat izrek, ga prepiSemo
Cisto dobesedno ter pristavimo tudi, kje se na-
haja ali kdo ga je izrekel, drugace pa je bolje,
da skuSamo izraziti lepe misli s svojimi lastnimi
besedami.

*

Citanje knjig in casopisov je postala nasa
zivljenska potreba. Zdi se nam samo po sebi
umevno, da pregledamo vsak dan kak politi¢en
casnik in ¢itamo vsaj tu pa tam tudi kako povest
ali kako znanstveno razpravo. Vse to je dandanes
potrebno. Bilo bi nazadnjaiko, nespametno in
celo kvarno, ¢e bi se ni¢ ne zanimali, kaj se
godi okoli nas in po svetu in kako se vrti sve-



64

tovna politika. Komur je blagor Cerkve, drzave
in naroda kaj pri srcu, se mora zanimati za do-
mace in svetovne dogodke. da lahko po svojih
moceh pospesuje dobro in prepre¢i kako zlo.
Zato je Cisto prav, ¢e porabimo vsak dan nekaj
Casa za Citanje dobrega ¢asnika. Tudi leposlovne
knjige in znanstvene razprave moramo vsaj tu
pa tam C¢itati, da se nekoliko razvedrimo, si bla-
zimo srce. bistrimo svoj razum ter si razSirimo
svoje znanje in svoje obzorje. Toda kvarno bi
bilo, ¢e bi porabili mnogo ¢asa za Citanje Caso-
pisov in drugih knjig, na duhovno branje pa bi
popolnoma pozabili. Brez dvoma je ¢itanje duhov-
nih knjig veliko bolj potrebno kot ¢itanje ¢asopi-
sov, romanov in povesti. Za svojo lastno duSo in
svoje lastno zveli¢anje se moramo bolj zanimati.
kakor pa za vsakdanje svetovne novice, za svetov-
no politiko, za leposlovje in znanstveno slovstvo.
Ne casopisi, ne povesti in ne druge posveine
knjige, temve¢ asceticne knjige nam bodo po-
magale kri¢ansko ziveti ter dosedi zveliCanje.
Zato mora biti duhovno branje vazna totka na-
Sega dnevnega reda. Ce imamo Cas za Casopise,
ga moramo imeti tudi za duhovne knjige. Vsaj
Cetrt ure bi morali vsak dan posvetiti duhov-
nemu branju. Duhovne knjige morajo imeti
castno mesto v nasi knjiznici kakor tudi v knjiz-
nicah nasih drustev in organizacij.



65
Sesto poglavje.

Premisljevalna molitev, zarisée svetosti.

Za navadne kristjane. ki morda niso pokli-
cani k visji krscanski popolnosti, zadostuje, ce
vsak dan nekoliko molijo, obiskujejo redno
sluzbo bozjo, poslusajo boZjo besedo, prebirajo
duhovne knjige in prejemajo veckrat sv. za-
kramente. S temi sredstvi morejo ¢isto lahko
krs¢ansko ziveti ter dosedi vecéno zvelicanje. Za
tiste pa, ki so poklicani k visji krs¢anski popol-
nosti, n. pr. redovne osebe in duhovniki, ali pa
za tiste, katere vodi Bog sam po stezah svetosti.
je premisljevanje kar potrebno, drugim pa go-
tovo koristno in priporocljivo. Uécitelji duhov-
nega zivljenja premisljevalno molitev kar moci
priporocajo. Zato bo pa¢ umestno, da se tudi s pre-
misljevanjem nekoliko natan¢neje seznanimo. V
ta namen hofemo razloziti najprej bistvo in po-
men, potem koristi in sadove, in nazadnje nacin
premisljevalne molitve.

1. Bistvo in pomen premisljevalne molitve.

Niso redki tudi med bolj$imi kristjani, ki se
kar ustraSijo, kadar slisijo besedo »premislje-
vanje«. Ta strah prihaja odtod, ker nimajo o
premisljevanju pravih pojmov in %e ne vedo ne,
kaj je prav za prav premisljevalna molitev.

Pri studencih 5



66

Najprej povejmo. kaj se pravi moliti. Moliti
se pravi z duhom dvigati se k Bogu. Kadar Boga
spoznavamo, slavimo, zahvaljujemo ali prosimo,
se z duhom dvigamo k Bogu. To se lahko zgodi
7e v samih mislih in Zeljah (notranja molitev).
Ako misli in Zelje tudi z besedo izgovarjamo,
imenujemo to molitev ustno molitev. —
Verniki, ki boZjo besedo poslusajo ali jo bero z
voljnim srcem. da hoCejo po njej ziveti, Ze mo-
lijo. Popolnejsa je molitev. ce svete
resnice dalje razmisljajo in se z Bogom pogo-
varjajo. Posebno lepo in lahko dvigamo srce k
Bogu, ¢e premisljujemo Jezusovo zivljenje in
trpljenje.

Pri premisljevalni molitvi razmisljamo dlje
¢asa in bolj temeljito o katerikoli verski resnici
z voljo, da bi po njej uravnali svoje zivljenje
in napredovali v kri¢anski popolnosti. Vsako pre-
misljevanje nam mora nuditi kak dober nauk
ter nas nagniti h kakemu dobremu sklepu. Pri
premisljevanju je torej dvojno potrebno: prvic,
da se prav globoko potopimo v kako versko
resnico, drugi¢ pa, da posnamemo iz doti¢ne
resnice koristen nauk, ki ga skuSamo potem v
dejanju izvrsiti.

Nekaterim se zdi premisljevalna molitev pre-
tezka, previsoka in preve¢ utrudljiva. Toda po
veCkratnem poskusu vsi ti predsodki izginejo.
Clovek je Ze tako rekoé ustvarjen za premislje-
vanje. Ali ne razmislja n. pr. kmet, rokodelec.



67

obrtnik, trgovec, kaj mora storiti in kako mora
delati, da se bo njegovo delo obneslo in da bo
laglje izhajal? Ali ne razmisljajo starsi, kako
bodo oskrbeli svoje otroke, da se jim bo dobro
godilo v zZivljenju? Ce pa premisljujejo ljudje
o stvareh vsakdanjega zivljenja s tako lahkoto
in tako radi, zakaj bi potem ne bilo mogoce
razmisljati o verskih resnicah, ki se nanaSajo na
Boga, na naso duSo in na naSe zvelicanje? Ali
je premisljevanje o kaki kreposti res tako tezko?
Nikakor ne! Recimo, da hofemo premisljevati o
poniznosti. Kaj moramo storiti? Ni¢ drugega ne,
kakor da prosimo Boga pomodéi, da se postavimo
v pri¢ujo¢nost bozjo; nato pa premislimo ta ali
oni prizor iz Zivljenja Jezusa, ki je bil vsekdar
ponizen in krotak obenem. Spoznali bomo, kako
prikupljiva je ta krepost in sklenili, da bomo
tudi mi ponizni. Slicno bi lahko premisljevali
n. pr. o peklu: Predoéili bi si sodbo bozjo, kazen
zavrzenega ¢loveka v peklu in njegovo trpljenje;
kdo je obsojen na to trpljenje in kaj moramo
storiti, da nas ne bo zadela ta najvecja nesreca.

Iz tega opisa torej vidimo, da ima premislje-
valna molitev ¢&isto praktiten znacaj. In prav
zaradi tega ima premisljevanje velikanski
pomen. Res je, da razodete verske resnice pac
verujemo, toda le redkokdaj smo od njih tako
prezeti in preSinjeni, da bi vse svoje zivljenje
uravnali po njih. To je vzrok, da Boga tako malo
ljubimo. Ce bi se privadili premisljevalni molitvi,

o



68

bi nam premisljevanje pripomoglo. da bi se greha
bolj ogibali in lepse ziveli. Zaradi tega nas sveto
pismo opominja, naj bi premisljevali osobito po-
slednje re¢i: »V vseh svojih delih se spominjaj
svojih poslednjih re¢i in vekomaj ne bos gresil«
(Sir 7, 40). In zakaj smo navadno tako mla¢ni
za nabozne vaje in tako brezbrizni za svoje du-
hovno izpopolnjevanje. zakaj se tako malo zme-
nimo za krsc¢ansko popolnost? Ali ne zato. ker
nimamo o vseh teh stvareh pravih pojmov? O.
¢e bi se veckrat posvetili premisljevanju, kako
bi postali navduSeni za pobozno. krepostno in
sveto zivljenje! In zakaj izpolnjujemo svoje sta-
novske dolznosti tako malomarno in tako po-
vr$no? Ali ne zato. ker o svoji odgovornosti, o
obveznosti premalo premisljujemo? Vse drugaéno
bi bilo naSe misljenje in hotenje. zivljenje in
delovanje, ¢e bi na§ razum pogosto razmisljal o
verskih resnicah. Potem bi se tudi nasa volja
kar sama od sebe odlo¢ila za Boga. za krepost
in svetost.

2. Sadovi premisljevanja.

Ze zgoraj smo se prepricali, kako vplivno
mo¢ ima premisljevalna molitev. Razsvetljuje nas
razum, ogreva nase srce in krepca nafo voljo. O
tem Se nekaj razjasnil.

Premisljevalna molitev razsvetljuje
nas razum. Kar je solnce za prirodo. to je



69

premi¥ljevanje za naSo duSo. Kadar je nebo
megleno in vreme obla¢no, je vse nekako za-
lostno in potrto. Kadar pa sije toplo solnce. je
vse bolj veselo in prazni¢no. Sli¢no je z naso duso.
Ce ni¢ ne premisljujemo. je v dusi vse bolj
temno. mra¢no in nejasno. Pojmi o duhovnem
zivljenju so zmedeni. Tudi samega sebe, svojih
napak in pogreskov prav ne vidimo in ne spo-
znamo. Vse drugace pa je v nadi dusi, kadar jo
obseva solnce premisljevalne molitve. Kakor
jasen dan se razgrinja pred nami lepota bozjega
bistva in bozjih popolnosti. potapljamo se v
globoc¢ine bozjih skrivnosti. vedno bolj in bolj
spoznavamo vaznost ve¢nih resnic in veliko vred-
nost notranjega zivljenja. Ob ludi premisljevalne
molitve spoznamo jasno svoj veéni cilj in svoje
dolZznosti. svoje lastno dusno stanje, svoje na-
pake in svoje pregrehe. Premisljevanje je res
lué¢, ki preganja iz duse temo in nevednost, raz-
svetljuje na$ razum. nam kaze pot kricanske
popolnosti ter nas varuje pred brezbriZznostjo.
povrinostjo in mlaénostjo.

Premisljevalna molitev ogreva mnaSle
srce. Solnce ima tudi to lastnost. da ogreva.
Brez solnca bi bilo na zemlji silno mrzlo. Od
samega -mraza bi zamrlo vse zivljenje. Mrzlota
se naseli lahko tudi v duSo, &e bi docela zane-
marjali premisljevalno molitev. Bolj mrzli po-
stanemo za Boga. malobrizni za sluzbo boZjo,
mla¢ni in malomarni za vse. kar je z' duhovnim



70

7ivljenjem v zvezi. Manjka nam ognja, gorec-
nosti in navdusenja. Ce pa se veckrat potapljamo
v premiiljevanje ve¢nih resnic ter si ogledujemo
lepoto in vzvisenost poboznega in krepostnega
zivljenja, se nas polasta ogenj svetega navdu-
Senja, da kar gorimo za Boga in za njegovo Cast.
Iz premisljevanja ¢rpamo ono toploto in gorkoto,
ki je za opravljanje poboznostnih vaj in za du-
hovno Zivljenje tako zelo potrebno. In ¢e dan
za dnem pobozno premisljujemo, ohranimo to-
ploto srca tudi med navalom posvetnih opravkov
in v obéevanju z ljudmi. Ni se nam treba bati,
da bi se nasa ljubezen do Boga ohladila in da
bi postali v sluzbi boZji morda mlac¢ni in brez-
brizni. Premisljevanje je torej res ogenj, ki
ogreva nasSe srce ter ga ohranja toplega in go-
reCega za Boga in za pobozno Zzivljenje.
Premisljevalna molitev krepéa naSo
voljo. V duhovnem zivljenju se je treba vec-
krat bojevati proti greinim skusnjavam; treba je
premagati razli¢ne tezave ter napeti vse sile, e
hocemo kaj doseli. Za vse te boje in napore pa
je potrebna poleg milosti bozje tudi moé¢na, trdna
in stanovitna volja. S slabotno in omahljivo voljo
ne pridemo v duhovnem Zivljenju nikamor na-
prej. Vprav premisljevalna molitev naredi na%o
voljo moéno in pogumno, da se ne ustradi nobe-
nega truda, nobene teZave in nobene Zrtve, kadar
je treba spolnjevati bozjo voljo ter delati za
svoje posveCenje. Pri premiiljevanju moramo



"

namre¢ vsakikrat narediti dober sklep. S temi
neprestanimi dobrimi sklepi se volja tako utrdi
v dobrem. da je nazadnje ne more ni¢ omajati
v dobrem in odvrniti od Boga. Premisljevanje je
sola. v kateri se naSa volja neprestano vezba.
krepi in utrjuje. To je zelo velikega pomena. Kaj
bi nam pomagalo. ¢e bi se Se tako navdusili za
kako dobro stvar. ¢e bi pa potem ne imeli dovolj
moc¢ne volje, da bi tudi v dejanju izvrsili, za
kar smo se navdufili. Mo¢na volja je pogoj in
podlaga vsakega duhovnega napredka.

3. Nac¢in premisljevanja.

Pri premisljevanju se moramo drzati nekega
gotovega reda in nac¢ina. Takih nadinov je ved.
Vec¢inoma so nas teh nacdinov udili sveti mozje:
sv. Bonaventura, sv. Peter Alkantarski, sv. Igna-
cij, sv. Frandisek Saleski in sv. Alfonz Ligvo-
rijski. Podati ho¢emo tu kolikor mogode lahek
in preprost nac¢in premisljevalne molitve.

Kakor za vsako molitev. tako se je treba
tudi za premisljevanje nekoliko pripraviti. Pred-
vsem se moramo postaviti v boZjo pri¢ujoénost
in se prav zivo zavedati, da hofemo s svojim
premisljevanjem pocastiti Boga ter si izprositi
potrebnih milosti. Potem se prav poniZzno poklo-
nimo bozjemu Veli¢anstvu, spostljivo pocastimo
presv. Trojico. obudimo kesanje in Zzalost nad
svojimi grehi ter v vsej poniZnosti prosimo Boga



72

za pomo¢ in razsvetljenje. da bi mogli prav in
z uspehom premiiljevati. V ta namen izmolimo
Otenas ali Cei¢enamarijo. Takoj za tem odpremo
premisljevalno knjigo ter prav pocasi in s pre-
mislekom preberemo doti¢no tvarino, katero mi-
slimo premi§ljevati. Uporaba premisljevalne
knjige je na vsak nacin potrebna. V knjigi
imamo premisljevalno snov Ze veé ali manj ob-
delano, tako da nam ni treba ni¢ drugega. kakor
da vso stvar se enkrat duhovno prebavimo in si
jo prilastimo. Ce bi pa hoteli premisljevati brez
knjige. bi morali premisljevalno tvarino cisto
sami obdelati, za kar pa¢ ni vsak dovolj spo-
soben. Nadalje imajo premisljevalne knjige snov
tako razvriceno, da pridejo vse vaznejSe vecne
resnice na vrsto in nam ni treba Sele iskati, kaj
bi naj premisljevali. Ce bi pa sami izbirali tva-
rino, bi marsikatero resnico in skrivnost prezrli
ali pa se morda celo nalaié¢ izogibali takih pre-
misljevanj, ki bi bila najim nagnjenjem nepri-
jetna in naSim slabostim nasprotna. Kakor pri
duhovnem branju ni dobro, é&e ¢itamo naenkrat
preve¢, tako bi tudi pri premisljevanju ne bilo
dobro. ¢e bi si izbrali preobsirno tvarino ter ho-
teli v enem premisljevanju obdelati prav mnogo
stvari. Bolje je, da premisljujemo vsakikrat
samo eno resnico, pa si doti¢no tem bolj vtisnemo
v srce. Ena ali dve toc¢ki popolnoma zadostujeta
za enkratno premisljevanje.



73

Po prebrani premisljevalni tvarini pride na
vrsio pravo premiiljevanje ali jedro premislje-
vanja, pri katerem delujejo vse tri glavne zmoz-
nosti nafe duse. namre¢ spomin, razum in volja.

Naloga spomina obstoji v tem. da nam to,
kar smo pravkar prebrali v knjigi, Se enkrat
predstavi v celoti in v posameznih delih, tako
da v duhu Se enkrat na kratko ponovimo vso
tvarino, ki jo hotemo premisljevati. Spomin ima
pri premisljevanju vazno vlogo, kajti brez njega
bi sploh ne mogli premisljevati.

Ko je spomin opravil svoj posel. pride na
vrsto razum. Njegova naloga obstoji v tem, da
si tvarino premisljevanja od vseh strani prav
natanéno ogleda, o njej temeljito razmislja ter
se tako globoko vanjo zamisli, da si jo duhovno
osvoji. Seveda je tako razmisljanje vcéasi neko-
liko tezavno in naporno, zato se premisljevanje
vedno vsem ne posrefi. Sicer pa ni to nobena
taka skoda, saj premisljevati se ne pravi, veéne
resnice preiskovati in Studirati. temveé¢ jih nase
obrac¢ati ter ¢rpati iz njih duhovno korist. Raz-
misljanje o vecnih resnicah bo imelo vselej
nekaj uspeha. ¢e iz tvarine vsaj nekaj povza-
memo za vsakdanje Zivljenje. Prav to je naj-
visji in zadnji namen vsakega premisljevanja,
da izlus¢imo zase primeren nauk za Zivljenje.

NajvaznejSe opravilo pri premisljevanju pa
ima volja. Njena naloga je v tem, da vzbuja
¢uvstva in nagibe ter utrjuje dobre sklepe. Ko



74

si je namre¢ razum vsestransko ogledal kako
resnico, se v njem vzbudijo primerna cCuvstva
(n. pr. ¢uvstvo ljubezni, veselja). Volja mora ta
¢uvstva pospesevati, razvijati in gojiti. 1z mocnih
in globokih ¢uvstev izvirajo dobri sklepi, ki so
za prakticno zivljenje tako velikega pomena.
Nikakor pa bi ne bilo priporo¢ljivo. ¢e bi s silo
vzbujali Guvstva, ker to bi utegnilo Skodovati
ziveem ter nam pristuditi premigljevanje. Cuvstva
so sicer nekaj vaznega, toda narekovati se ne
dajo, temve¢ morajo priti kar sama od sebe. In
kadar pridejo. takrat se pri njih pomudimo, da
pridemo preko njih do mo¢nih dobrih sklepov.
Brez dobrega, prakti¢nega in trdnega sklepa je
namre¢ premisljevanje prazno.

Ko smo naredili dobre sklepe za bodo¢nost.
premisljevanje zakljuc¢imo. Ce je konec dober,
je vse dobro. Najprej moramo Boga prav po-
nizno prositi odpuicenja, ¢e smo se morda v
njegovi navzo¢nosti obnasali premalo spostljivo
in ¢e smo se premalo potrudili, da bi bili zbrano
in dobro premisljevali. Potem se moramo Bogu
zahvaliti za milost premiiljevanja in za vse
druge milosti, s katerimi nas je obsipal med
premisljevanjem. Spodobi se tudi, da iz hvalez-
nosti za vse prejete milosti darujemo Bogu sa-
mega sebe z ysem, kar smo in kar imamo, ter
mu obljubimo veéno zvestobo. Konéno se pripo-
rota, da Boga prosimo. naj podeli vsem nagim
dobrim sklepom svoj blagoslov in naj nas vedno



75

podpira s svojo vsemogoc¢no milostjo. Za sklep
opravimo kako kratko molitvico in premislje-
vanje je kondano.

*

Premisljevalna molitev je veéini ljudi ne-
poznana molitev. Zal, da se za premisljevanje
tako malo menimo! Prav zaradi tega v kri¢anski
popolnosti ni napredka. Ce bi vsak dan vsaj
Cetrt ure premisljevali, bi kmalu postali »sliéni
drevesu, ki raste ob potoku in donasa sad ob
svojem Casu« (Ps 1, 3). Seveda se nam premislje-
vanje zdi vlasi tezavno in morda celo zoprno.
Toda tezav, zaprek in ovir se ne smemo strasiti.
7 bozjo pomoc¢jo jih bomo polagoma premagali.
Premisljevanje nam bo postalo pocasi mocna
opora pri stremljenju po kricanski popolnosti
in obenem sladka tola’ba v krizih in tezavah
zivljenja. In ko nas bo Gospod neko¢ poklical
k sebi, se bo premisljevanje vec¢nih resnic iz-
premenilo v blaZeno gledanje Boga. UzZivanje
vetne blazenosti bo sladko pladilo za ves tisti
¢as in ves tisti trud, ki smo ga v Zivljenju po-
svetili premisljevanju.



76
Sedmo poglavje.

Trije vrelci duhovnega prenavljanja.

Dokler bomo potovali po tej dolini solz in
nosili s seboj svojo v greh nagnjeno naravo,
bomo imeli na sebi vse polno slabosti. napak in
pregreskov. To je dedis¢ina, ki smo jo z izvirnim
grehom vred podedovali od svojih prvih starsev.
Bilo bi nespametno, ¢e bi pri¢akovali, da bomo
kdaj popolnoma brez vseh napak. To je pri nasi
pokvarjeni naravi skoraj nemogoce. Toliko pa
moramo vendar paziti, da se ne bomo preved
vdajali svojim slabim nagnjenjem, ker bi potem
nazadnje zabredli morda celo v smrtne grehe.
Tej nevarnosti se bomo izognili na ta nacin, da
izprasujemo vsak veler svojo vest, da se sku-
samo vsak mesec duhovno prenoviti in da opra-
vimo vsako leto duhovne vaje. Vsakdanje izpra-
Sevanje vesti, mese¢na duhovna obnova in vsako-
letne duhovne vaje so trije vrelci nasega duhov-
nega obnovljenja, ki nam dajejo vedno novih
moc¢i za boj proti grehu in za stremljenje po
kri¢anski popolnosti.

1. Vsakdanje izprasevanje vesti.
Vsakdanje izprasevanje vesti je v tem, da
vsak veCer natan¢no premislimo, kako smo pre-
ziveli doti¢ni dan, kaj smo storili ali opustili
dobrega in v ¢em smo se kaj pregresili. lzpra-



77

Sevanje vesti ima predvsem to dobro v sebi, da
nas vodi do spoznanja samega sebe, nas obvaruje
pred velikimi grehi ter nam pomaga napredovati
v dobrem.

I[zpraSevanje vesti nas vodi do spo-
znanja samega sebe. Ce namre¢ vsak
veter dobro premislimo, kaj vse se je ¢ez dan
godilo v naSem srcu, kaksne misli in zelje so
nas navdajale, kaj smo delali in kaj govorili,
kaksni nagibi so nas vodili pri naSem delu in
nasem govorjenju, bomo kmalu spoznali napa¢na
nagnjenja in nevarne strasti, razne napake in
pregrehe. Spoznali bomo vsaj glavne pomanj-
kljivosti svojega znacaja in hitro bomo uvideli,
v ¢em se moramo poboljsati. To spoznanje sa-
mega sebe je prvi korak k duhovnemu napredku.
Dokler dobro ne poznamo samega sebe, se najbrz
ne bomo potrudili za poboljsanje in sploh ne
bomo hrepeneli po popolnosti. Izprasevanje vesti
je prav zaradi tega tako vazno in potrebno za
nas, ker nam pokaZe, da ni v na$i dusi vse v
redu in da smo Se daleé¢, dale¢ proé od popolnosti.

Izprasevanje vesti nas obvaruje pred
velikimi grehi Nasa dusa je kakor njiva
ali greda, na kateri se bujno razraste plevel
greha, ¢e smo brezbrizni. Ako od c¢asa do casa
njive ne ocistimo, jo bo plevel &isto prerasel
ter zadu$il na njej vsa dobra zelis¢a. Tako bi
tudi naSo duso prerasel plevel vsakojakih slabih
navad in pregreh, ¢e bi ga ne pulili vsak vecer



78

iz duge, kar se zgodi z izprasevanjem vesti. Ce
obracamo vsak vecer pozornost na svoje strasti
in svoja slaba nagnjenja ter delamo tudi dobre
sklepe za bodo¢nost, ne bo toliko nevarnosti, da
bi kar meni ni¢ tebi ni¢ storili kak smrini greh.
Ce pa izprasevanje vesti popolnoma zanemar-
jamo in se prav ni¢ ne zmenimo za svoja slaba
nagnjenja, ni prav ni¢ ¢udnega, ¢e zabredemo
nazadnje v velike ali smrine grehe.

Izprasevanje vesti nam pomaga napre -
dovati v dobrem. Ko pregledujemo svoje
dusevno stanje, spoznamo z lahkoto, v ¢em smo
slabotni in nepopolni, katerih kreposti nam Se
prav posebno manjka, in kaj moramo storiti, da
si bomo te kreposti pridobili. V ta namen je
dobro, da delamo pri izprasevanju vesti tudi
dobre sklepe in lepe naérte za bodocnost ter se
tako vsakikrat nekoliko utrdimo v dobrem.

Preostane nam Se vprasanje, kako je treba
izprasevanje vesti opraviti. Navadno priporocajo
ucitelji duhovnega Zivljenja pri vsakdanjem iz-
prasevanju vesti pet stvari: zahvalo za prejete
dobrote, prosnjo za razsvetljenje, izprasevanje
sémo, prosnjo za odpuifenje in obujanje dobrih
sklepov.

Najprej se moramo Bogu zahvaliti
za vse prejete dobrote. Gotovo se spodobi, da
se ob sklepu dneva, ko delamo sami s seboj du-
hovni obrat¢un, spomnimo Stevilnih dobrot, ki
jih neprestano prejemamo od Boga, zlasti pa



79

tistih, ki smo jih prejeli ¢ez dan, in da se prav
iz srca zahvalimo zanje. Bilo bi pa¢ Zalostno, ¢e
bi na to dolznost pozabljali.

Po kratki zahvali prosimo Boga za
milost razsvetljenja, da bi mogli svoje
napake in pregrehe prav spoznati, saj se rado
zgodi, da imamo za napake drugih bistro oko.
svojih lastnih pa ne vidimo in ne spoznamo.

Ko smo se Bogu zahvalili in priporoéili za
razsvetljenje. pa za¢nemo z izprasSeva-
njem vesti. Premislimo, ali smo se ¢ez dan
kaj pregresili zoper bozje in cerkvene zapovedi,
kako smo izpolnjevali stanovske dolznosti, kaj
smo storili dobrega. Najlaglje se bomo vsega
tega spomnili, ¢e ves dan v duhu pregledamo in
se zamislimo, kje smo ¢ez dan vse bili, kaj smo
ob tej ali oni uri mislili ali delali, s kom smo
vse govorili in kako smo se Cez dan sami do
sebe ali do drugih obnaSali. Posebej si stavimo
vprasanje, kako smo ez dan opravljali verske
vaje, kako smo brzdali svoja neredna nagnjenja
in kako smo se zatajevali. Ko je sploino izpra-
Sevanje (examen generale) kon¢ano, se Se posebej
vprasamo o tistih napakah in pregrehah, v katere
najvetkrat pademo in ki nam najve¢ duhovne
$kode povzrocajo (examen particulare). S takimi
napakami moramo Se posebej obraCunati, ¢e ho-
¢emo, da se jih polagoma iznebimo. Najlaglje in
najprej bomo prisli do cilja, ¢e se vadimo v
tistth krepostih, ki so tem napakam vprav na-



80

sprotne. Zato moramo pri posebnem izprasevanju
posvecati tudi tem krepostim nekoliko pozornosti.

Za izprasevanjem vesti pride na vrsto ke-
"sanje in prosnja za odpuscenje
grehov. S kesanjem se Bogu zopet pribli-
7ujemo in vsaj nekoliko popravimo, kar smo za-
gresili. Priporo¢a se popolno kesanje, zlasti Ce
bi nam vest ocitala vecje pregreske. Nato si na-
lozimo kako pokoro, da tako nekoliko zadostimo
bozji pravi¢nosti in bozji svetosti.

Na koncu izpraSevanja pa napravimo
trden sklep. da se hofemo zanaprej tega
in onega greha prav posebno ogibati. Obenem
prosimo Boga tudi za pomo¢ in podporo.

2. Mese¢na duhovna obnova.

Jako koristno je tudi, da se od casa do casa
skusamo Se nekoliko temeljiteje duhovno pre-
noviti. Najbolje je, ¢e se to zgodi vsak mesec
enkrat. To prenavljanje se imenuje mesed&na
duhovna obnova. Uéitelji duhovnega Ziv-
ljenja priporoajo za meseéno duhovno obnovo
- zlasti §tiri stvari: vedjo zbranost duha, izprage-
vanje vesti Cez ves pretekli mesec, nekoliko ved
verskih vaj in pa pripravo na smrt.

Predvsem se pri meseéni duhovni obnovi
potrudimo za veéjo zbranost duha. Vse
naSe misli naj se sucejo okoli naSega duhovnega
napredka. Cetudi se ne moremo popolnoma od-



81

tegniti posvetnim skrbem in opravilom, vendar
je dobro, da doti¢ni dan le malo govorimo z
ljudmi ter se izognemo vsemu, kar bi nas prevec
raztresalo ali pa razburjalo.

Nadalje si pri mese¢ni duhovni obnovi iz-
prasujemo svojo vest cez ves pre-
tekli mesec. Natantno premislimo in pre-
udarimo, kako smo od svoje zadnje obnove iz-
polnjevali svoje dobre sklepe, kaksne so bile
nase pobozne vaje, n. pr. nase molitve, spovedi
in obhajila, kako smo vriili svoje stanovske
dolznosti in ali smo se kaj vezbali v zatajevanju
in v drugih krs¢anskih krepostih. Vsaj priblizno
si moramo biti na jasnem, ali smo po zadnji
duhovni obnovi v duhovnem Zivljenju napredo-
vali ali pa nazadovali, da vemo potem narediti
dobre sklepe za bodo¢nost.

Na dan duhovne obnove opravljamo
tudi nekoliko ve¢ poboZnosti. Pred-
vsem se moramo potruditi, da smo zjutraj prav
pobozno pri sv. masi in da prejmemo z veliko
gorecnostjo sv. obhajilo. Ce dopusca cas, opra-
vimo sv. krizev pot ali pa naredimo obisk pri
Jezusu v najsv. Zakramentu. Lahko pa si izbe-
remo Se druge verske vaje, n. pr. da opravimo
kle¢e pred krizem duhovno branje, da ponavlja-
mo veckrat ¢ez dan pobozne vzdihljaje i. dr.

Slednji¢ se na dan duhovne obnove v duhu
pripravljamo na smrt V ta namen si
prav zivo predo¢imo, kako bo, ko bomo umirali.
6

Pri studencih



82

Smrt pride gotovo, ne vemo pa ne dneva in ne
ure, kedaj se bo to zgodilo. Prav zaradi tega pa
moramo biti vedno na smrt pripravljeni in biti
vsaj v posvecujoci milosti bozji. Mesecna du-
hovna obnova naj nas vsakikrat iznova navda z
zavestjo. da nimamo na zemlji stalnega bivalisca.

Za duhovno obnovo moramo imeti dolocen
neki poseben dan v mesecu, katerega se kolikor
mogoce tudi vedno drzimo, drugace je nevarnost.
da duhovno obnovo od dne do dne odlasamo ali
jo celo opustimo. Najprimernejsi dan za
duhovno obnovo je prvi petek v
mesecu, saj ga je Jezus sam odlo¢il kot dan
molitve, sprave in zado3fevanja.

3. Vsakoletne duhovne vaje.

Kakor je dobro. ¢e posvetimo vsak mesec en
dan svoji duhovni obnovi, tako je koristno. da
posvetimo tudi vsako leto vsaj tri ali pet dni
zaporedoma izklju¢éno le skrbi za svojo duso. Ti
dnevi zbranosti in premisljevanja se imenujejo
duhovne vaje, ki imajo svoj izvor in zadetek Ze
v apostolskih casih. Ko so se namre¢ apostoli po
Kristusovem vnebohodu povrnili z Oljske gore v
Jeruzalem, so se v dvorani zadnje vecerje deset
dni pripravljali z molitvijo na prihod Sv. Duha;
to so bile prve duhovne vaje. V 16. stoletju je
sv. Ignacij Lojolski sestavil za duhovne vaje po-
seben nacrt ter storil mnogo za razirjanje du-



83

hovnih vaj zlasti med redovnimi osebami in med
duhovniki. Dandanes so duhovne vaje splosno
znane ter so udomacene tudi med navadnimi
verniki.

Kaksen je notranji wustroj duhovnih vaj.
kako so duhovne vaje vazne in koristne, kako
jih je treba opravljati, vse to bomo najlaglje
spoznali, ¢e si ogledamo njene bistvene sestavne
dele. Bistvo duhovnih vaj je v tem, da se za
nekaj dni odtegnemo vsakdanjim opravilom ter
tako v samoti sami ali pod vodstvom duhovnega
oleta premisljujemo zlasti one verske resnice.
ki so zmozne, da c¢loveka pretresejo, zresne in
preokrenejo na pot poboljSanja. Duhovne vaje
so najboljsa priprava za dobro spoved in kesanje.

Med duhovnimi vajami se za nekaj dni
odtegnemo svojim posvetnim opra-
vilom ter se podamo v duhovno sa-
moto. Ko so se apostoli povrnili iz svojega
apostolskega potovanja, na katerem so oznanje-
vali bozjo besedo, ozdravljali bolnike in izganjali
hudic¢e, jih je Jezus povabil v samoto, rekoé:
»Pojdite sami zase v samoten kraj in se nekoliko
odpotijte« (Mr 6, 31). Tako je tudi za nas ko-
ristno, vcasi celo potrebno, da se za nekaj dni
umaknemo v samoto ter pustimo vstran v tem
casu vse druge skrbi. Med duhovnimi vajami
delamo le toliko. kolikor je neobhodno potrebno.
delamo in govorimo le toliko, kolikor je meobhod-
no potrebno. Ves ostali ¢as pa posvetimo edino le

6"



84

svoji dusi. Ce bi se namre¢ med duhovnimi vajami
brez potrebe pecali z drugimi stvarmi, ¢itali caso-
pise in svetne knjige, poslusali novice, se razgo-
varjali po nepotrebnem z ljudmi ter se prosto-
voljno vdajali raztresenosti, bi to ne bile resne
duhovne vaje. V hrumu posvetnih opravkov in
v $umu vsakdanjih razgovorov bi ne mogli spo-
znati samega sebe, ne sprejeti bozjih navdihov.
Za take stvari je treba duhovnega miru. Le v
molku in zbranosti duha bomo slisali tajni Sepet
Sv. Duha, ki nas bo navdajal s svetimi mislimi
in dobrimi sklepi.

Med duhovnimi vajami premisljujemo
pretresljive resnice. Predvsem se resno
vprasujemo, kaj je prav za prav najvi§ji namen
naSega zivljenja in zadnji cilj nasega zemskega
potovanja. Potem se potopimo v premisljevanje
smrti, sodbe, pekla in nebes, greha, kreposti in
sploh vsega. kar je z naSim zvelicanjem v tesni
zvezi. Vse te in druge velne resnice razjasnjuje
duhovni voditelj ali pa jih samo ¢itamo v pri-
merni knjigi. Zato moramo govore pazljivo po-
slufati in duhovno branje kolikor mogoce zbrano
opraviti, tako da se nam velne resnice zasadijo
globoko v srce ter nas isto prevzamejo. V ta
namen jih po predavanju in po branju Se ne-
koliko v duhu predelamo in tako reko¢ preba-
vimo. Na ta nain spoznamo, kaj sledi iz doti¢ne
resnice in kaj bi naj bil sad vsakega premis-
ljevanja.



85

Med duhovnimi vajami opravljamo —
kolikor ¢as dopuséa — primerne pobhoz-
nosti. Med duhovnimi vajami nekoliko ve¢ mo-
limo. saj tudi o apostolih. ki so opravili prve
duhovne vaje, ¢itamo, da so tistih deset dni pred
prihodom Sv. Duha »vzirajali skupno z Marijo.
Jezusovo materjo, v molitvic (Apd 1, 14). Ves
c¢as, kolikor ga nam preostaja po premisljevanjih
ali duhovnem branju, porabimo za molitev, za
sv. maso, za obisk najsv.Zakramenta, za molitev
sv.roznega venca, za krizev pot in za pobozZne
vzdihljaje. Ne pozabimo med duhovnimi vajami
se tudi zahvaljevati Bogu za prejete dobrote in
milosti. Cim ve¢ in ¢éim pobozneje v teh dneh
molimo, tem ve¢ milosti dobimo od Boga in tem
ve¢ sadov bodo duhovne vaje obrodile.

Med duhovnimi vajami si izpraSujemo
in ¢istimo vest. Pregledati je treba wvse
skrivne koti¢ke srca, da spoznamo svojo nevred-
nost, da se tem bolje pripravimo na sv. spoved.
Kakor se po stanovanjih od ¢asa do Casa teme-
ljito omete nesnaga, obriSe prah in ocisti pod.,
tako je treba tudi ob duhovnih vajah duSo teme-
ljito ocistiti v dobri in skesani spovedi, saj je
temeljita in resno skesana spoved prvi smoter
duhovnih vaj.

Med duhovnimi vajami delamo seveda
tudi dobre sklepe. Ce hotemo zaceti novo
zivljenje, moramo skleniti, da se bomo varovali
vsaj smrinih grehov ter prostovoljnih bliznjih



86

priloznosti — saj to je pogoj dobre spovedi —;
toda napraviti moramo tudi take sklepe, ki bodo
podpirali gore¢nost in navduSenje za kricansko
in krepostno zivijenje. Napraviti si je treba za
bodo¢nost nekak nacrt, kako hocemo Ziveti, da
dosezemo svoj vec¢ni smoter. Da pa dobrih skle-
pov, ki jih naredimo ob duhovnih vajah, ne po-
zabimo tako hitro, se priporoca, da jih zapisemo
ter jih pozneje veckrat prebiramo.

*

Vsakdo ve, kako v Zivljenju neprestano oma-
hujemo med dobrim in slabim, med krepostjo in
grehom. Naga visja narava koprni kvisku, nizja
pa nas vle¢e navzdol. Volja je vecidel dobra,
toda meso je slabo. Ni¢ ni torej ¢udnega, ¢e kljub
vsej dobri volji in kljub vsem dobrim sklepom
zopet in zopet padamo v razne napake in po-
greske. Da nas ne omreZijo. se moramo nepre-
stano proti njim bojevati in jih zatirati. Naj-
krepkejSo pomo¢ dobivamo ob duhovnem prenav-
ljanju, v duhovnih vajah. Blagor mu, ki se rad
zateka k studencu duhovnega prenavljanja!



87
Osmo poglavje.

Duhovni voditelj, svetovalec na potu

krs¢anskega zivljenja.

Ob skrbi za zvelicanje dozivimo veckrat raz-
licne dvome in tezave. katerih si ne moremo sami
rediti. Tako smo veckrat negotovi in v skrbeh.
ali smo razzalili Boga z velikim ali z majhnim
grehom: veckrat se ne znamo odlociti ne na eno
ne na drugo stran: morda nas nadleguje celo
obupnost, ali pa se nas loteva brezbriznost za
poboznost in za duhovni napredek. Vse to nas
sili, da si pois¢emo voditelja. ki nam zna v dvo-
mih prav svetovati in pomagati v duhovnih te-
zavah. Zalostna skusnja uéi, kako napa¢no ravna,
kdor se zanaSa le nase in na svojo pamet. Ze
sv. Pavel nas svari pred to zmoto, ko pravi: »Ne
domisljajte si, da ste modri« (Rim 12, 16). Du-
hovno vodstvo je za na$ duhovni napredek in za
nase stremljenje po kri¢anski popolnosti tako
velikega pomena. da gotovo ne bo odveé, ako v
posebnem poglavju vse to razlozimo in opisemo.

1. Potreba duhovnega voditelja.

Clovek si v svojem napuhu kaj rad domis-
ljuje. da je sam dovolj pameten in moder in
da ne potrebuje, da bi ga kdo vodil. Toda v
lastnih zadevah smo vedno nekoliko pristranski
in slepi. tako da ne vidimo svojih napak in sla-



88

bosti, ne poznamo dobro svojega dusnega stanja,
in zato — 7al — ravnamo po svoji glavi. Moder
duhovni voditelj pa nam odpira oci, nas opo-
zarja na razlicne duhovne nevarnosti, nam daje
potrebna navodila, nam pomaga preko tezav ter
nas varuje pred zmotami. Tri razloge ho¢em na-
vesti, da se prepricamo, kako dobro je imeti
stalnega duhovnega voditelja.

Duhovni voditelj nam pomaga, da napre-
dujemo v duhovnem Zivljenju. Ceprav
smo ze marsikaj slisali in ¢itali o duhovnem ziv-
ljenju, vendar morda le nismo v vsem na jasnem.
O marsi¢em imamo morda Se zmedene pojme.
marsikaj sodimo prestrogo. marsikaj pa premilo.
Vecinoma nam je le malo znano, kako se je treba
ustavljati skusnjavam in se ogibati greha, kako
se je treba vaditi v kri¢anskih krepostih in ka-
tera sredstva je treba rabiti, da napredujemo v
kricanski popolnosti. Zato smo pa tako zelo ne-
popolni, zato se nas trajno drze razlicne slabosti
in napake, zato smo v dobrem tako silno nesta-
novitni in omahljivi. Vse druga¢no bi bilo nase
duhovno Zivljenje, ¢e bi imeli nekoga, ki bi nas
veckrat pouceval in opozarjal in neprestano po-
trjeval v dobrem. Duhovni voditelj je kakor angel
varih, ki se mu zaupamo ob uri duhovne zapu-
scenosti in hudih notranjih bojev. Brez njega bi
bili kakor ovce brez pastirja in kakor ladja brez
krmarja. Teh misli je bil tudi sveti Avgustin,
kar se jasno razvidi iz slede¢ih njegovih besed:



89

»Kakor je slepcu brez voditelja, tako je ¢loveku
brez uditelja tezko mogoce hoditi po pravi poti«
(Sermo 302).

Brez duhovnega voditelja ¢lovek kaj lahko
zabrede v hudié¢eve zanke. Hudobni duh
vedno in povsod nastavlja svoje nevarne mreze.
To pa dela tako previdno. da njegove zvijace
niti ne opazimo ne. Muéi in nadleguje nas z naj-
razlicnej§imi skusnjavami. Dokler te skusnjave
prikrivamo, je nevarnost, da nas premoti in uja-
me. Kakor hitro pa svoje skuinjave razodenemo
duhovnemu voditelju, je vefinoma Ze porazen.

Da je duhovni voditelj vsakomur bolj ali
manj potreben, je razvidno tudi iz izrekov
sv. pisma in iz zgledov svetnikov.
Sv. pismo nas veckrat opominja, naj posluiamo
nasvete modrih in naj se po njih ravnamo, n. pr.:
»I8¢1 vselej svéta pri modrem« (Tob 4, 19); »Sin.
brez svéta ni¢ ne delaj in po storjenem delu se
ne bo§ kesal« (Sir 32, 24); »Gorje samemu, zakaj
¢e pade, ga nima, ki bi ga vzdignil« (Prid 4. 10).
Iz vseh teh izrekov se jasno vidi, da Bog. zeli,
naj se v vseh vaznih stvareh posvetujemo z dru-
gimi, najbolj pa seveda v stvareh svojega spo-
polnjevanja, posvedenja in zvelicanja. Na te iz-
reke se sklicuje sv. Bernard, ko pravi: »To naj
sli¥ijo vsi tisti, ki se ne boje hoditi po potih
zivljenja brez voditelja in brez uditelja< (Sermo
77 in Cant). Kar sv. pismo priporo¢a, to so
svetniki tudi storili. Vedinoma so vsi imeli du-



90

hovnega voditelja. h kateremu so se zatekali v
duhovnih zadevah ter se popolnoma izrocili nje-
govemu vodstvu. Kasijan pripoveduje., da so
7e stari puScavniki narocali svojim ucencem, naj
razodevajo svoje skuSnjave in tezave starejSim
in izkuSenim pus¢avnikom. Sv. Anton poroca o
prvih ¢lanih svojega reda. kako so se vsako
jutro po opravljenih zornicah spovedovali ter
drug drugemu razodevali svoje slabosti in skus-
njave. Pri nekaterih svetnikih se oé&itno vidi.
kako velike vrednosti je duhovno vodstvo. Spom-
nimo se samo sv. Frandiske Santalske in svetega
Franc¢iska Saleskega. sv. Terezije in sv. Petra
Alkantarskega, sv. Alojzija in bl. Belarmina,
bl. Ludovike Marillac in sv. Vincencija Pavel-
skega. O sv. Franéisku Asiskem pa je znano, da
je imel za duhovnega voditelja brata Leona: nje-
mu se je skoraj vsak dan spovedoval, pri njem
je iskal sveta in tola¥be v vseh svojih duhovnih
potrebah. Ce pa njega ni bilo, je poiskal katerega-
koli redovnega sobrata. Bil je prepri¢an. da je
zelo mevarno, &e hole Clovek biti sam svoj vo-
ditelj ter se opirati le na svojo lastno pamet in
lastno modrost.

2. Lastnosti duhovnega voditelja.

Sluzba duhovnega voditelja je odli¢na, pa
tudi zelo tezavna in odgovornosti polna. Ker je
mnogo odvisno od tega, koga si izberemo za du-



9"

hovnega voditelja, moramo biti pri izberi zelo
preudarni, previdni in vestni, kajti za ta vzviseni
posel nima vsakdo vseh potrebnih lastnosti in
zmoznosti. Potrebne lastnosti so zlasti ljubezen
do neumrljivih dus, poboZnost. modrost in izob-
razba v duhovnih stvareh.

Duhovnemu voditelju najpotrebnejsa lastnost
in krepost je ona ljubezen, ki se zrivuje
za duhovni napredek oseb, katere se mu zaupajo.
Ako nima ofetovske pozrtvovalnosti in nadnarav-
ne ljubezni, ne bo kaj prida dosegel, ker se ne
bo potrudil, da bi vodstva potrebnim osebam
posvetil res toliko ¢asa in truda, kolikor se nujno
zahteva.

Druga krepost, v kateri naj bi se odlikoval
duhovni voditelj, je resni¢na poboznost.
Kako bi pa¢ mogel kdo vnemati za Boga in za
pobozno zivljenje, ¢e ni tudi sam poln ljubezni
do Boga in vnet za versko Zivljenje! Bila bi torej
tvoja lastna skoda in nesreca, ce si izberes kakega
bolj mlacnega voditelja, ¢e3, z njim bom vse bolj
na lahko in na kratko opravil.

Tretja lastnost duhovnega voditelja bi naj
bila modrost. Ako je dovolj moder, bo tudi z
nami modro ravnal: dajal nam bo zdravo, te¢no
duhovno hrano, preoblagal nas ne bo z bremeni,
ki bi jih ne mogli nositi; preve¢ pa tudi ne bo
odjenljiv. Vedno se bo oziral na znacaj, na okoli-
S¢ine, potrebe in tezave osebe, ki jo vodi.



92

Slednji¢ je duhovnemu voditelju potrebna
tudi izobrazba in izkusnja v duhov-
nih stvareh. Dobro mora poznati bistvo, pota
in sredstva duhovnega Zivljenja, e bolj pa vse
nestete tezave in skuSnjave, slabosti in strasti
¢loveskega srca. Ta izkuSnja se pridobi seveda z
vestnim prouCevanjem in z dolgotrajnim zapo-
slenjem v vodstvu dus. Zato je zmeraj bolje, da
si za duhovnega voditelja izberemo starejsega
moza. ki ima Ze kaj zivljenske izkusnje.

Tezko je najti voditelja, ki bi imel vse te
lastnosti v popolni meri. Toda nekoliko jih ima
vsak dober duhovnik, ki edino je primeren in
sposoben za duhovnega voditelja. Duhovno vod-
stvo je namre¢ nekaj tako tezkega in odgovor-
nosti polnega, da sv. Cerkev ne mara in celo
naravnost prepoveduje, da bi to sluzbo opravljal
¢lovek, ki ni duhovnik. Po samostanih ne smejo
biti niti predstojniki duhovni voditelji svojih
podloznikov, ¢eprav so duhovniki, ker je po cer-
kvenem pravu strogo prepovedano, da bi kateri-
koli predstojnik zahteval od svojih podloZnih, naj
mu razodenejo svojo vest.

Pri izbiranju duhovnega voditelja imejmo
pred ocmi edino le svojo duhovno korist. Ce se
ti je posrecilo najti dobrega voditelja, zahvali
Boga ter vztrajaj pri izberi. Dober duhovni vo-
ditelj je velika sre¢a in izredna milost, za katero
se ne moremo Bogu nikdar dovolj zahvaliti. Ce



93

pa izprevidis, da se voditelj le malo zanimlje za
tvoj duhovni napredek, ali ¢e bi bil kak drug
zelo tehten vzrok, ga smemo in tudi moramo opu-
stiti ter si izbrati drugega.

3. Dolznosti do duhovnega voditelja.

Duhovni voditelj je svetovalec, uéitelj, zdrav-
nik in duhovni oce. Vse to pa je v boZjem imenu,
zato ga moramo spostovati in ljubiti, mu zaupati
ter mu biti toéno poslusni. Vse, karkoli naroéi,
je treba izvrsiti, razen ¢e bi zapovedal kaj gres-
nega, kaj nemogocega ali pa kaj pretezkega.
Glavno pa je,da mu odkrito razodevamo
svoje dusno stanje, ne da bi mu kaj pri-
krivali ali pa da bi se pred njim hlinili.

Razodeti je treba, ¢e kaj ni v redu glede sta-
novskih dolZnosti, kako prenasamo krize in te-
zave, ki jih nalaga stan. Iz te izpovedi bo vo-
ditelj takoj spoznal, kakino je naSe duSevno
stanje in razpoloZenje. Ze samo iz te izjave bo
lahko sklepal, ali smo dobri ali pa slabi kristjani.

Nadalje moramo duhovnemu voditelju razo-
deti, kako opravljamo zasebne po-
boznosti: vsakdanjo molitev. veCerno izpra-
Sevanje vesti, sv. spoved in sv. obhajilo. Oznaéiti
moramo, ali- smo za te poboznosti dovolj wvneti
in goreéi, ali jih opravljamo to¢no, vestno in
natan¢no, ali smo med njimi zbrani, ali opazimo
na sebi tudi kaj koristi od njih. Na§ duhovni na-



9%

predek je zelo mo¢no odvisen od tega. kako
opravljamo te verske vaje.

Ni treba naglasati, da mora biti duhovni vo-
ditelj to¢no na jasnem o raznih slabih na-
gonih in skudnjavah. Se bolj pa o na-
pakah in pregrehah, ki motijo njegove
duhovne gojence. To je velike vaznosti, ker s
tem izpri¢ujemo poniznost, ki je vazen pomocek
za duhovni napredek. Clovek sicer nekoliko ne-
rad prizna svoje skuinjave in pregrehe; toda
pomisliti moramo, da ni nobenega cloveka na
svetu, ki bi bil popolnoma brez teh bojev. in da
imajo vprav tisti, ki hoc¢ejo Bogu zvesto sluziti,
navadno najve¢ skusnjav. Duhovni voditelj se ne
bo prav ni¢ ¢udil nad tem. temveé se bo tem bolj
trudil v skrbnem vodstvu, ¢&imbolj mu bomo z
vdanostjo in zaupanjem razodevali svojo no-
tranjost.

Slednji¢ Se voditelju lahko omenimo, kak o
napredujemo v duhovnem zivljenju
in v katerih krepostih ali dobrih delih se najbolj
vadimo. Vendar pa moramo zelo paziti, da se ne
bomo bahali, ali kazali s tem neko ni¢emurnost.
Lastna hvala je ognjis¢e prevzetnosti in smrt
zasluzenja.

Kdaj naj is¢emo pomoéi pri duhovnem vo-
ditelju? Najbolj pametno je, da takrat, kadar
opravimo sv. spoved. Duhovni voditelj bi
naj bil namre¢ tudi nag spovednik.
Bilo bi pa¢ nezmiselno. da bi imeli drugega du-



95

hovnega voditelja in drugega spovednika. Oboje
spada skupaj in zato naj bo duhovni voditelj
obenem tudi na$ spovednik. Ceprav moramo k
duhovnemu voditelju prihajati z zaupanjem, ven-
dar bi bilo nekoliko preve¢ in tudi brezobzirno.
¢e bi ga brez njegovega izrecnega dovoljenja
nadlegovali veckrat ko enkrat na teden. In e to
je preve¢. Zadostuje namre¢, da mu enkrat na
mesec ali pa Se redkeje razodenemo svoje dusno
stanje. Sploh ni toliko odvisno, kolikokrat mu
razodenemo svoje dusno stanje. temvec to je po-
glavitno, da se po njegovih naukih in opominih °
ravnamo. Tudi to moramo paziti. da ne bomo
voditelja nadlegovali takrat, kadar ¢aka na spoved
mnogo drugih ljudi in kadar ima le malo éasa
na razpolago.
*

Izberi si torej res dobrega duhovnega vodi-
telja, pa razodevaj mu z otroskim zaupanjem
svoje duhovne tezave in slabosti. Nikar se ne
brani duhovnega voditelja, da ne bo treba kedaj
toziti, kakor stoji v sv. pismu: »Zakaj nisem po-
slusal glasu svojih poucevalcev in zakaj nisem
nagnil svojega uSesa k mojstrom?« (Preg 5, 13.)
Mnogo kristijanov zabrede na kriva pota samo
zaradi tega. ker se ne dajo od nikogar ni¢ po-
uciti, ker ne marajo imeti nobenega voditelja in
ker ne marajo nikomur tofno razodeti svojega
srca. Tisti pa, ki imajo dobrega voditelja in ki
se radi ravnajo po njegovih nasvetih in naukih,



96

hodijo varno po poti zveli¢anja, napredujejo od
dne do dne v dobrem ter se povspejo do visoke
stopinje svetosti.

Deveto poglavje.

Sveta spoved, nasa duhovna kopel.

Poleg doslej nastetih pripomockov krican-
skega zivljenja Se vaznej$i in ucinkovitejsi so
sv. zakramenti, zlasti zakramenta sv. pokore in
sv. Resnjega Telesa. Po zakramentih nam Kristus
naklanja najve¢ milosti in najve¢ blagoslova iz
zakladnice odresenja. Zakramenti so vezi, s ka-
terimi nas Kristus vlece in priklepa k sebi; so
nebeska zdravila, ki leéijo in krepijo naso bo-
lehno in slabotno du3o; so trdni stebri, na katerih
sloni vse naSe duhovno Zivljenje. Ker je pa
znanje o sv. zakramentih med verniki dostikrat
jako pomanjkljivo, ni ¢uda, ¢e jih zanemarjajo,
¢e jih prav ne vpostevajo. Ne bo odveé, ¢e torej
tudi v tej knjigi nekoliko spregovorimo o zakra-
mentih, predvsem o zakramentu sv. pokore ali
sv. spovedi.

1. Koristi in dobrote sv. spovedi.

Po cerkvenih predpisih smo dolZni vsaj en-
krat na leto spovedati se svojih grehov. To je
pod smrtnim grehom zapovedano. Toda sveta



97

Cerkev zeli in priporoca, naj ta zakrament vec-
krat na leto prejmemo. To pa priporoca, ker pac
ve, da je potrebno ali vsaj koristno in pa, ker
ima sveta spoved mogoCen in blagodejen vpliv
na vse nase notranje zivljenje. Seveda se mi tega
vse premalo zavedamo. Vse drugace pa bi cenili
sv. spoved, ¢e bi imeli pred oémi njene Cudovite
ucinke. njene dobrote in njene koristi. Sveta
spoved nam namre¢ pomaga spoznavati samega
sebe ter tako pospesuje toli potrebno samovzgojo:
dalje nas oc¢is¢uje gresnih madezev, nas krepi in
utrjuje v dobrem ter nam podeli sladki mir srca.

Sv. spoved nam pomaga spoznavati
samega sebe. To spoznanje nam je zelo po-
trebno. Kaj pomaga, ¢e smo Se tako dobro pod-
kovani v vseh bogoslovnih in posvetnih znanostih,
¢e pa ne poznamo svojega srca in raznih ocitnih
in skritih slabih nagnjenj? Vsa znanost in vsa
uc¢enost nam navsezadnje dosti ne koristi, ce
obenem ne poznamo tudi samega sebe, e ne
vemo, kaks$ni smo in kaksni bi morali biti. Kako
se bomo mogli truditi za svoje poboljsanje in
svoje duhovno izpopolnjevanje, ¢e ni¢ ne po-
znamo dobrih in slabih strani svojega znacaja in
svoje pokvarjene narave. Zato so ze stari modri-
jani trdili, da je spoznanje samega sebe zacetek
sleherne modrosti in kreposti. In vprav spoved
nam s svojim natan¢nim izpraSevanjem vesti nudi
najlepso priloZznost, da spoznavamo same sebe.
Cim veckrat gremo k spovedi. tem bolj bomo

Pri studencih 7



98

napredovali v spoznanju svoje notranjosti in tem
laglje bomo kaj storili za svojo duhovno po-
polnost.

Sv. spoved nas ociS¢uje gresnih ma-
dezev. Dokler potujemo po tej dolini solz, je
skoraj neizogibno, da bi se ne pregresili v tej
ali oni stvari ter omadezevali svoje duse. Ce se
smrino pregreiimo, je duSa zelo omadezevana,
umazana in grda. Podobna je gobavemu bolniku,
ki je poln ogabnih ran. O nekem takem gobavcu
pripoveduje sv. evangelij, da se je priblizal Je-
zusu ter ga zaprosil, reko¢: >Gospod. ¢e hoces.
me mores ocistitic (Lk 5, 12). In Jezus je stegnil
roko, se ga dotaknil ter rekel: »>Hocem, bodi
¢istl« In pri tisti pri¢i je bil gobavec ozdravljen
in odis¢en gobave bolezni. Tako se zgodi tudi z
nami, kadar kle¢imo v spovednici ter smo vsi z
grehi omadezevani. V Jezusovem imenu vzdigne
spovednik roko. govori besede odveze ter nas
otisti vseh gresnih madeZev. V tistem trenutku
postane dusSa tako nebesko lepa in krasna, da
ima Bog sam nad njo dopadenje, in da veljajo
tudi njej besede Sv. Duha: »Kako si lepa, moja
prijateljica, kako si lepal« (Vp 4, 1.) Pa éetudi
bi morda ne imeli nobenega posebnega gresnega
madeza na sebi, vendar je zelo dobro in ko-
ristno, da gremo k spovedi, da se tako po-
nizamo, obtozimo svoje gresljivosti. hkrati pa
vklenemo v spoved in obZalujemo ta ali drugi
greh prejinjega zivljenja, éetudi je Zze odpuscen.



99

Vsakikrat bo duSa zazarela v novi nadnaravni
lepoti ter zablestela v novem nadnaravnem si-
jaju. Cim veéja pa bo lepota in ¢istost duse, tem
rajSi nam bo Bog odpustil zasluzene kazni za
grehe in tem ve¢ milosti nam bo podelil. Naj bo
nase dusno stanje tako ali tako, vedno nam je
spoved koristna, ker nas ali oc¢i¢uje gresnih
madeZev in nam podeljuje novo nadnaravno le-
poto, ali pa nam posvecujoco milost bozjo po-
vecuje.

Sv. spoved nas krepi in utrjuje v
dobrem. To nam je znano Ze iz lastne skusnje.
Ali nismo po vsaki dobri spovedi duhovno po-
zivljeni, pokrepcani in kakor nanovo prerojeni?
O da, vsaka dobra spoved nam podeli novih moéi
in novega Zivljenja! Po vsaki dobri spovedi se z
vec¢jo previdnostjo ogibljemo greha, opravljamo
z veCjo goreCnostjo in veljo zbranostjo svoje
poboznosti, izvriujemo z vecjo marljivostjo in
ve¢jo natancnostjo svoje stanovske dolZznosti ter
se veliko rajsi vadimo v poniZznosti, potrpezlji-
vosti, pokors¢ini, ljubezni do bliznjega in v dru-
gih krepostih. Ker moramo pri vsaki spovedi
obzalovati svoje grehe ter narediti trden sklep,
zato se ob vsaki spovedi nanovo oboroZimo za
boj proti svojim slabim nagnjenjem ter se iznova
navdusimo za krepostno zivljenje. Resni¢no, sveta
spoved je bozje sredstvo poboljsanja in najboljsa
Sola krepostnega zivljenja! Razen sv. obhajila
nas noben drug pomocek ne utrdi tako zelo v

o



100

dobrem, kakor dobro opravljena spoved. Kdor
se ogiblje spovedi. kaZe, da se ne mara ogibati
greha in da ne mara ziveti v ljubezni z Bogom.

Sv. spoved nam tudi podeli blazeni
mir srca in ¢udovito notranje blazenstvo. ki
smo ga ze gotovo tudi sami veckrat okusili. Menda
ni treba dokazovati, kako se ¢lovek po dobro
opravljeni spovedi ¢uti olajSan in potolazen:
kako dobro dene sladka zavest, da je zopet
z Bogom spravljen in zopet v posvecujo¢i mi-
losti bozji! Ta sreca in ta tolazba je bogato na-
domestilo za vse neprijetnosti in vse tezave. ki
so vc¢asi zdruzene s spovedjo.

2. Kako je treba opraviti sv. spovt_zd.

Kaj je za dobro spoved potrebno, nam je
znano ze iz katekizma. Vendar bo dobro. ¢e ne-
katere stvari tu nekoliko bolj podértamo. Zave-
dajmo se v prvi vrsti, kako resno in vazno opra-
vilo je sv. spoved, da je od Boga ustanovljena
in zato nekaj bozjega in nekaj svetega.

Kadar gremo k spovedi, se moramo pred-
vsem Sv. Duhu priporoc¢ati za pomo¢,
da bi svoje grehe prav spoznali. jih odkritosréno
obzalovali ter se jih odkrito spovedali.

Po kratki molitvi za razsvetljenje izpra-
Samo takoj svojo vest. Ce hodimo po-
gosto k spovedi, se bomo hitro spomnili svojih
pogreskov in se pri izprasevanju ne bo treba



101

dolgo muditi. Pa¢ pa moramo biti nekoliko bolf
pozorni na one napake. v katere najveckrat pa-
demo. Resno se moramo vprasati. ¢e se ni¢ nismo
poboljsali, odkod to in zakaj tako malo napre-
dujemo v dobrem. Res, da nam vest morda ne
o¢ita nobenih smrinih grehov. toda kolikokrat se
zgodi, da smo le preve¢ mlac¢ni v odganjanju
skusnjav in da ponovno in lahkomisljeno gresimo
zoper ljubezen do bliznjega. zoper poniznost in
zoper potrpezljivost. ne da bi se za vse to kaj
posebno zmenili. In vendar moramo biti tudi v
malenkostih natan¢ni in vestni. ker drugacde nas
ta povrsnost utegne zavesti v velike napake in
pregrehe: kajti iz malega raste veliko.
Izprasevanje vesti je sicer zelo vazno, toda
Se vaznejse je kesanje ali obzalo-
vanje grehov. Brez kesanja Bog Se ni od-
pustil nobenega greha. ne velikega ne majhnega.
Ce bi Se tako natan¢éno izpraSevali vest ter se
do pidice natan¢no spovedali, bi bila nasa spoved
neveljavna. ¢e bi ne obudili resni¢nega kesanja.
Iz tega sledi, da moramo Ze pred spovedjo vsaki-
krat obuditi resni¢no in kolikor mogoce popolno
kesanje. Ni sicer treba, da bi to kesanje cutili,
kakor ¢utimo kako drugo bole¢ino. pa¢ pa se mo-
ramo zavedati, da je greh najvecéje zlo in se nam
zato bolj studi kot vsako drugo zlo. Ali je ke-
sanje res pravo, spoznamo najlaglje po spovedi.
Ce se po spovedi marljivo in vestno skusamo
varovati vsaj ve¢jih napak, katerih smo se obto-



102

7ili, ¢e imamo voljo ogibati se greinih prilik, je
to znamenje, da je bilo nase kesanje pravo. Ce
pa takoj po spovedi zopet pademo v svoje stare
napake, bi lahko po pravici dvomili o resni¢nosti
kesanja pri spovedi. Kakrino je kesanje, taksen
je trdni sklep in takino je tudi poboljSanje po
spovedi. Na resni¢nost kesanja moramo polagati
najvec¢jo vaznost, ker drugade bi utegnile biti
spovedi neveljavne, torej najvedja nesreCa za
nas.

Ko smo spoznali in obzalovali svoje grehe,
pokleknemo k spovednici ter se prav po-
nizno in odkritosréno spovemo. Ob-
tozimo se tako, kakor se ¢utimo pred Bogom krivi,
ne da bi kaj prikrivali, zmanjSevali ali olepsa-
vali. Naj bodo grehi za nas Se tako poniZevalni,
ni¢ ne pomaga, povedati jih moramo, ker dru-
gacte bi bila spoved nevredna in boZjeropna. Z
nevredno spovedjo bi oskrunili zakrament sv. po-
kore ter si nakopali strasno krivdo., ki bi lahko
imela grozne posledice. Nevredne spovedi in ne-
vredna obhajila so zacetek vecnega prokletstva.
Ce se nismo bali razzaliti Boga, se tudi ne smemo
bati razodeti svoj greh. Pro¢ z vso nespametno
in napacno sramezljivostjo! Premagajmo svoje
samoljubje in svoj napuh ter se poniZajmo
pred spovednikom, ki namestuje Kristusa, da si
zagotovimo dusni mir! Imejmo zaupanje do spo-
vednika! Ce morda vcasi resno posvari in opo-
minja, stori to le iz ljubezni do nesre¢nega gres-



103

nika, ki bi ga rad resil gresnih vezi ter mu po-
magal do prostosti bozjih otrok. Smatrajmo spo-
vednika za boZjega namestnika, za svojega du-
hovnega zdravnika in duhovnega oceta, pa bomo
laglje premagali nevaren strah ter se z vecjim
zaupanjem spovedali svojih grehov!

Spovedujmo pa se ne samo velikih ali
smrinih grehov, temve¢ tudi majhnih in
dvomljivih grehov! Ceprav ni stroga
dolZznost, da bi se morali spovedovati tudi majhnih
in dvomljivih grehov, vendar je to zelo koristno.
ker si tako ustvarimo zmeraj bolj ¢isto vest ter
zadobimo popoln mir srca. Razodenimo spoved-
niku vse. karkoli mam vznemirja vest, da se
izognemo vsem poznejsim dvomom. Ce bomo
zmeraj na ta nacin opravljali svojo spoved, bo-
mo pozneje popolnoma mirni glede svojih prej-
$njih spovedi. Nekateri se namre¢ vdajajo neki
boje¢nosti, kakor da bi njihove prejsnje spo-
vedi ne bile dobro opravljene. Toda ta bojeénost,
ki jo imenujemo z drugo besedo tudi Skrupu-
loznost, je brez podlage, ¢e smo se ravnali po
zgorajinih navodilih. Ce imamo dobro voljo ter
se tudi vedno potrudimo svojo spoved dobro opra-
viti, je Bog z nami &isto zadovoljen. In ¢e nam
povrh tega tudi Se spovednik zatrdi, da je vse
v redu in da se nam ni treba ni¢esar bati, potem
bodimo mirni ter se nikar ne razburjajmo po
nepotrebnem!



104

Iz srca hvalezni moramo biti Jezusu, da je
postavil zakrament sv. pokore ter mam z njim
dal priloznost, da lahko z gotovostjo in kadar
hoc¢emo, o¢istimo svojo duSo gresnih madezev, da
dobivamo mo¢ in veselje za vse dobro ter si po-
tolazimo nemirno vest. PokaZimo Jezusu za ta
veliki dar svojo hvaleznost s tem, da bomo
sv. spoved po vrednosti cenili ter jo vedno z ve-
seljem opravljali. Res je, da ima spoved v¢asi
nekaj grenkega in nekaj zopernega na sebi. toda
njene milosti, dobrote in koristi so tako velike.
da se veckratna spoved bogato izpla¢a. Primer-
jali bi jo lahko grenkemu zdravilu, ki nam je
zoperno. kadar ga pouzijemo:; pozneje pa ima
blagodejne uédinke. Seveda moramo paziti, da
spovedi ne bomo opravljali samo iz navade ali
pa povrsno in lahkomisljeno. Opravljajmo vsako
spoved s tako pripravo in takim kesanjem. s tako
goretnostjo in tako natanénostjo, kakor da bi
bila zadnja v Zivljenju!

Deseto poglavje.
Sv. obhajilo, kruh nebeski.

Vecinoma se le premalo zavedamo, kako ve-
lika sre¢a in milost nas doleti vsakikrat, kadar
pride v nafe ubogo greino srce na$ bozji Zve-
licar Jezus Kristus. Pomislimo le, da je Ze samo



105

obisk bozjega Zveli¢arja za nas tako visoko odli-
kovanje in tako visoka Cast, da Se pravega pojma
o tem ne moremo imeti. Vrhu tega pa Jezus ne
pride nikdar s praznimi rokami. ampak prinese
s seboj neskon¢no bogastvo svojih bozjih milosti
ter nas z njimi obsiplje v najobilnejsi meri, samo
¢e smo na njegov obisk dobro pripravljeni in
njegovih milosti vredni. O, da bi znali prav ce-
niti milosti sv. obhajila. potem bi radi pristopali
k mizi Gospodovi ter vsakikrat vredno prejemali
Jezusa v svoje srce. V ta namen si bomo ogledali
najprej sadove in milosti sv. obhajila, potem raz-
loge za pogostno sv. obhajilo, nazadnje pa nadcin,
kako je treba prejemati sv. obhajilo.

1. Sadovi in milosti sv. obhajila.

Izredno veliko ljubezen nam je Jezus iz-
kazal s tem. da je prisel zaradi nas na svet, da
je za nas trpel in umrl, da nas je s svojo smrtjo
resil greha ter nam odprl nebesa. Toda vse
to mu Se ni bilo zadosti. Ljubil nas je s tako
veliko ljubeznijo, da je tudi po svoji smrti in
po svojem vnebohodu hotel ostati med nami, da
bi tolazil in krep&al nase duse na poti v veéno
zivljenje. Postavil je zakrament sv. Reinjega
Telesa. v katerem hode biti nasa duhovna hrana.
S svojim lastnim Telesom in s svojo lastno Krvjo
ho¢e hraniti naSe duse ter skrbeti za nase nad-
naravno zivljenje. V sv. obhajilu se tako popolno



106

zdruzi z nami, da popolnoma presine naso duso
ter postane z njo tako reko¢ eno bitje. Sv. obha-
jilo ima res nebeske ucinke, ker nas najpopolneje
zdruzi s Kristusom, posvecuje nasSe dusSe, nas
podpira v boju zoper greh in v stremljenju za
krepostno zivljenje ter nam daje porostvo Castit-
liivega vstajenja in veénega zivljenja. Oglejmo
si te sadove ali u¢inke sv. obhajila nekoliko na-
tancneje!

Prvi sad ali u¢inek sv. obhajila je popol-
na zdruzitev s Kristusom. Pri sv. ob-
hajilu pride Jezus v nase srce na obisk in sicer
prav tako, kakor je 3el nekoé¢ na obisk k cestni-
narju Caheju, katerega je zagledal na drevesu
in se mu ljubeznivo ponudil rekoé: »Cahej, stopi
hitro doli, kajti danes moram v tvoji hisi ostatic.
(Lk 19, 5.) Cahej je bil ves srecen in vesel, da ga
je Jezus pocastil s svojim obiskom. Se vedje pa'
je bilo njegovo veselje. ko mu je Jezus zatrdil:
sDanes je tej hisi zveli¢anje doslo.« Tudi nas bi
gotovo prisréno veselilo, ¢e bi nekega lepega dne
stopil v naSe stanovanje Jezus, nas pocastil s
svojim obiskom ter izrazil svojo Zeljo, da bi rad
pri nas ostal, da bi nas s svojimi milostmi obsipal.
V naSo hido sicer ne bo prisel. pa¢ pa pride pri
sv. obhajilu v naSe srce. Pri vsakem sv. obhajilu
nam Jezus tako reko¢ kli¢e: sDanes moram ostati
v tvojem srcul« S temi besedami nam hote izra-
ziti svojo prisréno Zeljo po popolni zdruzitvi z

naso duso, tako da bi lahko tudi mi vzkliknili s



107

sv. Pavlom: »Zivim, pa ne ve¢ jaz, ampak v meni
zivi Kristus.« (Gal 2, 20.) .

Drugi ucinek ali sad svetega obhajila je po-
svelenje nasSe duse. Pri sv. obhajilu pri-
de Jezus v naSe srce z vsem bogastvom svojih
milosti in svoje svetosti. Njegova pri¢ujoénost v
dusi popolnoma preobrazi, prenovi in posveti
naso dufo, tako da postane delezna nadnarav-
nega ali bozjega Zivljenja. S sv. obhajilom si pri-
dobimo bozje plemstvo, ki naredi iz nas posebne
bozje ljubljence, boZje otroke in dedicle
nebeskega kraljestva. Noben drug za-
krament ne pomnoZi posvedujoce milosti bozje v
tako veliki meri, kakor jo pomnozi sv. obhajilo.
Zato je vredno sv. obhajilo najuspeinejse in naj-
boljse sredstvo naSega posvedenja.

Tretji uéinek ali sad sv. obhajila je opora
v boju zoper greh in pobuda za
krepostno Zivljenje. Po nauku sv. Cer-
varuje pa smrinih. Da, sv. obhajilo slabi nasa
huda nagnjenja ter ozdravlja bolezni nage
duse. krepi pa ljubezen do Boga. V tem je vprav
¢udodelna moé svetega obhajila. Ce je ze iz Je-
zusove obleke izhajala ozdravljajota mo¢, ko-
liko bolj izhaja ta mo¢ Sele iz njegovega Telesa,
katero uzivamo pri sv. obhajilu. Poleg tega pa
nas sv. obhajilo navduSuje tudi za krepostno
zivljenje, vnema voljo za svetniske Zrtve



108

ter nam daje stanovitnost v dobrem do konca.
Seveda mi vsega tega ne opazimo, ker sv. obha-
jilo deluje pocasi, tiho in neopaZeno. Njegovi
u¢inki so kakor uéinki vsakdanje hrane. Kdor
uziva redno vsak dan zdravo in te¢no hrano, ohrani
svoje zdravje ter je sposoben za delo. Do 20. leta
¢lovek tudi redno raste ter postaja vedno moé-
nejsi, Ceprav se ta razvoj vrsi pocasi in neopa-
zeno. Uzivanje vsakdanje telesne hrane ne
povzrota nobenih izrednih uéinkov in posledic.
Tudi od sv. obhajila ne smemo pri¢akovati, da bi
se Cudoviti u¢inki kar videli; sv. obhajilo nas
kar naenkrat ne preobrazi v svetnike. Njegovi
u¢inki so sliéni uéinkom telesne hrane: ohranja
nas zdrave na dusi ter nas naredi sposobne za delo
svojega posveCenja in zvelicanja.

Cetrti sad ali uéinek sv. obhajila je po-
ro§tvo éastitljivega vstajenja in
vecnega zivljen ja. Nadnaravno Zivljenje,
ki ga sv. obhajilo hrani in mnozi v nasi dusi, se
bo v velnosti nadaljevalo brez konca in kraja.
In nase telo. ki pride pri sv. obhajilu z Jezusovim
Telesom v dotiko, bo nekoé é&astitljivo vstalo od
mrtvih. Jezus sam nam je obljubil veéno Zivlje-
nje in castitljivo vstajenje kot posledico sv. ob-
hajila reko¢: »Kdor jé moje meso in pije mojo
kri, ima velno Zivljenje in jaz ga bom obudil
poslednji dan.« (Jan 6, 54.)



109

2. Razlogi za pogostno sv. obhajilo.

Ze iz uc¢inkov in sadov sv. obhajila lahko spo-
znamo, da je Jezus ustanovil zakrament sv. Res-
njega Telesa s tem namenom, da bi nam bil
dusna hrana. da bi nas tem bolj priklenil k sebi,
nam nudil potrebnih milosti za krs¢ansko zivlje-
nje ter nam zagotovil vecno zveliCanje. Vse to
pa moremo doseci, ¢e bomo pogosto pristopali k
mizi Gospodovi. Za pogostno sv.obhajilo nas na-
gibljejo trije tehtni razlogi: Kristusova Zelja,
opomin sv. Cerkve in pa naSa lastna duhovna
potreba.

Kristus sam zZeli in hoée, naj
hodimo veékrat k sv. obhajilu. To
zeljo je izrazil ob razli¢nih priloZnostih na vec
nacinov.

Ze v Kafarnavmu, ko je obljubil zakra-
ment presv. Resnjega Telesa, je naglasal potrebo
pogostnega sv. obhajila. Primerjal je svoje Telo
s kruhom in mano. Hotel je re¢i. da morajo kri-
stjani smatrati njegovo Telo za svoj duhovni
kruh in svojo duhovno mano. Kakor uzivamo
kruh vsak dan in kakor so Izraelci uZivali
mano vsak dan, tako moramo tudi Jezusovo Telo,
¢e ze ne vsak dan, pa vsaj pogosto uzivati. Jezus
je ob tej priliki zatrjeval o sebi takole: »Jaz
sem zivi kruh, ki sem priSel iz nebes. Ce kdo jé
od tega kruha. bo Zivel vekomaj. Kruh pa, ki ga
bom jaz dal. je moje meso za Zivljenje sveta...



110

Resni¢no, resni¢no povem vam: Ako ne boste
jedli mesa Sinu ¢lovekovega in pili njegove krvi,
ne boste imeli Zivljenja v sebi.« (Jan 6, 51-53.)
Jezus nam torej zatrjuje, da ne bomo imeli Ziv-
ljenja v sebi. ako ne bomo wuzivali njegovega
mesa in njegove krvi. To zivljenje je nadnaravno
zivljenje posvecujoce milosti bozje, ki ga nikakor
ne moremo dlje Casa ohraniti, ¢e ne pristopamo
veckrat k sv. obhajilu. Z gornjimi besedami nas
Jezus sam poziva, naj hodimo pogosto k sv. ob-
hajilu, ¢e hocemo ziveti v posvecujo¢i milosti
bozji. Najbolj pa je bozji Zveli¢ar priporocal
pogostno obhajilo pri zadnji vecerji. Ko se je
vsedel za mizo, je rekel svojim apostolom. da je
ze prisréno zelel jesti z njimi velikono¢no jagnje.
Zakaj je imel to prisréno zeljo? Gotovo zato, ker
je hotel pri tej priloznosti ustanoviti zakrament
presv. Resinjega Telesa ter podeliti svojim apo-
stolom prvo sv. obhajilo. Ko je torej ustanovii
najsvetej§i Zakrament ter podelil apostolom prvo
sv. obhajilo, jim je naro¢il, naj v njegov spomin
veckrat uzivajo njegovo Telo in pijejo njegovo
Kri. S tem narodilom jih je navduSeval za po-
gostno sv. obhajilo. Jezus je Ze samo s tem, da
je postavil najsvetejsi Zakrament pod podobo
kruha. jasno oznalil potrebo pogostnega sv. ob-
hajila. Kakor je namre¢ navaden kruh nag glavni
in vsakdanji Zivez, ki ga le tezko pogresamo,
tako bi naj po Kristusovih Zeljah bilo sv. obhajilo
nasa vsakdanja duhovna hrana.



11

Kar Kristus tako prisréno zZeli.
to je tudi sv. Cerkev vedno pripo-
rotala svojim vernikom. Vedno jih je
navduSevala za pogostno sv. obhajilo. In res so
prvi kristjani pristopili vsakikrat, kadarkoli so
bili pri sluzbi bozji. tudi k sv. obhajilu. Kakor
nam izpriCujejo sv. oletje in cerkveni pisatelji,
se je ta prelepa navada ohranila do Cetrtega sto-
letja. Polagoma pa je gorefnost za prejemanje
sv. obhajila zaCela peSati in pojemati. Kristjani
so hodili vedno redkeje in redkeje k mizi Gospo-
dovi in nekateri so sv. obhajilo celo popolnoma
zanemarjali. Zaradi tega je 1. 1215. IV. lateranski
cerkveni zbor zapovedal, da so vsi kristjani pod
smritnim grehom dolzni vsaj enkrat na leto pri-
stopiti k mizi Gospodovi. To zapoved je pozneje
ponovil tridentski cerkveni zbor in isto ukazuje
tudi dana¥nji zakonik katoliske Cerkve. Ceprav
pa cerkveni zapovedi z enkratnim svetim obha-
jilom na leto sicer zadostimo, vendar sv. Cerkev
neprestano in toplo priporoca, naj verniki pri-
stopajo k mizi Gospodovi pogosto in, ¢e mogoce,
tudi vsak dan. Leta 1905. je papez Pij X. izdal
odlok o pogostnem sv. obhajilu, v katerem je z
apostolsko veljavo povabil vse katoliske vernike,
naj prejemajo sv. obhajilo pogosto. To wvabilo
velja tudi vsakemu izmed nas. Kot otroci kato-
liske Cerkve moramo papezev glas poslusati in
njegova navodila izvrSevati. :



112

Pa tudi naSa lastna duhovna po-
treba nam narekuje, naj pogosto
prejemamo sv. obhajilo. Pomislimo le,
kolikere in kako velike nevarnosti prete nasi
dusi! Satan, spaceni svet in nasa pokvarjena na-
rava nas zmeraj zalezujejo ter nam vsak tre-
nutek nastavljajo gresne zanke. To so trije naj-
hujs$i sovrazniki, ki se moramo proti njim ne-
prestano bojevati, ¢e ho¢emo zveli¢ati svojo duso.
Ne smemo pa se zanaSati samo na svojo lastno
mo¢. Sami se jim ne bomo mogli ustavljati. V tem
boju nam je treba pomo¢i od zgoraj. treba nam
je dejanske milosti boZje. To pomo¢ in to milost
pa dobimo pri sv. obhajilu v najobilnej$i meri.
Ce pogosto in vsakikrat tudi vredno prejemamo
Jezusa v svoje srce, se bomo lahko z uspehom
borili proti zlobnemu zalezovanju satana. proti
gresnim mikom spacenega sveta in proti skus-
njavam svoje pokvarjene narave. Pogostno ob-
hajilo nas bo ¢&isto gotovo oprostilo gresnih navad
ter nas zavarovalo pred gresnim zZivljenjem. Kaj
hotemo vel? Ce bi nam pogostno obhajilo ne
donasalo nobene druge koristi, kakor da nas leta
in leta obvaruje pred smrtnimi grehi ter nas
ohrani do smrti v posveCujo¢i milosti boZji, se
pa¢ izplada, da prejemamo Jezusa v svoje srce
¢im veckrat. Ker smo torej tako zelo k hudemu
nagnjeni in tako slabotni, zato se moramo po-
gosto pokrepéati s kruhom moénih.



113

3. Kako je treba prejemati sv. obhajilo.

Sv. obhajilo je res velika, bozja skrivnost!
Zato pa veljajo tudi nam besede, ki jih je v
prvih stoletjih zaklical diakon vsem tistim, ki so
hoteli pristopiti k sv. obhajilu: »Sveto svetim!«
S temi besedami jih je hotel opozoriti, da smejo
le tisti prejeti Gospodovo Telo, ki so v milosti
bozji ter dobro pripravljeni. Tega se moramo
vsakikrat Zivo zavedati, kadar mislimo pristopiti
k mizi Gospodovi, ker drugace je velika nevar-
nost, da bi nam sv. obhajilo postalo kot neko
vsakdanje, navadno opravilo. Da se tej nevarnosti
izognemo, ho¢emo na kratko premisljevati, kaj
moramo storiti, da bomo sv. obhajilo zmeraj vred-
no in s koristjo prejemali.

Prvi pogoj je: Prejmi sv. obhajilo v stanu
posvecujoce milosti bozje! Bilo bi
nekaj strasnega in groznega, e bi prejemali
sv. obhajilo v stanu smritnega greha — nevredne
in bozjeropno! To bi bil skoraj velji greh in
ve¢ja hudobija, kakor je bil greh in hudobija
Judeza, ki je izdal Jezusa njegovim sovraznikom.
Kdor prejme sv. obhajilo nevredno, oskruni Je-
zusovo Telo na najgrsi in najpodlejsi nacin, ker
ga vrze v umazano srce, kjer vladata greh in
hudié. Nevredno obhajilo je straino bogoskrun-
stvo! Zato ni ¢uda, da nas sv. Pavel resno svari
pred nevrednim obhajilom, ko pravi: »Naj torej
vsak sebe presodi in tako jé od tega kruha in
8

Pri studencih



114

pije iz keliha: zakaj kdor nevredno jé in pije,
si sodbo jé in pije.« (I Kor 11, 28-29.) Bog nas
varuj, da bi kdaj v smrtnem grehu prejeli sv. ob-
hajilo! Rajsi umreti, kakor pa kaj takega storiti!

Poleg posvecujoce milosti bozje moramo imeti
pri sv. obhajilu dober namen, to se pravi.
k sv. obhajilu moramo iti iz ljubezni do Jezusa
in do svoje lastne duSe. ne pa samo iz navade
ali iz kakih svetnih in sebi¢nih razlogov. Svetne
in ni¢eve namene preprec¢imo najlaglje s tem, da
naredimo vsakikrat poseben dober namen, ki zanj
sv. obhajilo darujemo. Tako lahko prejmemo
sv. obhajilo v zahvalo za prejete dobrote, v zado-
S¢enje bozji pravi¢nosti, za milost stanovitnosti.
za sre¢no zadnjo uro, za pomo¢ pri svojih pod-
jetjih, za starse, sorodnike, dobrotnike, verne
duSe v vicah in za razliéne druge dobre namene.
Karkoli je Bogu na ¢ast, nam in bliZznjemu pa
v duhovni blagor, je dober namen.

Priprava sama bi se naj zacela
ze vecer prej. Ko gremo k pocitku, se
spomnimo na veliko sreco, ki nas &aka drugo
jutro. Preden zaspimo. posljimo Jezusu svoj po-
zdrav ter mu izrazimo svojo vdanost in ljubezen.
Drugo jutro pa naj bo nasa prva misel zopet
pri Jezusu. Med oblaenjem in umivanjem ga
pozdravljajmo s prisr¢nimi vzdihljaji ter se mu
v duhu prav ponizno klanjajmo. Opravimo iskreno
in poboZno jutranjo molitev, potem pa pojdimo
s svetim veseljem v cerkev. Tam se zaénemo



115

takoj pripravljati na Jezusov obisk. Obzalujmo
Se enkrat svoje grehe, katerih smo se Ze spo-
vedali ali v katere smo morda po nesreci zopet
padli. Ce bi bili ti grehi veliki, moramo seveda
iti pred obhajilom Se k spovedi. Za obzalovanjem
pa obujajmo sveta ¢uvstva vere, upanja, ljubezni
in hrepenenja po Jezusu. Najbolje se pripravimo
na sv. obhajilo, ¢e prav pazljivo in zbrano sle-
dimo posameznim delom sv. maSe ter obujamo
vmes primerna cuvstva.

Trenutki po sv. obhajilu, ko je
Jezus pri¢ujo¢ v naSem srcu. so najdragocenejsi.
Zato jih moramo dobro porabiti. Predvsem je
nafa dolznost, da Jezusa ponizno pocastimo, se
mu poklonimo ter se mu prav prisréno zahva-
limo za njegov ljubeznivi obisk. Nato pa pro-
simo za vse tiste milosti, katerih najbolj potre-
bujemo. Po sv. obhajilu nas bo Jezus najrajsi
uslifal. Zahvala po sv. obhajilu naj bi trajala
vsaj deset minut. Ce pa porabimo Se ved
Casa za to, pa Se bolje.

Ko zapustimo cerkev in smo zopet pri svojih
vsakdanjih opravkih, ne smemo ¢isto pozabiti na
veliko milost sv. obhajila. Tudi ¢ez dan se ved-
krat spominjajmo Jezusa ter mu skuSajmo na-
praviti veselje zlasti s tem, da se prav skrbno
ogibljemo greha ter se pridno vadimo v kri¢an-
skih ¢ednostih.

8"



116

Resni¢no, Jezusova ljubezen do nas je ¢udo-
vita in brezmejna! Vsak dan je pripravljen
obiskati nas pri sv. obhajilu, se z nami najpo-
polneje zdruziti ter nam deliti od bogastva svojih
milosti. Kako smo vendar sre¢ni, da smemo vsak
dan prejeti Jezusa v svoje srce! Bodimo Bogu
iz srca hvalezni za to veliko milost in pristopajmo
radi k mizi Gospodovi! Potrudimo se pa tudi.
da bomo prejemali Jezusa vedno z zivo vero in
s svetim spoStovanjem. Potem smemo tudi trdno
upati, da nas bo tisti Jezus. ki ga prejemamo
sedaj v svoje srce, sprejel neko¢ v svoja nebeska
prebivalis¢a, kjer ga bomo uzivali ne ve¢ pod
podobo kruha, temve¢ od obli¢ja do obli¢ja.

Enajsto poglavje.

Sveta masa, Bogu najprijetnejsa daritev.

Jezus je ustanovil sv. Resnje Telo ne samo
zato, da bi se z nami zdruzeval v sv. obhajilu ter
bil nasa duhovna hrana, ampak tudi zato, da bi
se v tem zakramentu neprestano zrtvoval svojemu
nebeskemu Ocetu ter ga na najpopolnejsi nacin
poveli¢eval in ¢astil. V ta namen je dal pri zadnji
vecerji svojim apostolom in njihovim naslednikom
oblast, da smejo v njegovem imenu darovati nje-
govo Telo in njegovo Kri nebeskemu Ocetu. S tem
je postavil daritev sv. mase. Zalibog, da mi to



117

daritev vse premalo cenimo. Ce bi imeli o sv. masi
prave pojme, ¢e bi vedeli, kako dragocene so
njene milosti, bi bili vsekdar radi in s svetim
spoStovanjem navzoCi pri tej skrivnostni daritvi
nove zveze. Zaradi tega je potrebno, da razlozimo
in opifemo bistvo sv. mase, njene milosti in do-
brote ter nacin. kako je treba biti pri sv. masi.

1. Bistvo sv. mase.

Bozji Sin Jezus Kristus je priSel iz nebes na
zemljo iz veé¢ razlogov. Glavni razlog je bil brez
dvoma ta, da bi zadostil neskonéni bozji pravic-
nosti za nase grehe ter nas zopet spravil z Bogom.
Postal je ¢lovek, da je mogel za nas in namesto
nas trpeti in umreti. Vse njegovo zivljenje je bilo
posveceno nasemu odresenju. Dovrsil in dokoncal
pa je svoje odresilno delo takrat, ko je na krizu
zaklical pretresljive besede: »Dopolnjeno jel«
S svojo smrtjo na krizu je zadostil neskonéni
bozji pravi¢nosti.

Kristusova ljubezen do nas pa je tako velika,
da mu ni bilo zadosti, da se je za nas Zrtvoval
na lesu kriza, ampak hoce sleherni dan do konca
sveta darovati samega sebe nebeskemu Ocetu za
na$ duhovni in telesni blagor. V ta namen je Ze
pred svojo smrtjo in sicer pri zadnji vederji
postavil daritev sv. mase kot spomin svojega
trpljenja in svoje smrti. Daroval se je krvavo
nebeskemu Ocetu na Kalvariji, pri zadnji velerji



118

pa nekrvavo, in sicer pod podobama kruha in
vina. Zadnja velerja na veliki ¢eirtek je bila prva
sv. masa. ki jo je opravil Jezus sam. Ob tej pri-
loznosti je naroé¢il tudi svojim apostolom in vsem
njihovim naslednikom. naj njegovo nekrvavo
daritev ponavljajo do konca sveta.

Pri sveti masSi se torej obnavlja
daritev Jezusa Kristusa, ki se je za nas
daroval nebeskemu O¢etu s svojo smrtjo na krizu.
Obnavlja se pa tako, da se na oltarju Jezus Kri-
stus nebekemu Ocetu za nas daruje pod podo-
bama kruha in vina.

Loceni podobi kruha in vina pri sveti masi
predocujeta lo¢itev krvi od telesa in tako nam
Jezusova daritev na oltarju predstavlja Jezusovo
smrt na krizu.

Pravi masnik. ki spreminja kruh in vino, je
Jezus Kristus. Duhovnik. ki ga vidimo pri oltarju,
je Kristusov namestnik. je tako reko¢ orodje v
Jezusovih rokah. Pravi in glavni, toda nevidni
duhovnik, ki opravlja daritev sv. mase po po-
sredovanju vidnega duhovnika, je prav tisti Jezus,
ki je opravil nekoé¢ krvavo daritev na krizu, kjer
je daroval samega sebe nebeskemu Oéetu.

Pa tudi dar, ki se daruje pri sv. masi, je prav
tisti dar. ki je bil darovan na krizu. namreé Jezus
Kristus. Na krizu je Jezus daroval samega sebe,
svoje Telo in svojo Kri, kakor je zatrjeval pri
zadnji vecerji: »To je moje Telo, ki je darovano
za vas, to je moja Kri, ki je prelita za vas.< Ker



119

je torej pri sv. masi pod podobama kruha in vina
prav isti Jezus, ki je visel na krizu, je daritev
sv. mase ista daritev. kakor je bila na krizu.
Razlocek med obema daritvama je le ta. da je
Jezus na krizu trpel grozne boleé¢ine in umrl, pri
sv. masi pa se daruje nekrvavo. ne da bi iznova
trpel. Daritev sv. mase je torej nekrvavo obnav-
ljanje Jezusove krvave daritve na krizu.

2. VzviSenost in vrednost svete maSe.

Sv. masa nam daje priloznost. da moremo
Boga na dostojen in vreden nadin
pocastiti. Bog je nas in vesoljni svet ustvaril
sebi na cast in v svojo slavo. To je bil prvi in
glavni namen, ki ga je imel pri stvarjenju. Tudi
mi smo ustvarjeni v prvi vrsti zato, da astimo
in slavimo Boga. Toda neskon¢ne in brezmejne
casti mu mi, ubogi zemljani, ne moremo dati. Ce
bi se zbrali tudi vsi ljudje, vsi sveiniki in vsi
angeli pred prestolom bozjim, bi Boga vendarle
ne mogli pocastiti tako, kakor zasluzi. Edino Jezus
Kristus, ki je sam neskon¢ni Bog. more dati Bogn
neskon¢éno ¢ast in slavo. Kristus je ves ¢as svo-
jega zivljenja castil in slavil svojega nebeskega
Oceta, a najve¢ casti in slave mu je izkazal s
svojo krvavo daritvijo na krizu. Toda to mu Se
ni bilo dovolj. Ustanovil je daritev sv. mage, da
more vsak dan ponavljati svojo krvavo daritev
na krizu ter tako na najpopolnej$i nacin pro-



120

slavljati nebeskega Oceta. Z ustanovitvijo svete
mase je dal tudi nam najlepso priloZnost, da se
z njim zdruzimo ter z njim vred nebeskega Oceta
tako castimo, kakor je za neskon¢nega Boga naj-
bolj primerno. Sv. ma3a nas dela sposobne in
zmozne, da moremo na najpopolnejsi nac¢in sluziti
tistemu namenu, ki smo zanj v prvi vrsti ustvar-
jeni, da namre¢ Castimo in slavimo Boga. Ker
moremo torej le s sv. maSo in pri sv. masi po-
Castiti Boga na dostojen in njega vreden nacin.
zato nam sv. Cerkev strogo zapoveduje, da mo-
ramo ob nedeljah in praznikih biti poboZno pri
sV. masi.

S sv. maSo se Bogu na najpopolnej-
§i nac¢in zahvaljujemo. Bog je na$ naj-
vecji dobrotnik. Cut hvaleZnosti nam narekuje,
da se mu za dobrote veckrat zahvaljujemo. Toda
kako se mu bomo zahvalili, ko pa ima nasa sla-
botna ¢loveska zahvala tako malo vrednosti v
njegovih ofeh? Pa¢ pa se mu lahko vredno za-
hvaljujemo z daritvijo sv. mase, saj se pri sv. masi
ne zahvaljujemo sami, ampak se zahvaljuje v
nasem imenu Jezus Kristus. Ni¢ drugega ni treba,
kakor da zdruZimo svojo zahvalo z Jezusovo za-
hvalo. Lepse in bolje se sploh ne moremo za-
hvaliti Bogu za njegove dobrote, kakor ¢e smo
prav pobozno pri sv. maSi, posebno Se tedaj, ce
darujemo Jezusa samega nebeskemu Ocetu v za-
hvalo. Zares, sre¢ni smo, da se moremo zahvalje-
vati Bogu na tako vzvisen in popoln na&n!



121

Sv. masa pa ni samo Ccastilna in zahvalna,
ampak je tudi prosilna daritev. Po njej in
z njo si lahko izprosimo od Boga
vse, karkoli potrebujemo za duSo
in telo. Ce bi sami prosili Boga. bi naSe prosnje
le malo zalegle: pa smo tudi vse preve¢ gresni,
da bi nas Bog uslisal. Zato moramo svoje pro$nje
izro¢iti komu takemu, ki ima pri Bogu kaj ved ve-
ljave, kot jo imamo mi. Najveé veljave pa ima pri
Bogu njegov edinorojeni Sin Jezus Kristus. Ce
izro¢imo njemu svoje prosnje in ¢e on posreduje
za nas, bomo gotovo usliSani, zlasti, ¢e prosi in
posreduje za nas pri daritvi sv. maSe. Nebeski
Oce svojega Sina tako presréno ljubi, da mu ne
more odbiti nobene prosnje. Kadar se Jezus da-
ruje na oltarju ter prosi za nas, takrat nam je
odprta bozja zakladnica. Po posredovanju sv. mase
dosezemo lahko pri Bogu vse, karkoli potrebujemo
za svoje Casno in vecno zivljenje.

Slednji¢ je sv. masSa tudi najboljsi pripomo-
ek, da moremo Boguzadoséevati za
svoje grehe. Pred Bogom smo paé vsi brez
izjeme gresniki. Vsi zasluzimo. da bi nas Bog
kaznoval. Da se bozjim kaznim izognemo, moramo
skrbeti za primerno zadoi¢enje. Neskoncénega
zadoi¢enja mi ubogi zemljani Bogu ne moremo
dati. Cesar pa ne zmoremo sami, to namesto nas
stori bozji Sin Jezus Kristus. Dal je Bogu ne-
skonéno zado$¢enje za naSe grehe, ko je za nas
trpel in umrl. Jezusova smrt na krizu je bila



122

najpopolnejsa spravna in zadostilna daritev za
nase grehe. Jezus nam pa daje svoje zasluzenje
na razpolago pri sv. masi, da. Jezus sam se pri
vsaki sv. maSi vedno iznova daruje in Zrtvuje
Bogu za naSe grehe. Ce torej hocemo dati Bogu
dostojno zadoi¢enje za svoje grehe. pojdimo k
sv. masi. zdruzimo se z Jezusom in poklonimo
njegovo zasluzenje nebeskemu Ocetu. Zaradi Je-
zusovega zasluzenja nam bo Bog rad prizanasal
ter nam bo tudi v obilni meri izkazoval svojo
milost. Sv. masa je najpopolnejsa spravna in za-
dostilna daritev. kar nam jasno pric¢ajo tudi be-
sede. ki jih je Kristus rabil pri ustanovitvi svete
mase, ko je rekel: »To je moje Telo, ki je za
vas darovano, to je moja Kri. ki je za mnoge
prelita v odpuscenje grehov.« (Mt 26, 27-28 in
Lk 22, 19-20.)

3. Kako je treba biti pri sv. masi.

Jezus se torej vsak dan daruje za nase zve-
licanje in za naSe duhovne in telesne potrebe.
Vsak dan nam daje na razpolago neskonéno za-
sluzenje svojega trpljenja in svoje smrti. Ce pa
je Kristus pri sv. masi tako neskon¢éno dareZljiv
in dobrotljiv do nas, ali ni potem nasa sveta
dolznost, da sv. maso kot najvedjo vrednoto ce-
rimo, da se je radi, z veseljem in z najvecjo
poboznostjo udelezujemo! Toda, ali nismo vcasi
le preve¢ mla¢ni in brezbrizni za sv. mase! Kako



123

smo raztreSeni in razmisljeni pri njej. kako malo
poboznosti je v naSem srcu in kako malo spo-
Stovanja kazemo do presv. daritve! Potem ni
¢uda, da nima sv. masa skoraj nobene koristi.

K sv. masi moramo radi hoditi
Vsak dan potrebujemo bozje pomoci in bozjega
varstva, zato bi bilo prav. ¢e bi bili po moZnosti
vsak dan pri sv. masi. Seveda je vsakdanje obisko-
vanje sv. mase zdruzeno z nekaterimi zrtvami in
tezavami. Treba je zgodaj vstajati, veckrat nas
ovira slabo vreme in grda pot in vlasi je res
tezko iti od doma. Toda vsega tega se ne smemo
ustrasiti. Cim tezje so ovire, tem ve¢ bo milosti.
Nikar ne bodimo tako silno mla¢ni in brezbrizni
za vsakdanje sv. mase!

Med sv.maso se moramo spos§tlji-
vo in spodobno obnaSati. Zavedati se
moramo, da se na oltarju obnavlja Jezusova kr-
vava daritev na krizu in da je od spremenjenja
pa do obhajila na oltarju Jezus Kristus sam. Temu
primerno mora biti vse naSe obna3anje. Obnasati
se moramo tako, da se bo Ze na zunaj poznalo.
da imamo res zivo vero v sv. skrivnosti, ki se
gode na oltarju. Toda zalibog. kako slabo se véasi
med sv. maso obnasamo! Namesto da bi klecali.
se morda nemarno naslanjamo:; namesto, da bi
gledali na oltar in bili zamisljeni v molitev, se
okoli sebe oziramo, se dolgocasimo ali pa se vda-
jamo posvetnim mislim. S takim slabim obna-
sanjem dajemo pohujSanje tudi drugim, ki nas



124

vidijo; samim sebi pa povzro¢amo veliko duhovno
skodo.
Pri sv. mas§i moramo biti zbrani
in pobozZni. Prav pazljivo moramo slediti do-
godkom in skrivnostim, ki se vrie na oltarju. ter
se globoko zamisliti vanje. V ta namen poglejmo
veckrat na oltar in pazimo na zvonjenje, s katerim
oznanja ministrant glavne dele sv. mase. Veliko
laglje bomo zbrano in pobozno pri sv. masi, ¢e
se navadimo, da se zatopimo v premisljevanje
dogodkov iz trpljenja Kristusovega. Od zacetka
do darovanja premisljujemo lahko. kako je Kri-
stus molil na Oljski gori ter se pripravljal na
svojo krvavo daritev. Med tem premisljevanjem
obzalujemo svoje grehe, da moremo s skesanim
in Cistim srcem prisostvovati sv. masi. Od daro-
vanja do spremenjenja premisljujemo. kako je
Jezus krvavi pot potil, kako je bil bi¢an in s
trnjem kronan in kako je z veliko teZavo prinesel
tezki kriz na Kalvarijo, da bi bil na njem daro-
van za naSe grehe. Tudi mi darujmo nebeskemu
Ocetu same sebe ter ga poniZno prosimo, naj se
milostno ozre na nas. Od povzdigovanja do ob-
hajila premisljujmo, kako je Jezus trpel za nas
na krizu in kako se pravkar na oltarju iznova da-
ruje za nas. S poboznim in skesanim srcem molimo
Jezusa pric¢ujofega pod podobama kruha in vina.
Od sv. obhajila do konca mase pa premisljujmo
Jezusovo smrt in Jezusov pogreb. Prosimo ga, naj
bi njegova smrt ne bila za nas zastonj in naj bi



125

njegovo zasluzenje bilo tudi nam v prid in zve-
licanje. Priporo¢ajmo se mu. naj pride s svojo
milostjo v naSe srce.

*

Ce se bomo prav zivo zavedali. da se pri
sv. masi obnavlja daritev Jezusa Kristusa. ki se
je za nas daroval nebeskemu Ocetu s svojo smrijo
na krizu, ¢e bomo veckrat premisljevali njene
dragocene milosti in dobrote, potem jo bomo
gotovo po vrednosti cenili ter se je radi udeleZe-
vali. Potrudimo se, da bomo med maso obujali
ista Cuvstva, kakr$na bi imeli pod kriZem na
Kalvariji, ¢e bi bili navzodi pri Jezusovi krvavi
daritvi. Sv. maso bomo res cenili in spoStovali
kot Bogu najprijetnejso daritev, sv. masa pa nam
bo postala studenec ¢asnega in ve¢nega blagoslova.

Dvanajsto poglavje.

Najlepsi trenutki.

Cudovita je ljubezen, ki jo razodeva Jezus
pri sv. obhajilu in pri sv. masi, ko prihaja v nase
srce ter se daruje na oltarjih za na$ duhovni in
telesni blagor. A prav tako ¢udovita je ljubezen,
ki jo razodeva s svojim neprestanim bivanjem na
nasih oltarjih. Jezus nas tako prisréno ljubi, da
se ni mogel popolnoma loéiti od nas, ampak hoce
do konca sveta prebivati med nami, kakor je



126

obljubil po svojem vstajenju: »Glejte. jaz sem
z vami vse dni do konca sveta.« (Mt 28, 20.) Da,
Jezus prebiva v nasih cerkvah. stanuje v nasi
biizini ter hoce biti na$ sosed, nas tolaznik in
nas spremljevalec v zivljenju. V Jezusovem skriv-
nostnem prebivanju na oltarjih se izpolnjujejo
besede sv. pisma, s katerimi je Bog obljubil svoje
ljubeznivo bivanje med nami: »Postavil bom svoj
Sator med vami in moja duSa vas ne bo zavrgla.
Med vami bom hodil in bom va3s Bog, vi pa boste
moje ljudstvo.« (3 Moz 26, 11-12.) Jezus torej
prebiva med nami in mi mu moramo biti za to
iz. srca hvaleZzni. Najlepse mu bomo kazali hva-
leznost s tem, da ga radi obiskujemo.

1. Nagibi za obiskovanje Jezusa.

Za obiskovanje Jezusa v najsv. Zakramentu
imamo pa¢ mnogo razlogov in nagibov. Jezus sam
zeli, da ga obiskujemo. nasa hvaleZnost to zahteva;:
obilne koristi, ki jih prejemamo. nas priganjajo.

Prvi nagib za obiskovanje sv. Rednjega Telesa
je Jezusova zelja. Jezus se je naselil na
nasih oltarjih ne zato, da bi tamkaj no¢ in dan
sameval, marve¢ da bi bival v nasi sredi in da
bi nam delil svoje milosti in dobrote ter nas
tolazil v krizih in tezavah Zivljenja. Zeljno c¢aka,
da pridemo in se mu vdano ter zaupno priblizamo.
On je kakor mati ali oce, ki je takrat najbolj
sreCen, kadar vidi, da ga otroci radi imajo in



127

radi k njemu prihajajo; zalosten pa, ¢e se otroci
zanj ni¢ ne zmenijo in ga nikdar ne obiscejo.
Prav tako je tudi Jezus vesel, ¢e pridemo veckrat
k njemu, zalosten pa, ¢e se ga skoraj nikdar ne
spomnimo in ga le malokdaj obis¢emo. O. kako
boli Jezusovo sv. Srce, ¢e ga pustimo samevati
v tabernaklju. ceprav bi ga lahko obiskali! O,
kako mu je tezko, kadar gremo mimo cerkve.
ne da bi se mu poklonili ter prejeli njegov blago-
slov! O, ne bodimo vendar tako mrzli in nehva-
lezni do njega, ampak pojdimo ga veckrat obiskat
in pokazimo mu, da znamo ceniti njegovo lju-
beznivo bivanje med nami! Kadar pridemo v
blizino cerkve. kjer je shranjeno sv. Resnje Telo.
stopimo za par trenutkov v cerkev, da se poklo-
nimo svojemu bozjemu Prijatelju, da ga otrosko
pozdravimo ter mu izrazimo svojo vdanost. S
svojimi obiski ga bomo vsaj nekoliko odskodovali
za vso mlacnost in brezbriznost, ki jo mora pre-
trpeti zaradi nezvestobe slabih kristjanov.

Nadaljnji nagib za obiskovanje Jezusa v naj-
svetejsem Zakramentu je dolZznost hvalez-
nosti. Ce se Jezus toliko poniza, da prebiva v
nasi sredini, ¢e nam izkazuje toliko ljubezni,
da je pripravljen vsak trenutek ljubeznivo nas
sprejeti, poslusati nase prosnje, se zavzeti za nase
zadeve ter nam v potrebah in stiskah vedno po-
magati, ali ne bomo ¢cutili dolZznosti, da mu to
ljubezen vratamo in ga v znak hvaleZnosti vsaj
tupatam obis¢emo!?



128

Tretji nagib za obiskovanje Jezusa je nasa
lastna korist. Jezus prebiva v tabernaklju,
pa ne isCe lastne slave in Casti, temvel ostane v
nasi blizini zaradi nas. Hoce nas krepcati
in tolaziti v krizih in nadlogah ter nam pomagati
v stiskah in potrebah. Soc¢utje in usmiljenje do
nas ga nagiblje, da prebiva stalno v tabernaklju;
vabi nas tako ljubeznivo k sebi: »Pridite k meni
vsi, kateri se trudite in ste obtezeni in jaz vas
bom pozivil.« (Mt 11, 28.) Ce pridejo torej nad
nas razlitne stiske in nadloge Zivljenja, ¢e nas
zadene nesreCa in zalost. ¢e nas obis¢e bolezen
in trpljenje, ¢e mnas vznemirjajo skuSnjave in
duhovni boji, zatekajmo se zaupljivo k Jezusu,
kajti pri njem bomo nasli pomo¢, tolazbo in varno
zavetje. Zatekajmo se k Jezusu zlasti v duhovnih
zadevah. ZmanjSal bo nasa huda nagnjenja, nav-
dusil nas bo za krepostno Zivljenje ter nas na-
polnil z boZjo ljubeznijo. Obiski pri Jezusu nam
donasajo mnogo koristi in dobi¢tka v duhovnem
in telesnem oziru.

2. Sreca in blazenost obiskov pri Jezusu.

Posvetni ljudje, ki nimajo nobene Zive in glo-
boke vere v Jezusovo pri¢ujo¢nost v sv. Reinjem
Telesu, nimajo za obiske pri Jezusu ne umevanja
ne veselja in ne ¢utijo nikake privla¢nosti. Nam
pa, ki verujemo v sv. Resnje Telo, so ti obiski
trenutki veselja, srede in utehe, saj imamo pred



129

tabernakljem tako reko¢ nebesa na zemlji. Tu se
¢utimo kakor ljubljenci Jezusovi, tu okusamo no-
tranji mir in nebesko sreco, tu ¢rpamo pomo¢ in
pogum za tezave vsakdanjega zivljenja.

Pri Jezusu v sv. Resnjem Telesu se ¢utimo
kakor doma. saj je Jezus na$ oce, na$ brat
in na$ prijatelj. Vsak ¢as podnevi in ponoéi je
pripravljen nas sprejeti ter se z nami prav lju-
beznivo, po domace in po prijateljsko razgovar-
jati. Nikdar se nas ne navelica, ampak Se celo
veseli ga, ¢e smo radi pri njem, saj pravi v svetem
pismu o sebi: »Moje veselje je. prebivati s &lo-
veskimi otroki« (Preg 8, 31). Kako smo vendar
sre¢ni, da imamo Jezusa v svoji sredini! Morda
nimamo ve¢ dragih starSev: bratje in sestre so
nam morda razkropljeni po svetu, zvestih prija-
teljev pa je tako malo. Morda se ¢utimo vdasi
zapuscene in osamljene, ker nimamo nikogar, da
bi mu razodeli svoje srce ter potozili svoje bo-
le¢ine. Imamo pa Jezusa, ki nam nadomestuje
oCeta in mater, brate in sestre, sorodnike in pri-
jatelje. :

Pri Jezusu v sv. Resnjem Telesu uzivamo
sveti in blazeni mir. Ta sveta tiSina okrog
tabernaklja vpliva silno blagodejno in blaZilno
na nas. V tej sveti in bozji tifini pojenja razbur-
jenost in nemir zivljenja: viharji in boji v nasi
notranjosti se poleZejo, nase srce s svojim vecnim
trepetanjem in valovanjem se umiri. Tabernakelj
je studenec srénega miru in dusnega pokoja. V

Pri studencih 9



130

njegovi senci ¢lovek pozabi na vrvenje v svetu
ter zbere svojega duha. Jezus iz tabernaklja Se
vedno vabi k sebi, kakor je neko¢ povabil apo-
stole v Sveti dezeli: »Pojdite sami zase v samoten
kraj in se nekoliko odpoéijte!« (Mr 6, 31.)

Pri Jezusu v sv. Resnjem Telesu okusamo
nebesko sre¢o in nebesko tolazbo.
ki se ne da popisati, ampak se le okusa. Kadar
kle¢is pred tabernakljem ter se potapljas v po-
bozno molitev, v svete misli in ¢uvstva. takrat se
ti bo zazdelo, kakor da te obsevajo zarki nebe-
skega veselja in kakor da si z apostoli vred na
gori Tabor, kjer se jim je Jezus pokazal v svoji
nebeski slavi. Takrat ti bo postalo tako toplo in
prijetno pri srcu. da bos lahko vzklikal s svetim
Petrom: »Uc¢enik, dobro je, da smo tukaj« (Lk 9,
33). Pred tabernakljem bomo okusili, kako sladek
je Gospod in kako prijetno je muditi se v svetih
satorih. Od velike sre¢e nam bodo prikipele iz
srca besede o¢aka Jakoba: »Resni¢no, kako strasen
je ta kraj...: drugega ni tukaj, kakor hisa bozja
in vrata nebeska« (1. Moz 28, 16—17).

Pri Jezusu v sv. Re$njem Telesu dobivamo
nebeikanavdahnjenja, boZje nauke.
Jezus nas uéi s svojim lastnim zgledom. U&i nas
ljubezni do Boga in do bliznjega, ker prebiva
svojemu nebeskemu Océetu in nam na ljubo v naj-
svetejSem Zakramentu. U¢ nas goreénosti za zve-
licanje dus, saj prebiva tudi zaradi tega v taber-
naklju, da bi nam pomagal resevati duse. U&i



131

nas ljubezni do samote in moléeénosti, saj pre-
biva v tabernaklju dostikrat docela osamljen. Uéi
nas uboStva in poniZznosti, saj je v tabernaklju
odlozil nebesko velicanstvo ter se tako zelo po-
nizal, da stanuje v tesni hisici pod podobo kruha.
Ué&i nas potrpezljivosti, saj v tabernaklju potr-
-pezljivo prenasa slabo obnaSanje in preziranje
onih kristjanov, ki se zanj ne menijo. U¢i nas
pokorscine, saj je v tabernaklju tako reko¢ po-
koren duhovnikom. Zares, pred tabernakljem je
visoka Sola krepostnega zivljenja in kricanske
popolnosti.

Pri Jezusu v sv. Reinjem Telesu ¢rpamo
pomoc¢ in pogum za tezave vsakda-
njega zivljenja. Nase zemsko Zivljenje je
v¢asi polno trpljenja, Zalosti, skusnjav in nadlog.
Pri ljudeh bi veckrat zastonj iskali opore in to-
lazbe, najdemo jo pa pri Jezusu v tabernaklju.
Kadar pohitimo k njemu, vselej nas pokrepéa in
potolazi. Jezus v tabernaklju je nas§ najzvestejsi
prijatelj, najboljsi tolaznik, najmogolnejsi za-
S¢itnik in najzanesljivej&i pomo¢nik. Naj bodo
nase tezave Ze tako velike in nase zadeve Se
tako zapletene, Jezus more vse tako zasukati, da
se bomo sreéno izvili iz njih.

3. Kako je treba Jezusa obiskovati.

Obiske pri Jezusu bi lahko primerjali z avdi-
jencami pri papezu, pri kralju ali pri drugih vi-
o*



132

sokih osebah, le s tem razlockom. da so obiski
pri Jezusu bolj pomenljivi in vazni, hkrati pa
tudi bolj domaci in zaupljivi. Kakor pa se je
pri avdijencah treba obnasati po nekih dolo¢enih
predpisih, tako se morajo tudi obiski pri [ezusu
vr§iti na nacin, ki je primeren Jezusovemu boz-
jemu in kraljevskemu dostojanstvu. Kako se mo-
ramo torej obnasati, kadar pridemo k Jezusu?
Vprico Jezusa se moramo obnasSati
spostljivo. Ce bibili sprejeti v privatni avdi-
jenci pri papezu ali pri kralju, bi se gotovo po-
trudili, da bi se kolikor mogoce spostljivo in do-
stojno vedli ter se ravnali po vseh pravilih olike
in omike. Koliko bolj se moramo Sele potruditi,
da se bomo pri najvisjem Kralju, pri Jezusu Kri-
stusu, dostojno in spostljivo obna3ali. Ko prides v
cerkev in se priblizas oltarju. pokleknes z enim
kolenom, da priznas Jezusovo boZanstvo. Za prvi
pozdrav lahko rabis besede sv. Franc¢iska Asiskega.
ki je Jezusa po cerkvah takole pozdravljal: »Mo-
limo te, Gospod Jezus Kristus, tukaj in po vseh
cerkvah, ki so po vsem svetu, in te hvalimo. ker
si s svojim krizem svet odresil.« Potem pa skusaj
ves Cas, dokler si v cerkvi, bodisi da stojis ali
sedi§ ali pa kle¢is, Ze na zunaj pokazati, kako
veliko spostovanje imas do Jezusa. Roke imej
sklenjene, o¢i kolikor mogo¢e povesene ali pa na
oltar obrnjene. Obnasaj se, kakor so se obnasal¥
sv. Trije kralji, ki so ponizno padli pred Jezusa
ter ga z najvecjo spostljivostjo pocastili; ali kakor



133

se je obnaSal cestninar v templju, ki si ni upal
povzdigniti svojih o¢i. ampak je skesan in potrt
trkal na svoja prsa: ali kakor se je obnaSala Ma-
rija Magdalena, ki je padla k Jezusovim nogam
in jih umivala s svojimi solzami: ali kakor so se
obnasali deseteri gobavci. ki so zaupljivo klicali
k Jezusu za pomo¢ in ga ponizno prosili, naj se
jih usmili.

Zunanjemu spostljivemu obnasanju se mora
pridruziti e notranja poboZnost, ki
obstoji v tem. da obujas§ med obiskom sveta ¢uv-
stva zive vere. gorece ljubezni in globoke poniz-
nosti. V ta namen vzemi v roke kako tako knjigo.
ki je prirejena nalas¢ za obiske pri Jezusu, n. pr.
Alfonza Ligvorijskega »Sveto uro« ali pa Walser-
jevo »Vecno moliteve. Verno pa tudi premisljuj
ali pa moli sv. roZzni venec in druge ustne molitve.
Vseeno je. ali beres ali premisljujes ali pa molis
ustne molitve, samo da si res kolikor mogode zbran
in pobozen. Ne bilo bi prav. da bi se pri Jezusu
dolgocasil. pecal s posvetnimi mislimi ali se vdajal
prostovoljni razstreSenosti.

Obiskujmo Jezusa tudi z otroskim
zaupanjem. Prav ni¢ se ni treba bati ali tre-
petati, kadar prides k njemu. Jezus te bo sprejel
zmeraj z oCetovsko prijaznostjo ter potrpezljivo
poslusal tvoje prosnje in Zelje. Cisto po domace
se lahko pogovarjas z njim, kakor se pogovarjajo
prijatelji med seboj. Cim bolj si zaupljiv do njega.
tem ljubse mu je in tem rajsi te uslisi. Cepray



134

ne ustreze vsaki tvoji zelji, tako kakor ti hoces,
zaupaj vendarle vanj. prosnja ne bo nikdar za-
stonj. Dal ti bo kaj boljSega, koristnejSega. Spomni
se, kaj je zapisal prerok Izaja: »Ali more Zena
pozabiti svoje dete, da bi se ne usmilila sina
svojega telesa? In ko bi ga pozabila, vendar jaz
ne bom pozabil tebe« (Iz 49. 15). Zavest. da je
Jezus prav zato v sv. Resnjem Telesu, da bi lahko
vsak ¢as nasli pri njem pomo¢i, tolazbe in za-
vetja, nas mora navdajati z brezmejnim zaupanjem
do njega. »Stopimo torej z zaupanjem k sedezu
milosti, da usmiljenje doseZemo in milost najdemo
ob Casu potrebne pomoci« (Hebr 4, 16).

Kako smo vendar srecni, da imamo Jezusa v
svoji sredini in da ga lahko tudi obii¢emo, kadar
hoéemo! O, da bi ga tudi res obiskovali! Obiski
pri Jezusu nam bodo osladili bedno zemsko Ziv-
ljenje. Trenutki, ki jih bomo prebili z ljubedim
srcem pred tabernakljem, bodo najlepsi nasega
zivljenja, in prostor pred tabernakljem nam bo
postal najljubsi na zemlji. Seveda moramo obisko-
vati Jezusa vedno zelo spostljivo, poboZno in za-
upljivo. Ure pred tabernakljem naj bodo priprava
na oni trenutek, ko bomo skupno z angeli in
svetniki pred prestolom boZzjim brez prestanka
prepevali: »Svet, svet, svet si ti, o Gospod, Bog
nebesnih trum! Nebo in zemlja sta polna tvoje
slave!¢



135
Trinajsto poglavje.

CeS¢enje presv. Srca Jezusovega, najzlaht-
nejsa cvetka krscanske poboznosti.

V novejsem casu se je poboznost presv. Srca
Jezusovega ze mocéno udomacila med kri¢anskimi
narodi. Ponekod je popolnoma prenovila propa-
dajoce kri¢ansko zivljenje. Tudi na Slovenskem
ima Srce Jezusovo mnogo gorec¢ih castivecev. Da
bi se pa to ¢escenje 3e bolj ukoreninilo, ho¢emo
nuditi nekaj pojasnil, ki so potrebna za umevanje
te, lahko re¢emo, prve poboZnosti.

1. Bistvo in zgodovina ¢es¢enja Srca Jezusovega.

Odkar stoji svet. ni nobeno srce tako vneto
ljubilo ¢loveskega rodu. kakor Srce Jezusovo. To
nam dokazuje in izpri¢uje u¢lovecenje, zivljenje,
trpljenje in smrt nasega bozjega Zvelicarja. Jezu-
sovo Srce nas ljubi Se sedaj. ljubi resni¢no in
odkritosréno.

Za vso nesebi¢no in trajno ljubezen zasluzi
Jezus po vsej pravici tudi naso ljubezen.

Toda, kako slabo povracamo Jezusu njegovo
ljubezen in kako silno smo brezbrizni za njegovo
Srce! Ali naj bo to znak ljubezni, ¢e ga nepre-
stano zalimo s svojo mla¢nostjo, s svojo nehvalez-
nostjo in morda celo z grehi. Ta mla¢nost in brez-
briznost do Jezusovega Srca je velik madez ki
se ga moramo ¢imprej znebiti.



136

Cescenje Srca Jezusovega je bilo znano v vseh
kri¢anskih stoletjih. V spisih Origena, sv. Krizo-
stoma, sv. Ambroza, sv. Avgustina, sv. Bernarda.
sv. Bonaventure, sv. Jederti, sv. Mehtilde, svete
Lutgarde in Se drugih svetnikov imamo vse polno
dokazov za to. Toda v prejinjih stoletjih so bile
le nekatere izvoljene duse. ki so poznale in gojile
to poboznost.

Splosno ¢es¢enje Jezusovega Srca se je zacelo
Sele pred par stoletji. Sv. Janez Evangelist je
neko¢ razodel sv. Jederti. da bo Sele v zadnjih
casih, ko bo svet postal e ¢isto mladen in mrzel.
CeS¢enje Srca Jezusovega zopet ogrelo cloveski
rod v ljubezni do Boga. Jezus sam je leta 1673.
razodel sv. Marjeti Alakok ljubezen svojega srca
do ¢lovetkega rodu. Pritozeval se je, da ljudje
ne znajo ceniti njegove ljubezni, da so nehvalezni
in da ga s svojo mlacnostjo tako silno Zalostijo.
Zapovedal ji je, naj zacne ljudi navduSevati za
¢es¢enje njegovega Srca, da mu bodo vsaj neka-
teri zadoicevali za neitete krivice, ki jih trpi v
najsv. Zakramentu.

Sv. Marjeta je svojo nalogo zvesto izvrsila.
Ceprav so se janzenisti z vsemi mo¢mi upirali ce-
§¢enju Srca Jezusovega. se je ta poboZnost ven-
darle kmalu razsirila po vsem svetu. Papez Kle-
ment XIII. je 1765 dovolil nekaterim skofijam, da
so smele obhajati praznik presv. Srca Jezusovega.
Papez Pij IX. pa je 1856 ukazal, naj se ta praznik
obhaja v vesoljni Cerkvi. Dandanes obhajamo



137

praznik presv. Srca v petek po osmini sv. Res-
njega Telesa. Skofje pa smejo zunanjo slovesnost
preloziti na kak drug dan, na primer na naslednjo
nedeljo. Leta 1899. je papez Leon XIII. z okroz-
nico »Annum sacrumc« posvetil vesoljno ¢lovestve
bozjemu Srcu.

V zadnjih par stoletjih se je ceséenje Srca
Jezusovega res moc¢no razSirilo in udomacdilo.
Dandanes ni ve¢ nobene katoliske Zupnije, v
kateri bi ne bilo vsaj nekaj gorecih castiveev
Srca Jezusovega.

2. Koristi in sadovi ¢eS¢enja Srca Jezusovega.

CesCenje Srca Jezusovega bi lahko primerjali
kosatemu drevesu. ki je obloZeno z bogatimi sa-
dovi. Jezus sam je dal sv. Marjeti 12 obljub za
vse, ki bodo vneto in stanovitno ¢€astili njegovo
Srce, zlasti za one. ki bodo to ¢e$¢enje pospe-
Sevali. Naj omenjamo samo poglavitne milosti.
Jezus je obljubil. da hoce svoje castivee tola-
ziti v krizih in tezavah, da jim hoce podeliti po-
trebnih stanovskih milosti. da ho¢e njihovim
druzinam dati mir in slogo. da hoce blagosloviti
vsa njihova podjetja. da jih hoce podpirati pri
stremljenju po duhovnem napredku in da hoce
biti njihov zavetnik v Zivljenju in v smrti. Gres-
niki bodo prejeli zaradi ¢eic¢enja presv.Srca —
spreobrnjenje, pravicni pa milost stanovitnosti.



138

Cescenje Srca [ezusovega prinasa to-
lazbo v krizih in tezavah. Kadar pri-
dejo nad nas tezke ure in bridke preizkusnje,
n. pr. huda bolezen. nesreca. krivi¢no preganja-
nje, takrat nam hoce Srce Jezusovo podeliti milost
in mo¢, da bomo potrpezljivo, boguvdano in voljno
vse to prenasali. Trpljenja samega nam veckrat
takoj ne odtegne, saj je sam napovedal. da bome
morali marsikaj pretrpeti in prestati: »Na svetu
boste imeli stisko; ali zaupajte, jaz sem svet
premagal« (Jan 16, 33.) Pa¢ pa je vedno priprav-
ljen, da nas tolazi in krep¢a, saj nas tako milo
vabi k sebi: »Pridite k meni vsi, kateri se trudite
in ste obteZeni in jaz vas bom pozivile (Mt 11, 28).
Jezus nam hoce osladiti nase breme in olajSati
nas jarem:; zato nas navdusuje, rekoc¢: »Vzemite
moj jarem na sebe in udite se od mene, ker sem
krotak in iz srca poniZen, in nasli boste mir
svojim duSam. Zakaj moj jarem je sladek in
moje breme je lahko« (Mt 11. 29—30). Ce bomeo
torej vneto castili Srce Jezusovo, bomo prejeli
milost, da bomo potolazeni ter vdani v voljo boZjo
prenasali krize in tezave zivljenja.

Ceifenje Srca Jezusovega nam naklanja p o -
trebne stanovske milosti. Vsak stan in
vsak poklic ima svoje posebne zahteve in dolz-
nosti, svoje posebne tezave in skrbi. e hodemo
dolZnosti svojega stanu prav in dobro spolnje-
vati, potrebujemo za to posebnih milosti: zago-
tovili si jih bomo, ¢e bomo Srce Jezusovo gorede



139

castili. S tega stalis¢a je torej Cei€enje Srca Je-
zusovega velike vaznosti Se posebno za one, ki
se zavedajo velike odgovornosti v svojem poklicu.
Tak poklic imajo star§i, duhovniki, vzgojitelji
mladine in vsi tisti, ki so na kakem vodilnem
in odliécnem mestu.

CesCenje Srca Jezusovega prinasa dru-
zinam mir in slogo. Kaks$na dobrota je mir
v druzini, vedo zlasti oni, ki ga pogre3ajo. O res.
kako grenko in tezko je zivljenje v hisah in
druzinah, kjer se med seboj sovrazijo in prepi-
rajo ter drug drugega pikajo in grizejo. To je
pravi pekel ze tukaj na zemlji. Vse drugade pa
je tam, kjer je mir in sloga. Ce hoces, da bo tudi
v tvoji druZini zavladal ljubi boZji mir, zaéni
prav poboZno Castiti presv. Srce Jezusovo. Iz-
kuinja udi, da se vesele v druzinah, ki so se po-
svetile Srcu Jezusovemu in ki Srce Jezusovo tudi
prav castijo. blagodejne sloge in miru. Srce Jezu-
sovo jim daje mo¢ in milost, da morejo drug z
drugim potrpeti ter se izogibati vsega. kar bi
kalilo lepo vzajemnost.

Cescenje Srca Jezusovega podell nasim
podjetjem uspeh in blagoslov bozji.
Znan je svetopisemski izrek: »Ce Gospod ne zida
hige, se zastonj trudijo, kateri jo zidajo. Ce
Gospod ne varuje mesta, zastonj ¢uje. kdor ga
varuje.« (Ps 126, 1—2.) Trudi se, kolikor se hoces:
¢e ti Bog ne pomaga, ne bo¥ imel uspeha. Ce
pa je Bog s teboj, bo slo vse gladko od rok. Ce



140

ho¢emo postati bozji ljubljenci ter si zagotoviti
pri svojih podjetjih bozji blagoslov, skusajmo
prav gorece Castiti Jezusovo Srce. Jezus sam je
to obljubil sv. Marjeti ter bo gotovo svojo ob-
ljubo tudi spolnil. Kdor hoce imeti kaj uspeha
pri vzgoji mladine, kdor hoce spreobracati trdo-
vratne gresnike ali pa voditi duse po potih po-
polnosti, kdor Zeli storiti kaj velikega za kralje-
stvo bozje na zemlji, se mora okleniti ¢eitenja
Srca Jezusovega. Tudi vsi tisti, ki hoc¢ejo storiti
kaj dobrega za svoj narod, ki hoc¢ejo svojemu na-
rodu priboriti svobodo ali pa mu zagotoviti sre¢no
bodo¢nost, morajo biti castilei Srca Jezusovega,
drugace ne bodo imeli trajnega uspeha. Ceilenje
Srca Jezusovega bi moralo biti opora in Zarisce
vsega narodnega delovanja.

Cestenje Srca Jezusovega nas podpira
pri stremljenju po duhovnem na-
predku. Gotovo ni za naSo pokvarjeno naravo
nobena tako lahka stvar, ljubiti Boga nad vse in
svojega bliznjega kakor samega sebe. Toda z bozjo
pomoc¢jo moremo premagati vse tezave in ovire
kri¢anskega zivljenja. Najuspesnej$o pomo¢ nam
pa zagotavlja vneto ¢ei¢enje Srca Jezusovega. ki
bo privabilo iz nebes vseh potrebnih milosti. Ce
bomo vefkrat premisljevali. kako Jezusovo Srce
gori za slavo nebeskega Oceta. kako se Zrtvuje
za Cloveski rod in kako je ponizno, krotko in
potrpezljivo, ne bomo ve¢ mla¢ni za Boga, hladni
do bliznjega in brezbriZni za pobozno in krepostno



141

zivljenje. CeSCenje Srca Jezusovega nas mogocéno
vzpodbuja k duhovnemu napredku ter nas izdatno
podpira pri stremljenju po kr$c¢anski popolnosti.
CeS¢enje Srca Jezusovega nam naklanja
boZje zavetje v zivljenju zlasti ob
smrti. Veckrat pridemo v tak polozaj, da smo
. prisiljeni iskati pri drugih zavetja in varstva pri
dobrih ljudeh, pri vplivnih osebah, v dvomih in
skusnjavah pri modrih svetovaleih. Najbolj3e, naj-
varnej$e in najzanesljivejSe zavetisée pa je Srce
Jezusovo. Jezus je bil Zze v svojem zemskem Ziv-
ljenju zanesljiv zaveinik. Kdor je iskal pri njem
zavetja, zaslombe in zasCite, jo je tudi naSel.
[5¢imo tudi mi v vseh svojih tezavah in stiskah,
v svojih skuSnjavah in bojih varstva in zavetja
pri Jezusovem Srcu! Gotovo ne bomo zastonj
trkali. Najbolj pa priporo¢ajmo Jezusovemu Srcu
trenutek loc¢itve. Takrat bomo pa¢ najbolj po-
trebovali njegovega varstva in njegovega zavetja.
Castivel Srca Jezusovega umirajo sre¢no.

3. Kako naj castimo Srce Jezusovo.

Bozje Srce Jezusovo Castimo s svojim srcem,
pa tudi z razumom in voljo. S srcem ga Castimo,
Ce ga prav gorec¢e ljubimo ter mu skuSamo s tem
vsaj nekoliko povrniti njegovo brezmejno lju-
bezen do nas. Z razumom ga Castimo, ¢e skusamo
vedno bolj spoznavati njegovo veli¢ino in njegovo
dobrotljivost ter v ta namen radi prebiramo



142

spise, ki razpravljajo o presv. Srcu. Z voljo pa ga
Castimo, ¢e si prizadevamo posnemati njegove
kreposti ter po njem upodobiti svoje srce. S tem
notranjim ¢eSCenjem pa zdruzujmo tudi zunanji
izraz, ki je v tem, da se Srcu Jezusovemu javno
posvetimo, da z gorefnostjo obhajamo praznik
Srca Jezusovega in prve petke in da se pridruzimo
apostolstvu molitve.

Najlazji in najnavadnej$i nacin ¢es¢enja Srca
Jezusovega obstoji v tem, da se brez pri-
drzka izroé¢imo in popolnoma po-
svetimo boZjemu Srcu. To pa se mora
zgoditi javno in na slovesen nacin, tako da ve
za to tudi naSa okolica. V ta namen si kupimo
primerno sliko ali kip Srca Jezusovega, jo posta-
vimo v svojem stanovanju na Castno mesto ter jo
lepo okrasimo. Potem prosimo domacega duhov-
nika, naj pride izvrsit svete obrede. Na dan po-
svetitve pristopi vsa druzina k sv.obhajilu. Ob
primernem ¢asu pride duhovnik v hiso, blagoslovi
najprej sliko, potem pa izvrsi posvetitev druzine
bozjemu Srcu. Vsi druzinski c¢lani pokleknejo
pred podobo ter ponavljajo za duhovnikom po-
svetilno molitev. S posvetitvijo postane druZina
last in posest bozjega Srca, ki sprejme druZino v
svoje posebno varstvo. Druzina, ki se tako po-
sveti boZjemu Srcu, se mora tega tudi vedno
zavedati ter temu primerno tudi ziveti. Od Gasa
do casa prizge pred podobo Srca Jezusovega lucco
in, ¢e je le kolickaj mogoce, opravi vsak dan



143

pred njo tudi kako majhno poboZnost, ali obnovi
posvetilno molitev, moli litanije Srca Jezusovega
itd. Ta poboznost se lahko opravi pri skupni ve-
¢erni molitvi. Jezus je obljubil sv. Marjeti, da bo
podelil vsem tistim, ki se posvetijo njegovemu
Srcu ter postanejo njegovi goreéi in zvesti Ca-
stivei, milost stanovitnosti do konca
in milost sre¢ne smrti. Vsem tistim hiSam in dru-
zinam pa, v katerih se ¢asti podoba njegovega
Srca, je obljubil druzinski mir in obilen blagoslov.

V poceséenje Srca Jezusovega je vpeljan
praznik Srca Jezusovega in so do-
loéeni prvi petki v mesecu. Praznik
Srca Jezusovega so papezi na zeljo Skofov in
vernikov vpeljali najprej v nekaterih skofijah,
pozneje pa v vesoljni Cerkvi. Tako bi naj bil
vsaj en dan v letu posvecen izkljuéno le ¢eséenju
Srca Jezusovega. Prve petke v mesecu pa je pri-
porocal za CeSc¢enje svojega Srca Jezus sam, ko
se je prikazoval sv. Marjeti. Narocil ji je, maj
prejme vsak prvi petek v mesecu sv.obhajilo v
zados¢enje za krivice in razzaljenja, ki jih mora
pretrpeti od nezvestih in gresnih kristjanov. Sveta
Marjeta je takoj zacela poboznost prvih petkov
ter jo je tudi drugim priporocala. Kmalu so se
te navade oprijele tudi druge pobozne duse. Leta
1899. pa jo je papez Leon XIII, ta veliki &astivec
Srca Jezusovega, priporoc¢il vsem katoliskim ver-
nikom. Kako naj torej obhajamo praznik Srca
Jezusovega in pa prve petke v mesecu, da bomo



144

ustregli Zelji bozjega Zveli¢arja? Predvsem poj-
dimo te dneve v cerkev k sv. masi! Kjer je kolic-
kaj gore¢ dusni pastir, bo oskrbel ob teh dneh
bolj slovesno maSo z blagoslovom, z litanijami
Srca Jezusovega in s posvetitvijo. Ob tej priliki
prejemajmo tudi sv. obhajilo in sicer v zadoS¢enje
za vsa razzaljenja, ki jih mora prestati bozji
Zvelicar od nas ali pa od drugih ljudi. S poboz-
nim sv. obhajilom naredimo Jezusu veliko veselje
ter potolazimo njegovo uzaljeno Srce. Takoj po
sv. obhajilu pa prosimo Jezusa odpuienja za vso
mlacnost in nehvaleZnost, za vso nespostljivost in
necast, ki smo jo povzrocili ali sami ali pa so jo
zakrivili drugi. (PoboZnost prvega petka se sme
seveda prenesti na prvo nedeljo v mesecu.)
Tretji nacin ¢es¢enja Srca Jezusovega obstoji
vitem, da se pridruzimo apostolstvu
molitve. To apostolstvo je bogoljubna sku-
pina oseb, ki posvetijo vse svoje molitve, vse
svoje delo in vse svoje trpljenje presv.Srcu Je-
zusovemu fter pristopajo vsako prvo nedeljo k
sv. obhajilu. Apostolstvo molitve torej ne nalaga
nobene druge dolznosti, kakor da vsak dan mo-
limo, delamo in trpimo po namenu boZjega Srca.
Tako dobe nase molitve, delo in naSe trpljenje
ve¢jo vrednost. Na ta nacin si z vsako malen-
kostjo mnozimo zasluzenje in sluzimo nebesa.
Cesenje Srca Jezusovega je poboZnost, ki je
Bogu nadvse dopadljiva, nam koristna, hudobne-
mu duhu pa zelo zoprna. Bogu je dopadljiva, ker



145

z njo Castimo Srce njegovega najljubSega Sina
ter zadoS¢ujemo bozji praviénosti za svoje in za
tuje grehe. Nam je koristna, ker si z njo prido-
bimo bozje prijateljstvo ter si izprosimo mmogo-
terih telesnih in duhovnih milosti. Hudobnemu
duhu pa je zoprna, ker iztrga iz njegovih kremp-
ljev mnogo greSnikov ter jih pripelje nazaj h
Gospodovi ¢redi. Res, hvalezni moramo biti Bogu,
da zivimo v takih casih, ko je poboZnost do presv.
Srca v najlepSem cvetju in razmahu. Pridruzimo
se tudi mi armadi Castiveev bozjega Srca: Zivimo
in bojujmo se pod njegovo zastavo in obhajali
bomo neko¢ ve¢no zmagoslavje.

Stirinajsto poglavje.

Premisljevanje Kristusovega trpljenja,
najlepsi izraz ljubezni do Jezusa.

Zelo uéinkovit pripomocek kric¢anskega ziv-
ljenja je tudi premisljevanje Kristusovega trplje-
nja. In to po vsej pravici! Kaj bi nas moglo pac
bolj odvracati od greha in vnemati za ljubezen
do Jezusa, kakor &e premisljujemo. koliko je
moral Jezus zaradi greha pretrpeti? Premislje-
vanje Kristusovega trpljenja je visoka Sola
kri¢anskega zivljenja. Obiskujmo tudi mi to Solo
ter premisljujmo radi Kristusovo trpljenje!

10

Pri studencih



146

1. Nagibi za premisljevanje Kristusovega
trpljenja.

Trpljenje in smrt Jezusa Kristusa je tako
vazen in tako imeniten dogodek v zgodovini ¢lo-
vestva, da mu moramo dati prednost pred vsemi
drugimi dogodki svetovne zgodovine. Zato bi se
spodobilo. da bi se vsi ljudje pogosto spominjali
tega dogodka.

Ze ¢ut hvaleznosti nam veleva, naj
Kristusovo trpljenje radi premisljujemo. Pomi-
slimo le, koliko duhovnih dobrot nam je Jezus
Kristus izkazal prav s svojim trpljenjem in s
svojo smrijo! ReSil nas je veéne smrti, iztrgal iz
hudieve oblasti ter nas naredil za otroke boZje.
Radi izvirnega greha smo bili namreé¢ pod ob-
lastjo hudobnega duha in kot taki smo bili obso-
jeni na vec¢no pogubljenje. Zalostna je bila nasa
usoda. Sami bi si ne bili mogli prav ni¢ pomagati.
V tej veliki stiski se nas je usmilil bozji Sin
Jezus Kristus. Sel je zaradi nas v trpljenje in
smrt in dal bozji pravi¢nosti zado3¢enje, nas pa
je resil ter nam pridobil pravico do nebes. Ni
se ustrasil groznega trpljenja in straSne smrti
na krizu. samo da je nam pomagal iz prokletstva
greha. In to je storil zgolj iz ljubezni do nas!
Ce pa se je Jezus toliko Zrtvoval za nas, ali ni
s tem zasluzil. da se tudi mi njegovega trpljenja
in njegove smrti veckrat spominjamo?



147

Drugi razlog, zakaj naj veckrat premisljuje-
mo Kristusovo trpljenje, je nasSa lastna ko
rist. Premisljevanje Kristusovega trpljenja nas
namre¢ odvra¢a od greha ter nas vnema za lju-
bezen do Boga. In to je za nas velikega pomena
in velike koristi. Prva stopnja krsc¢anskega zivlje-
nja obstoji v tem, da se ogibljemo vsakega greha.
Greha pa se bomo tem laglje ogibali, ¢im bolj
se bomo zavedali nesrece in zla, ki je v njem.
Vprav iz Kristusovega trpljenja pa lahko spozna-
mo, kako velika hudobija je greh. ki Zali, ne-
skon&no zali svetost bozjo. Ce bi greh ne bil tako
velika hudobija, bi si ne mogli razlagati. kako je
prislo, da je moral sam Sin bozji toliko trpeti
in umreti tako sramotne smrti na krizu. Iz trplje-
nja in smrti Jezusa Kristusa moramo sklepati, da
je greh pred Bogom nekaj strasnega, nekaj groz-
nega. Ce se bomo veckrat potopili v premislje-
vanje Kristusovega trpljenja, kako bi potem se
mogli biti tako lahkomisljeni, da bi Boga ponovno
z grehom zalili? Premisljevanje Kristusovega trp-
ljenja nas torej navdaja s svetim strahom pred
grehom, obenem pa vnema tudi v ljubezni do
Boga, kar je popolnoma umevno. Ce namreé po-
mislimo, kako prisréno nas je ljubil Kristus, se
mora tudi naSe srce vneti v ljubezni do njega.
V tej ljubezni pa ti& vsa popolnost kricanskega
zivljenja.

Tudi zgledi svetnikov naj nas nagib-
ljejo, da vzljubimo premisljevanje Kristusovega

10"



148

trpljenja. Ker ne moremo vseh nastevati, si
hoc¢emo ogledati samo sv. Franciska Asiskega, ki
je v tem oziru menda na prvem mestu. Sv. Fran-
tisek se je takoj v zacetku svojega bogoljubnega
zivljenja s posebno gorec¢nostjo posvetil premis-
ljevanju Kristusovega trpljenja. Znano je, kako
rad je zahajal v San Damiano molit pred neki
kriz. Neko¢, pravi porocdilo, je Jezus na krizu
sklonil svojo glavo. zacel govoriti ter mu dal
prva navodila. Od tistega trenutka naprej je bil
Fran¢isek tako reko¢ zaljubljen v krizanega
Jezusa. Neprestano je nanj mislil in no¢ in dan
premisljeval njegovo trpljenje. Kristus pa mu
je za placilo vtisnil svojih pet ran ter mu s tem
podelil izredno milost, da je bil svojemu bozjemu
Zveli¢arju tudi po telesu podoben. Tako nam je
sv. Fran¢iSek najlepsi zgled. kako moramo biti
goreci za premisljevanje Kristusovega trpljenja.

2. Kako je treba premisljevati Kristusovo
trpljenje.

Odgovorim: zbrano in poboZno. V ta
namen si mora$ prav zivo predstavljati Jezusove
grozne boleé¢ine in muke; to zbudi sveta ¢uvstva
ter vnemo za one kreposti, ki prav posebno od-
sevajo iz Kristusovega trpljenja.

Predvsem si moras prav Zivo pred-
oCiti Jezusove grozne bole&ine. Po-
daj se v duhu na vse tiste kraje. kjer je Jezus



149

trpel, ter si misli, da gleda$ z lastnimi o¢mi, kako
Jezusa muéijo in trpincijo! Neusmiljeno so ga
bicali, s satanskim veseljem so mu pritiskali
trnjevo krono na glavo, naloZili so mu tezki kriz
ter ga surovo pehali in vlekli na Kalvarijo, kjer
so ga z najveCjo krvolo¢nostjo pribili na kriz.
Poleg telesnih muk pa je trpel Jezus tudi dusne
boleéine. Bil je zalosten, ker so ga vsi apostoli
zapustili, bolela ga je trdovratnost in nespokor-
nost njegovega lastnega ljudstva; najbolj pa ga
je pekla tezka zavest, da bo njegovo trpljenje in
njegova smrt za mnogo, mnogo ljudi brez koristi.
Bridko in grenko je bilo Jezusovo trpljenje;
upravi¢en je njegov klic: »O vi vsi, ki greste
po potu mimo, poglejte in premislite, ali je katera
bole¢ina kakor moja bolecinal« (Zal. pes. 1, 12.)
Ce si bo$ te bole¢ine prav zivo predstavljal, bo
Kristusovo trpljenje s ¢udovito moéjo vplivalo
nate. Pretreslo in ganilo te bo s tako silo, da bo3
izgubil veselje do greha ter se z vso. vnemo
oklenil bogoljubnega Zivljenja.

Resno premisljevanje bolecin trpecega Zveli-
¢arja bo vzbujalo sveta in poboZna ¢uv-
stva socutja in usmiljenja. Ob premisljevanju
Jezusovega trpljenja mora srce postati kar mehko,
tako da se bo topilo ganotja in da bo kar nehote
Cutilo usmiljenje s trpe¢im Jezusom. Drugo
¢uvstvo bi naj bilo ¢uvstvo ljubezni in hvalez-
nosti. S svojim trpljenjem nam je jezus izkazal
najveCjo dobroto: resil nas je pogubljenja in



150

odprl nebesa. Za odreSenje smo mu dolZni veéno
hvaleznost. Koristna posledica premisljevanja
Kristusovega trpljenja bo tudi kesan je. Nasi
grehi so bili vzrok Jezusovih nesStetih muk in
bole¢in. Ali ni naravno, da svoje grehe obzalujemo
in sklenemo. da se ho¢emo zanaprej vsakega greha
ogibati?

Premisljujo¢ trpljenje Jezusovo se bomo
navzeli onih kreposti, ki prav posebno
odsevajo iz Kristusovega trplje-
nja! Kako lep zgled poniznosti imamo v trpe-
¢em Zveli¢arju! Le pomislimo! BoZzji Sin se ni
branil poniZevanja ter se ni izognil grdemu rav-
nanju, temvec je dopustil, da so poc¢enjali z njim,
kakor s kakim zlo¢incem. Ali ne bomo tudi mi
veliko bolj poniZni, kadar nas drugi zanicujejo,
zapostavljajo in morda celo grdo z nami ravnajo.
¢e imamo zgled Jezusov pred oémi! Premisljujmo
potem njegovo pohlevnost in potrpezljivost! Kako
mirno, krotko in potrpezljivo je prenasal vsa
zasramovanja in vse muke! Niti ene tozbe ne
sli§imo iz njegovih ust in nobene nevolje ne
opazimo na njegovem licu. Kako lep nauk za
nas! V trpljenju Jezusovem obcéudujemo tudi
njegovo pokors¢ino in ljubezen. Vdal se je
ne samo volji nebeskega Oceta, ampak tudi volji
vseh tistih, ki so ga muéili in trpin¢ili. Konéno
Se to: Bozji Zveli¢car nam ni mogel na lepsi naéin
razodeti svoje ljubezni, kakor da je za nas trpel
in umrl, Ta zgled nas mora navdusiti, da se tudi



151

mi zrtvujemo zanj. Kakor se Jezus ni ustrasil
nobene muke in nobene bole¢ine, ko je slo za
boZzjo ¢ast in naSe zveli¢anje. tako se tudi mi ne
smemo ustraSiti nobenega truda in napora, kadar
je treba storiti kaj za c¢ast bozjo ali zveli¢anje
duse. Kristusovo trpljenje je ona skrivnostna
knjiga, ki iz nje lahko ¢rpamo pouka in tolazbe
vsi: uceni in preprosti, zdravi in bolni. bogati in
revni, mladi in stari. Vsem brez izjeme je pre-
misljevanje Kristusovega trpljenja Sola kri¢anske

popolnosti.
*

Naj nam bodo v bodo¢e dogodki na Kalvariji
veckrat na mislih. kajti priznati moramo. da smo
se doslej le bolj redko spomnili trpljenja in smrti
Jezusa Kristusa. Obzalujmo svojo brezbriznost
in napravimo zanaprej trden sklep, da ho¢emo
porabiti vsako primerno priloznost za premiélje-
vanje Kristusovega trpljenja. Tako priloZnost
imamo, ko molimo Zalostni del roznega venca, v
katerem so zapopadene vse glavne skrivnosti
Kristusovega trpljenja. Lepa priloznost za pre-
misljevanje Kristusovega trpljenja je tudi po-
boZnost sv. krizevega pota. Pri krizevem potu si
v duhu predstavljamo Jezusovo trpljenje od tiste-
ga trenutka, ko je bil obsojen na smrt, pa do
trenutka, ko so polozili njegovo truplo v grob.
Poboznost krizevega pota je sila lepa in ganljiva.
obenem pa tudi obdarovana s premnogimi popol-
nimi in nepopolnimi odpustki. Najlepsa priloZnost



152

za premisljevanje Kristusovega trpljenja pa je
daritev sv. mase, saj je sv. maSa nekrvavo obnav-
ljanje krvave daritve na krizu. O, le radi se po-
glabljajmo v premisljevanje Kristusovega brid-
kega trpljenja, pa bomo iz tega premisljevanja
¢rpali vedno nove pobude za resni¢no kricansko
zivljenje.

Petnajsto poglav je.

Ljubezen do Marije, zanesljivo sredstvo
nasega zvelicanja.

Med raznimi drugimi pripomocki kri¢anskega
zivljenja ima vazno mesto tudi poboznost do
prebl. Device Marije, ki je za Jezusom in poleg
Jezusa najlepsi vzor in obenem najboljsa ucite-
ljica kri¢anskega zivljenja, hkrati pa tudi de-
livka vseh onih milosti, ki jih potrebujemo pri
svojem prizadevanju za kri¢ansko zZivljenje. Zato
bi lahko rekli, da brez Marije ni mogoce krs¢an-
sko ziveti in v nebesa priti. Marija nam je dala
Jezusa-Odresenika in Marija nam deli tudi vse
tiste milosti, ki nam jih je Jezus zasluzil. Zato
se moramo potruditi, da si bomo pridobili Ma-
rijino naklonjenost in ljubezen.

1. Nagibi in razlogi za Marijino cesScenje.

Krivoverci in brezverci danasnjih casov se
kaj radi spotikajo nad CeS¢enjem Matere bozje



153

ter pravijo, da je to ¢esCenje ¢loveska iznajdba,
da ni utemeljeno v sv.pismu in da o njem prvi
kristjani niso nifesar vedeli. To ocitanje pa je
¢isto brez podlage. Proroske besede Marijine
»Glej, blagrovali me bodo odslej vsi rodovi« (Lk
1, 49) so se uresniCevale od takrat naprej vsa
stoletja. Zgodovina nam jasno pri¢a, da so Ze
kristjani prvih stoletij Marijo vneto d&astili. In
to ni ni¢ Cudnega, saj je Marijino CeScenje tako
reko¢ naravna posledica krséanske vere. Kdor
veruje v Kristusa, mora tudi Marijo castiti. Ma-
rijino CeS¢enje je zahteva in potreba naSega
kri¢anskega prepricanja. Za to deséenje imamo
tudi mo¢ne nagibe in tehtne razloge. Marijo mo-
ramo namreé Castiti, ker to hode Bog, to zahteva
njeno vzviseno dostojanstvo in to nam narekuje
nasSa lastna korist.

Bog sam nam je z zgledom in z
besedo razodel svojo voljo, da mo-
ramo Marijo ¢astiti. Od vekomaj sem
jo je izbral za mater svojemu Sinu in za pomoc-
nico pri odrefenju ¢lovestva. S tem ji je izkazal
najvisjo ¢ast, ki je more biti ¢lovek delezen. Na
to cast je c¢lovestvo tudi veckrat opozarjal. Ze
v raju je omenil Marijo prvim starSem, ko jim
je obljubil Zeno. ki bo peklenski kacdi glavo strla.
Pozneje je po preroku Izaji napovedal, da bo ta
7ena kot devica rodila sina, ki se bo imenoval
»>Bog z nami« (Prim. Iz. 7, 14). In ko se je pri-
blizal ¢as uclovecenja Sina bozjega, je poslal k



154

Mariji bozjega poslanca, ki naj bi ji izro¢il njegov
pozdrav in pa veselo vest, da je ona tista med
vsemi zenami najbolj blagoslovljena in najbolj
odlikovana Zena, ki bo rodila bozjega Sina. Tako
je Bog sam izkazoval Mariji toliko ¢asti, kakor
nobenemu drugemu ¢loveskemu bitju. Ce pa je
Bog Marijo tako odlikoval. je gotovo njegova
zelja in volja, da tudi mi Marijo ¢astimo.

Pa ne samo zaradi bozje volje, ampak tudi
zaradi njenega vzviSenega dosto-
janstva moramo Marijo ¢astiti. Ma-
rijina najvisja Cast je njeno bozje materinstvo.
po katerem je vzvisena nad vse ljudi, vse svetnike
in vse angele. Kot mati bozja je Marija obdana s
takim sijajem in s tolikimi vrlinami. da pa¢ po
vsej pravici zasluzi nase obcéudovanje in naSe
¢eSCenje. Mi si ne moremo niti prav predstavljati,
kako visoka ¢ast in kako visoko odlikovanje je
Marijino bozje materinstvo. Po tem materinstvu
je Marija stopila v najtesnejso zvezo in v naj-
ozje sorodstvo s presv. Trojico. Zaradi tega raz-
merja je dobila od Boga toliko milosti, da jo je
nadangel Gabrijel moral imenovati »milosti pol-
no« ter ji priznati: »Gospod je s teboj!« Da., Go-
spod je bil z njo ze pri njenem spocetju. Obva-
roval jo je pred izvirnim grehom, ker ni mogel
dopustiti, da bi bila mati njegovega Sina le en
trenutek pod oblastjo greha in hudobnega duha.
In kakor je bila brez greha in madeZa ob svojem
spocetju, tako je ostala Cista in brezmadezna vse



155

svoje zivljenje do zadnjega izdihljaja. Njeno
brezmadezno spocetje in njena popolna prostost
od slehernega greha je bila naravna posledica
njenega bozjega materinstva. Kot bozja mati je
Marija sodelovala tudi pri naSem odreSenju.
Rodila nam je Kristusa. ki se je Zrtvoval za naSe
grehe. Z njim je tudi skupaj trpela na Kalvariji
za naSe odreSenje. Delo nafega odreSenja je v
nekem oziru tudi njena zasluga. Kristus je nas
Odresenik, Marija pa naSa OdreSenica. Njena
udelezba pri odreSilnem delu pa ji je dala tudi
pravico do vseh tistih milosti. ki izvirajo iz odre-
Senja. Marija je postala solastnica in mati vseh
milosti. Kadar ho¢emo pri Bogu doseéi kako
milost, je najbolj pametno. da se obrnemo na
Marijo. Ona nam lahko posreduje sleherno milost,
saj je bila postavljena od Boga za posredovavko
in delivko vseh milosti. Nebeski Oc¢e je prepustil
zakladnico milosti Kristusu. Kristus pa svoji
materi Mariji. Do Marije imamo lahko prav po-
sebno zaupanje, ker je tudi nasa mati. Po-
stala je to v onem trenutku. ko je spocela in
rodila boZjega Sina Jezusa Kristusa. Po svojem
Sinu nam je Marija povrnila nadnaravno nebesko
zivljenje, katero smo po Evi izgubili v raju. Po
Mariji smo zopet oziveli na svoji dusi, Marija nas
je tako reko¢ duhovno prerodila in zato je naSa
duhovna mati. Na krizu nam je potem [ezus slo-
vesno izro¢il Marijo za mater, ko je rekel apostolu
Janezu: »Glej, tvoja matil« (Jan 19, 27.) Te be-



156

sede niso veljale samo sv. Janezu, ampak veljajo
tudi vsakemu izmed nas. Marijino dostojanstvo je
potemtakem zares visoko. Marija je bozja in
nasa mati, je brezmadezna in vsa brezgresna, je
poleg Kristusa nasa odreenica, je posredovavka
in delivka vseh milosti. Ce vse te Marijine pred-
nosti in vrline dobro premislimo, moramo pac
priznati in uvideti, kako umestno in utemeljeno
je Marijino ¢escenje.

Slednji¢ nam narekuje tudi nasa
lastna korist, naj ¢astimo Marijo.
Marija nam bo naSe ¢eS¢enje in naSo vdanost
bogato poplacala. Pomagala nam bo v nasih te-
lesnih in duhovnih potrebah. Marija svojih ca-
stiveev ne zapusti, temveé jim vedno pomaga. In
to je veliko vredno, saj smo na zemlji zmeraj
potrebni pomo¢i in tolazbe. Skoraj vsak dan pri-
dejo nad nas kriZi in tezave in veckrat nas obisée
ali nesrefa, bolezen ali kaksna druga nezgoda.
Prav posebno nam je hudo pri srcu, kadar nas
tezi velik greh ter nas vznemirja slaba vest. O,
kako prijetno nam dene v takih trenutkih, e se
vemo kam obrniti za pomo¢ in tolazbo! Kdo nam
bo pa¢ rajsi pomagal v stiskah in tezavah, kakor
Marija, nasa dobra mati? Seveda nam bo Marija
gotovo pomagala, ¢e jo bomo vedno prav gorece
in otrosko castili. Ce bi se na Marijo spomnili le
v krizih in stiskah, drugafe pa bi nanjo pozab-
ljali, bi bilo naSe &e3¢enje le sebi¢no. Castimo
torej Marijo prav gorele in stanovitno, da bomo



157

brez skrbi iskali pri njej varstva, pomoé&i in to-
lazbe! Naga lastna korist nas priganja k &e$¢enju
Matere bozje.

2. Kako je treba Marijo castiti.

Marijino ¢eSfenje ni ni¢ drugega. kakor zu-
nanji izraz nasega notranjega spostovanja in nase
sr¢ne ljubezni do nebeske Matere Marije. Kakor
ljubi in spoStuje vsak dober otrok svojo zemsko
mater, tako moramo ljubiti in spoStovati tudi mi
svojo nebesko mater Marijo. Kot dobri Marijini
otroci bomo Marijo castili s tem, da ji bomo iz-
kazovali spostovanje in vdanost, se zaupljivo za-
tekali k njej ter posnemali njeno sveto
zivljenje.

Predvsem skuSajmo Marijo castiti s tem.
da ji izkazujemo ljubezen in spo-
Stovanje. Ker je Marija Mati bozja, ji mo-
ramo izkazovati za Bogom najvisje spoStovanje,
in ker je tudi nasa duhovna mati. zato jo moramo
ljubiti z otrosko ljubeznijo. Kakor dober otrok
svojo mater ljubi, rad nanjo misli ter se z njo
rad pogovarja, tako moramo tudi mi svojo ne-
besko Mater ljubiti, spostovati, veckrat nanjo
misliti ter se radi z njo pogovarjati. Najlaglje
bomo Mariji izkazali svojo ljubezen, spoStovanje
in vdanost, ¢e bomo radi in poboZno molili angel-
sko CeiCenje, sveti rozni venec, lavretanske
litanije in mali oficij prebl. Device Marije, &e



158

bomo radi prepevali Marijine pesmi, se pridno
udelezevali Smarni¢ne in drugih Marijinih poboz-
nosti: dalje ¢e bomo veckrat obiskovali Marijina
bozja pota ter se pridruzili takim organizacijam,
ki pospesujejo Marijino deSCenje, na primer
Marijini druzbi. Prav posebno in izredno veselje
pa bomo napravili Mariji, ¢¢ bomo ob njenih
praznikih s pravo gore¢nostjo in poboznostjo
prejeli sv. zakramente. Porabimo vsako primerno
priloznost, da bomo pokazali Mariji svojo otrosko
ljubezen in globoko spostovanje. Predvsem pa ne
pozabimo. da se najbolj vneti &astivei Marijini
zdruzujejo v Marijinih kongregacijah (druzbah).
Marijine druzbe so ¢ete izvoljenih otrok Marijinih.

Nadalje izkazujmo Mariji svoje ¢eScenje s
tem, da se v svojih stiskah in potre-
hah prav zaupljivo zatekamo k
njej ter is¢emo pri njej pomoc¢i in tolazbe.
Posnemajmo v tem oziru majhne otroke, ki raz-
odenejo svoji materi vse, karkoli imajo na svojem
srcu! Pri njej is¢ejo zavetja, njej potoZijo svoje
tezave in svojo bol, do nje imajo najve¢ zaupanja.
In gotovo je vsaka mati vsa sre¢na in zadovolj-
na, ¢e imajo otroci zaupanje do nje ter iicejo
pri njej tolazbe: zalostna pa je, e vsega tega
pogresa. Tudi srce naSe nebetke matere Marije
bi bilo uzaljeno, ¢e bi ne imeli do nje popolnega
zaupanja, saj je vprav njej odlo¢il Bog visoko
in Castno sluzbo, da ljudem pomaga in jim deli
vse milosti. Hitimo torej v vsaki telesni in dusni



159

potrebi k svoji nebeski Materi! Cim bolj bomo v
njo zaupali, tem rajSi bo prosila in posredovala
za nas pri Bogu. Ze sama misel in zavest, da
imamo v nebesih dobro mater Marijo, nas bo
tolazila in krepc¢ala v tezkih urah Zivljenja.

Najlepse pa bomo izkazovali Mariji ¢es¢enje
s tem, da jo bomo posnemali v nje-
nem svetem zivljenju. Ali bi mogla biti
Marija vesela in zadovoljna z nami, ¢e bi njej
na Cast opravljali razli¢ne poboznosti, obenem bi
Ji pa z greSnim zivljenjem delali sramoto ter
zalili njeno ¢isto, brezmadezno srce? Ce bi se
vdajali gre$nim strastem ter zalili ljubega Boga.
bi zalili tudi Marijo. Kot dobri Marijini otroci in
pravi Marijini castivei se moramo po njenem
zgledu ogibati slehernega greha ter hoditi po
stezah krs¢anskega zivljenja. S svetim zivljenjem
ji bomo izkazali najve¢ ¢asti ter napravili najvec
veselja. Tako pa bomo postali delezni tudi nje-
nega materinskega varstva in njene mogocCne
priproSnje.

*

Poboznost do prebl. Device Marije nam mora
biti mila in draga. Ce hotemo biti res dobri krist-
jani, moramo svojo nebeiko mater Marijo zares
ljubiti ter jo posnemati v njenem svetem Ziv-
ljenju. Marijino CeSCenje spada h krscanskemu
zivljenju. Odtod zgodovinsko dejsivo, da so bili
vsi svetniki gore¢i Marijini Castivei. Kako pri-
sréno je ljubil Marijo sv. Bernard! Kako globoko



160

jo je spostoval sv.Francisek Asiski! Kako lepo
so jo posnemali sv. Alojzij, sv.Stanislav Kostka
in sv. Janez Berhmans! Kako navduseno je o njej
pisal in jo proslavljal sv. Alfonz Ligvorijski!
Svetnikom je ta poboZnost do Marije pomagala do
visoke stopnje popolnosti. Prav zato, ker so bili
pravi in zvesti Marijini castivei, so postali svet-
niki. Bodimo tudi mi gore¢i Marijini ¢astivei, pa
bomo kmalu opazili blagodejen vpliv Marijinega
¢eS¢enja na naSe zivljenje! Marija nas bo vodila
po poti krs¢anskega zivljenja ter nas nekod
sre¢no pripeljala v veéno domovino. PoboZnost
do prebl. Device Marije je zanesljivo sredstvo
zveli¢anja.

Sestnajsto poglavje.

Varstvo in zaséita angelov varuhov.

V svoji neskoné¢ni ljubezni je dobrotljivi Bog
vsakomur odlo¢il posebnega angela, ki ga sprem-
lja po vseh potih zemskega zivljenja ter §citi
pred dusnimi in telesnimi nevarnostmi. To je tako
vesela in tolazbe polna verska resnica, da bi pa¢
ne bilo prav, ¢e bi se tudi pri njej ne pomudili.

1. Dobrote angelov varuhov.

Sv. pismo starega in novega zakona na mnogih
mestih pripoveduje, kako so angeli na razli¢ne
nacine pomagali ljudem. na pr. otakom Abraha-



161

mu, Jakobu. Mozesu. Gedeonu, Danielu, Haba-
kuku, Tobiji, Eliji in drugim. V novem zakonu
pa angeli nastopajo Se pogosteje: poslani so bili
k Mariji, k sv. Jozefu, k Cahariji, k pastirjem na
betlehemskih poljanah, k Trem modrim, k Zenam
pri Jezusovem grobu, k sv. Petru v jeci, k stotniku
Korneliju in k sv. Pavlu na morju. BoZjemu Zve-
licarju so bili tudi na zemlji na uslugo: po kon-
Canem Stiridesetdnevnem postu so mu stregli, v
smrinem boju na Olijski gori ga je prisel krepcat
in tolazit angel iz nebes. Prav tako se bere v
zivljenju svetnikov, da so jim angeli veckrat na
¢udovit nadin pomagali. Tudi vsakemu izmed nas
izkazujejo nasi angeli varuhi razlicne dobrote,
ceprav se tega nili ne zavedamo: prosijo namre¢
za nas pri Bogu, opominjajo nas k dobremu ter
nas varujejo na dusi in na telesu.

Tvoj angel varuh prosi zate pri Bogu.
Ker te ljubi in ti hoc¢e dobro. si tudi prizadeva.
da bi ti zagotovil ¢asno in veéno sreco. Prav po-
sebno pa prosi za one milosti, ki so ti potrebne.
da laglje spolnjuje$ stanovske dolZnosti. O, ko-
liko milosti ti Bog podeli edinole na priprosnjo
angela varuha! Kolikokrat si ze zasluzil. da bi te
Bog kaznoval zaradi grehov in nezvestobe, pa je
posredoval zate angel varuh, in Bog ti je priza-
nesel! Kolikokrat ti je angel varuh Ze izprosil
zdravje, uspeh pri delu, sreco pri podjetjih ter
druge duhovne in telesne dobrote. Angel varuh
pa tudi pomaga. da dobro in prav molis ter nosi

11

Pri studencih



162

tvoje molitve pred bozji prestol. To sledi jasno
iz besed nadangela Rafaela, ki jih je govoril sta-
remu Tobiji: »Ko si s solzami v oc¢eh molil ter
pokopaval mrlice ... sem nosil tvojo molitev pred
Gospoda.« (Tob 12, 12) Angel varuh te zmeraj
opazuje, kako opravljas svoje molitve in druge
verske vaje. Blagor ti, ¢e si res pobozen! Angel
varuh ima veselje nad teboj in nosi z veseljem
tvoje molitve pred bozji prestol!

Angel varuh opominja k dobremu. Ko
se je prerok Elija na svojem begu pred kraljico
Jezabelo ves potrt in zmucen zgrudil pod bezgov
grm, mu je angel prinesel kruha ter ga spodbujal
reko¢: »Vstani in jej, kajti dolgo pot Se imas pred
seboj.« (3 Kr 19, 7.) Sli¢no govori angel varuh
veckrat tudi tebi: po glasu vesti te spodbuja k
molitvi, k dobrim delom in h krepostnim vajam,
obenem pa svari pred hudim. Razli¢ni dobri na-
vdihi niso ni¢ drugega, kakor glas angela varuha.
Bog se ga posluzuje, da te navaja k dobremu ter
odvraca od hudega.

Angel varuh §¢iti v duhovnih in te-
lesnih nevarnostih. Imenoval bi ga lahko
svojega straznika, ker skrbno pazi, da se ti ne
zgodi kaj hudega. Predvsem te varuje pred za-
lezovanjem hudobnega duha. Kadar te nadleguje
skusnjavec in te hofe zaplesti v gresne zanke.
takrat se angel postavi zate ter poZene hudobnega
duha. Angel ti pomaga zlasti v du$nih nevarno-
stih; treba ga je seveda za njegovo pomo¢ prositi



163

ter se z njim vred bojevati. Sv. pismo samo to
izpricuje: Ko je Judita po bozjem ukazu sla
v tabor Asircev, je bila njena postenost in ne-
dolznost v veliki nevarnosti. Toda Gospodov an-
gel jo je obvaroval pred grehom. Judita sama
opisuje to takole: »Kakor resni¢cno Gospod zivi,
me je njegov angel varoval, ko sem odtod sla.
in tam bila in se odondod vrnila, in Gospod ni
pustil svoje dekle oskruniti. temve¢ me je brez
omadezevanja z grehom k vam nazaj poklical.«
(Jdt 13, 20.) Pa tudi v c¢asnih zadevah nas angeli
varuhi varujejo pred hudim: obvarujejo nas
marsikatere nesreCe in nezgode, odganjajo od
nas bolezni, odvracajo vse, karkoli bi nam ogre-
nilo ali otezilo zivljenje. In ¢e nas kedaj po
bozjih na¢rtih vseeno zadenejo krizi in tezave,
zalost ali nesreca, so angeli varuhi prvi, ki nas
tolazijo ter nam dajejo pogum.

2. Nase dolznosti do angelov varuhov.

Ker ti angel varuh izkazuje toliko dobrot,
zato je tvoja sveta dolznost, da nanj veckrat mi-
slis, da ga vneto casti§, da ga kli¢e§ na pomoé, da
sledi§ njegovim opominom.

Na svojega angela varuha moras
veckrat misliti. Ce te angel varuh nepre-
stano spremlja, pomaga ter ti je vedno na raz-
polago, se pa¢ spodobi, da se ga tudi ti veckrat
spomni$ in nanj s hvaleznim srcem mislis. Ze ta

11%



164

zavest te bo obvarovala marsikaterega greha. Kako
bi pa mogel vpri¢o svojega angela storiti, ¢esar bi
se sramoval pred ljudmi? Spomin na angela va-
ruha te bo spodbujal tudi k dobremu: z veseljem
bos delal dobro in raj$i bos prenasal trpljenje,
¢e se spomnis, da bo$ s tem napravil svojemu ne-
beskemu prijatelju veliko veselje. Bodi torej vsaj
toliko obziren do angela, da se ga spominjas
zjutraj ko vstanes in zvecer ko gres spat!

Angela varuha moras vneto castiti.
Ce smo dolzni spoStovanje in Cast papezu. kralju,
starSem in dobrotnikom, koliko bolj bi morali
Castiti angele, ki so nebeski knezi. odlo¢eni za
spremljevalce zemljanom.

Angela varuha moras v potrebah
in stiskah na pomo¢ klicati. Angeli so
obdarjeni z mnogimi popolnostmi, zlasti z izredno
ljubeznijo do nas. Peter Faber, eden izmed prvih
tovariSev sv. Ignacija Lojolskega. se je na svojih
apostolskih potovanjih priporocal angelom varu-
hom doti¢nih Zupnij in krajev, koder je hodil in
kamor je priSel. Angeli pa so ga na prav olividen
nac¢in §¢itili pred zasledovanjem krivovercev ter
mu pomagali do izrednih uspehov. Tako bomo
tudi mi varni pred sovrazniki in imeli pri svojih
podjetjih dosti uspeha. ¢e si bomo zagotovili var-
stvo in pomo¢ angelov. Prav posebno pa iS¢imo
zavetja pri angelu varuhu v sku$njavah in no-
tranjih bojih.



165

Dobrohotne opomine svojega an-
gela varuhamoras pa zvesto slufati.
Kadar te angel varuh svari pred grehom ali pa
spodbuja k dobremu delu. se nikar ne ustavljaj.
Angel se trudi za tvoj telesni in duhovni blagor.
tvoja dolznost je. da vse storis, kar ti po notranjem
glasu narekuje, in da vse opustis. kar ti brani.

Slednji¢ si dolZan svojega angela
varuha tudi posnemati Predvsem ga
posnemaj v njegovi goreci ljubezni. brezpogojni
pokors¢ini in neomahljivi vdanosti do Boga. Tvoj
angel varuh se klanja Bogu v ponizni molitvi ter
spolnjuje z najvecjim veseljem njegovo voljo.
Tako bi moral tudi ti goreti za Boga, mu izka-
zovati svoje pocesCenje ter iz ljubezni do njega
natan¢no spolnjevati vse zapovedi. Pa tudi v lju-
bezni do bliznjega ti daje angel varuh prekrasen
zgled. Kakor te namre¢ on prisréno ljubi, s teboj
potrpi, zate skrbi, ti pomaga v stiskah in potre-
bah, ¢eprav veckrat niti ne zasluzi§ njegove po-
mo¢i in ljubezni. tako bi moral tudi ti svojega
bliznjega ljubiti. z njim potrpeti, se zanj zani-
mati ter mu po svojih najboljsih moc¢eh pomagati,
kadar je pomo¢i potreben.

*

O, kako moras biti hvalezen Bogu. da ti je

odlo¢il angela varuha za spremljevalca v Ziv-

ljenju! Pa tudi angelu varuhu samemu si dolZzan
odkritosréno hvaleznost, ker te tako prisréno



166

ljubi. Kako nehvaleZen in nespameten bi bil, ¢e
bi se zanj nikdar ni¢ ne brigal, ¢e bi nanj ne
mislil, ¢e bi ga ni¢ ne ljubil. Prikupi se mu z
lepim, ¢istim zivljenjem, da bo z veseljem hodil
ob tvoji strani, te vodil vedno po pravi poti ter
neko¢ sre¢no pripeljal v angelsko druzbo v ne-
besas

Sedemnajsto poglavije.

Cesc¢enje in posnemanje svetnikov.

Iz lastne izkuS$nje nam je znano, da smo za
zglede veliko bolj dovzetni. nego za besede. Do-
ber ali slab zgled ima veliko ve¢jo mo¢ na naSe
srce, kakor pa dobra ali slaba beseda. Zato mo-
ramo skrbeti, da imamo pri stremljenju po kr-
S¢anskem zivljenju pred ofmi tudi spodbudne
zglede. Najlepsi zgled za kri¢ansko Zivljenje nam
je Jezus Kristus, potem prebl. Devica Marija,
angel varuh in svetniki bozji. Njihov zgled ima
na nas tem ve¢jo mo¢ in tem vecji vpliv, kolikor
so njih Zivljenske razmere bile sli¢ne razmeram,
ki v njih Zivimo mi. Nekateri svetniki so imeli
morda enake slabosti, napake, kakor jih imamo
mi. so jih muéile enake skuSnjave in so imeli
iste notranje boje, kakor jih imamo mi. Svetniki
so dobro bojevali boj Zivljenja ter so tako postali
nasi vzorniki, naSi uéditelji in nasi mojstri, zato
jih moramo ¢Castiti in posnemati. Tudi ¢e$cenje



167

in posnemanje svetnikov spada h kri¢anskemu
zivljenju. Zato gotovo ne bo odveé, ¢e izprego-
vorimo nekaj malega tudi o deS¢enju in posne-
manju svetnikov.

1. Svetniki zasluzijo nase ¢escenje!

Svetnike moramo ¢astiti iz dvojnega razloga:
ker so bozji ljubljenci, in ker so nasi dobrotniki.

Svetniki so bozji ljubljenci in
zato jih moramo c¢astiti. Svetniki so v
zivljenju iz ljubezni do Boga zatirali slaba nag-
njenja, premagovali skusnjave, se zatajevali tudi
v dovoljenih stvareh: ogibali so se zlasti greha in
gresne prilike. Iz 1jubezni do Boga so natan¢no
spolnjevali bozje zapovedi ter se neprestano va-
dili v krepostih. Iz ljubezni do Boga so mnogi
tudi trpeli zaniCevanje. zapostavljanje in ved-
krat celo krvavo preganjanje. Iz ljubezni do Boga
so opravljali dobra dela, se potezali za pravice
sv. Cerkve, podpirali siromake, stregli bolnikom
ter z vso gore¢nostjo delali za bozjo ¢ast in za
blagor ¢lovestva. Ker so Boga tako prisréno lju-
bili, zato jih je tudi Bog ljubil ter jim veckrat
7e v zivljenju izkazoval |svojo posebno naklo-
njenost ali pa razodeval svoje prijateljstvo. Spre-
jel jih je v svoje posebno varstvo. Za zgled si
oglejmo ofaka Noe-ta. Ko so drugi pozabljali
na Boga ter se vdajali uzivanju in pregreham, je
Noe s svojo druzino vred ostal zvest Bogu. Bog



168

pa je za pladilo resil njega in njegovo druzino
pred potopom. Sam mu je ukazal. naj si pripravi
ladjo; sam mu je dajal navodila, kako naj bo
zgrajena:; in sam je potem za njim zaprl vrata.
Poglejmo svetopisemskega Lota. Njegova druzina
v Sodomi je zivela posteno. po bozji volji, do¢im
so se ostali mes¢ani vdajali grdim, nedistim pre-
greham; prav zato jih je Bog sklenil pokondati.
Lota je pa resil. Poslal je k njemu dva angela.
ki sta ga opozorila na nevarnost in ga reSila pred
poginom. — Egiptovskemu Jozefu je Bog zaradi
nedolZnosti podelil dar prorokovanja in ga tako
resil iz jece. Z ocakom Mozesom se je Bog veckrat
prijateljsko razgovarjal. Preroka Elija je Bog na
¢udezen nacin §¢itil pred sovrazniki. Sv. Stefanu
je odprl nebesa. da ga je potolazil in pokrepcal
v trpljenju. Omenjam e sv. Franciska Asiskega,
ki ga je Bog odlikoval s peterimi Jezusovimi
ranami. Tako je Bog izkazoval svetnikom Ze na
zemlji posebno ljubezen ter jim Ze tu razodeval.
da so njegovi ljubljenci. Ce pa jih je Ze na zemlji
tako odlikoval, koliko veéjo odliko so prejeli Zele
v nebesih! Tamkaj jih je ovendal z vecno slavo.
jim odkazal ¢astna mesta ter jih imenoval za
svoje ve¢ne izvoljence in prijatelje. Svetniki so
sedaj vitezi in knezi nebeSkega dvora, so prav
posebni ljubljenci bozji. Zaradi svojega visokega
dostojanstva in visoke casti zasluzijo. da jih spo-
stujemo in castimo. Ce castimo in slavimo svet-
nike, Castimo in slavimo s tem tudi Boga, ki jih



169

je s svojo milostjo ozaril in odlikoval z nebesko
krono. Ces¢enje svetnikov je potemtakem popol-
noma utemeljeno.

Svetnike pa moramo castiti tudi
zaradi tega. ker so nasi dobrotniki.
To so bili Ze tedaj. ko so Se bili na zemlji. S svo-
jim svetim zivljenjem so pokazali, kako se mo-
ramo ogibati greha in ustavljati skusnjavam, kako
moramo rabiti pripomocke zveli¢anja in kaj mo-
ramo vse storiti, da bomo prisli kedaj za njimi.
U¢ili so z zgledom in besedo. kako se je treba
neprestano zatajevati. kako je treba zbrano moliti
in poboZno prejemati sv. zakramente in hrepeneti
po vedno vi§ji popolnosti. S svojim svetim Ziv-
Ijenjem. s svojimi spokornimi vajami in s svo-
jimi molitvami so tolazili bozjo jezo, zado$levali
bozji pravici ter tako odvracali od ¢lovedtva bozje
kazni. Poleg tega pa so Se tudi drugace izkazovali
¢lovestvu mnogo dobrot: Stregli so bolnikom.
podpirali siromake, poucevali mladino: potego-
vali so se za zatirane in zapuscCene, zrtvovali se
za jetnike ter zapustili ¢lovestvu neSteto dobro-
delnih zavodov. ki njih dobroto ¢loveski rod se
danes uziva. In kakrsni so bili v svojem Zivljenju,
taksni in $e mnogo popolnejsi so sedaj. ko uzivajo
nebesko sre¢o. Njihova ljubezen do nas ubogih
zemljanov se je Se celo povisala. Smatrajo nas
za svoje brate in za ¢lane Kristusove druzine.
Kristusovega skrivnostnega telesa. Ker jim ni
treba biti ve¢ v skrbeh za lastno zveli¢anje, pa



170

tembolj skrbijo za nas. ki smo Se na potovanju.
ter prosijo, naj nas Bog podpira s svojo vse-
mogoc¢no milostjo. Pa tudi za na%e ¢asne in telesne
potrebe prosijo pri Bogu. Iz lastne izkuSnje jim
je znano, kak$ne potrebe in stiske imamo tukaj
na zemlji in kako tezko je vcasih nase Zivljenje.
Zato imajo z nami so¢utje in nam radi pomagajo.
¢e se jim priporo¢amo. Svetniki so torej nasi
veliki dobrotniki: zato se spodobi, da jih ¢astimo.

2. Svetnike moremo in moramo posnemati!

Posnemanje svetnikov je Se mnogo bolj po-
trebno in koristno, kakor cei¢enje, saj smo
prav tako kakor svetniki dolZni.
truditi se za svetost. Ta dolZnost izvira
ze iz naSe kriCanske vere. Ako é&tamo v evan-
geliju: »Blagor ubogim v duhu. zakaj njih je
nebesko kraljestvo« (Mt 5. 3), vemo, da je bilo
to re¢eno ne samo sv. Antonu Puicavniku. sv. Be-
nediktu, sv. Fran¢isku Asiskemu in mnogim dru-
gim svetnikom. ki so se zaradi Boga odpovedali
slehernemu posvetnemu bogastvu. ali pa so kljub
imetju ostali »ubogi v duhu¢, marve¢ tudi nam.
Glejmo. da se pri svojih opravilih preve¢ ne
oprijemljemo posvetnih, minljivih stvari, da se
ne vdajamo pohlepu po denarju in da ne Zivimo
samo za ta svet, ampak obradajmo svoj pogled
in svoje misli na vecne dobrine ter ljubimo
Boga pred vsemi drugimi stvarmi. Ce je Kristus
rekel: »Blagor Zalostnim, zakaj ti bodo potola-



171

zeni«. so veljale te besede ne samo sv. Petru,
sv. Magdaleni. sv. Avgustinu in drugim svetim
spokornikom, ki so leta in leta objokovali svoje
grehe. temve¢ veljajo tudi nam. da bi delali po-
koro za svoje grehe in zadoscali boZji pravic¢nosti.
Ce je Kristus nadalje rekel: »Blagor la¢nim in
zejnim pravice, zakaj ti bodo nasi¢eni,« so veljale
te besede ne samo sv. Fran¢isku Asiskemu, sv. Ig-
naciju Lojolskemu, sv. Tereziji in nestetim dru-
gim svetnikom, ki so z vsem srcem hrepeneli po
kricanski svetosti in pravi¢nosti, temveé veljajo
tudi nam ter nas spodbujajo. naj se prizadevamo
za zvelicavne kreposti. Ce je Kristus zopet rekel:
sBlagor usmiljenim, zakaj ti bodo usmiljenje do-
segli,« so veljale te besede ne samo sv. Elizabeti
Turingki, sv. Ludoviku Francoskemu. sv. Roku.
sv. Janezu od Boga, sv. Vincenciju Pavelskemu
in mnogim drugim svetnikom. ki so bolnikom in
siromakom storili toliko dobrega, temve& veljajo
tudi nam ter nas navdusujejo za dobra dela
kricanskega usmiljenja. Ce je Kristus ponovno
rekel: »Blagor ¢istim v srcu, zakaj ti bodo Boga
gledali.« so veljale te besede ne samo sv. Nezi.
sv. Ceciliji. sv. Alojziju, sv. Kazimirju in pre-
mnogim drugim nedolZznim duSam, ki so s tako
¢udovitim junastvom in s tako velikim zataje-
vanjem ¢uvale zaklad sv. &istosti, temved veljajo
tudi nam ter nas opominjajo. naj se varujemo
vseh necistih grehov, ¢e hocdemo kedaj gledati
Boga. Ce je Kristus slednji¢ rekel: »Blagor krot-



172

kim, blagor miroljubnim, blagor njim. ki so zaradi
pravice preganjani.« so veljale te besede ne samo
apostolom in mucencem. ki so toliko pretrpeli
zaradi Kristusa, temve¢ veljajo tudi nam ter nam
glasno kli¢ejo, naj potrpezljivo prenaSamo vse
krize in tezave zivljenja. naj odpus¢amo vsa raz-
zaljenja in naj ljubimo z vsem srcem tudi svoje
sovraznike. Temeljne resnice in glavne zapovedi
naSe kricanske vere veljajo torej ne samo za
nekatere izvoljene duse, ampak za vse ljudi brez
izjeme. Vsi smo dolzni ljubiti Boga in bliZnjega.
spolnjevati boZje in cerkvene zapovedi. ogibati
se greha ter se vaditi v kri¢anskih ¢ednostih. Vsi
brez izjeme smo dolzni truditi se za svetost. kakor
so se trudili svetniki. saj imamo iste pri-
pomoc¢ke. kakor so jih imeli svet-
niki. Kaksne pripomocke pa so rabili svetniki.
da so dosegli posvecenje in zvelicanje? Predvsem
so se hranili z bozjo besedo. ki jih je razsvet-
ljevala, jih odvracala od greha. jih krepcala v
dobrem ter jih vnemala za krepost. Tudi nam je
bozja beseda na razpolago. in sicer pri pridigah,
pri kri¢anskem nauku. v spovednici, v duhovnih
knjigah in v naboZnih ¢asopisih. Nié drugega nam
ni treba, kakor da boZjo besedo voljno spreje-
mamo ter se potem po njej ravnamo. Svetniki so
se posluzevali svetih zakramentov za svoje du-
hovno spopolnjevanje. Tudi nam so na ponudbo
sv. zakramenti. Imamo sv. spoved, ki je zakrament
oCis¢evanja: imamo sv. obhajilo kot izdatno du-



173

hovno hrano za svojo duso. Imamo sv. ma%o, s
katero lahko Bogu izkazujemo najpopolnejse ce-
scenje. Svetniki so imeli tudi notranje navdihe.
ki so jih podpirali v duhovnem boju. jih utrjevali
v dobrem ter jih navduSevali za kricansko po-
polnost. Tudi mi imamo veckrat notranja nav-
dahnjenja. Kolikokrat nam pravi neki notranji
glas, naj premagujemo gresna nagnjenja, naj se
ustavljamo gresnim skuSnjavam in naj se ogib-
ljemo greha: veleva nam, naj bomo bolj goredi
za molitev. za sluzbo boZjo in za druge pobozne
vaje, naj z veljim navduSenjem vriimo dobra
dela. Imamo torej vse tiste pripomocke, ki so jih
imeli svetniki. Ni¢ drugega ni treba, kakor da
se jih prav tako pridno posluzujemo, kakor so
se jih posluzevali svetniki.

Nikar se ne izgovarjajmo, &ée§,
da imamo premagati velje ovire,
kakor so jih imeli svetniki Radi se
sklicujemo na svoje opravke in delo, na razne
skrbi. skrbi. Izgovarjamo se. da nimamo dovolj
¢asa za molitev in druge poboznosti! Vprasam:
Ali pa so bili svetniki sami menihi in pus¢avniki?
Ali nimamo svetnikov tudi med mnogo zaposle-
nimi duhovniki, uradniki, profesorji, vojaki, kmeti
in delavci? Svetniki sami so pokazali, da se ¢lovek
lahko posveti v vsakem stanu. tudi med Sumom
in hrupom sveta.

Nadalje se kaj radi sklicujemo na svojo po-
kvarjeno naravo. na hude strasti in na nepre-



174

stane skusnjave, ki nas kar nehote zavajajo v
greh ter nas ne pustijo povzdigniti se k Cdisti
bozji ljubezni. Vprasam zopet: Ali so imeli svet-
niki drugo naravo, kakor jo imamo mi? Ali jih
niso tezile posledice izvirnega greha kakor nas?
Ali niso svetniki, n. pr. sv. Anton Puscavnik,
sv. Hilarijon, sv. Benedikt, sv. Bernard in sv. Fran-
¢isek Asiski, imeli Se hujsih in veéjih skusnjav,
kakor pa jim imamo mi? Ce jih niso imeli, zakaj
so se pa potem toliko bicali. tako strogo postili
ter si nakladali toliko spokornih vaj? Prav svet-
niki nam dokazujejo, da se lahko kljub vsem
velikim skusSnjavam in nagonom moremo posvetiti,
¢e le hocemo. Slednji¢ se radi sklicujemo na
hudobni in popaceni svet, ki nam ne daje nobe-
nega dobrega zgleda, pa¢ pa nas zasmehuje in
preganja, ¢e hocemo Bogu sluziti ter sveto ziveti.
Ali niso nekateri svetniki ziveli Se med bolj
hudobnimi in bolj popac¢enimi ljudmi. kakor pa
zivimo mi? Ali niso pretrpeli Se ve¢ zasmeho-
vanja, zani¢evanja in preganjanja kakor mi?
Vprav svetniki nam glasno klic¢ejo, da lahko sveto
zivimo tudi med hudobnimi, ki nas zani¢ujejo in
preganjajo. Tudi mi se lahko posvetimo, samo
treba je imeti dobro voljo. Ce se toliko izgovar-
jamo, da ne moremo krscansko Ziveti in svetnikov
posnemati, je to znamenje, da nimamo za krscan-
sko zivljenje in posnemanje svetnikov nobene
prave in trdne volje.



175

Posnemanje svetnikov ne zahteva od nas bog-
ve kaj izrednega: saj ni, da bi jih morali po-
snemati v cudezih, v izrednih delih. Ako bi jih
hoteli posnemati v vsaki malenkosti, bi postali
celo smeini ali pa bi nas tako posnemanje za-
peljalo v ni¢emurnost in napuh. Pa¢ pa jih po-
snemajmo v boju zoper greh: prizadevajmo se,
da si priborimo ljubezen do Boga in do bliznjega.
pravo poniznost. potrpezljivost in druge kreposti.

*

Cim bolj bomo castili in posnemali svet-
nike., tem bolj bomo napredovali v kri¢anskem
zivljenju. Vsled tega moramo biti za ceicenje
in posnemanje svetnikov kar moci vneti in goreéi.
V ta namen prebirajmo radi Zivljenjepise svet-
nikov. Saj bi tudi na ¢itanje lahko obrnili na-
rodni pregovor o tovarisiji ter rekli: »Povej mi,
kaj ¢itas. in povedal ti bom, kdo si.c

Osemnajsto poglavje.
Zavest bozje pricujoénosti.

Pomocek, ki z njim lajSamo pot kricanskega
zivljenja, je tudi misel na boZjo pri¢ujo¢nost.
Pogosten spomin na Boga, ki je povsod pritujoc,
nas varuje pred greinim zivljenjem ter mogocno
spodbuja k dobremu.

1. Zavest bozje pri¢ujocnosti.

Kaj je zavest bozje pricujocnesti? Na to

vprasanje odgovorimo takole: Zavest bozje



176

pricujoénosti jevtem,dasikolikor
mogoce pogosto poklicemo v spo-
min resnico. da nas Bog povsod vidi.

Podlaga te vaje je Ziva vera v
bozZjo vsepri¢ujoc¢nost. Bog je povsod
pricujo¢, to je verska resnica. ki je jasno izra-
Zzena v sv. pismu. Prekrasno jo opeva psalmist:
»Kam pojdem pred tvojim dubhom? in kam po-
bezim pred tvojim obli¢cjem? Ce bi Sel v nebo.
si ti ondi: ako bi se podal v pekel, si tukaj. Ce
bi vzel zarjine peruti in bi prebival na kraju
morja, bi me tudi tja peljala tvoja roka in me
drzala tvoja desnica« (Ps 138, 7—10). Iz teh besed.
ki so zapisane po navdihnjenju Sv. Duha. mo-
ramo sklepati. da je Bog povsod pri¢ujo¢, v ne-
besih in na zemlji. Bog je pri¢ujo¢ na vseh ne-
Stetih svetovih po vsemirju, pri¢ujo¢ v neizmer-
nem svetovnem prostoru in tudi izvun mej sve-
tovnega prostora. Lahko raztegnemo prostor v
neskoné¢nost in vendar ne bomo nikdar prisli do
kraja in prostora. kjer bi Boga ne bilo. Bog pa
ni samo povsod pri¢ujo¢. ampak tudi vse stvari
presinja in napolnjuje. kakor zatrjuje prerok
Jeremija: »>Mar ne napolnjujem nebd in zemlje.
pravi Gospod?« (Jer 23, 24.) Bog je tudi pri nas,
kakor se je tako lepo izrazil sv. Pavel: »Bog ni
dale¢ od vsakega izmed nas. Zakaj v njem zivimo
in se gibljemo in smo« (Apd 17. 27—28). Bog nam
je neizrekljivo blizu, blize kakor obleka, ki nas
odeva. in blize kakor zrak. ki ga dihamo. Kjer-




177

koli smo in kamorkoli se obrnemo, tam je tudi
Bog. Ako smo v sobi ali na cesti ali na polju ali
v gozdu ali kjerkoli Ze, povsod je Bog, povsod
nas spremlja bozje oko ter opazuje nase misli in
nasa dejanja. Pred Bogom se ne moremo nikamor
skriti, kajti »nobena stvar ni nevidna pred njim,
ampak vse je golo in odgrnjeno pred njegovimi
oc¢mi. (Hebr 4, 13.)

Ce se bomo spominjali boZje bliZzine, se bomo
radi tudi z Bogom pogovarjali, mu bomo potozili
svoje krize in tezave in iskali pri njem tolaZzbe.
Ceprav imamo Se toliko dela in skrbi, vendar ne
smemo Boga nikdar popolnoma izgubiti izpred oéi.
Zopet in zopet se moramo spomniti nanj, mu za-
trjevati svojo ljubezen ter mu posvecevati svoje
delo in svoje trpljenje. Za zgled si lahko vza-
memo Jezusa Kristusa, ki je bil v duhu nepre-
stano pri svojem nebeskem Ocetu. Nanj je ne-
prestano mislil, zanj je ves gorel, zanj je delal
in trpel. Cetudi je bil vCasi preoblozen z apostol-
skim delom, ko je veckrat ure in ure oznanjeval
bozjo besedo, ozdravljal bolnike ter delal ¢udeze,
vendar so bile njegove misli pri nebeskem Ocetu.

2. Kaj nam zavest bozje pri¢ujoc¢nosti Se koristi.

Zavest bozje pric¢ujocnosti nas krepko varuje
greha, nas mogo¢no spodbuja h krepostnemu Ziv-
ljenju, nam mnozi zasluZenje za velnost.

12

Pri studencih



178

Zavest bozje pricujo¢nosti nas varuje
smrinega greha. Navadno si ¢lovek misli.
ko pride skusnjava: nihée me ne vidi, nih¢e me
ne slisi in nih¢e ne bo vedel za moj greh. Tako
si gresniki delajo pogum. ko jih vest svari pred
grehom. Ko bi se pa spomnili na pri¢ujocega
Boga, ki vse vidi in vse ve. ki greh sovrazi
in kaznuje, bi jih ta spomin hitro odvrnil od
greha, kakor je odvracal tudi svetnike. ki so se
vprav ob spominu na bozjo pri¢ujocnost odlo¢no
ustavljali gresnim skusnjavam. Samo dva zgleda
hocemo navesti: Egiptovskega Jozefa in pa ¢isto
Suzano. Putifarjeva Zena je hotela Jozefa zape-
ljati v greh. Nagovarjala ga je ter se mu v f{a
namen prilizovala. Jozef pa se ni dal zapeljati,
ker je imel Boga pred ofmi ter se je zivo spo-
minjal bozje pricujocnosti. Odlo¢no je zavrnil
zapeljivko, reko¢: »Kako bi mogel sioriti to hu-
dobijo in gresiti zoper svojega Boga?« (1. Moz
39. 9.) Sli¢no se je godilo ¢isti Suzani. Dva po-
hotna starca sta jo dalje ¢asa zalezovala ter neko¢
pricakala na vrtu, kamor se je hodila navadno
sprehajat. Ko je bila sama., sta jo zaCela nago-
varjati in siliti v greh. rekoé: »Glej, vrata na
vrt so zaklenjena in nih¢e nas ne vidi.« Suzana
se je silno prestirasila njunega napada. Takoj se
je spomnila na boZzjo pri¢ujoénost ter odgovorila
zapeljivcema: »>Boljse mi je brez dejanja vama
pasti v roke kakor gresiti pred obli¢jem Gospo-
dovime¢ (Dan 13. 20—23). Spomin na bozjo pric¢u-



179

Jocnost ji je dal modi in poguma, da se je usta-
vila zapeljivcema. Pa ne samo Jozefa in Suzano,
temvec tudi tisoCe in tiso¢e drugih je spomin na
bozjo pri¢ujo¢nost obvaroval pred grehi. Kako
tolazljiv nauk za vse, ki nas begajo skusnjave in
nevarnosti. Zato se tudi mi ravnajmo po opozorilu
starega Tobija: »Vse dni svojega Zivijenja imej
Boga v spominu; in varuj se. da kdaj v greh ne
privolis< (Tob 4, 6).

Vaja, ziveti v bozji pricujoc¢nosti, nas spod -
buja h krepostnemu Zivljenju Ko je
hotel Bog Abrahama narediti za zgled popolnosti,
mu ni dajal dolgih naukov in ulenih razlag o
krepostnem zivljenju, temve¢ mu je enostavno
rekel: »Hodi vpri¢o mene in bodi popolen« (1. Moz
17, 1). S temi besedami mu je naro¢il, naj se
veckrat spominja bozje pri¢ujo¢nosti. Isto velja
tudi za nas. Zavest, da je vsevedni Bog prica
vseh nasih misli, besed in dejanj. nas bo mogoéno
priganjala, da bomo vestno nase pazili in z vecjo
gore¢nostjo opravljali dobra dela. To je ¢isto
naravno. Ako n. pr. opaque gospodar hlapca.
ali ne bo takrat bolj priden in vesten kakor pa
drugac¢e? Ako nadzoruje ucitelj svoje uclence,
ali niso takrat veliko bolj vneti, mirni in do-
stojni v svojem obnaSanju kakor pa, ¢e so sami?
Vse drugace se bomo tudi mi obnasali, bolj po-
hozno bomo molili, bolj vestno bomo vrsili svoje
dolznosti, bolj bomo pazili na svoje ¢uie, bolj od-
loé¢nc se bomo ustavljali gresnim skus$njavam, ce

12*



180

se bomo spominjali pri¢ujofega Boga! Vaja, ziveti
v pri¢ujocnosti bozji, je torej mogo¢na spodbuda
za krepostno zivljenje.

Zavest bozje pri¢ujocnosti mnozi zaslu-
zenje za vec¢nost. Ce posvetimo vse svoje
misli. besede in dela z veckratnim spominom na
Boga, dobi vse nase zivljenje neko posvecenje in
veliko veljo vrednost pred Bogom. Vsaka malen-
kost, posvec¢ena z mislijo na Boga, se nam zara-
Cuna za nebesa. Tako postajamo z vsakim dnem
bogatejsi na zasluzenju.

Zavest bozje pri¢ujoc¢nosti veéa sreco in
zadovoljnost srca. Posvetni ljudje sicer
mislijo, da mora biti zelo pusto in dolgocasno,
¢e misli ¢lovek vedno le na Boga. in da mora
biti tudi zelo neprili¢no, ¢e je clovek tako rekoé
pod neprestanim nadzorstvom bozjim. Toda zelo
se motijo. Zivljenje v boZzji pri¢ujo¢nosti je polno
veselja in tolazbe. Zavest, da je Bog vedno poleg
nas, nas tolazi v trpljenju in tezavah, nam daje
poguma v hudih notranjih bojih in srénih stiskah
ter nas navaja k popolni vdanosti v voljo boZzjo.

Najlepsi dokaz. da dela zivljenje v bozji
pricujocnosti ¢loveka sre¢nega in zadovoljnega,
so nam svetniki, ki so bili zaradi neprestane
zdruzitve z Bogom vedno veseli in sre¢ni. Po-
sebno jasno se to vidi na puS¢avnikih, ki se
ziveli dale¢ pro¢ od ljudi in niso imeli nobenih
zivljenskih ugodnosti. Véasi jim je primanj-
kovalo hrane, bili so izpostavljeni vremenskim



181

nezgodam in v slucaju bolezni niso imeli nikogar.
ki bi jim bil kaj postregel. Imeli so edinole Boga,
s katerim so se ve¢ji del svojega Zivljenja raz-
govarjali v molitvi. To obfevanje z Bogom jim
je nadomestovalo vse drugo ter jim donasalo to-
liko sre¢e in sladkosti. da so vzljubili sveto sa-
moto ter ji ostali zvesti vse svoje Zivljenje. Bili
so bolj sre¢ni in zadovoljni kakor pa tisti, ki
hlastajo za posvetnim veseljem., letajo od ene
zabave do druge. i3¢ejo srete v denarju, premo-
Zzenju in v drugih minljivih stvareh, Zivijo le za
ta svet, na Boga pa ¢Cisto pozabljajo. Toda pravo
sre¢o in mir srca bomo nasli edinole v Bogu,
kakor nam zatrjuje sv. Avgustin: »Ustvaril si nas
zase, o Bog. in nemirno je naSe srce, dokler ne

podiva v tebil«

5. Trojni nadin zivljenja v boZji pri¢ujo¢nosti.

Zavest bozje pri¢ujoénosti labko vzdrzujemo
s pomoc¢jo domisljije, tako da si Boga
prav zivo predstavljamo kot svojega stvarnika.
odresenika, posvecevavca in tolaznika, kakor nam
pa¢ narekuje nase dusevno razpoloZenje in na-
nese nasa duhovna potreba.

Zavest bozje pri¢ujo¢nosti si ohranimo dalje
s pomo¢jo razuma, ki se ne iznebi resnice,
da je Bog zares pri¢ujo¢ v nebesih in na zemlji.
Ceprav ga nikjer ne vidimo, ker je duh, vendar
nam vera in razum povesta, da je Bog povsod



182

pri¢ujo¢. da po njem in v njem zivimo, se giblje-
mo in smo. Ta nacin predstavljanja bozje pric¢u-
jocnosti je primeren zlasti za tiste. ki radi glo-
boko razmisljajo ter so tudi vsaj nekoliko izobra-
zeni v kricanski filozofiji.

Slednji¢ lahko vzdrzujemo zavest bozje pri-
¢ujocnostis pomoc¢jo srénih ¢uvstev. Ta
nacin je v tem. da se z Bogom prav pogosto po-
govarjamo. kakor se pogovarjamo s svojim dobrim
prijateljem. Ni¢ drugega ni treba kakor nekoliko
toplega ¢uvstva. Najprimernejsi izraz toplih srénih
¢uvstev so tako zvani vzdihljaji. ki priha-
jajo res iz globo&ine srca. Take sréne vzdihljaje
obujamo lahko pri delu in med poditkom. doma
in na potu, v veselju in zalosti. v skuSnjavah in
trpljenju. Pri delu in trpljenju lahko vzdihnemo:
»Moj Bog. vse iz ljubezni do tebe!« »Vse na vedjo
¢ast bozjo!« V skuSnjavah in nevarnostih greha
pa: »Moj Jezus, usmiljenje! Pomagaj mi, da ne
bom gresill« Take in slitne poboZne vzdihljaje
si lahko sami sestavimo, kakor nam jih narekuje
srce in kakor nanese potreba. Ta spomin na boZjo
pri¢ujocnost je najpopolnejsi ter vodi do prav
visoke stopinje svetosti. Primeren je zlasti za
tiste, ki so bolj éuvstvene narave. koristen pa
je vsakemu.

*

Vaja, Ziveti v bozji pri¢ujoénosti, je silno ko-
ristna, ker nam daje v trpljenju pogum, nas od-
vrada od greha, nas vnema za krepost ter pospe-



183

Suje naSo zdruzitev z Bogom. Oklenimo se te vaje
z vso gore¢nostjo. Spominjajmo se Boga ne le
zjutraj in zveCer. marve¢ tudi pri delu in med
zabavo. v druzbi in samoti. v sre¢i in trpljenju!
Bog je vedno pri nas. bodimo tudi mi veckrat pri
njem! Cim veckrat se bomo spomnili na bozjo
pricujo¢nost in ¢im veckrat bomo vzdihovali k
Bogu, tem bolj se mu bomo priblizali in tem bolj
bomo napredovali v duhovnem Zivljenju.

Devetnajsto poglavje.

Dober namen, duSa in srce nasih
dobrih del.

Izvrsten pripomocek. da uravnamo svoje ziv-
ljenje po bozji volji ter ga popolnoma posve-
timo Bogu, je tudi obujanje dobrega na-
m e n a. Po dobrem namenu dobi vse nase zivljenje
in delovanje nebesko smer in viijo vrednost, tako
da ima Bog nad njim posebno dopadenje in po-
sebno veselje. Kakor ozivlja dusa naSe telo in
kakor napaja srce vse nase zile in stanice s krvjo,
tako pozivlja dober namen nasa dela ter jih na-
paja in preSinja z nebeskim sokom.

1. Par splosnih opazk o dobrem namenu.

Vsako pametno bitje ima pri svojem delo.-
vanju neki namen in smoter. Ta delovni cﬂ!
je ali resni¢na ali pa namisljena dobrina, ki bi



184

jo radi s svojim delovanjem dosegli. Delavec
vrsi svoje delo zato, da zasluzi nekoliko de-
narja. Denar je nagib ali namen njegovega dela
in truda. Pisatelj piSe knjige. da bi storil kaj za
bozjo cast ali koristil ljudem ali pa si pridobil
pri ljudeh kaj veljave. Namen ali nagib njego-
vega pisateljevanja je ali boZja ¢ast ali splogna
korist ali pa priznanje ljudi.

Razlo¢ujemo pa dobre in slabe namene. Med
dobre pristevamo vse one, ki so primerni in spo-
sobni, da z njimi doseZemo edino pravo in res-
ni¢no dobro, namreé svoje zvelicanje v nebesih.
Karkoli nam pomaga do zveli¢anja, to je dobro,
karkoli pa nas od zveli¢anja odvraca, to je slabo.
K zveli¢anju nam pomaga spolnjevanje boZjih in
cerkvenih zapovedi in pa stanovskih dolZnosti. Od
zvelicanja pa nas odvra¢a zanemarjanje teh dolz-
nosti. Iz dobrega namena delamo tedaj, kadar
spolnjujemo svoje dolznosti do Boga, do bliZznjega
in do samega sebe tako, da si s tem sluzimo ne-
besa. Cetudi je posredni namen nasega delovanja
morda kaj posvetnega in ¢asnega. prvi in zadnji
namen mora biti vedno le Bog in pa nase zveli-
¢anje. Ce delamo iz takega namena, da popolnoma
izklju¢imo Boga in svoje vecno zveli¢anje, n. pr.
edinole iz dobickaZeljnosti in samega castihlepja.
je nas namen slab. V sludaju, da delamo neko-
liko iz dobrega. nekoliko pa iz slabega namena,
se vrednost najega delovanja pred Bogom neko-
liko zmanj3a.



185

[z tega sledi. da je treba dobre namene ved-
krat gojiti, slabe in ni¢emurne pa zavracati ter
se jih otresati. Farizeji so molili, se postili in
delili milos¢ino, toda vse to so delali le zaradi
ljudske hvale. Kristus jih je obsodil, rekoé:

»Resni¢no, povem vam. prejeli so svoje placﬂo«
(Mt 6, 16).

Z obujanjem dobrih namenov prepreclmo
slabe namene. Vendar pa ni nikjer, ne v svetem
pismu in ne v ustnem izroéilu predpisano, da
smo za vsako dejanje dolzni obujati izre¢ne do-
bre namene. Nekateri pisatelji so hoteli sicer
dokazati, da so vsa naSa dobra dela brez vred-
nosti pred Bogom. ¢e jih ne storimo iz izre¢nega
dobrega namena. Toda sv. Tomaz Akvinski in za
njim vsi slavni bogoslovei preteklega in seda-
njega Casa so nasprotnega mnenja. Po nauku
sv. Tomaza je vsako nase dobro delo zasluZno za
nebesa, samo ¢e ga storimo v posvecujo¢i milosti
bozji ter nimamo zraven nobenega slabega na-
mena. Kadar smo v posve¢ujo¢i milosti, smo
otroci bozji, in takrat imajo vsa naSa dejanja
vrednost bozjih otrok. Ce torej opravljamo dobro
delo zato. ker ga nam nalaga poklic in dolZnost,
ker hocemo spolnjevati bozjo voljo ali koristiti
bliznjemu, je to delo zapisano v knjigi Zivljenja.
Tako so v knjigi zivljenja zapisana vsa opravila
kri¢anske matere., ki se no¢ in dan Zrtvuje za
svoje otroke, kuha, pere in Siva za svojo dru-
zino, se trudi z gospodinjstvom ter ima sto in sto



186

skrbi. Tako je v knjigi zivljenja zapisano vse,
kar storita hlapec in dekla v sluzbi. kar dela
trgovec v trgovini, uradnik v pisarni. uditelj v
Soli in duhovnik v cerkvi. Cetudi niti eden niti
drug ne obuja vsak dan dobrega namena. vendar
je njihovo delo zasluzno za nebesa. samo da so
v posvecujo¢i milosti in da ne pokvarijo svojega
dela s kakim slabim namenom.

2. Vaznost in korist dobrega namena.

Ceprav ni nikjer zapovedano. da bi morali
pri vsakem svojem delu obujati dober namen,
vendar je to zelo dobro in silno koristno. Z do-
brim namenom bomo namreé preprecili slabe na-
mene, ki bi pokvarili nasa tudi najboljsa dela ter
jim vzeli vso vi§jo vrednost. Poleg tega imamo
od dobrega namena Se mnogo drugih koristi, kajti
z dobrim namenom izkazujemo Bogu posebno
dast, povzdignemo svoja navadna dejanja do
vis§je vrednosti, si pomnozimo zasluZenje ter
utrjujemo svojo voljo v dobrem.

Z dobrim namenom izkazujemo Bogu
posebno &ast. Brez dvoma je spolnjevanje
stanovskih dolZnosti in izvrSevanje dobrih del Ze
samo po sebi nekaj dobrega, hvalevrednega. Toda
rado se zgodi, da jih opravljamo kar tja v en
dan, ne da bi zraven kaj mislili ter se spomnili
na Boga. Kolikor storimo vse to kot boZji otroci,
izkazemo Bogu sicer nekoliko éasti, ¢eprav zelo



187

malo. Toda vse drugae pocastimo Boga tedaj.
kadar napravimo pri svojih opravilih in poboz-
nostih dober namen. tako da jih storimo izre¢no
iz ljubezni do Boga ali za pokoro za svoje grehe
ali pa vernim duSam v prid. Z dobrim namenom
delamo res tako. kakor je Bogu najbolj prav. S
tem pa pokazemo Bogu svojo ljubezen, vdanost
in pocescenje.

7 dobrim namenom povzdignemo svoja
navadna dejanja do viije vrednosti
Pomnimo: Tudi taka dejanja, ki sama na sebi
niso ne dobra ne slaba (n. pr. sprehod), imajo
visjo vrednost, ¢e jih spremlja dober namen. Tudi
tako dejanje je vsled dobrega namena zasluzno
za nebesa. ako smo v posvec¢ujo¢i milosti. Za zgled
dve gospodinji: obe pridno delata ter se noé¢ in
dan trudita za svojo druZino; obe imata skrb za
dobro vzgojo otrok in obe storita tudi drugace
marsikaj dobrega bodisi za siromake bodisi za
cerkev ali za kak drug dober namen. Ena stori
vse to le bolj iz navade in brez posebnega do-
brega namena., druga pa stori vse iz dobrega na-
mena, ker posveti od ¢asa do fasa vse svoje de-
lovanje s poboznim vzdihljajem: »Moj Bog, naj
bo vse iz ljubezni do tebe!« Delovanje obeh je
dobro 7e samo po sebi ter ima tudi pred Bogom
svojo vrednost; toda veliko vecjo vrednost ima
delovanje tiste gospodinje, ki stori vse iz izrec-
nega dobrega namena. Bog ne gleda toliko na
imenitnost dejanja, temve¢ v prvi vrsti na namen,



188

iz katerega dejanje izvira. »Clovek gleda na to.
kar se vidi zunaj. Gospod pa gleda srce« (I Kr
16, 7). NajsijajnejSe delo, ki ga ob¢uduje ves svet
in ki koristi vesoljnemu ¢loveStvu. nima pred
Bogom nobene vrednosti. ¢e je storjeno iz sla-
bega namena, iz same sebi¢nosti. Slab namen po-
kvari tudi najboljse delo. dober namen pa podeli
tudi najneznatnejSemu delu veliko vrednost. Ce-
tudi bi ne delali ni¢ drugega, kakor pometali ceste,
pomivali posodo. pa bi to storili ali iz ljubezni
do Boga ali iz pokorié¢ine ali iz kakega drugega
dobrega namena. ima v bozjih odeh veé vred-
nosti, kakor ¢e bi iz ¢astihlepnosti pisali duhovne
knjige ali sli misijonarit v daljnje dezele. Prav
vseeno je, kaksno delo opravljamo ali kaksno
sluzbo imamo. samo da storimo vse iz dobrega
namena; ta povzdigne sleherno tudi najneznat-
nej$e dejanje do visoke vrednosti.

7 dobrim namenom si mnozimo zaslu-
zenje pri Bogu. Bog nam v svoji neskoncni
dobroti zara¢una vsako tudi najmanjse delo za
nebesa, samo ¢e ga storimo v posvefujoéi milosti
ter nimamo zraven nobenega slabega namena.
Tako se nam zaracuna za nebesa tudi vse to, kar
na sebi nima ni¢ vrednosti, n. pr. vsak korak in
vsak najmanjsi trud, ki ga imamo pri spolnje-
vanju svojih stanovskih dolZnosti. Posveéujoca
milost boZja in dober namen vse to nekako ople-
meniti. O, da bi se zavedali, koliko je dober na-
men vreden! Z njim si lahko naberemo ogromnih



189

zakladov za nebesa ter postanemo pred Bogom
pravi bogatasi. Tu pa tam se nam morda dozdeva,
da storimo le malo za nebesa. In vendar storimo
lahko prav veliko, samo treba je vsako misel,
vsako besedo, vsak korak in vsako delo posvetiti
z dobrim namenom. Dober namen izpreminja vsa
nasa dejanja, ki so Ze sama na sebi dobra. v &isto
zlato, s katerim si potem kupimo nebesa.

7. dobrim namenom utrjujemo svojo
voljo v dobrem. V zavesti, da delamo za
Boga. bomo vrsili svoje delo in svoje dolznosti z
veliko natanc¢nostjo, kakor nam narekuje nasa
vest in kakor je bozja volja in nasa dolZnost.
Tako nas ravno dober namen priganja k vestnosti
ter nam daje mo¢, da skusamo kolikor mogoce
veliko dobrega storiti za Boga in za svojega bliz-
njega. Dober namen je torej sredstvo, ki nas za
dobro navdusuje ter v dobrem tudi potrjuje.

5. Navodilo za obujanje dobrega namena.

Nasa lastna korist nam torej narekuje. da
dober namen redno obujamo. Toda paziti moramo,
da slabe namene. ki se morda usiljujejo, takoj
odZenemo.

Na%a narava je tako prezeta samoljubja, da
pri vsakem delu kar nehote mislimo le nase, na
svojo korist in svojo ¢ast, prav kakor govori sve.tl
Pavel: »Vsi namre¢ svoje i¢ejo, ne tega, kar je
Jezusa Kristusa.« (Fil 2. 21.) Sebi¢nost vzame na-
$im dobrim delom notranjo vrednost, tako da ni-



190

mamo od njih nobene ali pa le malo koristi za
veénost. Kakor je nekoc¢ sv. Peter v imenu svojih
tovariSev zatrjeval, da so se celo no¢ trudili z
ribjim lovom. pa niso nicesar ujeli; tako bi morali
tudi mi na koncu svojega zemskega potovanja
vzdihniti. da smo se skoraj vse zivljenje trudili.
za nebesa pa nismo skoraj nic¢esar ujeli. ako bi
opravljali dobra dela iz slabih namenov, ki so
nam uropali zasluzenje. 1z tega vidimo. kako po-
trebno je. da slabe namene odganjamo ter se proti
njim bojujemo, kakor bi se bojevali proti ropar-
jem, ki bi nam hoteli vzeti Zivljenje. Prav po-
sebno moramo paziti, da se nam pri onih dobrih
delih, ki jih opravljamo vpri¢o ljudi, ne prikra-
dejo v srce ni¢emurni nameni, saj nas tudi bozji
Zveli¢ar sam opominja: »Glejte. da dobrih del ne
boste opravljali pred 1judmi. da bi vas oni videli;
sicer ne boste imeli plac¢ila pri svojem Ocetu. ki
je v nebesih.c (Mt 6, 1.)

Dober namen hoéemo veckrat tudi
izrecno obuditi. V tem oziru bi nam lahko
bili v zgled na3i predniki. Se danes je mnogokje
navada, da se posteni verniki pred vsakim vazZnej-
§im opravilom pokrizajo in da vzkliknejo: »Bog
in sveti kriz bozjil« ali »V bozZjem imenu!« ali
»Bogu na dast!« Enako se poboZzne matere pokri-
zajo, preden zjutraj narede ogenj. preden zame-
sijo, preden pomolzejo krave; oletje pa, preden
zaéno krmiti Zivino, preden zastavijo plug ali
preden zatno s kosnjo. Ali bi ne bilo lepo. ée bi



191

se te prelepe navade ohranile! Obujanje dobrega
namena je cisto lahka stvar, samo v navado nam
mora priti. S ¢asom se bomo tega tako navadili,
da bomo kar nehote pri vsakem delu vzkliknili:
»Vse na vecjo ¢ast bozZjo in iz ljubezni do Marije.«

Slednji¢ si moramo veckrat izpra-
sati vest, kakSni nameni nas vodijo
prinasem delovanju. So namre¢ nekatera
znamenja, ki jasno povedo. ali je nas namen do-
ber ali slab. Tako je znamenje slabega namena,
Ce se jezimo, kadar se nam kako delo ponesredi,
kadar ne najdemo pri ljudeh nobene pohvale in
nobenega priznanja in kadar imamo pri delu ve-
liko sitnosti. Znamenje dobrega namena pa je, ce
opravljamo nizka in tezka dela prav tako radi
kakor pa castna in lahka, ¢e se zaradi slabega
uspeha ni¢ ne zalostimo, ¢e se ne zmenimo veliko
za hvalo ali grajo ljudi, ¢e opravljamo svoje delo
vedno z enako vestnostjo in ¢e ravnodusno sprej-
memo vsako delo in vsako sluzbo, ki nam jo
poslje bozja Previdnost.

*

O vaznosti vsakdanjega dobrega namena smo
prepricani. O, kako natan¢no bomo opravljalf
svoje dolznosti, kako potrpezljivo bomo prena?al%
svoje tezave in kako vse drugace bomo pl‘eSOJ?.ll
svoje zivljenje, ¢e bomo vse posvetili z dobrim
namenom. Po dobrem namenu bo postalo nase
zemsko Zivljenje prava in resni¢na sluzba boZja.



192
Dvajseto poglavje.

Dnevni red, kompas nasih vsakdanjih
opravil.

Nase zivljenje na zemlji je stalna priprava
na nebesa. Cim boljse bomo porabili ¢as svojega
zemskega bivanja, tem lepse placilo si bomo za-
sluzili za vecnost. Od porabe ¢asa je potemtakem
veliko odvisno. Cas bomo toliko bolje uporabili,
kolikor primerneje ga razdelimo. Prav zato je pa
koristno, da si naredimo natan¢en naért ali
dnevni red, po katerem vriimo vsakdanja
opravila in poboznosti.

1. Odli¢nost in korist dnevnega reda.

Dragocenost ¢asa se premalo uvazuje, zato je
le malo ljudi, ki bi znali ¢as dobro porabiti. Eni
potratijo obilo ¢asa s praznim govorjenjem, drugt
s Citanjem brezpomembnih knjig, fretji z igra-
njem, Cetrti z zabavami, s sprehodi in s postopa-
njem. Mnogi ne znajo s ¢asom prav gospodariti,
pa se lotevajo zdaj tega zdaj drugega dela, brez
pravega reda: taki ne opravijo ni¢esar o pravem
¢asu in tudi ne na pravi na¢in. Koliko je druZin
in Se ve¢ posameznikov, ki nimajo nobenega do-
loéenega casa, kdaj zjutraj vstati, kdaj iti na
delo, kdaj moliti, kdaj jesti. Koliko ¢asa se s tem
izgubi in koliko sitnosti ta nered povzroca, Cuti
in vidi najbolj oni, ki je na red navajen, pa pride



193

morda v tako hiSo ali druzino. kjer reda ne po-
znajo. Kako vse drugace pa je tam, kjer vlada
red in kjer se zgodi vse ob dolotenem &asu.

Dnevni red pomaga, da ¢asdobro po-
rabljamo. Vetkrat ne vemo, ali bi prijeli za
to ali za drugo delo: premisljujemo, kaj bi naj
poprej zaceli, in tako ne pridemo izlepa naprej.
Veckrat se zgodi. da kako opravilo ali poboZnost
odlozimo na poznejsi ¢as. pozneje pa ne pridemo
ve¢ do tega. da bi zamujeno nadomestili. Na ta
nacin zanemarimo marsikatero dolZnost ter opu-
stimo marsikatero poboZnost. Ce se pa drzimo do-
locenega reda, storimo vse o pravem ¢asu in ni se
nam treba bati, da bi kaj izostalo ali zaostalo. Ko
se enkrat navadimo, da vsak dan ob doloenem
Casu vstajamo, ob dolo¢enem ¢asu molimo, jemo,
delamo in gremo k poéitku, nam nobena stvar ne
dela preveé¢ tezav. Vse gre totno napre}.

Dnevni red pomaga utrjevati zna-
¢ajnost Na ljudi napravi namre¢ najlepsi vtis,
kadar vidijo, da smo zares to¢ni in natan¢ni. Moz
reda v zunanjih stvareh se navadi lahko na red
v skrbi za du3o.

Tisti. ki ne poznajo reda in tocnosti. so na-
vadno vihravi. lahkomisljeni in nezanesljivi zna-
¢aji. Navdusujejo se zdaj za eno. zdaj za drugo
stvar, dre nekaj ¢asa s tem. zdaj z drugim. Po-
dobni so trsu. ki ga veter maje zdaj na desno,
zdaj na levo. zdaj naprej. zdaj nazaj.. ]as.no., dfa
taki ljudje niso navadno ni¢ kaj dobri kristjani.

13

Pri studencih



194

Vse drugace pa je s tistimi, ki so navajeni na red
in to¢nost. Mirno in brez razburjenja opravljajo
svoja vsakdanja opravila in svoje poboZnosti,
kakor jim predpisuje dnevni red. In kakor drze
red pri svojih zunanjih opravilih, tako imajo red
tudi v svojem srcu in svoji dusi. Vse njihovo mi-
§ljenje in Cuvstvovanje, govorjenje in delovanje
sloni na jasnih in trdnih nacelih, ki od njih ne-
odstopijo tako zlahka. Na take ljudi se lahko brez
skrbi zanesemo. Ce se torej natan¢no ravnamo po
dnevnem redu, si bomo s tem utrdili in spopolnili
znacaj.

2. Kaksen naj bo dnevni red.

Kadar si ho¢emo narediti dnevni red, moramo
imeti marsikaj pred o¢mi. Dnevni red se mora
ozirati na nas delokrog, na nase zmozZnosti in na
okolico. Biti mora primeren naSim potrebam in
nasim razmeram.

Dnevni red mora biti dobro ure jen. Prvo
nacelo, ki ga moramo vpostevati pri sestavi dnev-
nega reda, zahteva, da damo prednost tistim opra-
vilom, ki nam jih naklada poklic. Bilo bi proti
vsem pravilom zdrave pameti, ¢e bi se hoteli pe-
cati s stvarmi, ki so izven poklica, poklicne dolz-
nosti pa bi radi tega zanemarjali. Zdravo nacelo
zahteva, da odlo¢imo v dnevnem redu za vsako
opravilo pravi ¢as ali za vsak ¢as pravo opravilo:
podnevi je treba delati, pono¢i pa pocivati; mo-
litvi mora biti odkazan pravi ¢as, prav tako tudi



195

delu, razvedrilu in zabavi. Kar je nujno, to se
mora poprej zgoditi, kakor manj vaZno, ali kar
se da odloziti, pa v drugi vrsti.

Dnevni red mora biti primeren nasim
potrebam in naSim razmeram Ist
dnevni red ni za vse: drugacen je za kmeta, de-
lavca, drugacen za uradnika in zopet drugaden za
duhovnika ali redovnika. Dnevni red se mora
vedno prilagoditi poklicu in okolici, tako da za-
radi njega ne trpe stanovske dolZnosti. Predvsem
pa mora biti dnevni red tako sestavljen. da gre
vsakdanje delo gladko iz rok.

5. Kako se je treba reda drzati.

Dnevnega reda se moramo sevedanatanéno
drzati, ¢e ne izgovarja upravicen vzrok. Ce ga
za¢nemo brez posebnega vzroka spreminjati ali
zanemarjati, bo kmalu zaostalo zdaj to, zdaj drugo
opravilo. Ce smo si n. pr. dolo¢ili, da ho¢emo zju-
traj ob gotovem Casu vstajati, da lahko opravimo
svoje jutranje poboznosti, se moramo tega to¢no
drzati, da ne bo primanjkovalo ¢asa za molitev
in jutranje poboZnosti. Prav posebno pa moramo
biti v dnevnem redu to¢ni in natancni, kadar
vr§imo kako javno sluzbo ter imamo opravka z
drugimi ljudmi. Ni¢ ne napravi na ljudi slabsega
vtisa, kakor ¢e uradnik ni tocen v svojem uradu,
¢e ucitelj ali profesor ne prihajata ob pravem
¢asu v %olo, ¢e duhovnik ne skrbi. da je o pra-
vem ¢asu v spovednici ali pri oltarju. ali ¢e ku-

13*



196

harica nima nikdar o pravem casu pripravljene
jedi. To¢énost je lastnost, katero ljudje zelo ce-
nijo, a to to¢nost si bomo zagotovili z dobrim
dnevnim redom.

Dnevni red moramo brezpogojno spol-
njevati. Gotovo nas stane vcasi veliko truda in
napora, ¢e se v vsaki stvari ho¢emo drzati nekega
reda. Vcasi ni lahko zjutraj redno vstati, zlasti ¢e
je zunaj zelo mrzlo! Kako sitno je ob slabem vre-
menu iti na delo in po sluzbenih potih! Kako
tezko se pripravimo. da bi §li kak doloc¢en dan,
n. pr. prvi petek. v cerkev in k sv. zakramentom!
Prav v takih stvareh. ki nam povzrocajo tezavo
ter so zdruzene z Zrtvami. se pokaze, ali smo ju-
naki ali pa slabi¢i. Ce se kljub vsem tezavam
drzimo reda, smo junaki, ¢e pa nas vsaka malen-
kost odvrne od njega, smo slabidi.

*

Dandanes se mnogo govori in piSe o dobri
uporabi ¢asa in o umetnosti zivljenja. Te umet-
nosti nas u¢i primeren dnevni red, ¢e se ga to¢no
drzimo. Kakor kaze kompas mornarjem jug. se-
ver, vzhod in zahod, da se lahko orientirajo ter
dajo ladji pravo smer, tako naj bo nas dnevni red
kompas nasih vsakdanjih opravil: dnevni red naj
vedno pokaze, kaj nam je ob tem ali onem casu
storiti. Dnevni red nas bo vodil in ohranil na
pravi poti zivljenja, saj nam to zagotavlja Ze stari
latinski pregovor: »Serva ordinem et ordo te ser-
vabit« — »DrZi se reda in red te bo drzall«



KAZALO.

Predgovor

Prvo poglavje.
Posvecujo¢a milost bozja, podlaga in korenina krséan-
skega zivljenja . :
1. Neprecenljiva vrednost in korlst posveéu]oce mi-

losti bozje
2. Posvetujoca milost in nasa d0]7nost

Drugo poglavje.
Dejanska milost boZja, proi in najpoglavitnejsi pripo-
mocek krs¢anskega Zivljenja RIS
1. Delovanje dejanske milosti boZje .
2. Potreba in sploinost dejanske milosti bo7Je
5. NaSe dolZnosti

Tretje poglavje.
Yoliteo, hrana in opora krs¢anskega zivljenja .
VzviSenost molitve
Potreba molitve
Korist molitve
Lastnosti dobre moht\t
Ovire in opore molitve .

Cetrto poglavje.

Bozja beseda. kazipot kr$canskega Zivljenja .
1. Razlogi za poslusanje boZje besede .
2. Kako je treba poslusati bozjo besedo .

MU B 0

il

46
47
50



Peto poglavje.
Duhovno branje, studenec svetih misli in dobrih sklepoo
1. Pomen in korist duhovnega branja .
2. Za duhovno berivo prikladne knjige
3. Kako naj ¢itamo dobre nabozne knjige .

Sesto poglavje.
Premisljevalna moliteo, zaris¢e svetosti . :
1. Bistvo in pomen premisljevalne molitve .
2. Sadovi premisljevanja .
3. Nadin premisljevanja

Sedmo poglavje.
Trije vrelci duhovnega prenavljanja .
1. Vsakdanje izpraSevanje vesti
2. Mese¢na duhovna obnova .
3. Vsakoletne duhovne vaje .

Osmo poglavje.
Duhovoni voditelj, svetovavec na potu krs¢anskega Zio-
ljenja
1. Potreba duhovnega voditelja
. Lastnosti duhovnega voditelja .
. DolZnosti do duhovnega voditelja

Wl o

Deveto poglavje.
Sveta spoved, nasa duhovona kopel .
1. Koristi in dobrote svete spovedi .
2. Kako je treba opraviti sveto spoved

Deseto poglavje.
Sveto obhajilo, kruh nebeski .
1. Sadovi in milosti sv. obhajila .
2. Razlogi za pogosino sv. obhajilo .
3. Kako je treba prejemati sv. obhajilo .

54
55
58
61

65
65

71

76
76
80
82

8RR

100

104
105
109
113



Enajsto peglavje.
Sveta masa, Bogu najprijetnejsa dariteo
1. Bistvo sv. maSe : |
. VzviSenost in vrednost sv. maée :
Kako je treba biti pri sv. ma8i .

SNCE

Dvanajsto poglavje.
Najlepsi trenutki
1. Nagibi za obiskovanje Jezusa
2. Sre¢a in blazenost obiskov pri Jezusu .
3. Kako je treba Jezusa obiskovati .
Trinajsto poglavje.
Cescenje presv. Srca Jezusovega, najzlahtnejsa coetka
kri¢anske poboznosti ; ‘
1 Bistvo in zgodovina ¢e$¢enja brca Jezusovega
2. Koristi in sadovi ¢escenja Srca Jezusovega .
3. Kako naj ¢astimo Srce Jezusovo .
Stirinajsto poglavje.
Premisijevanje Kristusovega trpljenja, najlepsi izraz
ljubezni do Jezusa :
1. Nagibi za premisljevanje Knstus;ovega trleenJa
2. Kako je treba premisljevati Kristusovo trpljenje
Petnajsto poglavje.
Ljubezen do Marije, zanesl jivo sredstoo nasega zveli¢anja
1. Nagibi in razlogi za Marijino CeS¢enje
2. Kako je treba castiti Marijo
Sestnajsto poglav je.

Varstoo in zasé¢ita angeloo varuhov
1. Dobrote angelov varuhov
2. NaSe dolznosti do angelov varuhov .

Sedemnajsto poglavje.
Ceséenje in posnemanje svetnikov .
1. Svetniki zasluzijo nase eScenje! .
2. Svetnike moremo in moramo posnemati! .

116
117
119
122

125
126
128
131

135
135
137
141

145
146
148

152
152
157

160
160
163

166
167
170



Osemnajsto poglavje.
Zavest bozje pri¢ujoénosti .
1. Zavest bozje pri¢ujo¢nosti

[CRC)

Devetnajsto poglavije.
Dober namen, dusa in srce nasih dobrih del .
1. Par splosnih opazk o dobrem namenu
2. Vaznost in korist dobrega namena .
3. Navodilo za obujanje dobrega namena

Dvajseto poglavje.
Dnevoni red, kompas nasih vsakdanjih opravil .
1. Odli¢nost in korist dnevnega reda .
2. KakSen naj bo dnevni red
3. Kako se je treba reda drzati

. Kaj nam zavest boZzje pri¢ujo¢nosti Se kouau 3
Trojni nacin zivljenja v boZzji pri¢ujoénosti .

175
175
177
181

185
185
186
189

192
192
194
195






