
50620 

P. MAVK1C1J TERAŠ - O. CAP. 

PRI 
STUDENCIH 

ZDRAVJA 
IN MOČI 



P. M A V R I C I J T E R A Š - O . C A P . 

PRI 
STUDENCIH 

ZDRAVJA 
IN MOČI 

V LJUBLJANI, 1930 

ZALOŽILA PRODAJALNA K.T. D. - PREJ NIČMAN 

ZA J U G O S L O V A N S K O TISKARNO KAREL Č E Č . 



506^0 

Natisk dovolil Škofijski ordinariat v Ljnbljani, 
dne 18. junija 1930 — Štev. 23S0. 



Predgovor. 

V knjigi »Za visokim ciljem« sem obrazložil 
temeljna načela glede krščanskega življenja. Po-
kazal sem, kaj je krščansko življenje in kakšni 
so glavne ovire, ki jih moramo odstraniti, če ho-
čemo bogoljubno aH krščansko živeti. Obdelal sem 
prvo stopnjo duhovnega življenja, tako zvano pot 
očiščevanja (via purgativa). Na tej poti se 
namreč očiščujemo grešnih madežev, grešnih nag-
njenj in grešnih strasti ter skušamo sleči starega 
pregrešnega človeka z njegovimi slabimi deli in 
njegovimi napakami. Kot glavni pripomoček tega 
očiščevanja nam služi telesno in duhovno zataje-
vanje. Na poti očiščevanja smo šele začetniki 
(incipientes) v duhovnem življenju, ker prvi korak, 
predpogoj in začetek pravega duhovnega na-
predka je vprav v tem, da odložimo sleherno lju-
bezen do greha in da vcepimo tako rekoč stud do 
njega. Dokler se nam greh ne studi, dokler se 
greha ne bojimo, tako dolgo ne more biti govora 
o krščanskem življenju. 

V pričujoči knjigi pa obravnavam stvari, ki 
spadajo na drugo stopnjo duhovnega življenja, 

i1 



4 

namreč na iako zoano pot razsvetljenja 
(via illuminatioa). Na tej poti skušamo obleči no-
oega duhovnega človeka, ki je ustvarjen po podobi 
našega Gospoda Jezusa Kristusa, tako da posta-
nemo kolikor toliko Kristusu podobni. To je go-
tovo velik napredek v duhovnem življenju. Na poti 
razsvetljenja nismo več samo začetniki, ampak že 
n a p r e d u je m o (proficientes) ter se s pomočjo 
nadnaravnih sredstev vzpenjamo k popolnejšemu 
in lepšemu duhovnemu življenju. Prvo in glavno 
sredstvo, ki nam pomaga obleči novega duhov-
nega človeka po Kristusovi ali božji podobi, je mi-
lost božja. Poleg milosti božje pa so molitev, živa 
in pisana beseda božja, premišljevanje večnih res-
nic, izpraševanje vesti, sveti zakramenti in neka-
tere pobožne vaje, ona zveličavna sredstva in oni 
zveličavni pripomočki, ki nas razsvetljujejo in 
krepčajo pri duhovnem stremljenju ter nam načr-
tajo pot do Kristusa. Vsa ta sredstva nas namreč 
na en ali drug način vodijo h Kristusu, tako da 
postane Kristus središče vseh naših misli, čuvstev 
in stremljenj. Če se na poti očiščevanja borimo v 
prvi vrsti proti napakam in slabostim, skušamo na 
poti razsvetljenja približati se Kristusu ter slediti 
n jegovim stopinjam, saj je on »p o t, resnica i n 
življenje«. Bolj ko se damo voditi od Kristu-
sove milosti, razsvetljevati od Kristusovega nauka 
ter krepčati od njegovih zakramentov, bolj je pot 
našega življenja razsvetljena in polna nadnaravne 
luči, kakor nam Kristus sam obljublja: »Kdor gre 



za menoj, ne bo hodil o temi, marveč bo imel luč 
življenja« (Jan 8, 12). Zato so pa sredstva in pripo-
močki, ki o njih razpravljam v tej knjigi, zares 
vzvišeni in imenitni, važni iti koristni. 

Prepričan sem, da je v naši ožji in širši do-
movini kljub duhovni mlačnosti in duhovni površ-
nosti še vendar tudi nekaj takih kristjanov, ki so 
tako rekoč gladni in žejni krščanske ]>ravičnosti in 
krščanske svetosti ter se neprestano z vsemi močmi 
trudijo, da bi od dne do dne tembolj izpopolnili 
svoje notranje življenje. Za take sem napisal to 
knjigo. Poklanjam jo s prisrčno željo, da bi jim 
dobro služila pri duhovnem branju in premišlje-
vanju, jih razsvetljevala z božjo lučjo ter jih krep-
čala z božjo močjo. Naj jim postanejo sredstva in 
pripomočki, ki so opisani v tej knjigi, studenci 
duhovnega zdravja in duhovne moč i! 

K sklepu še smatram za svojo sladko dolžnost, 
da se na tem mestu javno zahvalim g. A. Čadežu, 
duhovnemu svetniku in katehetu v Ljubljani, za 
njegovo ljubeznivo požrtvovalnost, s katero je pre-
gledal in popravil rokopis pričujoče in poprejšnje 
kn jige (namreč »Za visokim ciljem«) ter bil celo 
tako izredno prijazen, da je oskrbel čitanje ko-
rektur obeh rokopisov! Večni Plačnik naj mu po-
plača njegov trud! 

V R i m u, meseca junija 1929. 

Pisatelj. 



Prvo poglavje. 

Posvečujoča milost božja, podlaga 
in korenina krščanskega življenja. 
Po nauku božjega razodetja in naše svete 

Cerkve ne moremo Boga dostojno ljubiti in ča-
stiti, mu ne moremo prav služiti in živeti z njim 
v prijateljstvu, če nismo z njim v neki nadna-
ravni zvezi, v nekem nadnaravnem sorodstvu in 
v nadnaravni podobnosti. Bog sam nas mora pre-
obraziti in prenoviti, nam mora podeliti novo 
nadnaravno življenje, pa dati tudi zmožnosti, da 
moremo bogoljubno ali krščansko živeti. Vse naše 
bistvo se mora nekako prilagoditi nadnaravnemu 
redu. Kristus sam pravi, da moramo biti nanovo 
prerojeni, če hočemo kdaj v nebesa priti: »Ako 
se kdo ne rodi iz vode in Duha, ne more priti 
v božje kraljestvo« (Jan 3, 5). Prav tako govori 
tudi sv. Pavel o notranjem prenovijenju: »Ako 
je kdo v Kristusu nova stvar, je staro prešlo. 
Glej, vse je novo postalo« (2. Kor 5, 17). To pre-
novljenje in preobraženje našega bistva v Kri-
stusu po Sv. Duhu se zgodi po posvečujoči milosti, 
ki jo vb je Bog v našo dušo. Med vsemi darovi. 



7 

ki nam jih Bog podeli v našem zemskem živ-
ljenju, je posvečujoča milost najodličnejši, naj-
višji in najdragocenejši dar. Kadar smo v stanu 
posvečujoče milosti, ima vse naše življenje in 
delovanje na sebi nadnaraven pečat. P o d l a g a 
i n k o r e n i n a , b i s t v o in j e d r o k r š č a n -
s k e g a ž i v l j e n j a j e v t e m , d a s m o 
s t a l n o v p o s v e č u j o č i m i l o s t i . Posve-
čujoča milost je potemtakem velikanskega po-
mena za naše zemsko in za onostransko življenje. 
Zato hočemo takoj prvo razpravo posvetiti temu 
premišljevanju. Poudariti hočemo najprej nepo-
pisno veliko vrednost posvečujoče milosti, potem 
pa označiti nekatere dolžnosti, ki jih imamo v 
tem oziru. 

1. Neprecenljiva vrednost in korist posvečujoče 
milosti. 

Posvetnim ljudem je milost božja, ker o nji 
nimajo pravega pojma, prazna beseda, beseda brez 
pomena. Pri njih velja le to, kar se da z očmi 
videli, z rokami pograbiti, pojesti, popiti ali pa 
v žep vtakniti. Milost božja pa je nekaj duhov-
nega in se ne da ne videti in ne otipati. Zato 
pa nimajo posvetni ljudje za njo nobenega zmisla 
in nobenega spoštovanja. Že sv. Pavel je rekel, 
da živalski človek ne razume, kar je duhovnega. 
V luči božjega razodetja in naše svete vere pa 
je milost božja, zlasti posvečujoča milost, naj 



8 

dragocenejši in najimenitnejši zaklad. Po nauku 
svete vere je posvečujoča milost tako rekoč vstop-
nica za nebesa; božji Zveličar sam jo primerja 
svatovskemu oblačilu, katero moramo na vsak 
način imeti, če se hočemo kdaj udeležiti nebeške 
svatovščine. Brez nje ni zveličanja, temveč le 
večno pogubljenje. Zakaj je posvečujoča milost 
za zveličanje neobhodno potrebna, to bomo naj-
laglje spoznali, če si ogledamo njene učinke in 
sadove, njene milosti in koristi. Posvečujoča 
milost nam namreč podeli nadnaravno življenje, 
nas naredi za božje otroke in dediče nebes, nam 
podeli sposobnost za nadnaravna dela ter nas 
osreči z obiskom Sv. Duha. 

Posvečujoča milost n a m p o d e l i n a d n a -
r a v n o ž i v l j e n j e . Po božjem načrtu naj bi 
vsak človek živel dvojno življenje, namreč te-
lesno ali naravno in pa nadnaravno življenje. 
Naravno obstoji v združitvi duše s telesom, nad-
naravno pa v združitvi duše z Bogom. Nadna-
ravno življenje je začetek onega večno-blaženega 
življenja, v katerem bomo gledali in uživali Boga 
od obličja do obličja. K temu nadnaravnemu, bla-
ženemu življenju pa moremo priti edinole s po-
močjo nadnaravnih kreposti, nadnaravno dobrih 
del in nadnaravne pravičnosti. Toda po svojih 
naravnih močeh nikakor ne moremo vršiti nad-
naravno dobrih del in gojiti nadnaravnih kreposti. 
Podobni smo divjemu drevesu (lesjaku) ali divji 
trti, ki ni zmožna roditi dobrega in plemenitega 



9 

sadu. Lesjak in divjo trio je treba precepiti ter 
ji dati novo in plemenitejšo naravo, da more ro-
diti plemenite sadove. Tako precepi Bog s posve-
čujočo milostjo tudi nas ter prenovi našo naravo, 
prerodi naše duševno življenje in preustroji naše 
duševne zmožnosti, da moremo roditi sadove za 
večno življenje. To prenovijenje, prerojenje in 
prenstrojenje ima čisto nadnaraven, božji značaj, 
tako da postanemo »deležni božje narave«, kakor 
se izraža sv. Peter. (Prim. 2. Pet 1, 4.) Kristus 
pravi, da je prišel vprav zato na svet. da bi nam 
zaslužil nadnaravno življenje: »Jaz sem prišel, 
da bi imeli življenje in ga imeli v izobilju« (Jan 
10, 10). V posvečujoči milosti živi duša božje živ-
ljenje, brez nje pa je mrtva za Boga in nebesa. 

Posvečujoča milost n a s n a r e d i za b o ž j e 
o t r o k e in d e d i č e n e b e s . Vse naše bitje 
in bivanje izvira na vse zadnje od Boga. Bog je 
naš prvi začetek in izvor. Vendar pa ne moremo 
reči, da bi bil Bog v pravem pomenu besede naš 
oče, ker nam ni dal ničesar od svoje narave, 
temveč nas je ustvaril iz nič. V pravem pomenu 
besede je Bog edinole oče božjemu Sinu Jezusu, 
ki je rojen od Boga Očeta od vekomaj. Čeprav 
pa po svoji naravi nismo resnični božji otroci, 
vendar nas Bog s podelitvijo posvečujoče milosti 
p o s i n o v i , ker nas z n jo tako prerodi in pre-
obrazi, da se razlije čez našo dušo nekoliko nje-
gove luči, lepote in popolnosti, tako da mu po-
stanemo nadnaravno podobni, kakor so tudi otroci 



10 

podobni svojim staršem. Bog nas resnično sprejme 
za svoje otroke, kakor nam zatrjuje sv. Janez: 
»Poglejte, kakšno ljubezen nam je skazal Oče, da 
se imenujemo in smo otroci božji« (1. Jan 3, 1). 
Na drugem mestu pa se prav isti apostol izraža 
glede našega božjega posinovljenja še bolj jeder-
nato, ko pravi: »Vsem pa, ki so ga (Kristusa) 
sprejeli, je dal pravico, da postanejo otroci božji, 
njim, ki vanj verujejo, ki se niso rodili iz krvi. 
ne iz poželenja mesa, ne iz volje moža, ampak 
iz Boga« (Jan 1, 12—13). Ko pa nas Bog posinovi. 
nas obenem naredi tudi za dediče nebes, saj tudi 
posinovljeni otroci dedujejo po tistih, ki so jih 
posinovili. To resnico nam potrjuje sv. pismo 
takole: »Če pa otroci, smo tudi dediči: dediči 
božji, sodediči pa Kristusovi« (Rim 8, 17). 
Posvečujoča milost nam torej naklanja božje 
sinovstvo ter nam zagotavlja nebeško dediščino. 
To je tako važna in imenitna resnica, da bi ne 
smeli nikdar na njo pozabiti. Biti otrok božji 
in dedič nebeškega kraljestva, to je več vredno 
kot vse drugo na svetu. 

Posvečujoča milost n a m p o d e l i s p o s o b -
n o s t za n a d n a r a v n a a l i z a s l u ž n a d e l a . 
Dokler nismo v posvečujoči milosti, si ne moremo 
s svojimi dobrimi deli ničesar zaslužiti za nebesa. 
V tem slučaju nimajo dobra dela onega nadna-
ravnega značaja, ki je potreben, da je kako naše 
delo pred Bogom zaslužno. Večno zveličanje v 
nebesih ali uživanje Boga je nekaj tako vzviše-



11 

nega in tako odličnega, da ga s svojimi narav-
nimi močmi in zmožnostmi nikakor ne moremo 
doseči. Bog sam nam mora pomagati, fn res nam 
pride na pomoč s posvečnjočo milostjo, ko pre-
šine vse naše bistvo in vse naše duševne zmož-
nosti z nadnaravno močjo, da moremo potem vršiti 
nadnaravna dela, s katerimi si zaslužimo nebesa. 
Prav za prav je Bog prvi in glavni vzrok vsega 
našega posvečenja. zasluženja in zveličanja. Zato 
je pa silno važno za nas, da smo z Bogom v 
stalni zvezi, to se pravi, da smo vedno v posve-
čujoči milosti. Če smo z Bogom v zvezi, potem 
smo podobni vinski mladiki, ki je združena s 
trto in ki rodi obilno dobrega sadu. Kristus-Bog 
namreč pravi: »Jaz sem trta, vi mladike; kdor 
ostane v meni in jaz v njem. ta rodi obilo sadu, 
zakaj brez mene ne morete nič storiti« (Jan 15, 5). 
Če smo v posveču joči milosti, je vsako naše tudi 
najneznatnejše dobro delo zaslužno za nebesa; če 
pa nismo, z a v e č n o s t naša tudi najsijajnejša 
dobra dela nimajo nobene vrednosti. 

Posvečujoča milost n a s o s r e č i i n o b o -
g a t i z b o g a s t v o m Sv. D u h a . Naša duša, 
okrašena in prežeta s posvečujočo milostjo, se 
zaleskeče v tako veličastni nadnaravni luči in 
lepoti, da ima Bog sam nad njo dopadenje in 
da veljajo v nekem oziru tudi n je j besede, ki 
jih je nebeški Oče nekoč izustil nad svojim 
Sinom, rekoč: »Ti si moj ljubljeni Sin, nad teboj 
imam veselje« (Mk 1, 11). Božja ljubezen do naše 



12 

v posvečujoči milosti se nahajajoče duše gre tako 
daleč, da si jo izbere za svoje bivališče, kar nam 
jasno izpričujejo besede božjega Zveličarja: »Ako 
me kdo ljubi, bo mojo besedo spolnjeval; in moj 
Oče ga bo ljubil in bova k njemu prišla in pri 
njem prebivala« (Jan 14, 23). V posvečujoči mi-
losti postanemo resničen tempelj božji in Sveti 
Duh sam deluje v naši duši: »Ne veste li, da 
ste tempelj božji in da Duh božji v vas prebiva?« 
(L Kor 3, 16.) Sv. Duh pa v dušo prinese s seboj 
nadnaravne kreposti in svoje sedmere darove. 
Po nadnaravnih krepostih postanemo sposobni in 
voljni, da moremo na nadnaraven in za nebesa 
zaslužen način obujati tri božje kreposti in go-
jiti druge nravne kreposti, ki spadajo h krščan-
skemu življenju. Sedmeri darovi Sv. Didia pa 
nas store sposobne in voljne, da radi sprejemamo 
navdihe, razsvetljenja in opomine Sv. Duha. 

2. Posvečujoča milost in naša dolžnost. 

Iz vsega tega vidimo, da je posvečujoča milost 
zares najimenitnejši in najdragocenejši dar, ki 
ga nam Bog podeljuje v tem bednem zemskem 
življenju. Posvečujoča milost je res več vredna, 
kakor pa vse duševne in telesne vrline, vse 
zemsko bogastvo, vsa čast in vse veselje sveta. 
Zato je pač samo po sebi umevno, da moramo 
posvečujočo milost božjo nad vse druge stvari 
ceniti: skrbeti moramo, da jo na vsak način 



13 

ohranimo in da jo po možnosti tudi večamo. Ako 
smo jo pa izgubili, jo moramo čimprej zopet 
nazaj dobiti. 

Posvečujočo milost m o r a m o n a d v s e d r u -
g e s t v a r i c e n i t i . Naše življenje in delo-
vanje na zemlji ima le tedaj kaj vrednosti za 
večnost, če živimo in delamo v posvečujoči mi-
losti. Brez nje so vsi naši dnevi brez vrednosti 
za nebesa. Ali se sploh izplača živeti ter se to-
liko truditi in mučiti, če pa čez kakili 50 ali 60 
let ne bomo imeli od vsega življenja in delo-
vanja nobene koristi več? Res, veliko se trudimo 
v svojem življenju! Koliko si prizadenemo, da 
si zaslužimo kaj denarja, da imamo dobro hrano 
in čedno obleko! Kako skrbni smo za svoje te-
lesno zdravje! Za milost božjo pa nam je tako 
malo mar, da nam je večkrat vseeno, ali jo ima-
mo ali ne. O, kako smo vendar nespametni, da 
se vprav za vrednoto, ki je za naše posmrtno 
življenje bistvenega pomena, saj je od milosti 
odvisna naša večna sreča, tako malo zmenimo! 
Že ljubezen do samega sebe bi nas morala pri-
ganjati in siliti, da se za posvečujočo milost z 
vsemi močmi zavzamemo, da jo višje cenimo kot 
vse drugo na zemlji. Dobro bi bilo, da bi večkrat 
ponavljali besede kralja Salomona, ki se tako 
lepo prilegajo posvečujoči milosti: »In cenil sem 
jo nad kraljestva in prestole, in bogastvo sem 
zaničeval v primeri ž njo. Tudi nobenega dra-
gega kamna nisem primerjal ž njo; saj je vse 



14 

zlato v primeri ž njo slab pesek, in srebro se 
ceni zraven nje kakor blato. Ljubša mi je bila 
kot zdravje in lepota in za luč sem si j o izvolil, 
ker njena svetloba nikdar ne ugasne« (Modr 7, 
8—10). 

Posvečujočo milost božjo m o r a m o n a v s a k 
n a č i n o h r a n i t i . Mnogo je sovražnikov, ki 
nam hočejo ugrabiti neprecenljivi zaklad božje 
milosti; najhujši in najnevarnejši so pa: naša 
huda poželjivost, spačeni svet in pa hudobni duh. 
Ti trije sovražniki nas kaj radi zavedejo v smrtni 
greh ter nas tako oropajo posvečujoče milosti. 
Smrtni greh je torej tisto, ki umori v naši duši 
nadnaravno življenje, nam raztrga svatovsko ob-
lačilo božjih otrok ter nam ugrabi ta najlepši 
biser. Zato pa se moramo smrtnega greha bati in 
ogibati kot najhujšega zla in največje nesreče. 
Na noben način in pod nobenim pogojem se ne 
smemo vdati smrtnemu grehu. Ne stiska ne ne-
zgoda, ne glad ne nagota, ne nevarnost ne pre-
ganjanje, ne meč ne nobena druga stvar nas ne 
sme ločiti od Kristusove ljubezni, zakaj Kristus 
sam pravi: »Če kdo ne ostane v meni, se kakor 
mladika vrže ven in usahne, in take mladike 
pobirajo, jih mečejo v ogenj in gore« (Jan 15, 6). 
Seveda se bomo mogli smrtnega greha le tedaj 
ogibati, če se bomo ogibali tudi vsega tistega, kar 
nas v greh zavaja in zapeljuje. Paziti moramo 
na svoje čute, posebno na oči; previdni moramo 
biti v govorjenju, zmerni v jedi in pijači in 



15 

ogibati se moramo slabega čtiva, slabe družbe in 
nevarnih zabav po gostilnah, gledališčih in drugih 
prostorih. Tudi malih grehov se moramo ogibati, 
saj vemo, da iz malega raste veliko in da mali 
grehi pripravljajo pot velikim. 

Posvečujočo milost m o r a m o p o m o ž n o -
s t i v e č a t i . Bog namreč želi in hoče, naj bi 
se naše nadnaravno življenje razvilo do čim 
večje popolnosti in da bi mu postajali čimbolj 
podobni. V sv. pismu nas izrečno k temu navdu-
šuje, ko pravi: »Kdor je pravičen, bodi še pra-
vičnejši, in kdor je svet, bodi še svetejši!« (Raz 
22, 11.) Sv. Peter pa nas takole opominja: »Ra-
stite v milosti in spoznanju našega Gospoda« 
(2. Pet 3, 18). Bolj ko večamo v svoji duši po-
svečujočo milost, bolj bo bujno nadnaravno živ-
ljenje, bolj sijajna bo dušna lepota, večje dopa-
denje bo imel Bog nad njo, večja bo tudi blaže-
nost v nebesih. Posvečujočo milost pa večamo 
s prejemanjem sv. zakramentov, z vsako pobožno 
i u čednostno vajo in z vsakim dobrim delom. O, 
da bi se vsak dan ravnali po načelu našega 
Zveličarja, ki je nekoč rekel: »Delati moram dela 
tistega, ki me je poslal, dokler je dan. Pride noč, 
v kateri nihče ne more delati« (Jan 9, 4). 

Posvečujočo milost božjo m o r a m o č i m -
p r e j z o p e t n a z a j d o b i t i , č e s m o j o 
p o n e s r e č i i z g u b i l i . Brez nje smo namreč 
v silno žalostnem položaju: duša je brez nje za 
Boga mrtva in vsa oskrunjena; Bog je ne mara. 



16 

Človek brez posvečujoče milosti je izključen iz 
nebes in obsojen v pekel. In če vztraja dlje časa 
v smrtnem grehu, je velika nevarnost, da postane 
trdovraten in da nazadnje tudi nesrečno umrje. 
Ali je torej pametno, če vztrajamo v smrtnem 
grehu ter se lahkomišljeno izpostavljamo grozni 
nevarnosti večnega pogubljenja? Če smo kdaj res 
tako nesrečni, da smo s smrtnim grehom izgubili 
posvečujočo milost, moramo takoj obuditi popolno 
kesanje ter iti čimprej k spovedi. Morda se težki > 
pripravimo, da se skesano obtožimo greha; toda 
nič ne pomaga: to se mora zgoditi, če hočemo, da 
si zopet pridobimo posvečujočo milost. 

O, da bi spoznali, kako imeniten dar božji je 
posvečujoča milost! Kar je denar za ta svet — in 
pregovor pravi, da je denar sveta vladar, saj se 
dobi zanj vse, kar hočemo — to je milost božja 
za oni svet, za naše posmrtno življenje. Z njo 
bomo prišli do večne sreče, brez nje pa nas bodo 
vrgli v vnanjo temo, kjer bo jok in škripanje z 
zobmi. To je tako resna in važna resnica, da bi 
ne smeli niti en trenutek našega življenja na njo 
pozabiti. Kaj nam pomagajo vsi kupi denarja in 
drugega bogastva, vse časti in vsa odlikovanja, vse 
prijetnosti in vse zabave življenja, če pa ne ži-
vimo v posvečujoči milosti in nismo z Bogom v 
prijateljstvu? Kaj pomaga človeku, če ves svet 
pridobi, na svoji duši pa škodo trpi? Zato mora 
biti naša prva in najpoglavitnejša skrb. da bomo 
vedno živeli v posvečujoči milosti. Ker ne vemo 



17 

ne ure ne dneva, kedaj nas Gospod pokliče, mo-
ramo biti vedno pripravljeni. Lahko nas pokliče 
kar nenadoma, ko ne bomo na smrt prav nič mi-
slili. O. kako grozna bi bila naša usoda, če bi nas 
smrt doletela prav tedaj, ko bi bili brez posve-
čujoče milosti! Nikar se ne izpostavljajmo tej 
nevarnosti, ampak živimo neprestano v posveču-
joči milosti, zakaj brez nje ne moremo nič do-
brega storiti in tudi v nebesa ne priti. 

Drugo poglavje. 

Dejanska milost božja, prvi in najpogla-
vitnejši pripomoček krščanskega življenja. 

Že za vsako čisto navadno dejanje potrebu-
jemo božje pomoči in božjega sodelovanja. Če bi 
nas Bog ne ohranjal in ne dajal moči, bi se ne 
mogli ne gibati, bi ne mogli ničesar videti, ne 
slišati, ne govoriti, ne misliti in ne storiti. Če pa 
je božja pomoč in božje sodelovanje potrebno že 
za čisto naravna dela, koliko bolj nam je po-
trebna za nadnaravno življenje, posvečenje in 
zveličanje. Pomoč, ki nam jo Bog podeli od časa 
do časa, da moremo vztrajati v posvečujoči mi-
losti božji ter vršiti dobra in za nebesa z a -
s l u ž n a dela, imenujemo d e j a n s k o m i l o s t 
b o ž j o . Kakor posvečujoča milost, tako je tudi 
dejanska milost silno velike važnosti za našo 

Pri studencih 2 



18 

večno usodo, saj je prvi in naj poglavitne jši pri-
pomoček krščanskega življenja. Brez dejanske 
milosti božje nam ni mogoče ne krščansko živeti 
in ne v nebesa priti. Zato moramo tudi o njej 
nekoliko spregovoriti. Najprej bomo opisali njeno 
delovanje, potem njeno potrebo in njeno sploš-
nost, nazadnje bomo razložili dolžnosti, ki jih 
imamo v tem oziru. 

1. Delovanje dejanske milosti božje. 

Pomen in korist, veličina in vzvišenost de-
janske milosti se najlepše razvidi iz njenega de-
lovanja. Dejanska milost božja je namreč nad-
naravna in božja pomoč, s katero Bog sam raz-
svetljuje naš razum ter nagiblje in krepi našo 
voljo, da smo zmožni in voljni izvršiti to, kar je 
po volji božji. Pojasnimo ta opis nekoliko na-
tančneje! 

Dejanska milost r a z s v e t l j u j e n a š r a -
zum. Tudi mi lahko poučimo svojega bližnjega 
v duhovnem življenju ter mu raztolmačimo, kaj 
mora storiti in kako mora živeti, da bo njegovo 
življenje, delovanje in trpljenje imelo pred Bo-
gom kaj vrednosti. Vzemimo slučaj, da je kdo v 
trpljenju ali v bolezni zelo potrt in žalosten, mi 
pa mu razložimo veliko vrednost trpljenja za du-
hovno življenje; dotični človek dobi o trpljenju 
čisto druge pojme in boljše nazore: s poukom smo 
razsvetlili njegov razum. Toda vse bolje in učin-



19 

koviteje zna Bog poučevati in razsvetljevati naš 
razum. Kako čudovito nam zasveti neka notranja 
luč, v kateri tako jasno spoznamo minljivost in 
ničevost vsega psvetnega, vso grdobijo in ostudnošt 
greha, rajsko lepoto in neprecenljivo vrednost kre-
posti. Ta notranja luč prihaja od Boga, je torej 
božje razsvetljenje ali dejanska milost. Kolikokrat 
nam padejo v glavo dobre, vzvišene, plemenite in 
zveličavne misli, ki nas tako mogočno navdušujejo 
za Boga, za božjo čast ali za kako drugo dobro 
stvar. Te misli niso nič drugega, kakor žarki de-
janske milosti, s katerimi nas Bog navdihuje in 
nas hoče k sebi povzdigniti ter nas nase prikleniti. 
Kadarkoli se posveti v naši glavi, da jasneje in 
razločneje spoznamo kako versko resnico, ki nas 
navdušuje za sveto življenje, je to pojav in dili 
dejanske milosti božje. 

Dejanska milost n a g i b l j e in k r e p i n a -
šo v o l j o , da dobra dela z veseljem začenjamo, 
pogumno nadaljujemo in vztrajno dovršujemo. 
Tudi mi lahko z besedo in zgledom vplivamo na 
svojega bližnjega in ga nagnemo, da se za dobra 
dela odloči in jih tudi izvrši. Toda božja milost 
vpliva učinkoviteje kakor vsi človeški nagibi in 
razlogi. Kdo še ni občutil notranjega vpliva, ki 
nagiblje voljo, naj se varuje greha, naj dela do-
bro in naj se oklene svetega življenja. Kako ob-
čutno nas notranji glas kliče in vabi na pot po-
kore in poboljšanja; svari nas pred grešno pri-
ložnostjo ter priganja za molitev in druga dobra 

2* 



20 

dela. Ta notranji glas ni nič drugega kakor 
dejanska milost. Od nje imamo včasi tisto navdu-
šenje in veselje za pobožnostne vaje in dobra 
dela, od nje dobivamo tudi moč, da kljub vsem 
težavam in oviram vztrajamo v dobrem. Včasi je 
res zelo težko in naporno premagovati grešne 
skušnjave, se vaditi v krepostih in vztrajati pri 
svojih dobrih sklepih. Če bi nam Bog sam ne pri-
skočil s svojo milostjo na pomoč, bi vsega tega 
nikakor ne zmogli. Tako pa nas božja milost pod-
pira in dela močne, da ne opešamo v dobrem. 

Dejanska milost s t o r i , da i m a j o n a š a 
d o b r a d e l a n a d n a r a v n o v r e d n o s t za 
n e b e s a . Zaradi dejanske milosti naša dobra dela 
ne ostanejo v redu narave, temveč imajo n a d -
n a r a v n o v r e d n o s t , da so zveličanju soraz-
merna. Zato je dejanska milost potrebna tudi za 
taka dela, ki glede na predmet niso nemogoča 
človeškim naravnim močem. Milost božja je zares 
prvi in najpoglavitnejši pripomoček krščanskega 
življenja. 

2. Potreba in splošnost dejanske milosti božje. 

Iz vsega, kar smo dosedaj slišali o milosti, 
lahko spoznamo, da se vse duhovno življenje suče 
prav za prav okoli nje in da je tako rekoč vir vse 
svetosti. Zato lahko rečemo, da nam je dejanska 
milost tako potrebna, da brez nje ne moremo prav 
ničesar storiti za posvečenje in zveličanje svoje 



21 

duše. B r e z b o ž j e p o m o č i a l i b o ž j e m i -
l o s t i n i m o g o č e k r š č a n s k o ž i v e t i , 
b r e z n j e se n i m o g o č e z v e l i č a t i . 

Bog sam nam je razodel, kako smo v duhov-
nem oziru slabotni in kako smo navezani le na 
njegovo pomoč. Sv. pismo pravi, da brez božje 
pomoči ne moremo imeti niti ene dobre misli: 
»Ne kakor bi bili sami od sebe zmožni kaj misliti 
kakor iz sebe, temveč naša zmožnost je od Boga« 
(2. Kor 3. 5). Brez božje pomoči ne moremo izgo-
voriti niti ene zveličavne in zaslužne besede (tako, 
da bi imela nadnaravno vrednost): »Nihče ne 
more reči Jezus je Gospod", razen v Sv. Duhu« (I. 
Kor 12, 3). Prav tako brez božje pomoči ne mo-
remo niti hoteti kaj dobrega in zaslužnega: »Bog 
je namreč, ki iz blagohotnosti v vas dela, da 
hočete in delate.« (Fil 2, 13). Brez božje pomoči 
ne moremo sploh ničesar zaslužnega storiti, kajti 
Kristus sam pravi: »Brez mene ne morete nič sto-
riti« (Jan 15, 5). 

Milost božja ali božja pomoč nam je potrebna 
že za spreobrnjenje, da spoznamo svoje grešno 
stanje, da obžalujemo svoje grehe, se jih dobro 
spovemo ter se povrnemo k Bogu. To je nauk Jezu-
sov. ki sledi jasno iz sledečih njegovih besed: 
»Nihče ne more priti k meni, če ga Oče, ki me 
je poslal, ne pritegne« (Jan 6, 44). Če pa je milost 
božja potrebna že za začetek vsakega dobrega 
dela in za spreobrnjenje, koliko bol j je šele po-
trebna za nadaljevanje in dovršitev dobrih de! 



22 

za vztrajanje v posvečujoči milosti, zlasti pa za 
stanovitnost v dobrem do konca. 

Ker B o g hoče in želi. da bi se vsi ljudje zve-
ličali, zato p o d e l i v s a k e m u č l o v e k u d o -
v o l j m i l o s t i za d o s e g o v e č n e g a z v e -
l i č a n j a. 

Podeli jo vsem p r a v i č n i m , da spolnju-
jejo njegove zapovedi z lahkoto, da opravljajo 
dobra dela z veseljem in se ustavljajo grešnim 
skušnjavam brez posebnih težav. Bog nam ničesar 
ne zapoveduje, ne da bi nam obenem podelil svojo 
pomoč in svojo podporo ter nam olajšal spolnje-
vanje božjih zapovedi: »Zakaj v tem je ljubezen 
božja, da spolnjujemo njegove zapovedi. Tn nje-
gove zapovedi niso težke« (t. Jan 5, 3). S svojo 
milostjo nam Bog izvrševanje dobrih del tako zelo 
olajša, da nam spolnjevanje njegove volje po-
stane zares sladek jarem in lahko breme. Najbolj 
pa nam pomaga s svojo milostjo v skušnjavah, da 
jih moremo premagati in odbiti. Če v skušnjavi 
pademo in v greh privolimo, grešimo ne zaradi 
pomanjkanja milosti, temveč edinole po lastni 
krivdi. Milost božja nam je vedno na razpolago, 
samo mi smo večkrat tako leni ali pa tako trdo-
vratni, da se je nočemo posluževati ter z njo so-
delovati. To je vzrok naših grešnih padcev. 

Kakor pravičnim, tako deli Bog svojo milost 
tudi g r e š n i k o m , da se morejo spreobrniti 
in spokoriti. »Kakor resnično živim, pravi Go-
spod, nočem smrti hudobnega, temveč da se hu-



23 

dobili vrne s svojega pota in živi« (Ezek 33, 11). 
Če se grešnik noče spreobrniti in poboljšati, 
temveč vztraja trdovratno v grešnem življenju 
ter se nazadnje še pogubi, je čisto sam kriv svo-
jega pogubljenja. 

Tudi p o g a n o m in n e v e r n i k o m , ki ne 
vedo nič o krščanski veri. pomaga Bog s svojo 
milostjo, da morejo pošteno živeti in Boga tako 
častiti, kakor jim narekuje njihova vest in nji-
hova pamet, in da se morejo tako zveličati. S po-
močjo božje milosti morejo priti v nebesa tudi 
pogani, samo da res tako žive, kakor jih po glasu 
vesti uči in opominja milost božja. 

Za dosego zveličanja z a d o s t n o milost 
prejme v s a k človek, vendar je n e d o b e v s i 
v e n a k i m e r i , temveč je Bog podelju je »sle-
hernemu. kakor hoče« (1. Kor 12, 11). Zakaj podeli 
enemu več, drugemu pa manj, to je skrivnost, ki 
je na zemlji ne moremo doumeti. Gotovo pa ima 
Bog za to različno razdelitev milosti svoje tehtne 
razloge. 

3. Naša dolžnost. 

Milosti božje ne moremo zaslužiti, ker nam jo 
Bog podeli iz same in čiste dobrote in to zarad' 
^asluženja Jezusa Kristusa. Kljub temu pa smo 
lahko ali bolj ali manj vredni, da nam jo Bog 
podeli. Če jo cenimo, se za njo potegujemo in z 
njo sodelujemo, smo je gotovo vrednejši, kakor 



24 

pa, če se za njo nič ne zmenimo, če jo prezi-
ramo in se ji naravnost ustavljamo in grešimo 
proti Sv. Duhu. delivcu milosti. Predvsem mo-
ramo milost božjo prav ceniti in se za njo pote-
govati; nadalje moramo z milostjo božjo sode-
lovati, in slednjič moramo paziti, da se ji ne 
bomo trdovratno ustavljali. 

Dejansko milost m o r a m o p o v r e d n o -
s t i c e n i t i t e r se za n j o p o t e g o v a t i . 
Živo se moramo zavedati, da milost božja presega 
vse druge vrednote na svetu. Če jo imamo in z 
njo tudi sodelujemo, smo bogati, smo srečni, smo 
varni, pa naj pride, karkoli hoče. Zato se pa mo-
ramo zanjo tudi potegovati. Z veseljem bomo 
molili, saj je molitev ono sredstvo, ki z njim 
najlaglje pokličemo milost božjo iz nebes. Radi 
bomo prejemali zakramenta sv. pokore in svetega 
Rešnjega Telesa, saj so zakramenti studenci mi-
losti božje. Tudi dobra dela bomo radi opravljali, 
saj si z njimi pridobimo božjo naklonjenost. Sicer 
si z molitvijo, s prejemanjem sv. zakramentov 
in z opravljanjem dobrih del božje milosti ne za-
služimo, ker milost božja je in ostane vedno 
milost, katero nam Bog podeli iz same dobrote; 
vendar pa postanemo z vsem tem bolj vredni, da 
nam jo Bog podeli, in sicer v cimdalje večji 
meri. 

Z dejansko milostjo m o r a m o s o d e l o -
v a t i . Glavni delež pri našem posvečen ju in zve-
ličan ju ima sicer milost božja, vendar pa iz tega 



25 

nikakor ne sledi, da se nam ni treba nič truditi. 
Bog nam deli svojo pomoč, toda on nam le po-
maga, noče pa nas siliti, da bi morali delati 
dobro, temveč prepusti naši svobodni volji, da 
z njegovo milostjo ali sodelujemo ali pa se ji 
ustavljamo in jo zavržemo. Torej ne samo od 
milosti božje, temveč tudi od nas je odvisno, ali 
se posvetimo in zveličamo, ali pa živimo pre-
grešno in se pogubimo. Ne bilo bi torej prav, 
če bi se zanašali samo na milost, temveč moramo 
tudi sami vse storiti, kar je za naše posvečenje 
in zveličanje potrebno. Gotovo, milost je po-
trebna, da se moremo ogibati greha, toda tudi mi 
moramo od svoje strani vse storiti, da se grehu 
izognemo: odločno se moramo ustavljati grešnim 
skušnjavam, ogibati se prostovol jne grešne prilož-
nosti; iskati pa moramo pomoči v molitvi in pre-
jemati večkrat sv. zakramente. Prav tako je 
milost božja potrebna, da opravljamo dobra dela; 
toda sama milost še ne zadostuje, temveč moramo 
tudi mi storiti, kar je za dobro delo potrebno. 
Dobrotljivi Bog nas je ustvaril brez nas, toda 
zveličati nas noče brez nas. Hoče, da se tudi sami 
trudimo in da sami sodelujemo za zveličanje. K 
temu trudu nas s svojo milostjo vzpodbuja, nas 
med trudom z milostjo podpira ter nam je pri-
pravljen pomagati do konca. Nam ni treba nič 
drugega storiti, kakor da z božjo milostjo sode-
lujemo ter se tako z božjo pomočjo posvetimo 
in zveličamo. To sodelovanje z milostjo nam je 



26 

včasi zelo težko in naporno. Rado se zgodi, da 
se milosti nočemo poslužiti in da z njo nočemo 
sodelovati. Po naši lastni krivdi ne obrodi potem 
milost v nas nobenih sadov in nima za nas no-
bene koristi. Prejeli smo jo zaman. To zane-
marjanje milosti božje je seveda grešno, zaradi 
tega bomo morali nekoč dajati odgovor. Zato nas 
sveti Pavel svari pred zanemarjanjem milosti: 
»Opominjamo vas, da milosti božje nepridoma ne 
prejemate!« (2. Kor 6. 1.) 

Dejanski milosti se ne s m e m o u s t a v -
l j a t i . Gotovo ni prav, če se za milost božjo 
nič ne zmenimo in zaradi tega z njo nič ne sode-
lujemo. Še slabše in huje pa je. če se milosti 
božji naravnost upiramo, če jo naravnost pre-
ziramo in proti njej delamo. Tako se upiramo 
milosti, kadar se otresamo zveličavnih misli, ka-
dar odklanjamo dobre navdihe in jim nalašč 
nasproti ravnamo. Bog nam pošilja zveličavne 
misli, na primer, da lahko vsak trenutek umrje-
mo, da moramo biti zmeraj na smrt pripravljeni, 
da bi bilo potrebno opraviti dobro spoved, po-
boljšati življenje itd. Če se takih in sličnih misli 
otresamo, se to pravi ustavljati in upirati se 
milosti božji. Prav tako se upiramo milosti, kadar 
nalašč nočemo misliti na svoje zveličanje. kadar 
se izogibljemo pridig, kadar nočemo čitati na-
božnih spisov ali kadar se talko zelo vdamo delu, 
posvetnim skrbem in posvetnim zabavam, da s 
tem zadušimo glas milosti božje, ki nas kliče in 



27 

vabi na pravo pot. Tako zavestno, premišljeno 
in čisto prostovoljno upiranje milosti božji — 
tira človeka najprej do zaslepljenosti, potem do 
zakrknjenosti in trdovratnosti in nazadnje do 
pogubljenja. Najlepši zgled take zaslepljenosti, 
zakrknjenosti in končnega propada nam nudijo 
prebivalci mesta Jeruzalema, katere je Kristus 
tolikokrat klical h pokori, hoteč jim le dobro, 
nazadnje pa je bil prisiljen vzklikniti: »Jeru-
zalem, Jeruzalem, kolikrat sem hotel zbrati tvoje 
otroke, kakor zbira koklja svoja piščeta pod 
peroti, pa niste hoteli« (Mt 23, 37). In kakor so 
bili Judje zaradi svoje trdovratnosti zavrženi, 
tako bo Bog tudi nas zavrgel, ako se bomo mi-
losti božji trdovratno ustavljali. 

# 

O, kako moramo biti vendar Bogu iz srca 
hvaležni, ker nam vsak dan deli toliko milosti 
ter nas neprestano razsvetljuje, vzpodbuja in 
podpira, da moremo v dobrem napredovati in 
bogoljubno živeti! Če se uspešno ustavljamo 
grešnim skušnjavam, če opravljamo z veseljem 
različna dobra dela, če smo navdušeni za po-
božnostne vaje in se pridno vadimo v krepostih, 
je vse to v prvi vrsti zasluga in učinek milosti 
božje, in šele v drugem redu je tudi naša lastna 
zasluga. Karkoli imamo na sebi dobrega, vse 
imamo od Boga, ki nas s svojo milostjo tako 
ljubeznivo navaja k dobremu. Skušaj mo torej 



28 

vedno slediti navdihom božje milosti, potem bo 
naše življenje zares vedno bolj krščansko. Mi-
lost božja nas bo vodila od stopinje do stopinje 
popolnosti ter nas privedla na vrhunec svetosti, 
tako da se bodo tudi nad nami uresničile besede 
modrega Salomona: »Pot pravičnih pa je kakor 
svetla luč; nahaja in raste do polnega dneva« 
(Preg 4, 18). 

Tretje poglavje. 

Molitev, hrana in opora krščanskega 
življenja. 

Krščansko življenje je v prvi vrsti odvisno 
od milosti božje. Zaradi tega je silno velike važ-
nosti, da skušamo izprositi od Boga čim več 
milosti. Izdatno sredstvo, da si izprošamo milosti, 
je molitev, ki bi jo lahko takole opisali: V m o -
l i t v i se d v i g a m o z d u h o m k B o g u . 
Č l o v e k se z d u h o m d v i g a k B o g u . 
k a d a r ga s p o z n a v a , s l a v i , z a h v a -
l j u j e a l i p r o s i . Z molitvijo se mi pribli-
žamo Bogu in Bog se približa nam. Božja bližina 
pa našo dušo razsvetljuje, krepča in posvečuje. 
Molitev je potemtakem za naše duhovno življenje 
luč, hrana, moč in opora. Kako važna je molitev 
za naše duhovno življenje in kako jo je treba 
opravljati, to bomo v naslednjem premislili. 



29 

1. Vzvišenost molitve. 

Z duhom se dvigati k Bogu, pogovarjati se 
z Bogom je nekaj zelo imenitnega, častnega, 
vzvišenega in rajskega. Poleg angelov v nebesih 
smo edino mi ljudje tako srečni, da se moremo 
in smemo razgovarjati z Bogom, svojim Stvar-
nikom. Kako so ljudje navadno ponosni, če imajo 
priložnost govoriti s kako imenitno osebo. Ko-
liko bolj smemo biti ponosni na to, da se smemo 
z duhom dvigniti k dobremu nebeškemu Očetu, 
k Stvarniku vesoljstva in Kralju nebes in zemlje! 

Z molitvijo č a s t i m o B o g a . Kadar mo-
limo, hočemo Bogu izraziti ali svoje počeščenje 
ali svojo vdanost ali pa onemoglost. Tako se v 
molitvi Bogu klanjamo kot svojemu stvarniku 
in najvišjemu gospodarju, ga zahvaljujemo kot 
svojega največjega dobrotnika ter se k njemu 
zaupljivo zatekamo kot k svojemu vsemogoč-
nemu pomočniku in zaščitniku. Ko Boga časti-
mo, zahvaljujemo in prosimo, proslavljamo božjo 
vsemogočnost, ki nam more pomagati, božjo 
previdnost, ki se ji popolnoma izročimo, božjo 
resničnost, ki nas ne pusti na cedilu, in božjo 
dobrotljivost, ki se nanjo lahko trdno zanašamo. 
Molitev je potemtakem sredstvo, s katerim naj-
laglje zadostimo svoji življenski nalogi, da 
namreč častimo in slavimo svojega Boga. 

Z molitvijo l e p š a m o s v o j z n a č a j . Naš 
narodni pregovr w-?ravi: »Povej mi, s kom ob-



30 

čuješ, in povem ti, kdo si.« Ta pregovor hoče 
reči, da je človek tak. kakršni so ljudje in pri-
jatelji, ki z njimi občuje. Če so dobri in pleme-
niti, bo tudi sam dober in plemenit; če pa so 
slabi in ničvredni, bo tudi sam slab in ničvreden. 
Kakšen bo torej človek, ki se pogosto in rad 
pogovarja z Bogom, najpopolnejšim in najsve-
tejšim bitjem? Gotovo mora postati dober in 
plemenit, saj je Bog sama dobrota in sama ple-
menitost. Občevanje z Bogom ima potemtakem 
silno blagodejen vpliv na našega duha in naše 
srce. Če se pogosto in z vsem srcem potopimo v 
razgovore z Bogom ter skušamo prodreti v božje 
lastnosti, božje misli in božja čuvstva, ali se bomo 
potem še pečali z nizkimi, podlimi in pregrešnimi 
stvarmi, ali pa vdajali grešnemu življenju? Če 
smo se naučili in navadili dobro moliti, nas bo 
molitev polagoma čisto preobrazila tako, da se 
bomo vedno bolj in bolj otresali posvetnih vezi, 
povzdigovali svojega duha v nebeške višave ter 
živeli na zemlji angelsko življenje. 

Z molitvijo d o b i m o n e k a k p r e d o k u s 
n e b e š k e s r e č e . V čem obstoji prav za prav 
blaženstvo zveličanih v nebesih? Ali ne v tem, 
da so v tesni zvezi z Bogom, da ga l j u b i j o in 
se mu klanjajo, z njim občujejo ter se naslajajo 
na njegovi lepoti in dobroti? V nekoliko manjši 
meri postanemo tudi mi deležni prav iste sreče, 
kadar prav pobožno in zbrano molimo. Po mo-
litvi stopimo z Bogom v duhol^ o z v e zo , z mo-



31 

litvijo se mil klanjamo in se z njim razgovarjamo, 
in v molitvi okušamo božjo ljubezen in nebeško 
tolažbo. Razgovarjanje z Bogom je tako sladko 
in tako prijetno, da to sladkost in to srečo sicer 
okušamo, opisati je pa ne moremo. V pobožni 
molitvi nas obsevajo žarki nebeške sreče. Zato 
so se svetniki tako radi odpovedali vsem po-
svetnim veselicam in vsem posvetnim zabavam 
ter iskali v molitvi veselja, tolažbe, sreče in 
blaženstva. 

2. Potreba molitve. 

Molitev spada med sredstva, ki so za zveli-
čan je neobhodno potrebna. Brez molitve ne mo-
remo namreč častiti Boga, ne moremo priti z 
njim v zvezo, se ne moremo ustavljati grešnim 
skušnjavam, ne moremo storiti nič zaslužnega 
za nebesa, in ne moremo vztrajati v dobrem 
do konca. 

B r e z m o l i t v e ne m o r e m o č a s t i t i 
B o g a . Od Boga smo odvisni v vsem svojem 
bistvu, postanku in obstanku, kajti on nas je 
ustvaril, on nas ohranjuje, v njem živimo, se 
gibljemo in smo, in od njega, Očeta luči, prihaja 
vsak dober dar in vsako popolno darilo. Poleg 
tega je Bog naš oče, ki nas je sprejel za svoje 
otroke, je naš odrešenik, ki nas je odrešil s svojo 
krvjo, je naš posvečevalec, ki nas posvečuje s 
svojo milostjo. Če pa smo od Boga popolnoma 



32 

odvisni in če se imamo za vse zahvaliti le njemu, 
je pač jasno, da smo ga dolžni priznavati in mo-
liti kot svojega najvišjega gospodarja, da mo-
ramo vanj verovati in upati, ga ljubiti in se mu 
zahvaljevati. Vsa ta čuvstva pa izražamo z mo-
litvijo. Kadar molimo, izražamo svojo vero, svoje 
upanje, ljubezen, svojo vdanost, zahvalo in svojo 
onemoglost. Pamet sama nam narekuje, da mo-
ramo moliti, ker z molitvijo izražamo Bogu dolžno 
češčenje. Pa tudi Bog sam nam je v svoji prvi 
zapovedi izrečno zapovedal, da ga moramo moliti. 
To dolžnost poudarja tudi božji Zveličar in nje--
govi apostoli. Zato uči katoliška Cerkev, da se 
smrtno pregrešijo vsi tisti, ki dlje časa nič ne 
molijo, ker s tem zanemarjajo svojo najpogla-
vitnejšo dolžnost, namreč češčenje božje. 

B r e z m o l i t v e n e m o r e m o p r i t i z 
B o g o m v z v e z o . Kdor smrtno greši, pretrga 
z Bogom zvezo ter se popolnoma loči od njega. 
Če hoče to zvezo zopet obnoviti, se mora najprej 
spreobrniti ter dobiti odpuščenje grehov. Toda 
za popolno spreobrnjenje je potrebna milost 
božja. Za začetek spreobrnjenja nam Bog podeli 
svojo milost, ne da bi ga za njo prosili; toda 
nadaljnjih milosti, ki so za dovršitev spreobr-
njenja potrebne, nam podeli le pod tem po-
gojem, da ga zanje prosimo. To je vzrok, zakaj 
nas je božji Zveličar učil moliti: »Odpusti nam 
naše dolge!« •> 



53 

Krasen zgled, kako molitev vpliva na spre-
obrnjenje grešnikov, sta nam oba razbojnika na 
Kalvariji, ki sta bila s Kristusom vred križana. 
Desni je ponižno molil: »Jezus, spomni se me, 
ko prideš v svoje kraljestvo« (Lk 23, 42) in do-
segel je zveličanje; levi pa ni nič molil; ostal 
je trdovraten ter bil pogubljen. Sicer se samo 
po sebi razume, da noče Bog z nami imeti no-
bene zveze, dokler se mu nočemo približati, 
dokler mu ne izrazimo svoje ljubezni in vdanosti, 
to se pravi, dokler nočemo moliti. Molitev je 
potemtakem od naše strani prvi pogoj, da pri-
demo z Bogom v zvezo ter si pridobimo njegovo 
naklonjenost. 

B r e z m o l i t v e se n e m o r e m o u s t a v -
l j a t i g r e š n i m s k u š n j a v a m . Odkar je 
naša narava po izvirnem grehu tako zelo po-
kvarjena in k hudemu nagnjena, je skoraj ne-
mogoče, da bi se brez božje pomoči mogli varo-
vati greha. Poželjivost naše nižje narave in naš 
zaslepljen razum vplivata s tako mogočno silo 
na oslabljeno in k hudemu nagnjeno voljo, da 
se kaj rada odloči za greh. Edino milost božja 
nas more zavarovati pred grehom. Ko je sveti 
Pavel omagoval pod težo skušnjav ter prosil 
Gospoda, naj mu jih odvzame, je dobil tolažijivo 
zagotovilo: »Dovolj ti je moja milost« (2. Kor 
12, 9). Toda Bog nam te milosti ne bo podelil, 
če ne bomo za njo prosili. Mi sami moramo za-
grabiti za božjo roko, da nas bo pokrepila in varno 

Pri studencih 3 



34 

vodila skozi vse viharje skušnjav. Za b o ž j o 
r o k o p a z a g r a b i m o , k a d a r m o l i m o . 
Molitev je oni ščit, ki z njim prestrezamo vse 
puščice hudobnega duha in jih odbijamo; je 
sidro, ki se ga duša v burnih trenutkih duhov-
nega boja oprijemlje. Kadar nas torej napadajo 
hude skušnjave, se zatekajmo v ponižni molitvi 
k Bogu za pomoč, kakor nas uči sv. pismo: »Ker 
pa ne vemo, kaj nam je storiti, nam ne preostane 
nič drugega, kakor da svoje oči v te obračamo 
(2. Kron 20, 12). Molitev nam je za premagovanje 
skušnjav neobhodno potrebna. 

B r e z m o l i t v e n e m o r e m o s t o r i t i 
n i č z a s l u ž n e g a z a n e b e s a ; kajti brez 
milosti božje ne moremo ničesar storiti, kar bi 
imelo nadnaravno vrednost. Naša dejanja imajo 
le tedaj pred Bogom kaj vrednosti, kadar izvirajo 
iz božje milosti. Po besedah sv. Pavla izvira vsa 
naša zmožnost ali sposobnost za izvrševanje nad-
naravnih ali za nebesa zaslužnih del iz Boga: 
»Tako zaupanje imamo po Kristusu v Boga, ne 
kakor bi bili sami od sebe zmožni kaj misliti, 
kakor iz sebe, marveč naša zmožnost je od Boga« 
(2. Kor 5, 4—5). Do te sposobnosti pa pridemo le, 
če zanjo Boga prosimo, če molimo. Molitev je 
ključ do zakladnice božjih milosti in obenem tudi 
ključ do nebes. Čim bolj bomo molili, tem več 
milosti bomo dobili od Boga, tem laglje bomo 
krepostno živeli in tem več zasluženja si bomo 
nabrali za večnost. 



35 

B r e z m o l i t v e n e m o r e m o v z t r a -
j a t i v d o b r e m d o k o n c a . Končna stano-
vitnost je velik dar božji in izredna božja pomoč, 
kakor se izraža tridentski cerkveni zbor. Ta mi-
lost pa je navezana na mnoge druge stvari: treba 
se je za krščansko življenje resno truditi, vedno 
premagovati grešne skušnjave ter večkrat se 
zatekati k studencem milosti božje. Vsega tega 
pa ne bomo mogli storiti brez molitve, kajti 
vprav molitev nam izprosi onih milosti, ki so za 
resnično krščansko življenje potrebne. Zato lahko 
rečemo, da je končna stanovitnost odvisna v prvi 
vrsti od molitve. Če bomo vedno radi in dobro 
molili, se bomo tudi greha ogibali, krepostno 
živeli ter ostali stanovitni v dobrem do konca. 
Učitelji duhovnega življenja soglasno poudar-
jajo, da je molitev podlaga in pogoj naše končne 
stanovitnosti in našega zveličanja. Najlepše se 
je o tem izrazil menda sv. Alfonz Ligvorijski, ki 
je zapisal sledeči stavek: »Vsi zveličani so se 
zveličali po molitvi; vsi pogubljeni so se pogubili, 
ker niso molili.« 

5. Korist molitve. 

Pogosto se sliši ugovor, da molitev nič ne 
pomaga. Toda ta ugovor je silno nespameten in 
pregrešen, hkrati pa izpričuje, kako malo so ne-
kateri poučeni v krščanskem nauku. 

Kot d o b r o , b o g o l j u b n o d e l o nam 
molitev naklanja božje prijateljstvo in zbog tega 

3* 



36 

tudi mnogo duhovnih in časnih dobrot. Kadar 
molimo v posvečujoči milosti božji, zadoščamo 
za svoje grehe in si nabiramo zasluženje za 
večnost. Če pa molimo v smrtnem grehu, nima 
sicer naša molitev za nebesa nobene vrednosti, 
vendar pa nam Bog glede na njo podeli ah 
milost spreobrnjenja ali pa razne časne dobrote. 
V božjih očeh je molitev zmeraj nekaj dobrega 
in zato jo Bog v vsakem slučaju obdaruje in 
nagradi. Niti najmanjša molitvica, ki jo opra-
vimo z dobrim namenom, ni opravljena zastonj. 
Če nam ne koristi za dušo, nam pa koristi za telo. 

Kot o b č e v a n j e z B o g o m pa donaša 
molitev še lepše sadove. Odtrga nas od posvetne 
ničemurnosti ter nas navdahne z nebeškim mi-
šljenjem. V molitvi se najlaže in najprej zave-
damo, da smo tukaj na zemlji le popotniki in da 
je naša prava domovina pri Bogu. Zato pa nas 
molitev v križih in težavah življenja čudovito 
pomiri in potolaži ter nas napolni z duhovnim 
veseljem. Poleg tega goji in pospešuje molitev 
v nas številne kreposti, zlasti vero, upanje, lju-
bezen, ponižnost in zatajevanje samega sebe. 

Kot s r e d s t v o , k i si z n j i m od B o g a 
i z p r o s i m o p o t r e b n i h m i l o s t i , je mo-
litev res neprecenljiva dobrota, kajti z njo do-
sežemo lahko vse, karkoli potrebujemo za svoj 
dušni in telesni blagor, za svojo časno in večno 
srečo. Kadar prosimo za kaj takega, kar je za 
našo dušo koristno in zveličavno, smemo s po-



37 

polno gotovostjo npati, da bomo uslišani. Bog ne 
more preslišati naših prošenj, kadar ga prosimo 
za kaj takega, kar je čisto po njegovi volji in 
po njegovih načrtih. Bog hoče, da se zveličamo 
in pridemo v nebesa. Zato nam ne bo odrekel 
nobene milosti, ki je za zveličanje potrebna. Ta 
nauk sledi iz sv. pisma, ki pravi: »To je za-
upanje, ki ga imamo vanj, da nas usliši, če kaj 
prosimo po njegovi volji« (1. Jan 5, 14). Kadar pa 
prosimo za telesne in časne dobrote, n. pr. za 
zdravje, za premoženje, za uspeh pri delu, za 
ugled pri ljudeh, za odvrnitev trpljenja, se lahko 
zgodi, da nas Bog ne bo prav tako uslišal, kakor 
bi morda mi hoteli in radi imeli. Večkrat pro-
simo za kaj takega, kar se nikakor ne strinja z 
božjo voljo, temveč ugaja le našemu samoljubju 
in našemu napuhu. Take molitve seveda Bog ne 
more uslišati. Pri molitvah za časne stvari mo-
ramo vedno pristaviti: »če je tako božja volja«. 
Potem ne bo naša molitev nikdar zastonj. Če ne 
bomo dobili tega, za kar prosimo, bomo pa dobili 
kaj drugega, kar nam je morda še bolj potrebno 
in bolj koristno. Glavno je, da smo pri molitvi 
čisto vdani v voljo božjo. 

4. Lastnosti dobre molitve. 

Molitev nam naklanja mnogo duhovnih do-
brot in telesnih koristi, toda le, če je taka, da 
ima Bog nad njo dopadenje. Prizadevati si torej 



38 

moramo, da bo molitev v vsakem oziru dobra: 
da bo dobro pripravljena, zbrana, ponižna, za-
upljiva in stanovitna. 

Molitev m o r a b i t i d o b r o p r i p r a v -
l j e n a . To zahteva sam Sv. Duh: »Pred molitvijo 
pripravi svojo dušo in ne bodi kakor človek, ki 
Boga skuša« (Sir 18, 23). Razlog, zakaj je ta pri-
prava potrebna, je popolnoma jasen. Molitev je 
nekaj tako vzvišenega, božanskega in važnega, 
da jo le težko dobro opravimo, če se nanjo nič 
ne pripravimo. Kakršna je priprava, takšna je 
navadno molitev sama in tak je tudi njen uspeh. 

Kako pa se naj pripravimo na molitev? Pred-
vsem se moramo zbrati in pomisliti, kako ime-
nitno in vzvišeno opravilo nas čaka. Zavedati se 
moramo, da se hočemo z Bogom pogovarjati. 
Predstavljajmo si, da smo v pričujočnosti božjega 
veličanstva in vsega nebeškega dvora. Skušajmo 
odstraniti vse, karkoli bi nas raztresalo ali po-
zornost obračalo kam drugam. Napravimo trden 
sklep, da hočemo svojo molitev kolikor mogoče 
dobro in zbrano opraviti. Prosimo pa tudi Boga, 
naj nam pomaga in nas podpira s svojo milostjo. 

Molitev m o r a b i t i z b r a n a , to se pravi, 
pri molitvi moramo paziti in misliti na pomen 
besed, ki jih izgovarjamo, ali pa na Boga in božje 
reči. Odstranjevati moramo vse posvetne misli 
ter obrniti vso pozornost edinole na molitev. Kako 
bi pač mogli pričakovati, da se bo Bog milostno 
ozrl na našo molitev in jo uslišal, če se mi pri 



39 

molitvi ne oziramo in ne mislimo nanj? Kako 
moremo zahtevati, da bi se Bog zavzel za naše 
zadeve, če pa se mi sami nič ne potrudimo, da 
bi mu svoje zadeve pazljivo, zbrano, dostojno in 
primerno predložili? V tem slučaju veljajo tudi 
nam besede sv. pisma: »To ljudstvo me časti z 
ustnicami, njegovo srce pa je daleč od mene« 
(Iz 29, 13). Ni čuda, da je taka raztresena mo-
litev v božjih očeh prazna in ničeva in da nima 
nobenega uspeha. Le zbrana in pobožna molitev 
ima pred Bogom kaj veljave. Veliko laglje pa 
bomo zbrano in pobožno molili, če smo dobro 
poučeni o pomenu tistih molitev, katere večkrat 
ali pa morda vsak dan opravl jamo. V ta namen 
je zelo dobro in priporočljivo, da vsaj od časa 
do časa čitamo razlago očenaša, češčenemarije in 
apostolske vere. 

Molitev m o r a b i t i p o n i ž n a . Kadar mo-
limo, se moramo zavedati, da smo pred Bogom 
veliki reveži in ubogi grešniki. S tako ponižno 
molitvijo se bomo Bogu prikupili in tudi kaj 
dosegli, ka jti sv. pismo pravi, da »stanovitna mo-
litev ponižnega oblake predere« (Sir 35, 21). V 
zavesti svoje revščine, onemoglosti in nevrednosti 
se bomo med molitvijo tudi spoštljivo in dostojno 
obnašali, kakor se spodobi za neskončno božje 
Veličanstvo. Zaradi tega se ne smemo med mo-
litvijo ozirati okoli sebe ali pa se malomarno 
obnašati in brezbrižno izgovarjati posameznih 
besed. Ogibati se moramo naglice in tistega ne-



40 

okusnega žlobudranja, ki molitev popolnoma po-
kvari. Vsako besedo moramo izgovoriti razločno 
in z nekim svetim spoštovanjem. Že iz načina 
molitve se mora razvideti, da se razgovarjamo 
z Bogom. 

Molitev m o r a b i t i z a u p l j i v a . Trdno 
moramo upati, da bo Bog čisto gotovo uslišal 
našo molitev, samo če ne prosimo za kaj takega, 
kar bi se ne strinjalo z božjo voljo. To zaupanje 
je popolnoma utemeljeno, saj je Bog neskončno 
usmiljen in dobrotljiv, in nas rad usliši; pa je 
tudi vsemogočen in nas laliko usliši. Bog narav-
nost hoče in želi. naj vanj zaupamo, kajti z za-
upanjem razodevamo svojo vero v njegovo do-
broti j ivost in vsemogočnost. Čim bolj zaupamo v 
Boga, tem prej in tem bolj gotovo nas usliši. pa 
četudi bi prosili za še tako velike in važne stvari. 
Seveda moramo zmeraj računati s tem, da bi 
večkrat ne bilo v skladu z božjo modrostjo, če 
bi nas Bog uslišal v vsem, kar in kakor bi mi 
radi imeli, ker bi nam marsikaj, za kar ga pro-
simo. ne bilo koristno, ampak škodljivo. Bogu 
samemu moramo prepustiti, da nas usliši, kadar 
in kakor sam hoče. 

Molitev m o r a b i t i s t a n o v i t n a . Neka-
terikrat nas Bog kmalu usliši, nekaterikrat pa 
pusti, da dolgo prosimo in čakamo. To pa stori 
iz tehtnih razlogov. Naša molitev je včasi pre-
kratka v primeri z milostjo, ki se zanjo pote-
gujemo. Spreobrnjenje kakega grešnika se ne 



41 

da doseči z nekaterimi očenaši. Včasi bi nam 
kaka milost trenutno ne bila koristna, temveč 
šele pozneje. Bog nas morda ne oprosti hude 
skušnjave, ker je dotična skušnjava za naš du-
ševni položaj tako rekoč potrebna. Včasi odlaša 
Bog z uslišanjem zato, da po dotični milosti še 
tem bolj hrepenimo, se še bolj zanjo potegujemo 
ter jo še tem više cenimo. Hoče nas prisiliti, da 
bi ga za zaželjeno milost še bolj goreče prosili; 
hoče nas preizkusiti v zaupanju. Včasi pa nas 
tudi zato takoj ne usliši, ker je v našem srcu 
kaka ovira, n. pr. kako neredno nagnjenje ali 
pa kaka neporavnana krivica. Vse to pa nas ne 
sme oplašiti, da bi z molitvijo prenehali, temveč 
moramo kar naprej moliti ter Bogu prepustiti, 
da nas usliši, kadar in kakor bo za nas najbolj 
primerno in koristno. Proti Bogu moramo biti 
nekako usiljivi in nadležni. Bog včasi hoče, da 
ga toliko časa vztrajno, viharno in nasilno pro-
simo, dokler nismo uslišani. Taka vztrajna mo-
litev Bogu ugaja in zato jo ob svojem času tudi 
usliši. 

Ovire in opore molitve. 

Nujno je, da smo poučeni, kako vzvišena, 
potrebna in koristna je molitev, in kakšne so last-
nosti dobre molitve. Poznati pa moramo tudi vse 
to, kar nas pri molitvi ovira ali pa podpira. Ovira 
nas raztresenost in duhovna suhota, podpira pa 



42 

nas duhovna tolažba. Poglejmo, kako se moramo 
obnašati v prvem, kako v drugem slučaju. 

Najnavadnejša ovira dobre molitve je r a z -
t r e s e n o s t , ki obstoja v tem. da med molitvijo 
ne mislimo na to, kar z ustnicami izgovarjamo, 
ali pa na Boga in božje reči, temveč nam misli 
uhajajo na druge stvari, ki niso z molitvijo v 
nobeni zvezi. Tako se večkrat pripeti, da mislimo 
med molitvijo na svoje delo, se pečamo s svojimi 
vsakdanjimi skrbmi in težavami, se vdajamo čuv-
stvom ljubezni in sovraštva ter se tako močno 
potopimo v svoje sanjarije, da se nič ne zave-
damo, kaj delamo. Raztresenost je lahko ali 
prostovoljna ali neprostovoljna. Čisto prosto-
voljna je tedaj, kadar se med molitvijo vedoma 
zamislimo na druge stvari. Napol prostovoljna je 
tedaj, kadar se pred molitvijo nič ne zberemo 
ali se med molitvijo okoli sebe oziramo, ali kaj 
takega delamo, kar nas tako rekoč mora motiti 
v zbranosti. Neprostovoljna pa je raztresenost, 
kadar nam med molitvijo proti volji prihajajo 
druge misli, čeprav si prizadevamo biti zbrani. 
Prostovoljna raztresenost je grešna in škodljiva: 
z njo namreč žalimo Boga, ker se ne pogovarjamo 
z njim na dostojen način, sebe pa oropamo mnogo-
terih milosti, ker Bog prostovol jno raztresene mo-
litve ne more uslišati. Neprostovoljna raztresenost 
ni sicer grešna in tudi ne brez uspeha, vendar 
pa je za nas velika pokora. Proti vsaki raztre-
senosti, prostovoljni in neprostovoljni, se moramo 



43 

bojevati, in sicer tako, če se na molitev dobro 
pripravimo, med molitvijo pa svojo domišljijo, 
svoje oči in svoja ušesa brzdamo ter oprav-
ljamo molitev počasi in s premislekom. 

Redkejša, toda zelo velika ovira dobre mo-
litve je d u h o v n a s u h o t a , ki se javlja na 
različne načine. Navadno se razodeva na ta način, 
da se nam prav nič ne ljubi moliti in se nam 
molitev naravnost nekako ustavlja in upira. Prav 
tako utegnejo postati zoprne tudi druge pobož-
nostne vaje, n. pr. sv. maša, sv. spoved in sveto 
obhajilo. Poleg tega nas morda v takem stanju 
nadlegujejo tudi bogokletne, obupne in žalostne 
misli, kakor da nas Bog ne mara, da nas je za-
vrgel itd. Duhovna suhota je včasi samo trenutna, 
včasi pa lahko traja cele mesece in celo leta in 
leta. Skoraj vsak človek mora od časa do časa 
iti skozi vice duhovne suhote. Vzrokov za to po-
koro je več. Nekaterikrat prihaja duhovna su-
hota od telesnega nerazpoložen ja, zlasti od bolnih 
živcev. Pogosto pa nam jo pošlje Bog sam kot 
pokoro za našo mlačnost ali ošabnost, za naše 
grehe proti ljubezni do bližnjega in za nezve-
stobo do milosti božje. Kakor vsaka druga pre-
izkušnja, tako nam je tudi duhovna suhota lahko 
ali v škodo ali pa v korist. Škoduje nam, ker 
nam lahko zagreni vso pobožnost in vse stremlje-
nje po krščanski popolnosti tako, da začnemo 
opuščati molitve, sv. spoved, sv. obhajilo in druge 
pobožnostne vaje ter živimo kar tjavendan. Ako 



44 

nas pa vodi do prepričanja, da sami iz sebe nič 
ne premoremo, je to spoznanje koristno. Prav 
tako more notranja suhota pripomoči, da se še 
bolj utrdimo v ljubezni in zvestobi do Boga. Če 
hočemo, da nam duhovna suhota ne bo na škodo, 
temveč na korist, jo moramo mirno, ravnodušno, 
potrpežljivo in ponižno prenašati, se čisto vdati 
v voljo božjo, vztrajati pri svojih navadnih po-
božnostnili vajah, se posvetovati s spovednikom 
in delati na to, da se je znebimo. 

Če nas raztresenost in duhovna suhota pri 
molitvi ovirata, nas pa d u h o v n a t o l a ž b a 
podpira, da laglje in s tem večjim veseljem in 
tem večjo gorečnostjo molimo. Ta tolažba se 
razodeva na ta način, da kako versko resnico z 
veliko jasnostjo spoznamo, ali da čutimo neko 
posebno veselje do pobožnosti, ali da s posebno 
lahkoto opravljamo dobra dela, ali pa da nas pri 
molitvi navdaja neko čuvstvo zadovoljstva, miru 
in sreče. Duhovna tolažba je zelo velikega po-
mena za duhovno življenje, ker nam priljubi po-
božnost ter olajša sleherno dobro delo. Vendar 
pa moramo paziti, da ne bomo duhovne tolažbe 
smatrali za neko popolnost in si zaradi nje do-
mišljevali, da smo že Bog ve kako napredovali 
v duhovnem življenju. Če nam Bog podeli du-
hovno tolažbo, bodimo mu zanjo iz srca hvaležni, 
toda nikar si ne domišljujmo, da smo si jo za-
služili ali da imamo kako pravico do nje. Bog 



45 

nam jo lahko vsak trenutek zopet odtegne. Naj-
bolj pametno je, da smo glede duhovne tolažbe 
cisto ravnodušni. 

* 

Posvetni ljudje, ki nimajo nič kaj trdne in 
žive vere, navadno iudi nimajo pravih pojmov o 
molitvi. Večinoma ali zelo slabo molijo ali pa 
molitev sploh zanemarjajo. To pa je vzrok, da 
je njihovo življenje tako malo krščansko. Saj 
drugače tudi biti ne more. Molitev je namreč 
pogoj in podlaga, hrana in opora krščanskega 
življenja. Kdor ne mara moliti, se ne more ustav-
ljati grešnim skušnjavam, se ne more vaditi v 
čednostih in sploh ne more živeti tako, kakor se 
spodobi za dobrega kristjana. Če hočemo potem-
takem res krščansko živeti, moramo molitev lju-
biti. visoko ceniti ter jo radi in dobro opravljati. 
V ta namen borno od časa do časa premišljevali 
njeno vzvišenost, njeno potrebo, njeno korist, 
njene lastnosti, njene ovire in njene opore. 
Potem nam bo molitev postala ne samo prijetno 
vsakdanje opravilo, temveč iudi studenec pre-
mnogoterih milosti. Molitev nam bo zares tolažba 
v tej dolini solz in poroštvo našega večnega zve-
ličan ja. 



46 

Četrto poglavje. 

Božja beseda, kažipot krščanskega 
življenja. 

V svoji neskončni dobrotijivosti in ljubezni 
je Bog že od začetka sveta poučeval človeški rod 
in mu s svojo lastno besedo kazal pot, po ka-
teri naj hodi. da doseže svoj pravi cilj. Vsi ti 
različni nauki in resnice, ki jih je Bog tekom 
tisočletij razodel človeškemu rodu, se nahajajo 
v sv. pismu in listnem izročilu katoliške Cerkve. 
Od Boga razodeti nauk imenujemo ob kratkem 
božjo besedo. Bog je tudi poskrbel, da ima člo-
veški rod njegov nauk in njegovo besedo vedno 
na razpolago. V stari zavezi je pošiljal očake in 
preroke, da so razlagali ljudem božjo voljo. V 
novi zavezi pa oznanja svoje nauke po sv. Cerkvi. 
Papež in škofje, ki jim pomagajo katoliški du-
hovniki, imajo od Boga vzvišeno poslanstvo, da 
kažejo vsem rodovom sveta pravo pot v večno 
življenje. Kdorkoli hoče prav živeti in kedaj v 
nebesa priti, se mora ravnati po božji besedi, 
kakor jo katoliška Cerkev oznanja po svojih 
duhovnikih. Toda nihče se ne more ravnati po 
božji besedi, če je poprej ne posluša. Zato je 
poslušanje božje besede velikanske važnosti in 
neprecenljivega pomena za krščansko življenje. 
Da pa se bomo tega pripomočka svojega zveli-
čanja tem rajši in tudi prav posluževali, si ho-



47 

čemo ogledati najprej razloge, zakaj smo dolžni 
poslušati božjo besedo, potem pa način, kako je 
treba božjo besedo sprejeti. 

i. Razlogi za poslušanje božje besede. 

Dandanes je mnogo takih kristjanov, ki božjo 
besedo nekako prezirajo ter jo redno zanemar-
jajo. Nekateri store to iz verske brezbrižnosti, 
drugi pa iz ošabnosti, češ, da svoje dolžnosti dovolj 
poznajo in da jim ni treba nobenih naukov. In 
vendar smo vsi brez izjeme dolžni poslušati božjo 
besedo. K temu nas nagibljejo božja volja, naša 
duhovna potreba in naša duhovna korist. To so 
namreč trije najpoglavitnejši razlogi, ki si jih 
hočemo nekoliko ogledati. 

Prvi razlog, da poslušamo božjo besedo, je 
b o ž j a v o l j a . Bog sam hoče, da njegove razo-
dete resnice verujemo in po njih živimo. Toda 
kako jih bomo verovali in se po njih ravnali, če 
se z njimi dobro ne seznanimo in si jih ne vtis-
nemo globoko v srce? Z verskimi resnicami pa se 
moremo le tako dodobra seznaniti, da ali vedno 
iznova prebiramo svete knjige ali pa redno po-
slušamo božjo besedo. Zato pravi sv. Pavel: »Vera 
je iz oznanila, oznanilo pa po Kristusovi 
besedi« (Rim 10, 17). Res je, da smo se že v 
šoli seznanili s krščanskim naukom in z različnimi 
verskimi resnicami. Kljub temu pa moramo še 
vedno iznova poslušati božjo besedo, da že napol 



48 

pozabljene verske resnice v spominu obnavljamo 
in si versko znanje poglabljamo. Kristus je na-
ročil apostolom: »Pojdite in učite vse narode. . . 
Učite jih spolnjevati vse, karkoli sem vam zapo-
vedal« (Mt 28, 18—21). Te besede niso veljale samo 
apostolom, ampak tudi vsem katoliškim duhovni-
kom, ki so nasledniki apostolov v mašniški službi. 
Po naročilu božjega Zveličarja oznanjujejo du-
hovniki božjo besedo. Kadar poslušamo duhovni-
kovo pridigo, poslušamo Kristusovega namestnika, 
in če bi zaničevali njegove pridige, bi zaničevali 
Kristusa, ki je rekel apostolom: »Kdor vas po-
sluša, mene posluša; kdor vas zaničuje, mene za-
ničuje« (Lk 10. 16). Kristus je izrekel tudi strašno 
obsodbo čez tiste, ki ne marajo poslušati božje be-
sede: »Kdor je iz Boga, božje besede posluša; za-
radi tega jih vi ne poslušate, ker niste iz Boga« 
(Jan 8, 47). Iz vseh teh izrekov se jasno razv idi 
božja volja, da moramo poslušati božjo besedo. 
Kako drzno bi torej bilo, če bi se nič ne zmenili 
za božjo voljo in bi lahkomišljeno zanemarjali 
božjo besedo. 

Drug razlog za poslušanje božje besede je 
naša d u h o v n a p o t r e b a . Ne bilo bi prav, če 
bi skrbeli le za telo, na dušo pa bi čisto pozabili, 
jo pustili stradati in od gladu umirati. Ne samo 
telo, temveč tudi duša mora živeti; kajti: »Pisano 
je: Naj človek ne živi samo od kruha, ampak od 
vsake besede, ki izhaja iz božjih ust« (Mt 4, 4). 
Tako se je izrazil naš božji Zveličar sam. Božja 



49 

beseda je ona jed, oni kruh, ki pomaga ohranjati 
dušo za nadnaravno življenje. Če hočemo namreč 
vztrajati v posvečujoči milosti božji, moramo ži-
veti po naukih in zapovedih sv. vere. Toda, ali 
bomo navdušeni za življenje po sv. veri, če ne 
bomo imeli zmeraj novih nagibov in nove spod-
bude za to? Potrebnih nagibov in spodbude pa 
nam daje božja beseda. Čim pogosteje in čim paz-
ljive je jo bomo poslušali in premišljevali, tem 
bolj bomo navdušeni za krščansko življenje. Od 
poslušanja božje besede je namreč odvisno, ali je 
naše življenje pobožno in krepostno, ali pa po-
svetno in pregrešno. Vse premalo se zavedamo, 
kako zelo potrebna nam je hrana božje besede. 

Tretji nagib, da poslušamo božjo besedo, je 
naša d u h o v n a k o r i s t . Ko razlaga sv. Ambrož 
besede 118. psalma: »Tvoja beseda, Gospod, je 
velik ogenj«, pravi, da božja beseda prav tako 
kakor ogenj očiščuje, razsvetljuje in ogreva. Da, 
božja beseda ima čudovit vpliv na naše duše. Če 
jo redno in z dobrim namenom poslušamo, nas po-
polnoma preobrazi in posveti. Predvsem nas božja 
beseda obvaruje raznih grešnih madežev in grdih 
lastnosti. Brez dvoma smo vsi bolj ali manj ošabni, 
ničemurni, nečisti in lakomni. Božja beseda pa 
nas obvaruje teh in drugih napak ter pripomore, 
da postanemo ponižni, skromni, čisti in radodarni. 

Nadalje nas božja beseda razsvetljuje. Po eni 
strani nam pojasni vso ničevost posvetnega ve-
selja, posvetnega premoženja in slave, po drugi 

Pri studencih 4 



50 

strani pa nam odpira oči za nadnaravne dobrine 
ter nam kaže varno in zanesljivo pot skozi živ-
ljenje. Slednjič nas božja beseda tudi o g r e v a . 
Prinaša nam toploto milosti božje, navdušuje nas 
za krepostno življenje ter razpalja v naših srcih 
ogenj svete ljubezni. Božja beseda nam torej nudi 
mnogo duhovnih koristi in dobrot. Ali bi bilo prav, 
če bi te koristi in dobrote odklanjali in božjo be-
sedo zanemarjali? O, prav te koristi in dobrote 
nas morajo vzpodbujati, da radi in z veseljem po-
slušamo božjo besedo. 

2. Kako je treba poslušati božjo besedo. 

Božjo besedo moramo zmeraj prav in dobro 
poslušati, če hočemo, da bomo imeli kaj koristi. 
Poslušati jo moramo z globoko vero, z veliko paz-
ljivostjo, z dobrim namenom in s trdnim sklepom. 
To so štirje pogoji, ki so tako rekoč neobhodno po-
trebni, da obrodi božja beseda zveličavne sadove. 

Božjo besedo poslušajmo z g l o b o k o v e r o . 
Kadar smo pri pridigi ali pri duhovnem nagovoru, 
si mislimo, da nam po pridigarju govori Bog sam. 
Če nam pridigar razlaga krščanske resnice, če nas 
svari pred grehom, ali nas navdušuje za krepost, 
je vse to božji nauk in tako rekoč božji glas, kajti 
duhovnik ne govori v svojem, ampak v božjem 
imenu. Vsak duhovnik je božji poslanec in božji 
namestnik; kot tak se lahko pri oznanjevanju 
božje besede sklicuje na svoje božje poslanstvo 



ter lahko s Kristusom vred zakliče svojim poslu-
ša vcem: »Moj nauk ni moj, ampak tistega, ki me 
je poslal« (Jan 7, 16). Res je, da dobi božja beseda 
v človeških ustih človeško obliko. Pridigar lahko 
podaja božjo besedo ali v izbrani in izolikani, ali 
pa v preprosti in skromni obliki. Toda naj je pri-
digarjev slog ali izbran ali preprost, vedno mo-
ramo njegov nauk sprejeti tako, kakor da bi nam 
govoril Bog sam. Popolnoma napačno bi ravnali, 
če bi pri pridigi gledali le na lepoto jezika, na 
izbranost sloga, na prožno prednašanje in druge 
take vrline. Božjo besedo moramo poslušati res kot 
božji nauk, ki ga nam pošilja Bog sam iz nebes. 

Božjo besedo moramo poslušati s p r i m e r n o 
p a z l j i v o s t j o . Učenec, ki v šoli ne pazi, ne 
bo nikdar dobro napredoval. Tako tudi mi ne mo-
remo postati dobri kristjani, če smo pri cerkve-
nem govoru prostovoljno razmišljeni. O, kako smo 
v tem oziru malomarni in površni! Skoraj nič se 
ne potrudimo, da bi bili bolj zbrani. Če nam kdo 
pripoveduje kake novice, o kako pazljivo ga po-
slušamo! Kadar pa smo pri pridigi ali pri duhov-
nem nagovoru, se pa morda tako malo brigamo, 
da večkrat na koncu niti ne vemo, o čem je bil 
govor. S telesom smo sicer pri pridigi, naš duh in 
naše srce sta pa Bog ve kje drugod. Rajši se pe-
čamo z drugim razmišljanjem, kakor da bi pazili 
na govornikove besede. Na ta način sploh ni mo-
goče, da bi božja beseda obrodila v našem srcu 
kaj sadu. Za bodoče se potrudi, da boš vsakikrat 



52 

pred pridigo naredil sklep: Ljubi Bog, pomagaj 
mi, da bom božjo besedo kolikor mogoče pazljivo 
in zbrano poslušal. 

Poslušaj božjo besedo z d o b r i m n a m e -
n o m ! Kolikokrat se pripeti, da greš k pridigi le 
iz navade ali iz radovednosti ali pa zato. ker ti 
govornik ugaja: morda celo zato, da bi njegove 
besede presojal ali pa na druge obračal. Koliko-
krat si že morda med pridigo takole sodil: »To 
pa je bilo kakor nalašč za tega ali za ono.« Posle-
dica vsega tega je, da božja beseda ne koristi. 
Edino pravi namen je in bodi skrb za posvečen je. 
Iz vsake pridige moramo posneti zase kak dober 
nauk; vsakikrat recimo sami pri sebi: »Tole je 
pa kakor nalašč zame. to je prava podoba mojega 
duševnega stanja in mojega značaja!« Božja be-
seda bo, če jo s srcem poslušaš, tako živa, ostra in 
učinkovita, da prodre kakor oster meč v globino 
srca in uniči v njem vse slabosti in nepopolnosti. 
(Prim. Hebr 4, 12.) 

Samo poslušanje božje besede — to je zdaj 
jasno — še ne zadostuje; treba je to, kar slišimo, 
tudi v dejanju izvršiti. Imeti moramo torej r e s n o 
v o l j o , t r d n i s k l e p , da se bomo ravnali po 
božji besedi. Ali ni žalostno, da vkljub vsem pri-
digam, ki jih tolikokrat slišimo, ostanemo vendar-
le skoraj enako mrzli za molitev in enako mlačni 
za prejemanje sv. zakramentov, da smo še vedno 
vdani jezi in nepotrpežljivosti, in še vedno za-
pleteni v različne pregrehe. Kje tiči vzrok temu 



53 

žalostnemu pojavu? Nikjer drugod, kakor v tem. 
da božje besede ne sprejmemo z resno voljo, da 
ne naredimo pravega dobrega sklepa in da se zato 
tudi nič ne potrudimo, da bi se ravnali po božji 
besedi. Najboljše in najlepše pridige se tako raz-
blinijo v nič. Vzemimo si globoko k srcu opomin 
sv. opostla ,akoba. ki pravi: »Bodite pa vršitelji 
besede in ne le poslušavei. ki bi sami sebe varali. 
Zakaj, če je kdo poslušavec besede, pa ne vršitelj. 
je podoben človeku, kateri je lastni obraz gledal 
v zrcalu: pogledal se je namreč, pa šel in takoj 
pozabil, kakšen je bil.« (Jak 1, 22—24). Tako vi-
dimo tudi mi v zrcalu božje besede svo jo duhovno 
revščino in svo jo pregrešnost. toda takoj po pri-
digi pozabimo vse in ne storimo ničesar za svoje 
poboljšanje. Božja beseda bo vzkalila in obrodila 
sad v našem srcu le, če jo bomo poslušali s trdnim 
sklepom, da jo hočemo tudi v dejanju izvršiti 
in po n jej živeti in če bomo prosili božje pomoči. 

* 

Dandanes živimo v takih razmerah, da smo 
skoraj prisiljeni udeleževati se različnih shodov, 
prireditev in sestankov, pri katerih se navadno 
tudi govori in predava. Zdi se nam samo po sebi 
umevno, da te govore in ta predavanja pazljivo 
poslušamo in jim na koncu v znale priznanja tudi 
pritrjujemo. Čeprav se ob takih prilikah ne slišijo 
Aredno posebno važne in pametne stvari, vendar 
jih poslušamo. Ali bi bilo torej prav, če bi se 



54 

cenili, kakor pa posvetne govore? Brezbrižnost za 
božjo besedo vodi v versko mlačnost in pregrešno 
božje besede ogibali, jo omalovaževali ter jo manj 
življenje. Zato si hudobni duh. naš najhujši so-
vražnik. na vse pretege trudi in prizadeva, da bi 
nas odvrnil od poslušanja božje besede, ker se 
dobro zaveda, da kristjanov, ki radi in vestno po-
slušajo božjo besedo, ne more tako lahko poteg-
niti za seboj. Nikar torej ne zanemarjajmo božje 
besede, saj moramo biti prepričani, da nam kaže 
pravo pot življenja, pot v večno domovino! 

Peto poglavje. 

Duhovno branje, studenec svetih misli in 
dobrih sklepov. 

Živa božja beseda, kakor nam jo podajajo du-
hovniki v svojih govorih, ima gotovo veliko moč 
in mogočen vpliv na naše srce. Ta vpliv bo pa bolj 
trajen, če ga podpira tudi pisana božja beseda, ki 
nam jo podajajo svete in nabožne knjige. Pred-
nost ima dobra knjiga tudi v tem, ker jo lahko 
čitamo, kadar in kolikor hočemo, ker se lahko dlje 
časa pomudimo pri misli, ki nam posebno ugaja, 
in se ne čutimo tako hitro užaljeni, če smo morda 
v živo zadeti. Sveta in nabožna knjiga je kakor 
priljubljen pridigar, ki nam lahko vse reče, ki nas 
povsod spremlja in se z njim lahko posvetujemo, 



55 

kadarkoli hočemo. Seveda ne trdimo teh reči zato, 
da bi poslušanje božje besede podcenjevali, tem-
več eclinole zato. da duhovnemu branju damo ono 
veljavo, ki jo zasluži. Duhovno branje nas po-
učuje v najvišjih resnicah in vzpodbuja k pleme-
nitemu življenju. Zato bo gotovo primerno in ko-
ristno, če opišemo bolj točno pomen in blagodat 
duhovnega branja. Nato pa hočemo označiti po-
sebej nekatere za duhovno branje prikladne knji-
ge in opisati način, kako je treba duhovne knjige 
citati. 

1. Pomen in korist duhovnega branja. 

Da je duhovno branje silno važno in koristno, 
dokazujejo že svete osebe stare zaveze. Saj je 
znano, kako vestno in vztrajno so čitali svete 
knjige ne samo po shodnicah, ampak tudi po posa-
meznih hišah in družinah. Judje so od pogostnega 
čitanja znali sv. pismo skoraj na pamet. Prav tako 
smatra tudi sv. Cerkev branje svetih knjig kot 
važen pomoček krščanskega življenja. V vseh sto-
letjih je priporočala vernikom, naj čitajo nabožne 
knjige. Zato so prvi kristjani mnogo prebirali 
sv. pismo, razlago evangelijev, apostolska pisma, 
in dejanja mučencev. V poznejših stoletjih se je 
duhovno branje gojilo le bolj po samostanih. V 
novejšem času je prišlo duhovno branje do sploš-
ne veljave. Dandanes poudarjajo vsi učitelji du-
hovnega življenja, kako res koristno je duhovno 
branje ne le za redovnike in duhovnike, temveč 



56 

za vsakega kristjana, saj nas odvrača od greha, 
nas poučuje v duhovnem življenju, navdušuje za 
krščansko popolnost ter tolaži v križih in težavah. 

Duhovno branje n a s o d v r a č a o d g r e h a . 
Pokaže nam, kaj je greh, kako velika je njegova 
hudobija, kako strašne so njegove posledice in 
kako nespametno je živeti v grehu. Odpira nam 
oči, da spoznamo, kako žalostno je grešno dušno 
stanje, zbuja nam stud nad grehom, da se ga zač-
nemo bati in ogibati. Duhovno branje je nekak 
protistrup proti grehu. Kdor redno vsak dan kaj 
nabožnega bere, ne more biti vdan grešnemu živ-
ljenju. To nam izpričuje zgodovina, ki priča, da 
so se nekateri veliki grešniki vprav po duhovnem 
branju izpreobrnili ter se odpovedali grešnemu 
življenju. Za zgled navedemo lahko sv. Avguština. 

Duhovno branje n a s p o u č u j e v d u h o v -
ne m ž i v l j e n j u . Razjasnjuje nam. kako mo-
ramo moliti, prejemati sv. zakramente, opravljati 
razne pobožnosti, se vaditi v krepostih ter skrbeti 
za svojo dušo. V ta namen nas seznanja z večnimi 
resnicami ter oploja vse naše mišljenje z duhov-
nimi predstavami in nadnaravnimi pojmi. In to 
je za duhovno življenje tako rekoč pogoj in za-
četek. Dokler nimamo o molitvi, o zakramentih, 
o pobožnostih in krepostih pravih pojmov, ne bo 
lahko prav duhovno živeti. Duhovno branje je z 
duhovnim življenjem v tesni zvezi. 

Duhovno branje n a s n a v d u š u j e z a 
k r š č a n s k o p o p o l n o s t . Duhovno branje je 



57 

tako rekoč božji glas. ki nam razsvetljuje razum, 
da spoznamo večne resnice v pravi luči, da se za-
vedamo svojih krščanskih dolžnosti ter presojamo 
svoje življenje z nadnaravnega stališča. Obenem 
pa duhovno branje tudi krepi našo voljo in nam 
daje moč, da moremo svoje življenje uravnati po 
načelih svete vere ter premagovati težave duhov-
nega življenja. Ob duhovnem branju se razpršijo 
razni škodljivi predsodki in pomisleki proti 
krščanski popolnosti: vse navidezne težaAre izgi-
nejo v prazen nič, tako da dobimo veselje do raz-
ličnih verskih vaj. ki so se nam poprej zdele puste 
in dolgočasne. Resnično, duhovno branje nam šele 
pokaže, da je Gospodov jarem zares sladak in da 
je njegovo breme zares lahko. 

Duhovno branje n a s t o l a ž i v k r i ž i h i n 
t e ž a v a h. Uči nas, da je trpljenje delež našega 
zemskega življenja, kazen za naše grehe in po-
roštvo večnega blaženstva. Da je nam mogočne na-
gibe za potrpežljivost. Predstavlja nam Kristusa, 
Marijo in druge svete osebe, ki so daleko več 
trpele, kakor trpimo mi, pa so vendar vse potrpež-
ljivo prenašale. Duhovno branje nam kliče v spo-
min, da imamo v nebesih neskončno dobrega 
Očeta, ki nam sicer pošilja razne preizkušnje, pa 
nas vendar nikdar ne zapusti. Da, duhovno branje 
nam nudi v trpljenju in žalosti sladko tolažbo, 
kar potrjuje tudi sv. pismo: »V tolažbo imamo 
svete knjige, ki so v naših rokah« (1. Mak 12, 9). 



58 

2. Za duhovno berivo prikladne knjige. 

Pri izbiranju knjig za duhovno branje se 
moramo ozirati predvsem na svojo duhovno po-
trebo in svojo duhovno korist. Za duhovni na-
predek bi ne pridobili mnogo, če bi se hoteli z 
duhovnim branjem znanstveno izobraževati, učiti 
se lepega sloga ali pa se zabavati. Duhovno 
branje ima v prvi vrsti namen, da se po njem 
duhovno prenavljamo, da se ogrevamo za kre-
postno življenje in da bolj in bolj napredujemo 
v dobrem. Zato si moramo izbirati le take knjige, 
od katerih bomo imeli res kaj duhovnega do-
bička. Take knjige so predvsem sv. pismo, raz-
lične nabožne knjige, životopisi svetnikov in kre-
postno živečih oseb. 

Med knjigami, ki so za duhovno branje pri-
kladne in primerne, zavzema prvo mesto s v e t o 
p i s m o in to zaradi tega. ker je spisano po 
božjem navdihnjen ju. Bog Sv. Duh sam je za-
četnik svetih knjig: on je navdihoval svetopisem-
ske pisatelje in jih razsvetljeval, da so prav 
pisali. Karkoli je v sv. pismu, je božja beseda. 
Bog sam nas po sv. knjigah poučuje, opominja in 
nagibi je za dobro, kajti »vse pismo je od Boga na-
vdihnjeno in koristno za učenje, za prepričanje, 
za posvarenje, za pouk v pravičnosti« (2. Tim 
3, 16). V sv. pismu imamo vse, karkoli je za naše 
duhovno stremljenje potrebno: imamo lepe na-
uke in tudi lepe zglede. Celo žalostni slučaji, 



59 

ki nam o njili poroča, so nam lahko v korist, ker 
nas navdajajo s svetim strahom in nas priga-
njajo k previdnosti. Sv. pismo je knjiga, v ka-
teri najdejo učenjaki globoke misli in vzvišena 
načela, preprosti l judje pa duhovno tolažbo in 
duhovno veselje. V božji besedi, kakor je zapi-
sana v knjigah stare in nove zaveze, je skrita 
čudovita moč. ki nas razsvetljuje z nadnaravno 
lučjo ter nas navdaja s svetimi navdihi in zveli-
čavnimi nagibi. Če čitamo svete evangelije tudi 
stokrat ali tisočkrat, vedno bomo našli v njih 
novih misli ter črpali iz njih nove moči in nove 
pobude. Pomniti pa je, da mora sv. pismo imeti 
od Cerkve potrjeno razlago, ker drugače je ne-
varnost, da bi si kaj krivo in napačno razlagali, 
kar bi nam lahko bilo v veliko diihovno škodo. 

Poleg sv. pisma so za duhovno berivo pri-
kladne različne n a b o ž n e k n j i g e . Čeprav 
niso spisane po božjem navdihnjenju, vendar 
jih preveva in prešinja krščanski duh, ki tako 
blagodejno vpliva na naše notranje življenje. 
Nabožne knjige so spisane večinoma od svetih 
mož, o katerih velja to, kar je Kristus rekel o 
svojem predhodniku Janezu, da so namreč mo-
gočne svetilke, ki razsvetljujejo duše in ogre-
vajo srca. Take nabožne knjige so spisi svetih 
očetov in cerkvenih učenikov (n. pr. spisi svetega 
Avguština, sv. Hijeronima, sv. Gregorija, sv. Ber-
narda, sv. Bonaventure, sv. Janeza od Križa, 
sv. Frančiška Šaleškega, sv. Alfonza Ligvorij-



60 

skega, sv. Jederti, sv. Brigite, sv. Terezije i. dr.). 
Spisi teli in drugih svetih pisateljev so že ne-
izmerno koristili. Pa tudi drugi pisatelji, ki sicer 
niso od Cerkve proglašeni za svetnike (n. pr. 
Tomaž Kempčan, Henrik Suzo. Dijonizij Kartu-
zijan, Ludovik Granadski, Skupoli in Rodrigvec) 
so napisali tako lepe in tako vzvišene knjige o 
duhovnem življenju, da se vsakemu priporočajo 
kot izborno duhovno berivo. Te knjige nas učijo, 
kako se je treba varovati greha, kako je treba 
rabiti pripomočke zveličanja. kako se je treba 
vaditi v krepostih in hrepeneti po krščanski 
popolnosti. O, če bi se zavedali, koliko duhov-
nega bogastva je nakupičenega v nabožnih knji-
gah, bi jih vse drugače cenili ter z veseljem 

Menda najbolj primerno duhovno berivo pa 
je Ž i v l j e n j e s v e t n i k o v . Ako imajo druge 
knjige v sebi besede, ki nas mičejo, ima Življenje 
svetnikov v sebi zglede, ki nas naravnost vle-
čejo. Svetniki nam s svojim življenjem kažejo 
pot, po kateri moramo hoditi, da bomo dosegli 
svoj večni cilj. Svetniki nas s svojimi zgledi 
učijo, kako moramo ljubiti Boga, delati za nje-
govo čast, žrtvovati se za bližnjega, biti ponižni, 
krotki in potrpežljivi ter živeti po božji volji. 
Življenje svetnikov nas navdušuje za Boj proti 
grehu in za krepostno življenje. Če bomo radi 
prebirali životopise svetnikov, bomo tudi sami 
postali svetniki. Zato je Življenje svetnikov res 
najboljše in najprikladnejše duhovno berivo. 



61 

3. Kako naj čitamo dobre nabožne knjige. 

Ako hočemo, da nam bo duhovno berivo kaj 
koristilo, moramo izpolniti nekatere važne po-
goje: Čitati moramo iz dobrega namena, s po-
božnim srcem, počasi in če le možno s peresom. 

Duhovno branje mora imeti d o l o č e n r e d . 
Za duhovno branje si moramo izbrati poseben 
čas, ki se ga moramo kolikor mogoče točno 
držati. Najboljši in najprimernejši čas so ali 
jutranje ali pa večerne ure. Duhovno branje 
dlje časa popolnoma opuščati pa ni dobro, ker 
bi se ga s časom čisto odvadili. Prav tako si 
moramo določiti tudi knjigo, ki jo nekaj časa 
redno vsak dan čitamo. Duhovno branje bi ne 
teknilo tako, če bi danes čitali to, jutri pa drugo 
knjigo, kakor bi se nam poljubilo. 

Za duhovno branje določene knjige moramo 
čitati i z d o b r e g a n a m e n a , to se pravi, 
čitati moramo le zato, da poglobimo svoje versko 
mišljenje, se navdušujemo za Boga in za krščan-
sko življenje, da se duhovno prenavljamo in 
posvečujemo. Imeti moramo pred očmi predvsem 
korist svoje duše. Ne bilo bi torej v redu, če 
bi čitali le iz radovednosti ali za zabavo ali za-
radi lepote jezika ali zaradi pisateljeve duho-
vitosti ali iz kakega drugega vzroka. Božje kra-
ljestvo ne obstoji v lepih besedah in izbranih 
izrazih, ampak v svetosti življenja. (Prim. 1. 
Kor 2, 1.) 



62 

Duhovno branje moramo opravljati s p o -
b o ž n i m s r c e m . Zavedati se moramo, da nam 
Bog govori na razne načine, da se poslužuje tudi 
svetih oseb, ko nas hoče opominjati, pa tudi 
knjig, ki so jih svete osebe spisale. Zato moramo 
pred duhovnim branjem prositi Boga, naj raz-
svetli naš razum in nagne našo voljo, da bomo 
njegove nauke prav spoznali ter po njih živeli. 
Med duhovnim branjem dvigujmo svojega duha 
večkrat k Bogu ter se mu priporočajmo s pobož-
nimi vzdihIjaji. Tako duhovno branje bo obrodilo 
v nas bogate sadove. 

Duhovno branje naj ne bo prenaglo. Vsak 
stavek dobro premislimo, pretehtajmo in ga pre-
bavimo! Pri duhovnem branju ne gre za to, da 
bi prav veliko prečitali, temveč za to, da imamo 
od duhovnega branja mnogo koristi. Če si svoj 
želodec preveč nabašemo s hrano, nam to bolj 
škoduje, kakor pa koristi. Prav tako bi nam pre-
obilno čitanje poprej škodovalo, kakor pa kori-
stilo. Več koristi bomo imeli, če prečitamo eno 
ali dve strani prav počasi in s premislekom, 
kakor pa, če bi hlastno, z naglico in brez pre-
misleka čitali po deset ali po dvajset strani. 
Preobilnega čitanja bi se tudi kmalu naveličali 
in duhovno branje bi nam nazadnje celo zamr-
zilo. Na vsak način je bolje, da čitamo manj, 
pa to dobro in počasi. Ne koliko, temveč kako 
čitamo, to je pri duhovnem branju glavno. Ne-
kateri pravijo, da bi morali posnemati kokoši. 



63 

Kadar kokoš pije, srkne samo po eno kapljico, 
potem vzdigne glavo ter spusti kapljico prav z 
užitkom po grlu. Tako bi morali tudi mi srkati 
stavek za stavkom, se pri vsakem stavku neko-
liko pomuditi, svoje srce povzdigniti k Bogu in 
potem z nekim duhovnim užitkom sprejeti vase 
vsako lepo misel. 

Slednjič priporočajo nekateri, naj bi ob du-
hovnem branju imeli p e r o v r o k i . To sicer 
ni nujno, vendar pa je zelo dobro, ker nam na-
vadno to, kar si zapišemo, ostane bolj v spominu 
in ima na nas tudi večjo moč in večji vpliv. V 
ta namen si preskrbimo primeren zvezek, ki 
bomo vanj vsak dan ali vsaj tu pa tam zapisovali 
lepe misli, ki smo jih pri branju imeli, ali pa 
dobre sklepe, ki smo jih storili. Če smo našli 
kak prav posebno jedrnat izrek, ga prepišemo 
čisto dobesedno ter pristavimo tudi, kje se na-
haja ali kdo ga je izrekel, drugače pa je bolje, 
da skušamo izraziti lepe misli s svojimi lastnimi 
besedami. 

# 

Čitanje knjig in časopisov je postala naša 
življenska potreba. Zdi se nam samo po sebi 
umevno, da pregledamo vsak dan kak političen 
časnik in čitamo vsaj tu pa tam tudi kako povest 
ali kako znanstveno razpravo. Vse to je dandanes 
potrebno. Bilo bi nazadnjaško, nespametno in 
celo kvarno, če bi se nič ne zanimali, kaj se 
godi okoli nas in po svetu in kako se vrti sve-



64 

tovna politika. Komur je blagor Cerkve, države 
in naroda kaj pri sreu, se mora zanimati za do-
mače in svetovne dogodke, da lahko po svojih 
močeh pospešuje dobro in prepreči kako zlo. 
Zato je čisto prav, če porabimo vsak dan nekaj 
časa za čitanje dobrega časnika. Tudi leposlovne 
knjige in znanstvene razprave moramo vsaj tu 
pa tam čitati, da se nekoliko razvedrimo, si bla-
žimo srce, bistrimo svoj razum ter si razširimo 
svoje znanje in svoje obzorje. Toda kvarno bi 
bilo, če bi porabili mnogo časa za čitanje časo-
pisov in drugih knjig, na duhovno branje pa bi 
popolnoma pozabili. Brez dvoma je čitanje duhov-
nih knjig veliko bolj potrebno kot čitanje časopi-
sov, romanov in povesti. Za svojo lastno dušo in 
svoje lastno zveličan je se moramo bolj zanimati, 
kakor pa za vsakdanje svetovne novice, za svetov-
no politiko, za leposlovje in znanstveno slovstvo. 
Ne časopisi, ne povesti in ne druge posvetne 
knjige, temveč ascetične knjige nam bodo po-
magale krščansko živeti ter doseči zveličanje. 
Zato mora biti duhovno branje važna točka na-
šega dnevnega reda. Če imamo čas za časopise, 
ga moramo imeti tudi za duhovne knjige. Vsaj 
četrt ure bi morali vsak dan posvetiti duhov-
nemu branju. Duhovne knjige morajo imeti 
častno mesto v naši knjižnici kakor tudi v knjiž-
nicah naših društev in organizacij. 



65 

Šesto poglavje. 

Premišljevalna molitev, žarišče svetosti. 
Za navadne kristjane, ki morda niso pokli-

cani k višji krščanski popolnosti, zadostuje, če 
vsak dan nekoliko molijo, obiskujejo redno 
službo božjo, poslušajo božjo besedo, prebirajo 
duhovne knjige in prejemajo večkrat sv. za-
kramente. S temi sredstvi morejo čisto lahko 
krščansko živeti ter doseči večno zveličanje. Za 
tiste pa, ki so poklicani k višji krščanski popol-
nosti, n. pr. redovne osebe in duhovniki, ali pa 
za tiste, katere vodi Bog sam po stezah svetosti, 
je premišljevanje kar potrebno, drugim pa go-
tovo koristno in priporočljivo. Učitelji duhov-
nega življenja premišljevalno molitev kar moči 
priporočajo. Zato bo pač umestno, da se tudi s pre-
mišljevanjem nekoliko natančneje seznanimo. V 
ta namen hočemo razložiti najprej bistvo in po-
men, potem koristi in sadove, in nazadnje način 
premišljevalne molitve. 

1. Bistvo in pomen premišljevalne molitve. 

Niso redki tudi med boljšimi kristjani, ki se 
kar ustrašijo, kadar slišijo besedo »premišlje-
vanje«. Ta strah prihaja odtod, ker nimajo o 
premišljevanju pravih pojmov in še ne vedo ne, 
kaj je prav za prav premišljevalna molitev. 

Pri studencih 5 



66 

Najprej povejmo, kaj se pravi moliti. Moliti 
se pravi z duhom dvigati se k Bogu. Kadar Boga 
spoznavamo, slavimo, zahvaljujemo ali prosimo, 
se z duhom dvigamo k Bogu. To se lahko zgodi 
že v samih mislih in željah (notranja molitev). 
Ako misli in želje tudi z besedo izgovarjamo, 
imenujemo to molitev u s t n o m o l i t e v . — 
Verniki, ki božjo besedo poslušajo ali jo bero z 
voljnim srcem, da hočejo po njej živeti, že mo-
lijo. P o p o l n e j š a j e m o l i t e v , če svete 
resnice dalje razmišljajo in se z Bogom pogo-
varjajo. Posebno lepo in lahko dvigamo srce k 
Bogu, če premišljujemo Jezusovo življenje in 
trpljenje. 

Pri premišljevalni molitvi razmišljamo dlje 
časa in bolj temeljito o katerikoli verski resnici 
z voljo, da bi po njej uravnali svoje življenje 
in napredovali v krščanski popolnosti. Vsako pre-
mišljevanje nam mora nuditi kak dober nauk 
ter nas nagniti h kakemu dobremu sklepu. Pri 
premišljevanju je torej dvojno potrebno: prvič, 
da se prav globoko potopimo v kako versko 
resnico, drugič pa, da posnamemo iz dotične 
resnice koristen nauk, ki ga skušamo potem v 
dejanju izvršiti. 

Nekaterim se zdi premišljevalna molitev pre-
težka, previsoka in preveč utrudljiva. Toda po 
večkratnem poskusu vsi ti predsodki izginejo. 
Človek je že tako rekoč ustvarjen za premišlje-
vanje. Ali ne razmišlja n. pr. kmet, rokodelec, 



67 

obrtnik, trgovec, kaj mora storiti in kako mora 
delati, da se bo njegovo delo obneslo in da bo 
laglje izhajal? Ali ne razmišljajo starši, kako 
bodo oskrbeli svoje otroke, da se jim bo dobro 
godilo v življenju? Če pa premišljujejo ljudje 
o stvareh vsakdanjega življenja s tako lahkoto 
in tako radi, zakaj bi potem ne bilo mogoče 
razmišljati o verskih resnicah, ki se nanašajo na 
Boga, na našo dušo in na naše zveličan je? Ali 
je premišljevanje o kaki kreposti res tako težko? 
Nikakor ne! Recimo, da hočemo premišljevati o 
ponižnosti. Kaj moramo storiti? Nič drugega ne, 
kakor da prosimo Boga pomoči, da se postavimo 
v pričujočnost božjo; nato pa premislimo ta ali 
oni prizor iz življenja Jezusa, ki je bil vsekdar 
ponižen in krotak obenem. Spoznali bomo, kako 
prikupljiva je ta krepost in sklenili, da bomo 
tudi mi ponižni. Slično bi lahko premišljevali 
n. pr. o peklu: Predočili bi si sodbo božjo, kazen 
zavrženega človeka v peklu in njegovo trpljenje; 
kdo je obsojen na to trpljenje in kaj moramo 
storiti, da nas ne bo zadela ta največja nesreča. 

Iz tega opisa torej vidimo, da ima premišlje-
valna molitev čisto praktičen značaj. In prav 
zaradi tega ima premišljevanje v e l i k a n s k i 
p o m e n . Res je, da razodete verske resnice pač 
verujemo, toda le redkokdaj smo od njih tako 
prežeti in prešinjeni, da bi vse svoje življenje 
uravnali po njih. To je vzrok, da Boga tako malo 
ljubimo. Če bi se privadili premišljevalni molitvi, 

6* 



68 

bi nam premišljevanje pripomoglo, da bi se greha 
bolj ogibali in lepše živeli. Zaradi tega nas sveto 
pismo opominja, naj bi premišljevali osobito po-
slednje reči: »V vseh svojih delih se spominjaj 
svojih poslednjih reči in vekomaj ne boš grešil« 
(Sir 7, 40). In zakaj smo navadno tako mlačni 
za nabožne vaje in tako brezbrižni za svoje du-
hovno izpopolnjevanje, zakaj se tako malo zme-
nimo za krščansko popolnost? Ali ne zato, ker 
nimamo o vseh teh stvareh pravih pojmov? O, 
če bi se večkrat posvetili premišljevanju, kako 
bi postali navdušeni za pobožno, krepostno in 
sveto življenje! In zakaj izpolnjujemo svoje sta-
novske dolžnosti tako malomarno in tako po-
vršno? Ali ne zato, ker o svoji odgovornosti, o 
obveznosti premalo premišljujemo? Vse drugačno 
bi bilo naše mišljenje in hotenje, življenje in 
delovanje, če bi naš razum pogosto razmišljal o 
verskih resnicah. Potem bi se tudi naša volja 
kar sama od sebe odločila za Boga, za krepost 
in svetost. 

2. Sadovi premišljevanja. 

Že zgoraj smo se prepričali, kako vplivno 
moč ima premišljevalna molitev. Razsvetljuje naš 
razum, ogreva naše srce in krepča našo voljo. O 
tem še nekaj razjasnil. 

Premišljevalna molitev r a z s v e t l j u j e 
n a š r a z u m . Kar je solnce za prirodo, to je 



69 

premišljevanje za našo dušo. Kadar je nebo 
megleno in vreme oblačno, je vse nekako ža-
lostno in potrto. Kadar pa sije toplo sobice, je 
vse bolj veselo in praznično. Slično je z našo dušo. 
Če nič ne premišljujemo, je v duši vse bolj 
temno, mračno in nejasno. Pojmi o duhovnem 
življenju so zmedeni. Tudi samega sebe, svojih 
napak in pogreškov prav ne vidimo in ne spo-
znamo. Vse drugače pa je v naši duši, kadar jo 
obseva solnce premišljevalne molitve. Kakor 
jasen dan se razgrinja pred nami lepota božjega 
bistva in božjih popolnosti, potapljamo se v 
globočine božjih skrivnosti, vedno bolj in bolj 
spoznavamo važnost večnih resnic in veliko vred-
nost notranjega življenja. Ob luči premišljevalne 
molitve spoznamo jasno svoj večni cilj in svoje 
dolžnosti, svoje lastno dušno stanje, svoje na-
pake in svoje pregrehe. Premišljevanje je res 
luč, ki preganja iz duše temo in nevednost, raz-
svetljuje naš razum, nam kaže pot krščanske 
popolnosti ter nas varuje pred brezbrižnostjo, 
površnostjo in mlačnostjo. 

Premišljevalna molitev o g r e v a n a š e 
s r c e . Solnce ima tudi to lastnost, da ogreva. 
Brez sobica bi bilo na zemlji silno mrzlo. Od 
samega mraza bi zamrlo vse življenje. Mrzlota 
se naseli lahko tudi v dušo, če bi docela zane-
marjali premišljevalno molitev. Bolj mrzli po-
stanemo za Boga, malobrižni za službo božjo, 
mlačni in malomarni za vse, kar je z duhovnim 



70 

življenjem v zvezi. Manjka nam ognja, goreč-
nosti in navdušenja. Če pa se večkrat potapljamo 
v premišljevanje večnih resnic ter si ogledujemo 
lepoto in vzvišenost pobožnega in krepostnega 
življenja, se nas polašča ogenj svetega navdu-
šenja, da kar gorimo za Boga in za njegovo čast. 
Iz premišljevanja črpamo ono toploto in gorkoto, 
ki je za opravljanje pobožnostnih vaj in za du-
hovno življenje tako zelo potrebno. In če dan 
za dnem pobožno premišljujemo, ohranimo to-
ploto srca tudi med navalom posvetnih opravkov 
in v občevanju z ljudmi. Ni se nam treba bati, 
da bi se naša ljubezen do Boga ohladila in da 
bi postali v službi božji morda mlačni in brez-
brižni. Premišljevanje je torej res ogenj, ki 
ogreva naše srce ter ga ohranja toplega in go-
rečega za Boga in za pobožno življenje. 

Premišljevalna molitev k r e p č a n a š o 
v o l j o . V duhovnem življenju se je treba več-
krat bojevati proti grešnim skušnjavam; treba je 
premagati različne težave ter napeti vse sile, če 
hočemo kaj doseči. Za vse te boje in napore pa 
je potrebna poleg milosti božje tudi močna, trdna 
in stanovitna volja. S slabotno in omahljivo voljo 
ne pridemo v duhovnem življenju nikamor na-
prej. Vprav premišljevalna molitev naredi našo 
voljo močno in pogumno, da se ne ustraši nobe-
nega truda, nobene težave in nobene žrtve, kadar 
je treba spolnjevati božjo voljo ter delati za 
svoje posvečenje. Pri premišljevanju moramo 



71 

namreč vsakikrat narediti dober sklep. S temi 
neprestanimi dobrimi sklepi se volja tako utrdi 
v dobrem, da je nazadnje ne more nič omajali 
v dobrem in odvrniti od Boga. Premišljevanje je 
šola, v kateri se naša volja neprestano vežba, 
krepi in utrjuje. To je zelo velikega pomena. Kaj 
bi nam pomagalo, če bi se še tako navdušili za 
kako dobro stvar, če bi pa potem ne imeli dovolj 
močne volje, da bi tudi v dejanju izvršili, za 
kar smo se navdušili. Močna volja je pogoj in 
podlaga vsakega duhovnega napredka. 

3. Način premišljevanja. 

Pri premišljevanju se moramo držati nekega 
gotovega reda in načina. Takih načinov je več. 
Večinoma so nas teh načinov učili sveti možje: 
sv. Bonaventura, sv. Peter Alkantarski, sv. Igna-
cij, sv. Frančišek Šaleški in sv. Alfonz Ligvo-
rijski. Podati hočemo tu kolikor mogoče lahek 
in preprost način premišljevalne molitve. 

Kakor za vsako molitev, tako se je , treba 
tudi za premišljevanje nekoliko pripraviti. Pred-
vsem se moramo postaviti v božjo pričujočnosi 
in se prav živo zavedati, da hočemo s svojim 
premišljevanjem počastiti Boga ter si izprositi 
potrebnih milosti. Potem se prav ponižno poklo-
nimo božjemu Veličanstvu, spoštljivo počastimo 
presv. Trojico, obudimo kesanje in žalost nad 
svojimi grehi ter v vsej ponižnosti prosimo Boga 



72 

za pomoč in razsvetljenje, da bi mogli prav in 
z uspehom premišljevati. V ta namen izmolimo 
Očenaš ali češčenamarijo. Takoj za tem odpremo 
premišljevalno knjigo ter prav počasi in s pre-
mislekom preberemo dotično tvarino, katero mi-
slimo premišljevati. Uporaba premišl jevalne 
knjige je na vsak način potrebna. V knjigi 
imamo premišljevalno snov že več ali manj ob-
delano, tako da nam ni treba nič drugega, kakor 
da vso stvar še enkrat duhovno prebavimo in si 
jo prilastimo. Če bi pa hoteli premišljevati brez 
knjige, bi morali premišljevalno tvarino čisto 
sami obdelati, za kar pač ni vsak dovolj spo-
soben. Nadalje imajo premišljevalne knjige snov 
tako razvrščeno, da pridejo vse važnejše večne 
resnice na vrsto in nam ni treba šele iskati, kaj 
bi naj premišljevali. Če bi pa sami izbirali tva-
rino, bi marsikatero resnico in skrivnost prezrli 
ali pa se morda celo nalašč izogibali takih pre-
mišljevanj, ki bi bila našim nagnjenjem nepri-
jetna in našim slabostim nasprotna. Kakor pri 
duhovnem branju ni dobro, če čitamo naenkrat 
preveč, tako bi tudi pri premišljevanju ne bilo 
dobro, če bi si izbrali preobširno tvarino ter ho-
teli v enem premišljevanju obdelati prav mnogo 
stvari. Bolje je, da premišljujemo vsakikrat 
samo eno resnico, pa si dotično tem bolj vtisnemo 
v srce. Ena ali dve točki popolnoma zadostujeta 
za enkratno premišljevanje. 



73 

Po prebrani premišljevalni tvarini pride na 
vrsto pravo premišljevanje ali jedro premišlje-
vanja, pri katerem delujejo vse tri glavne zmož-
nosti naše duše, namreč spomin, razum in volja. 

Naloga spomina obstoji v tem, da nam to, 
kar smo pravkar prebrali v knjigi, še enkrat 
predstavi v celoti in v posameznih delih, tako 
da v duhu še enkrat na kratko ponovimo vso 
tvarino, ki jo liočemo premišljevati. Spomin ima 
pri premišljevanju važno vlogo, kajti brez njega 
bi sploh ne mogli premišljevati. 

Ko je spomin opravil svoj posel, pride na 
vrsto razum. Njegova naloga obstoji v tem, da 
si tvarino premišljevanja od vseh strani prav 
natančno ogleda, o njej temeljito razmišlja ter 
se tako globoko vanjo zamisli, da si jo duhovno 
osvoji. Seveda je tako razmišljanje včasi neko-
liko težavno in naporno, zato se premišljevanjc 
vedno vsem ne posreči. Sicer pa ni to nobena 
taka škoda, saj premišljevati se ne pravi, večne 
resnice preiskovati in študirati, temveč jih nase 
obračati ter črpati iz njih duhovno korist. Raz-
mišljanje o večnih resnicah bo imelo vselej 
nekaj uspeha, če iz tvarine vsaj nekaj povza-
memo za vsakdanje življenje. Prav to je naj-
višji in zadnji namen vsakega premišljevanja, 
da izluščimo zase primeren nauk za življenje. 

Najvažnejše opravilo pri premišljevanju pa 
ima v o l j a . Njena naloga je v tem, da vzbuja 
čuvstva in nagibe ter utrjuje dobre sklepe. Ko 



74 

si je namreč razum vsestransko ogledal kako 
resnico, se v njem vzbudijo primerna čuvstva 
(n. pr. čuvstvo ljubezni, veselja). Volja mora ta 
čuvstva pospeševati, razvijati in gojiti. Iz močnili 
in globokih čuvstev izvirajo dobri sklepi, ki so 
za praktično življenje tako velikega pomena. 
Nikakor pa bi ne bilo priporočljivo, če bi s silo 
vzbujali čuvstva, ker to bi utegnilo škodovati 
živcem ter nam pristuditi premišljevanje. Čuvstva 
so sicer nekaj važnega, toda narekovati se ne 
dajo, temveč morajo priti kar sama od sebe. In 
kadar pridejo, takrat se pri njih pomudimo, da 
pridemo preko njih do močnih dobrih sklepov. 
Brez dobrega, praktičnega in trdnega sklepa je 
namreč premišljevanje prazno. 

Ko smo naredili dobre sklepe za bodočnost, 
premišljevanje zaključimo. Če je konec dober, 
je vse dobro. Najprej moramo Boga prav po-
nižno prositi odpuščenja, če smo se morda v 
njegovi navzočnosti obnašali premalo spoštljivo 
in če smo se premalo potrudili, da bi bili zbrano 
in dobro premišljevali. Potem se moramo Bogu 
zahvaliti za milost premišljevanja in za vse 
druge milosti, s katerimi nas je obsipal med 
premišljevanjem. Spodobi se tudi, da iz hvalež-
nosti za vse prejete milosti darujemo Bogu sa-
mega sebe z vsem, kar smo in kar imamo, ter 
mu obljubimo večno zvestobo. Končno se pripo-
roča, da Boga prosimo, naj podeli vsem našim 
dobrim sklepom svoj blagoslov in naj nas vedno 



75 

podpira s svojo vsemogočno milostjo. Za sklep 
opravimo kako kratko molitvico in premišlje-
vanje je končano. 

# 

Premišljevalna molitev je večini ljudi ne-
poznana molitev. Žal. da se za premišljevanje 
tako malo menimo! Prav zaradi tega v krščanski 
popolnosti ni napredka. Če bi vsak dan vsaj 
četrt ure premišljevali, bi kmalu postali »slični 
drevesu, ki raste ob potoku in donaša sad ob 
svojem času« (Ps 1, 3). Seveda se nam premišlje-
vanje zdi včasi težavno in morda celo zoprno. 
Toda težav, zaprek in ovir se ne smemo strašiti. 
Z božjo pomočjo jili bomo polagoma premagali. 
Premišljevanje nam bo postalo počasi močna 
opora pri stremljenju po krščanski popolnosti 
in obenem sladka tolažba v križih in težavah 
življenja. In ko nas bo Gospod nekoč poklical 
k sebi, se bo premišljevanje večnih resnic iz-
premenilo v blaženo gledanje Boga. Uživanje 
večne blaženosti bo sladko plačilo za ves tisti 
čas in ves tisti trud, ki smo ga v življenju po-
svetili premišljevanju. 



76 

Sedmo poglavje. 

Trije vrelci duhovnega prenavljanja. 
Dokler bomo potovali po tej dolini solz in 

nosili s seboj svojo v greli nagnjeno naravo, 
bomo imeli na sebi vse polno slabosti, napak in 
pregreškov. To je dediščina, ki smo jo z izvirnim 
grehom vred podedovali od svojih prvih staršev. 
Bilo bi nespametno, če bi pričakovali, da bomo 
kdaj popolnoma brez vseh napak. To je pri naši 
pokvarjeni naravi skoraj nemogoče. Toliko pa 
moramo vendar paziti, da se ne bomo preveč 
vdajali svojim slabim nagnjenjem, ker bi potem 
nazadnje zabredli morda celo v smrtne grehe. 
Tej nevarnosti se bomo izognili na ta način, da 
izprašujemo vsak večer svojo vest, da se sku-
šamo vsak mesec duhovno prenoviti in da opra-
vimo vsako leto duhovne vaje. Vsakdanje izpra-
ševanje vesti, mesečna duhovna obnova in vsako-
letne duhovne vaje so trije vrelci našega duhov-
nega obnovljenja, ki nam dajejo vedno novih 
moči za boj proti grelni in za stremljenje po 
krščanski popolnosti. 

1. Vsakdanje izpraševanje vesti. 

Vsakdanje izpraševanje vesti je v tem, da 
vsak večer natančno premislimo, kako smo pre-
živeli dotični dan, kaj smo storili ali opustili 
dobrega in v čem smo se kaj pregrešili. Izpra-



77 

sevanje vesti ima predvsem to dobro v sebi, da 
nas vodi do spoznanja samega sebe, nas obvaruje 
pred velikimi grehi ter nam pomaga napredovati 
v dobrem. 

Izpraševanje vesti n a s v o d i d o s p o -
z n a n j a s a m e g a s e b e . Če namreč vsak 
večer dobro premislimo, kaj vse se je čez dan 
godilo v našem srcu, kakšne misli in želje so 
nas navdajale, kaj smo delali in kaj govorili, 
kakšni nagibi so nas vodili pri našem delu in 
našem govorjenju, bomo kmalu spoznali napačna 
nagnjenja in nevarne strasti, razne napake in 
pregrehe. Spoznali bomo vsaj glavne pomanj-
kljivosti svojega značaja in hitro bomo uvideli, 
v čem se moramo poboljšati. To spoznanje sa-
mega sebe je prvi korak k duhovnemu napredku. 
Dokler dobro ne poznamo samega sebe, se najbrž 
ne bomo potrudili za poboljšanje in sploh ne 
bomo hrepeneli po popolnosti. Izpraševanje vesti 
je prav zaradi tega tako važno in potrebno za 
nas, ker nam pokaže, da ni v naši duši vse v 
redu in da smo še daleč, daleč proč od popolnosti. 

Izpraševanje vesti n a s o b v a r u j e p r e d 
v e l i k i m i g r e h i . Naša duša je kakor njiva 
ali greda, na kateri se bujno razraste plevel 
greha, če smo brezbrižni. Ako od časa do časa 
njive ne očistimo, jo bo plevel čisto prerasel 
ter zadušil na njej vsa dobra zelišča. Tako bi 
tudi našo dušo prerasel plevel vsakojakih slabih 
navad in pregreh, če bi ga ne pulili vsak večer 



78 

iz duše, kar se zgodi z izpraševanjem vesti. Če 
obračamo vsak večer pozornost na svoje strasti 
in svoja slaba nagnjenja ter delamo tudi dobre 
sklepe za bodočnost, ne bo toliko nevarnosti, da 
bi kar meni nič tebi nič storili kak smrtni greh. 
Če pa izpraševanje vesti popolnoma zanemar-
jamo in se prav nič ne zmenimo za svoja slaba 
nagnjenja, ni prav nič čudnega, če zabredemo 
nazadnje v velike ali smrtne grehe. 

Izpraševanje vesti n a m p o m a g a n a p r e -
d o v a t i v d o b r e m . Ko pregledujemo svoje 
duševno stanje, spoznamo z lahkoto, v čem smo 
slabotni in nepopolni, katerih kreposti nam še 
prav posebno manjka, in kaj moramo storiti, da 
si bomo te kreposti pridobili. V ta namen je 
dobro, da delamo pri izpraševanju vesti tudi 
dobre sklepe in lepe načrte za bodočnost ter se 
tako vsakikrat nekoliko utrdimo v dobrem. 

Preostane nam še vprašanje, kako je treba 
izpraševanje vesti opraviti. Navadno priporočajo 
učitelji duhovnega življenja pri vsakdanjem iz-
praševanju vesti pet stvari: zahvalo za prejete 
dobrote, prošnjo za razsvetljenje, izpraševanje 
samo, prošnjo za odpuščenje in obujanje dobrih 
sklepov. 

Najprej se m o r a m o B o g u z a h v a l i t i 
za vse prejete dobrote. Gotovo se spodobi, da 
se ob sklepu dneva, ko delamo sami s seboj du-
hovni obračun, spomnimo številnih dobrot, ki 
jih neprestano prejemamo od Boga, zlasti pa 



79 

tistih, ki smo jih prejeli čez dan, in da se prav 
iz srca zahvalimo zanje. Bilo bi pač žalostno, če 
bi na to dolžnost pozabljali. 

Po kratki zahvali p r o s i m o B o g a za 
m i l o s t r a z s v e t l j e n j a , da bi mogli svoje 
napake in pregrehe prav spoznati, saj se rado 
zgodi, da imamo za napake drugih bistro oko, 
svojih lastnih pa ne vidimo in ne spoznamo. 

Ko smo se Bogu zahvalili in priporočili za 
razsvetljenje, pa z a č n e m o z i z p r a š e v a -
n j e m v e s t i . Premislimo, ali smo se čez dan 
kaj pregrešili zoper božje in cerkvene zapovedi, 
kako smo izpolnjevali stanovske dolžnosti, kaj 
smo storili dobrega. Najlaglje se bomo vsega 
tega spomnili, če ves dan v duhu pregledamo in 
se zamislimo, kje smo čez dan vse bili, kaj smo 
ob tej ali oni uri mislili ali delali, s kom smo 
vse govorili in kako smo se čez dan sami do 
sebe ali do drugih obnašali. Posebej si stavimo 
vprašanje, kako smo čez dan opravljali verske 
vaje, kako smo brzdali svoja neredna nagnjenja 
in kako smo se zatajevali. Ko je splošno izpra-
ševanje (examen generale) končano, se še posebej 
vprašamo o tistih napakah in pregrehah, v katere 
največkrat pademo in ki nam največ duhovne 
škode povzročajo (examen particulare). S takimi 
napakami moramo še posebej obračunati, če ho-
čemo, da se jih polagoma iznebimo. Najlaglje in 
najprej bomo prišli do cilja, če se vadimo v 
tistih krepostih, ki so tem napakam vprav na-



80 

sprotne. Zato moramo pri posebnem izpraševanju 
posvečati tudi tem krepostim nekoliko pozornosti. 

Za izpraševanjem vesti pride na vrsto k e -
s a n j e in p r o š n j a z a o d p u š č e n j e 
g r e b o v. S kesanjem se Bogu zopet pribli-
žujemo in vsaj nekoliko popravimo, kar smo za-
grešili. Priporoča se popolno kesanje, zlasti če 
bi nam vest očitala večje pregreške. Nato si na-
ložimo kako pokoro, da tako nekoliko zadostimo 
božji pravičnosti in božji svetosti. 

Na koncu izpraševanja pa n a p r a v i m o 
t r d e n s k l e p , da se hočemo zanaprej tega 
in onega greha prav posebno ogibati. Obenem 
prosimo Boga tudi za pomoč in podporo. 

2. Mesečna duhovna obnova. 

Jako koristno je tudi, da se od časa do časa 
skušamo še nekoliko temeljiteje duhovno pre-
noviti. Najbolje je, če se to zgodi vsak mesec 
enkrat. To prenavljanje se imenuje m e s e č n a 
d u h o v n a o b n o v a . Učitelji duhovnega živ-
ljenja priporočajo za mesečno duhovno obnovo 
zlasti štiri stvari: večjo zbranost duha, izpraše-
vanje vesti čez ves pretekli mesec, nekoliko več 
verskih vaj in pa pripravo na smrt. 

Predvsem se pri mesečni duhovni obnovi 
potrudimo za v e č j o z b r a n o s t d u h a . Vse 
naše misli naj se sučejo okoli našega duhovnega 
napredka. Četudi se ne moremo popolnoma od-



81 

tegniti posvetnim skrbem in opravilom, vendar 
je dobro, da dotični dan le malo govorimo z 
ljudmi ter se izognemo vsemu, kar bi nas preveč 
raztresalo ali pa razburjalo. 

Nadalje si pri mesečni duhovni obnovi i z -
p r a š u j e m o s v o j o v e s t č e z v e s p r e -
t e k l i m e s e c . Natančno premislimo in pre-
udarimo, kako smo od svoje zadnje obnove iz-
polnjevali svoje dobre sklepe, kakšne so bile 
naše pobožne vaje, n. pr. naše molitve, spovedi 
in obhajila, kako smo vršili svoje stanovske 
dolžnosti in ali smo se kaj vežbali v zatajevanju 
in v drugih krščanskih krepostih. Vsaj približno 
si moramo biti na jasnem, ali smo po zadnji 
duhovni obnovi v duhovnem življenju napredo-
vali ali pa nazadovali, da vemo potem narediti 
dobre sklepe za bodočnost. 

Na dan duhovne obnove o p r a v l j a m o 
t u d i n e k o l i k o v e č p o b o ž n o s t i . Pred-
vsem se moramo potruditi, da smo zjutraj prav 
pobožno pri sv. maši in da prejmemo z veliko 
gorečnostjo sv. obhajilo. Če dopušča čas, opra-
vimo sv. križev pot ali pa naredimo obisk pri 
Jezusu v najsv. Zakramentu. Lahko pa si izbe-
remo še druge verske vaje, n. pr. da opravimo 
kleče pred križem duhovno branje, da ponavlja-
mo večkrat čez dan pobožne vzdihljaje i. dr. 

Slednjič se na dan duhovne obnove v duhu 
p r i p r a v l j a m o na s m r t . V ta namen si 
prav živo predočimo, kako bo, ko bomo umirali. 

Pri studencih 6 



82 

Smrt pride gotovo, ne vemo pa ne dneva in ne 
ure, kedaj se bo to zgodilo. Prav zaradi tega pa 
moramo biti vedno na smrt pripravljeni in biti 
vsaj v posvečujoči milosti božji. Mesečna du-
hovna obnova naj nas vsakikrat iznova navda z 
zavestjo, da nimamo na zemlji stalnega bivališča. 

Za duhovno obnovo moramo imeti določen 
neki poseben dan v mesecu, katerega se kolikor 
mogoče tudi vedno držimo, drugače je nevarnost, 
da duhovno obnovo od dne do dne odlašamo ali 
jo celo opustimo. N a j p r i m e r n e j š i d a n za 
d u li o v n o o b n o v o j e p r v i p e t e k v 
m e s e c u , saj ga je Jezus sam odločil kot dan 
molitve, sprave in zadoščevanja. 

3. Vsakoletne duhovne vaje. 

Kakor je dobro, če posvetimo vsak mesec en 
dan svoji duhovni obnovi, tako je koristno, da 
posvetimo tudi vsako leto vsaj tri ali pet dni 
zaporedoma izključno le skrbi za svojo dušo. Ti 
dnevi zbranosti in premišljevanja se imenujejo 
duhovne vaje, ki imajo svoj izvor in začetek že 
v apostolskih časih. Ko so se namreč apostoli po 
Kristusovem vnebohodu povrnili z Oljske gore v 
Jeruzalem, so se v dvorani zadnje večerje deset 
dni pripravljali z molitvijo na prihod Sv. Duha; 
to so bile prve duhovne vaje. V 16. stoletju je 
sv. Ignacij Lojolski sestavil za duhovne vaje po-
seben načrt ter storil mnogo za razširjanje du-



83 

hovnih vaj zlasti med redovnimi osebami in med 
duhovniki. Dandanes so duhovne vaje splošno 
znane ter so udomačene tudi med navadnimi 
verniki. 

Kakšen je notranji ustroj duhovnih vaj, 
kako so duhovne vaje važne in koristne, kako 
jih je treba opravljati, vse to bomo najlaglje 
spoznali, če si ogledamo njene bistvene sestavne 
dele. Bistvo duhovnih vaj je v tem, da se za 
nekaj dni odtegnemo vsakdanjim opravilom ter 
tako v samoti sami ali pod vodstvom duhovnega 
očeta premišljujemo zlasti one verske resnice, 
ki so zmožne, da človeka pretresejo, zresne in 
preokrenejo na pot poboljšanja. Duhovne vaje 
so najboljša priprava za dobro spoved in kesanje. 

Med duhovnimi vajami se za n e k a j d n i 
o d t e g n e m o s v o j i m p o s v e t n i m o p r a -
v i l o m t e r se p o d a m o v d u h o v n o s a -
m o t o . Ko so se apostoli povrnili iz svojega 
apostolskega potovanja, na katerem so oznanje-
vali božjo besedo, ozdravljali bolnike in izganjali 
hudiče, jih je Jezus povabil v samoto, rekoč: 
»Pojdite sami zase v samoten kraj in se nekoliko 
odpočijte« (Mr 6, 31). Tako je tudi za nas ko-
ristno, včasi celo potrebno, da se za nekaj dni 
umaknemo v samoto ter pustimo vstran v tem 
času vse druge skrbi. Med duhovnimi vajami 
delamo le toliko, kolikor je neobhodno potrebno, 
delamo in govorimo le toliko, kolikor je neobhod-
no potrebno. Ves ostali čas pa posvetimo edino le 

6 * 



84 

svoji duši. Če bi se namreč med duhovnimi vajami 
brez potrebe pečali z drugimi stvarmi, čitali časo-
pise in svetne knjige, poslušali novice, se razgo-
varjali po nepotrebnem z ljudmi ter se prosto-
voljno vdajali raztresenosti, bi to ne bile resne 
duhovne vaje. V hrumu posvetnih opravkov in 
v šumu vsakdanjih razgovorov bi ne mogli spo-
znati samega sebe, ne sprejeti božjih navdihov. 
Za take stvari je treba duhovnega miru. Le v 
molku in zbranosti duha bomo slišali tajni šepet 
Sv. Duha, ki nas bo navdajal s svetimi mislimi 
in dobrimi sklepi. 

Med duhovnimi vajami p r e m i š l j u j e m o 
p r e t r e s l j i v e r e s n i c e . Predvsem se resno 
vprašujemo, kaj je prav za prav najvišji namen 
našega življenja in zadnji cilj našega zemskega 
potovanja. Potem se potopimo v premišljevanje 
smrti, sodbe, pekla in nebes, greha, kreposti in 
sploh vsega, kar je z našim zveličanjem v tesni 
zvezi. Vse te in druge večne resnice razjasnjuje 
duhovni voditelj ali pa jih samo čitamo v pri-
merni knjigi. Zato moramo govore pazljivo po-
slušati in duhovno branje kolikor mogoče zbrano 
opraviti, tako da se nam večne resnice zasadijo 
globoko v srce ter nas čisto prevzamejo. V ta 
namen jih po predavanju in po branju še ne-
koliko v duhu predelamo in tako rekoč preba-
vimo. Na ta način spoznamo, kaj sledi iz dotične 
resnice in kaj bi naj bil sad vsakega premiš-
ljevanja. 



85 

Med duhovnimi vajami o p r a v l j a m o — 
kolikor čas dopušča — p r i m e r n e p o b o ž -
n o s t i. Med duhovnimi vajami nekoliko več mo-
limo, saj tudi o apostolih, ki so opravili prve 
duhovne vaje, čitamo, da so tistih deset dni pred 
prihodom Sv. Duha »vztrajali skupno z Marijo. 
Jezusovo materjo, v m o l i t v i « (Apd 1, 14). Ves 
čas, kolikor ga nam preostaja po premišljevanjih 
ali duhovnem branju, porabimo za molitev, za 
sv. mašo, za obisk najsv. Zakramenta, za molitev 
sv. rožnega venca, za križev pot in za pobožne 
vzdihljaje. Ne pozabimo med duhovnimi vajami 
se tudi zahvaljevati Bogu za prejete dobrote in 
milosti. Čim več in čim pobožneje v teh dneh 
molimo, tem več milosti dobimo od Boga in tem 
več sadov bodo duhovne vaje obrodile. 

Med duhovnimi vajami si i z p r a š u j e m o 
i n č i s t i m o v e s t . Pregledati je treba vse 
skrivne kotičke srca, da spoznamo svojo nevred-
nost, da se tem bolje pripravimo na sv. spoved. 
Kakor se po stanovanjih od časa do časa teme-
ljito omete nesnaga, obriše prah in očisti pod. 
tako je treba tudi ob duhovnih vajah dušo teme-
ljito očistiti v dobri in skesani spovedi, saj je 
temeljita in resno skesana spoved prvi smoter 
duhovnih vaj. 

Med duhovnimi vajami d e l a m o s e v e d a 
t u d i d o b r e s k l e p e . Če hočemo začeti novo 
življenje, moramo skleniti, da se bomo varovali 
vsaj smrtnih grehov ter prostovoljnih bližnjih 



86 

priložnosti — saj to je pogoj dobre spovedi —; 
toda napraviti moramo tudi take sklepe, ki bodo 
podpirali gorečnost in navdušenje za krščansko 
in krepostno življenje. Napraviti si je treba za 
bodočnost nekak načrt, kako hočemo živeti, da 
dosežemo svoj večni smoter. Da pa dobrih skle-
pov, ki jih naredimo ob duhovnih vajah, ne po-
zabimo tako hitro, se priporoča, da jih zapišemo 
ter jih pozneje večkrat prebiramo. 

# 

Vsakdo ve, kako v življenju neprestano oma-
hujemo med dobrim in slabim, med krepostjo in 
grehom. Naša višja narava koprni kvišku, nižja 
pa nas vleče navzdol. Volja je večidel dobra, 
toda meso je slabo. Nič ni torej čudnega, če kljub 
vsej dobri volji in kljub vsem dobrim sklepom 
zopet in zopet padamo v razne napake in po-
greške. Da nas ne omrežijo, se moramo nepre-
stano proti njim bojevati in jih zatirati. Naj-
krepkejšo pomoč dobivamo ob duhovnem prenav-
ljanju, v duhovnih vajah. Blagor mu, ki se rad 
zateka k studencu duhovnega prenavljanja! 



87 

O s m o pog lav je . 

Duhovni voditelj, svetovalec na potu 
krščanskega življenja. 

Ob skrbi za zveličanje doživimo večkrat raz-
lične dvome in težave, katerih si ne moremo sami 
rešiti. Tako smo večkrat negotovi in v skrbeh, 
ali smo razžalili Boga z velikim ali z majhnim 
grehom; večkrat se ne znamo odločiti ne na eno 
ne na drugo stran; morda nas nadleguje celo 
obupnost, ali pa se nas loteva brezbrižnost za 
pobožnost in za duhovni napredek. Vse to nas 
sili, da si poiščemo voditelja, ki nam zna v dvo-
mih prav svetovati in pomagati v duhovnih te-
žavah. Žalostna skušnja uči, kako napačno ravna, 
kdor se zanaša le nase in na svojo pamet. Že 
sv. Pavel nas svari pred to zmoto, ko pravi: »Ne 
domišljajte si, da ste modri« (Rim 12, 16). Du-
hovno vodstvo je za naš duhovni napredek in za 
naše stremljenje po krščanski popolnosti tako 
velikega pomena, da gotovo ne bo odveč, ako v 
posebnem poglavju vse to razložimo in opišemo. 

1. Potreba duhovnega voditelja. 

Človek si v svojem napuhu kaj rad domiš-
ljuje, da je sam dovolj pameten in moder in 
da ne potrebuje, da bi ga kdo vodil. Toda v 
lastnih zadevah smo vedno nekoliko pristranski 
in slepi, tako da ne vidimo svojih napak in sla-



88 

bosti, ne poznamo dobro svojega dušnega stanja, 
in zato — žal — ravnamo po svoji glavi. Moder 
duhovni voditelj pa nam odpira oči, nas opo-
zarja na različne duhovne nevarnosti, nam daje 
potrebna navodila, nam pomaga preko težav ter 
nas varuje pred zmotami. Tri razloge hočem na-
vesti, da se prepričamo, kako dobro je imeti 
stalnega duhovnega voditelja. 

Duhovni voditelj nam pomaga, da n a p r e -
d u j e m o v d u h o v n e m ž i v l j e n j u . Čeprav 
smo že marsikaj slišali in čitali o duhovnem živ-
ljenju, vendar morda le nismo v vsem na jasnem. 
O marsičem imamo morda še zmedene pojme, 
marsikaj sodimo prestrogo, marsikaj pa premilo. 
Večinoma nam je le malo znano, kako se je treba 
ustavljati skušnjavam in se ogibati greha, kako 
se je treba vaditi v krščanskih krepostih in ka-
tera sredstva je treba rabiti, da napredujemo v 
krščanski popolnosti. Zato smo pa tako zelo ne-
popolni, zato se nas trajno drže različne slabosti 
in napake, zato smo v dobrem tako silno nesta-
novitni in omahljivi. Vse drugačno bi bilo naše 
duhovno življenje, če bi imeli nekoga, ki bi nas 
večkrat poučeval in opozarjal in neprestano po-
trjeval v dobrem. Duhovni voditelj je kakor angel 
varih, ki se mu zaupamo ob uri duhovne zapu-
ščenosti in hudih notranjih bojev. Brez njega bi 
bili kakor ovce brez pastirja in kakor ladja brez 
krmarja. Teh misli je bil tudi sveti Avguštin, 
kar se jasno razvidi iz sledečih njegovih besed: 



89 

»Kakor je slepcu brez voditelja, tako je človeku 
brez učitelja težko mogoče hoditi po pravi poti« 
(Sermo 302). 

Brez duhovnega voditelja človek k a j l a h k o 
z a b r e d e v h u d i č e v e z a n k e . Hudobni duh 
vedno in povsod nastavlja svoje nevarne mreže. 
To pa dela tako previdno, da njegove zvijače 
niti ne opazimo ne. Muči in nadleguje nas z naj-
različnejšimi skušnjavami. Dokler te skušnjave 
prikrivamo, je nevarnost, da nas premoti in uja-
me. Kakor hitro pa svoje skušnjave razodenemo 
duhovnemu voditelju, je večinoma že poražen. 

Da je duhovni voditelj vsakomur bolj ali 
manj potreben, je razvidno tudi iz i z r e k o v 
sv. p i s ma i n i z z g l e d o v s v e t n i k o v . 
Sv. pismo nas večkrat opominja, naj poslušamo 
nasvete modrih in naj se po njih ravnamo, n. pr.: 
»Išči vselej sveta pri modrem« (Tob 4, 19); »Sin. 
brez sveta nič ne delaj in po storjenem delu se 
ne boš kesal« (Sir 32, 24); »Gorje samemu, zakaj 
če pade, ga nima, ki bi ga vzdignil« (Prid 4, 10). 
Iz vseh teh izrekov se jasno vidi, da Bog želi, 
naj se v vseh važnih stvareh posvetujemo z dru-
gimi, najbolj pa seveda v stvareh svojega spo-
polnjevanja, posvečenja in zveličanja. Na te iz-
reke se sklicuje sv. Bernard, ko pravi: »To naj 
slišijo vsi tisti, ki se ne boje hoditi po potih 
življenja brez voditelja in brez učitelja« (Sermo 
77 in Cant.). Kar sv. pismo priporoča, to so 
svetniki tudi storili. Večinoma so vsi imeli du-



90 

hovnega voditelja, h kateremu so se zatekali v 
duhovnih zadevali ter se popolnoma izročili nje-
govemu vodstvu. K a s i j a n pripoveduje, da so 
že stari puščavniki naročali svojim učencem, naj 
razodevajo svoje skušnjave in težave starejšim 
in izkušenim puščavnikom. Sv. Anton poroča o 
prvih članih svojega reda, kako so se vsako 
jutro po opravljenih zornicah spovedovali ter 
drug drugemu razodevali svoje slabosti in skuš-
njave. Pri nekaterih svetnikih se očitno vidi. 
kako velike vrednosti je duhovno vodstvo. Spom-
nimo se samo sv. Frančiške Šantalske in svetega 
Frančiška Šaleškega, sv. Terezije in sv. Petra 
Alkantajskega, sv. Alojzija in bi. Belarmina. 
bi. Ludovike Marillac in sv. Vincencija Pavel-
skega. O sv. Frančišku Asiškem pa je znano, da 
je imel za duhovnega voditelja brata Leona: nje-
mu se je skoraj vsak dan spovedoval. pri njem 
je iskal sveta in tolažbe v vseh svojih duhovnih 
potrebah. Če pa njega ni bilo, je poiskal katerega-
koli redovnega sobrata. Bil je prepričan, da je 
zelo nevarno, če hoče človek biti sam svoj vo-
ditelj ter se opirati le na svojo lastno pamet in 
lastno modrost. 

2. Lastnosti duhovnega voditelja. 

Služba duhovnega voditelja je odlična, pa 
tudi zelo težavna in odgovornosti polna. Ker je 
mnogo odvisno od tega, koga si izberemo za du-



91 

hovnega voditelja, moramo biti pri izberi zelo 
preudarni, previdni in vestni, kajti za ta vzvišeni 
posel nima vsakdo vseh potrebnih lastnosti in 
zmožnosti. Potrebne lastnosti so zlasti ljubezen 
do neumrljivih duš, pobožnost, modrost in izob-
razba v duhovnih stvareh. 

Duhovnemu voditelju najpotrebnejša lastnost 
in krepost je o n a l j u b e z e n , ki se žrtvuje 
za duhovni napredek oseb, katere se mu zaupajo. 
Ako nima očetovske požrtvovalnosti in nadnarav-
ne ljubezni, ne bo kaj prida dosegel, ker se ne 
bo potrudil, da bi vodstva potrebnim osebam 
posvetil res toliko časa in truda, kolikor se nujno 
zahteva. 

Druga krepost, v kateri naj bi se odlikoval 
duhovni voditelj, je r e s n i č n a p o b o ž n o s t . 
Kako bi pač mogel kdo vnemati za Boga in za 
pobožno življenje, če ni tudi sam poln ljubezni 
do Boga in vnet za versko življenje! Bila bi torej 
tvoja lastna škoda in nesreča, če si izbereš kakega 
bolj mlačnega voditelja, češ, z njim bom vse bolj 
na lahko in na kratko opravil. 

Tretja lastnost duhovnega voditelja bi naj 
bila m o d r o s t . Ako je dovolj moder, bo tudi z 
nami modro ravnal: dajal nam bo zdravo, tečno 
duhovno hrano, preoblagal nas ne bo z bremeni, 
ki bi jih ne mogli nositi; preveč pa tudi ne bo 
odjenljiv. Vedno se bo oziral na značaj, na okoli-
ščine, potrebe in težave osebe, ki jo vodi. 



92 

Slednjič je duhovnemu voditelju potrebna 
tudi i z o b r a z b a in i z k u š n j a v d u h o v -
n i h s t v a r e h . Dobro mora poznati bistvo, pota 
in sredstva duhovnega življenja, še bolj pa vse 
neštete težave in skušnjave, slabosti in strasti 
človeškega srca. Ta izkušnja se pridobi seveda z 
vestnim proučevanjem in z dolgotrajnim zapo-
slenjem v vodstvu duš. Zato je zmeraj bolje, da 
si za duhovnega voditelja izberemo starejšega 
moža, ki ima že kaj življenske izkušnje. 

Težko je najti voditelja, ki bi imel vse te 
lastnosti v popolni meri. Toda nekoliko jih ima 
vsak dober duhovnik, ki edino je primeren in 
sposoben za duhovnega voditelja. Duhovno vod-
stvo je namreč nekaj tako težkega in odgovor-
nosti polnega, da sv. Cerkev ne mara in celo 
naravnost prepoveduje, da bi to službo opravljal 
človek, ki ni duhovnik. Po samostanih ne smejo 
biti niti predstojniki duhovni voditelji svojih 
podložnikov, čeprav so duhovniki, ker je po cer-
kvenem pravu strogo prepovedano, da bi kateri-
koli predstojnik zahteval od svojih podložnih, naj 
mu razodenejo svojo vest. 

Pri izbiranju duhovnega voditelja imejmo 
pred očmi edino le svojo duhovno korist. Če se 
ti je posrečilo najti dobrega voditelja, zahvali 
Boga ter vztrajaj pri izberi. Dober duhovni vo-
ditelj je velika sreča in izredna milost, za katero 
se ne moremo Bogu nikdar dovolj zahvaliti. Če 



93 

pa izprevidiš, da se voditelj le malo zanimlje za 
tvoj duhovni napredek, ali če bi bil kak drug 
zelo tehten vzrok, ga smemo in tudi moramo opu-
stiti ter si izbrati drugega. 

3. Dolžnosti do duhovnega voditelja. 

Duhovni voditelj je svetovalec, učitelj, zdrav-
nik in duhovni oče. Vse to pa je v božjem imenu, 
zato ga moramo spoštovati in ljubiti, mu zaupati 
ter mu biti točno poslušni. Vse, karkoli naroči, 
je treba izvršiti, razen če bi zapovedal kaj greš-
nega, kaj nemogočega ali pa kaj pretežkega. 
Glavno pa je, da m u o d k r i t o r a z o d e v a m o 
s v o j e d u š n o s t a n j e , ne da bi mu kaj pri-
krivali ali pa da bi se pred njim hlinili. 

Razodeti je treba, če kaj ni v redu glede sta-
novskih dolžnosti, kako prenašamo križe in te-
žave, ki jih nalaga stan. Iz te izpovedi bo vo-
ditelj takoj spoznal, kakšno je naše duševno 
stanje in razpoloženje. Že samo iz te izjave bo 
lahko sklepal, ali smo dobri ali pa slabi kristjani. 

Nadalje moramo duhovnemu voditelju razo-
deti, k a k o o p r a v l j a m o z a s e b n e p o -
b o ž n o s t i : vsakdanjo molitev, večerno izpra-
ševanje vesti, sv. spoved in sv. obhajilo. Označiti 
moramo, ali smo za te pobožnosti dovolj vneti 
in goreči, ali jih opravljamo točno, vestno in 
natančno, ali smo med njimi zbrani, ali opazimo 
na sebi tudi kaj koristi od njih. Naš duhovni na-



94 

predek je zelo močno odvisen od tega, kako 
opravljamo te verske vaje. 

Ni treba naglašati, da mora biti duhovni vo-
ditelj točno na jasnem o raznih s l a b i h n a -
g o n i h in s k u š n j a v a h , še bolj pa o n a -
p a k a h in p r e g r e h a h , ki motijo njegove 
duhovne gojence. To je velike važnosti, ker s 
tem izpričujemo ponižnost, ki je važen pomoček 
za duhovni napredek. Človek sicer nekoliko ne-
rad prizna svoje skušnjave in pregrehe; toda 
pomisliti moramo, da ni nobenega človeka na 
svetu, ki bi bil popolnoma brez teh bojev, in da 
imajo vprav tisti, ki hočejo Bogu zvesto služiti, 
navadno največ skušnjav. Duhovni voditelj se ne 
bo prav nič čudil nad tem, temveč se bo tem bolj 
trudil v skrbnem vodstvu, čimbolj mu bomo z 
vdanostjo in zaupanjem razodevali svojo no-
tranjost. 

Slednjič še voditelju lahko omenimo, k a k o 
n a p r e d u j e m o v d u h o v n e m ž i v l j e n j u ' 
in v katerih krepostih ali dobrih delih se najbolj 
vadimo. Vendar pa moramo zelo paziti, da se ne 
bomo bahali, ali kazali s tem neko ničemurnost. 
Lastna hvala je ognjišče prevzetnosti in smrt 
zasluženja. 

Kdaj naj iščemo pomoči pri duhovnem vo-
ditelju? Najbolj pametno je, da takrat, kadar 
opravimo sv. spoved. D u h o v n i v o d i t e l j b i 
n a j b i l n a m r e č t u d i n a š s p o v e d n i k . 
Bilo bi pač nezmiselno, da bi imeli drugega du-



95 

hovnega voditelja in drugega spovednika. Oboje 
spada skupaj in zato naj bo duhovni voditelj 
obenem tudi naš spovednik. Čeprav moramo k 
duhovnemu voditelju prihajati z zaupanjem, ven-
dar bi bilo nekoliko preveč in tudi brezobzirno, 
če bi ga brez njegovega izrečnega dovoljenja 
nadlegovali večkrat ko enkrat na teden. In še to 
je preveč. Zadostuje namreč, da mu enkrat na 
mesec ali pa še redkeje razodenemo svoje dušno 
stanje. Sploh ni toliko odvisno, kolikokrat mu 
razodenemo svoje dušno stanje, temveč to je po-
glavitno, da se po njegovih naukih in opominih 
ravnamo. Tudi to moramo paziti, da ne bomo 
voditelja nadlegovali takrat, kadar čaka na spoved 
mnogo drugih ljudi in kadar ima le malo časa 
na razpolago. 

* 

Izberi si torej res dobrega duhovnega vodi-
telja, pa razodevaj mu z otroškim zaupanjem 
svoje duhovne težave in slabosti. Nikar se ne 
brani duhovnega voditelja, da ne bo treba kedaj 
tožiti, kakor stoji v sv. pismu: »Zakaj nisem po-
slušal glasu svojih poučevalcev in zakaj nisem 
nagnil svojega ušesa k mojstrom?« (Preg 5, 13.) 
Mnogo kristijanov zabrede na kriva pota samo 
zaradi tega, ker se ne dajo od nikogar nič po-
učiti, ker ne marajo imeti nobenega voditelja in 
ker ne marajo nikomur točno razodeti svojega 
srca. Tisti pa, ki imajo dobrega voditelja in ki 
se radi ravnajo po njegovih nasvetih in naukih, 



96 

hodijo varno po poti zveličanja, napredujejo od 
dne do dne v dobrem ter se povspejo do visoke 
stopinje svetosti. 

Deveto poglavje. 

Sveta spoved, naša duhovna kopel. 
Poleg doslej naštetih pripomočkov krščan-

skega življenja še važnejši in učinkovitejši so 
sv. zakramenti, zlasti zakramenta sv. pokore in 
sv. Rešnjega Telesa. Po zakramentih nam Kristus 
naklanja največ milosti in največ blagoslova iz 
zakladnice odrešenja. Zakramenti so vezi, s ka-
terimi nas Kristus vleče in priklepa k sebi; so 
nebeška zdravila, ki lečijo in krepijo našo bo-
lehno in slabotno dušo; so trdni stebri, na katerih 
sloni vse naše duhovno življenje. Ker je pa 
znanje o sv. zakramentih med verniki dostikrat 
jako pomanjkljivo, ni čuda, če jih zanemarjajo, 
če jih prav ne vpoštevajo. Ne bo odveč, če torej 
tudi v tej knjigi nekoliko spregovorimo o zakra-
mentih, predvsem o zakramentu sv. pokore ali 
sv. spovedi. 

1. Koristi in dobrote sv. spovedi. 

Po cerkvenih predpisih smo dolžni vsaj en-
krat na leto spovedati se svojih grehov. To je 
pod smrtnim grehom zapovedano. Toda sveta 



97 

Cerkev želi in priporoča, naj ta zakrament več-
krat na leto prejmemo. To pa priporoča, ker pač 
ve, da je potrebno ali vsaj koristno in pa, ker 
ima sveta spoved mogočen in blagodejen vpliv 
na vse naše notranje življenje. Seveda se mi tega 
vse premalo zavedamo. Vse drugače pa bi cenili 
sv. spoved, če bi imeli pred očmi njene čudovite 
učinke, njene dobrote in njene koristi. Sveta 
spoved nam namreč pomaga spoznavati samega 
sebe ter tako pospešuje toli potrebno samovzgojo; 
dalje nas očiščuje grešnih madežev, nas krepi in 
utrjuje v dobrem ter nam podeli sladki mir srca. 

Sv. spoved n a m p o m a g a s p o z n a v a t i 
s a m e g a s e b e . To spoznanje nam je zelo po-
trebno. Kaj pomaga, če smo še tako dobro pod-
kovani v vseh bogoslovnih in posvetnih znanostih, 
če pa ne poznamo svojega srca in raznih očitnih 
in skritih slabih nagnjenj? Vsa znanost in vsa 
učenost nam navsezadnje dosti ne koristi, če 
obenem ne poznamo tudi samega sebe, če ne 
vemo, kakšni smo in kakšni bi morali biti. Kako 
se bomo mogli truditi za svoje poboljšanje in 
svoje duhovno izpopolnjevanje, če nič ne po-
znamo dobrih in slabih strani svojega značaja in 
svoje pokvarjene narave. Zato so že stari modri-
jani trdili, da je spoznanje samega sebe začetek 
sleherne modrosti in kreposti. In vprav spoved 
nam s svojim natančnim izpraševanjem vesti nudi 
najlepšo priložnost, da spoznavamo same sebe. 
Čim večkrat gremo k spovedi, tem bolj bomo 

Pri studencih 7 



98 

napredovali v spoznanju svoje notranjosti in tem 
laglje bomo kaj storili za svojo duhovno po-
polnost. 

Sv. spoved nas o č i š č u j e g r e š n i h m a -
d e ž e v . Dokler potujemo po tej dolini solz, je 
skoraj neizogibno, da bi se ne pregrešili v tej 
ali oni stvari ter omadeževali svoje duše. Če se 
smrtno pregrešimo, je duša zelo omadeževana, 
umazana in grda. Podobna je gobavemu bolniku, 
ki je poln ogabnih ran. O nekem takem gobavcu 
pripoveduje sv. evangelij, da se je približal Je-
zusu ter ga zaprosil, rekoč: »Gospod, če hočeš, 
me moreš očistiti« (Lk 5, 12). In Jezus je stegnil 
roko, se ga dotaknil ter rekel: »Hočem, bodi 
čist!« In pri tisti priči je bil gobavec ozdravljen 
in očiščen gobave bolezni. Tako se zgodi tudi z 
nami, kadar klečimo v spovednici ter smo vsi z 
grehi omadeževani. V Jezusovem imenu vzdigne 
spovednik roko, govori besede odveze ter nas 
očisti vseh grešnih madežev. V tistem trenutku 
postane duša tako nebeško lepa in krasna, da 
ima Bog sam nad njo dopadenje, in da veljajo 
tudi njej besede Sv. Duha: »Kako si lepa, moja 
prijateljica, kako si lepa!« (Vp 4, 1.) Pa četudi 
bi morda ne imeli nobenega posebnega grešnega 
madeža na sebi, vendar je zelo dobro in ko-
ristno, da gremo k spovedi, da se tako po-
nižamo, obtožimo svoje grešljivosti, hkrati pa 
vklenemo v spoved in obžalujemo ta ali drugi 
greh prejšnjega življenja, četudi je že odpuščen. 



99 

Vsakikrat bo duša zažarela v novi nadnaravni 
lepoti ter zablestela v novem nadnaravnem si-
jaju. Čim večja pa bo lepota in čistost duše, tem 
rajši nam bo Bog odpustil zaslužene kazni za 
grehe in tem več milosti nam bo podelil. Naj bo 
naše dušno stanje tako ali tako, vedno nam je 
spoved koristna, ker nas ali očiščuje grešnih 
madežev in nam podeljuje novo nadnaravno le-
poto, ali pa nam posvečujočo milost božjo po-
večuje. 

Sv. spoved n a s k r e p i in u t r j u j e v 
d o b r e m . To nam je znano že iz lastne skušnje. 
Ali nismo po vsaki dobri spovedi duhovno po-
živi jeni, pokrepčani in kakor nanovo prerojeni? 
O da, vsaka dobra spoved nam podeli novih moči 
in novega življenja! Po vsaki dobri spovedi se z 
večjo previdnostjo ogibljemo greha, opravljamo 
z večjo gorečnostjo in večjo zbranostjo svoje 
pobožnosti, izvršujemo z večjo marljivostjo in 
večjo natančnostjo svoje stanovske dolžnosti ter 
se veliko rajši vadimo v ponižnosti, potrpežlji-
vosti, pokorščini, ljubezni do bližnjega in v dru-
gih krepostih. Ker moramo pri vsaki spovedi 
obžalovati svoje grehe ter narediti trden sklep, 
zato se ob vsaki spovedi nanovo oborožimo za 
boj proti svojim slabim nagnjenjem ter se iznova 
navdušimo za krepostno življenje. Resnično, sveta 
spoved je božje sredstvo poboljšanja in najboljša 
šola krepostnega življenja! Razen sv. obhajila 
nas noben drug pomoček ne utrdi tako zelo v 

7* 



100 

dobrem, kakor dobro opravljena spoved. Kdor 
se ogiblje spovedi, kaže, da se ne mara ogibati 
greha in da ne mara živeti v ljubezni z Bogom. 

Sv. spoved n a m t u d i p o d e l i b l a ž e n i 
m i r s r c a in čudovito notranje blaženstvo. ki 
smo ga že gotovo tudi sami večkrat okusili. Menda 
ni treba dokazovati, kako se človek po dobro 
opravljeni spovedi čuti olajšan in potolažen: 
kako dobro dene sladka zavest, da je zopet 
z Bogom spravljen in zopet v posvečujoči mi-
losti božji! Ta sreča in ta tolažba je bogato na-
domestilo za vse neprijetnosti in vse težave, ki 
so včasi združene s spovedjo. 

2. Kako je treba opraviti sv. spoved. 

Kaj je za dobro spoved potrebno, nam je 
znano že iz katekizma. Vendar bo dobro, če ne-
katere stvari tu nekoliko bolj podčrtamo. Zave-
dajmo se v prvi vrsti, kako resno in važno opra-
vilo je sv. spoved, da je od Boga ustanovljena 
in zato nekaj božjega in nekaj svetega. 

Kadar gremo k spovedi, se m o r a m o p r e d -
v s e m Sv. D u h u p r i p o r o č a t i za p o m o č , 
da bi svoje grehe prav spoznali, jih odkritosrčno 
obžalovali ter se jih odkrito spovedali. 

Po kratki molitvi za razsvetljenje i z p r a -
š a m o t a k o j s v o j o v e s t . Če hodimo po-
gosto k spovedi, se bomo hitro spomnili svojih 
pogreškov in se pri izpraševanju ne bo treba 



101 

dolgo muditi. Pač pa moramo biti nekoliko bolj" 
pozorni na one napake, v katere največkrat pa-
demo. Resno se moramo vprašati, če se nič nismo 
poboljšali, odkod to in zakaj tako malo napre-
dujemo v dobrem. Res, da nam vest morda ne 
očita nobenih smrtnih grehov, toda kolikokrat se 
zgodi, da smo le preveč mlačni v odganjanju 
skušnjav in da ponovno in lahkomišljeno grešimo 
zoper ljubezen do bližnjega, zoper ponižnost in 
zoper potrpežljivost, ne da bi se za vse to kaj 
posebno zmenili. In vendar moramo biti tudi v 
malenkostih natančni in vestni, ker drugače nas 
ta površnost utegne zavesti v velike napake in 
pregrehe; kajti iz malega raste veliko. 

Izpraševanje vesti je sicer zelo važno, toda 
še v a ž n e j š e j e k e s a n j e a l i o b ž a l o -
v a n j e g r e h o v . Brez kesanja Bog še ni od-
pustil nobenega greha, ne velikega ne majhnega. 
Če bi še tako natančno izpraševali vest ter se 
do pičice natančno spovedali, bi bila naša spoved 
neveljavna, če bi ne obudili resničnega kesanja. 
Iz tega sledi, da moramo že pred spovedjo vsaki-
krat obuditi resnično in kolikor mogoče popolno 
kesanje. Ni sicer treba, da bi to kesanje čutili, 
kakor čutimo kako drugo bolečino, pač pa se mo-
ramo zavedati, da je greh največje zlo in se nam 
zato bolj studi kot vsako drugo zlo. Ali je ke-
sanje res pravo, spoznamo najlaglje po spovedi. 
Če se po spovedi marljivo in vestno skušamo 
varovati vsaj večjih napak, katerih smo se obto-



102 

žili, če imamo voljo ogibati se grešnih prilik, je 
to znamenje, da je bilo naše kesanje pravo. Če 
pa takoj po spovedi zopet pademo v svoje stare 
napake, bi lahko po pravici dvomili o resničnosti 
kesanja pri spovedi. Kakršno je kesanje, takšen 
je trdni sklep in takšno je tudi poboljšanje po 
spovedi. Na resničnost kesanja moramo polagati 
največjo važnost, ker drugače bi utegnile biti 
spovedi neveljavne, torej največja nesreča za 
nas. 

Ko smo spoznali in obžalovali svoje grehe, 
pokleknemo k spoved niči ter se p r a v p o -
n i ž n o in o d k r i t o s r č n o s p o v e m o . Ob-
tožimo se tako, kakor se čutimo pred Bogom krivi, 
ne da bi kaj prikrivali, zmanjševali ali olepša-
vali. Naj bodo grehi za nas še tako poniževalni, 
nič ne pomaga, povedati jih moramo, ker dru-
gače bi bila spoved nevredna in božjeropna. Z 
nevredno spovedjo bi oskrunili zakrament sv. po-
kore ter si nakopali strašno krivdo, ki bi lahko 
imela grozne posledice. Nevredne spovedi in ne-
vredna obhajila so začetek večnega prokletstva. 
Če se nismo bali razžaliti Boga, se tudi ne smemo 
bati razodeti svoj greli. Proč z vso nespametno 
in napačno sramežljivostjo! Premagajmo svoje 
samoljubje in svoj napuh ter se ponižajmo 
pred spovednikom, ki namestuje Kristusa, da si 
zagotovimo dušni mir! Imejmo zaupanje do spo-
vednika! Če morda včasi resno posvari in opo-
minja. stori to le iz ljubezni do nesrečnega greš-



103 

nika, ki bi ga rad rešil grešnih vezi ter mu po-
magal do prostosti božjih otrok. Smatrajmo spo-
vednika za božjega namestnika, za svojega du-
hovnega zdravnika in duhovnega očeta, pa bomo 
laglje premagali nevaren strah ter se z večjim 
zaupanjem spovedali svojih grehov! 

S p o v e d u j m o p a se ne samo velikih ali 
smrtnih grehov, temveč t u d i m a j h n i h i n 
d v o m l j i v i h g r e h o v ! Čeprav ni stroga 
dolžnost, da bi se morali spovedovati tudi majhnih 
in dvomljivih grehov, vendar je to zelo koristno, 
ker si tako xistvarimo zmeraj bolj čisto vest ter 
zadobimo popoln mir srca. Razodenimo spoved-
niku vse. karkoli nam vznemirja vest, da se 
izognemo vsem poznejšim dvomom. Če bomo 
zmeraj na ta način opravljali svojo spoved, bo-
mo pozneje popolnoma mirni glede svojih prej-
šnjih spovedi. Nekateri se namreč vdajajo neki 
boječnosti, kakor da bi njihove prejšnje spo-
vedi ne bile dobro opravljene. Toda ta boječnost, 
ki jo imenujemo z drugo besedo tudi škrupu-
loznost, je brez podlage, če smo se ravnali po 
zgorajšnih navodilih. Če imamo dobro voljo ter 
se tudi vedno potrudimo svojo spoved dobro opra-
viti, je Bog z nami čisto zadovoljen. In če nam 
povrh tega tudi še spovednik zatrdi, da je vse 
v redu in da se nam ni treba ničesar bati, potem 
bodimo mirni ter se nikar ne razburjajmo po 
nepotrebnem! 

# 



104 

Iz srca hvaležni moramo bili Jezusu, da je 
postavil zakrament sv. pokore ter nam z njim 
dal priložnost, da lahko z gotovostjo in kadar 
hočemo, očistimo svojo dušo grešnih madežev, da 
dobivamo moč in veselje za vse dobro ter si po-
tolažimo nemirno vest. Pokažimo Jezusu za ta 
veliki dar svojo hvaležnost s tem, da bomo 
sv. spoved po vrednosti cenili ter jo vedno z ve-
seljem opravljali. Res je, da ima spoved včasi 
nekaj grenkega in nekaj zopernega na sebi, toda 
njene milosti, dobrote in koristi so tako velike, 
da se večkratna spoved bogato izplača. Primer-
jali bi jo lahko grenkemu zdravilu, ki nam je 
zoperno, kadar ga použijemo; pozneje pa ima 
blagodejne učinke. Seveda moramo paziti, da 
spovedi ne bomo opravljali samo iz navade ali 
pa površno in lahkomišljeno. Opravljajmo vsako 
spoved s tako pripravo in takim kesanjem. s tako 
gorečnostjo in tako natančnostjo, kakor da bi 
bila z a d n j a v življenju! 

Deseto pog lav je . 

Sv. obhajilo, kruh nebeški. 
Večinoma se le premalo zavedamo, kako ve-

lika sreča in milost nas doleti vsakikrat, kadar 
pride v naše ubogo grešno srce naš božji Zve-
ličar Jezus Kristus. Pomislimo le, da je že samo 



105 

obisk božjega Zveličar j a za nas tako visoko odli-
kovanje in tako visoka čast, da še pravega pojma 
o tem ne moremo imeti. Vrhu tega pa Jezus ne 
pride nikdar s praznimi rokami, ampak prinese 
s seboj neskončno bogastvo svojih božjih milosti 
ter nas z njimi obsiplje v najobilnejši meri. samo 
če smo na njegov obisk dobro pripravljeni in 
njegovih milosti vredni. O, da bi znali prav ce-
niti milosti sv. obhajila, potem bi radi pristopali 
k mizi Gospodovi ter vsakikrat vredno prejemali 
Jezusa v svoje srce. V ta namen si bomo ogledali 
najprej sadove in milosti sv. obhajila, potem raz-
loge za pogostno sv. obhajilo, nazadnje pa način, 
kako je treba prejemati sv. obhajilo. 

i . Sadovi in milosti sv. obhajila. 

Izredno veliko ljubezen nam je Jezus iz-
kazal s tem, da je prišel zaradi nas na svet, da 
je za nas trpel in umrl, da nas je s svojo smrtjo 
rešil greha ter nam odprl nebesa. Toda vse 
to mu še ni bilo zadosti. Ljubil nas je s tako 
veliko ljubeznijo, da je tudi po svoji smrti in 
po svojem vnebohodu hotel ostati med nami, da 
bi tolažil in krepčal naše duše na poti v večno 
življenje. Postavil je zakrament sv. Rešnjega 
Telesa, v katerem hoče biti naša duhovna hrana. 
S svojim lastnim Telesom in s svojo lastno Krvjo 
hoče hraniti naše duše ter skrbeti za naše nad-
naravno življenje. V sv. obhajilu se tako popolno 



106 

združi z nami, da popolnoma prešine našo dušo 
ter postane z njo tako rekoč eno bitje. Sv. obha-
jilo ima res nebeške učinke, ker nas najpopolneje 
združi s Kristusom, posvečuje naše duše, nas 
podpira v boju zoper greh in v stremljenju za 
krepostno življenje ter nam daje poroštvo častit-
ljivega vstajenja in večnega življenja. Oglejmo 
si te sadove ali učinke sv. obhajila nekoliko na-
tančneje! 

Prvi sad ali učinek sv. obhajila je p o p o l -
na z d r u ž i t e v s K r i s t u s o m . Pri sv. ob-
hajilu pride Jezus v naše srce na obisk in sicer 
prav tako, kakor je šel nekoč na obisk k cestni-
narju Caheju. katerega je zagledal na drevesu 
in se mu ljubeznivo ponudil rekoč: »Cahej, stopi 
hitro doli, kajti danes moram v tvoji hiši ostati«. 
(Lk 19, 5.) Cahej je bil ves srečen in vesel, da ga 
je Jezus počastil s svojim obiskom. Še večje pa' 
je bilo njegovo veselje, ko mu je Jezus zatrdil: 
»Danes je tej hiši zveličanje došlo.« Tudi nas bi 
gotovo prisrčno veselilo, če bi nekega lepega dne 
stopil v naše stanovanje Jezus, nas počastil s 
svojim obiskom ter izrazil svojo željo, da bi rad 
pri nas ostal, da bi nas s svojimi milostmi obsipal. 
V našo hišo sicer ne bo prišel, pač pa pride pri 
sv. obhajilu v naše srce. Pri vsakem sv. obhajilu 
nam Jezus tako rekoč kliče: »Danes moram ostati 
v tvojem srcu!« S temi besedami nam hoče izra-
ziti svojo prisrčno željo po popolni združitvi z 
našo dušo, tako da bi lahko tucfi mi vzkliknili s 



107 

sv. Pavlom: »Živim, pa ne več jaz, ampak v meni 
živi Kristus.« (Gal 2, 20.) 

Drugi učinek ali sad svetega obhajila je p o -
s v e č e n j e n a š e d u š e . Pri sv. obhajilu pri-
de Jezus v naše srce z vsem bogastvom svojih 
milosti in svoje svetosti. Njegova pričujočnost v 
duši popolnoma preobrazi, prenovi in posveti 
našo dušo, tako da postane deležna nadnarav-
nega ali božjega življenja. S sv. obhajilom si pri-
dobimo božje plemstvo, ki naredi iz nas posebne 
božje ljubijence, b o ž j e o t r o k e in d e d i č e 
n e b e š k e g a k r a l j e s t v a . Noben drug za-
krament ne pomnoži posvečujoče milosti božje v 
tako veliki meri, kakor jo pomnoži sv. obhajilo. 
Zato je vredno sv. obhajilo najuspešnejše in naj-
boljše sredstvo našega posvečenja. 

Tretji učinek ali sad sv. obhajila je o p o r a 
v b o j u z o p e r g r e h in p o b u d a za 
k r e p o s t n o ž i v l j e n j e . Po nauku sv. Cer-
kve nas sv. obhajilo očiščuje majhnih grehov, 
varuje pa smrtnih. Da, sv. obhajilo s l a b i n a š a 
h u d a n a g n j e n j a ter ozdravi j a bolezni naše 
duše, krepi pa ljubezen do Boga. V tem je vprav 
čudodelna moč svetega obhajila. Če je že iz Je-
zusove obleke izhajala ozdravljajoča moč, ko-
liko bolj izhaja ta moč šele iz njegovega Telesa, 
katero uživamo pri sv. obhajilu. Poleg tega pa 
nas sv. obhajilo navdušuje tudi za krepostno 
življenje, v n e m a v o l j o za svetniške žrtve 



108 

ter nam daje stanovitnost v dobrem do konca. 
Seveda mi vsega tega ne opazimo, ker sv. obha-
jilo deluje počasi, tiho in neopaženo. Njegovi 
učinki so kakor učinki vsakdanje hrane. Kdor 
uživa redno vsak dan zdravo in tečno hrano, ohrani 
svoje zdravje ter je sposoben za delo. Do 20. leta 
človek tudi redno raste ter postaja vedno moč-
nejši, čeprav se ta razvoj vrši počasi in neopa-
ženo. Uživanje vsakdanje telesne hrane ne 
povzroča nobenih izrednih učinkov in posledic. 
Tudi od sv. obhajila ne smemo pričakovati, da bi 
se čudoviti učinki kar videli; sv. obhajilo nas 
kar naenkrat ne preobrazi v svetnike. Njegovi 
učinki so slični učinkom telesne hrane: ohranja 
nas zdrave na duši ter nas naredi sposobne za delo 
svojega posvečenja in zveličanja. 

Četrti sad ali učinek sv. obhajila je p o -
r o š t v o č a s t i t l j i v e g a v s t a j e n j a i n 
v e č n e g a ž i v l j e n j a . Nadnaravno živi jen je, 
ki ga sv. obhajilo hrani in množi v naši duši, se 
bo v večnosti nadaljevalo brez konca in kraja. 
In naše telo, ki pride pri sv. obhajilu z Jezusovim 
Telesom v dotiko, bo nekoč častitljivo vstalo od 
mrtvih. Jezus sam nam je obljubil večno življe-
nje in častitljivo vstajenje kot posledico sv. ob-
hajila rekoč: »Kdor je moje meso in pije mojo 
kri, ima večno življenje in jaz ga bom obudil 
poslednji dan.« (Jan 6, 54.) 



109 

2. Razlogi za pogostno sv. obhajilo. 

Že iz učinkov in sadov sv. obhajila lahko spo-
znamo. da je Jezus ustanovil zakrament sv. Reš-
il jega Telesa s tem namenom, da bi nam bil 
dušna hrana, da bi nas tem bolj priklenil k sebi, 
nam nudil potrebnih milosti za krščansko življe-
nje ter nam zagotovil večno zveličanje. Vse to 
pa moremo doseči, če bomo pogosto pristopali k 
mizi Gospodovi. Za pogostno sv. obhajilo nas na-
gibi je jo trije tehtni razlogi: Kristusova želja, 
opomin sv. Cerkve in pa naša lastna duhovna 
pot reba. 

K r i s t u s s a m ž e l i in h o č e , n a j 
h o d i m o v e č k r a t k sv. o b h a j i l u . To 
željo je izrazil ob različnih priložnostih na več 
načinov. 

Že v Kafarnavmu, ko je obljubil zakra-
ment presv. Rešnjega Telesa, je naglašal potrebo 
pogostnega sv. obhajila. Primerjal je svoje Telo 
s kruhom in mano. Hotel je reči. da morajo kri-
stjani smatrati njegovo Telo za svoj duhovni 
kruh in svojo duhovno mano. Kakor uživamo 
kruh v s a k d a n in kakor so Izraelci uživali 
mano vsak dan, tako moramo tudi Jezusovo Telo, 
če že ne vsak dan, pa vsaj pogosto uživati. Jezus 
je ob tej priliki zatrjeval o sebi takole: »Jaz 
sem živi kruh, ki sem prišel iz nebes. Če kdo je 
od tega kruha, bo živel vekomaj. Kruh pa, ki ga 
bom jaz dal, je moje meso za življenje sveta . . . 



110 

Resnično, resnično povem vam: Ako ne boste 
jedli mesa Sinu človekovega in pili njegove krvi, 
ne boste imeli življenja v sebi.« (Jan 6, 51-53.) 
Jezus nam torej zatrjuje, da ne bomo imeli živ-
ljenja v sebi, ako ne bomo uživali njegovega 
mesa in njegove krvi. To življenje je nadnaravno 
življenje posvečujoče milosti božje, ki ga nikakor 
ne moremo dlje časa ohraniti, če ne pristopamo 
večkrat k sv. obhajilu. Z gornjimi besedami nas 
Jezus sam poziva, naj hodimo pogosto k sv. ob-
hajilu, če hočemo živeti v posvečujoči milosti 
božji. Najbolj pa je božji Zveličar priporočal 
pogostno obhajilo pri zadnji večerji. Ko se je 
vsedel za mizo, je rekel svojim apostolom, da je 
že prisrčno želel jesti z njimi velikonočno jagnje. 
Zakaj je imel to prisrčno željo? Gotovo zato, ker 
je hotel pri tej priložnosti ustanoviti zakrament 
presv. Rešnjega Telesa ter podeliti svojim apo-
stolom prvo sv. obhajilo. Ko je torej ustanovil 
najsvetejši Zakrament ter podelil apostolom prvo 
sv. obhajilo, jim je naročil, naj v njegov spomin 
večkrat uživajo njegovo Telo in pijejo njegovo 
Kri. S tem naročilom jih je navduševal za po-
gostno sv. obhajilo. Jezus je že samo s tem, da 
je postavil najsvetejši Zakrament pod podobo 
kruha, jasno označil potrebo pogostnega sv. ob-
hajila. Kakor je namreč navaden kruh naš glavni 
in vsakdanji živež, ki ga le težko pogrešamo, 
tako bi naj po Kristusovih željah bilo sv. obhajilo 
naša vsakdanja duhovna hrana. 



i 11 

K a r K r i s t u s t a k o p r i s r č n o ž e l i . 
t o j e t u d i sv. C e r k e v v e d n o p r i p o -
r o č a l a s v o j i m v e r n i k o m . Vedno jih je 
navduševala za pogostno sv. obhajilo. In res so 
prvi kristjani pristopili vsakikrat, kadarkoli so 
bili pri službi božji, tudi k sv. obhajilu. Kakor 
nam izpričujejo sv. očetje in cerkveni pisatelji, 
se je ta prelepa navada ohranila do četrtega sto-
letja. Polagoma pa je gorečnost za prejemanje 
sv. obhajila začela pešati in pojemati. Kristjani 
so hodili vedno redkeje in redkeje k mizi Gospo-
dovi in nekateri so sv. obhajilo celo popolnoma 
zanemarjali. Zaradi tega je 1. 1215. IV. lateranski 
cerkveni zbor zapovedal, da so vsi kristjani pod 
smrtnim grehom dolžni vsaj enkrat na leto pri-
stopiti k mizi Gospodovi. To zapoved je pozneje 
ponovil tridentski cerkveni zbor in listo ukazuje 
tudi današnji zakonik katoliške Cerkve. Čeprav 
pa cerkveni zapovedi z enkratnim svetim obha-
jilom na leto sicer zadostimo, vendar sv. Cerkev 
neprestano in toplo priporoča, naj verniki pri-
stopajo k mizi Gospodovi pogosto in, če mogoče, 
tudi vsak dan. Leta 1905. je papež Pij X. izdal 
odlok o pogostnem sv. obhajilu, v katerem je z 
apostolsko veljavo povabil vse katoliške vernike, 
naj prejemajo sv. obhajilo pogosto. To vabilo 
velja tudi vsakemu izmed nas. Kot otroci kato-
liške Cerkve moramo papežev glas poslušati in 
njegova navodila izvrševati. 



112 

Pa t u d i n a š a l a s t n a d u h o v n a p o -
t r e b a n a m n a r e k u j e , n a j p o g o s t o 
p r e j e m a m o sv. o b h a j i l o . Pomislimo le, 
kolikere in kako velike nevarnosti prete naši 
duši! Satan, spačeni svet in naša pokvarjena na-
rava nas zmeraj zalezujejo ter nam vsak tre-
nutek nastavljajo grešne zanke. To so trije naj-
hujši sovražniki, ki se moramo proti njim ne-
prestano bojevati, če hočemo zveličati svojo dušo. 
Ne smemo pa se zanašati samo na svojo lastno 
moč. Sami se jim ne bomo mogli ustavljati. V tem 
boju nam je treba pomoči od zgoraj, treba nam 
je dejanske milosti božje. To pomoč in to milost 
pa dobimo pri sv. obhajilu v najobilnejši meri. 
Če pogosto in vsakikrat tudi vredno prejemamo 
Jezusa v svoje srce, se bomo lahko z uspehom 
borili proti zlobnemu zalezovanju satana, proti 
grešnim mikom spačenega sveta in proti skuš-
njavam svoje pokvarjene narave. Pogostno ob-
hajilo nas bo čisto gotovo oprostilo grešnih navad 
ter nas zavarovalo pred grešnim življenjem. Kaj 
hočemo več? Če bi nam pogostno obhajilo ne 
donašalo nobene druge koristi, kakor da nas leta 
in leta obvaruje pred smrtnimi grehi ter nas 
ohrani do smrti v posvečujoči milosti božji, se 
pač izplača, da prejemamo Jezusa v svoje srce 
čim večkrat. Ker smo torej tako zelo k htidemu 
nagnjeni in tako slabotni, zato se moramo po-
gosto pokrepčati s kruhom močnih. 



113 

3. Kako je treba prejemati sv. obhajilo. 

Sv. obhajilo je res velika, božja skrivnost! 
Zato pa veljajo tudi nam besede, ki jih je v 
prvih stoletjih zaklical diakon vsem tistim, ki so 
hoteli pristopiti k sv. obhajilu: »Sveto svetim!« 
S temi besedami jih je hotel opozoriti, da smejo 
le tisti prejeti Gospodovo Telo, ki so v milosti 
božji ter dobro pripravljeni. Tega se moramo 
vsakikrat živo zavedati, kadar mislimo pristopiti 
k mizi Gospodovi, ker drugače je velika nevar-
nost, da bi nam sv. obhajilo postalo kot neko 
vsakdanje, navadno opravilo. Da se tej nevarnosti 
izognemo, hočemo na kratko premišljevati, kaj 
moramo storiti, da bomo sv. obhajilo zmeraj vred-
no in s koristjo prejemali. 

Prvi pogoj je: Prejmi sv. obhajilo v s t a n u 
p o s v e č u j o č e m i l o s t i b o ž j e ! Bilo bi 
nekaj strašnega in groznega, če bi prejemali 
sv. obhajilo v stanu smrtnega greha — nevredno 
in božjeropno! To bi bil skoraj večji greh in 
večja hudobija, kakor je bil greh in hudobija 
Judeža, ki je izdal Jezusa njegovim sovražnikom. 
Kdor prejme sv. obhajilo nevredno, oskruni Je-
zusovo Telo na najgrši in najpodlejši način, ker 
ga vrže v umazano srce, kjer vladata greh in 
hudič. Nevredno obhajilo je strašno bogoskrun-
stvo! Zato ni čuda, da nas sv. Pavel resno svari 
pred nevrednim obhajilom, ko pravi: »Naj torej 
vsak sebe presodi in tako je od tega kruha in 

Pri studencih 8 



114 

pije iz keliha; zakaj kdor nevredno je in pije, 
si sodbo je in pije.« (1 Kor 11, 28-29.) Bog nas 
varuj, da bi kdaj v smrtnem grehu prejeli sv. ob-
hajilo! Rajši umreti, kakor pa kaj takega storiti! 

Poleg posvečujoče milosti božje moramo imeti 
pri sv. obhajilu d o b e r n a m e n , to se pravi, 
k sv. obhajilu moramo iti iz ljubezni do Jezusa 
in do svoje lastne duše, ne pa samo iz navade 
ali iz kakih svetnih in sebičnih razlogov. Svetne 
in ničeve namene preprečimo najlaglje s tem, da 
naredimo vsakikrat poseben dober namen, ki zanj 
sv. obhajilo darujemo. Tako lahko prejmemo 
sv. obhajilo v zahvalo za prejete dobrote, v zado-
ščenje božji pravičnosti, za milost stanovitnosti, 
za srečno zadnjo uro, za pomoč pri svojih pod-
jetjih, za starše, sorodnike, dobrotnike, verne 
duše v vicah in za različne druge dobre namene. 
Karkoli je Bogu na čast, nam in bližnjemu pa 
v duhovni blagor, je dober namen. 

P r i p r a v a s a m a b i s e n a j z a č e l a 
ž e v e č e r p r e j . Ko gremo k počitku, se 
spomnimo na veliko srečo, ki nas čaka drugo 
jutro. Preden zaspimo, pošljimo Jezusu svoj po-
zdrav ter mu izrazimo svojo vdanost in ljubezen. 
Drugo jutro pa naj bo naša prva misel zopet 
pri Jezusu. Med oblačenjem in umivanjem ga 
pozdravljajmo s prisrčnimi vzdihljaji ter se mu 
v duhu prav ponižno klanjajmo. Opravimo iskreno 
in pobožno jutranjo molitev, potem pa pojdimo 
s svetim veseljem v cerkev. Tam se začnemo 



115 

takoj pripravljati na Jezusov obisk. Obžalujmo 
še enkrat svoje grehe, katerili smo se že spo-
vedali ali v katere smo morda po nesreči zopet 
padli. Če bi bili ti grehi veliki, moramo seveda 
iti pred obhajilom še k spovedi. Za obžalovanjem 
pa obujajmo sveta čuvstva vere, upanja, ljubezni 
in hrepenenja po Jezusu. Najbolje se pripravimo 
na sv. obhajilo, če prav pazljivo in zbrano sle-
dimo posameznim delom sv. maše ter obujamo 
vmes primerna čuvstva. 

T r e n u t k i p o sv. o b h a j i l u , ko je 
Jezus pričujoč v našem srcu, so najdragocenejši. 
Zato jih moramo dobro porabiti. Predvsem je 
naša dolžnost, da Jezusa ponižno počastimo, se 
mu poklonimo ter se mu prav prisrčno z a h v a -
l i m o za njegov ljubeznivi obisk. Nato pa pro-
simo za vse tiste milosti, katerih najbolj potre-
bujemo. Po sv. obhajilu nas bo Jezus najrajši 
uslišal. Zahvala po sv. obhajilu naj bi trajala 
v s a j d e s e t m i n u t . Če pa porabimo še več 
časa za to, pa še bolje. 

Ko zapustimo cerkev in smo zopet pri svojih 
vsakdanjih opravkih, ne smemo čisto pozabiti na 
Areliko milost sv. obhajila. Tudi čez dan se več-
krat spominjajmo Jezusa ter mu skušajmo na-
praviti veselje zlasti s tem. da se prav skrbno 
ogibljemo greha ter se pridno vadimo v krščan-
skih čednostih. 

# 

7* 



116 

Resnično, Jezusova ljubezen do nas je čudo-
vita in brezmejna! Vsak dan je pripravljen 
obiskati nas pri sv. obhajilu, se z nami najpo-
polneje združiti ter nam deliti od bogastva svojih 
milosti. Kako smo vendar srečni, da smemo vsak 
dan prejeti Jezusa v svoje srce! Bodimo Bogu 
iz srca hvaležni za to veliko milost in pristopajmo 
radi k mizi Gospodovi! Potrudimo se pa tudi, 
da bomo prejemali Jezusa vedno z živo vero in 
s svetim spoštovanjem. Potem smemo tudi trdno 
upati, da nas bo tisti Jezus, ki ga prejemamo 
sedaj v svoje srce, sprejel nekoč v svoja nebeška 
prebivališča, kjer ga bomo uživali ne več pod 
podobo kruha, temveč od obličja do obličja. 

Enajsto pog lav j e . 

Sveta maša, Bogu naj prijetnejša daritev. 
Jezus je ustanovil sv. Rešnje Telo ne samo 

zato, da bi se z nami združeval v sv. obhajilu ter 
bil naša duhovna hrana, ampak tudi zato, da bi 
se v tem zakramentu neprestano žrtvoval svojemu 
nebeškemu Očetu ter ga na najpopolnejši način 
poveličeval in častil. V ta namen je dal pri zadnji 
večerji svojim apostolom in njihovim naslednikom 
oblast, da smejo v njegovem imenu darovati nje-
govo Telo in njegovo Kri nebeškemu Očetu. S tem 
je postavil daritev sv. maše. Žalibog, da mi to 



117 

daritev vse premalo cenimo. Če bi imeli o sv. maši 
prave pojme, če bi vedeli, kako dragocene so 
njene milosti, bi bili vsekdar radi in s svetim 
spoštovanjem navzoči pri tej skrivnostni daritvi 
nove zveze. Zaradi tega je potrebno, da razložimo 
in opišemo bistvo sv. maše, njene milosti in do-
brote ter način, kako je treba biti pri sv. maši. 

1. Bistvo sv. maše. 

Božji Sin Jezus Kristus je prišel iz nebes na 
zemljo iz več razlogov. Glavni razlog je bil brez 
dvoma ta, da bi zadostil neskončni božji pravič-
nosti za naše grehe ter nas zopet spravil z Bogom. 
Postal je človek, da je mogel za nas in namesto 
nas trpeti in umreti. Vse njegovo življenje je bilo 
posvečeno našemu odrešenju. Dovršil in dokončal 
pa je svoje odrešilno delo takrat, ko je na križu 
zaklical pretresljive besede: »Dopolnjeno je!« 
S svojo smrtjo na križu je zadostil neskončni 
božji pravičnosti. 

Kristusova ljubezen do nas pa je tako velika, 
da mu ni bilo zadosti, da se je za nas žrtvoval 
na lesu križa, ampak hoče sleherni dan do konca 
sveta darovati samega sebe nebeškemu Očetu za 
naš duhovni in telesni blagor. V ta namen je že 
pred svojo smrtjo in sicer pri zadnji večerji 
postavil daritev sv. maše kot spomin svojega 
trpljenja in svoje smrti. Daroval se je krvavo 
nebeškemu Očetu na Kalvariji, pri zadnji večerji 



118 

pa nekrvavo, in sicer pod podobama kruha in 
vina. Zadnja večerja na veliki četrtek je bila prva 
sv. maša, ki jo je opravil Jezus sam. Ob tej pri-
ložnosti je naročil tudi svojim apostolom in vsem 
njihovim naslednikom, naj njegovo nekrvavo 
daritev ponavljajo do konca sveta. 

P r i s v e t i m a š i se t o r e j o b n a v l j a 
d a r i t e v J e z u s a K r i s t u s a , ki se je za nas 
daroval nebeškemu Očetu s svojo smrtjo na križu. 
Obnavlja se pa tako, da se na oltarju Jezus Kri-
stus nebeškemu Očetu za nas daruje pod podo-
bama kruha in vina. 

Ločeni podobi kruha in vina pri sveti maši 
predočujeta ločitev krvi od telesa in tako nam 
Jezusova daritev na oltarju predstavlja Jezusovo 
smrt na križu. 

Pravi mašnik, ki spreminja kruh in vino, je 
Jezus Kristus. Duhovnik, ki ga vidimo pri oltarju, 
je Kristusov namestnik, je tako rekoč orodje v 
Jezusovih rokah. Pravi in glavni, toda nevidni 
duhovnik, ki opravlja daritev sv. maše po po-
sredovanju vidnega duhovnika, je prav tisti Jezus, 
ki je opravil nekoč krvavo daritev na križu, kjer 
je daroval samega sebe nebeškemu Očetu. 

Pa tudi dar, ki se daruje pri sv. maši, je prav 
tisti dar, ki je bil darovan na križu, namreč Jezus 
Kristus. Na križu je Jezus daroval samega sebe, 
svoje Telo in svojo Kri, kakor je zatrjeval pri 
zadnji večerji: »To je moje Telo, ki je darovano-
za vas, to je moja Kri, ki je prelita za vas.« Ker 



119 

je torej pri sv. maši pod podobama kruha in vina 
prav isti Jezus, ki je visel na križu, je daritev 
sv. maše ista daritev, kakor je bila na križu. 
Razloček med obema daritvama je le ta, da je 
Jezus na križu trpel grozne bolečine in umrl, pri 
sv. maši pa se daruje nekrvavo, ne da bi iznova 
trpel. Daritev sv. maše je torej nekrvavo obnav-
ljanje Jezusove krvave daritve na križu. 

2. Vzvišenost in vrednost svete maše. 

Sv. maša nam daje priložnost, d a m o r e m o 
B o g a n a d o s t o j e n i n v r e d e n n a č i n 
p o č a s t i t i . Bog je nas in vesoljni svet ustvaril 
sebi na čast in v sa^ojo slavo. To je bil prvi in 
glavni namen, ki ga je imel pri stvarjenju. Tudi 
mi smo ustvarjeni v prvi vrsti zato, da častimo 
in slavimo Boga. Toda neskončne in brezmejne 
časti mu mi, ubogi zemljani, ne moremo dati. Če 
bi se zbrali tudi vsi ljudje, vsi svetniki in vsi 
angeli pred prestolom božjim, bi Boga vendarle 
ne mogli počastiti tako, kakor zasluži. Edino Jezus 
Kristus, ki je sam neskončni Bog, more dati Bogu 
neskončno čast in slavo. Kristus je ves čas svo-
jega življenja častil in slavil svojega nebeškega 
Očeta, a največ časti in slave mu je izkazal s 
svojo krvavo daritvijo na križu. Toda to mu še 
ni bilo dovolj. Ustanovil je daritev sv. maše, da 
more vsak dan ponavljati svojo krvavo daritev 
na križu ter tako na najpopolnejši način pro-



120 

slavljati nebeškega Očeta. Z ustanovitvijo svete 
maše je dal tudi nam najlepšo priložnost, da se 
z njim združimo ter z njim vred nebeškega Očeta 
tako častimo, kakor je za neskončnega Boga naj-
bolj primerno. Sv. maša nas dela sposobne in 
zmožne, da moremo na najpopolnejši način služiti 
tistemu namenu, ki smo zanj v prvi vrsti ustvar-
jeni, da namreč častimo in slavimo Boga. Ker 
moremo torej le s sv. mašo in pri sv. maši po-
častiti Boga na dostojen in njega Vreden način, 
zato nam sv. Cerkev strogo zapoveduje, da mo-
ramo ob nedeljah in praznikih biti pobožno pri 
sv. maši. 

S sv. mašo se B o g u n a n a j p o p o l n e j -
š i n a č i n z a h v a l j u j e m o . Bog je naš naj-
večji dobrotnik. Čut hvaležnosti nam narekuje, 
da se mu za dobrote večkrat zahvaljujemo. Toda 
kako se mu bomo zahvalili, ko pa ima naša sla-
botna človeška zahvala tako malo vrednosti v 
njegovih očeh? Pač pa se mu lahko vredno za-
hvaljujemo z daritvijo sv. maše, saj se pri sv. maši 
ne zahvaljujemo sami, ampak se zahvaljuje v 
našem imenu jezus Kristus. Nič drugega ni treba, 
kakor da združimo svojo zahvalo z Jezusovo za-
hvalo. Lepše in bolje se sploh ne moremo za-
hvaliti Bogu za njegove dobrote, kakor če smo 
prav pobožno pri sv. maši, posebno še tedaj, če 
darujemo Jezusa samega nebeškemu Očetu v za-
hvalo. Zares, srečni smo, da se moremo zahvalje-
vati Bogu na tako vzvišen in popoln način! 



121 

Sv. maša pa ni samo častilna in zahvalna, 
ampak je tudi prosilna daritev. P o n j e j in 
z n j o s i l a h k o i z p r o s i m o o d B o g a 
v s e , k a r k o l i p o t r e b u j e m o z a d u š o 
i n t e l o . Če bi sami prosili Boga, bi naše prošnje 
le malo zalegle; pa smo tudi vse preveč grešni, 
da bi nas Bog uslišal. Zato moramo svoje prošnje 
izročiti komu takemu, ki ima pri Bogu kaj več ve-
ljave, kot jo imamo mi. Največ veljave pa ima pri 
Bogu njegov edinorojeni Sin Jezus Kristus. Če 
izročimo njemu svoje prošnje in če on posreduje 
za nas, bomo gotovo uslišani, zlasti, če prosi in 
posreduje za nas pri daritvi sv. maše. Nebeški 
Oče svojega Sina tako presrčno ljubi, da mu ne 
more odbiti nobene prošnje. Kadar se Jezus da-
ruje na oltarju ter prosi za nas, takrat nam je 
odprta božja zakladnica. Po posredovanju sv. maše 
dosežemo lahko pri Bogu vse, karkoli potrebujemo 
za svoje časno in večno življenje. 

Slednjič je sv. maša tudi najboljši pripomo-
ček, d a m o r e m o B o g u z a d o š č e v a t i za 
s v o j e g r e h e . Pred Bogom smo pač vsi brez 
izjeme grešniki. Vsi zaslužimo, da bi nas Bog 
kaznoval. Da se božjim kaznim izognemo, moramo 
skrbeti za primerno zadoščenje. Neskončnega 
zadoščenja mi ubogi zemljani Bogu ne moremo 
dati. Česar pa ne zmoremo sami, to namesto nas 
stori božji Sin Jezus Kristus. Dal je Bogu ne-
skončno zadoščenje za naše grehe, ko je za nas 
trpel in umrl. Jezusova smrt na križu je bila 



122 

najpopolnejša spravna in zadostilna daritev za 
naše grehe. Jezus nam pa daje svoje zasluženje 
na razpolago pri sv. maši, da, Jezus sam se pri 
vsaki sv. maši vedno iznova daruje in žrtvuje 
Bogu za naše grehe. Če torej hočemo dati Bogu 
dostojno zadoščenje za svoje grehe, pojdimo k 
sv. maši, združimo se z Jezusom in poklonimo 
njegovo zasluženje nebeškemu Očetu. Zaradi Je-
zusovega zasluženja nam bo Bog rad prizanašal 
ter nam bo tudi v obilni meri izkazoval svojo 
milost. Sv. maša je najpopolnejša spravna in za-
dostilna daritev, kar nam jasno pričajo tudi be-
sede, ki jih je Kristus rabil pri ustanovitvi svete 
maše, ko je rekel: »To je moje Telo, ki je za 
vas darovano, to je moja Kri, ki je za mnoge 
prelita v odpuščenje grehov.« (Mt 26, 27-28 in 
Lk 22, 19-20.) 

3. Kako j e treba biti pri sv. maši. 

Jezus se torej vsak dan daruje za naše zve-
ličanje in za naše duhovne in telesne potrebe. 
Vsak dan nam daje na razpolago neskončno za-
služenje svojega trpljenja in svoje smrti. Če pa 
je Kristus pri sv. maši tako neskončno darežljiv 
in dobrotljiv do nas, ali ni potem naša sveta 
dolžnost, da sv. mašo kot največjo vrednoto ce-
nimo, da se je radi, z veseljem in z največjo 
pobožnostjo udeležujemo! Toda, ali nismo včasi 
le preveč mlačni in brezbrižni za sv. maše! Kako 



123 

smo raztreseni in razmišljeni pri njej, kako malo 
pobožnosti je v našem srcu in kako malo spo-
štovanja kažemo do presv. daritve! Potem ni 
čuda, da nima sv. maša skoraj nobene koristi. 

K sv. m a š i m o r a m o r a d i h o d i t i . 
Vsak dan potrebujemo božje pomoči in božjega 
varstva, zato bi bilo prav, če bi bili po možnosti 
vsak dan pri sv. maši. Seveda je vsakdanje obisko-
vanje sv. maše združeno z nekaterimi žrtvami in 
težavami. Treba je zgodaj vstajati, večkrat nas 
ovira slabo vreme in grda pot in včasi je res 
težko iti od doma. Toda vsega tega se ne smemo 
ustrašiti. Čim težje so ovire, tem več bo milosti. 
Nikar ne bodimo tako silno mlačni in brezbrižni 
za vsakdanje sv. maše! 

M e d sv. m a š o se m o r a m o s p o š t l j i -
v o i n s p o d o b n o o b n a š a t i . Zavedati se 
moramo, da se na oltarju obnavlja Jezusova kr-
vava daritev na križu in da je od spremenjenja 
pa do obhajila na oltarju Jezus Kristus sam. Temu 
primerno mora biti vse naše obnašanje. Obnašati 
se moramo tako, da se bo že na zunaj poznalo, 
da imamo res živo vero v sv. skrivnosti, ki se 
gode na oltarju. Toda žalibog, kako slabo se včasi 
med sv. mašo obnašamo! Namesto da bi klečali, 
se morda nemarno naslanjamo; namesto, da bi 
gledali na oltar in bili zamišljeni v molitev, se 
okoli sebe oziramo, se dolgočasimo ali pa se vda-
jamo posvetnim mislim. S takim slabim obna-
šanjem dajemo pohujšanje tudi drugim, ki nas 



124 

vidijo; samim sebi pa povzročamo veliko duhovno 
škodo. 

P r i sv. m a š i m o r a m o b i t i z b r a n i 
in p o b o ž n i . Prav pazljivo moramo slediti do-
godkom in skrivnostim, ki se vrše na oltarju, ter 
se globoko zamisliti vanje. V ta namen poglejmo 
večkrat na oltar in pazimo na zvonjenje, s katerim 
oznanja ministrant glavne dele sv. maše. Veliko 
laglje bomo zbrano in pobožno pri sv. maši, če 
se navadimo, da se zatopimo v premišljevanje 
dogodkov iz trpljenja Kristusovega. OH začetka 
do darovanja premišljujemo lahko, kako je Kri-
stus molil na Oljski gori ter se pripravljal na 
svojo krvavo daritev. Med tem premišljevanjem 
obžalujemo svoje grehe, da moremo s skesanim 
in čistim srcem prisostvovati sv. maši. Od daro-
vanja do spremenjenja premišljujemo, kako je 
Jezus krvavi pot potil, kako je bil bičan in s 
trnjem kronan in kako je z veliko težavo prinesel 
težki križ na Kalvarijo, da bi bil na njem daro-
van za naše grehe. Tudi mi darujmo nebeškemu 
Očetu same sebe ter ga ponižno prosimo, naj se 
milostno ozre na nas. Od povzdigovanja do ob-
hajila premišljujmo, kako je Jezus trpel za nas 
na križu in kako se pravkar na oltarju iznova da-
ruje za nas. S pobožnim in skesanim srcem molimo 
Jezusa pričujočega pod podobama kruha in vina. 
Od sv. obhajila do konca maše pa premišljujmo 
Jezusovo smrt in Jezusov pogreb. Prosimo ga, naj 
bi njegova smrt ne bila za nas zastonj in naj Bi 



125 

njegovo zasluženje bilo tudi nam v prid in zve-
ličan je. Priporočajmo se mu, naj pride s svojo 
milostjo v naše sree. 

* 

Če se bomo prav živo zavedali, da se pri 
sv. maši obnavlja daritev Jezusa Kristusa, ki se 
je za nas daroval nebeškemu Očetu s svojo smrtjo 
na križu, če bomo večkrat premišljevali njene 
dragocene milosti in dobrote, potem jo bomo 
gotovo po vrednosti cenili ter se je radi udeleže-
vali. Potrudimo se, da bomo med mašo obujali 
ista čuvstva. kakršna bi imeli pod križem na 
Kalvariji, če bi bili navzoči pri Jezusovi krvavi 
daritvi. Sv. mašo bomo res cenili in spoštovali 
kot Bogu najprijetnejšo daritev, sv. maša pa nam 
bo postala studenec časnega in večnega blagoslova. 

Dvanajs to pog lav j e . 

Najlepši trenutki. 
Čudovita je ljubezen, ki jo razodeva Jezus 

pri sv. obhajilu in pri sv. maši, ko prihaja v naše 
srce ter se daruje na oltarjih za naš duhovni in 
telesni blagor. A prav tako čudovita je ljubezen, 
ki jo razodeva s svojim neprestanim bivanjem na 
naših oltarjih. Jezus nas tako prisrčno ljubi, da 
se ni mogel popolnoma ločiti od nas, ampak hoče 
do konca sveta prebivati med nami, kakor je 



126 

obljubil po svojem vstajenju: »Glejte, jaz sem 
z vami vse dni do konca sveta.« (Mt 28, 20.) Da, 
Jezus prebiva v naših cerkvah, stanuje v naši 
bližini ter hoče biti naš sosed, naš tolažnik in 
naš spremljevalec v življenju. V Jezusovem skriv-
nostnem prebivanju na oltarjih se izpolnjujejo 
besede sv. pisma, s katerimi je Bog obljubil svoje 
l jubeznivo bivanje med nami: »Postavil bom svoj 
šator med vami in moja duša vas ne bo zavrgla. 
Med vami bom hodil in bom vaš Bog, vi pa boste 
moje ljudstvo.« (3 Moz 26, 11-12.) Jezus torej 
prebiva med nami in mi mu moramo biti za to 
iz srca hvaležni. Najlepše mu bomo kazali hva-
ležnost s tem, da ga radi obiskujemo. 

1. Nagibi za obiskovanje Jezusa. 

Za obiskovanje Jezusa v najsv. Zakramentu 
imamo pač mnogo razlogov in nagibov. Jezus sam 
želi, da ga obiskujemo, naša hvaležnost to zahteva; 
obilne koristi, ki jih prejemamo, nas priganjajo. 

Prvi nagib za obiskovanje sv. Rešnjega Telesa 
je J e z u s o v a ž e l j a . Jezus se je naselil na 
naših oltarjih ne zato, da bi tamkaj noč in dan 
sameval, marveč da bi bival v naši sredi in da 
bi nam delil svoje milosti in dobrote ter nas 
tolažil v križih in težavah življenja. Željno čaka, 
da pridemo in se mu vdano ter zaupno približamo. 
On je kakor mati ali oče, ki je takrat najbolj 
srečen, kadar vidi, da ga otroci radi imajo in 



127 

radi k njemu prihajajo; žalosten pa, če se otroci 
zanj nič ne zmenijo in ga nikdar ne obiščejo. 
Prav tako je tudi jezus vesel, če pridemo večkrat 
k njemu, žalosten pa, če se ga skoraj nikdar ne 
spomnimo in ga le malokdaj obiščemo. O, kako 
boli Jezusovo sv. Srce, če ga pustimo samevati 
v tabernaklju, čeprav bi ga lahko obiskali! O, 
kako mu je težko, kadar gremo mimo cerkve, 
ne da bi se mu poklonili ter prejeli njegov blago-
slov! O, ne bodimo vendar tako mrzli in nehva-
ležni do njega, ampak pojdimo ga večkrat obiskat 
in pokažimo mu, da znamo ceniti njegovo lju-
beznivo bivanje med nami! Kadar pridemo v 
bližino cerkve, kjer je shranjeno sv. Rešnje Telo, 
stopimo za par trenutkov v cerkev, da se poklo-
nimo svojemu božjemu Prijatelju, da ga otroško 
pozdravimo ter mu izrazimo svojo vdanost. S 
svojimi obiski ga bomo vsaj nekoliko odškodovali 
za vso mlačnost in brezbrižnost, ki jo mora pre-
trpeti zaradi nezvestobe slabih kristjanov. 

Nadaljnji nagib za obiskovanje Jezusa v naj-
svetejšem Zakramentu je d o l ž n o s t h v a 1 e ž -
n o s t i. Če se Jezus toliko poniža, da prebiva v 
naši sredini, če nam izkazuje toliko ljubezni, 
da je pripravljen vsak trenutek ljubeznivo nas 
sprejeti, poslušati naše prošnje, se zavzeti za naše 
zadeve ter nam v potrebah in stiskah vedno po-
magati, ali ne bomo čutili dolžnosti, da mu to 
ljubezen vračamo in ga v znak hvaležnosti vsaj 
tupatam obiščemo! ? 



128 

Tretji nagib za obiskovanje Jezusa je n a š a 
l a s t n a k o r i s t . Jezus prebiva v tabernaklju, 
pa ne išče lastne slave in časti, temveč ostane v 
naši bližini z a r a d i nas . Hoče nas krepčati 
in tolažiti v križih in nadlogah ter nam pomagati 
v stiskali in potrebah. Sočutje in usmiljenje d o 
n a s ga nagibi je, da prebiva stalno v tabernaklju; 
vabi nas tako ljubeznivo k sebi: »Pridite k meni 
vsi, kateri se trudite in ste obteženi in jaz vas 
bom poživil.« (Mt 11, 28.) Če pridejo torej nad 
nas različne stiske in nadloge življenja, če nas 
zadene nesreča in žalost, če nas obišče bolezen 
in trpljenje, če nas vznemirjajo skušnjave in 
duhovni boji, zatekajmo se zaupljivo k Jezusu, 
kajti pri njem bomo našli pomoč, tolažbo in varno 
zavetje. Zatekajmo se k Jezusu zlasti v duhovnih 
zadevah. Zmanjšal bo naša huda nagnjenja, nav-
dušil nas bo za krepostno življenje ter nas na-
polnil z božjo ljubeznijo. Obiski pri Jezusu nam 
donašajo mnogo koristi in dobička v duhovnem 
in telesnem oziru. 

2. Sreča in blaženost obiskov pri Jezusu. 

Posvetni ljudje, ki nimajo nobene žive in glo-
boke vere v Jezusovo pričujočnost v sv. Rešnjem 
Telesu, nimajo za obiske pri Jezusu ne umevanja 
ne veselja in ne čutijo nikake privlačnosti. Nam 
pa, ki verujemo v sv. Rešnje Telo, so ti obiski 
trenutki veselja, sreče in utehe, saj imamo pred 



129 

tabernakljem tako rekoč nebesa na zemlji. Tu se 
čutimo kakor ljubljenci Jezusovi, tu okušamo no-
tranji mir in nebeško srečo, tu črpamo pomoč in 
pogum za težave vsakdanjega življenja. 

Pri Jezusu v sv. Rešnjem Telesu se č u t i m o 
k a k o r d o m a , saj je Jezus naš oče, naš brat 
in naš prijatelj. Vsak čas podnevi in ponoči je 
pripravljen nas sprejeti ter se z nami prav lju-
beznivo, po domače in po prijateljsko razgovar-
jati. Nikdar se nas ne naveliča, ampak še celo 
veseli ga, če smo radi pri njem, saj pravi v svetem 
pismu o sebi: »Moje veselje je, prebivati s člo-
veškimi otroki« (Preg 8, 31), Kako smo vendar 
srečni, da imamo Jezusa v svoji sredini! Morda 
nimamo več dragih staršev; bratje in sestre so 
nam morda razkropljeni po svetu, zvestih prija-
teljev pa je tako malo. Morda se čutimo včasi 
zapuščene in osamljene, ker nimamo nikogar, da 
bi mu razodeli svoje srce ter potožili svoje bo-
lečine. Imamo pa Jezusa, ki nam nadomestuje 
očeta in mater, brate in sestre, sorodnike in pri-
jatelje. 

Pri Jezusu v sv. Rešnjem Telesu u ž i v a m o 
s v e t i in b l a ž e n i m i r . Ta sveta tišina okrog 
tabernaklja vpliva silno blagodejno in blažilno 
na nas. V tej sveti in božji tišini pojenja razbur-
jenost in nemir življenja; viharji in boji v naši 
notranjosti se poležejo, naše srce s svojim večnim 
trepetanjem in valovanjem se umiri. Tabernakelj 
je studenec srčnega miru in dušnega pokoja. V 

Pri studencih 9 



130 

njegovi senci človek pozabi na vrvenje v svetu 
ter zbere svojega duha. Jezus iz tabernaklja še 
vedno vabi k sebi, kakor je nekoč povabil apo-
stole v Sveti deželi: »Pojdite sami zase v samoten 
kraj in se nekoliko odpočijte!« (Mr 6, 31.) 

Pri Jezusu v sv. Rešnjem Telesu o k u š a m o 
n e b e š k o s r e č o i n n e b e š k o t o l a ž b o , 
ki se ne da popisati, ampak se le okuša. Kadar 
klečiš pred tabernakljem ter se potapljaš v po-
božno molitev, v svete misli in čuvstva, takrat se 
ti bo zazdelo, kakor da te obsevajo žarki nebe-
škega veselja in kakor da si z apostoli vred na 
gori Tabor, kjer se jim je Jezus pokazal v svoji 
nebeški slavi. Takrat ti bo postalo tako toplo in 
prijetno pri srcu, da boš lahko vzklikal s svetim 
Petrom: »Učenik, dobro je, da smo tukaj« (Lk 9, 
33). Pred tabernakljem bomo okusili, kako sladek 
je Gospod in kako prijetno je muditi se v svetih 
šatorih. Od velike sreče nam bodo prikipele iz 
srca besede očaka Jakoba: »Resnično, kako strašen 
je ta kraj . . . ; drugega ni tukaj, kakor hiša božja 
in vrata nebeška« (1. Moz 28, 16—17). 

Pri Jezusu v sv. Rešnjem Telesu d o b i v a m o 
n e b e š k a n a v d a h n j e n j a , b o ž j e n a u k e . 
Jezus nas uči s svojim lastnim zgledom. Uči nas 
ljubezni do Boga in do bližnjega, ker prebiva 
svojemu nebeškemu Očetu in nam na ljubo v naj-
svetejšem Zakramentu. Uči nas gorečnosti za zve-
ličanje duš, saj prebiva tudi zaradi tega v taber-
naklju, da bi nam pomagal reševati duše. Uči 



131 

nas ljubezni do samote in molčečnosti, saj pre-
biva v tabernaklju dostikrat docela osamljen. Uči 
nas uboštva in ponižnosti, saj je v tabernaklju 
odložil nebeško veličanstvo ter se tako zelo po-
nižal, da stanuje v tesni hišici pod podobo kruha. 
Uči nas potrpežljivosti, saj v tabernaklju potr-
pežljivo prenaša slabo obnašanje in preziranje 
onih kristjanov, ki se zanj ne menijo. Uči nas 
pokorščine, saj je v tabernaklju tako rekoč po-
koren duhovnikom. Zares, pred tabernakljem je 
visoka šola krepostnega življenja in krščanske 
popolnosti. 

Pri Jezusu v sv. Rešnjem Telesu č r p a m o 
p o m o č in p o g u m za t e ž a v e v s a k d a -
n j e g a ž i v l j e n j a . Naše zemsko živijenje je 
včasi polno trpljenja, žalosti, skušnjav in nadlog. 
Pri ljudeh bi večkrat zastonj iskali opore in to-
lažbe, najdemo jo pa pri Jezusu v tabernaklju. 
Kadar pohitimo k njemu, vselej nas pokrepča in 
potolaži. Jezus v tabernaklju je naš najzvestejši 
prijatelj, najboljši tolažnik, najmogočnejši za-
ščitnik in najzanesljivejši pomočnik. Naj bodo 
naše težave še tako velike in naše zadeve še 
tako zapletene, Jezus more vse tako zasukati, da 
se bomo srečno izvili iz njih. 

3. Kako j e treba Jezusa obiskovati. 

Obiske pri Jezusu bi lahko primerjali z avdi-
jencami pri papežu, pri kralju ali pri drugih vi-

si* 



132 

šokih osebah, le s tem razločkom, da so obiski 
pri Jezusu bolj pomenljivi in važni, hkrati pa 
tudi bolj domači in zaupljivi. Kakor pa se je 
pri avdijencah treba obnašati po nekih določenih 
predpisih, tako se morajo tudi obiski pri Jezusu 
vršiti na način, ki je primeren Jezusovemu bož-
jemu in kraljevskemu dostojanstvu. Kako se mo-
ramo torej obnašati, kadar pridemo k Jezusu? 

V p r i č o J e z u s a se m o r a m o o b n a š a t i 
s p o š t l j i v o . Če bi bili sprejeti v privatni avdi-
jenci pri papežu ali pri kralju, bi se gotovo po-
trudili, da bi se kolikor mogoče spoštljivo in do-
stojno vedli ter se ravnali po vseh pravilih olike 
in omike. Koliko bolj se moramo šele potruditi, 
da se bomo pri najvišjem Kralju, pri Jezusu Kri-
stusu, dostojno in spoštljivo obnašali. Ko prideš v 
cerkev in se približaš oltarju, poklekneš z enim 
kolenom, da priznaš Jezusovo božanstvo. Za prvi 
pozdrav lahko rabiš besede sv. Frančiška Asiškega, 
ki je Jezusa po cerkvah takole pozdravljal: »Mo-
limo te, Gospod Jezus Kristus, tukaj in po vseh 
cerkvah, ki so po vsem svetu, in te hvalimo, ker 
si s svojim križem svet odrešil.« Potem pa skušaj 
ves čas, dokler si v cerkvi, bodisi da stojiš ali 
sediš ali pa klečiš, že na zunaj pokazati, kako 
veliko spoštovanje imaš do Jezusa. Roke imej 
sklenjene, oči kolikor mogoče povešene ali pa na 
oltar obrnjene. Obnašaj se, kakor so se obnašali 
sv. Trije kralji, ki so ponižno padli pred Jezusa 
ter ga z največjo spoštljivostjo počastili; ali kakor 



133 

se je obnašal cestninar v templju, ki si ni upal 
povzdigniti svojih oči, ampak je skesan in potrt 
trkal na svoja prsa; ali kakor se je obnašala Ma-
rija Magdalena, ki je padla k Jezusovim nogam 
in jih umivala s svojimi solzami; ali kakor so se 
obnašali deseteri gobavci, ki po zaupljivo klicali 
k Jezusu za pomoč in ga ponižno prosili, naj se 
jih usmili. 

Zunanjemu spoštljivemu obnašanju se m o r a 
p r i d r u ž i t i še n o t r a n j a p o b o ž n o s t , ki 
obstoji v tem, da obujaš med obiskom sveta čuv-
stva žive vere. goreče ljubezni in globoke poniž-
nosti. V ta namen vzemi v roke kako tako knjigo, 
ki je prirejena nalašč za obiske pri Jezusu, n. pr. 
Alfonza Ligvorijskega »Sveto uro« ali pa Walser-
jevo »Večno molitev«. Verno pa tudi premišljuj 
ali pa moli sv. rožni venec in druge ustne molitve. 
Vseeno je, ali bereš ali premišljuješ ali pa moliš 
ustne molitve, samo da si res kolikor mogoče zbran 
in pobožen. Ne bilo bi prav, da bi se pri Jezusu 
dolgočasil, pečal s posvetnimi mislimi ali se vdajal 
prostovoljni razstrešenosti. 

O b i s k u j m o J e z u s a t u d i z o t r o š k i m 
z a u p a n j e m . Prav nič se ni treba bati ali tre-
petati, kadar prideš k njemu. Jezus te bo sprejel 
zmeraj z očetovsko prijaznostjo ter potrpežljivo 
poslušal tvoje prošnje in želje. Čisto po domače 
se lahko pogovarjaš z njim, kakor se pogovarjajo 
prijatelji med seboj. Čim bolj si zaupljiv do njega, 
tem ljubše mu je in tem rajši te usliši. Čeprav 



134 

ne ustreže vsaki tvoji želji, tako kakor ti hočeš, 
zaupaj vendarle vanj, prošnja ne bo nikdar za-
stonj. Dal ti bo kaj boljšega, koristnejšega. Spomni 
se, kaj je zapisal prerok Izaja: »Ali more žena 
pozabiti svoje dete, da bi se ne usmilila sina 
svojega telesa? In ko bi ga pozabila, vendar jaz 
ne bom pozabil tebe« (Iz 49. 15). Zavest, da je 
Jezus prav zato v sv. Rešnjem Telesu, da bi lahko 
vsak čas našli pri njem pomoči, tolažbe in za-
vetja, nas mora navdajati z brezmejnim zaupanjem 
do njega. »Stopimo torej z zaupanjem k sedežu 
milosti, da usmiljenje dosežemo in milost najdemo 
ob času potrebne pomoči« (Hebr 4, 16). 

* 

Kako smo vendar srečni, da imamo Jezusa v 
svoji sredini in da ga lahko tudi obiščemo, kadar 
hočemo! O, da bi ga tudi res obiskovali! Obiski 
pri Jezusu nam bodo osladili bedno zemsko živ-
ljenje. Trenutki, ki jih bomo prebili z ljubečim 
srcem pred tabernakljem, bodo najlepši našega 
življenja, in prostor pred tabernakljem nam bo 
postal najljubši na zemlji. Seveda moramo obisko-
vati Jezusa vedno zelo spoštljivo, pobožno in za-
upljivo. Ure pred tabernakljem naj bodo priprava 
na oni trenutek, ko bomo skupno z angeli in 
svetniki pred prestolom božjim brez prestanka 
prepevali: »Svet, svet, svet si ti, o Gospod, Bog 
nebesnih trum! Nebo in zemlja sta polna tvoje 
slave k 



135 

Trinajsto poglavje. 

češčenje presv. Srca Jezusovega, najžlaht-
nejša cvetka krščanske pobožnosti. 
Y novejšem času se je pobožnost presv. Srca 

Jezusovega že močno udomačila med krščanskimi 
narodi. Ponekod je popolnoma prenovila propa-
dajoče krščansko življenje. Tudi na Slovenskem 
ima Srce Jezusovo mnogo gorečih častivcev. Da 
bi se pa to češčenje še bolj ukoreninilo, hočemo 
nuditi nekaj pojasnil, ki so potrebna za umevanje 
te, lahko rečemo, prve pobožnosti. 

1. Bistvo in zgodovina češčenja Srca Jezusovega. 

Odkar stoji svet, ni nobeno srce tako vneto 
ljubilo človeškega rodu, kakor Srce Jezusovo. To 
nam dokazuje in izpričuje učlovečenje, življenje, 
trpljenje in smrt našega božjega Zveličarja. Jezu-
sovo Srce nas ljubi še sedaj, ljubi resnično in 
odkritosrčno. 

Za vso nesebično in trajno ljubezen zasluži 
Jezus po vsej pravici tudi našo ljubezen. 

Toda, kako slabo povračamo Jezusu njegovo 
ljubezen in kako silno smo brezbrižni za njegovo 
Srce! Ali naj bo to znak ljubezni, če ga nepre-
stano žalimo s svojo mlačnostjo, s svojo nehvalež-
nostjo in morda celo z grehi. Ta mlačnost in brez-
brižnost do Jezusovega Srca je velik madež, ki 
se ga moramo čimprej znebiti. 



136 

češčenje Srca Jezusovega je bilo znano v vseh 
krščanskih stoletjih. V spisih Origena, sv. Krizo-
stoma, sv. Ambroža, sv. Avguština, sv. Bernarda, 
sv. Bonaventure, sv. Jederti, sv. Mehtilde, svete 
Lutgarde in še drugih svetnikov imamo vse polno 
dokazov za to. Toda v prejšnjih stoletjih so bile 
le nekatere izvoljene duše, ki so poznale in gojile 
to pobožnost. 

Splošno češčenje Jezusovega Srca se je začelo 
šele pred par stoletji. Sv. Janez Evangelist je 
nekoč razodel sv. Jederti, da bo šele v zadnjih 
časih, ko bo svet postal že čisto mlačen in mrzel, 
češčenje Srca Jezusovega zopet ogrelo človeški 
rod v ljubezni do Boga. Jezus sam je leta 1673. 
razodel sv. Marjeti Alakok ljubezen svojega srca 
do človeškega rodu. Pritoževal se je, da ljudje 
ne znajo ceniti njegove ljubezni, da so nehvaležni 
in da ga s svojo mlačnostjo tako silno žalostijo. 
Zapovedal ji je, naj začne ljudi navduševati za 
češčenje njegovega Srca, da mu bodo vsaj neka-
teri zadoščevali za neštete krivice, ki jih trpi v 
naj sv. Zakramentu. 

Sv. Marjeta je svojo nalogo zvesto izvršila. 
Čeprav so se janzenisti z vsemi močmi upirali če-
ščenju Srca Jezusovega, se je ta pobožnost ven-
darle kmalu razširila po vsem svetu. Papež Kle-
ment XIII. je 1765 dovolil nekaterim škofijam, da 
so smele obhajati praznik presv. Srca Jezusovega. 
Papež Pij IX. pa je 1856 ukazal, naj se ta praznik 
obhaja v vesoljni Cerkvi. Dandanes obhajamo 



137 

praznik presv. .Srca v petek po osmini sv. Reš-
njega Telesa. Škofje pa smejo zunanjo slovesnost 
preložiti na kak drug dan, na primer na naslednjo 
nedeljo. Leta 1899. je papež Leon XIII. z okrož-
nico »Aninim sacrum« posvetil vesoljno človeštvo 
božjemu Srcu. 

V zadnjih par stoletjih se je češčenje Srca 
Jezusovega res močno razširilo in udomačilo. 
Dandanes ni več nobene katoliške župnije, v 
kateri bi ne bilo vsaj nekaj gorečih častivcev 
Srca Jezusovega. 

2. Koristi in sadovi češčenja Srca Jezusovega. 

češčenje Srca Jezusovega bi lahko primerjali 
košatemu drevesu, ki je obloženo z bogatimi sa-
dovi. Jezus sam je dal sv. Marjeti 12 obljub za 
vse, ki bodo vneto in stanovitno častili njegovo 
Srce, zlasti za one, ki bodo to češčenje pospe-
ševali. Naj omenjamo samo poglavitne milosti. 
Jezus je obljubil, da hoče svoje častivce tola-
žiti v križih in težavah, da jim hoče podeliti po-
trebnih stanovskih milosti, da hoče njihovim 
družinam dati mir in slogo, da hoče blagosloviti 
vsa njihova podjetja, da jih hoče podpirati pri 
stremljenju po duhovnem napredku in da hoče 
biti njihov zavetnik v življenju in v smrti. Greš-
niki bodo prejeli zaradi češčenja presv. Srca — 
spreobrnjenje, pravični pa milost stanovitnosti. 



138 

češčenje Srca Jezusovega p r i n a š a t o -
l a ž b o v k r i ž i h in t e ž a v a h . Kadar pri-
dejo nad nas težke ure in bridke preizkušnje, 
n. pr. huda bolezeu, nesreča, krivično preganja-
nje, takrat nam hoče Srce Jezusovo podeliti milost 
in moč, da bomo potrpežljivo, boguvdano in voljno 
vse to prenašali. Trpljenja samega nam večkrat 
takoj ne odtegne, saj je sam napovedal, da bomo 
morali marsikaj pretrpeti in prestati: »Na svetu 
boste imeli stisko; ali zaupajte, jaz sem svet 
premagal« (Jan 16, 33.) Pač pa je vedno priprav-
ljen, da nas tolaži in krepča, saj nas tako milo 
vabi k sebi: »Pridite k meni vsi, kateri se trudite 
in ste obteženi in jaz vas bom poživil« (Mt 11, 28). 
Jezus nam hoče osladiti naše breme in olajšati 
naš jarem; zato nas navdušuje, rekoč: »Vzemite 
moj jarem na sebe in učite se od mene, ker sem 
krotak in iz srca ponižen, in našli boste mir 
svojim dušam. Zakaj moj jarem je sladek in 
moje breme je lahko« (Mt 11, 29—30). Če bomo 
torej vneto častili Srce Jezusovo, bomo prejeli 
milost, da bomo potolaženi ter vdani v voljo božjo 
prenašali križe in težave življenja. 

češčenje Srca Jezusovega nam naklanja p o -
t r e b n e s t a n o v s k e m i l o s t i . Vsak stan in 
vsak poklic ima svoje posebne zahteve in dolž-
nosti, svoje posebne težave in skrbi. Če hočemo 
dolžnosti svojega stanu prav in dobro spolnje-
vati, potrebujemo za to posebnih milosti: zago-
tovili si jih bomo, če bomo Srce Jezusovo goreče 



139 

častili. S tega stališča je torej češčenje Srca Je-
zusovega velike važnosti še posebno za one, ki 
se zavedajo velike odgovornosti v svojem poklicu. 
Tak poklic imajo starši, duhovniki, vzgojitelji 
mladine in vsi tisti, ki so na kakem vodilnem 
in odličnem mestu. 

češčenje Srca Jezusovega p r i n a š a d r u -
ž i n a m m i r i n s l o g o . Kakšna dobrota je mir 
v družini, vedo zlasti oni, ki ga pogrešajo. O res, 
kako grenko in težko je življenje v hišah in 
družinah, kjer se med seboj sovražijo in prepi-
rajo ter drug drugega pikajo in grizejo. To je 
pravi pekel že tukaj na zemlji. Vse drugače pa 
je tam, kjer je mir in sloga. Če hočeš, da bo tudi 
v tvoji družini zavladal ljubi božji mir, začni 
prav pobožno častiti presv. Srce Jezusovo. Iz-
kušnja uči, da se vesele v družinah, ki so se po-
svetile Srcu Jezusovemu in ki Srce Jezusovo tudi 
prav častijo, blagodejne sloge in miru. Srce Jezu-
sovo jim daje moč in milost, da morejo drug z 
drugim potrpeti ter se izogibati vsega, kar bi 
kalilo lepo vzajemnost. 

češčenje Srca Jezusovega p o d e l i n a š i m 
p o d j e t j e m u s p e h in b l a g o s l o v b o ž j i . 
Znan je svetopisemski izrek: »Če Gospod ne zida 
hiše, se zastonj trudijo, kateri jo zidajo. Če 
Gospod ne varuje mesta, zastonj čuje, kdor ga 
varuje.« (Ps 126, 1—2.) Trudi se, kolikor se hočeš: 
če ti Bog ne pomaga, ne boš imel uspeha. Če 
pa je Bog s teboj, bo šlo vse gladko od rok. Če 



140 

hočemo postati božji ljubljenci ter si zagotoviti 
pri svojih podjetjih božji blagoslov, skušajmo 
prav goreče častiti Jezusovo Srce. Jezus sam je 
to obljubil sv. Marjeti ter bo gotovo svojo ob-
ljubo tudi spolnih Kdor hoče imeti kaj uspeha 
pri vzgoji mladine, kdor hoče spreobračati trdo-
vratne grešnike ali pa voditi duše po potih po-
polnosti, kdor želi storiti kaj velikega za kralje-
stvo božje na zemlji, se mora okleniti češčenja 
Srca Jezusovega. Tudi vsi tisti, ki hočejo storiti 
kaj dobrega za svoj narod, ki hočejo svojemu na-
rodu priboriti svobodo ali pa mu zagotoviti srečno 
bodočnost, morajo biti častilci Srca Jezusovega, 
drugače ne bodo imeli trajnega uspeha, češčenje 
Srca Jezusovega bi moralo biti opora in žarišče 
vsega narodnega delovanja. 

češčenje Srca Jezusovega n a s p o d p i r a 
p r i s t r e m l j e n j u p o d u h o v n e m n a -
p r e d k u . Gotovo ni za našo pokvarjeno naravo 
nobena tako lahka stvar, ljubiti Boga nad vse in 
svojega bližnjega kakor samega sebe. Toda z božjo 
pomočjo moremo premagati vse težave in ovire 
krščanskega življenja. Najuspešnejšo pomoč nam 
pa zagotavlja vneto češčenje Srca Jezusovega, ki 
bo privabilo iz nebes vseh potrebnih milosti. Če 
bomo večkrat premišljevali, kako Jezusovo Srce 
gori za slavo nebeškega Očeta, kako se žrtvuje 
za človeški rod in kako je ponižno, krotko in 
potrpežljivo, ne bomo več mlačni za Boga, hladni 
do bližnjega in brezbrižni za pobožno in krepostno 



141 

življenje, češčenje Srca Jezusovega nas mogočno 
vzpodbuja k duhovnemu napredku ter nas izdatno 
podpira pri stremljenju po krščanski popolnosti. 

češčenje Srca Jezusovega n a m n a k l a n j a 
b o ž j e z a v e t j e v ž i v l j e n j u z l a s t i o b 
s m r t i. Večkrat pridemo v tak položaj, da smo 
prisiljeni iskati pri drugih zavetja in varstva pri 
dobrih ljudeh, pri vplivnih osebah, v dvomih in 
skušnjavah pri modrih svetovalcih. Najboljše, naj-
varnejše in najzanesljivejše zavetišče pa je Srce 
Jezusovo. Jezus je bil že v svojem zemskem živ-
ljenju zanesljiv zavetnik. Kdor je iskal pri njem 
zavetja, zaslombe in zaščite, jo je tudi našel. 
Iščimo tudi mi v vseh svojih težavah in stiskah, 
v svojih skušnjavah in bojih varstva in zavetja 
pri Jezusovem Srcu! Gotovo ne bomo zastonj 
trkali. Najbolj pa priporočajmo Jezusovemu Srcu 
trenutek ločitve. Takrat bomo pač najbolj po-
trebovali njegovega varstva in n jegovega zavetja. 
Častivci Srca Jezusovega umirajo srečno. 

3. Kako naj častimo Srce Jezusovo. 

Božje Srce Jezusovo častimo s svojim srcem, 
pa tudi z razumom in voljo. S srcem ga častimo, 
če ga prav goreče ljubimo ter mu skušamo s tem 
vsaj nekoliko povrniti njegovo brezmejno lju-
bezen do nas. Z razumom ga častimo, če skušamo 
vedno bolj spoznavati njegovo veličino in njegovo 
dobrotijivost ter v ta nameu radi prebiramo 



142 

spise, ki razpravljajo o presv. Srcu. Z voljo pa ga 
častimo, če si prizadevamo posnemati njegove 
kreposti ter po njem upodobiti svoje srce. S tem 
notranjim češčenjem pa združujmo tudi zunanji 
izraz, ki je v tem, da se Srcu Jezusovemu javno 
posvetimo, da z gorečnostjo obhajamo praznik 
Srca Jezusovega in prve petke in da se pridružimo 
apostolstvu molitve. 

Najlažji in najnavadnejši način češčenja Srca 
Jezusovega obstoji v tem, d a se b r e z p r i -
d r ž k a i z r o č i m o in p o p o l n o m a p o -
s v e t i m o b o ž j e m u S r c u . To pa se mora 
zgoditi javno in na slovesen način, tako da ve 
za to tudi naša okolica. V ta namen si kupimo 
primerno sliko ali kip Srca Jezusovega, jo posta-
vimo v svojem stanovanju na častno mesto ter jo 
lepo okrasimo. Potem prosimo domačega duhov-
nika, naj pride izvršit svete obrede. Na dan po-
svetitve pristopi vsa družina k sv. obhajilu. Ob 
primernem času pride duhovnik v hišo, blagoslovi 
najprej sliko, potem pa izvrši posvetitev družine 
božjemu Srcu. Vsi družinski člani pokleknejo 
pred podobo ter ponavljajo za duhovnikom po-
svetilno molitev. S posvetitvijo postane družina 
last in posest božjega Srca, ki sprejme družino v 
svoje posebno varstvo. Družina, ki se tako po-
sveti božjemu Srcu, se mora tega tudi vedno 
zavedati ter temu primerno tudi živeti. Od časa 
do časa prižge pred podobo Srca Jezusovega lučco 
in, če je le količkaj mogoče, opravi vsak dan 



143 

pred njo tudi kako majlino pobožnost, ali obnovi 
posvetilno molitev, moli litanije Srca Jezusovega 
itd. Ta pobožnost se lahko opravi pri skupni ve-
černi molitvi. Jezus je obljubil sv. Marjeti, da bo 
podelil vsem tistim, ki se posvetijo njegovemu 
Srcu ter postanejo njegovi goreči in zvesti ča-
stivci, m i l o s t s t a n o v i t n o s t i d o k o n c a 
in milost srečne smrti. Vsem tistim hišam in dru-
žinam pa, v katerih se časti podoba njegovega 
Srca, je obljubil družinski mir in obilen blagoslov. 

V počeščenje Srca Jezusovega je vpeljan 
p r a z n i k S r c a J e z u s o v e g a in so d o -
l o č e n i p r v i p e t k i v m e s e c u . Praznik 
Srca Jezusovega so papeži na željo škofov in 
vernikov vpeljali najprej v nekaterih škofijah, 
pozneje pa v vesoljni Cerkvi. Tako bi naj bil 
vsaj en dan v letu posvečen izključno le češčenju 
Srca Jezusovega. Prve petke v mesecu pa je pri-
poročal za češčenje svojega Srca Jezus sam, ko 
se je prikazoval sv. Marjeti. Naročil ji je, naj 
prejme vsak prvi petek v mesecu sv. obhajilo v 
zadoščenje za krivice in razžaljenja, ki jih mora 
pretrpeti od nezvestih in grešnih kristjanov. Sveta 
Marjeta je takoj začela pobožnost prvih petkov 
ter jo je tudi drugim priporočala. Kmalu so se 
te navade oprijele tudi druge pobožne duše. Leta 
1899. pa jo je papež Leon XIII., ta veliki častivec 
Srca Jezusovega, priporočil vsem katoliškim ver-
nikom. Kako naj torej obhajamo praznik Srca 
Jezusovega in pa prve petke v mesecu, da bomo 



144 

ustregli želji božjega Zveličarja? Predvsem poj-
dimo te dneve v cerkev k sv. maši! Kjer je količ-
kaj goreč dušni pastir, bo oskrbel ob teh dneh 
bolj slovesno mašo z blagoslovom, z litanijami 
Srca Jezusovega in s posvetitvi jo. Ob tej priliki 
prejemajmo tudi sv. obha jilo in sicer v zadoščenje 
za vsa razžaljenja, ki jih mora prestati božji 
Zveličar od nas ali pa od drugih ljudi. S pobož-
nim sv. obhajilom naredimo Jezusu veliko veselje 
ter potolažimo njegovo užaljeno Srce. Takoj po 
sv. obhajilu pa prosimo Jezusa odpuščenja za vso 
mlačnost in nehvaležnost, za vso nespoštljivost in 
nečast, ki smo jo povzročili ali sami ali pa so jo 
zakrivili drugi. (Pobožnost prvega petka se sme 
seveda prenesti na prvo nedeljo v mesecu.) 

Tretji način češčenja Srca Jezusovega obstoji 
v tem, d a se p r i d r u ž i m o a p o s t o 1 s t v u 
m o l i t v e . To apostolstvo je bogoljubna sku-
pina oseb, ki posvetijo vse svoje molitve, vse 
svoje delo in vse svoje trpljenje presv. Srcu Je-
zusovemu ter pristopajo vsako prvo nedeljo k 
sv. obhajilu. Apostolstvo molitve torej ne nalaga 
nobene druge dolžnosti, kakor da vsak dan mo-
limo, delamo in trpimo po namenu božjega Srca. 
I ako dobe naše molitve, delo in naše trpljenje 
večjo vrednost. Na ta način si z vsako malen-
kostjo množimo zasluženje in služimo nebesa. 

češčenje Srca Jezusovega je pobožnost, ki je 
Bogu nadvse dopadljiva, nam koristna, hudobne-
mu duhu pa zelo zoprna. Bogu je dopadljiva, ker 



145 

z njo častimo Srce njegovega najljubšega Sina 
ter zadoščujemo božji pravičnosti za svoje in za 
tuje grehe. Nam je koristna, ker si z njo prido-
bimo božje prijateljstvo ter si izprosimo mnogo-
terih telesnih in duhovnih milosti. Hudobnemu 
duhu pa je zoprna, ker iztrga iz njegovih kremp-
ljev mnogo grešnikov ter jih pripelje nazaj h 
Gospodovi čredi. Res, hvaležni moramo biti Bogu, 
da živimo v takih časih, ko je pobožnost do presv. 
Srca v najlepšem cvetju in razmahu. Pridružimo 
se tudi mi armadi častivcev božjega Srca; živimo 
in bojujmo se pod njegovo zastavo in obhajali 
bomo nekoč večno zmagoslavje. 

Štirinajsto pog lav je . 

Premišljevanje Kristusovega trpljenja, 
najlepši izraz ljubezni do Jezusa. 

Zelo učinkovit pripomoček krščanskega živ-
ljenja je tudi premišljevanje Kristusovega trplje-
nja. In to po vsej pravici! Kaj bi nas moglo pač 
bolj odvračati od greha in vnemati za ljubezen 
do Jezusa, kakor če premišljujemo, koliko je 
moral Jezus zaradi greha pretrpeti? Premišlje-
vanje Kristusovega trpljenja je visoka šola 
krščanskega življenja. Obiskujmo tudi mi to šolo 
ter premišljujmo radi Kristusovo trpljenje! 

Pri studencih 



146 

1. Nagibi za premišljevanje Kristusovega 
trpljenja. 

Trpljenje in smrt Jezusa Kristusa je tako 
važen in tako imeniten dogodek v zgodovini člo-
veštva, da mu moramo dati prednost pred vsemi 
drugimi dogodki svetovne zgodovine. Zato bi se 
spodobilo, da bi se vsi ljudje pogosto spominjali 
tega dogodka. 

Že č u t h v a l e ž n o s t i nam veleva, naj 
Kristusovo trpljenje radi premišljujemo. Pomi-
slimo le, koliko duhovnih dobrot nam je Jezus 
Kristus izkazal prav s svojim trpljenjem in s 
svojo smrtjo! Rešil nas je večne smrti, iztrgal iz 
hudičeve oblasti ter nas naredil za otroke božje. 
Radi izvirnega greha smo bili namreč pod ob-
lastjo hudobnega duha in kot taki smo bili obso-
jeni na večno pogubljenje. Žalostna je bila naša 
usoda. Sami bi si ne bili mogli prav nič pomagati. 
V tej veliki stiski se nas je usmilil božji Sin 
Jezus Kristus. Šel je zaradi nas v trpljenje in 
smrt in dal božji pravičnosti zadoščenje, nas pa 
je rešil ter nam pridobil pravico do nebes. Ni 
se ustrašil groznega trpljenja in strašne smrti 
na križu, samo da je nam pomagal iz prekletstva 
greha. In to je storil zgolj iz ljubezni do nas! 
Če pa se je Jezus toliko žrtvoval za nas, ali ni 
s tem zaslužil, da se tudi mi njegovega trpljenja 
in njegove smrti večkrat spominjamo? 



147 

Drugi razlog, zakaj naj večkrat premišljuje-
mo Kristusovo trpi jen je, je n a š a l a s t n a k o 
r i s t. Premišljevanje Kristusovega trpljenja nas 
namreč odvrača od greha ter nas vnema za lju-
bezen do Boga. In to je za nas velikega pomena 
in velike koristi. Prva stopnja krščanskega življe-
nja obsto ji v tem, da se ogibljemo vsakega greha. 
Greha pa se bomo tem laglje ogibali, čim bolj 
se bomo zavedali nesreče in zla, ki je v njem. 
Vprav iz Kristusovega trpljenja pa lahko spozna-
mo, kako velika hudobija je greh, ki žali, ne-
skončno žali svetost božjo. Če bi greh ne bil tako 
velika hudobija, bi si ne mogli razlagati, kako je 
prišlo, da je moral sam Sin božji toliko trpeti 
in umreti tako sramotne smrti na križu. Iz trplje-
nja in smrti Jezusa Kristusa moramo sklepati, da 
je greh pred Bogom nekaj strašnega, nekaj groz-
nega. Če se bomo večkrat potopili v premišlje-
vanje Kristusovega trpljenja, kako bi potem še 
mogli biti tako lahkomišljeni, da bi Boga ponovno 
z grehom žalili ? Premišljevanje Kristusovega trp-
ljenja nas torej navdaja s svetim strahom pred 
grehom, obenem pa vnema tudi v ljubezni do 
Boga, kar je popolnoma umevno. Če namreč po-
mislimo, kako prisrčno nas je ljubil Kristus, se 
mora tudi naše srce vneti v ljubezni do njega. 
V tej ljubezni pa tiči vsa popolnost krščanskega 
življenja. 

Tudi z g l e d i s v e t n i k o v naj nas nagib-
ljejo, da vzljubimo premišljevanje Kristusovega 

to* 



148 

trpljenja. Ker ne moremo vseh naštevati, si 
hočemo ogledati samo sv. Frančiška Asiškega, ki 
je v tem oziru menda na prvem mestu. Sv. Fran-
čišek se je takoj v začetku svojega bogoljubnega 
življenja s posebno gorečnostjo posvetil premiš-
ljevanju Kristusovega trpljenja. Znano je, kako 
rad je zahajal v San Damiano molit pred neki 
križ. Nekoč, pravi poročilo, je Jezus na križu 
sklonil svojo glavo, začel govoriti ter mu dal 
prva navodila. Od tistega trenutka naprej je bil 
Frančišek tako rekoč zaljubljen v križanega 
Jezusa. Neprestano je nanj mislil in noč in dan 
premišljeval njegovo trpljenje. Kristus pa mu 
je za plačilo vtisnil svojih pet ran ter mu s tem 
podelil izredno milost, da je bil svojemu božjemu 
Zveličarju tudi po telesu podoben. Tako nam je 
sv. Frančišek najlepši zgled, kako moramo biti 
goreči za premišljevanje Kristusovega trpljenja. 

2. Kako je treba premišljevati Kristusovo 
trpljenje. 

Odgovorim: z b r a n o i n p o b o ž n o . V ta 
namen si moraš prav živo predstavljati Jezusove 
grozne bolečine in muke; to zbudi sveta čuvstva 
ter vnemo za one kreposti, ki prav posebno od-
sevajo iz Kristusovega trpljenja. 

Predvsem si m o r a š p r a v ž i v o p r e d -
o č i t i J e z u s o v e g r o z n e b o l e č i n e . Po-
daj se v duhu na vse tiste kraje, kjer je Jezus 



149 

trpel, ter si misli, da gledaš z lastnimi očmi, kako 
Jezusa mučijo in trpinčijo! Neusmiljeno so ga 
bičali, s satanskim veseljem so mu pritiskali 
trnjevo krono na glavo, naložili so mu težki križ 
ter ga surovo pehali in vlekli na Kal vari jo, kjer 
so ga z največjo krvoločnostjo pribili na križ. 
Poleg telesnih muk pa je trpel Jezus tudi dušne 
bolečine. Bil je žalosten, ker so ga vsi apostoli 
zapustili, bolela ga je trdovratnost in nespokor-
nost njegovega lastnega ljudstva; najbolj pa ga 
je pekla težka zavest, da bo njegovo trpljenje in 
njegova smrt za mnogo, mnogo ljudi brez koristi. 
Bridko in grenko je bilo Jezusovo trpljenje; 
upravičen je njegov klic: »O vi vsi, ki greste 
po potu mimo, poglejte in premislite, ali je katera 
bolečina kakor moja bolečina!« (Žal. pes. 1, 12.) 
Če si boš te bolečine prav živo predstavljal, bo 
Kristusovo trpljenje s čudovito močjo vplivalo 
nate. Pretreslo in ganilo te bo s tako silo, da boš 
izgubil veselje do greha ter se z vso. vnemo 
oklenil bogoljubnega življenja. 

Resno premišljevanje bolečin trpečega Zveli-
čar j a bo vzbujalo s v e t a in p o b o ž n a č u v -
s t v a sočutja in usmiljenja. Ob premišljevanju 
Jezusovega trpljenja mora srce postati kar mehko, 
tako da se bo topilo ganotja in da bo kar nehote 
čutilo usmiljenje s trpečim Jezusom. Drugo 
čuvstvo bi naj bilo čuvstvo ljubezni in hvalež-
nosti. S svojim trpljenjem nam je Jezus izkazal 
največjo dobroto: rešil nas je pogubljenja in 



150 

odprl nebesa. Za odrešenje smo mu dolžni večno 
hvaležnost. Koristna posledica premišljevanja 
Kristusovega trpljenja bo tudi k e s a n j e. Naši 
grehi so bili vzrok Jezusovih neštetih muk in 
bolečin. Ali ni naravno, da svoje grehe obžalujemo 
in sklenemo, da se hočemo zanaprej vsakega greha 
ogibati? 

Premišljujoč trpljenje Jezusovo se bomo 
navzeli onih k r e p o s t i , k i p r a v p o s e b n o 
o d s e v a j o i z K r i s t u s o v e g a t r p 1 j e -
n j a ! Kako lep zgled ponižnosti imamo v trpe-
čem Zveličal-ju! Le pomislimo! Božji Sin se ni 
branil poniževanja ter se ni izognil grdemu rav-
nanju, temveč je dopustil, da so počenjali z njim, 
kakor s kakim zločincem. Ali ne bomo tudi mi 
veliko bolj ponižni, kadar nas drugi zaničujejo, 
zapostavljajo in morda celo grdo z nami ravnajo, 
če imamo zgled Jezusov pred očmi! Premišljujmo 
potem njegovo pohlevnost in potrpežljivost! Kako 
mirno, krotko in potrpežljivo je prenašal vsa 
zasramovanja in vse muke! Niti ene tožbe ne 
slišimo iz njegovih ust in nobene nevolje ne 
opazimo na njegovem licu. Kako lep nauk za 
nas! V trpljenju Jezusovem občudujemo tudi 
njegovo p o k o r š č i n o in ljubezen. Vdal se je 
ne samo volji nebeškega Očeta, ampak tudi volji 
vseh tistih, ki so ga mučili in trpinčili. Končno 
še to: Božji Zveličar nam ni mogel na lepši način 
razodeti svoje ljubezni, kakor da je za nas trpel 
in umrl. Ta zgled nas mora navdušiti, da se tudi 



151 

mi žrtvujemo zanj. Kakor se Jezus ni ustrašil 
nobene muke in nobene bolečine, ko je šlo za 
božjo časi in naše zveličanje, tako se tudi mi ne 
smemo ustrašiti nobenega truda in napora, kadar 
je treba storiti kaj za čast božjo ali zveličanje 
duše. Kristusovo trpljenje je ona skrivnostna 
knjiga, ki iz nje lahko črpamo pouka in tolažbe 
vsi: učeni in preprosti, zdravi in bolni, bogati in 
revni, mladi in stari. Vsem brez izjeme je pre-
mišljevanje Kristusovega trpljenja šola krščanske 
popolnosti. 

# 

Naj nam bodo v bodoče dogodki na Kalvariji 
večkrat na mislih, ka jti priznati moramo, da smo 
se doslej le bolj redko spomnili trpl jenja in smrti 
Jezusa Kristusa. Obžalujmo svojo brezbrižnost 
in napravimo zanaprej trden sklep, da hočemo 
porabiti vsako primerno priložnost za premišlje-
vanje Kristusovega trpljenja. Tako priložnost 
imamo, ko molimo žalostni del rožnega venca, v 
katerem so zapopadene vse glavne skrivnosti 
Kristusovega trpljenja. Lepa priložnost za pre-
mišljevanje Kristusovega trpljenja je tudi po-
božnost sv. križevega pota. Pri križevem potu si 
v duhu predstavljamo Jezusovo trpljenje od tiste-
ga trenutka, ko je bil obsojen na smrt, pa do 
trenutka, ko so položili njegovo truplo v grob. 
Pobožnost križevega pota je sila lepa in ganl jiva, 
obenem pa tudi obdarovana s premnogimi popol-
nimi in nepopolnimi odpustki. Najlepša priložnost 



152 

za premišljevanje Kristusovega trpljenja pa je 
daritev sv. maše, saj je sv. maša nekrvavo obnav-
ljanje krvave daritve na križu. O, le radi se po-
glabljajmo v premišljevanje Kristusovega brid-
kega trpljenja, pa bomo iz tega premišljevanja 
črpali vedno nove pobude za resnično krščansko 
življenje. 

Petnajsto p o g l a v j e . 

Ljubezen do Marije, zanesljivo sredstvo 
našega zveličan ja. 

Med raznimi drugimi pripomočki krščanskega 
življenja ima važno mesto tudi pobožnost do 
prebl. Device Marije, ki je za Jezusom in poleg 
Jezusa najlepši vzor in obenem najboljša učite-
ljica krščanskega življenja, hkrati pa tudi de-
livka vseh onih milosti, ki jih potrebujemo pri 
svojem prizadevanju za krščansko življenje. Zato 
bi lahko rekli, da brez Marije ni mogoče krščan-
sko živeti in v nebesa priti. Marija nam je dala 
Jezusa-Odrešenika in Marija nam deli tudi vse 
tiste milosti, ki nam jih je Jezus zaslužil. Zato 
se moramo potruditi, da si bomo pridobili Ma-
rijino naklonjenost in ljubezen. 

1. Nagibi in razlogi za Marijino češčenje. 

Krivoverci in brezverci današnjih časov se 
kaj radi spotikajo nad češčenjem Matere božje 



153 

ter pravijo, da je to češčenje človeška iznajdba, 
da ni utemeljeno v sv. pismu in da o njem prvi 
kristjani niso ničesar vedeli. To očitanje pa je 
čisto brez podlage. Proroške besecle Marijine 
»Glej, blagrovali me bodo odslej vsi rodovi« (Lk 
1, 49) so se uresničevale od takrat naprej vsa 
stoletja. Zgodovina nam jasno priča, da so že 
kristjani prvih stoletij Marijo vneto častili. In 
to ni nič čudnega, saj je Marijino češčenje tako 
rekoč naravna posledica krščanske vere. Kdor 
veruje v Kristusa, mora tudi Marijo častiti. Ma-
rijino češčenje je zahteva in potreba našega 
krščanskega prepričanja. Za to češčenje imamo 
tudi močne nagibe in tehtne razloge. Marijo mo-
ramo namreč častiti, ker to hoče Bog, to zahteva 
njeno vzvišeno dostojanstvo in to nam narekuje 
naša lastna korist. 

B o g s a m n a m j e z z g l e d o m i n z 
b e s e d o r a z o d e l s v o j o v o l j o , da m o -
r a m o M a r i j o č a s t i t i . Od vekomaj sem 
jo je izbral za mater svojemu Sinu in za pomoč-
nico pri odrešenju človeštva. S tem ji je izkazal 
najvišjo čast, ki je more biti človek deležen. Na 
to čast je človeštvo tudi večkrat opozarjal. Že 
v raju je omenil Marijo prvim staršem, ko jim 
je obljubil ženo, ki bo peklenski kači glavo strla. 
Pozneje je po preroku Izaji napovedal, da bo ta 
žena kot devica rodila sina, ki se bo imenoval 
»Bog z nami« (Prim. Iz. 7, 14). In ko se je pri-
bližal čas učlovečenja Sina božjega, je poslal k 



154 

Mariji božjega poslanca, ki naj bi ji izročil njegov 
pozdrav in pa veselo vest, da je ona tista med 
vsemi ženami najbolj blagoslovljena in najbolj 
odlikovana žena, ki bo rodila božjega Sina. Tako 
je Bog sam izkazoval Mariji toliko časti, kakor 
nobenemu drugemu človeškemu bitju. Če pa je 
Bog Marijo tako odlikoval, je gotovo njegova 
želja in volja, da tudi mi Marijo častimo. 

Pa ne samo zaradi božje volje, ampak t u d i 
z a r a d i n j e n e g a v z v i š e n e g a d o s t o -
j a n s t v a m o r a m o M a r i j o č a s t i t i. Ma-
rijina najvišja čast je njeno božje materinstvo, 
po katerem je vzvišena nad vse ljudi, vse svetnike 
in vse angele. Kot mati božja je Marija obdana s 
takim sijajem in s tolikimi vrlinami, da pač po 
vsej pravici zasluži naše občudovanje in naše 
češčenje. Mi si ne moremo niti prav predstavljati, 
kako visoka čast in kako visoko odlikovanje je 
Marijino božje materinstvo. Po tem materinstvu 
je Marija stopila v najtesnejšo zvezo in v naj-
ožje sorodstvo s presv. Trojico. Zaradi tega raz-
merja je dobila od Boga toliko milosti, da jo je 
nadangel Gabrijel moral imenovati »milosti pol-
no« ter ji priznati: »Gospod je s teboj!« Da, Go-
spod je bil z njo že pri njenem spočetju. Obva-
roval jo je pred izvirnim grehom, ker ni mogel 
dopustiti, da bi bila mati njegovega Sina le en 
trenutek pod oblastjo greha in hudobnega duha. 
In kakor je bila brez greha in madeža ob svojem 
spočetju, tako je ostala čista in brezmadežna vse 



155 

svoje življenje do zadnjega izdihijaja. Njeno 
brezmadežno spočetje in njena popolna prostost 
od slehernega greha je bila naravna posledica 
njenega božjega materinstva. Kot božja mati je 
Marija sodelovala tudi pri našem odrešenju. 
Rodila nam je Kristusa, ki se je žrtvoval za naše 
grehe. Z njim je tudi skupaj trpela na Kalvariji 
za naše odrešenje. Delo našega odrešenja je v 
nekem oziru tudi njena zasluga. Kristus je naš 
Odrešenik, Marija pa naša Odrešenica. Njena 
udeležba pri odrešilnem delu pa ji je dala tudi 
pravico do vseh tistih milosti, ki izvirajo iz odre-
šenja. Marija je postala solastnica in mati vseh 
milosti. Kadar hočemo pri Bogu doseči kako 
milost, je najbolj pametno, da se obrnemo na 
Marijo. Ona nam lahko posreduje sleherno milost, 
saj je bila postavljena od Boga za posredovavko 
in delivko vseh milosti. Nebeški Oče je prepustil 
zakladnico milosti Kristusu, Kristus pa svoji 
materi Mariji. Do Marije imamo lahko prav po-
sebno zaupanje, ker je tudi n a š a m a t i . Po-
stala je to v onem trenutku, ko je spočela in 
rodila božjega Sina Jezusa Kristusa. Po svojem 
Sinu nam je Mari ja povrnila nadnaravno nebeško 
življenje, katero smo po Evi izgubili v raju. Po 
Mariji smo zopet oživeli na svoji duši, Marija nas 
je tako rekoč duhovno prerodila in zato je naša 
duhovna mati. Na križu nam je potem Jezus slo-
vesno izročil Marijo za mater, ko je rekel apostolu 
Janezu: »Glej, tvoja mati!« (Jan 19, 27.) Te be-



156 

sede niso veljale samo sv. Janezu, ampak veljajo 
tudi vsakemu izmed nas. Marijino dostojanstvo je 
potemtakem zares visoko. Marija je božja in 
naša mati, je brezmadežna in vsa brezgrešna, je 
poleg Kristusa naša odrešenica, je posredovavka 
in delivka vseh milosti. Če vse te Marijine pred-
nosti in vrline dobro premislimo, moramo pač 
priznati in uvideti, kako umestno in utemeljeno 
je Marijino češčenje. 

Slednjič n a m n a r e k u j e t u d i n a š a 
l a s t n a k o r i s t , n a j č a s t i m o M a r i j o . 
Marija nam bo naše češčenje in našo vdanost 
bogato poplačala. Pomagala nam bo v naših te-
lesnih in duhovnih potrebah. Marija svojih ča-
stivcev ne zapusti, temveč jim vedno pomaga. In 
to je veliko vredno, saj smo na zemlji zmeraj 
potrebni pomoči in tolažbe. Skoraj vsak dan pri-
dejo nad nas križi in težave in večkrat nas obišče 
ali nesreča, bolezen ali kakšna druga nezgoda. 
Prav posebno nam je hudo pri srcu, kadar nas 
teži velik greh ter nas vznemirja slaba vest. O, 
kako prijetno nam dene v takih trenutkih, če se 
vemo kam obrniti za pomoč in tolažbo! Kdo nam 
bo pač rajši pomagal v stiskah in težavah, kakor 
Marija, naša dobra mati? Seveda nam bo Marija 
gotovo pomagala, če jo bomo vedno prav goreče 
in otroško častili. Če bi se na Marijo spomnili le 
v križih in stiskah, drugače pa bi nanjo pozab-
ljali, bi bilo naše češčenje le sebično. Častimo 
torej Marijo prav goreče in stanovitno, da bomo 



157 

brez skrbi iskali pri njej varstva, pomoči in to-
lažbe! Naša lastna korist nas priganja k češčenju 
Matere božje. 

2. Kako je treba Marijo častiti. 

Marijino češčenje ni nič drugega, kakor zu-
nanji izraz našega notran jega spoštovanja in naše 
srčne ljubezni do nebeške Matere Marije. Kakor 
ljubi in spoštuje vsak dober otrok svojo zemsko 
mater, tako moramo ljubiti in spoštovati tudi mi 
svojo nebeško mater Marijo. Kot dobri Marijini 
otroci bomo Marijo častili s tem, da ji bomo iz-
kazovali spoštovanje in vdanost, se zaupljivo za-
tekali k njej ter p o s n e m a l i n j e n o s v e t o 
ž i v 1 j e n j e. 

Predvsem skušajmo Marijo častiti s tem, 
d a j i i z k a z u j e m o l j u b e z e n in s p o -
š t o v a n j e . Ker je Marija Mati božja, ji mo-
ramo izkazovati za Bogom najvišje spoštovanje, 
in ker je tudi naša duhovna mati, zato jo moramo 
ljubiti z otroško ljubeznijo. Kakor dober otrok 
svojo mater ljubi, rad nanjo misli ter se z njo 
rad pogovarja, tako moramo tudi mi svojo ne-
beško Mater ljubiti, spoštovati, večkrat nanjo 
misliti ter se radi z njo pogovarjati. Najlaglje 
bomo Mariji izkazali svojo ljubezen, spoštovanje 
in vdanost, če bomo radi in pobožno molili angel-
sko češčenje, sveti rožni venec, lavretanske 
litanije in mali ofici j prebl. Device Marije, če 



158 

bomo radi prepevali Marijine pesmi, se pridno 
udeleževali šmarnične in drugih Marijinih pobož-
nosti; dalje če bomo večkrat obiskovali Marijina 
božja pota ter se pridružili takim organizacijam, 
ki pospešujejo Marijino češčenje, na primer 
Marijini družbi. Prav posebno in izredno veselje 
pa bomo napravili Mariji, če bomo ob njenih 
praznikih s pravo gorečnostjo in pobožnostjo 
prejeli sv. zakramente. Porabimo vsako primerno 
priložnost, da bomo pokazali Mariji svojo otroško 
ljubezen in globoko spoštovanje. Predvsem pa ne 
pozabimo, da se najbolj vneti častivci Marijini 
združujejo v Marijinih kongregacijah (družbah). 
Marijine družbe so čete izvoljenih otrok Marijinih. 

Nadalje izkazujmo Mariji svoje češčenje s 
tem, d a se v s v o j i h s t i s k a h in p o t r e -
b a h p r a v z a u p l j i v o z a t e k a m o k 
n j e j ter iščemo pri njej pomoči in tolažbe. 
Posnemajmo v tem oziru majhne otroke, ki raz-
odene jo svoji materi vse, karkoli imajo na svojem 
srcu! Pri njej iščejo zavetja, nje j potožijo svoje 
težave in svojo bol, do nje imajo največ zaupanja. 
In gotovo je vsaka mati vsa srečna in zadovolj-
na, če imajo otroci zaupanje do nje ter iščejo 
pri njej tolažile; žalostna pa je, če vsega tega 
pogreša. Tudi srce naše nebeške matere Marije 
bi bilo užaljeno, če bi ne imeli do nje popolnega 
zaupanja, saj je vprav njej odločil Bog visoko 
in častno službo, da ljudem pomaga in jim deli 
vse milosti. Hitimo torej v vsaki telesni in dušni 



159 

potrebi k svoji nebeški Materi! Čim bolj bomo v 
njo zaupali, tem rajši bo prosila in posredovala 
za nas pri Bogu. Že sama misel in zavest, da 
imamo v nebesih dobro mater Marijo, nas bo 
tolažila in krepčala v težkih urah življenja. 

Najlepše pa bojno izkazovali Mariji češčenje 
s tem, d a j o b o m o p o s n e m a l i v n j e -
n e m s v e t e m ž i v l j e n j u . Ali bi mogla biti 
Marija vesela in zadovoljna z nami, če bi njej 
na čast opravl jali različne pobožnosti, obenem bi 
ji pa z grešnim življenjem delali sramoto ter 
žalili njeno čisto, brezmadežno srce? Če bi se 
vdajali grešnim strastem ter žalili ljubega Boga. 
bi žalili tudi Marijo. Kot dobri Marijini otroci in 
pravi Marijini častivci se moramo po njenem 
zgledu ogibati slehernega greha ter hoditi po 
stezah krščanskega življenja. S svetim življenjem 
.ji bomo izkazali največ časti ter napravili največ 
veselja. Tako pa bomo postali deležni tudi nje-
nega materinskega varstva in njene mogočne 
priprošnje. 

# 

Pobožnost do prebl. Device Marije nam mora 
biti mila in draga. Če hočemo biti res dobri krist-
jani, moramo svojo nebeško mater Marijo zares 
ljubiti ter jo posnemati v njenem svetem živ-
ljenju. Marijino češčenje spada h krščanskemu 
življenju. Odtod zgodovinsko dejstvo, da so bili 
vsi svetniki goreči Marijini častivci. Kako pri-
srčno je ljubil Marijo sv. Bernard! Kako globoko 



160 

jo je spoštoval sv. Frančišek Asiški! Kako lepo 
so jo posnemali sv. Alojzij, sv. Stanislav Kostka 
in sv. Janez Berhmans! Kako navdušeno je o njej 
pisal in jo proslavljal sv. Alfonz Ligvorijski! 
Svetnikom je ta pobožnost do Marije pomagala do 
visoke stopnje popolnosti. Prav zato, ker so bili 
pravi in zvesti Marijini častivci, so postali svet-
niki. Bodimo tudi mi goreči Marijini častivci, pa 
bomo kmalu opazili blagodejen vpliv Marijinega 
češčenja na naše življenje! Marija nas bo vodila 
po poti krščanskega življenja ter nas nekoč 
srečno pripeljala v večno domovino. Pobožnost 
do prebl. Device Marije je zanesljivo sredstvo 
zveličanja. 

Šestnajsto p o g l a v j e . 

Varstvo in zaščita angelov varuhov. 
V svoji neskončni ljubezni je dobrotijivi Bog 

vsakomur odločil posebnega angela, ki ga sprem-
lja po vseh potih zemskega življenja ter ščiti 
pred dušnimi in telesnimi nevarnostmi. To je tako 
vesela in tolažbe polna verska resnica, da bi pač 
ne bilo prav, če bi se tudi pri njej ne pomudili. 

1. Dobrote angelov varuhov. 

Sv. pismo starega in novega zakona na mnogih 
mestih pripoveduje, kako so angeli na različne 
načine pomagali ljudem, na pr. očakom Abraha-



161 

mu, Jakobu. Mozesu. Gedeonu, Danielu, Haba-
kuk u, Tobiji, Eliji in drugim. V novem zakonu 
pa angeli nastopajo še pogosteje: poslani so bili 
k Mariji, k sv. Jožefu, k Cahariji, k pastirjem na 
betleliemskih poljanah, k Trem modrim, k ženam 
pri Jezusovem grobu, k sv. Petru v ječi, k stotniku 
Korneliju in k sv. Pavlu na morju. Božjemu Zve-
ličarju so bili tudi na zemlji na uslugo: po kon-
čanem štiridesetdnevnem postu so mu stregli, v 
smrtnem boju na Olijski gori ga je prišel krepčat 
in tolažit angel iz nebes. Prav tako se bere v 
življenju svetnikov, da so jim angeli večkrat na 
čudovit način pomagali. Tudi vsakemu izmed nas 
izkazujejo naši angeli varuhi različne dobrote, 
čeprav se tega niti ne zavedamo: prosijo namreč 
za nas pri Bogu, opominjajo nas k dobremu ter 
nas varujejo na duši in na telesu. 

Tvoj angel varuh p r o s i z a t e pr i Bogu . 
Ker te ljubi in ti hoče dobro, si tudi prizadeva, 
da bi ti zagotovil časno in večno srečo. Prav po-
sebno pa prosi za one milosti, ki so ti potrebne, 
(hi laglje spolnjuješ stanovske dolžnosti. O, ko-
liko milosti ti Bog podeli edinole na priprošnjo 
angela varuha! Kolikokrat si že zaslužil, da bi te 
Bog kaznoval zaradi grehov in nezvestobe, pa je 
posredoval zate angel varuh, in Bog ti je priza-
nesel! Kolikokrat ti je angel varuh že izprosil 
zdravje, uspeli pri delu, srečo pri podjetjih ter 
druge duhovne in telesne dobrote. Angel varuh 
pa tudi pomaga, da dobro in prav moliš ter nosi 

Pri studencih H 



162 

tvoje molitve pred božji prestol. To sledi jasno 
iz besed nadangela Rafaela, ki jilv je govoril sta-
remu Tobiji: »Ko si s solzami v očeh molil ter 
pokopaval mrliče . . . sem nosil tvojo molitev pred 
Gospoda.« (Tob 12, 12.) Angel varuh te zmeraj 
opazuje, kako opravljaš svoje molitve in druge 
verske vaje. Blagor ti, če si res pobožen! Angel 
varuh ima veselje nad teboj in nosi z veseljem 
tvoje molitve pred božji prestol! 

Angel varuh o p o m i n j a k d o b r e m u . Ko 
se je prerok Elija na svojem begu pred kraljico 
Jezabelo ves potrt in zmučen zgrudil pod bezgov 
grm, mu je angel prinesel kruha ter ga spodbujal 
rekoč: »Vstani in jej , kajti dolgo pot še imaš pred 
seboj.« (3 Kr 19, 7.) Slično govori angel varuh 
večkrat tudi tebi: po glasu vesti te spodbuja k 
molitvi, k dobrim delom in h krepostnim vajam, 
obenem pa svari pred hudim. Različni dobri na-
vdihi niso nič drugega, kakor glas angela varuha. 
Bog se ga poslužuje, da te navaja k dobremu ter 
odvrača od hudega. 

Angel varuh š č i t i v d u h o v n i h in t e -
l e s n i h n e v a r n o s t i h . Imenoval bi ga lahko 
svojega stražnika, ker skrbno pazi, da se ti ne 
zgodi kaj hudega. Predvsem te varuje pred za-
lezovanjem hudobnega duha. Kadar te nadleguje 
skušnjavec in te hoče zaplesti v grešne zanke, 
takrat se angel postavi zate ter požene hudobnega 
duha. Angel ti pomaga zlasti v dušnih nevarno-
stih; treba ga je seveda za njegovo pomoč prositi 



163 

ter se z njim vred bojevati. Sv. pismo samo to 
izpričuje: Ko je Judita po božjem ukazu šla 
v tabor Asircev, je bila njena poštenost in ne-
dolžnost v veliki nevarnosti. Toda Gospodov an-
gel jo je obvaroval pred grehom. Judita sama 
opisuje to takole: »Kakor resnično Gospod živi, 
me je njegov angel varoval, ko sem odtod šla, 
in tam bila in se odondod vrnila, in Gospod ni 
pustil svoje dekle oskruniti, temveč me je brez 
omadeževanja z grehom k vam nazaj poklical.« 
(Jdt 13, 20.) Pa tudi v časnih zadevah nas angeli 
varuhi varujejo pred hudim: obvarujejo nas 
marsikatere nesreče in nezgode, odganjajo od 
nas bolezni, odvračajo vse, karkoli bi nam ogre-
nilo ali otežilo življenje. In če nas kedaj po 
božjih načrtih vseeno zadenejo križi in težave, 
žalost ali nesreča, so angeli varuhi prvi, ki nas 
tolažijo ter nam dajejo pogum. 

2. Naše dolžnosti do angelov varuhov. 

Ker ti angel varuh izkazuje toliko dobrot, 
zato je tvoja sveta dolžnost, da nanj večkrat mi-
sliš, da ga vneto častiš, da ga kličeš na pomoč, da 
slediš njegovim opominom. 

Na s v o j e g a a n g e l a v a r u h a m o r a š 
v e č k r a t m i s l i t i . Če te angel varuh nepre-
stano spremlja, pomaga ter ti je vedno na raz-
polago. se pač spodobi, da se ga tudi ti večkrat 
spomniš in nanj s hvaležnim srcem misliš. Že ta 

11* 



164 

zavest te bo obvarovala marsikaterega greha. Kako 
bi pa mogel vpričo svojega angela storiti, česar bi 
se sramoval pred ljudmi? Spomin na angela va-
ruha te bo spodbujal tudi k dobremu: z veseljem 
boš delal dobro in rajši boš prenašal trpljenje, 
če se spomniš, da boš s tem napravil svojemu ne-
beškemu prijatelju veliko veselje. Bodi torej vsaj 
loliko obziren do angela, da sjb ga spominjaš 
zjutraj ko vstaneš in zvečer ko greš spat! 

A n g e l a v a r u h a m o r a š v n e t o č a s t i t i . 
Če smo dolžni spoštovanje in čast papežu, kralju, 
staršem in dobrotnikom, koliko bol j bi morali 
častiti angele, ki so nebeški knezi, odločeni za 
spremljevalce Zemljanom. 

A n g e l a v a r u h a m o r a š v p o t r e b a h 
i n s t i s k a h na p o m o č k l i c a t i . Angeli so 
obdarjeni z mnogimi popolnostmi, zlasti z izredno 
ljubeznijo do nas. Peter Faber, eden izmed prvih 
tovarišev sv. Ignacija Lojolskega, se je na svojili 
apostolskih potovanjih priporočal angelom varu-
hom dotičnih župnij in krajev, koder je hodil in 
kamor je prišel. Angeli pa so ga na prav očividen 
način ščitili pred zasledovanjem krivovercev ter 
mu pomagali do izrednih uspehov. Tako bomo 
tudi mi varni pred sovražniki in imeli pri svojih 
podjetjih dosti uspeha, če si bomo zagotovili var-
stvo in pomoč angelov. Prav posebno pa iščimo 
zavetja pri angelu varuhu v skušnjavah in no-
tranjih bojih. 



165 

D o b r o h o t 11 e o p o m i n e s v o j e g a a n -
g e l a v a r u h a m o r a š pa z v e s t o s l u š a t i . 
Kadar te angel varuh svari pred grehom ali pa 
spodbuja k dobremu delu, se nikar ne ustavljaj. 
Angel se trudi za tvoj telesni in duhovni blagor, 
tvoja dolžnost je, da vse storiš, kar ti po notranjem 
glasu narekuje, in da vse opustiš, kar ti brani. 

Slednjič si d o l ž a n s v o j e g a a n g e l a 
v a r u h a t u d i p o s n e m a t i. Predvsem ga 
posnemaj v njegovi goreči ljubezni, brezpogojni 
pokorščini in neomabljivi vdanosti do Boga. Tvoj 
angel varuh se klanja Bogu v ponižni molitvi ter 
spolnjuje z največjim veseljem njegovo voljo. 
Tako bi moral tudi ti goreti za Boga, mu izka-
zovati svoje počeščenje ter iz l jubezni do njega 
natančno spolnjevati vse zapovedi. Pa tudi v lju-
bezni do bližnjega ti daje angel varuh prekrasen 
zgled. Kakor te namreč on prisrčno ljubi, s teboj 
potrpi, zate skrbi, li pomaga v stiskah in potre-
bah. čeprav večkrat niti ne zaslužiš njegove po-
moči in ljubezni, tako bi moral tudi ti svojega 
bližnjega ljubiti, z njim potrpeti, se zanj zani-
mati ter mu po svojih najboljših močeh pomagati. 
kadar je pomoči potreben. 

* 

O, kako moraš biti hvaležen Bogu, da ti je 
odločil angela varuha za spremljevalca v živ-
ljenju! Pa tudi angelu varuhu samemu si dolžan 
odkritosrčno hvaležnost, ker te tako prisrčno 



166 

ljubi. Kako nehvaležen in nespameten bi bil, če 
bi se zanj nikdar nič ne brigal, če bi nanj ne 
mislil, če bi ga nič ne ljubil. Prikupi se rmi z 
lepim, čistim življenjem, da bo z veseljem hodil 
ob tvoji strani, te vodil vedno po pravi poti ter 
nekoč srečno pripeljal v angelsko družbo v ne-
besa. 

Sedemnajsto p o g l a v j e . 

češčenje in posnemanje svetnikov. 
Iz lastne izkušnje nam je znano, da smo za 

zglede veliko bolj dovzetni, nego za besede. Do-
ber ali slab zgled ima veliko večjo moč na naše 
srce, kakor pa dobra ali slaba beseda. Zato mo-
ramo skrbeti, da imamo pri stremljenju po kr-
ščanskem življenju pred očmi tudi spodbudne 
zglede. Najlepši zgled za krščansko življenje nam 
je Jezus Kristus, potem prebl. Devica Marija, 
angel varuh in svetniki božji. Njihov zgled ima 
na nas tem večjo moč in tem večji vpliv, kolikor 
so njih življenske razmere bile slične razmeram, 
ki v njih živimo mi. Nekateri svetniki so imeli 
morda enake slabosti, napake, kakor jih imamo 
mi, so jih mučile enake skušnjave in so imeli 
iste notranje boje, kakor jih imamo mi. Svetniki 
so dobro bojevali boj življenja ter so tako postali 
naši vzorniki, naši učitelji in naši mojstri, zato 
jih moramo častiti in posnemati. Tudi češčenje 



167 

in posnemanje svetnikov spada h krščanskemu 
življenju. Zato gotovo ne bo odveč, če izprego-
vorimo nekaj malega tudi o češčenju in posne-
manju svetnikov. 

1. Svetniki zaslužijo naše češčenje! 

Svetnike moramo častiti iz dvojnega razloga: 
ker so božji ljubljenci, in ker so naši dobrotniki. 

S v e t n i k i so b o ž j i l j u b l j e n c i in 
z a t o j i li m o r a m o č a s t i t i . Svetniki so v 
življenju iz ljubezni do Boga zatirali slaba nag-
njenja, premagovali skušnjave, se zatajevali tudi 
v dovoljenih stvareh; ogibali so se zlasti greha in 
grešne prilike. Iz ljubezni do Boga so natančno 
spolnjevali božje zapovedi ter se neprestano va-
dili v krepostih. Iz ljubezni do Boga so mnogi 
tudi trpeli zaničevanje, zapostavljanje in več-
krat celo krvavo preganjanje. Iz ljubezni do Boga 
so opravljali dobra dela, se potezali za pravice 
sv. Cerkve, podpirali siromake, stregli bolnikom 
ter z vso gorečnostjo delali za božjo čast in za 
blagor človeštva. Ker so Boga tako prisrčno lju-
bili, zato jih je tudi Bog ljubil ter jim večkrat 
že v življenju izkazoval )svojo posebno naklo-
njenost ali pa razodeval svoje prijateljstvo. Spre-
jel jih je v svoje posebno varstvo. Za zgled si 
oglejmo očaka Noe-ta. Ko so drugi pozabljali 
na Boga ter se vdajali uživanju in pregreham, je 
Noe s svojo družino vred ostal zvest Bogu. Bog 



168 

pa je za plačilo rešil njega in njegovo družino 
pred potopom. Sam mu je ukazal, naj si pripravi 
ladjo; sam mu je dajal navodila, kako naj bo 
zgrajena; in sam je potem za njim zaprl vrata. 
Poglejmo svetopisemskega Lota. Njegova družina 
v Sodomi je živela pošteno, po božji volji, dočim 
so se ostali meščani vdajali grdim, nečistim pre-
greham; prav zato jih je Bog sklenil pokončati. 
Lota je pa rešil. Poslal je k njemu dva angela, 
ki sta ga opozorila na nevarnost in ga rešila pred 
poginom. — Egiptovskemu Jožefu je Bog zaradi 
nedolžnosti podelil dar prorokovanja in ga tako 
rešil iz ječe. Z očakom Mozesom se je Bog večkrat 
prijateljsko razgovarjal. Preroka Elija je Bog na 
čudežen način ščitil pred sovražniki. Sv. Štefanu 
je odprl nebesa, da ga je potolažil in pokrepčal 
v trpljenju. Omenjam še sv. Frančiška Asiškega, 
ki ga je Bog odlikoval s peterimi Jezusovimi 
ranami. Tako je Bog izkazoval svetnikom že na 
zemlji posebno ljubezen ter jim že tu razodeval, 
da so njegovi ljubljenci. Če pa jih je že na zemlji 
tako odlikoval, koliko večjo odliko so prejeli šele 
v nebesih! Tamkaj jih je ovenčal z večno slavo, 
jim odkazal častna mesta ter jih imenoval za 
svoje večne izvoljence in prijatelje. Svetniki so 
sedaj vitezi in knezi nebeškega dvora, so prav 
posebni ljubljenci božji. Zaradi svojega visokega 
dostojanstva in visoke časti zaslužijo, da jih spo-
štujemo in častimo. Če častimo in slavimo svet-
nike, častimo in slavimo s tem tudi Boga, ki jih 



169 

je s svojo milostjo ožaril in odlikoval z nebeško 
krono, češčenje svetnikov je potemtakem popol-
noma utemeljeno. 

S v e t n i k e p a m o r a m o č a s t i t i t u d i 
z a r a d i t e g a , k e r so n a š i d o b r o t n i k i . 
To so bili že tedaj, ko so še bili na zemlji. S svo-
jim svetim življenjem so pokazali, kako se mo-
ramo ogibati greha in ustavljati skušnjavam, kako 
moramo rabiti pripomočke zveličanja in kaj mo-
ramo vse storiti, da bomo prišli kedaj za njimi. 
Učili so z zgledom in besedo, kako se je treba 
neprestano zatajevati, kako je treba zbrano moliti 
in pobožno prejemati sv. zakramente in hrepeneti 
po vedno višji popolnosti. S svojim svetim živ-
ljenjem, s svojimi spokornimi vajami in s svo-
jimi molitvami so tolažili božjo jezo, zadoščevali 
božji pravici ter tako odvračali od človeštva božje 
kazni. Poleg tega pa so še tudi drugače izkazovali 
človeštvu mnogo dobrot: Stregli so bolnikom, 
podpirali siromake, poučevali mladino; potego-
vali so se za zatirane in zapuščene, žrtvovali se 
za jetnike ter zapustili človeštvu nešteto dobro-
delnih zavodov, ki njih dobroto človeški rod še 
danes uživa. In kakršni so bili v svojem življenju, 
takšni in še mnogo popolnejši so sedaj, ko uživajo 
nebeško srečo. Njihova ljubezen do nas ubogih 
Zemljanov se je še celo povišala. Smatrajo nas 
za svoje brate in za člane Kristusove družine, 
Kristusovega skrivnostnega telesa. Ker jim ni 
treba biti več v skrbeh za lastno zveličanje, pa 



170 

tembolj skrbijo za nas, ki smo še na potovanju, 
ter prosijo, naj nas Bog podpira s svojo vse-
mogočno milostjo. Pa tudi za naše časne in telesne 
potrebe prosijo pri Bogu. Iz lastne izkušnje jim 
je znano, kakšne potrebe in stiske imamo tukaj 
na zemlji in kako težko je včasili naše življenje. 
Zato imajo z nami sočutje in nam radi pomagajo, 
če se jim priporočamo. Svetniki so torej naši 
veliki dobrotniki: zato se spodobi, da jih častimo. 

2. Svetnike moremo in moramo posnemati! 

Posnemanje svetnikov je še mnogo bolj po-
trebno in koristno, kakor češčenje, s a j s m o 
p r a v t a k o k a k o r s v e t n i k i d o l ž n i , 
t r u d i t i se z a s v e t o s t . Ta dolžnost izvira 
že iz naše krščanske vere. Ako čitamo v evan-
geliju: »Blagor ubogim v duhu, zakaj njih je 
nebeško kraljestvo« (Mt 5, 3), vemo, da je bilo 
to rečeno ne samo sv. Antonu Puščavniku, sv. Be-
nediktu, sv. Frančišku Asiškemu in mnogim dru-
gim svetnikom, ki so se zaradi Boga odpovedali 
slehernemu posvetnemu bogastvu, ali pa so kljub 
imetju ostali »ubogi v duhu«, marveč tudi nam. 
Glejmo, da se pri svojih opravilih preveč ne 
oprijemljemo posvetnih, minljivih stvari, da se 
ne vdajamo pohlepu po denarju in da ne živimo 
samo za ta svet, ampak obračajmo svoj pogled 
in svoje misli na večne dobrine ter ljubimo 
Boga pred vsemi drugimi stvarmi. Če je Kristus 
rekel: »Blagor žalostnim, zakaj ti bodo potola-



171 

ženi«, so veljale te besede ne samo sv. Petru, 
sv. Magdaleni, sv. Avguštinu in drugim svetim 
spokornikom, ki so leta in leta objokovali svoje 
grehe, temveč veljajo tudi nam, da bi delali po-
koro za svoje grehe in zadoščali božji pravičnosti. 
Če je Kristus nadalje rekel: »Blagor lačnim in 
žejnim pravice, zakaj ti bodo nasičeni,« so veljale 
te besede ne samo sv. Frančišku Asiškemu, sv. Ig-
naciju Lojolskemu, sv. Tereziji in neštetim dru-
gim svetnikom, ki so z vsem srcem hrepeneli po 
krščanski svetosti in pravičnosti, temveč veljajo 
tudi nam ter nas spodbujajo, naj se prizadevamo 
za zveličavne kreposti. Če je Kristus zopet rekel: 
»Blagor usmiljenim, zakaj ti bodo usmiljenje do-
segli,« so veljale te besede ne samo sv. Elizabeti 
Turinški, sv. Ludoviku Francoskemu, sv. Roku, 
sv. Janezu od Boga, sv. Vincenciju Pavel skemu 
in mnogim drugim svetnikom, ki so bolnikom in 
siromakom storili toliko dobrega, temveč veljajo 
tudi nam ter nas navdušujejo za dobra dela 
krščanskega usmiljenja. Če je Kristus ponovno 
rekel: »Blagor čistim v srcu, zakaj ti bodo Boga 
gledali,« so veljale te besede ne samo sv. Neži, 
sv. Ceciliji, sv. Alojziju, sv. Kazimirju in pre-
mnogim drugim nedolžnim dušam, ki so s tako 
čudovitim junaštvom in s tako velikim zataje-
vanjem čuvale zaklad sv. čistosti, temveč veljajo 
tudi nam ter nas opominjajo, naj se varujemo 
vseh nečistih grehov, če hočemo kedaj gledati 
Boga. Če je Kristus slednjič rekel: »Blagor krot-



172 

kim, blagor miroljubnim, blagor njim. ki so zaradi 
pravice preganjani,« so veljale te besede ne samo 
apostolom in mučencem, ki so toliko pretrpeli 
zaradi Kristusa, temveč veljajo tudi nam ter nam 
glasno kličejo, naj potrpežljivo prenašamo vse 
križe in težave življenja, naj odpuščamo vsa raz-
žaljenja in naj ljubimo z vsem srcem tudi svoje 
sovražnike. Temeljne resnice in glavne zapovedi 
naše krščanske vere veljajo torej ne samo za 
nekatere izvoljene duše, ampak za vse ljudi brez 
izjeme. Vsi smo dolžni ljubiti Boga in bližnjega, 
spolnjevati božje in cerkvene zapovedi, ogibati 
se greha ter se vaditi v krščanskih čednostih. Vsi 
brez izjeme smo dolžni truditi se za svetost, kakor 
so se trudili svetniki, saj i m a m o i s t e p r i -
p o m o č k e , k a k o r so j i h i m e l i s v e t -
n i k i . Kakšne pripomočke pa so rabili svetniki, 
da so dosegli posvečen je in zveličanje? Predvsem 
so se hranili z božjo besedo, ki jih je razsvet-
ljevala, jih odvračala od greha, jih krepčala v 
dobrem ter jih vnemala za krepost. Tudi nam je 
božja beseda na razpolago, in sicer pri pridigah, 
pri krščanskem nauku, v spovednici, v duhovnih 
knjigah in v nabožnih časopisih. Nič drugega nam 
ni treba, kakor da božjo besedo voljno spreje-
mamo ter se potem po njej ravnamo. Svetniki so 
se posluževali svetih zakramentov za svoje du-
hovno spopolnjevanje. Tudi nam so na ponudbo 
sv. zakramenti. Imamo sv. spoved, ki je zakrament 
očiščevanja; imamo sv. obhajilo kot izdatno du-



173 

liovno hrano za svojo dušo. Imamo sv. mašo, s 
katero lahko Bogu izkazujemo najpopolnejše če-
ščenje. Svetniki so imeli tudi notranje navdihe, 
ki so jih podpirali v duhovnem boju, jili utrjevali 
v dobrem ter jih navduševali za krščansko po-
polnost. Tudi mi imamo večkrat notranja nav-
dahnjenja. Kolikokrat nam pravi neki notranji 
glas, naj premagujemo grešna nagnjenja, naj se 
ustavljamo grešnim skušnjavam in naj se ogib-
Ijemo greha: veleva nam, naj bomo bolj goreči 
z£i molitev, za službo božjo in za druge pobožne 
vaje, naj z večjim navdušenjem vršimo dobra 
dela. Imamo torej vse tiste pripomočke, ki so jih 
imeli svetniki. Nič drugega ni treba, kakor da 
se jih prav tako pridno poslužujemo, kakor so 
se jih posluževali svetniki. 

N i k a r se ne i z g o v a r j a j m o , č e š , 
da i m a m o p r e m a g a t i v e č j e o v i r e , 
k a k o r so j i h i m e l i s v e t n i k i . Radi se 
sklicujemo na svoje opravke in delo, na razne 
skrbi, skrbi. Izgovarjamo se. da nimamo dovolj 
časa za molitev in druge pobožnosti! Vprašam: 
Ali pa so bili svetniki sami menihi in puščavniki? 
Ali nimamo svetnikov tudi med mnogo zaposle-
nimi duhovniki, uradniki, profesorji, vojaki, kmeti 
in delavci? Svetniki sami so pokazali, da se človek 
lahko posveti v vsakem stanu, tudi med šumom 
in hrupom sveta. 

Nadalje se kaj radi sklicujemo na svojo po-
kvarjeno naravo, na hude strasti in na nepre-



174 

stane skušnjave, ki nas kar nehote zavajajo v 
greh ter nas ne pustijo povzdigniti se k čisti 
božji ljubezni. Vprašam zopet: Ali so imeli svet-
niki drugo naravo, kakor jo imamo mi? Ali jih 
niso težile posledice izvirnega greha kakor nas? 
Ali niso svetniki, n. pr. sv. Anton Puščavnik, 
sv. Hilarijon, sv. Benedikt, sv. Bernard in sv. Fran-
čišek Asiški, imeli še hujših in večjih skušnjav, 
kakor pa jim imamo mi? Če jih niso imeli, zakaj 
so se pa potem toliko bičali, tako strogo postili 
ter si nakladali toliko spokornih vaj? Prav svet-
niki nam dokazujejo, da se lahko kljub vsem 
velikim skušnjavam in nagonom moremo posvetiti, 
če le hočemo. Slednjič se radi sklicujemo na 
hudobni in popačeni svet, ki nam ne daje nobe-
nega dobrega zgleda, pač pa nas zasmehuje in 
preganja, če hočemo Bogu služiti ter sveto živeti. 
Ali niso nekateri svetniki živeli še med bolj 
hudobnimi in bolj popačenimi ljudmi, kakor pa 
živimo mi? Ali niso pretrpeli še več zasmeho-
vanja, zaničevanja in preganjanja kakor mi? 
Vprav svetniki nam glasno kličejo, da lahko sveto 
živimo tudi med hudobnimi, ki nas zaničujejo in 
preganjajo. Tudi mi se lahko posvetimo, samo 
treba je imeti dobro voljo. Če se toliko izgovar-
jamo, da ne moremo krščansko živeti in svetnikov 
posnemati, je to znamenje, da nimamo za krščan-
sko življenje in posnemanje svetnikov nobene 
prave in trdne volje. 



175 

Posnemanje svetnikov ne zahteva od nas bog-
ve kaj izrednega; saj ni, da bi jih morali po-
snemati v čudežih, v izrednih delih. Ako bi jih 
hoteli posnemati v vsaki malenkosti, bi postali 
celo smešni ali pa bi nas tako posnemanje za-
peljalo v ničemurnost in napuh. Pač pa jih po-
snemajmo v boju zoper greh; prizadevajmo se, 
da si priborimo ljubezen do Boga in do bližnjega. 
pravo ponižnost, potrpežljivost in druge kreposti. 

# 

Čim bolj bomo častili in posnemali svet-
nike, tem bolj bomo napredovali v krščanskem 
življenju. Vsled tega moramo biti za češčenje 
in posnemanje svetnikov kar moči vneti in goreči. 
V ta namen prebirajmo radi življenjepise svet-
nikov. Saj bi tudi na čitanje lahko obrnili na-
rodni pregovor o tovarišiji ter rekli: »Povej mi, 
kaj čitaš. in povedal ti bom. kdo si.« 

Osemnajsto pog lav je . 

Zavest božje piieujoenosti. 
Pomoček, ki z njim lajšamo pot krščanskega 

življenja, je tudi misel na božjo pričujočnost. 
Pogosten spomin na Boga, ki je povsod pričujoč, 
nas varuje pred grešnim življenjem ter mogočno 
spodbuja k dobremu. 

i. Zavest božje pričujočnosti. 

Kaj je zavest božje pričujočnosti? Na to 
vprašanje odgovorimo takole: Z a v e s t b o ž j e 



176 

p r i č u j o č n o s t i j e v t e m , d a s i k o l i k o r 
m o g o č e p o g o s t o p o k l i č e m o v s p o -
m i n r e s n i c o , d a n a s B o g p o v s o d v i d i . 

P o d l a g a t e v a j e j e ž i v a v e r a v 
b o ž j o v s e p r i č u j o č n o s t . Bog je povsod 
pričujoč, to je verska resnica, ki je jasno izra-
žena v sv. pismu. Prekrasno jo opeva psalmist: 
»Kam pojdem pred tvojim duhom!' in kam po-
bežim pred tvojim obličjem? Če bi šel v nebo, 
si ti ondi; ako bi se podal v pekel, si tukaj. Če 
bi vzel zarjine peruti in bi prebival na kraju 
morja, bi me tudi tja peljala tvoja roka in me 
držala tvoja desnica« (Ps 158, 7—10). Iz teh besed, 
ki so zapisane po navdihnjenju Sv. Duha, mo-
ramo sklepati, da je Bog povsod pričujoč, v ne-
besih in na zemlji. Bog je pričujoč na vseh ne-
štetih svetovih po vsemirju, pričujoč v neizmer-
nem svetovnem prostoru in tudi izvun mej sve-
tovnega prostora. Lahko raztegnemo prostor v 
neskončnost in vendar ne bomo nikdar prišli do 
kraja in prostora, kjer bi Boga ne bilo. Bog pa 
ni samo povsod pričujoč, ampak tudi vse stvari 
prešinja in napolnjuje, kakor zatrjuje prerok 
Jeremija: »Mar ne napolnjujem neba in zemlje, 
pravi Gospod?« (Jer 23, 24.) Bog je tudi pri nas, 
kakor se je tako lepo izrazil sv. Pavel: »Bog ni 
daleč od vsakega izmed nas. Zakaj v njem živimo 
in se gibljemo in smo« (Apd 17, 27—28). Bog nam 
je neizrekljivo blizu, bliže kakor obleka, ki nas 
odeva, in bliže kakor zrak, ki ga dihamo. Kjer-



177 

koli smo in kamorkoli se obrnemo, tam je tudi 
Bog. Ako smo v sobi ali na cesti ali na polju ali 
v gozdu ali kjerkoli že, povsod je Bog, povsod 
nas spremlja božje oko ter opazuje naše misli in 
naša dejanja. Pred Bogom se ne moremo nikamor 
skriti, kajti »nobena stvar ni nevidna pred njim, 
ampak vse je golo in odgrnjeno pred njegovimi 
očmi. (Hebr 4, 13.) 

Če se bomo spominjali božje bližine, se bomo 
radi tudi z Bogom pogovarjali, mu bomo potožili 
svoje križe in težave in iskali pri njem tolažbe. 
Čeprav imamo še toliko dela in skrbi, vendar ne 
smemo Boga nikdar popolnoma izgubiti izpred oči. 
Zopet in zopet se moramo spomniti nanj, mu za-
trjevati svojo ljubezen ter mu posvečevati svoje 
delo in svoje trpljenje. Za zgled si lahko vza-
memo Jezusa Kristusa, ki je bil v duhu nepre-
stano pri svojem nebeškem Očetu. Nanj je ne-
prestano mislil, zanj je ves gorel, zanj je delal 
in trpel. Četudi je bil včasi preobložen z apostol-
skim delom, ko je večkrat ure in ure oznanjeval 
božjo besedo, ozdravljal bolnike ter delal čudeže, 
vendar so bile njegove misli pri nebeškem Očetu. 

2. K a j nam zavest božje pričujočnosti še koristi. 

Zavest božje pričujočnosti nas krepko varuje 
greha, nas mogočno spodbuja h krepostnemu živ-
ljenju, nam množi zasluženje za večnost. 

Pri studencih 12 



178 

Zavest božje pričujočnosti n a s v a r u j e 
srn r t n e g a g r e h a. Navadno si človek misli, 
ko pride skušnjava: nihče me ne vidi, nihče me 
ne sliši in nihče ne bo vedel za moj greh. Tako 
si grešniki delajo pogum, ko jih vest svari pred 
grehom. Ko bi se pa spomnili na pričujočega 
Boga, ki vse vidi in vse ve, ki greh sovraži 
in kaznuje, bi jih ta spomin hitro odvrnil od 
greha, kakor je odvračal tudi svetnike, ki so se 
vprav ob spominu na božjo pričujočnost odločno 
ustavljali grešnim skušnjavam. Samo dva zgleda 
hočemo navesti: Egiptovskega Jožefa in pa čisto 
Suzano. Putifarjeva žena je hotela Jožefa zape-
ljati v greh. Nagovarjala ga je ter se mu v ta 
namen prilizovala. Jožef pa se ni dal zapeljati, 
ker je imel Boga pred očmi ter se je živo spo-
minjal božje pričujočnosti. Odločno je zavrnil 
zapeljivko, rekoč: »Kako bi mogel storiti to hu-
dobijo in grešiti zoper svojega Boga?« (1. Moz 
39, 9.) Slično se je godilo čisti Suzani. Dva po-
hotna starca sta jo dalje časa zalezovala ter nekoč 
pričakala na vrtu, kamor se je hodila navadno 
sprehajat. Ko je bilii sama, sta jo začela nago-
varjati in siliti v greh. rekoč: »Glej. vrata na 
vrt so zaklenjena in nihče nas ne vidi.« Suzana 
se je silno prestrašila njunega napada. Takoj se 
je spomnila na božjo pričujočnost ter odgovorila 
zapeljivcema: »Boljše mi je brez dejanja vama 
pasti v roke kakor grešiti pred obličjem Gospo-
dovim« (Dan 13. 20—23). Spomin na božjo priču-



179 

jočnost ji je dal moči in poguma, da se je usta-
vila zapeljivcema. Pa ne samo Jožefa in Suzano, 
temveč tudi tisoče in tisoče drugih je spomin na 
božjo pričujočnost obvaroval pred grehi. Kako 
tolažljiv nauk za vse, ki nas begajo skušnjave in 
nevarnosti. Zato se tudi mi ravnaj mo po opozorili! 
starega Tobija: »Vse dni svojega življenja imej 
Boga v spominu; in varuj se, da kdaj v greh ne 
privoliš« (Tob 4, 6). 

Vaja, živeti v božji pričujočnosti, nas s p o d -
b u j a h k r e p o s t n e m u ž i v l j e n j u . Ko je 
hotel Bog Abrahama narediti za zgled popolnosti, 
mu ni dajal dolgih naukov in učenih razlag o 
krepostnem življenju, temveč mu je enostavno 
rekel: »Hodi vpričo mene in bodi popolen« (1. Moz 
17, 1). S temi besedami mu je naročil, naj se 
večkrat spominja božje pričujočnosti. Isto velja 
tudi za nas. Zavest, da je vsevedni Bog priča 
vseh naših misli, besed in dejanj, nas bo mogočno 
priganjala, da bomo vestno nase pazili in z večjo 
gorečnostjo opravljali dobra dela. To je čisto 
naravno. Ako n. pr. opazuje gospodar hlapca, 
ali ne bo takrat bolj priden in vesten kakor pa 
drugače? Ako nadzoruje učitelj svoje učence, 
ali niso takrat veliko bolj vneti, mirni in do-
stojni v svojem obnašanju kakor pa, če so sami? 
Vse drugače se bomo tudi mi obnašali, bolj po-
božno bomo molili, bolj vestno bomo vršili svoje 
dolžnosti, bolj bomo pazili na svoje čute, bolj od-
ločno se bomo ustavljali grešnim skušnjavam, če 

1 2 * 



180 

se bomo spominjali pričujočega Boga! Vaja, živeti 
v pričujočnosti božji, je torej mogočna spodbuda 
za krepostno življenje. 

Zavest božje pričujočnosti m n o ž i z a s l u -
ž e n j e z a v e č n o s t . Če posvetimo vse svoje 
misli, besede in dela z večkratnim spominom na 
Boga, dobi vse naše življenje neko posvečenje in 
veliko večjo vrednost pred Bogom. Vsaka malen-
kost, posvečena z mislijo na Boga, se nam zara-
čuna za nebesa. Tako postajamo z vsakim dnem 
bogatejši na zasluženju. 

Zavest božje pričujočnosti v e č a s r e č o in 
z a d o v o l j n o s t s r c a . Posvetni ljudje sicer 
mislijo, da mora biti zelo pusto in dolgočasno, 
če misli človek vedno le na Boga, in da mora 
biti tudi zelo neprilično, če je človek tako rekoč 
pod neprestanim nadzorstvom božjim. Toda zelo 
se motijo. Življenje v božji pričujočnosti je polno 
veselja in tolažbe. Zavest, da je Bog vedno poleg 
nas, nas tolaži v trpljenju in težavah, nam daje 
poguma v hudih notranjih bojih in srčnih stiskah 
ter nas navaja k popolni vdanosti v voljo božjo. 

Najlepši dokaz, da dela življenje v božji 
pričujočnosti človeka srečnega in zadovoljnega, 
so nam svetniki, ki so bili zaradi neprestane 
združitve z Bogom vedno veseli in srečni. Po-
sebno jasno se to vidi na puščavnikih, ki so 
živeli daleč proč od ljudi in niso imeli nobenih 
življenskih ugodnosti. Včasi jim je primanj-
kovalo hrane, bili so izpostavljeni vremenskim 



181 

nezgodam in v slučaju bolezni niso imeli nikogar, 
ki bi jim bil kaj postregel. Imeli so edinole Boga, 
s katerim so se večji del svojega življenja raz-
govarjali v molitvi. To občevanje z Bogom jim 
je nadomestovalo vse drugo ter jim donašalo to-
liko sreče in sladkosti, da so vzljubili sveto sa-
moto ter ji ostali zvesti vse svoje življenje. Bili 
so bolj srečni in zadovoljni kakor pa tisti, ki 
hlastajo za posvetnim veseljem, letajo od ene 
zabave do druge, iščejo sreče v denarju, premo-
ženju in v drugih minljivih stvareh, živijo le za 
ia svet, na Boga pa čisto pozabljajo. Toda pravo 
srečo in mir srca bomo našli edinole v Bogu, 
kakor nam zatrjuje sv. Avguštin: »Ustvaril si nas 
zase, o Bog, in nemirno je naše srce, dokler ne 
počiva v tebi!« 

5. Trojni način življenja v božji pričujočnosti. 

Zavest božje pričujočnosti lahko vzdržujemo 
s p o m o č j o d o m i š l j i j e , tako da si Boga 
prav živo predstavljamo kot svojega stvarnika, 
odrešenika, posvečevavca in tolažnika, kakor nam 
pač narekuje naše duševno razpoloženje in na-
nese naša duhovna potreba. 

Zavest božje pričujočnosti si ohranimo dalje 
s p o m o č j o r a z u m a , ki se ne iznebi resnice, 
da je Bog zares pričujoč v nebesih in na zemlji. 
Čeprav ga nikjer ne vidimo, ker je duh, vendar 
nam vera in razum povesta, da je Bog povsod 



182 

pričujoč, da po njem in v njem živimo, se giblje-
mo in smo. Ta način predstavljanja božje priču-
jočnosti je primeren zlasti za tiste, ki radi glo-
boko razmišljajo ter so tudi vsaj nekoliko izobra-
ženi v krščanski filozofiji. 

Slednjič lahko vzdržujemo zavest božje pri-
čujočnosti s p o m o č j o s r č n i h č u v s t e v . Ta 
način je v tem. da se z Bogom prav pogosto po-
govarjamo, kakor se pogovarjamo s svojim dobrim 
prijateljem. Nič drugega ni treba kakor nekoliko 
toplega čuvstva. Najprimernejši izraz toplih srčnih 
čuvstev so tako zvani v z d i h l j a j i , ki priha-
jajo res iz globočine srca. Take srčne vzdihljaje 
obujamo lahko pri delu in med počitkom, doma 
in na potu, v veselju in žalosti, v skušnjavah in 
trpljenju. Pri delu in trpljenju lahko vzdihnemo: 
»Moj Bog, vse iz ljubezni do tebe!« »Vse na večjo 
čast božjo!« V skušnjavah in nevarnostih greha 
pa: »Moj Jezus, usmiljenje! Pomagaj mi, da ne 
bom grešil!« Take in slične pobožne vzdihljaje 
si lahko sami sestavimo, kakor nam jih narekuje 
srce in kakor nanese potreba. Ta spomin na božjo 
pričujočnost je najpopolnejši ter vodi do prav 
visoke stopinje svetosti. Primeren je zlasti za 
tiste, ki so bolj čuvstvene narave, koristen pa 
je vsakemu. 

• 
Vaja, živeti v božji pričujočnosti, je silno ko-

ristna, ker nam daje v trpljenju pogum, nas od-
vrača od greha, nas vnema za krepost ter pospe-



183 

šuje našo združitev z Bogom. Oklenimo se te vaje 
z vso gorečnostjo. Spominjajmo se Boga ne le 
zjutraj in zvečer, marveč tudi pri delu in med 
zabavo, v družbi in samoti, v sreči in trpljenju! 
Bog je vedno pri nas, bodimo tudi mi večkrat pri 
njem! Čim večkrat se bomo spomnili na božjo 
pričujočnost in čim večkrat bomo vzdihovali k 
Bogu, tem bolj se mu bomo približali in tem bolj 
bomo napredovali v duhovnem življenju. 

Devetnajsto poglavje . 

Dober namen, duša in srce naših 
dobrih del. 

Izvrsten pripomoček, da uravnamo svoje živ-
ljenje po božji volji ter ga popolnoma posve-
timo Bogu, je tudi o b u j a n j e d o b r e g a n a -
m e n a . Po dobrem namenu dobi vse naše življenje 
in delovanje nebeško smer in višjo vrednost, tako 
da ima Bog nad njim posebno dopadenje in po-
sebno veselje. Kakor oživlja duša naše telo in 
kakor napaja srce vse naše žile in stanice s krvjo, 
(ako poživlja dober namen naša dela ter jih na-
paja in prešinja z nebeškim sokom. 

1. Par splošnih opazk o dobrem namenu. 

Vsako pametno bitje ima pri svojem delo-
vanju neki namen in smoter. Ta delovni cilj 
je ali resnična ali pa namišljena dobrina, ki bi 



184 

jo radi s svojim delovanjem dosegli. Delavec 
vrši svoje delo zato, da zasluži nekoliko de-
narja. Denar je nagib ali namen njegovega dela 
in truda. Pisatelj piše knjige, da bi storil kaj za 
božjo čast ali koristil ljudem ali pa si pridobil 
pri ljudeh kaj veljave. Namen ali nagib njego-
vega pisateljevanja je ali božja čast ali splošna 
korist ali pa priznanje ljudi. 

Razločujemo pa dobre in slabe namene. Med 
dobre prištevamo vse one, ki so primerni in spo-
sobni, da z njimi dosežemo edino pravo in res-
nično dobro, namreč svoje zveličanje v nebesih. 
Karkoli nam pomaga do zveličanja, to je dobro, 
karkoli pa nas od zveličanja odvrača, to je slabo. 
K zveličanju nam pomaga spolnjevanje božjih in 
cerkvenih zapovedi in pa stanovskih dolžnosti. Od 
zveličanja pa nas odvrača zanemarjanje teh dolž-
nosti. Iz dobrega namena delamo tedaj, kadar 
spolnjujemo svoje dolžnosti do Boga, do bližnjega 
in do samega sebe tako, da si s tem služimo ne-
besa. Četudi je posredni namen našega delovanja 
morda kaj posvetnega in časnega, prvi in zadnji 
namen mora biti vedno le Bog in pa naše zveli-
čanje. Če delamo iz takega namena, da popolnoma 
izključimo Boga in svoje večno zveličanje, n. pr. 
edinole iz dobičkaželjnosti in samega častihlepja, 
je naš namen slab. V slučaju, da delamo neko-
liko iz dobrega, nekoliko pa iz slabega namena, 
se vrednost našega delovanja pred Bogom neko-
liko zmanjša. 



185 

Iz tega sledi, da je treba dobre namene več-
krat gojiti, slabe in ničemurne pa zavračati ter 
se jih otresati. Farizeji so molili, se postili in 
delili miloščino, toda vse to so delali le zaradi 
ljudske hvale. Kristus jih je obsodil, rekoč: 
»Resnično, povem vam, prejeli so svoje plačilo« 
(Mt 6, 16). 

Z obujanjem dobrih namenov preprečimo 
slabe namene. Vendar pa ni nikjer, ne v svetem 
pismu in ne v ustnem izročilu predpisano, da 
smo za vsako dejanje dolžni obujati izrečne do-
bre namene. Nekateri pisatelji so hoteli sicer 
dokazati, da so vsa naša dobra dela brez vred-
nosti pred Bogom, če jih ne storimo iz izrečnega 
dobrega namena. Toda sv. Tomaž Akvinski in za 
njim vsi slavni bogoslovci preteklega in seda-
njega časa so nasprotnega mnenja. Po nauku 
sv. Tomaža je vsako naše dobro delo zaslužno za 
nebesa, samo če ga storimo v posvečujoči milosti 
božji ter nimamo zraven nobenega slabega na-
mena. Kadar smo v posvečujoči milosti, smo 
otroci božji, in takrat imajo vsa naša dejanja 
vrednost božjih otrok. Če torej opravljamo dobro 
delo zato, ker ga nam nalaga poklic in dolžnost, 
ker hočemo spolnjevati božjo voljo ali koristiti 
bližnjemu, je to delo zapisano v knjigi življenja. 
Tako so v knjigi življenja zapisana vsa opravila 
krščanske matere, ki se noč in dan žrtvuje za 
svoje otroke, kuha, pere in šiva za svojo dru-
žino, se trudi z gospodinjstvom ter ima sto in sto 



186 

skrbi. Tako je v knjigi življenja zapisano vse. 
kar storita hlapec in dekla v službi, kar dela 
trgovec v trgovini, uradnik v pisarni, učitelj v 
šoli in duhovnik v cerkvi. Četudi niti eden niti 
drug ne obuja vsak dan dobrega namena, vendar 
je njihovo delo zaslužno za nebesa, samo da so 
v posvečujoči milosti in da ne pokvarijo svojega 
dela s kakim slabim namenom. 

2. Važnost in korist dobrega namena. 

Čeprav ni nikjer zapovedano, da bi morali 
pri vsakem svojem delu obujati dober namen, 
vendar je to zelo dobro in silno koristno. Z do-
brim namenom bomo namreč preprečili slabe na-
mene, ki bi pokvarili naša tudi najboljša dela ter 
jim vzeli vso višjo vrednost. Poleg tega imamo 
od dobrega namena še mnogo drugih koristi, kajti 
z dobrim namenom izkazujemo Bogu posebno 
čast, povzdignemo svoja navadna dejanja do 
višje vrednosti, si pomnožimo zasluženje ter 
utrjujemo svojo voljo v dobrem. 

Z dobrim namenom i z k a z u j e m o B o g u 
p o s e b n o č a s t . Brez dvoma je spolnjevanje 
stanovskih dolžnosti in izvrševanje dobrih del že 
samo po sebi nekaj dobrega, hvalevrednega. Toda 
rado se zgodi, da jih opravljamo kar tja v en 
dan, ne da bi zraven kaj mislili ter se spomnili 
na Boga. Kolikor storimo vse to kot božji otroci, 
izkažemo Bogu sicer nekoliko časti, čeprav zelo 



187 

malo. Toda vse drugače počastimo Boga tedaj, 
kadar napravimo pri svojih opravilih in pobož-
nostih dober namen, tako da jih storimo izrečno 
iz ljubezni do Boga ali za pokoro za svoje grehe 
ali pa vernim dušam v prid. Z dobrim namenom 
delamo res tako. kakor je Bogu najbolj prav. S 
tem pa pokažemo Bogu svojo ljubezen, vdanost 
in počeščenje. 

Z dobrim namenom p o v z d i g n e m o s v o j a 
n a v a d n a d e j a n j a d o v i š j e v r e d n o s t i . 
Pomnimo: Tudi taka dejanja, ki sama na sebi 
niso ne dobra ne slaba (n. pr. sprehod), imajo 
višjo vrednost, če jih spremlja dober namen. Tudi 
tako dejanje je vsled dobrega namena zaslužno 
za nebesa, ako smo v posvečujoči milosti. Za zgled 
dve gospodinji: obe pridno delata ter se noč in 
dan trudita za svojo družino; obe imata skrb za 
dobro vzgojo otrok in obe storita tudi drugače 
marsikaj dobrega bodisi za siromake bodisi za 
cerkev ali za kak drug dober namen. Ena stori 
vse to le bolj iz navade in brez posebnega do-
brega namena, druga pa stori vse iz dobrega na-
mena, ker posveti od časa do časa vse svoje de-
lovanje s pobožnim vzdihijajem: »Moj Bog, naj 
bo vse iz ljubezni do tebe!« Delovanje obeh je 
dobro že samo po sebi ter ima tudi pred Bogom 
svojo vrednost; toda veliko večjo vrednost ima 
delovanje tiste gospodinje, ki stori vse iz izreč-
nega dobrega namena. Bog ne gleda toliko na 
imenitnost dejanja, temveč v prvi vrsti na namen, 



188 

iz katerega dejanje izvira. »Človek gleda na to. 
kar se vidi zunaj, Gospod pa gleda srce« (1 Kr 
16, 7). Najsijajnejše delo, ki ga občuduje ves svet 
in ki koristi Aresoljnemu človeštvu, nima pred 
Bogom nobene vrednosti, če je storjeno iz sla-
bega namena, iz same sebičnosti. Slab namen po-
kvari tudi najboljše delo, dober namen pa podeli 
tudi najneznatnejšemu delu veliko vrednost. Če-
tudi bi ne delali nič drugega, kakor pometali ceste, 
pomivali posodo, pa bi to storili ali iz ljubezni 
do Boga ali iz pokorščine ali iz kakega drugega 
dobrega namena, ima v božjih očeh več vred-
nosti, kakor če bi iz častihlepnosti pisali duhovne 
knjige ali šli misijonarit v dalj nje dežele. Prav 
vseeno je, kakšno delo opravljamo ali kakšno 
službo imamo, samo da storimo vse iz dobrega 
namena; ta povzdigne sleherno tudi najneznat-
nejše dejanje do visoke vrednosti. 

Z dobrim namenom s i m n o ž i m o z a s l u -
ž e n j e p r i B o g u . Bog nam v svoji neskončni 
dobroti zaračuna vsako tudi najmanjše delo za 
nebesa, samo če ga storimo v posvečujoči milosti 
ter nimamo zraven nobenega slabega namena. 
Tako se nam zaračuna za nebesa tudi vse to, kar 
na sebi nima nič vrednosti, n. pr. vsak korak in 
vsak najmanjši trud, ki ga imamo pri spolnje-
vanju svojih stanovskih dolžnosti. Posvečujoča 
milost božja in dober namen vse to nekako ople-
meniti. O, da bi se zavedali, koliko je dober na-
men vreden! Z njim si lahko naberemo ogromnih 



189 

zakladov za nebesa ter postanemo pred Bogom 
pravi bogataši. Tu pa tam se nam morda dozdeva, 
da storimo le malo za nebesa. In vendar storimo 
lahko prav veliko, samo treba je vsako misel, 
vsako besedo, vsak korak in vsako delo posvetiti 
z dobrim namenom. Dober namen izpreminja vsa 
naša dejanja, ki so že sama na sebi dobra, v čisto 
zlato, s katerim si potem kupimo nebesa. 

Z dobrim namenom u t r j u j e m o s v o j o 
v o l j o v d o b r e m . V zavesti, da delamo za 
Boga, bomo vršili svoje delo in svoje dolžnosti z 
veliko natančnostjo, kakor nam narekuje naša 
vest in kakor je božja volja in naša dolžnost. 
Tako nas ravno dober namen priganja k vestnosti 

ter nam daje moč, da skušamo kolikor mogoče 
veliko dobrega storiti za Boga in za svojega bliž-
njega. Dober namen je torej sredstvo, ki nas za 
dobro navdušuje ter v dobrem tudi potrjuje. 

3. Navodilo za obujanje dobrega namena. 
Naša lastna korist nam torej narekuje, da 

dober namen redno obujamo. Toda paziti moramo, 
da slabe namene, ki se morda usiljujejo, t a k o j 
o d ž e n e m o. 

Naša narava je tako prežeta samoljubja, da 
pri vsakem delu kar nehote mislimo le nase, na 
svojo korist in svojo čast. prav kakor govori sveti 
Pavel: »Vsi namreč svoje iščejo, ne tega, kar je 
Jezusa Kristusa.« (Fil 2, 21.) Sebičnost vzame na-
šim dobrim delom notranjo vrednost, tako da ni-



190 

mamo od njih nobene ali pa le malo koristi za 
večnost. Kakor je nekoč sv. Peter v imenu svojih 
tovarišev zatrjeval, da so se celo noč trudili z 
ribjim lovom, pa niso ničesar ujeli; tako bi morali 
tudi mi na koncu svojega zemskega potovanja 
vzdihniti, da smo se skoraj vse življenje trudili, 
za nebesa pa nismo skoraj ničesar ujeli, ako bi 
opravljali dobra dela iz slabih namenov, ki so 
nam uropali zasluženje. Iz tega vidimo, kako po-
trebno je, da slabe namene odganjamo ter se proti 
njim bojujemo, kakor bi se bojevali proti ropar-
jem, ki bi nam hoteli vzeti življenje. Prav po-
sebno moramo paziti, da se nam pri onih dobrih 
delih, ki jih opravljamo vpričo ljudi, ne prikra-
dejo v srce ničemurni nameni, saj nas tudi božji 
Zveličar sam opominja: »Glejte, da dobrih del ne 
boste opravljali pred ljudmi, da bi vas oni videli; 
sicer ne boste imeli plačila pri svojem Očetu, ki 
je v nebesih.« (Mt 6, 1.) 

D o b e r n a m e n h o č e m o v e č k r a t t u d i 
i z r e c n o o b u d i t i . V tem oziru bi nam lahko 
bili v zgled naši predniki. Še danes je mnogokje 
navada, da se pošteni verniki pred vsakim važnej-
šim opravilom pokrižajo in da vzkliknejo: »Bog 
in sveti križ božji!« ali »V božjem imenu!« ali 
»Bogu na čast!« Enako se pobožne matere pokri-
žajo, preden zjutraj narede ogenj, preden zame-
sijo, preden pomolzejo krave; očetje pa, preden 
začno krmiti živino, preden zastavijo plug ali 
preden začno s košnjo. Ali bi ne bilo lepo, če bi 



191 

se te prelepe navade ohranile! Obujanje dobrega 
namena je čisto lahka stvar, samo v navado nam 
mora priti. S časom se bomo tega tako navadili, 
da bomo kar nehote pri vsakem delu vzkliknili: 
>Vse na večjo čast božjo in iz ljubezni do Marije.« 

Slednjič si m o r a m o v e č k r a t i z p r a -
š a t i v e s t , k a k š n i n a m e n i n a s v o d i j o 
p r i n a š e m d e l o v a n j u . So namreč nekatera 
znamenja, ki jasno povedo, ali je naš namen do-
ber ali slab. Tako je znamenje slabega namena, 
če se jezimo, kadar se nam kako delo ponesreči, 
kadar ne najdemo pri ljudeh nobene pohvale in 
nobenega priznanja in kadar imamo pri delu ve-
liko sitnosti. Znamenje dobrega namena pa je, če 
opravljamo nizka in težka dela prav tako radi 
kakor pa častna in lahka, če se zaradi slabega 
uspeha nič ne žalostimo, če se ne zmenimo veliko 
za hvalo ali grajo ljudi, če opravljamo svoje delo 
vedno z enako vestnostjo in če ravnodušno sprej-
memo vsako delo in vsako službo, ki nam jo 
pošlje božja Previdnost. 

* 

O važnosti vsakdanjega dobrega namena smo 
prepričani. O, kako natančno bomo opravljali 
svoje dolžnosti, kako potrpežljivo bomo prenašali 
svoje težave in kako vse drugače bomo presojali 
svoje življenje, če bomo vse posvetili z dobrim 
namenom. Po dobrem namenu bo postalo naše 
zemsko življenje prava in resnična služba božja. 



192 

D v a j s e t o p o g l a v j e . 

Dnevni red, kompas naših vsakdanjili 
opravil. 

Naše življenje na zemlji je stalna priprava 
na nebesa. Čim boljše bomo porabili čas svojega 
zemskega bivanja, tem lepše plačilo si bomo za-
služili za večnost. Od porabe časa je potemtakem 
veliko odvisno. Čas bomo toliko bolje uporabili, 
kolikor primerneje ga razdelimo. Prav zato je pa 
koristno, da si naredimo natančen načrt ali 
d n e v n i r e d , po katerem vršimo vsakdanja 
opravila in pobožnosti. 

1. Odličnost in korist dnevnega reda. 

Dragocenost časa se premalo uvažuje, zato je 
le malo ljudi, ki bi znali čas dobro porabiti. Eni 
potratijo obilo časa s praznim govorjenjem, drugi 
s čitanjem brezpomembnih knjig, tretji z igra-
njem, četrti z zabavami, s sprehodi in s postopa-
njem. Mnogi ne znajo s časom prav gospodariti, 
pa se lotevajo zdaj tega zdaj drugega dela, brez 
pravega reda; taki ne opravijo ničesar o pravem 
času in tudi ne na pravi način. Koliko je družin 
in še več posameznikov, ki nimajo nobenega do-
ločenega časa, kdaj zjutraj vstati, kdaj iti na 
delo, kdaj moliti, kdaj jesti. Koliko časa se s tem 
izgubi in koliko sitnosti ta nered povzroča, čuti 
in vidi najbolj oni, ki je na red navajen, pa pride 



193 

morda v tako hišo ali družino, kjer reda ne po-
znajo. Kako vse drugače pa je tam, kjer vlada 
red in kjer se zgodi vse ob določenem času. 

Dnevni red p o m a g a , da čas d o b r o p o -
r a b l j a m o . Večkrat ne vemo, ali bi prijeli za 
to ali za drugo delo; premišljujemo, kaj bi naj 
poprej začeli, in tako ne pridemo izlepa naprej. 
Večkrat se zgodi, da kako opravilo ali pobožnost 
odložimo na poznejši čas. pozneje pa ne pridemo 
več do tega. da bi zamujeno nadomestili. Na ta 
način zanemarimo marsikatero dolžnost ter opu-
stimo marsikatero pobožnost. Če se pa držimo do-
ločenega reda, storimo vse o pravem času in ni se 
nam treba bati, da bi kaj izostalo ali zaostalo. Ko 
se enkrat navadimo, da vsak dan ob določenem 
času vstajamo, ob določenem času molimo, jemo, 
delamo in gremo k počitku, nam nobena stvar ne 
dela preveč težav. Vse gre točno naprej. 

Dnevni red p o m a g a u t r j e v a t i z n a -
č a j n o s t. Na ljudi napravi namreč najlepši vtis, 
kadar vidijo, da smo zares točni in natančni. Mož 
reda v zunanjih stvareh se navadi lahko na red 
v skrbi za dušo. 

Tisti, ki ne poznajo reda in točnosti, so na-
vadno vihravi, lahkomišljeni in nezanesl jivi zna-
čaji. Navdušujejo se zdaj za eno. zdaj za drugo 
stvar, drže nekaj časa s tem, zdaj z drugim. Po-
dobni so trsu. ki ga veter maje zdaj na desno, 
zdaj na levo, zdaj naprej, zdaj nazaj. Jasno, da 
taki ljudje niso navadno nič kaj dobri kristjani. 

Pri studencih 



194 

Vse drugače pa je s tistimi, ki so navajeni na red 
in točnost. Mirno in brez razburjenja opravljajo 
svoja vsakdanja opravila in svoje pobožnosti, 
kakor jim predpisuje dnevni red. In kakor drže 
red pri svojih zunanjih opravilih, tako imajo red 
tudi v svojem srcu in svoji duši. Vse njihovo mi-
šljenje in čuvstvovanje, govorjenje in delovanje 
sloni na jasnih in trdnih načelih, ki od njih ne 
odstopijo tako zlahka. Na take ljudi se lahko brez 
skrbi zanesemo. Če se torej natančno ravnamo po 
dnevnem redu, si bomo s tem utrdili in spopolnili 
značaj. 

2. Kakšen naj bo dnevni red. 

Kadar si hočemo narediti dnevni red, moramo 
imeti marsikaj pred očmi. Dnevni red se mora 
ozirati na naš delokrog, na naše zmožnosti in na 
okolico. Biti mora primeren našim potrebam in 
našim razmeram. 

Dnevni red mora biti d o b r o u r e j e n . Prvo 
načelo, ki ga moramo vpoštevati pri sestavi dnev-
nega reda, zahteva, da damo prednost tistim opra-
vilom, ki nam jih naklada poklic. Bilo bi proti 
vsem pravilom zdrave pameti, če bi se hoteli pe-
čati s stvarmi, ki so izven poklica, poklicne dolž-
nosti pa bi radi tega zanemarjali. Zdravo načelo 
zahteva, da odločimo v dnevnem redu za vsako 
opravilo pravi čas ali za vsak čas pravo opravilo: 
podnevi je treba delati, ponoči pa počivati; mo-
litvi mora biti odkazan pravi čas, prav tako tudi 



195 

delu, razvedrilu in zabavi. Kar je nujno, to se 
mora poprej zgoditi, kakor manj važno, ali kar 
se da odložiti, pa v drugi vrsti. 

Dnevni red mora biti p r i m e r e n n a š i m 
p o t r e b a m in n a š i m r a z m e r a m . Isti 
dnevni red ni za vse: drugačen je za kmeta, de-
lavca, drugačen za uradnika in zopet drugačen za 
duhovnika ali redovnika. Dnevni red se mora 
vedno prilagoditi poklicu in okolici, tako da za-
radi njega ne trpe stanovske dolžnosti. Predvsem 
pa mora biti dnevni red tako sestavljen, da gre 
vsakdanje delo gladko iz rok. 

5. Kako se j e treba reda držati. 

Dnevnega reda se moramo seveda n a t a n č n o 
držati, če ne izgovarja upravičen vzrok. Če ga 
začnemo brez posebnega vzroka spreminjati ali 
zanemarjati, bo kmalu zaostalo zdaj to, zdaj drugo 
opravilo. Če smo si n. pr. določili, da hočemo zju-
traj ob gotovem času vstajati, da lahko opravimo 
svoje jutranje pobožnosti, se moramo tega točno 
držati, da ne bo primanjkovalo časa za molitev 
in jutranje pobožnosti. Prav posebno pa moramo 
biti v dnevnem redu točni in natančni, kadar 
vršimo kako javno službo ter imamo opravka £ 
drugimi ljudmi. Nič ne napravi na ljudi slabšega 
vtisa, kakor če uradnik ni točen v svojem uradu, 
če učitelj ali profesor ne prihajata ob pravem 
času v šolo, če duhovnik ne skrbi, da je o pra-
vem času v spovednici ali pri oltarju, ali če ku-

1 3 * 



196 

harica nima nikdar o pravem času pripravljene 
jedi. Točnost je lastnost, katero ljudje zelo ce-
nijo, a to točnost si bomo zagotovili z dobrim 
dnevnim redom. 

Dnevni red moramo b r e z p o g o j n o spol-
njevati. Gotovo nas stane včasi veliko truda in 
napora, če se v vsaki stvari hočemo držati nekega 
reda. Včasi ni lahko zjutraj redno vstati, zlasti če 
je zunaj zelo mrzlo! Kako sitno je ob slabem vre-
menu iti na delo in po službenih potih! Kako 
težko se pripravimo, da bi šli kak določen dan, 
n. pr. prvi petek, v cerkev in k sv. zakramentom! 
Prav v takih stvareh, ki nam povzročajo težavo 
ter so združene z žrtvami, se pokaže, ali smo ju-
naki ali pa slabiči. Če se kljub vsem težavam 
držimo reda, smo junaki, če pa nas vsaka malen-
kost odvrne od njega, smo slabiči. 

* 

Dandanes se mnogo govori in piše o dobri 
uporabi časa in o umetnosti življenja. Te umet-
nosti nas uči primeren dnevni red, če se ga točno 
držimo. Kakor kaže kompas mornarjem jug, se-
ver, vzhod in zahod, da se lahko orientirajo ter 
dajo ladji pravo smer, tako naj bo naš dnevni red 
kompas naših vsakdanjih opravil; dnevni red naj 
vedno pokaže, kaj nam je ob tem ali onem času 
storiti. Dnevni red nas bo vodil in ohranil na 
pravi poti življenja, saj nam to zagotavlja že stari 
latinski pregovor: »Serva ordinem et ordo te ser-
vabit« — »Drži se reda in red te bo držal!« 



K A Z A L O . 

Predgovor 

Prvo poglavje. 
Posvečujoča milost božja, podlaga in korenina krščan-

skega življenja 5 
1. Neprecenljiva vrednost in korist posvečujoče mi-

losti božje 7 
2. Posvečujoča milost in naša dolžnost 12 

Drugo poglavje. 
Dejanska milost božja, prvi in najpoglavitnejši pripo-

moček krščanskega življenja 17 
t. Delovanje dejanske milosti božje t8 
2. Potreba in splošnost dejanske milosti božje . . 20 
3. Naše dolžnosti 23 

Tretje poglavje. 
Molitev, hrana in opora krščanskega življenja . . . . 2S 

t. Vzvišenost molitve 29 
2. Potreba molitve 31 
3. Korist molitve 35 
4. Lastnosti dobre molitve 37 
5. Ovire in opore molitve 41 

Četrto poglavje. 
Božja beseda, kažipot krščanskega življen ja 46 

1. Razlogi za poslušanje božje besede 47 
2. Kako je treba poslušati božjo besedo 50 



Peto poglavje. 
Duhovno branje, studenec svetili misli in dobrih sklepov 54 

1. Pomen in korist duhovnega branja 55 
2. Za duhovno berivo prikladne knjige 58 
3. Kako naj čitamo dobre nabožne knjige . . . . 61 

Šesto poglavje. 
Premišljevalna molitev, žarišče svetosti 65 

1. Bistvo in pomen premišljevalne molitve . . . . 65 
2. Sadovi premišljevanja 68 
3. Način premišljevanja 71 

Sedmo poglavje. 
Trije vrelci duhovnega prenavljanja 76 

1. Vsakdanje izpraševanje vesti 76 
2. Mesečna duhovna obnova 80 
3. Vsakoletne duhovne vaje 82 

Osmo poglavje. 

Duhovni voditelj, svetovavec na potu krščanskega živ-
l jen j a 67 
1. Potreba duhovnega voditelja 87 
2. Lastnosti duhovnega voditelja 90 
3. Dolžnosti do duhovnega voditelja 95 

Deveto poglavje. 
Sveta spoved, naša duhovna kopel 96 

1. Koristi in dobrote svete spovedi 96 
2. Kako je treba opraviti sveto spoved 100 

Deseto poglavje. 
Sveto obhajilo, kruh nebeški 104 

1. Sadovi in milosti sv. obhajila 105 
2. Razlogi za pogostno sv. obhajilo 109 
3. Kako je treba prejemati sv. obhajilo 113 



Enajsto poglavje. 
Sveta maša, Bogu najprijetnejša daritev 116 

1. Bistvo siv. maše 117 
2. Vzvišenost in vrednost sv. maše 119 
3. Kako je treba biti pri sv. maši 122 

Dvanajsto poglavje. 
Najlepši trenutki 125 

1. Nagibi za obiskovanje Jezusa 126 
2. Sreča in blaženost obiskov pri Jezusu 128 
3. Kako je treba Jezusa obiskovati 131 

Trinajsto poglavje. 
češčenje presv. Srca Jezusovega, najzlahtnejša cvetka 

krščanske pobožnosti 135 
1. Bistvo in zgodovina češčenja Srca Jezusovega . . 135 
2. Koristi in sadovi češčenja Srca Jezusovega . . . 13? 
3. Kako naj častimo Srce Jezusovo 141 

Štirinajsto poglavje. 
Pi •emišl jevanje Kristusovega trpljenja, najlepši izraz 

ljubezni do Jezusa 145 
1. Nagibi za premišljevanje Kristusovega trpljenja 146 
2. Kako je treba premišljevati Kristusovo trpljenje 148 

Petnajsto poglavje. 
Ljubezen do Marije, zanesljivo sredstvo našega zveličanja 152 

t. Nagibi in razlogi za Marijino češčenje . . . . 152 
2. Kako je treba častiti Marijo 157 

Šestnajsto poglavje. 
Varstvo in zaščita angelov varuhov 160 

1. Dobrote angelov varuhov 160 
2. Naše dolžnosti do angelov varuhov 163 

Sedemnajsto poglavje. 
češčenje in posnemanje svetnikov 166 

1. Svetniki zaslužijo naše češčenje! 167 
2. Svetnike moremo in moramo posnemati! . . . . 170 



Osemnajsto poglavje. 
Zavest božje pričujočnosti 175 

1. Zavest božje pričujočnosti 175 
2. Kaj nam zavest božje pričujočnosti še koristi . . 177 
5. Trojni način življenja v božji pričujočnosti . . 181 

Devetnajsto poglavje. 
Dober namen, duša in srce uašili dobrih del . . . . 183 

1. Par splošnih opazk o dobrem namenu . . . . 185 
2. Važnost in korist dobrega namena 186 
3. Navodilo za obujanje dobrega namena . . . . 189 

Dvajseto poglavje. 
Dnevni red, kompas naših vsakdanjih opravil . . . . 192 

1. Odličnost in korist dnevnega reda 192 
2. Kakšen naj bo dnevni red 194 
3. Kako se je treba reda držati 195 




