Ana Sturm

Teater ubijanja

Stotnik / Der Hauptmann

leto 2017

reZija Robert Schwentke

drzava Nemcija, Francija, Poljska
dolzina 118’

Nemcija, april 1945. Dva tedna pred koncem vojne. Na
horizontu Sirokega travnika najprej zagledamo moskega
v uniformi, ki tece naravnost proti nam, za njim pa avto,
poln nemskih vojakov, ki streljajo nanj. Stotnik (Der
Hauptmann, 2017) — najnovejsi in po dolgem ¢asu spet
avtorski film Roberta Schwentkeja, nemskega rezZiserja,
ki sicer Zivi in dela v Hollywoodu — se odpre s prizorom
devetnajstletnega dezerterja nemske vojske, ki mu le za
las uspe pobegniti pred strelskim vodom sovojakov. Ko z
blatnim obrazom in do kosti prestraSenim pogledom zleze
izpod drevesnih korenin, kamor se je skril, imamo obcutek,
kot da se je ravnokar rodil: iz krvave zemlje, posejane s
strahom, obupanimi kriki in nasiljem.

Mladega dezerterja, ki slisi na ime Willi Herold, v opisani
uvodni sekvenci v trenutku prepoznamo kot zrtev. Ceprav

65

o njem ne vemo nic, se kot gledalci avtomati¢no postavimo
na njegovo stran. To izhodis¢e je pomembno za nadaljnjo
(de)konstrukcijo lika, ki ga reziser uporabi kot amhivalentno
projekcijsko povrsino za gledal¢eve strahove, nezavedne
Zelje in fantazije. Schwentke nikoli ne razkrije jasnega
razloga, zakaj Herold pocne, kar po¢ne. Gledalca na ta
nacin pripravi, da se z njegovimi odlocitvami in dejanji
neposredno soo¢i in skoznje prevprasa tudi svoj moralni
kompas. Stotnik namrec zastavi premiso, v kateri se plen
postopoma spremeni v lovca.

Herold po srecanju s smrtjo pretresen, premrazen in
sestradan pride do kmetije, kjer skusa ukrasti jajca, pri
cemer ubije kmeta. Na begu s kmetije naleti na zapuScen
poltovornjak, v katerem v kovcku najde plasé, par evljev
in licno zloZeno uniformo stotnika. In kot pravi star pre-
govor: obleka naredi ¢loveka. V novi vlogi stotnika hitro
zbere skupino dezerterjev in skupaj zacnejo pustositi po
razdejani nacisti¢ni Nemciji. S tem se zac¢ne njegova pre-
obrazba iz obsojenca v sodnika, iz zatiranega v zatiralca,
iz obupanega €loveka brez moci do ¢loveka na poloZaju
absolutne moci.

Film, ki je nastajal skoraj 10 let, je posnet po resni¢nih
dogodkih. Willi Herold in njegova ¢eta so 11. aprila 1945
prispeli v zapornisko taboris¢e Aschendorfermoor, kjer so
bili zajeti nemski dezerterji. Pod pretvezo, da ga v okviru
posebne misije posilja sam Adolf Hitler, je Herold prevzel
oblast in zacel z eksekucijami zaprtih taboriS¢nikov. V
dobrem tednu dni je bilo ubitih skoraj 100 vojakov. Zgodbo
je reziser vnemskem arhivu Bunderberg dodobra raziskal




Ay
=
—
S
=1
—
Q
-—
o
o

— film namre¢ temelji na ohranjenem dosjeju, ki je nastal
ob sodnem procesu. Herolda je zaradi kraje kruha maja
1945 ujela britanska kraljeva mornarica. Sledila sta za-
sliSanje pric¢ in preiskava, ki ga je prepoznala kot vojnega
zlocinca. Sodili so mu za umor 125 ljudi in ga obsodili na
smrt pod giljotino.

Schwentkeju se je Heroldova zgodba zdela zanimiva,
predvsem ker mu je omogocila, da prek nje prikaze delovanje
strukturne dinamike (nemskega) nacionalsocializma: od
vloge navadnega vojaka, prek (zlorab) sodnega sistema, do
(ne)delovanja vodstva. »Zgodba mi je omogocila, da skozi
film spregovorim o ¢loveski naravi v ¢asu vojne znotraj
totalitarnega sistema.« V Nemciji je le peScica filmov, ki
se s tematiko druge svetovne vojne ukvarjajo z vidika krv-
nika. Stotnik tako v nemsko kinematografijo prinaSa dokaj
unikatno perspektivo ter razmislek o vojni in nacizmu.
Schwentke hkrati s filmom problematizira tudi prevladujo¢
nacionalni mit, ki se je v procesu »normalizacije stanja« v
Nem¢iji rodil po vojni: da vso krivdo za to, kar se je slabega
zgodilo, nosita SS in SA in da navadni vojaki s tem niso
imeli nic¢, kar seveda ni res.

Glavni lik v filmu se za svoja dejanja na zacetku ne odloca
zaradi ideologije ali ambicij, temvec zaradi gole nuje po
prezivetju. Ko oblece najdeno uniformo, se najprej ogleda
v stranskem ogledalu avtomobila. Njegova poza in geste

66

nakazujejo, da se vidi (in dojema) kot igralec, ki pomerja
nov kostum. Nato se vZivi v vlogo in za vajo odigra nekaj
prizorov. Natanko ve, kako se mora obna3ati in na kaksen
nacin nastopati, da bo prepricljiv. NaSe vedenje in nasto-
panje je kodificirano in do neke mere determinirano tudi
z oblekami, predvsem pa z uniformami, ki jih nosimo. Ko
Herold oblece uniformo, prevzame toéno doloceno vlogo
znotraj (nacisticne) druzbe. Vlogo, ki predpostavlja set
pravic, dolZnosti, pricakovanj, norm in vedenja — in oseba,
ki »igra«, mora to vlogo izpolniti. Ljudje se v dodeljenih
vlogah obnasajo na razmeroma predvidljiv nacin; indivi-
dualno obnasSanje ni izolirano, vedno je del konteksta, ki
ga zamejujejo razli¢ni dejavniki. Nasa dejanja niso avto-
nomna, pogojena so s socialno vlogo, ki nam je dodeljena.

Na to, kako se obnasamo, pomembno vpliva tudi pre-
zenca drugih ljudi in pricakovanja, ki jih imajo v zvezi
z nami. Slednje je bilo zelo dobro prikazano Ze v filmu
Eksperiment (Das Eksperiment, 2002, Oliver Hirschbi-
egel), ekranizaciji slavnega eksperimenta, ki ga je Philip
Zimbardo leta 1971 izvedel na Univerzi v Stanfordu. Tudi v
Stotniku marsikdo hitro spozna, da gre za lazno uniformo
in da se Herold izdaja za nekoga drugega, ampak se tudi
oni pretvarjajo, da mu verjamejo, saj imajo od tega tudi
sami korist. Vzpostavljeni sistem to pa¢ omogoca. Dokler
se lahko zanasas (in izgovarja$) na navodila nekoga dru-
gega, lahko pocne$, kar hoces, saj te tak sistem odvezuje
odgovornosti. Tovrstna iluzija vlog in pozicij ima torej Ze
svojo lastno realnost, v kateri Herold zgolj nadaljuje z re-
produciranjem predhodno vzpostavljenih odnosov mo¢i.
Korak za korakom preizkusa meje, prek katerih lahko
gre. In ko mu nih¢e ne rece ne, ugotovi, da gre lahko zelo
dalec. Skozi absurdnost uprizarjanja vlog pa nam film
hkrati razkriva performativnost samih oblastnih struktur
nemskega nacionalsocialisticnega sistema.

Ko Heroldov lik postopoma pridobi mo¢ in vpliv, se njegovo
ravnanje in dejanja iz tistih zaradi iz gole nuje spremenijo
v nekaj povsem drugega. »Najbolj nevaren ¢lovek je tisti,
ki ga strah ne vodi k navidezno iracionalnim dejanjem,
ampak ga pripravi do tega, da se obnasa le Se strogo ra-
cionalno,« v knjigi Nasilje zapiSe Hannah Arendt. Strah
deluje kot sprozilec za Zeljo po Se veéji kontroli: bolj ko je
ga strah, da bi ga razkrili, vec¢ nadzora Zeli imeti, in to ga
pripelje do zlorabe mo¢i. Da ohrani svojo pozicijo moc¢i in
prevlado, se mora posluZiti terorja. In bolj ko se situacija
zapleta, vec€ ljudem se mora dokazati, ve¢ nasilja mora
uporabiti. Popolnoma izgubi obcutek osebne odgovornosti
in moralni ¢ut do soljudi, kar na koncu lahko pripelje le
Se do vsesplosnega terorja, kaosa in popolne dekadence.

Prikazovanje nasilja v filmih s tovrstno tematiko se lah-
ko hitro izkaZe za problemati¢no. Stotnik je na eni strani
film, ki problematizira nasilje, hkrati pa ga to nasilje



vsaj do neke mere fascinira in ne more si kaj, da ga ne bi
prikazoval. Kje je torej meja, kje je ravnovesje med tem,
kaj pokazati in kaj ne? »Ze zelo zgodaj smo se odlo¢ili, da
ne Zelimo dramatursko izkoris¢ati nasilja /.../, a korekten
film o tako nekorektnih stvareh bi bil iz mojega vidika ne-
moralen. /.../ Zato sem se odlocil, da bom posnel film, ki
se ne bo eksplicitno naslajal nad nasiljem, ampak si pred
nasiljem tudi ne bo zatiskal o¢i,« v enem od intervjujev
pravi Schwentke, ki se je — vsaj pri tem tipu filma - odlo¢il
za zanimiv vizualni in formalni pristop. Vizualni stil je
izrazito stiliziran in pretirano teatralicen, kar gledalcu ob
gledanju sicer zelo tezke tematike omogoca neko ¢ustveno
distanco. Posamezne kompozicije delujejo kot Zive slike,
ki teatralicnost le Se podértavajo: spomnimo se samo
prizora, ko vojaki z vrvmi vlecejo avto, v katerem Herold
sedi kot kak faraon. Reziser se zavestno upira »fetiSizmu
naturalizma«, kot sam poimenuje znacilni pristop pri
ustvarjanju tovrstnih »resnih« filmov, in gledalcu (do)pusti
nekaj povsem Sundovskega uZitka ob gledanju.

Ekspresivna in kontrastna ¢rno-bela fotografija Schwent-
kejevega stalnega sodelavca, direktorja fotografije Floria-
na Ballhausa, uc¢inkovito deluje na dveh ravneh. Po eni
strani nam njen ¢rno-beli znacaj daje ob¢utek pristnosti,
saj smo »relevantne« vojne podobe vajeni identificirati v
tem stilu, po drugi strani pa nam fotografija dogajanje,
predvsem krvave prizore nasilja, do neke mere abstrahira.
Reziser kot navdih in razlog za odlocitev, da bo snemal
v ¢rno-beli tehniki, veckrat omeni anekdoto s snemanja
Scorsesejeve klasike Pobesneli bik (Raging Bull, 1980,
Martin Scorsese), v kateri v boksarskih dvobojih kri Sprica
na vse strani. Mojstru novega Hollywooda je snemanje v
¢rno-beli tehniki svetoval njegov vzornik, britanski auteur
Michael Powel, ki je menil, da bodo gledalci, ¢e bodo ta
film gledali v barvah, tezko sledili liku in zgodbi, saj ne
bodo mogli gledati prek krvi.

V Stotniku najdemo tudi polno elementov komedije
absurda, farse in groteske, ki u¢inkovito razkrivajo ma-
ske lazne avtoritete. »Najvedji sovraznik avtoritete je /
... [ prezir, najbolj gotov nacin, kako jo spodkopati, pa
smeh,« v Ze omenjenem delu Nasilje izpostavi Hannah
Arendt. Kljub temu da je vojne (skoraj) konec in da se
sistem sesuva kot hiSica iz kart, se ljudje, zlasti tisti na
polozajih, e vedno na vse ali ni¢ oklepajo svojih stolckov.
Se vedno se pretvarjajo, da bo — e se le 3e naprej drZijo
striktnih pravili — vse spet delovalo kot prej. Situacija je
tako Ze sama po sebi groteskna. Schwentkeju ravno humor
pomaga pri razkrivanju oblastnih mask, pri norevanju
iz avtoritet in prikazu absurdnosti njihovega delovanja.

Za konec je smiselno omeniti e en film, ki se v jedru
ukvarja s podobnimi tematikami kot Stotnik: z nacio-
nalno zgodovino, zgodovinsko amnezijo in kolektivnim

67

soocenjem z zgodovinskimi travmami, ki poteka preko
(za)igranega spektakla in vzivljanja v vloge. Vseeno mi
je, ¢e bomo v zgodovino zapisani kot barbari (Imi este
indiferent daca in istorie vom intra ca barbari, 2018, Radu
Jude), nova meta-dokumentarna drama raziskovalca in
zasliSevalca romunske zgodovine, v srediSce postavi na-
stajanje javnega spektakla ob drZavnem prazniku. Mlada,
angaZirana reziserka Mariana Marin se odloci, da ne bo
naredila patriotskega poklona nacionalni zgodovini, kot je
za tovrstne prireditve znacilno, ampak bo slednjo postavila
pred »zgodovinsko ogledalo« in poskusila obracunati z
»namenoma potlaceno« romunsko preteklostjo. Mariana
upa, da bo s svojo uprizoritvijo nagovorila vest populacije,
ki drsi v zgodovinsko amnezijo.

V knjigi Eichmann v Jeruzalemu Hanne Arendt lahko
preberemo, da je bila Romunija najbolj antisemitska drZzava
v predvojni Evropi. Romuni so bili prvi, ki so vsem Judom
odvzeli drzavljanstvo; z obseZnimi eksekucijami — po vec
tiso¢ Judov so nagnali v tovorne vagone, ki so nato cele
dneve vozil brez cilja, dokler se ljudje v njih niso zadusili
- so zaceli e pred Hitlerjem. Celo SS je bila véasih Sokira-
na ob grozotah njihovih spontanih pogromov. V Odesi so
romunski vojaki zajeli in pod poveljstvom Iona Antonescuja
naenkrat usmrtili vec kot Sestdeset tisoc ljudi. Prav na ome-
njeni pokol se v svoji predstavi osredotoci Mariana Marin.
Naloge se loti skrajno resno, zatopi se v zgodovinsko in
teoretsko literaturo, a skozi rekonstrukcijo tega grozovitega
dogodka, polemiéne pogovore s predstavnikom ministrstva
za kulturo, ki jo Zeli cenzurirati, in reakcije »igralceve, ki
nocejo igrati dolocenih vlog, v druge pa se prevec vZivijo,
pocasi ugotavlja, da so bila njena pri¢akovanja o tem, da so
se ljudje pripravljeni soociti z zgodovino, morda previsoka.

Ko namrec¢ na trgu poteka zadnje dejanje spektakla,
uprizoritev mnoZi¢nega zaziga Judov v Odesi, ga gledalci
pospremijo z vzkliki zadovoljstva in odobravanja. Takrat
ji postane jasno, da je njen namen spodletel. Podobno
kot Mariano Sokira odziv publike, nas $okirajo tudi zadnji
prizori filma Stotnik, ki se odvijajo ob zakljuéni Spici. Gre
za deloma odigrane, deloma pa dokumentarne posnetke
Heroda in njegovih moz, ki v svojih filmskih uniformah
vstopijo v sedanjost; pri tem vidimo, kako mocan vpliv
ima uniforma Se danes, ter kako hitro smo se Se vedno
pripraviti podrediti avtoritetam. Oba filma sta pomembna
za ponoven razmislek o danasnjem vzponu populizma in
nacionalizma, saj razkrivata in opozarjata na mehanizme,
ki tovrstne ideologije in sisteme proizvajajo in ohranjajo. E

=
=
al
=
—
G
)
e
o
'—




