


39.808 W'xf f*




Katoliski verouk

za realko, uciteljisce in.dekliski licej.

Prva knjiga:

Verske resnice.
(Dogmatika.)

Po I.in Il. gimnazijski verou¢ni knjigi priredil

dr. lvan Svetina,

profesor in katehet na c. kr. I. drzavni gimnaziji v Ljubljani.

Odobril preé. kn.—&k.ordinariat v Ljubljani dne 7. decembra 1911, §t, 5168,
Kot uéno knjigo potrdilo vis. c. kr. ministrstvo za bogoéastje in uk
dne 18. januarja 1913, $t. 55.6574/1912.

Cena vezani knjigi 2 K 80 vin.

V Ljubljani, 1913.

V zalozbi ,,Katoliske Bukvarne‘.

Natisnila ,,Katoligka Tiskarna®,



03/“\
&,O/Pr" T
2’ /30



o W U
= OO o

N LOn WOR N U
® N e

§ 10.
Sl
§ 12
oyl e
§ 14,
8 15:

§ 16,

Pregled in kazalo.

[ Stran

Uvod v katoliSki verouk 1
Verske resnice 5
Prvi del.
Dokaz resni¢nosti katoliSke vere.

Korist in spored dokaza . . b)

Prvo poglavije.

Dokazi o bivanju boZjem.

. Dokaz iz bivanja sveta 6
Dokaz iz uredbe sveta . 10
. Dokaz iz nravne zavesti . 14

Drugo poglavije.

Zgodovinski viri, iz katerih se dokazuje resniénost
katoliske vere.

Zgodovinske knjige svetega pisma novega zakona 15
Zgodovinska verodostojnost stirih evangelijev in ,Dejanja apostolov“ 17
Zgodovinske knjige novega zakona so pristne ! 14
Zgodovinske knjige novega zakona so se ohranile nepokv.u;enp . 23
Pisatelji zgodovinskih knjig novega zakona so osebno verodostojni 24

Tretje poglavje.

Jezus Kristus je pravi Bog.
Jezusovo prifevanje o samem sebi . 26
(udezi 20
Prerokbe 31
Jezusov nauk . 35
Jezusova svetost a7
Zeodovina kriéanstva | 38
Zakljucek.

Kritanska vera je pravo in dovrieno bozje razodetje . 42



1V

Lo DO = = =
= O O 0 =]

SR8

W LN O 0N UON UON N LN N N
DY 0o 2]
[=2] Do

§ 30.
. Nezmotljivost Cerkve .

o N
B s
EEE

Cetrto poglavije.
0 katoliski Cerkvi.

Prvi razdelek.
Jezus Kristus je ustanovil katolisko Cerkev.

A. Kristusova Cerkev.

. Ustanovitev in temelina uredba Kristusove Cerkve .

. Kristusova Cerkev je vidna . :

., Kristusova Cerkev je popolna druzba

. Kristusova Cerkev je ustanovljena za vse Case . ‘
. Temeljna uredba Kristusove Cerkve je neizpremenljiva .
. Skofje, nasledniki apostoloy. Magniki in diakoni

. Rimski Skof ali papeZ, naslednik sv, Petra .

. Razmerje med papezem, Skofi in magniki ter dm\mm

. Kristusova Cerkev je le ena za vse narode

. Znamenja Kristusove Cerkve

B. Katoliska Cerkev je prava Kristusova Cerkev.

. Samo katoliSka Cerkev ima temeljno uredbo Kristusove Cerkve
. Samo katoliSka Cerkev ima znamenja Kristusove Cerkve .
, Cerkvena drzava . |

Drugi razdelek.
Sveti Duh razsvetljuje in vodi katoliSko Cerkev.

A. Navdihnjenje apostolov in nezmotljivost Cerkve.
Navdihnjenje apostolov . .

B. Viri bozjega razodetja.

. Sveto pismo
3. Ustno izrocilo

C. Pot do spoznanja razodetih resnic in do ve¢nega
zveliGanja.

. Versko vodilo
. Verska resnica in pobwua 1111_591
. Dalznosti do katoli8ke Cerkve

Stran
43
45
46
47
48
49

50
h2
53

61
62

66
69



0 L0 D U UN
g g g
S =T

or
-]

Drugi del.
Resnice katoliSke vere.

Prvo poglavije.

0 BOQII. Siran
2T Tl O T L I R B 0 s et B e e )
1S o A R G R R I DO E R S e e I T )

39. Presveta Trojica . . . R R S e )
. Pomenljivost skrivnosti o pleb\etl Tro]wl B e e

Drugo poglavije.
0 bozjih stvareh.

Prvi razdeiek.
SploSno o stvarjenju.

A Stvarjenjer svetil A Tioe T e RS e - L s SRR
. Dnevi ttvarjenja . . . . dennBoleSalt Ul oy e o B
43. Ohranjevanje in \lndame SVETAL e T IR, R e e )

Drugi razdelek.

Angeli.
. Stvarjenje angelov. Njih narava in namen . . | R e Y
5. Odloditev angelov. Dobri angeli in hudobni dtlhow S kil A AR i
46, Razmerje angeloy domljudil i i SSSTR Ce ki o b 55

Tretji razdelek.

Clovek.
Foavarjerjoeloveloaofsivaninniy it s o sl g sediiey ael 06
ENamvnaiodlisnost Blovekove . . . o0 a0 T EeE oy
P Neumnljivosti dlovesketduge . ' - o S SR USSR 0
. Nadnarayna odliénost dlovekova * V55 . .. . . -0 109
. "Greh hrvihEstarii e medie wb Hoampple®” | 0 LT SR
o zyirni A R odsHayaniNeTan - . L . St e e 1161

Tretje poglavije.
0 odreSenju ¢loveskega rodu.

. Bo#ji sklep in priprava . . | G A e et O SC it 114
seOdredenik Jezng Kristug: .. . 0 . L e oo et sinbnivar Gade i S5
. OdreSenikovo delo . . . . LTl anheeada hd B Kemi). oo fe i LI
. Jezus Kristus — na$ Guapod e v e e B SIS
xOdredenirova-matl = 0.0 o S T e X OTT0



N U WON LN Wn un

or Merie e B
%L\?EOQDGJ

©ON LN U0 LON LON LoD LN OO LD un
a] =] =] =] =] =1 =3
W o =10 Otk WD = O

=] =3 =1

Cetrto poglavije.
0 posveéevanju ¢lovesSiva.

Prvi razdelek.

Milost.
. Pojem in razdelitev milosti .

. Dejanska milost

. Posvedéujocta milost . . ;

. Spremstvo posvecujoce milosti

. Sadovi milosti: Dobra dela .

. Obéestvo svetnikov .

Drugi razdelek.

Presveta Evharistija

4. Pomen, namen in ime

A. Pri¢ujoénost Jezusa Kristusa.

5 Razodeta resnica .
36, Kako je Jezus Knstus pri¢ujoé

B. Presveta Evharistija kot daritev nove zaveze.

i7. O daritvah sploh .
i8. Jezusova daritev na kriZu

3. Daritev presvete Evharistije ali ava,ta masa

C. Presveta Evharistija kot zakrament

se razlaga pri nauku o svetih zakramentih § 73, stran 144.

Tretji razdelek.

Zakramenti in zakramentali.

. O zakramentih sploh . .

. Sveti krst

. Sveta birma . !

. Presveto Rednje Te]o

. Sveta pokora

. Qdpustki .

. Sveto poslednje oly, ‘ .

. Sveti red (ma8nisko poswéen_]e) sy
. Sveti zakon

. Zakramentali .

Stran

122
123
125
129
129
130

130

132
134

136
137
137

140
142
144
144
149
153
155
157
158
162



VII

Peto poglavje.
0 dovrSenju sveta.

Prvi razdelek.

Poslednje reéi &lovekove. Stran
e e ST e oS T | e e T g L e i 1
Shei-ZvellGanjesv: Hebeslhae s & S i So ol SEnie ot i e S el o
BESZ 0 cisderanyetvivicahi s aan So SRR S SR S s e R S 16
St83xRorubjjenjera peklut ¢ ion Lol SR o LRSS B el S 68
Drugi razdelek.
Vesoljno dovrSenje.
§ 84D s nrihodRISTatuBoy o B ot G L PR e T el
SREDNVRtayon] eRIELVIESSIn g R Eo Bl e TTRY
SRE0 RV eRol NEodbapiSEse SRR S T TR S S 70
Stev. Berilo.
S Lvari-oznanjajo Bogass e i oo S SR R e e o)
Sieliavest ‘o hoZanstvins SeieRo G i SR S e s
gt Prerolkhelof Mesijeventtrpljanjuu fn - Sl s i e D
o Jore RO W =t Snp BEENITRURS . L LS e iR R SRR T



o T e vpln{!
anilors™
aitefizeab -.4-»7.!_15‘# g

siai R
(R A ER #

TR ; i l]f
Podane éfq:‘l! Ao




Uvod v katoliski verouk.

1. Vera (religija) je spoznanje in teStenje boije.

@) Vera je spoznanje boZje. Clovek Ze s svojim umom
Spoznava, daje Bog in da ima ¢lovek dolZnosti do njega. Natantneje
ga tega udi razodetje.

b) Spoznanju se mora pridruziti boZje eS&enje, to je
izvrSevanje dolynosti, ki jih ima &lovek do Boga.

Vera ni samo neko duvstvo, ampak preSinja
vsega tloveka. Po njej se élovek ves in pepolnoma po-
8vecuje Bogu z umom in voljo. Z umom Boga spoznava,
z voljo ga pa priznava za svojega najviSjega Gospoda, od ka-
terega je popolnoma odvisen. Zato ga &asti in mu sluzi izpol-
njevaje njegove zapovedi; zato ga tudi ljubi in se Zeli zdruZiti
z njim, Ker le po njem in v njem upa dose¢i popolno sredo.

Vera je ¢loveku najviSja naloga Zivljenja; zakaj Bog
je tloveka zato ustvaril, da ga ¢lovek spoznava in ¢asti, ga
ljubi in mu sluzi ter se tako ve&no zveli¢a.

V slovend¢ini ima beseda ,vera tudi Ze o%ji pomen. Ne
zaznamuje nam vselej tega, kar latinska wreligio*, ampak
vetkrat le to, kar v nemséini ,Glaube¥, namreé priznavanje
naukov o Bogu, ne glede na njih dejansko izvrSevanje.
Véasih nam pa pomenja ,vera® tudi to, kar ,,veroizpoved¥, to
je toten izraz naukov o Bogu in na%em razmerju do njega,
n. pr.: ,apostolska vera¥.

Verouk je skupina vseh naukov o Bogu in nagih
dolZnostih do njega.

2. Vero imajo vsi narodi. Ni ga bilo in ga ni naroda, ki
ne bi imel nikakega pojma o Bogu in se ne bi vsaj nekoliko
Zavedal odvisnosti od nekega viSjega bitja. Zato se tudi v
Vsakem narodu nahaja nekako bogocastje, Geprav vtasih zelo

Dr, Svetina, Katoliski verouk. 1



R ol

nepopolno ali celo nedostojno. Tudi divji narodi, ki so jih nasli
v Ameriki, Avstraliji in po raznih otokih, niso brez verskih
pojmov in brez bogodastja. Prepri¢ani so, da gospoduje nad
njimi neko viSje bitje, in to prepri¢anje po svoje tudi izraZajo
v verskih obredih.

Ta zgodovinska resnica izpri¢uje, da ima &lovek zmoZnost,
Boga spoznavati, in da Cuti v sebi naravno potrebo, Boga tudi
castiti. Zato pravi cerkveni pisatelj Tertulijan, da je vera
yCloveski naravi prirojena‘.

Vera je bila poprej, preden so bili duhovniki in zakono-

dajalei. Likurg, Solon, Numa so pri svojih narodih vero Z%e

nasli ter so nanjo oprli svoje zakone, da so jim dali vecjo

veljavo.

3. Vera je Stvarnikov dar. Bog sam je dal &loveku du-
Sevne zmoznosti, da ga more spoznati in dastiti. Razodel se je
pa tudi na nadnaravni nadéin Ze v zaletku ¢loveSkega rodu. To
nam izpriuje prva Mozesova knjiga, ki pripoveduje, kako je
Bog v raju neposrednje ob&eval z Adamom in Evo, ki sta pra-
roditelja vsemu ¢loveStvu. Pa tudi v ustnem izrodilu raznih
narodov se je ohranil spomin na nekdanje neposrednje obde-
vanje boZje z ljudmi ali na prvotno razodetje v raju.

4. RazloBujemo naravno in nadnaravno vero.

a) Naravno vero imenujemo tisto spoznanje in CeSCenje
bozje, do katerega se more &lovek povzdigniti z naravnimi
duSnimi zmoZnostmi: z umom in svobodno voljo.

Verske resnice in dolznosti, katere more &lovek spoznati
8 svojim umom, so naslednje : 1. Da je Bog. 2. Nekatere lastnosti
bozje: da je veden, neizpremenljiv, moder, vsemogocen, svet,
pravicen in dobrotljiv. 3. Da je ¢lovek odvisen od Boga in ga
mora zato primerno &astiti, ljubiti in mu sluziti zlasti s tem,
da izpolnjuje njegovo voljo, ki se mu na naravni nadin raz-
odeva po glasu vesti. 4. Da je dloveSka dusa naravno neumrljiva.
5. Da ima ¢lovek svobodno voljo ter more delati dobro in hudo.
6. Da ga Caka za dobra ali huda dela plaéilo ali kazen.

Kdor bi 8 svojim umom spoznal in s svobodno voljo izvr-
Seval vse te verske resnice in dolZnosti, ta bi imel ¢&isto na-
ravno vero.

b) Nadnaravno vero pa imenujemo tisto spoznanje in Ce-
Stenje bozje, ki se naslanja na bozji pouk in neposrednjo boZjo



SN S

pomoé, t.j. na nadnaravno razodetje in milost boZjo.
Nadnaravni veri pravimo tudi razodeta ali pozitivna vera.

Nadnaravno razodetje utrjuje in izpopolnjuje na-
ravno versko spoznanje, ker daje prvi¢ onim verskim resnicam,
ki jih &lovek Ze s svojim umom spoznava, boZjo veljavo, drugi¢
pa udi tudi verske skrivnosti, to so take resnice, katerih z
naravnimi silami ne more spoznati in umeti noben ustvarjen
razum.

Milost bo%ja pa nadnaravno razsvetljuje um, nagiblje
in krepi voljo za dobra dela, podeljuje tem delom nadnaravno
vrednost, ¢loveka pa prerodi v popolnoma novo, nadnaravno
Zivljenje.

5. Potrebnost nadnaravne vere.

Nadnaravna vera je &loveku neizogibno po-
trebna, zakaj ako bi se ¢loveStvo s svojo lastno modjo tudi
moglo povzdigniti do &iste naravne vere, vendar taka vera ne
bi mogla &loveka privesti do nadnaravnega namena, za
katerega je ustvarjen. Na§ namen je namre&, kakor vemo iz
nadnaravnega boZjega razodetja, veéno zvelifanje v ne-
besih, kjer bomo Boga iz oblija v oblitje gledali, t.j., nepo-
srednje in na najpopolnejSi na&in spoznali ter v ve&ni ljubezni
z njim zdruZeni uZivali neskonéno srefo. Tega namena brez
boZzjega razodetja ne bi mogli spoznati, 8¢ manj pa bi ga mogli
dosedi z naravnimi moémi svojega duha.

6. Katoliska vera. Bog se je razodel Ze v zafetku &love-
Skega rodu praroditeljem vsega EloveStva, potem posa-
meznim znamenitim moZem, ki jih imenujemo o&ake; ti so:
Noe, Abraham, Izak in Jakob. Dalje se je po Mozesu
in prerokih razodeval izraelskemu narodu. Slednji¢ se je po
Jezusu Kristusu in njegovih apostolih na najpopol-
nejsi nalin razodel vsemu &lovestvu. To poslednje razodetje
prejEnjih ne izklju¢uje, ampak jih izpopolnjuje in dovriuje. Vera,
ki se naslanja na to razodetje, se imenuje po Jezusu Kristusu
krstanska, po katoliski Cerkvi pa, ki to vero nepokvarjeno
hrani in uéi, katoliSka vera.

Katoliska vera je torej tista vera, ki jo je Jezus
Kristus ugil in so jo apostoli oznanjali in ki jo
Nepokvarjeno hrani in ué¢i katoliska Cerkev.

1%*



A R e

Katoliski verouk je celotno razlaganje katoliske vere.

7. Razdelitev. KatoliSki verouk hodemo podati v dveh
knjigah. _

Prva knjiga: Verske resnice (veroslovje ali dogma-
tika) bo udila, kaj nam je Bog razodel po Jezusu Kristusu in
njegovik apostolih.

Druga knjiga: Nravni nauki (nravoslovje ali etika)
pa bo uéila Zivljenje po katoliski veri.!

! Dokler ta knjiga ne izide, se lahko rabi: ,Katolidki verouk za vigje
razrede srednjih Sol. Tretja knjiga: Zivljenje po katolidki veri. Spisal
dr. Gregorij Petjak.*



Verske resnice.

Verske resnice moramo verovati tako, kakor jih uéi ka-
toliSka Cerkev. Ker pa mora vera biti pametna, nam je treba
najprej spoznati, da uéi katoliSka Cerkev pravo, od Boga raz-
odeto vero, potem moremo Sele sprejeti posamezne verske
resnice. Zato ima prva knjiga katoliskega verouka dva dela:

Prvi del dokazuje resniénost katolike vere.

Drugi del ud in razlaga posamezne resnice katoliske vere.

Prvi del.
Dokaz resnicnosti katoliSke vere.

§ 1.
Korist in spored dokaza.

Cetudi ne dvomimo, da je katolifka vera, v kateri smo
vzgojeni, prava, od Boga razodeta vera, nam bo vendar dokaz
njene resnitnosti v veliko korist. Svoje vere bomo
namret tem bolj veseli in jo bomo tem zvesteje tudi v dejanju
izpolnjevali, ko spoznamo razloge, iz katerih je razvidna njena
resni¢nost.

Dokaz resni¢nosti katoliSke vere ima &tiri poglavja:

Prvo poglavje govori o naravnem spoznanju
bozjem. Da je Bog, to je prva verska resnica in temelj vsaki
veri. To resnico moremo spoznati s svojim umom ; zato bo ta
del dokaza umski ali modrosloven.

Ker je pa katoliska vera nadnaravno razodeta,
moramo dalje dokazati, da se je Bog res nadnaravno razodel.
Kako se je to zgodilo in kje se nepokvarjeno hrani boZje raz-
odetje, o tem nas more pou¢iti le zgodovina; zato je na-

daljno dokazovanje zgodovinsko in se opira na zgo-
dovinske vire.



St ey

Drugo poglavje govori torej o zgodovinskih virih, iz
katerih se dokazuje resni¢nost katoliZke vere.

Tretje poglavje dokazuje, da je Jezus Kristus pravi
Bog. Iz tega sledi, da je krS¢anska vera, ki jo je Jezus
Kristus uéil, prava, od Boga razodeta vera in dovr&eno
razodetje boZje.

Cetrto poglavje razpravlja nauk o katoliski Cerkvi.
Dokazuje resnico, da nepokvarjeno krS8éansko vero
hrani in uéi le katoliska Cerkev.

To poglavje ima dva razdelka :

Prvi razdelek obsega dokaz, da je Jezus Kristus usta-
novil katolisko Cerkev. Iz tega sledi, da je katoliska Cerkev v
svojem zafetku imela pravo, od Boga razodeto
vero, ker jo je prejela od svojega boZjega ustanovitelja.

Drugi razdelek pa dokazuje, da Sveti Duh katoliko
Cerkev vodi in razsvetljuje. Iz tega je slednji¢ razvidno, da ka-
toliska Cerkev vedno nepokvarjeno hrani in ué&i isto
vero, ki jo je prejela od .Jezusa Kristusa, da je torej kato-
liska vera prava, od Boga razodeta vera.

Prvo poglavje.
Dokazi o hivanju boZzjem.
52

Dokaz iz bivanja sveta.

Iz bivanja sveta pamet sklepa, da biva Bog.

I. Svet biva. Ta resnica, o kateri smo prepri¢ani po izku&nji,
je temelj dokazu. Kdor bi resno hotel dvomiti, ali biva Bog,
bi moral podreti ta temelj.

II. Kakor gotovo biva svet, tako gotovo mora
biti zadosten raziog za njegovo bivanje, zakaj brez
zadostnega razloga ne more biti nidesar.

. Razlog bivanja (den Grund des Daseins) imenujemo
to, po demer ali vsled desar kaj biva. Vse, kar resniéno biva,
mora imeti zadosten razlog bivanja ali samo v sebi, ali pa v
kakem drugem bitju. Ce je razlog v drugem bitju, imenujemo
tisto bitje vzrok (die Ursache).



o =

Da brez zadostnega razloga ne more biti ni¢esar, um lahko
razvidi. Razlog bivanja imenujemo namre¢ tisto, kar utinja, da
se to, kar je, razlofuje od onega, kar ni, to je od ,ni¢*. Ako
imam n, pr. v desni roki pero, v levi pa nimam nitesar, sem
moral v desno roko pero vzeti, v levo pa ne, in to je razlog,
da v desni roki je, in da ga v levi ni. — RoZa, ki je na vrtu
res zrastla, se razlikuje od roZe, ki si jo le mislim, pa je v
resnici ni. Prva ima razlog bivanja, druga ne; zato prva biva
in druga ni nic.

Stvari, ki nastajajo ali se izpreminjajo,imajo
razlog za bivanje v kakem drugem bitju (vzroku).
Kar je nastalo, si bivanja ni moglo dati samo, ker ni moglo
delovati, preden je sploh bilo. Pa tudi vse, kar se izpreminja,
dobiva nekaj, ¢esar prej ni imelo; nobena stvar pa ne more
dati sama sebj tega, Gesar nima; torej je vsaka izprememba
povzrotena. Karkoli torej nastaja ali se izpreminja, ima razlog
bivanja v drugem bitju (vzroku) in je od tega bitja odvisno.

Zgledi. HiSo, ki je poprej ni bilo, so postavili ljudje.

Cvetica je vzklila iz semena. Meglica, ki se prikaze na nebu,

ima tudi vzrok svojega postanka: poprej nevidni vodeni hlapi

S0 se v ohlajenem zraku zgostili v vidne vodene mehuréke. —

Spomladi se oglasi v dobravi pisdalka. Pigcalko, ki je poprej

ni bilo, je nekdo naredil; in ko zaslis§imo njen glas, zopet vemo,

da mora biti za ta glas poseben vzrok. Ako se zabliska in
zagrmi, ne vprasujemo, ali je to povzrod&eno, ampak kaj

Je povzrocilo blisk in grom. Prepritanje, da je povzrotena

vsaka izprememba v naravi, je temelj naravoslovni

vedi. Ko smo naravni prikazni nadli vzrok ali zadostni razlog,
Jo smatramo za ,razlo%eno“.

Ako je pa katero bitje, ki nima razloga za
bivanje v nobenem drugem bitju, mora imeti za-
dosten razlog v samem sebi, drugate ne bi moglo bivati.
Tako bitje, ako v resnici biva, mora imeti v svojem bistvu to,
kar njegovo bivanje od vekomaj doloduje.

Primera za tako, od vseh drugih bitij neodvisno bitje med
stvarmi ni.

Nacelo, da mora biti za vse, kar je, zadosten razlog, je
torej umu razvidno. Vsaki vedi je temelj in brez oporekanja
ga rabijo vsi ljudje zdravega uma.



AR

Ill. Zadosten razlog za bivanje sveta je ali v
samem svetu, ali v kakem drugem bitju.

IV. V samem svetu ni zadostnega razloga za nje-
govo bivanje.

To resnico najlaze spoznamo iz izpremenljivosti sveta.
Naravoslovne vede soglasno uce, da svet ni bil vedno tak, ka-
korSen je sedaj. Sedanja njegova oblika je nastala ali se je,
kakor pravi naravoslovna veda, razvila iz prej8nje, prejSnja
zgopet iz prejinje itd.

Gotovo je torej, da svet v sedanji .obliki nima sam v sebi
zadostnega razloga, ker je odvisen od prejSnje oblike, iz katere
se je razvil, in morda Se od kakega drugega bitja, ki je razvoj
omogocilo. Isto velja o vsaki drugi obliki sveta. Vsaka po-
znejsa oblika je odvisna od prejsnje.

Ni pa moZno, da bi resnidno bivala kaka vrsta
odvisnih &lenov (odvisnih oblik sveta ali raznih odvisnih
bitij), ako ni nobenega takega bitja, ki ima samo v sebi za-
dosten razlog za bivanje.

Pojasnila te resnice:

a) O vrsti odvisnih bitij pamet popolnoma jasno spoznava :
Zadnjega Clena ni, ée ni predzadnjega;
predzadnjega ni, e ni tretjega;
tretjega ni, ¢e ni Cetrtega, itd.

Vsi ti stavki, ki so popolnoma jasni, trdijo o vsakem &¢lenu,
da ga ni, in sicer tako dolgo, dokler ne pridemo do bitja, o ka-
terem moramo brezpogojno reédi, da bhiva. To je pa samo tako
bitje, ki ima zadosten razlog za bivanje samo v sebi. Ako torej
ni takega bitja, ni nobenega Clena.

b) V vrsti samih odvisnih bitij zadostnega razloga za bi-
vanje vrste ni, naj bo ¢lenov malo, ali veliko, ali brezkonéna
mnozica.

Zadnji ¢len namred gotovo nima v sebi razloga za bivanje
onih &lenov, ki so pred njim, za svoje lastno bivanje pa tudi
ne, ker je odvisen. V zadnjem ¢&lenu torej ni nikakega razloga
za bivanje cele vrste.

Zgledi: Jajce, ki ga znese kokos, ne daje bivanja tistim
kokoSim in jajecem, ki so pred njim; sedanje pSeniéno zrno ne
daje bivanja klasu, ki je bil pred njim; gibanje zemlje v se-
danjem hipu ne daje gibanja zemlji v prej¥njem hipu.



S ARG SOt

Predzadnji ¢len v vrsti odvisnih bitij daje sicer bivanje
zadnjemu &lenu, a ker je njegovo bivanje odvisno od prejSnjih
¢lenov, daje naslednjemu ¢&lenu le, kar je sam prejel. Brez prej-
gnjih Slenov ne bi bilo ne predzadnjega, ne zadnjega Glena. Za
bivanje cele vrste torej tudi v predzadnjem ¢lenu ni razloga.

Enako je z vsakim ¢lenom, kateri je le uéinek kakega prej-
Snjega bitja ali kakorSenkeli nasledek kakega prejSnjega hipa.

Naj bo torej takih &lenov tudi neskonéna mnoZica, vendar
v celi vrsti ni nikakega razloga za bivanje in vrsta je nemoZna,
ako ni razen odvisnih &lenov nobenega takega bitja, ki ima
samo v sebi razlog za bivanje in v katerem je hkrati zadosten
razlog in prvi vzrok za bivanje in razvoj cele vrste odvisnih bitij.

Spoznanje te resnice si olajiamo s primeri:

Veriga, katere ¢leni so drug od drugega odvisni, ne more
prosto viseti v zraku, ako ni prvi élen kje pritrjen. Nié¢ ne bi
pomagal izgovor, da ni treba prvega ¢lena, ampak da si lahko
mislimo verigo brez konca ali pa v krogu sklenjeno. Tudi
fedaj ne bi mogla prosto viseti.

Isto pojasnjuje vrsta Zelezniskih voz, ki drug drugega
vletejo: brez lokomotive se vozovi ne pomicejo, ako si tudi
mislimo vrsto poljubno podaljSano ali v krog sklenjeno

Tako tudi razliénih oblik sveta, ki se druga iz druge
razvijajo, ne moremo umeti brez neodvisnega bitja, ako bi tudi
trdili, da je ta razvoj brezkonden ali da se vse razvija kakor
v krogu, tako da ni nikjer zadetka.

Vse, kar se izpreminja in razvija, mora torej
imeti zadostni razlog ali prvi varok svojega bi-
vanja izvun sebe,

V. Torej hiva razen sveta % neko drugo bitje, ki ima
samo v sehi razlog za bivanje in v katerem je hkrati za-
dostni razlog in prvi vzrok za bivanje sveta.

To bitje se imenuje Bog.

Da ni morda prvotna oblika sveta ono bitje, ki ima samo
v sebi razlog za bivanje, ampak da je Bog izvunsvetno
bitje, pamet lahko spozna. Kaksna je bila prvotna oblika sveta,
ali je bila Zareca obla, ali tenkd in redka meglica, ki se je
polagoma zadtela zgoldevati, to je tezko dognati in naravo-
slovna veda o tem razlitno ugiblje. To pa je gotovo, da je bila
tudi prvotna oblika sveta izpremenljiva, ker ni vedno
ostala taka, kakor3na je bila. Izprememba pa kaZe na od-
visnost od drugega bitja, na razlog bivanja izvun sveta,

*
* s



— 10 —

Iz dokaza je razvidno, da je Bog bitje, ki je samo od sebe.
To pomenja, da Bog ni postal in da svojih popolnosti ni dobil
od nobenega drugega bitja.

Ako bi bil Bog postal, bi bil moral ali sam sebe ustva-
riti, preden je bil, kar ni moZno; ali pa bi bil moral dobiti
bivanje od drugega bitja, torej bi bil od tega bitja odvisen in ne
bi imel sam v sebi zadostnega razloga za bivanje. Isto bi bilo,
alto bi bil katerokoli popolnost dobil od kakega drugega bitja.

Iz tega sledi:
1. Bog je veen: je vedno bil, je in vedno bo.

Da Bog tudi vedno bo, je razvidno iz tega, ker ima
:f c] =y
razlog bivanja v samem sebi in je torej bivanje njegovo bistvo.

2. Bog je neskon&no popoln. To pomenja: Bog ima vse po-
polnosti ali vse dobre lastnosti v najvisji meri.

Ako bi Bog katere popolnosti ne imel, ali bi jo imel le
v -nepopolni meri, bi bil v tem oziru omejen. Omejeno pa
more in mora biti le tako bitje, ki je svoje bivanje in svoje
popolnosti prejelo od drugega bitja, ne pa bitje, ki je samo
od sebe in mu je — kakor bivanje — tako tudi vsaka po-
polnost bistveno lastna.

3. Bog je neizpremenljiv.
Ako -bi se izpremenil, bi dobil nekaj, ¢esar poprej ni

imel. To pa bi mogel dobiti zopet le od drugega Dbitja, torej
bi ne bil veé neodvisen in sam od sebe.

&
Dokaz iz uredbe sveta.

Svet ni delo sludaja, ampak je smotrno urejen. Smo-
trno imenujemo to, kar je narejeno ali urejeno za dolocen
namen ali smoter. Razumen ¢lovek smotrno uravnava svoja
dela in iz smotrnosti kakega dela sklepamo na umnega izvrsi-
telja, ki je na uspeh mislil in po tej misli (smotru) delo uravnal.

Ako gremo na visoko goro in opazujemo melovje, kjer
kameni brez smotra leze drug na drugem, ne vprasujemo, kdo
je kamene tako zloZil. Ako pa slednji¢ po dolgi hoji pridemo
do gorske koée, ki nam nudi zavetis¢e in prenociite, ter vsto-
pivsi vidimo v njej ognji¥¥e in mizo in klopi ter leziida z
gorkimi odejami, ne bomo prav ni¢ dvomili, da so koo postavili
in uredili misle¢i, umni ljudje, ki so vedeli, kaj delajo in ¢emu
bo vse to



ST

Ali ¢e opazujemo uro, v kateri se vrte razma kolesca,
tako da z natanino umerjeno hitrostjo premikajo kazalec, ki
nam naznanja ¢as, -— gotovo ne bomo sodili, da je vse to
samo po sebi nastalo in se slufajno tako strnilo, marve¢ bomo
iz smotrnega dela sklepali na umnega izvrsitelja,

Iz smotrnosti sveta pamet spoznava, da biva razen
Sveta umno bitje, ki je vzrok smotrnosti; to nad
naravo vzviseno, modro in mogoéno bitje je Bog.

I. Resniéno je, da so na svetu smotrne uredbe.

Vidimo namreé, da neStete stvari delujejo po stalnih zakonih
Za dolofene namene in da dosegajo svoje uspehe, kolikor je prav
za celoto. Vidimo tudi, da razliéne stvari, ki nimajo vselej med
8eboj vzroéne zveze, delajo druga za drugo ter sestavljajo enovit
red in ¢udovito lepoto.

1. Najlep&i umotvor je &lovek sam. Po zakonih simetrije
in harmonije sestavljeno telo je urejeno tako, da vsak ud sluzi
svojemu namenu, vse telo pa je najprikladnejSe bivaliS¢e in
orodje misledega in svobodnega duha.

2. Pa tudi v prirodi, ki sama nima razuma, opazujemo
vse polno umnih uredeb.

a) Zemlja je uravnana tako, da je prikladna za ¢lo-
vekovo bivalis¢e. Ima pravo razdaljo od solnca, da dobiva od
njega primerno toploto in svetlobo. Ozradje je nameSano iz prav
takih plinov in v prav tistem razmerju, kakor je potrebno za
ljudi, Zivali in rastline. Ljudje in zivali potrebujejo za dihanje
kisika, ki se v plju¢ih deloma spaja z ogljikom v ogljikovo
}iislino. Ta bi zrak zastrupila, ako bi je bilo prevet; a rastline
Jjo vsrkavajo, ji odjemljejo ogljik, kisik pa pustajo zopet ljudem
in Zivalim,

b) Zemeljska os ne stoji pravokotno na ekliptiki,
ampak je od pravokotnice odklonjena za 23 1/50. Posledica temu
je menjavanje Stirih letnih asov.

¢) Toplota zemeljska telesa razteza, mraz pa jih zgoscuje.
Izjemo dela voda, ki doseZe svojo najvedjo gostoto pri —|-40 C,
potem pa se zopet razteza. Ako ne bi bilo te izjeme, bi se led
za¢el delati od spodaj in v hudi zimi bi zamrznile vse vode
od dna do vrha; vse vodne Zivali bi morale poginiti.

¢) Krasno se razodeva vigja modrost v delovanju
raznih zivalie, ki tako umno skrbe zase in za ohranjenje
svojega rodu, n. pr. ¢ebelice, gosenice raznih metuljev in drugih
Zuzellk. To ni pridobljena modrost brezumnih #ivalic, ampak v
naravo polozen nagon (instinkt), ki deluje vedno enako in s
tisto sigurnostjo, kakor vse prirodne sile.



3. Tudi za to lahko najdemo zgledov, kako razliéne
stvari, ki nimajo razuma in med katerimi ni nikake nepo-
srednje zveze, delujejo druga za drugo.

a) Nekatere ZuZelke raznaSajo cvetlié¢ni prah z
ene rastline na drugo in tako pospeSujejo oploditev.

b) Obsirne pui&ave tropiénih krajev so navidezno brez-
smotrne, a v resnici izpolnjujejo jako vaZne namene. Prvid¢ so
naravne peéi za oddaljene mrzlejSe kraje. Od pekodega
solnca razbeljeni pesek do visoke stopnje segreva zradne plasti,
ki se potem v mogocnih tokih razlivajo proti severu ali jugu,
prinasajo¢ seboj dobrodejno toploto. Drugié¢ pa tako segreti
zrak na poti ¢rez Sirno morje vsrka mnogo vodenih hla-
pov, ki jih dvigne in nese ¢rez najvigje gore. V mrzlejsih
krajih se hlapi ohlade in zgoste v vodne mehurtke in kapljice,
ki kot blagodejni deZ namakajo rodovitna polja in napajajo
studence, da ne preneha tek vodi.

(Se mnogo drugih zgledov smotrnosti v prirodi navaja
,Katoliski verouk za vi§je razrede srednjih $ol“, Druga
knjiga. Spisal dr. Gr. Pedjak. Berilo $t. 3. Moderne naravoslovne
knjige so polne hvale, kako modro je urejena narava.)

II. Smotrne uredbe na svetu more povzroditi
le umno bitje.

Pri smotrnem delu prihodnji uspeh dejansko vpliva
na delo, n. pr. pri zidanju hiSe ali sestavi ure. Edino moZen
naéin, kako more nekaj prihodnjega Ze bivati ter vplivati, je pa
le ta, da biva v mislih umnega bitja, ki ho¢e to uresniditi,
na kar misli. Smotrno delo torej nujno kaze, da je kdo na
uspeh dela mislil in po tej misli (swotru) delo uravnal.

S tem se ujema ob&a zavest tlovedtva. Ze majhen
radun, ali kratka kitica pesmi na koscu papirja je vsakemu
¢loveku neovrzen dokaz, da je to pisava uwmnega bitja. Tako
se ne bi smelo sklepati, ako ne bi bilo gotovo, da umno delo nikdar
ni moZno brez umnega vzroka ; in vendar se vsi ljudje strinjajo,
da se mora tako sklepati. Z isto pametjo pa nam je soditi tudi
dela narave, ki so sestavljena iz Stevilnejsih delcev in 1zvréena
Se umneje ko &loveska dela.

III. Torej je neko umno bitje, ki je povzrodilo
smotrne uredbe na svetu.

Kako naraven in edino pravilen je ta sklep, potrjuje brez-

upni boj bogotajeev proti sklepanju iz smotrnosti, ki kaze,
da se ni mogote pametno upirati. Pravijo:



a) ,Svet je delo sludaja.“ Slutaj nikdar ne more
ustvariti trajnih smotrnih uredeb. Ako bi n. pr. vihar pre-
metaval ¢rke, bi bilo sicer moZno, da bi tri, stiri ¢rke sluéajno
zdruzil v kratko besedico, ki bi se pa v naslednjem hipu zopet
razdrla Nikdar bi pa tako ne nastala cela pesmica, kaj Sele
cela knjiga.

b) ,Svet so uredili prirodni zakoni* Zakoni,
ki so svet uredili in red ohranjajo, so sami $e umnejSe delo,
nego bi bilo urejevanje sveta od slutaja do sluéaja. V stroju,
ki opravlja smotrna dela, na primer v velikem tiskarskem
stroju, tudi delujejo prirodne sile po stalnih zakonih., A kdo
bi odrekal umnost izumitelju stroja ?

¢) »Zakaj se iz nereda na svetu ne bi smelo
sklepati, da sveta ni uredilo umno bitje?“ Od-
govor: Iz nereda bi se smelo le to sklepati, da tega, kar je v
neredu, ni uredilo umno bitje; a kar je urejenega, to je moral
kdo urediti. Vsaka poedina smotrna stvar, n. pr. knjiga, svedoéi,
da je delo umnega bitja, ako jo najdemo tudi sredi najvecjega
nereda. V resnici pa ¢lovek niti tega ne more trditi, da je na
svetu res nered, V velicastnem redu vesoljstva se nizji smotri
Zrtvujejo vigjim in tako je delni ,nered® &e izrazitejsi dokaz
vigjega uma. V premnogih stvareh, ki so se prej zdele nepo-
trebne in $kodljive, je proucdevanje narave razkrilo sijajno
smotrnost.

IV. Svet ni tako bitje, da bi mogel sam povzro-
¢iti svoje smotrne uredbe.

Ni namreé bitja na svetu, ki bi imelo toliko uma in modi,
da bi moglo zamisliti in ostvariti (uresniditi) smotrne uredbe
sveta. Clovek je sicer umno bitje, ki dela smotrno, a njegov
um in njegova mod¢ sta omejena in svetovni red je bil uravnan,
preden je ¢lovek nanj mislil.

V. Jetorej izvun sveta drugo bitje, ki je povzrodilo
smotrne uredbe na svetu,

To izvunsvetno, po umu in moéi vzviseno
bitje je Bog. ¥

#* i *

Iz uredbe sveta je neposrednje razvidno, da biva izvun
sveta po umu in modéi vzviseno bitje, ki je svet smotrno ure-
dilo. Da je to bitje obenem stvarnik sveta, razkriva globlje
razmisljanje :

Svet je urejen tako, da se smotrno delovanje vr8i po
prirodnih zakonih. Ti zakoni izvirajo iz bistvenih lastnosti



HERIE ]

posameznih stvari. Torej je oni Um, ki je zamislil svetovni red
in smotrno delovanje stvari, uresni¢il to misel s tem, da je
stvarem dal bistvene lastnosti, kakorSne so potrebne
za smoter. Kdor pa je dal bistvene lastnosti, je dal bistvo
to je: on jih je ustvaril.

¥

S
Dokaz iz nravne zavesti.

Ne le zunanji svet oznanja vsemogotnega in neskoné&no
modrega Boga, ampak tudi notrapja zavest izprituje vsakemu
¢loveku, katerega duSevne zmoZnosti 80 normalno razvite, da
biva bozje bitje.

I. Clovek ima nad seboj nravni zakon, kateremu se
ne more odtegniti. Vest mu namre¢ pravi, da je med
nravno dobrim in nravno zlim dejanjem razlika, in mu nalaga
brezpogojno dolznost, delati nravno dobro ter varovati se
nravno zlih del.

Vest je sicer razlitna pri raznih ljudeh in celo pri istem
¢loveku more biti ob raznih ¢asih razliéna, toda le v sodbi,
katera dejanja so nravno dobra in katera so zla. To je umevno,
ker cloveska pamet, ki sodi posamezna dejanja po nravnem
zakonu, ni nezmotljiva, kakor se tudi sodnik, ki sodi dejanje
obtoZenca po pozitivnem ¢loveSskem zakonu, v razsodbi lahko
zmoti, Stalen pa je zakon nravnosti, ki brezpogojno
veleva, da je treba to delati, kar smo spoznali za dobro, in
se ogibati tega, kar smo spoznali za zlo.

7 dobro vzgojo se da sodba izbistriti, s slabo vzgojo in
slabimi zgledi pa se zatemni, a zakon nravnosti se ne more
izbrisati z nobeno silo.

Celo najviSja zemeljska dobrota, ki se (navidezno) vé&asih
nudi za nravno zlo dejanje, in najhujSe fizi¢no zlo, ki Cloveka
na zemlji véasih zadene zaradi dobrega dejanja, ne more oma-
jati nravnega zakona, ki veli: Varuj se hudega, delaj dobro!

II. Karkoli biva, mora imeti zadosten razlog: torej mora
biti zadosten razlog za dejstvo, da ima Elovek nad seboj nravni
zakon.

III, Zadostni' razlog za tako splosen, s ¢lovesko naravo
neloéljivo zdruZen, stalen in vsekdar neizprosen zakon more
biti le v nadsvetnem bitju, ki gospoduje nad naravo in nad
¢lovefkim duhom ter vsem ¢&loveStvom, in to bitje je Bog.



— oy =

Iz nravnega zakona odseva neskoné&éna hoZja svetost:
Bog hote in ljubi vse dobro in sovrazi vse hudo. Sklepati pa
moremo tudi na neskonéno praviénost, s katero bo Bog
vse dobro poplatal in vse hudo kaznoval, kakor si bo kdo
zasluzil.

Drugo poglavje.

Zgodovinski viri, iz katerih se dokazuje resniénost
katoliSke vere.
§ b.
Zgodovinske knjige svetega pisma novega zakona.

Poglavitni vir dovrS8enega bozjega razodetja, ki ga je
Jezus Kristus prinesel na svet, so zgodovinske knjige svetega
pisma novega zakona; te so: tirje evangeliji in ,De-
Janje apostolov®,

1. Evangelij sv. Mateja. Sv. Matej je bil apostol Kristusov.
Poprej je opravljal sluzbo cestninarja v Kafarnavmu. Ko ga je
Jezus poklical v apostolsko sluzbo, je popustil vse, hodil za
njim ter bil pri¢a njegovih del in naukov. Po Jezusovem vnebo-
hodu je oznanjal nauk zvelitanja po Judovski dezeli. Preden je
Sel med poganske narode, je hotel svojim rojakom zapisati to,
Cesar jih je poprej ustno uéil. Tako je nastal prvi pisani evangelij.

Poseben smoter, ki ga je imel pred oémi sv. Matej,
Je bil ta, da bi svojim rojakom v Palestini dokazal, da so se
na Jezusu Kristusu izpolnile vse prerokbe o obljubljenem Odre-
Seniku, zapisane v svetem pismu starega zakona. Iz izpolnitve
naj bi Judje spoznali, da je Jezus obljubljeni OdreSenik ali Mesija.

Sv. Matej je spisal svoj evangelij v takrat po Palestini
navadnem sirsko-kaldejskem jeziku; ohranjen pa nam
jele griki prevod.

2. Evangelij sv. Marka. Sv. Marko ni bil apostol, Zivel pa
ie z apostoli v najozji dotiki. Izpodetka je bil spremljevalec
apostola Pavla, pozneje pa se je v Rimu pridruzil sv. Petru.
Po ustnem oznanjevanju prvaka vseh apostolov in ob njegovem
Deposrednjem vodstvu je spisal evangelij, namenjen posebno onim
kristjanom, ki so se iz poganstva izpreobrnili h krs¢anski veri.



el =

Drugi evangelij in vse nadaljnje knjige sv. pisma novega
zakona so spisane v gr§d&éini, ki je bila takrat po jutrovih
in tudi po zahodnih deZelah tako razsirjena, da so jo skoraj
splo§no umevali.

3. Evangelij sv. Luka. Sv. Luka tudi ni bil apostol. Rojen
je bil v Antiohiji od poganskih roditeljev. V svoji mladosti je
bil zdravnik. Zgodaj je spoznal in sprejel kritansko vero.
Spremljal je sv. Pavla na njegovih apostolskih potovanjih in
gel z njim tudi v Rim, kjer je moral sv. Pavel dve leti prebiti
v jeti. V tem d&asu je sv. Luka spisal svoj evangelij pod nepo-
srednjim Pavlovim vodstvom. lzpraSeval pa je, kakor sam prica,
tudi druge apostole o vsem, kar je Jezus delal in uéil. (Prim.
Lmk. 1. 1 sL)

Podrobnosti o Jezusovi detinski dobi in podatke o Mariji
je lahko izvedel od Marije same in od njenih sorodnikov.

4. Evangelij sv. Janeza. Sv. Janez je bil apostol, katerega
je Jezus posebno ljubil. V svoji mladosti je z ofetom Zebe-
dejem in bratom Jakobom ribaril po GenezareSkem jezeru. Po
tudeznem ribjem lovu, ki ga popisuje sv. Luka (Luk. 5), je
Jezus oba brata: Janeza in Jakoba starejSega s Simonom
Petrom vred poklical v apostolsko sluzbo. Te tri apostole je
Jezus vetékrat posebno odlikoval. Sv. Janezu je umiraje na krizu
izrodil svojo mater Marijo.

Po Jezusovem vnebohodu je sv. Janez brikone do Marijine
smriti ostal v Palestini. Pozneje je Sel v Malo Azijo in je
po smrti sv. apostolov Petra in Pavla imel svoje stalno biva-
liste v Efezu. Tertulijan in sv. Hieronim pripovedujeta, da je
ob Casu cesarja Domicijana priSel v Rim, kjer so ga vrgli v
kotel vrelega olja. A bil je tudeZno reSen. Potem pa je moral
iti v pregnanstvo na otok Patem. Tu je spisal svojo prerosko
knjigo ,Skrivno razodetje* Milejsi cesar Nerva mu je
dovolil, da se je smel zopet vrniti v Efez. In zdaj Sele, po
svoji vrnitvi, je spisal ¢etrti evangelij. Umrl je naravne
smrti okrog leta 100 po Kr.

Poleg tega, da je hotel s svojim evangelijem izpopolniti
prve tri evangelije, je sv. Janez imel pred ofmi Se poseben
namen, dokazati, da je Jezus Kristus ne le Abrahamov
potomec in obljubljeni OdreSenik, kar so Ze prvi trije evangelisti
dokazali, ampak da je tudi pravi Sin boZji, Beseda boZja,



ki je bila v zatetku pri Bogu in je sama Bog, pa je meso po-
stala in med nami prebivala. (Jan. 1.)

b. ,Dejanje apostolov.“ Peta zgodovinska knjiga novega
zakona, ,Dejanje apostolov® je nekako nadaljevanje Stirih
evangelijev. Pisatelj, sv. evangelist Luka, popisuje v tej knjigi
ustanovitev in zgodbe Jezusove Cerkve v prvih 30 letih, t.j.
od vnebohoda Gospodovega pa do onega ¢asa, ko je bil sv. Pavel
v Rimu prvikrat v je¢i. VaZna je torej zlasti za nauk o sv. Cerkvi.

§ 6.

Zgodovinska verodostojnost Stirih evangelijev in ,Dejanja
apostolov*.

Da je kaka knjiga zanesljiv zgodovinski vir ali
da je zgodovinsko verodostojna, se prepri¢amo, ako dokaZemo,
da je knjiga 1. pristna, 2. nepokvarjena in 3. da je njen
pisatelj osebno verodostojen.

Pristno (nepodtaknjeno) imenujemo knjigo, katero je
res spisal oni pisatelj, ki se v njej izreno navaja ali pa mu
jo prisoja ustno izrodilo; ako pa pisatelj ni znan, mora biti
knjiga vsaj v tistem Casu spisana, v katerega jo stavi ustno
izrodilo.

Nepokvarjeno imenujemo knjigo, ako se je ohranila njena
vsebina bistveno neizpremenjena.

Osebno verodostojen pa je pisatelj knjige, ako je pouden
o stvari, ki jo popisuje, tako da more porocati resnico, in ako
je poleg tega resmnicoljuben, da tudi ho&e pisati resnico.

ST
Zgodovinske knjige novega zakona so pristne.

Stirje evangeliji in ,Dejanje apostolov* so pristne knjige,
t.j, spisali 8o jih res apostoli in njihovi uéenci:
sv. Matej, sv. Marko, sv. Luka in sv. Janez, in sicer v prvem
stoletju po Kristusu. To dokazujejo zunanji in notranji
razlogi.
A. Zunanji razlogi.

L. Rokopisi. Dokler Se niso poznali tiska, so se mogla dela
pisateljev Siriti le po rokopisih, t.j. po prepisih prvotnega spisa.

Dr. Svetina, Katoliski verouk. 2



Sl |2

Cim veé takih rokopisov nam je o kakem delu ohranjenih in
&im starejdi so, tem bolj moremo biti prepri¢ani o pristnosti
doti¢nega dela.

Ako primerjamo v tem oziru sv. pismo, zlasti zgodovinske
knjige novega zakona, s starimi Kklasiki in drugimi sovrstnimi
knjigami svetne vsebine, o katerih pristnosti prav ni¢ ne dvo-
mimo, se prepriamo, da je pristnost sv. pisma Se mnogo bolj
zanesljiva.

Najstarejsi rokopisi starih klasikov, ki so nam ohranjeni,
so vetinoma Sele iz 8. ali 9. stoletja; le prav malo jih je iz sta-
rejSe dobe.

Sveto pismo pa nam je celotno ohranjeno v dveh roko-
pisih iz 4.1in dveh iz 5. stoletja. Iz poznejiih stoletij pa imamo
vet tiso¢ rokopisov, okrog 1000 je kriti¢nih. Nekateri obsegajo
vse, drugi pa le posamezne svetopisemske knjige.

Nobeno starejSe delo svetne vsebine se ne more niti od
dale¢ ponaBati s tako starostjo in takim Stevilom rokopisov.

IL. Prevodi. Sveto pismo se je Ze zgodaj prevajalo v mnogo-
tere jezike. Najstarej8i prevodi sv. pisma segajo Se za 200 let
dalje nazaj, ko v prvotnem jeziku ohranjeni rokopisi.

Iz 2. stoletja po Kr. sta ohranjena dva prevoda, namred
sirski prevod z imenom ,Pegito%, izdelan %e v zadetku

2. stoletja, in stari latinski preved ,Itala® iz srede

2. stoletja.

Iz 3. stoletja imamo koptiski prevod, ki so ga ¢itali
kristjani v Egiptu, in etiopski prevod.
Iz 4. stoletja je gotski prevod, ki ga je priredil Skof

Ulfila. (,Srebrni kodeks“ tega prevoda je iz 6. stoletja.)

Okrog L 400 je dovr§il sv. Hieronim latinski prevod, ki
se imenuje Vulgata.

Iz 5. stoletja je armenski prevod sv. pisma, namenjen
kristjanom v Armeniji.

Za nas je zlasti zanimiv staroslovenski prevod, ki
sta ga sv. brata Ciril in Metod v 9.stoletju podala Slo-
vanom.

Prevodi sv. pisma so velevaZni v dvojnem oziru :

1. Dokazujejo starost sv. pisma in posebe zgodo-
vinskih knjig novega zakona. Original mora biti starejsi od pre-
voda ; najstarejsi prevod pa je iz prve polovice 2. stoletja, torej
so morale zgodovinske Kknjige novega zakona biti spisane Ze
koncem 1. stoletja.



S e

2. MnogoStevilni prevodi iz najstarejsih ¢asov izpridu-
jejo apostolski izvor svetopisemskih knjig novega zakona,
in sicer zaradi tega, ker je le sploSno prepri¢anje, da so te
knjige zapuifina apostolov, moglo povzroditi, da so se prevajale
in tako hitro raziirjale med razne narode v &asu, ko je bilo
raz8irjanje knjig zelo teZavno. Prevara v 2. stoletju ni bila mozna,
ker so Ziveli 8e udenci apostolov.

I1I. Citati. Cerkveni pisatelji prvih stoletij navajajo v svojih
spisih mnogo izrekov iz evangelijev in drugih svetopisemskih
knjig novega zakona. Takim izrekom pripisujejo apostolsko in
naravnost bozjo veljavo. To dokazuje, da so bile svetopisemske
knjige novega zakona tem pisateljem dobro znane in da so ve-
ljale za apostolske knjige.

Najstareje cerkvene pisatelje zovemo apostolske odete,
ker so 8e poznali apostole in so bili njihovi udenci. Pisali so
proti koncu 1.in v zadetku 2. stoletja. Sicer je le malo spisov
apostolskih ocetov ohranjenih, vendar se nahaja v njih 34 iz-
rekov iz evangelijev, in sicer najvel iz evangelija sv. Mateja,
ki je najstarejSi, najmanj iz evangelija sv. Janeza, ki je bil
dovrsen Zele okrog 1. 100,

Od cerkvenih odéetov in pisateljev iz 2., 3. in 4. stoletja
nam je ohranjenih mnogo veé spisov in knjig. V teh je navedenih
toliko izrekov iz evangelijev in drugih svetopisemskih knjig,
da bi se iz teh citatov moglo sestaviti skoraj celo sveto pismo.

IV. lzregna poroéila o postanku ter pisateljih zgodovinskih
knjig novega zakona.

Cerkveni oletje in pisatelji ne navajajo samo izrekov iz
Stirih evangelijev in ,Dejanja apostolov®, ampak tudi izre¢no
porodajo, kako in kdaj so te knjige nastale in kdo jih je spisal.
Najvaznejsi porodevalei so:

1. Sv. Justin, mudenec in apologet. Rojen je bil v za-
¢etku 2. stoletja od poganskih stariS8ev v mestu Sihemu v
Samariji. V svoji mladosti je proudil razne modroslovne se-
stave, ki pa niso mogli uteSiti njegovega teZenja po spoznanju
resnice. A fesar je resno in vztrajno iskal, je slednji¢ naSel v
kritanskih svetih knjigah, v svetih evangelijih. Prejel je sveti
krst ter postal kr&¢anski apologet, t.j. branitelj kritanske vere
Proti neopravitenim napadom nevernikov in Judov. Umrl je
mudenifke smrti v Rimu 1. 166. ob cesarovanju Marka Avrelija.

Dk



L e

Kot moZ bistrega duha in velike naobraZenosti, rojen
kmalu po smrti sv, apostola Janeza v neposrednji bliZini Jeru-
zalema, je bil sposoben, da je natantno prouéil temelje kritan-
stva. Svojo resnicoljubnost pa je neovrino dokazal z mudenigko
smrtjo.

Sv. Justin imenuje Stiri evangelije ,spomenice apo-
stolov® ki so jih napisali ,Kristusovi uéeneci in nji-
hovi spremljevalci® Poroca tudi, da so se ti evangeliji —
enako kakor spisi prerokov — Ze ob njegovem ¢&asu, t.j. v prvi
polovici 2. stoletja, ,javno ¢itali pri krS8é¢anski sluzbi
boZji“ Vsebino teh knjig pa imenuje ,vzviSene nauke*,

2. Sv. Irenej, rojen 1. 140. v Mali Aziji, je bil udenec
apostolskega oceta sv. Polikarpa, Skofa v Smirni in udenca
sv. apostola Janeza. Iz Male Azije je priSel Irenej v Galijo, kjer
je postal masnik in pozneje lionski Skof. Svoje sveto Ziv-
ljenje je sklenil z mudenisko smrtjo.

Ta moZ je pa¢ zanesljiva pri¢a o apostolskem izvoru zgo-
dovinskih knjig novega zakona. Po svoji domovini in vzgoji v
neposrednji zvezi z apostolom Janezom, je bil o postanku evan-
gelijev dobro pouden. Njegova uenost, njegovo sveto Ziv-
ljenje in mudeniS§ka smrt pa so najbolj8e poroStve za to, da ni
le mogel, ampak tudi hotel porocati resnico.

Sv. Irenej navaja v svojem velikem delu: ,Proti krivo-
vercem* okrog 400 izrekov iz evangelijev, med temi 94 iz
sv. Janeza. Porofa pa tudi izretno, da so spisali evangelije
sv. Matej, sv. Marko, sv. Luka in sv. Janez. Pripoveduje tudi,
kdaj in ob kakih okoli§¢inah so bili spisani posamezni evangeliji.

Porocilo slove: ,Matej je objavil svoj evangelij med Judi
in v njihovem lastnem jeziku oni &as, ko sta Peter in Pavel

v Rimu oznanjala evangelij. Potem je Marko, Petrov udenec, za-

pisal to, kar je Peter propovedoval. Tudi Luka, Pavlov spremlje-

valee, je v knjigo zapisal evangelij, kakor ga je oznanjal Pavel.

Naposled je Janez, Gospodov udenec, kKateri mu je slonel na

prsih, izdal evangelij, ko je bival v Efezu v Aziji.“ Irenaeus.

Adv. haer. IIL c. 1.

V isti knjigi pri¢a, da je ,Dejanje apostolov* spisal sv. Luka.

3. Tertulijan (160—240) je bil sin rimskega stotnika
v Kartagini. Bil je silno bistroumen in je stal na vrhuncu po-
ganske izobrazbe. Stanovitnost svetih mucencev ga je prepri-



oo

¢ala o resni®nosti kritanske vere. V svoji moski dobi (okrog
1. 193.) je prejel sv. krst in bil potem v ma8nika posveden. L. 202.
je zavoljo nagnjenja k ostremu Zivljenju zaSel v Montanovo
krivo vero. Kar je spisal do tega leta, je zanesljivo katoliski
nauk, v poznej$ih spisih se nahajajo nekateri krivoverski nauki.
Zato se ne pridteva cerkvenim oletom, ampak le cerkvenim
pisateljem.

Tertulijan dokazuje krivovercu Marcionu, ki je sprejel
samo evangelij sv. Luka, da ima sv. Cerkev Stiri pristne
evangelije, sv. Mateja, sv. Marka, sv. Luka in sv. Janeza.

Med drugim piSe o Stirih evangelijih: ,Izmed apostolov
sta nam (pismeno) izrodila verske resnice sv. Mate]j in sv. Janez,
izmed apostolskih utencev pa jih v nas utrjujeta sv. Marko in

sv. Luka.“ Tertull. Contra Mare. lib. XIV. 2.

Tertulijanovo porodilo je tem vaZnejSe, ker se ta cerkveni
pisatelj, dasi je zaSel v krivo vero, vedno sklicuje na ustno iz-
ro¢ilo in zaftrjuje, da moramo sprejeti le to, kar so nam izro-
¢ile prvotne cerkvene ohéine, ki so jih ustanovili apostoli.

V. lzprigevalo nasprotnikov.

) Krivoverci prvih stoletij sosvetopisemske knjige
novega zakona ne le poznali, ampak vedinoma tudi priznavali
njih apostolski izvor. Nanje se sklicujejo, da bi z napa¢no
razlago nekaterih izrekov utrdili svoje krive nauke. Ako so pa
nekateri krivoverci, kakor n. pr. Marcion, oporekali posame z-
nim knjigam, so z oporekanjem le to dokazali, da so
bile one knjige takrat Ze spisane in znane in da so drugi
kristjani priznavali njih apostolski izvor.

Nekateri krivoverei so zateli 7e proti koncu 1. in v zatetku
2. stoletja apostolske spise ponarejati in hoteli te svoje iz-
delke laZnivo podtekniti apostolom in njih vrstnikom. Tako so
nastali n. pr. Evangelij sv. Jakoba, Nikodemov evangelij, Skrivno
razodetje sv. Petra i dr. Ker je Cerkev oznadila take spise kot
»Zakotne“ (apéerypha) in je vernike pred njimi svarila, so
Prav ti ponarejeni spisi nov dokaz, kako skrbno je Cerkev
tuvala prave apostolske knjige. Sploh je podtikanje apo-
Stolom umljivo le iz tega, da so prvi kristjani imeli ve& pristnih
apostolskih knjig.

b) Celo poganski uéenjaki in pisatelji nehote
Potrjujejo pristnost evangelijev in drugih svetih knjig, ko na-



d Soo8 B

padajo in smeSijo njih vsebino. Tako se bori n. pr. modrijan
Celz v prvi polovici 2. stoletja zoper razne evangelijske nauke,
evangelije same pa imenuje ,spise Kristusovih udencev®.

VI. lzprigevalo katolike Cerkve. Ker so svetopisemske knjige
novega zakona nastale v narodju katoliske Cerkve, ona najlaze
pri¢a o njih pristnosti in apostolskem izvoru. Téko izpri¢evalo
katoli¥ka Cerkev tem knjigam tudires daje od svojega potetka
pa do danaSnjega dne, in sicer na raznoteri naéin:

a) Katoliska Cerkev je tem knjigam Z%e v prvih stoletjih
skazovala najvelje spo8tovanje: ¢itala jih je pri sluZbi bozji,
razSirjala jih po prepisih in prevodih; cerkveni odetje in pisatelji
s0 iz njih z najvedjim spoStovanjem navajali izreke; vernikom
Je bilo strogo prepovedano, izro¢ati jih nevernikom.

b) KatoliSka Cerkev je dala knjigam, katere popisujejo
Jezusovo Zzivljenje, naslove: Sveti evangelij Jezusa Kristusa
po Mateju, Marku, Luku, Janezu.

¢) Slednji¢ je katoliSka Cerkev tudi na zborih izrekla
pristnost celega sv. pisma starega in novega zakona.

Na pokrajinskem cerkvenem zboru hiponskem (393)
in kartaginskem (397) se je sestavil popolni zapisnik (kénon)
vseh svetopisemskih knjig, ki ga je pozneje iznova odobril
vesoljni cerkveni zbor florentinski v 15.in tridentinski
v 16. stoletju.

B. Notranji razlogi

1. Jezik, v katerem so spisane zgodoviuske knjige novega
zakona, dokazuje, da so jih spisali rojeni Judje v 1. stoletju
po Kr. Spisane so namret v takozvanem helenistiS8kem na-
retju, to je v gr8kem jeziku, kakorSen je tedaj rabil kot
obCevalni jezik v vzhodnih dezelah. V takem jeziku so pisali
tudi drugi judovski pisatelji one dobe, n.pr. JoZef Flavij.
V svetem pismu je to nare¢je pomeSano z mnogimi hebra-
izmi, kar potrjuje, da so bili pisatelji rojeni Judje.

2. Slog in preprosti nadin pisave kaZe, da pisa-
telji niso bili u¢enjaki, ampak moZje, kateri so poznali le domace
judovsko slovstvo, namre¢ sveto pismo starega zakona, sicer
pa se niso mnogo bavili s knjigo. Taki so bili Jezusovi apostoli
in utenci, katerim se pripisujejo zgodovinske knjige novega
zakona.



e By

3. V teh knjigah se natanino slika versko in politiZko
Zivljenje, kakorino je bilo v Palestini in drugih vzhodnih deZelah
Rimskega cesarstva ob Kristusovem ¢asu in nekaj let pozneje.
V pripovedovanje je vpletenih tudi prav mnogo zemljepisnih,
zgodovinskih in narodopisnih opazek ter podatkov,
ki se popolnoma ujemajo s porodili drugih virov o oni dobi
ter onih krajih. To zopet kaZe na pisatelje, kakorsni so bili
apostoli in njih spremljevalci, ki so Ziveli v Palestini v 1. sto-
letju po Kr.,, prepotovali vzhodne deZele Rimskega cesarstva
ter poznali opisane razmere ne iz knjig, pal pa po lastnem
opazovanju. Poznejsi pisatelji ne bi bili mogli vseh teh razmer
tako natanéno pogoditi, zlasti zato ne, ker se je v Palestini po
razru8itvi Jeruzalema vse predrugacilo.

4, Prvi trije evangelisti navajajo Jezusovo prerokbo o raz-
rusitvi Jeruzalema, kar nié pa ne omenjajo, kako sijajno se je
ta prerokba izpolnila, do®im na izpolnitev drugih prerokeb
redno opozarjajo. Ze sama ta okolii¢ina dokazuje, da so bili
prvi trije evangeliji spisani pred letom 70. po Kr. —

Pisatelj ,,Dejanja apostolov* natanéno opisuje Pavlovo delo-
vanje in njegova potovanja, a poroéilo sega le do konca
prvega Paviovega jetniStva v Rimu. To dokazuje, da je bil
pisatelj Pavlov spremljevalec in da je bila knjiga dovrSena prav
oni ¢as, ko je bil Pavél reSen iz rimske jete.

§ 8.
Zgodovinske knjige novega zakona so se ohranile nepokvarjene.

Zgodovinske knjige novega zakona so se ohranile nepo-
kvarjene, to je bistveno take, kakorfne so iz8le ‘iz rok
pisateljev. Da se jim vsebina ni mogla bistveno izpremeniti, je
razvidno iz sledetih razlogov:

1. Pisatelji so knjige Cerkvi izro€ili. One osebe in kritanske
ob&ine, katerim so bile apostolske knjige prvotno namenjene,
80 jih objavljale z vednostjo in odobravanjem pisateljev tudi
drugim obé¢inam. Tako je nastalo mnogo prepisov apostolskih
knjig, ko so apostoli 8e Ziveli. Ako se ti prvi prepisi ne bi bili
Ujemali s prvotnimi knjigami, bi jim bili ugovarjali apostoli
sami, potem tiste osebe in kritanske obéine, ki so imele prvotne
knjige, in slednji& mnogoStevilni apostolski u¢enci, ki so vsebino



ol Ol e

knjig vefinoma poznali po neposrednjem ustnem obd&evanju z
apostoli. Dokler so torej apostoli in njih uéenci Ziveli, ni bilo
mo#no, da bi se bila njihovim spisom vsebina izpremenila.

2. V poznejsih stoletjih je bilo Se manj moZno v knjigah
kaj izpreminjati. Cerkvi so bile apostolske knjige v vseh ¢asih
svete, zato jih je vsekdar skrbno Cuvala. Ker so se &itale pri
sluzbi bozji, je bila njihova vsebina splo$no znana. Ne le cerkveni
predstojniki, ampak tudi navadni verniki bi bili vsako bistveno
izpremembo, ako bi se bila kdaj poizkuSala, hitro zapazili in
se ji z vso modjo uprli, ker so bili v vesti dolzni vse zavredi,
kar se ni strinjalo z apostolskim izro&ilom.

3. Rokopisi in prevedi sv. pisma iz raznih stoletij, kakor tudi
citati coerkvenih odetov in pisateljev se stvarno popolnoma
ujemajo z danasnjim besedilom sv. pisma.

§ 9.

Pisatelji zgodovinskih knjig novega zakona so osebno verodostojni.

Da nam pisatelji zgodovinskih knjig novega zakona poro-
tajo Gisto resnico, je razvidno iz sledetih razlogov:

1. Pisatelji so mogli porotati resnico, ker so bili dobro
poudeni o tem, kar so pisali. Sv. Matej in sv. Janez sta
bila apostola in spremljevalca Jezusova ter sta ve¢inoma vse
sama videla in sliSala, kar je Jezus delal in ué¢il. Sv. Marko
in sv. Luka sicer nista bila apostola, vendar pa sta bila dolgo
tasa v druzbi apostolov in v najtesnejSi zvezi z njimi ter sta
lahko od njih vse natan®no izvedela, esar nista sama videla
in sligala. Pri mnogih dogodkih, katere pripoveduje ,Dejanje
apostolov®, je bil sv. Luka tudi osebno navzo¢. Nekateri apostoli
so bili bliznji sorodniki Marijini. Ti so zlasti o Jezusovi detinski
dobi tem laZe marsikaj poizvedeli in povedali potem tudi drugim
apostolom in evangelistom.

2. Ti pisatelji so tudi hoteli poro&ati resnico. To izprituje:

a) Njihov znataj, ki ga razodevajo knjige same. Bili
so preprosti, a poSteni, sveti mozje, navduSeni za resnico in
krepost. Kako so bili odkritosréni in resnicoljubni, so dokazali
s tem, da brez ovinkov pripovedujejo tudi svoje slabosti in
predsodke, zaradi katerih jih je moral Jezus velkrat karati.



ST

b) Nadin pisanja. Evangelisti piSejo vseskozi mirno
in objektivno, kakor vestni porolevalci. Najvedje tudeZe
popisujejo s preprostimi besedami in brez ob&udovanja. Za Je-
zusove sovraznike, celo za izdajico Juda nimajo ne ostre graje,
ne zani¢ljive besede, ampak se tudi tukaj kaZejo le porodevalce.

¢) Stirje evangelisti popisujejo Zivljenje in delovanje
Gospoda Jezusa Kristusa. A ¢udovita slika nebeikega
Zvelidarja, ki nam odseva iz vseh §tirih evangelijev, je ena
ter ista, dasi vsak evangelist piSe po svoje, z ozirom na svoj
posebni namen, To ne hi bilo moZno, ako bi se bili evangelisti

sese

¢) Pisatelji zgodovinskih knjig novega zakona niso imeli
vzroka, da bi hoteli porolati kaj neresnicnega.
Casti in slave ali kakega drugega Gasnega dobitka niso mogli
pri¢akovati, pa¢ pa preganjanje in trpljenje zavoljo Jezusovega
imena, kakor jim je Jezus sam prerokoval. Naposled so vsi
apostoli in evangelisti razen sv. Janeza z muceniS8ko smrtjo
potrdili resniénost svojega pri¢evanja. Za resnico trpe in umirajo
blagi in junaski znalaji, a za to, da bi druge slepil in vedoma
varal, ne gre nihde v smrt.

8. Pisatelji zgodovinskih Kknjig novega zakona niti mogli
niso porogati neresnice o Jezusu Kristusu, ako bi bili tudi hoteli.

@) Evangelisti natanfneje in obSirneje popisujejo javno
delovanje Kristusovo, ¢udeze in govore, katere je videlo in dulo
na tisote raznih ljudi. Le prav malo pripovedujejo o Jezusovi
detinski, 8e manj o mladeniSki dobi in sploh o njegovem domacem,
skritem Zzivljenju do 30. leta, Ako bi bili o javnem delovanju
Kristusovem zapisali kaj neresniénega, ne bi bili k temu mol-
¢ali njegovi sodobniki, katerih je v drugi polovici 1. stoletja
8e mnogo Zivelo. Govorili bi bili zlasti Jezusovi nasprotniki ter
odkrili neresni¢nost poroéil, ker bi bili s tem najlaZe odvrnili
od sebe otitanje, da so krizali Sina boZjega in svojega Mesija.
Ako bi bili za prite poklicali mesta Najm, Betanijo in Kafar-
navm in bi bila ta mesta govorila : mi ni¢ ne vemo o mladeniéu,
ki bi ga bil Jezus od mrtvih obudil, o Lazarju in o drugih ¢u-
dezih, ki bi se bili pri nas izvr&ili, ne bi bilo treba ne prega-
njanja apostolov, ne krvavega boja zoper Kristusovo Cerkev;
kritanstvo bi bilo %e v svoji kali za vedno zatrto.



el

b) Evangelisti si Jezusovega Zivljenja in njegovih naukov
niso mogli izmisliti. Jezusov znadcaj,kakor so ga na-
slikali evangelisti, je tako vzviSen in Cudovit, da ga ni mogla
vesko modrost. Ako Jezus ne bi bil tako Zivel in tako wuéil,
kakor svedotijo zgodovinske knjige novega zakona, ne bi bili
mogli tako pisati o njem niti najspretnejsi pisatelji in najvedji
modrijani, nikar preprosti moZje, kakorsni so bili evangelisti.

#*
* #*

Ako pregledamo mnozino in tehtnost dokazov za zgodo-
vinsko verodostojnost Stirih evangelijev in ,Dejanja apostolov®,
moramo po pravici redi, da v zgodovini ni dogodka iz davne
preteklosti, kateri bi bil bolje izpri¢an, ko Zivljenje in delovanje
Jezusa Kristusa in njegovih apostolov.

Tretje poglavje.

Jezus Kristus je pravi Bog.

§ 10.
Jezusovo pricevanje o samem sebi.

Jezusovo pritevanje o samem sebi je vazno Ze zaradi tega,
ker tudi nasprofniki njegovega boZanstva priznavajo, da je bil
Jezus Kristus najmodrejsi in najbolj&i ¢lovek. Ako hodéejo biti
dosledni, ne morejo odkloniti njegovega pri¢evanja o samem
sebi. Neovrzno pa dokazujejo resniénost tega pri¢evanja naslednji
dokazi, vzeti iz njegovega Zivljenja in delovanja.

I. Jezus Kristus priga o sebi: 1. da je boZji poslanec, 2. da
je obljubljeni Odregenik ali Mesija, 3. da je pravi Bog.

1. Jezus Kristus je boZji poslanec. Jezus je govoril Judom:
wJaz sem od Boga izSel in priSel; nisem namret
priSel sam od sebe,ampak me je On poslal® Jan.8,42.

2. Jezus Kristus je obljubljeni OdreSenik ali Mesija. Ko je
Samarijanka ob Jakobovem vodnjaku rekla: ,Vem, da pride
Mesija, ki se imenuje Kristus", je odgovoril Jezus:
sJaz sem, ki s teboj govorim.“ Jan. 4, 256—26.



e ol

3. Jezus Kristus je pravi Bog.

a) Imenuje se Sina boZjega. V odlofilnem trenutku, ko je
stal Jezus v sodni dvorani pred judovskim sodnim dvorom, ga
Je véliki duhovnik slovesno vpraSal: ,Zarotim te pri zivem
Bogu, da nam poveS§, ¢e si ti Kristus, Sin boZji“ In
Jezus je odgovoril : ,Ti si rekel. Jaz sem.*“ Mat. 26, 63—064.
Mark. 14, 61—62.

b) Ugi, da je enega bistva z nebeskim OEetom. ,Jaz in Oce
sva eno.“ Jan. 10, 30. ,Kdor mene vidi, vidi tudi
Oteta.” Jan. 14, 9.

¢) Imenuje se Gospoda nebes in zemlje. Govoril je namred
svojim apostolom: ,Dana mi je vsa oblast v nebesih in
na zemlji* Mat. 28, 18.

¢) Razodeva boZje lastnosti. Vsemogoénost razodeva
z besedami: ,Kakor OCe obuja mrtve in jih oZivlja,
tako tudi Sin o%ivlja, katere hod&e* Jan. b, 21. — Da
je velen, je povedal, proseé nebeskega Oteta malo pred kon-
cem svojega zemeljskega Zivljenja: ,In sedaj me povelicaj,
Ofe, z onim veli¢astvom, ki sem ga imel pri tebi,
preden je bil svet.* Jan. 17, 5. — Ob drugi priliki je rekel:
sResnitno, resniéno, povem vam, preden je bil Abra-
ham, sem jaz“ Jan. 8, 58. — Imenuje se slednji¢ delivca
velnega zivljenja, kar je tudi le bozje svojstvo. Govori
namret: ,Jaz sem vstajenje in Zivljenje; kdor v
mene veruje, bo zivel, e tudi umrje; in kdorkoli
Ziviin veruje v mene, ne bo umrl vekomayj.“ Jan.11,25—26.

d) Dasi je neskonéno poniZzen in Zivi v revsdini, zahteva
vendar, naj se mu skazuje boZje &e3fenje. Govori namrec:
»O¢e ne sodi nikogar, marved je vso sodbo izroédil
Sinu, da bivsi Sastili Sina, kakor faste Oeta. Kdor
Sinti ne Casti, ne fasti Ofeta, ki ga je poslal®
Jan, b, 22—23.

II. Jezusovo pri¢evanje, da je Sin boZji in pravi Bog, so
umevali ne le apostoli, ampak tudi judovsko ljudstvo
in judovski sodni zbor z vélikim duhovnikom vred
v besednem pomenu. Niso mislili, da se imenuje Sina boZjega
le tako, kakor imenujemo sploh praviéne in poboZne ljudi otroke
boZje, ampak so vedeli, da govori o svoji boZji naravi.



In sam je tudi vedel, da ga tako umevajo, pa takemu raz-
umetju ni ugovarjal, ampak razloéno pritrjeval.

1. Apostoli. Simon Peter je rekel v imenu vseh apo-
stolov: ,Ti si Kristus, Sin Zivega Boga.“ Jezus pa ga je
zavoljo take veroizpovedi blagroval ip mu rekel: ,Blagor tebi,
Simon, Jonov sin! ker meso in kri ti tega nista
razodela, ampak moj O¢&e, ki je v nebesih.“ Mat. 16,
16—17. — Ko je apostol Tomaz Jezusa po vstajenju spoznal
na povelitanih ranah, je izpovedal svojo vero v njegovo bo-
zanstvo z besedami: ,Moj Gospod in moj Bog.*“ Jan.20,28.
In Jezus se ni branil takega nazivanja. — Sv. Janez zatenja
svoj evangelij z jasnim izpri¢evanjem Jezusove boZje narave,
piSo¢: ,V zadetku je bila Beseda in Beseda je bila
pri Bogu in Bog je bila Beseda... In Beseda je
meso postala in med nami prebivala in videli smo
njeno slavo, kakor slavo Edinorojenega od Odeta.“
Jan. 1, 1. 14.

2. Judovsko ljudstvo. Ko je Jezus izgovoril besede: ,Jaz
in Oc¢e sva eno“ so Judje pobirali kamenje, da bi ga kame-
njali. In ko jim je Jezus rekel: ,Veliko dobrih del sem
vam storil, zaradi katerega me hotete kamenjati?“
— 80 mu odgovorili: ,Zaradi dobrega dela te ne kame-
njamo, ampak zaradi bogokletstva, inker se Boga
delag, ko si &lovek.* Jan. 10, 33.

3. Sodni zbor. Najolitneje se je pokazalo v sodni dvorani,
da je ves sodni zbor z vélikim duhovnikom vred v besednem
pomenu razumel Jezusovo slovesno izjavo, da je Sin boZzji.
,Tedaj je véliki duhovnik raztrgal svojeoblacilo,
reko¢: Boga je preklinjal; kaj potrebujemo Se
pric¢? Glejte, zdaj ste sliSali preklinjevanje. Kaj
se vam zdi? Oni pa so odgovorili in rekli: Smrti
je vreden.“ Mat. 26, 66—66. — Dasi na smrt obsojen zaradi
tega, ker se je imenoval Sina boZjega in se je to smatralo za
bogokletstvo, Jezus vendar svoje izjave ni preklical. Gotovo je
torej, da se je imenoval Sina boZ%jega v pravem pomenu.

Zato nikakor ni prav, imenovati Jezusa samo naj-
boljSega in 'na.jmodrejéega, ¢loveka. Kdor taji
njegovo boZanstvo, ga sramoti, naj Se tako povzdiguje njegovo
tlovesko naravo, zakaj dolZi ga neresniénega pricevanja.



e OO

§ 11.
Cudezi.

Resnifnost Jezusovega prifevanja o samem sebi, da je
boZji poslanec, obljubljeni OdreSenik in pravi Bog, neovrino
dokazujejo ¢udeZi, katere je Jezus sam delal, kakor tudi oni,
8 katerimi ga je poveliteval nebeski Ode, zlasti njegovo vsta-
jenje od mrtvih in njegov vnebohod.

A. Splo&ne opomnje o &udezih.

1. GudeZ je izreden dogodek v vidni naravi, ka-
terega ne morejo izvrSiti naravne sile, ampak le
bozja vsemogolnost.

2. CudeZe more delati le Bog, in sicer ali neposrednje sam,,
ali posrednje po Cloveku (ali angelu).

Kdor z lastno mo&jo dela &udeZe, ta mora biti Bog. Clovek
pa (ali angel), kateri trdi, da je boZji poslanec in tiko frditev
8 ¢udezi dokaZe, mora biti zares boZzji poslanec in zato mora
biti resniéno vse, kar v tem svojem poslanstvu uéi ali oznanja.

B. Cudezi, katere je Jezus sam delal.

1. Jezus je delal raznovrstne CudeZe, in sicer:

@) V nezavedni naravi: Izpremenil je vodo v vino ;
dvakrat je pomnozil malo kruhov in ribic, tako da je nasitil
ved tiso¢ ljudi; fudeZino je blagoslovil ribji lov; z besedo je
pomiril vihar na morju; hodil je po vodi kakor po suhem.

) S samo besedo je ozdravljal bolnike: slepe
hrome, gluhe in neme ter ‘gdébave.

¢) 1z obsedencev je izganjal hudobne duhove.

¢) Mrtve je obujal, in sicer je obudil mladeni¢a v Najmu,
Jajirovo héer in Lazarja, ki je bil Ze Cetrti dan v grobu.

2. Jasno je, da so naSteta dela pravi tudeZi.

@) Vetina navedenih del se z naravnimi silami nikdar ne
more izvriti.

b) Druga &udovita dela, kakor pomirjenje viharja, hoja
po morju, ozdravljanje bolnikov bi se mogla morda s priprav-
nimi sredstvi izvrSiti tudi naravnim potom; a Jezus zanje ni
uporabljal nikakih sredstev, ampak jih je izvrieval samo z be-
sedo; ali pa se je posluZeval takih vidnih znamenj, ki so uéinek
le naznanjala, nikakor pa ga niso mogla naravno izvrSiti.



¢) Jezus je delal dudeze otitno, tako da jih je vsakdo
mogel videti. Opazovali so jih tudi uéeni pismouki in farizeji,
njegovi najhuj8i nasprotniki. Tudi ti so bili preprifani, da to
niso naravna dela; a ker Jezusa niso hoteli priznati za obljub-
ljenega OdresSenika, so trdili, da.izvrSuje svoja dela s pomo&jo
hudega duha. Mat. 12, 24 sl

¢) Slednji¢ Jezus sam pravi, da izvrSuje svoja dela ,s
prstom boZjim“ (Mat. 12, 28), in razlaga, da taka dela doka-
zujejo njegovo bozje poslanstvo in bozjo naravo. Morali bi mu
podtikati krivo pri¢evanje, ako bi hoteli njegove tudeZe na-
ravno razlagati. ,Dela, ki jih jaz izvrSujem, pridéajo
zame, da me je O%e poslal® Jan.b, 36. — ,Verjemite
delom, da boste spoznali in verovali, da je Ode v
meni in jaz v O&etu* Jan. 10, 38.

C. Cude%i, s katerimi je Jezusa poveliteval
nebeSki OCe.

Cudeiem, katere je Jezus sam delal, se pridruzujejo ¢udo-
vite dogodbe, katere so se vrSile na njem in zaradi njega in s
katerimi ga je ob raznih prilikah poveliteval nebeski O&e, tako
da je bilo vse njegovo Zivljenje ¢udeZno.

Mati mu je bila Devica, kateri je angel boZji iz nebes
prinesel pozdrav in veselo oznanilo. Njegovo rojstvo so an-
geli oznanjali betlehemskim pastirjem, ¢udovita zvezda pa svetim
trem kraljem. Angeli se prikazujejo v njegovem Zzivljenju, ob
trpljenju, vstajenju in wvnebohodu. Ko je bil Jezus v Jordanu
kri¢en in ko se je izprem enil na gori Taboru, ga je po-
velical nebeski Ofe z besedami: ,Ta je moj ljubljeni Sin,
nad katerim imam veselje.“ Mat. 3, 17. Ko je na krizu
visel, je solnce otemnelo, in ko je duso izdihnil, se je
pretrgalo zagrinjalo v templju, zemlja se je stresla, skale so
pokale, grobi so se odpirali in po njegovem vstajenju
jo mnogo mrliev vstalo in se prikazovalo v Jeruzalemu. Mat,
27, 45. b1 sl

(. Jezusovo vstajenje in vnebohod.
Vsa Jezusova Sudovita dela in vse nadnaravne dogodke
v njegovem Zivljenju presegata glede na sijajnost in vaZnost
dva fudeza, s katerima je Jezus naposled povelital svojo lastno



R

Slovesko naravo. Ta ¢udeZa sta: Jezusovo Gastitljivo vstajenje
in njegov &udoviti vneboh od.

1. Vstajenje. Resni¢nost Jezusovega vstajenja nam do-
kazuje :

@) soglasno pritevanje vseh evangelistov kakor tudi drugih
apostolov, katerim se je Jezus po svojem vstajenju vedkrat
prikazal in ki so z muceniSko smrtjo potrdili resni¢nost svo-
jega pri¢evanja ; ;

b) praznovanje nedelje in velikonoénega praznika v spomin
na Kristusovo vstajenje.

Vstajenje Gospodovo je prvi¢ izpolnitev prerokeb.
Ze preroki starega zakona so napovedovali, da Mesija ne ostane
v grobu, ampak da zopet oZivi. Isto je Jezus Kristus sam o
sebi prerokoval. Drugié je pa Kristusovo vstajenje najvedi
in najsijajnej8i tudeZ, ker je Jezus Kristus pokazal svojo
moé tam, kjer vse stvari razodevajo svojo popolno onemoglost.

2. Vnebohod. Stirideset dni po svojem vstajenju se je pri-
kazal Jezus poslednjikrat v Jeruzalemu zbranim apostolom ;
govoril jim je Se o ,kraljestvu boZjem* ter obljubil, da jim
poslje Svetega Duha, potem pa je Sel z njimi v Betanijo in na
Oljisko goro in se tamkaj z lastno mod&jo dvignil proti nebu.
Kmalu ga je zakril svetel oblak apostolom, gledajo¢im za njim.
Luk. 24, 49 sl.; Dej. ap. 1, 4 sl

To je ¢udoviti in edino primerni sklep njegovega vidnega
delovanja tukaj na zemlji.

§ 12.
Prerokbe.

Resni¢nost Jezusovega pri¢evanja o samem sebi dokazu-
jejo tudi prerokbe, in sicer mesijanske prerokbe, ki so
se izpolnile na Jezusu Kristusu, in prerokbe, katere je
Jezus sam izrekel in so se tudi vse natanno izpolnile,
ali pa se Se izpolnjujejo.

A. Splogne opomnje o prerokbah.

1. Prerokba je doloéna napoved takega prihod-
njega dogodka, ki ga ne more spoznati noben
ustvarjen razum, ampak le Bog sam ali pa ¢lovek
(ali angel), kateremu ga Bog razodene.



s IR et

2. Kakor &udezi, tako tudi prerokbe dokazujejo — seveda
Zele potem, ko se izpolnijo, — boZanstvo ali vsaj hoZje poslan-
stvo tistega, ki jih je izrekel, ali pa tistega, na katerem so se
izpolnile.
B. Mesijanske prerokbe.

Mesijanske imenujemo tiste prerokbe, ki so jih izrekli pre-
roki starega zakona o obljubljenem OdreSeniku ali Mesiju. Za-
pisane so v svetem pismu starega zakona, ki je bilo ve& sto-
letij pred Kristusovim prihodom spisano in dolgo pred Kristusom
#e prevedeno na griki jezik. Tudi sedanji Judje imajo v svojem
svetem pismu te prerokbe.

Prva mesijanska prerokba je prvotno veselo ozna-
nilo, s katerim je Bog #e v raju padlemu é&loveskemu rodu
obljubil OdreSenika. Rekel je namret kadi: ,SovraStvo bom
postavil med teboj in Zeno in med tvojim zarodom
in njenim zarodom: ona ti bo glavo stria in ti bo3§
zalezovala njeno peto.“ 1. Moz. 3, 15.

Preroki so napovedovali o OdreSeniku :

1. Njegovo rojstvo. Mesija bo potomec Semov, Abrahamov,
Izakov in Jakobov, in sicer iz rodu Judovega in iz hiSe Davi-
dove, mati mu bo Devica, rojstni kraj Betlehem, ob priliki nje-
govega rojstva bo pomorjenih v Betlehemu mnogo otrok.

Vse to porotajo zgodovinske knjige o Jezusu Kristusu.

2. Bas njegovega prihoda.

@) OdreSenik pride potem, ko bo vzeta Judovemu rodu
vojvodska ast in oblast. ,Zezlo ne bo vzeto od Juda in
vojvoda ne od njegovega ledja, dokler ne pride
tisti, ki ima biti poslan.® 1. Moz. 49, 10.

Jezus je bil rojen kmalu potem, ko so Judje izgubili
svojo politisko samostojnost in so jim Rimljani postavili tujega
kralja, Idumejea Heroda, 1. 40. pr. Kr.

b) Daniel je prerokoval v babilonski suZnosti, da prejde
od povelja, naj se zopet sezida Jeruzalem, do Mesijevega jav-
nega nastopa 69 letnih tednov, t.j. 483 let in da bo v
sredi 70.tedna, t.j. dobra tri leta pozneje Kristus umorjen.
Dan. 9, 24 —27.

Tudi ta prerokba se je natacéno izpolnila.



L

¢) Agej je prerokoval Judom, kateri so se vrnili iz babi-
lonske suZnosti. Ko so dozidavali v Jeruzalemu Zorobabelov tem-
pelj, je Zivelo Se nekaj starih moZ%, ki so pomnili Salomonov
tempelj. Ti so bili Zalostni, ker so videli, da novi tempelj ne
dosega starega ne po velikosti ne po krasoti. Tedaj jih je prerok
tolaZil, napovedujo¢, da bo novi tempelj Se veliastnejsi od
Salomonovega, ker Mesija sam povelita ta tempelj s
svojo navzolnostjo. Ag. 2, 7--10.
Jezus Kristus je bil Ze 40.dan po svojem rojstvu da-
rovan v tem templju; pozneje je veckrat prihajal vanj in v
njem u@il. Leta 70. po Kr. pa je bil ta tempelj porufen z
Jeruzalemom vred. Zaman torej danasSnji Judje Se vedno pri-
takujejo svojega Mesija; ne mogel bi s svojo navzodnostjo po-
velidati templja, ki je #e davno poruSen. S prihodom Jezusa
Kristusa je prerokovani &as presel.

3. Njegovo javno delovanje. OdreSeniku bo pot pripravljal
velik prerok v puscavi in Mesija sam bo najved&ji prerok, usta-
novitelj nove zaveze, ¢udodelnik, uditelj vseh narodov, duhovnik
po Melkizedekovem redu in kralj, ki ga bodo molili zemeljski
kralji in mu sluzili narodi; nova, ¢ista daritev se bode oprav-
ljala po njegovem prihodu od solnénega vzhoda do zahoda.

Zgodovina Jezusovega Zivljenja in po njem ustanovljene

Cerkve izprituje, da so se izpolnile in se Se izpolnjujejo vse te

prerokbe na Jezusu Kristusu.

4. Njegovo hoZje dostojanstvo. OdreSenik bo napolnjen z
vsemi darovi Svetega Duha. On ne bo le Sin élovekov, ampak
tudi Sin boZji in pravi Bog. Iz. 11, 1—3. Ps. 2, 7.

Tudi ta prerokba je izpolnjena na Jezusu Kristusu; o
tem nas prepri¢ca pregled vseh dokazov za njegovo boZanstvo.

5. Posamezne dogodke iz njegovegh zivljenja. Mesija, kralj
miru, bo jezdil na oslici v Jeruzalem. A nehvaleZno ljudstvo bo
zavrglo svojega dobrega Pastirja. Izdan bo za 30 srebrnikov,
ki pridejo naposled lonéarju v roke. Cah. 9, 9; 11, 12—13.

6. Njegovo trpljenje in smrt. O Mesijevem trpljenju je na-
povedanih mnogo podrobnosti, prav takih, kakorine evangelisti
porotajo o Jezusovem trpljenju. Preroki in evangelisti slikajo
trpetega OdreSenika, moZa boleé¢in, ki nima ve& prejsnje podobe
in lepote. Ceta hudobneZev ga obdaja in zasmehuje; bijejo ga

Dr. Svetina, Katolifki verouk. 3



in zasramujejo ter celo pljuvajo vanj. Prebodli so mu roke in
noge, z %o0léem in kisom ga napajajo, njegova obladila so si
razdelili in za njegovo suknjo so sretkali. Med hudobneZe ga
Stejejo, on pa prosi za hudodelce. Vse radovoljno trpi, da bi
zadostil za naSe grehe. Kakor jagnje moléi, ko ga peljejo v
smrt. Ps. 21 ; 68, 22 ; Iz. b3.

7. Njegovo povelidanje. ,Onidanbo Jesejeva korenina
stala v znamenje ljudstvom; njega bodo narodi
molili in njegov grob bo ¢astitljiv.® Iz 11, 10. — Nje-
govo telo ne bo strohnelo v grobu; njegova duSa pojde v pred-
pekel; vstal bo od mrtvih in pojde v nebesa; s seboj popelje duge
praviénih, ki pred peklom &akajo odreSenja. Ps. 15, 9—10; 67, 19.

Tudi vse to se je izpolnilo na Jezusu Kristusu.

C. Prerokbe, katere je Jezus sam izrekel

1. 0 samem sebi jo prerokoval razne okolis¢ine svoje smrti,
potem svoje vstajenje in vnebohod.

a) Svojo smrt na krizu je napovedal z besedami:

osJKakor je Mozes povigal kafo v puséavi, tako
mora povigan biti Sin ¢lovekov.* Jan. 3, 14.

b) Preden se je napotil s svojimi udenci poslednjikrat v
Jeruzalem, jim je natan¢no popisal, kaj se tamkaj zgodi z njim.
Govoril jim je takole: ,Glejte, gremo v Jeruzalem in
Sin ¢lovekov bo izdan vélikim duhovnikom in
pismarjem in obsodili ga bodo v smrt ter izroé&ili
nevernikom, da ga bodo zasramovali in bigali in
krizali, in tretji dan bo vstal® Mat. 20, 18 -19.

¢) Svoje vstajenje je prerokoval ob raznih prilikah.
Po kondani zadnji veerji je obljubil apostolom, da pojde po
vstajenju pred njimi v Galilejo: ,Kadar pa vstanem, poj-
dem pred vami v Galilejo.* Mark. 14, 28.

¢) O svojem vnebohodu je povedal apostolom, da
,2a bodo videli iti tja gori, kjer je bil poprej“.
Jan. 6, 63.

2. Svojim apostolom je napovedal, da ga bodo v trpljenju
zapustili, a kmalu po njegovem vnebohodu prejeli mo¢ Svetega
Duha, in da bodo potem pridali o 'njem v Jeruzalemu in po
vsej Judeji in Samariji in do kraja sveta. Zaradi tega pa jih
bodo tirali pred poglavarje in kralje in jih sodili ; pretrpeti jim



s PR

bo mnogo, naposled celo mudenis§ko smrt. Posebe je Se prero-
koval Judovo izdajstvo, okolii¢ine Petrove nezvestobe: da ga
bo trikrat zatajil, preden bo petelin dvakrat zapel; dalje mu-
teniSko smrt Petrovo, in sicer smrt na krizu in naravno smrt
apostola Janeza.

Cerkvena zgodovina pri¢a, kako natantno se je izpol-
nilo vse to.

3. 0 svoji Cerkvi je prerokoval, da se zdruZijo v njej Judje
in neverniki, da bo ,en hlev in en pastir® (Jan.10, 16);
primerjal jojez goréi¢nim zrnom in s kvasom, s &imer
Jje napovedoval njeno ¢udovito razsirjanje in njen blagodejni vpliv
na nravno Zvljenje (Mat. 13, 31 sl); prerokoval je, da ,pe-
klenska vrata Cerkve ne bodo premagala® (Mat. 16, 18.)
in da se bo njegov ,evangelij oznanjal po vsem svetu
vsem narodom v izpridevanje“ Mat.24, 14,

Vse to se je deloma %e izpolnilo, deloma se Se izpolnjuje.

4. Najznamenitejsa pa je Jezusova prerokba o razdejanju
Jeruzalemskega mesta in templja ter o usodi judovskega
naroda. Luk. 19, 42—-44; 21, 23—24; Mat. 24, 2. 21.

Kako natandno se je izpolnila tudi ta prerokba, priéa ne
le cerkvena, ampak tudi svetna zgodovina.

el
Jezusov nauk.

1. Dasi Jezus ni hodil v %olo k ufenjakom svojega Casa
in kot ¢lovek ni proudeval njihove modrosti, vendar njegov
nauk visokonadkriljujevse modroslovne sestave,
kar jih je bilo pred njim, pa tudi v poznejSem fasu ga nobena
tloveSka modrost ni mogla doseéi.

a) Kar so najmodrej$i in najbolj§i moZje resni¢nega in
dobrega udili o Bogu in naSem razmerju do Boga, o nesmrtnosti
¢loveske duSe, o kreposti in drugih naravnih verskih
resnicah, vse to so le drobtine v primeri z neizerpnim za-
kladom resnice in modrosti, ki jo je Jezus Kristus prinesel
Na svet. '

b) Poleg naravnih verskih resnic pa je Jezus ulil tudi
verske skrivnosti, ki presegajo ¢loveski razum in bi jih

B



S g

nikdar ne mogla izumiti naravna &loveSka modrost, n. pr. o
presveti Trojici, o podedovanem grehu, o naSem odreSenju in
spravi z Bogom, o nadnaravni milosti boZzji, o presv. ReSnjem
Telesu. Ti nauki neizmerno razfirjajo naravno versko spoznanje
in blaZilno vplivajo na naSe srce.

2. Svoj vzviSeni nauk je u¢il Jezus z neomahljivo go-
tovostjo, s popolno zavestjo svoje nadéloveike
veljave in obenem lahko razumljivo, v preprosti, naj-
poljudnejsi obliki.

) NajmodrejSim moZem starega veka, govoreéim o verskih
in bozjih releh, se vidi, da Sele iS¢ejo resnice in se hoje zmote.
Zato se izrazajo previdno, velikokrat zelo nedolo¢no. Kristus
pa nikdar ne omahuje, nikdar ne dvomi, ni¢ ne premis-
ljuje, ne trudi se, da bi resnico naSel, ampak uéi — in vidi
se, da govori vetna Resnica. _

b) Kristus uéi s popolno zavestjo svoje nadélo-
veike veljave, kakorSna pristoji le bozjemu Ug&itelju, Kakor
je sam popolnoma prepri¢an o resni¢nosti svojega nauka, tako
zahteva tudi trdno vero svojim besedam, ne da bi jih doka-
zoval s ¢loveskimi dokazi.

¢) Dasi je Kristusov nauk vzviSen nad vso ¢&lovesko mo-
drost, vendar je lahko razumljiv in dostopen tudi pre-
prostemu ljudstvu in celo najneZnejsi mladini. Prelepe evange-
lijske prilike, vzete iz narave in vsakdanjega Zivljenja, v
najpoljudnej§i obliki Zivo in mi¢no pojasnjujejo abstraktne
verske resnice.

Kolika razlika je v poslednjem oziru med modroslovnimi
sestavi Kkaterekoli dobe in med Kristusovim naukom! Kdor
hofe umevati one, se mora poprej veliko uéiti in fruditi, in le
malo ljudi je, kateri morejo zajemati iz njih duSevno hrano.
Kristusov nauk pa se razlaga mladini v zadetnih, srednjih in
visokih bogoslovskih Solah, oznanjuje se v cerkvi vsemu ljud-
stvu: in vsem, kateri ga verno sprejemajo, blagodejno vpliva
na um in Ssrce.

Ako premislimo vse navedene okoli§¢ine, moramo priznati :
wNikdar ni kak ¢lovek tako govoril, kakor ta &lo-
vek.* (Jan. 7, 46.) Kristus ni navaden &loveski uditelj, njegov
nauk je zares nebeski ali boZji nauk.



§ 14.
Jezusova svetost.

Kar je Jezus uéil, to je tudi v dejanju izvrSeval. Sveto je
bilo vse njegovo Zivljenje.

1. Bil je brez greha in nepopolnosti. Z mirno samozavestjo
je vpraSal svoje najhujSe nasprotnike: ,Kdo izmed vas me
prepri¢a greha?* Jan. 8, 46. — UtCenci in apostoli, ki so
ga natanéno poznali, ga imenujejo ,Svetega in Pravid-
nega“ (Dej. ap. 3, 14). Izdajalec Juda, ki ga je tri leta spremljal
povsod, je moral naposled obupen priznati: ,Gre§il sem,
ker sem izdal nedolzno kri“ Mat. 27, 4.

2. Jezus je nedosezen vzor vseh kreposti. NajlepSe osvet-
ljujeta divno sliko njegovega zivljenja temeljni kreposti vsega
kritanstva: iskrena ljubezen do Boga in do bliznjika.

Ljubezen do neheSkega Od&etapreveva vse njegove

mu apostoli, trudnemu in laénemu, prinesli in ponujali jedi, se ni
dal motiti v izvrSevanju vzvisenega poklica, ampak jim je rekel :
sMoja jed je, da izvr8ujem voljo Onega, ki me je
poslal* Jan. 4, 34.

NebeSko mila, nesebiéna in vseobsezZna je bila njegova
ljubezen do ljudi. Presréno je ljubil otroke: ,Pustite
otrodi¢e in nikar jim ne branite k meni priti, zakaj
takih je nebesko kraljestvo.* Mat. 19, 14. — Z gres-
niki je ravnal usmiljeno, dasi je tako sovraZil greh. Do Za-
lostnih in nesreénih je kazal sotutno srce in jim veliko-
krat ¢udezno pomagal. Naposled je celo svoje Zivljenje
daroval v odreSenje ljudi.

Iz ljubezni do Boga in do bliZznjika izvirajo vse druge
kreposti, ki se v vzorni lepoti razodevajo v Jezusovem
Zivljenju, kakor: poniZnost, krotkost, vdanost v voljo nebeskega
Odeta, potrpezljivost v trpljenju.

3. Ni ¢loveka, ki bi se mogel v svetosti meriti z Jezusom.
Sokrat in nekateri drugi mozje v predkridanski dobi so bili
Sicer v oble blagi znataji, a brez hib in nepopolnosti niso bili.
Svetniki kr&fanske dobe so Jezusovi udenci in posnemalci.
Dospeli so do tem vigje stopnje svetosti, &m bolj so se pri-



s BT

blizali svojemu vzorniku; dose&i ga ni mogel in ga ne more
nihde. Tu ostane vedno veljaven izrek: ,Udenec ni vigji
od uéenika.* Mat. 10, 24.

§ 15
Zgodovina kricanstva.

Kakor Jezus Kristus sam, takKo je tudi njegovo delo,
krstanstvo, trajen BudeZ, in sicer ¢udeZ, ki ga moremo sami
opazovati.

1. Cudovito je ‘razSirjanje in vedni obstanek kr3Zanske vere
in Cerkve.

a) Zgodovinska resnica je, da se jekr8fanstvo s &u-
dovito hitrostjo §irilo med razne narode. To hitro razsir-
janje moramo priznati za pravi ¢udez%, ako premislimo, koliko
zaprek je obteZevalo razSirjanje krifanstva in kako neznatna
s0 bila naravna sredstva, s katerimi se je Sirilo.

Zapreke so bile notranje in zunanje. Notranje
se nahajajo v krStanstvu samem: vera v KkriZanega Boga,
vstajenje od mrtvih in mnogo drugih verskih skrivnosti, ki
presegajo na¥ omejeni razum ; dalje vzviSenost in strogost
nravnih naukov, ki zahtevajo mnogo Zrtev in samozatajevanja.
— Zunanje zapreke so bile: izprijena ¢loveS8ka narava
sploh, napuh in mesena pozeljivost, zlasti pa Se izredna nravna
izprijenost takratnega &lovestva ; predsodki vefine judovskega
naroda o Mesijevem zemeljskem kraljestvu in istega napaéni
ponos na svoj izredni poklic vstarem zakonu; poganstvo s svojim
krivim a po zunanje sijajnim bogocastjem, ki je bilo tesno
zdruZzeno z javnim in druzinskim Zivijenjem, s slovstvom in
z umetnostjo ter je ugajalo poZeljivosti in raznim strastém ;
napalni pojmi in grozni predsodki o krianski veri in slednji¢
tristoletno krvavo preganjanje, ki bi bilo moralo uni¢iti kriéan-
stvo, ako bi bilo to le E&loveska ustanova.

Naravna sredstva razSirjanja so bila neznatna. Prvi
Siritelji kr8éanske vere so bili dvanajsteri apostoli in njihovi
udenci. Sli so k razlidnim takrat znanim narodom, tudi k omi-
kanim, ponosnim in mogoénim Grkom in Rimljanom. S pre-
prosto besedo so oznanjali Kristusa, kriZanega. Meca se niso
posluzevali pa tudi ne ufenega dokazovanja. Svetni velikasi jih



s 0

niso podpirali, marved so jim vedinoma nasprotovali in jih pre-
ganjali. Bogastva niso imeli in Sasnega dobitka ali drugih ze-'
meljskih dobrot niso obetali, marved so uéili nesebiéno poZrtvo-
valnost in zatajevanje samega sebe. Vendar pa so sprejemali
njihove nauke ljudje vsake vrste, bogatini in revezi, ucenjaki
in preprosto ljudstvo, izobraZzeni in neizobrazeni narodi.

Tako ¢&udovit uspeh se ob tolikih zaprekah in s tako
neznatnimi sredstvi ni mogel doseéi naravnim potom. Tu je
delovala nadnaravna bozja pomo¢: milost boZja in tudeZi.

b) Kakor hitro razsirjanje, tako tudi vedni obstanek
krSétanske vere in Cerkve ni ¢lovelko, ampak je
bozje delo.

Velika ¢loveSka dela so se #e porusila in so razpadla:
mogo&ne drzave, modroslovni sestavi in druge ¢loveske ustanove.
Kristusova Cerkev pa trdno stoji, raste in se razcvita, dasi je
nikdar niso nehale napadati sovraZne sile. V zatetku so jo
Judje in pogani hoteli zatreti s krvavim preganjanjem. Potem
se je morala boriti zoper razna Kkriveverstva. Mogo&ni vladarji
s0 ji velkrat nasprotovali ali pa si jo hoteli s hlinjeno pri-
Jjaznostjo usuznjiti. Z investituro in drugimi sredstvi so ji vrivali
veckrat nepoklicane in nevredne sluZabnike, da, celo do Petrovega
sedeza je prodrlo pohujSanje, ne sicer mnogokrat, vendar pa v
nekaterih slu¢ajih, kakor kaze cerkvena zgodovina zlasti v 10, in
v zatetku 11. stoletja. A tudi iz takega poniZanja se je Kri-
stusova Cerkev vselej zopet povspela do nove slave in lepote.
Ako bi bila krifanska vera in Kristusova Cerkev C¢loveska
ustanova, bi bila ob tolikem nasprotovanju morala Ze davno
propasti. Njen obstanek in vedno sveZa Zivljenska mo¢ je dokaz
zZa ustanoviteljevo boZanstvo. :

2. Cudovit pojav v kri¢anstvu so sveti muenci, to so
oni junaski spoznavalei kr8tanske vere, ki so dali svoje Zivljenje
za Kristusa.

Krstanski mudéenci so razodevali v svojem trpljenju tako
¢udovito srénost in toliko stanovitnost, da si tega ne
moremo razlagati iz naravne krepkosti &loveike volje, ampak
moramo misliti na izredno in nadnaravno boZjo poemod.
AKko je pa Bog s svojo milostjo ¢udovito podpiral kritanske
mucence, potem je to nov dokaz, da so se le-ti borili za resnico.



B

Tudi naravna moé¢ ¢loveske volje more dovesti posamezne
ljudi do junaSkih d&inov. Imamo zgledov, da so véasih tudi
pogani in krivoverci #rtvovali svoje Zivljenje za kako idejo.
A to so bili le posamezniki, vetinoma krepki in ¢CastiZeljni
mo#je; kritanskih mucencev pa je na tisode in tisode,
in to ne le junaSkih moZ ampak tudi po naravi slabotnih
zen, nefnih devie, onemoglih starékov, nedoraslih otrok, pre-
prostih ljudi in suznikov. Tako splo&no junas§tvo in poleg
tega ne hipna navduSenost, ampak trajna in mirna sta-
novitnost v prenaSanju najhujSega trpljenja in najmudénejSe
smrti, katere bi se bili mudenci lahko resili z eno samo besedo:
to je nadnaravna in dudovita prikazen, kakorSna
se nahaja samo v kri¢anstvu.

Znadilno za kritanske muédence je tudi to, da niso Sli
v smrt za kako osebno mnenje, ki more biti tudi napaéno,
kakor so bili napaé¢ni n.pr. verski nazori in nauki krivoverca
Husa, ampak kri¢anski mucenci so trpeli in umirali za pre-
pri¢anje, ki je izviralo iz nadnaravnih dejanskih do-
godkov, to je iz CudeZev. Prvi mudenci so Jezusove CudeZe
vedinoma sami videli. Poznej8i pa so videli éudeze, katere so
v Jezusovem imenu delali apostoli in uéenci Jezusovi in s ka-
terimi je Bog povelideval tudi druge spoznavalce kritanske
vere, najvedkrat mutence same. Kateri pa sami niso videli
¢udezev, tem je bilo porok zanje pritevanje vse Cerkve.

3. Cudovita je prenovitev sveta po kr¥ganstvu. ,Dobro
drevo ne more roditi slabega sadu in slabo drevo
ne roditi dobrega sadu.“ Mat. 7, 18. Sad krStanstva je
tudovita prenovitev sveta vumstvenem, nravnem in dru-
Zabnem oziru.

a) Cesar ni mogel dosedi ne modri Sokrat, ne njegov
izvrstni utenec Platon, ne vsi drugi modrijani, to je izvrsil
Jezus Kristus: On je uéil in nau¢il spoznavati pa tudi
ljubiti in dostojno Castiti pravega Boga, in sicer
ne le peStico svojih ulencev, ampak po teh tudi vse ljudi in
vse narode do konca sveta. Razodel in pokazal je tudi vsem
ljudem isti vzviSeni namen, vedno zvelidanje v nebesih.

b) Kritanstvo je dvignilo milijone ljudi iz brezdna
izprijenosti '«do visoke stopnje kreposti in sve-
tosti. Kjerkoli se je razSirila in ukoreninila kri¢anska vera, so
se pokazale tudi prelepe krifanske kreposti: ljubezen do Boga
in do bliznjika in Se posebe ljubezen do sovraZnikov; poniz-
nost, &stost in mnoge druge kreposti, ki so bile nevernikom



il =

komaj po imenu znane. — Ako pomislimo, kako teiko je po-
boljSati le enega nravno izprijenega &loveka, kako velike uspehe
pa je doseglo krifanstvo, moramo priznati, da to ni bilo €lo-
veSko delo, ampak delo boZje vsemogo&nosti in milosti.

¢) Kr8¢anska vera je prenovila svet tudi v druZabnem
ali socialnem oziru. Razodela je &lovekovo tast in
dostojanstvo, uled, da je vsak Clovek ustvarjen po boZji
podobi in odreSen z dragoceno Kristusovo krvjo in da smo vsi
ljudje poklicani v isto vedno zvelitanje v nebesih. Zato je mo-
ralo v kr&¢anstvu polagoma izginiti, kar je bilo temu do-
stojanstvu nasprotno, kakor: suZnost, kupéevanje z ljudmi,
izpostavljanje in morjenje bolehnih in pohabljenih otrok, raz-
lotek med Grki in ,barbari®. — Jezusov izrek: ,Kar ste
storili kateremu teh mojih najmanj8ih bratov,
ste meni storili* (Mat. 25, 40), je odprl trpefemu &lovestvu
neusahljiv vir dobrodelnosti. — Kritanstvo je oblazilo in
posvetilo druzinsko Zivljenje, uteé, da je krs¢anski zakon
zakrament, sveta in dosmrtna zveza med enim moZem in eno
7eno., Cast je Zena nafla Sele po krdtanstvu. Kritanskemu mozu
%ena ni suznica, ampak enakovredna druZica. Vzgoja otrok je
stariSem sveta dolZnost, otrokom pa so stariSi namestniki boZji.
— Tudi drzavi Sele krStanska vera daje trdno podlago. Ona
udi, da je vsaka oblast od Boga in da se moramo tudi drZavni
oblasti pokoriti ne le zaradi kazni, ampak zaradi vesti (Rim. 13).
Z druge straui pa zopet uéi, da so drzavni oblastniki Bogu od-
govorni za to, kar zahtevajo od svojih podloZnikov, in da
krivitno povelje ni zakon; zato se samosilje v kritanskih
narodih ne more dolgo vzdrZati. — Slednji¢ se more le po na-
¢elih kridanske vere uspeSno reSiti perete ,delavsko vpra-
Sanje“ Delo ni ved sramotno, odkar ga je posvetil sam boZji
Zvelitar. Kritanska vera pa obenem uéi, da je razlika med
stanovi, ker smo vsi ljudje zdruZeni tako, kakor udje enega
telesa. (Rim. 12, 4) Ako bi vsakdo Zivel in delal tako, kakor
je primerno njegovemu stanu, ter vestno izpolnjeval svoje dolz-
nosti, potem bi bilo zdravo celo telo. In ako bi namesto kri-
vice in sile krifanska pravié¢nost in ljubezen delili ljudem ze-
meljske dobrote, bi vsakdo imel toliko, kolikor potrebuje za
¢asno Zzivljenje, ki pa je in ostane le Gas truda in pripravljanja
za velno Zivljenje.



SN

§ 16.
Zakljucek.
Kri¢anska vera je pravo in dovrieno boZje razodetje.

1. Ker je zaetnik in ustanovitelj kri%anske vere, Jezus
Kristus, pravi Bog, je kr3¢anska vera prava, od Boga raz-
odeta vera.

2. Kritanska vera je tudi dovr3eno razodetje hoZje, t.j.,
njej ne bo sledila zopet druga od Boga razodeta vera, kakor je
judovski sledila krSéanska. Kr3tanstvo je popolno in dovrSeno
razodetje boZje iz slededih razlogov :

a) Ze naéin, kako nam je bila razodeta krifanska vera,
Jje najpopolnej8i. V starem zakonu se je Bog razodeval po pre-
rokih, svojih poslancih, krifansko vero pa je prinesel na svet
sam bozji Sin, Jezus Kristus.

b) Judovska vera je bila namenjena le enemu narodu in
je imela le zafasno veljavo, kritansko vero pa je ustanovil
Jezus Kristus za vse narode in vse ¢ase. Rekel je svojim apo-
stolom: ,Pojdite in ucéite vse narode ... Uite jih
izpolnjevati vse, karkoli sem vam zapovedal. In
glejte, jaz sem z vami vse dni do konca sveta®
Mat. 28, 18. 20. .

3. Ker je kritanska vera od Boga razodeta, in sicer do-
vrieno razodetje boZje, je tudi edino prava in edino zveliavna
vera. Sv.apostol Pavel zatrjuje: ,Ako bi vam angel iz
nebes oznanjal evangelij, razen onega, ki smo vam
ga mi oznanili, bodi izob&en* (Gal. 1, 8) In sv; Peter je
udil o Jezusu Kristusu: ,Nobeno drugo ime pod nebom
ni dano ljudem, v katerem bi se mogli zvelidati®
Dej. ap. 4, 12.

Cetrto poglavije.
0 katoliski Cerkvi.

Katoliska Cerkev je vidna druzba vseh pravovernih
kristjanov, ki verujejo iste nauke, prejemajo iste
zakramente inimajorimskega papeZa za svojega
vidnega poglavarja.



= e

Beseda ,cerkev® je grikega izvora in pomenja to, kar
je Gospodovo. Rabi nam za hiso Gospodovo in za druZbo
vernikov, ki se zbirajo v Gospodovi hisi. Kadar hotemo
zaznamovati druZbo pravovernih kristjanov, ki po
volji bozjega ustanovitelja more biti le ena, piSemo z véliko
zatetnico ,Cerkev® da razlikujemo to druzbo od raznih
drugih verskih druzb in obenem od poslopij, v katerih se zbi-
rajo verniki.

Namen Cerkve je, da vodi vse ljudi k nadnarav-
nemu zvelidanju.

Da so v katoliski Cerkvi, in sicer samo v njej zdruZeni
pravoverni kristjani in da je le ona prava in edina redna pot
k zvelitanju, bo razvidno iz sledele razprave, v kateri hotemo
pokazati, da je katoliS8ko Cerkev ustanovil boZji Sin,
Jezus Kristus, in da jo vodi ter razsvetljuje Sveti
D uh,

Prvi razdelek.

Jezus Kristus je ustanovil katoliSko Cerkev.

A. Kristusova Cerkev.

§ 17.
Ustanovitev in temeljna uredba Kristusove Cerkve.

Jezus Kristus je ustanovil versko druzbo ali Cerkev, in
sicer takole:

1. Zbiral je vernike okrog sebe.

2. Izbral je izmed pjih dvanajst apostolov in jim
izro¢il trojno sluzbo: uéeniSko, duhovni§8ko in kraljevsko.

a) UteniSka sluzba je dolznost in oblast, Kristusove
nauke vedno ¢iste in nepokvarjene ohranjevati, oznanjati in
razlagati. To sluzbo je izro¢il Kristus svojim apostolom, ko jim
je rekel pred svojim vnebohodom: ,Pojdite in ucite vse
narode in kridéujte jih vimenu Odeta in Sina in
Svetega Duha. Udite jih izpolnjevati vse, karkoli
sem vam zapovedal® Mat. 28, 19—20.

b) Duhovni8ka sluZzba je dolznost in oblast, oprav-
ljati daritev svete mase, deliti svete zakramente ter s temi
in drugimi sredstvi podeljevati ljudem milosti, katere je Jezus



LB S

Kristus zasluzil s svojo smrtjo na krizu. Ko je Jezus na veder
pred svojim trpljenjem prvikrat sam opravil nekrvavo daritev,
je rekel apostolom: ,To delajte v moj spomin.“ Luk. 22,

19. — Krscevati jim je zapovedal z besedami: ,Kr8&ujte jih
vimenu O¢eta in Sina in Svetega Duha® Mat. 28,
19. — Znamenito oblast, grehe odpustati, jim je dal, ko se jim

je prikazal po svojem vstajenju ter jim rekel: ,Prejmite
Svetega Duha! Katerim boste grehe odpustili, so
jim odpuS&eni, in katerim jih boste zadrzali, so
jim zadrZani* Jan. 20, 22—23.

¢) Kraljevska sluzba je dolznost in oblast, v Jezu-
sovem imenu vernike vladati: opominjevati in voditi jih k
bogoljubnemu Zivljenju, dajati jim ukaze in zapovedi, soditi jih
in po potrebi tudi kaznovati. To sluzbo je izroéil Jezus Kristus
svojim apostolom z besedami: ,Resniéno vam povem:
Karkoli boste zavezali na zemlji, bo zavezano
tudi v nebesih; in karkoli boste razvezali na
zemlji, bo razvezano tudi v nebesih“ Mat. 18, 18.
whavezovati® in ,razvezovati“ pomenja v svetopisemskem govoru
postavodajalno in sodno, torej vladarsko oblast.

To trojno sluzbo je izroéil Jezus Kristus ne vsem verni-
kom, ampak samo apostolom, da so jo izvrSevali v njegovem
imenu, ne pa v imenu vernikov. Rekel je namreé¢ apostolom:
,sKakor je mene poslal Oe, tudi jaz pos&ljem vas.“
Jan. 20, 21.

3. Poleg dvanajsterih apostolov je izvolil tudi 72 uéen-
cev ter jih poslal oznanjat boZjo besedo. Luk. 10, 1.

4, Nad vse pa je postavil apostola Petra, ki naj bi bil
njegovi Cerkvi vidni poglavar.

a) Ze takrat, ko je izvolil Petra za apostola, je pre-
menil njegovo ime Simon v pomenljivo ime Peter, t. j.
skala, s ¢imer je hotel Ze tedaj oznaéiti njegov bodo&i poklic.

b) Ko je Peter pri Cezareji Filipovi v Galileji slovesno
izpovedal svojo vero v boZanstvo Jezusovo z besedami: ,Ti
si Kristus, Sin Zivega Boga, mu je rekel Jezus:
wBlagor tebi, Simon, Jonov sin, zakaj meso in kri
ti tega nista razodela, ampak moj O&e, ki je v ne-
besih. In jaz ti reéem: Ti si Peter (skala) in na to
skalo bom zidal svojo Cerkev in peklenska vrata



S T

jene bodo premagala. In tebi bom dal klju&e ne-
beSkega kraljestva. In karkoli bo¥ zavezal na
zemlji, bo zavezano tudi vnebesih;in karkoli bos
razvezal na zemlji, bo razvezano tudi v nebesih.®
Mat. 16, 17—19. — S temi besedami je Jezus Petru obljubil
prvenstvo ali primat! v svoji Cerkvi. Peter naj bi bil
temelj Kristusovi Cerkvi. Kar je temelj za poslopje, to je za
druzbo ljudi nacelnik, ki ima v druzbi vrhovno oblast. Tudi
kljuéi so znamenje oblasti. Enako je tretja podoba ,zave-
zovati* in ,razvezovati* izbrana tako, da ne more po-
meniti drugega ko izvrSevanje oblasti. Kristus je torej z na-
vedenimi besedami obljubil Petru prvenstvo ne le Casti,
ampak tudi oblasti v svoji Cerkvi.

¢) To obljubo je izpolnil po svojem vstajenju. Ko se
je prikazal apostolom pri Tiberijskem jezeru, je trikrat vpraSal
Simona Petra, ali ga ljubi, in sicer bolj ko drugi apostoli. Ko
mu je Peter to trikrat zatrdil, mu je rekel Jezus prvi¢ in
drugié: ,Pasi moja jagnjeta!“ tretji¢ pa: ,Pasi moje
ovee!* Jan. 21, 16 sl. Postavil ga je torej vidnega poglavarja
vsej verni druzbi: navadnim vernikom in predstojnikom.

Peter je v Cerkvi vidni namestnik Jezusa Kristusa, nevidni
poglavar svoje Cerkve pa vedno ostane Jezus Kristus sam,
kar je razvidno iz njegove obljube: ,In glejte, jaz sem
z vami vse dni do konca sveta.* Mat. 28, 20.

SN
Kristusova Cerkev je vidna.

Kristusova Cerkev je vidna druZba, ker je Jezus Kristus
hotel, naj bodo tisti, ki sprejmejo njegove nauke, zdruZeni tudi
po zunanje. To je razvidno iz slededili razlogov :

1. Kristus je ustanovil vidno znamenje, s katerim se verniki
Sprejemajo v njegovo Cerkev, namreé sveti krst.

2. Odredil je za svojo Cerkev vidno sluZbo boZjo,
zlasti daritev svete mase.

3. Dal je Cerkvi vidne predstojnike, vernikom pa
je zapovedal, da jim morajo biti poslusni. ,Kdor vas po-
Slusa, mene poslu§a“ Luk. 10, 16. ,Kdor pa Cerkve

1 Primat od primus = prvi.



st Ll ol

ne poslusfa, ti bodi kakor nevernik in oéitni
grefnik.* Mat. 18, 17.

Zato Kristus primerja svojo Cerkev z luéjo, postav-
ljeno na svetilnik, in z mestom na gori, ki ne more
ostati skrito. Mat. b, 14. 15.

Ker je Kristusova Cerkev vidna, moremo vedeti, kateri
ljudje so njeni udje, namre¢ vsi tisti, ki so bili po svetem
krstu vanjo sprejeti, naj bodo pravié¢ni ali gresniki,
ako le niso bili izob¢eni, ali niso od Kristusove Cerkve samo-
voljno odpadli.

Da so tudi gresniki udje Kristusove Cerkve, udi Jezus

Kristus sam, ko svojo Cerkev primerja njivi, na kateri raste

do Gasa zetve poleg pSenice tudi ljuljka, in pa mreZi, v kateri

so dobre in malovredne ribe. Mat. 13, 24 sl. 47 sl. Tudi je

Jezus svojce ucil moliti: ,Odpusti nam nage dolge“ (Mat.

6, 12.) in je ustanovil poseben zakrament (svete pokore),

v katerem se udom njegove Cerkve grehi odpudéajo. Jan. 20, 23.

Krivoverei so torej, kateri trdijo, da je Kristusova Cerkev
nevidna, ¢eS, da so v njej le praviéni in da torej ljudje ne
moremo vedeti, kdo je njen ud. Zmota o nevidnosti Cerkve
nasprotuje dejstvu vidno ustanovljene Cerkve in obenem

njenemu name .

§ 19.
Kristusova Cerkev je popolna druZba.

Kristusova Cerkev je popolna druzba, ki ima po svo-
jem bistvu pravico obstanka.

Druzbo imenujemo popolno, ako ima sama v sebi vse
pogoje za obstanek, to je, ako ima svoj lastni namen, ki
ni obseZen v namenu druge druZbe, in ako more svoj namen
dosezati s svojimi lastnimi sredstvi.

Popolna druzba ima po svojem bistvu pravico
obstanka, ako je njen namen utemeljen v bistvu
tloveike narave in je v soglasju s &lovekovim
poslednjim namenom; samoumevno je, da morajo biti
tudi sredstva praviéna.

Kristusova Cerkev je popolna druzba, ker ima svoj
lastni namen, to je naSe vedno zvelitanje. Ta namen ni
obsezen v namenu kake druge druzbe in mu ne more biti
podrejen, ker je vefno zvelitanje poslednji namen vsakega ¢&lo-
veka. Kristusova Cerkev doseza svoj namen z lastnimi



S g

sredstvi, namret s tem, da posveluje svoje ude, izvr3ujoc
trojno sluzbo, ki jo je prejela od svojega boZjega ustanovitelja :
udenigko, duhovnisko in kraljevsko.

Ker ima vsak &lovek naravno pravico in dolZnost, delati
za svoj poslednji namen, ima Kristusova Cerkev, ki vodi svoje
ude do tega namena, v svojem bistvu utemeljeno
pravico do obstanka.

Zato Jezusu Kristusu ni bilo treba pri nobeni ¢loveski
oblasti iskati dovoljenja za ustanovitev vidne verske druzbe ;
seveda tudi zato ne, ker mu je kot Sinu boZjemu ,dana vsa
oblast v nebesih in na zemlji“ (Mat. 28, 18). Iz istih
vzrokov tudi nadaljnji obstanek in delovanje njegove Cerkve ne
potrebuje dovoljenja drzave ali katere koli druge oblasti.

Nasprotno pa so Cerkvi podrejene vse one druzbe, ki
ho¢ejo na kak poseben nadin in po svojih pravilih pospeSevati
naboZnost in prizadevanje za vefno zvelitanje, kakor n. pr,
cerkveni redovi, bratovidine, Marijine druzbe. Za ustanovitev
in obstanek -ter delovanje takih druzb je potrebno cerkveno

dovoljenje. Vzrok je ta, ker je namen teh druzb obseZen v
bolj splo$nem namenu, ki ga ima Cerkev.l

§ 20.
Kristusova Cerkev je ustanovljena za vse Case.

Kristusova Cerkev je ustanovljena za vse Gase; trajala
bo do konca sveta. To moremo sklepati iz njenega namena
in iz jasnih Kristusovih izrekov.

@) Kristusova Cerkev je nositeljica kr&fanske vere. Kr§¢an-
ska vera pa je popolno in dovrSeno razodetje boZje, namenjeno
za vse Case (§ 16); torej mora Kristusova Cerkev trajati do
konca sveta, da more izpolnjevati svoj namen.

b) Kristus je govoril Simonu Petru: ,Ti si I’eter (skala)
in na to skalo bom zidal svojo Cerkev in peklen-
ska vrata je ne bodo premagala*® Mat. 16, 18. Vsem
apostolom in njih naslednikom pa je obljubil: ,Glejte, jaz
Sem z vami vse dni do konca sveta.* Mat. 28, 20.

1 Kakor so naboZne druZbe podrejene Cerkvi, tako so vse one druzbe,
ki imajo namen, v kakem dolofenem smislu pospeevati éasno sredo svojih
udov, podreiene drZzavi; n. pr. razna politiéna, izobraZevalna, razvedrovalna

In druga podobna drustva. Njih namen je obsezen v holj splofnem namenu
driave, ki je: vsestransko pospefevanje dasne srede drzavljanov.



Iz tega je razvidno, da ne more biti prava Kristusova
Cerkev nobena izmed tistih verskih druzb, ki so se sicer ime-
novale ali se %e imenujejo kritanske in so bile v prejsnjih
¢asih morda zelo razSirjene, pa so pozneje ali popolnoma
izginile, ali pa le 8¢ v kakem kraju Zivotarijo in po-
lagoma izginjajo.

§ 21.
Temeljna uredba Kristusove Cerkve je neizpremenljiva.

Ker je Kristusova Cerkev ustanovljena za vse &ase, je
njena temeljna uredba neizpremenljiva. Na temelju, ki ga je Jezus
Kristus polozil, je sicer moZen nadaljnji razvoj njegove Cerkve,
a temelj mora vedno ostati.

@) Vedno mora ostati uéeniS§ka, duhovniSka in kraljevska
sluzba. Zato morajo apostoli imeti naslednike, ki to
sluzbo izvrSujejo do konca sveta. Besede: ,Glejte, jaz sem
z vami vse dni do konca sveta“ (Mat. 28, 20) ne morejo
veljati samo apostolom, ker je Jezus vedel, da apostoli ne bodo
ziveli do konca sveta ; torej je moral misliti tudi na naslednike
apostolov. Isto zahteva tudi namen Cerkve, ki se doseza
le z vednim izvrSevanjem te trojne sluzbe.

b) Ostati mora prvenstvo sv. Petra. Zato je moral tudi
sv. Peter kot vidni poglavar Kristusove Cerkve
po svoji smrii dobiti naslednika in ta zopet novega na-
slednika itd. Kristusove besede : ,Glejte, jaz sem z vami
vse dni do konca sveta® veljajo prav tako sv. Petru, kakor
drugim apostolom. Tudi nam en, zaradi katerega je Jezus Kristus
Petra postavil za vidnega poglavarja v svoji Cerkvi, zahteva
vedno ohranitev prvenstva. Ta namen je edinost v Kristusovi
Cerkvi, ki bi se brez prvenstva in najvigje oblasti Petrovih
naslednikov tem laZe porusila, &im bolj se Cerkev Siri in ¢im
veé razlicnih narodov sprejema v svoje okrilje.

¢) Tudi vse ono, kar so apostoli uvedli za vso Cerkev po
volji Jezusa Kristusa in po navdihnjenju Svetega Duha, je (po-
srednje) boZja ustanova in spada k onemu temelju cer-
kvene uredbe, ki mora vedno ostati.

Kar so pa na tem temelju uvedli poznejsi cerkveni pred-
stojniki, na katere tudi prehaja apostolom in posebe sv. Petru
izro¢ena oblast, ,zavezovati* in ,razvezovati“ to se
more po ¢asovnih potrebah izpremeniti ali zopet odpraviti.



— elge

§ 22,
Skofje, nasledniki apostolov. Masniki in diakoni.

1. Nasledniki apostolov so $kofje v zvezi z rimskim $kofom
ali papezem, ki je naslednik sv. Petra (§ 23). Apostoli so namred
po naroéilu Jezusa Kristusa ustanavljali cerkvene ob&ine po
raznih krajih. Kadar so ustanovili kako obéino in so hoteli iti
dalje oznanjat sv. evangelij, so v tej obéini namesto sebe po-
stavili predstojnika, kateremu so z molitvijo in pokladanjem
rok, t.j. s posvetenjem, podelili trojno oblast, ki so jo sami
prejeli od Jezusa Kristusa. Take cerkvene predstojnike, ki so
8 posvetenjem prejeli popolno udeniS8ko, duhovniS8ko in kra-
ljevsko oblast, so imenovali §kofe.!

Apostoli so dali §kofom, katere so sami posvetili, hkrati
oblast in naroé&ilo, naj tudi oni z molitvijo in pokladanjem rok
posvetujejo nove Skofe in ti zopet nove (Tit. 1, 5. 7.). Tako v
Kristusovi Cerkvi apostolska sluzba in oblast s posvetevanjem
prehaja od apostolov na Skofe ter se vedno ohranja.

2. Kakor si je Ze Jezus sam poleg dvanajsterih apostolov
izvolil tudi 72 utencev ter jih poslal 6znanjat boZjo besedo,
tako so po njegovem narocilu apostoli poleg Skofov posvecevali
tudi ma$nike in diakone. Tem niso izroéevali popolne uteniske,
duhovni8ke in kraljevske oblasti, kakor 8kofom, ampak le moé
in oblast za izvrSevanje nekaterih opravil te trojne sluzbe. Le
Skofje so prejeli popolno apostolsko oblast in v tej tudi oblast,
posvedevati druge Skofe, maSnike in diakone.

Masniki pomagajo §kofom v njih sluzbi; zlasti imajo
oblast, oznanjati boZjo besedo, opravljati daritev svete magSe
in deliti svete zakramente. V vsem svojem delovanju pa so
pod oblastjo skofov. X

Diakoni strezejo Skofom in magnikom pri izvrievanju
svetih opravil. Prve diakone so postavili apostoli v ta namen,
da so praviéno razdeljevali milo¢ino ; oznanjali so pa tudi boZjo
besedo ter delili slovesni sv. krst in sv. obhajilo. Dej. ap. 6, 1 sl;
8, 13—14. :

7 oblastjo, ki jo je prejela od Jezusa Kristusa, je uvedla
Cerkev #e v starodavnih &asih tudi posvedevanje subdiako-
nov in §tiri niZje redove.

1 0d grike besede episkopvs = nadzornik.
Dr, Svetina, Katolidki verouk. 4



iy i

Posvelevanje %kofov, magnikov in diakonov je od Jezusa
Kristusa postavljen zakrament; posvefevanje subdiakonov
in &tirje nizji redovi pa so od Cerkve uvedeni zakramentali.

§ 23.
Rimski Skof ali papeZ, naslednik sv. Petra.

Naslednik sv. Petra je vsakokratni rimski $kof, ki se
imenuje tudi papeZ ali sveti ofe in je vidni poglavar vesoljne
Kristusove Cerkve ter namestnik Jezusa Kristusa, kakor je bil
sv. Peter. To spoznamo iz slededih razlogov:

1. Naravni red nasledstva je, da ostane prvenstvo zdruZeno
z ono Skofijsko stolico, na kateri je do svoje smrti sedel
sv. Peter, in to je rimska Skofijska stolica, ker je bil
sv. Peter predstojnik rimske cerkvene obéine in je kot tak
umrl v Rimu. To je zgodovinsko dejstvo.

2. Ako bi bil Jezus Kristus hotel kak drugaen red na-
sledstva, bi ga bil moral natan&no doloditi in apostoli bi nam
bili tako vazno dolo¢bo tudi sporodéili in skrbeli za to, da bi
se bila izvr8ila. To pa se ni zgodilo. Apostoli niso sporoéili
nikake take dolotbe in zgodovina prifa, da po smrti
sv. Petra prvenstva v Kristusovi Cerkvi ni izvrSeval
kateri izmed 8e zivih apostolov in si ga tudi ni pri-
svajala nobena izmed prvotnih Skofijskih stoliec,
Pad pa so ga izvrSevali rimski §kofje Ze v 1. stoletju,
ko je Se #ivel sv, apostol Janez, in v vseh poznejsih dobah.
Tudi je vsa Cerkev Ze v prvih stoletjih prav tako, kakor v
poznejsih dobah priznavala vsakokratnega rimskega Skofa
za svojega vidnega poglavarja.

3. Ako rimska cerkev ne bi imela od Jezusa Kristusa usta-
novljenega prvenstva, bi morali redi, da ni vef skale, na katero
je Kristus za vse fase sezidal svojo Cerkev, da je torej izginila
ena izmed temeljnih njegovih ustanov. To pa bi se ne skladalo
z njegovim boZanstvom.

§ 24,
Razmerje med papezem, Skofi in magniki ter diakoni.

1. PapeZ, naslednik sv. Petra, ima v Kristusovi Cerkvi
prvenstvo po boZji uredbi, ker je Jezus Kristus sam najvi§jo
oblast v svoji Cerkvi izroé¢il Petru in njegovim naslednikom.



2o B oy

Prvenstvo papeza je prava Skofovska oblast nad
v8o Cerkvijo. PapeZ je najvi§ji utenik, duhovnik in pastir
vseh pravovernih kristjanov, Podlozni so mu ne le navadni
verniki, ampak tudi 8kofje, posamezni in vsi skupaj. Zato tudi
Skofje vse Cerkve niso nad papeZem, marved imajo
vso svojo oblast le v zvezi z njim. Noben cerkveni zbor
86 torej ne more staviti nad papeza, marve¢, kakor
ni zivega telesa brez glave, tako ni vesoljnega cerkvenega zbora,
ako ga ne priznava papez.

2. Skofje so nasledniki apostolov, in sicer tako, da ni po-
samezen &kof naslednik posameznega apostola (kakor je
pape# naslednik apostola Petra), ampak da so vsi skupaj, v
zvezi 8 papeZem, nasledniki zbora apostolov s Petrom na &elu.
Kot nasledniki apostolov imajo Skofje v zvezi s pape-
Zem po bozji uredbi oblast, vliadati Cerkev, ker je
Jozus Kristus sam apostolom — s Petrom na d&elu — izroéil
u&eni¥ko, duhovnifko in kraljevsko ali pastirsko sluzbo. Zato
je govoril sv. apostol Pavel zbranim Skofom iz Efeza in okolice :
wPazite nase in na vso éredo, v kateri vas je Sveti
Duh postavil 8kofe, da vladate Cerkev boZjo.“
Dej. ap. 20, 28. :

Skofje vladajo Cerkev v dvojnem pomenu:

a) Vsak Skof vlada del Cerkve, katerega mu je papez
izrodil, t.j. svojo Skofijo.

Skof ima za svojo §kofijo enako oblast, kakorSna
pristoji papeZu za vso Cerkev. Skofovska oblast se razteza
neposrednje na vse cerkvene, verske in nravne zadeve, po-
srednje pa tudi na druge redi, kolikor se dotikajo vere in
nravnosti. )

Dasi ima pape# popolno Skofovsko oblast v vsej Cerkvi,
vendar zaradi tega posamezni Skofje niso samo njegovi

namestniki, ampak so vsak v svoji skofiji ,od Svetega
Duha postavljeni“ redni vi§ji pastirji.

b) Vsak 8kof je tudi sovladar vesoljne Cerkve,

ker ima pravico, udelezevati se vesoljnih cerkvenih zborov, v
katerih ima posvetovalen in odlotevalen glas.

Jerkveni zbori so ali pokrajinski ali vesoljni.

Pokrajinske (provincialne) imenujemo tiste, na katerih so

zhrani le &kofje ene pokrajine, ene drZave ali enega naroda.

4%



= SRY e

Da je cerkveni zbor vesoljen, je treba, da ga sklite ali
papeZ sam, ali kdo drugi s papeZevim dovoljenjem, da se po-
vabijo vsi fkofje in jih pride iz raznih krajev toliko, da je
zastopana vsa Cerkev, dalje da predseduje papeZ ali osebno,
ali po svojih poslancih in da slednji¢ papeZ potrdi zborove
dolotbe. i

Papeza in Skofe skupaj imenujemo uéedéo Cerkev, da
jih razlikujemo od ostalih vernikov, ki tvorijo poslu8ajodo
Cerkev.

3. Tudi madniSka sluZba in oblast je boZja uredba in
istotalkko sluzba diakonov, ker je Jezus Kristus postavil zakra-
ment posvedevanja, ki ima tri stopnje: posvelevanje Skofov,
masSnikov in diakonov (§ 22). V izvrSevanju svoje sluzbe in
oblasti pa je vsak masSnik tako podrejen svojemu
§kofu, da ne more redno in zakonito opravljati nobene du-
hovske sluzbe, ako ni od §kofa v to poslan ali pooblaséen.
Tudi diakoni smejo sveta opravila svoje sluzbe izvrievati le
8 Skofovim dovoljenjem.

Kristusova Cerkev-je lep in za ¢&loveStvo &udovito pri-
meren organizem. To je najsvobodnejsa ljudovlada, v
kateri more vsak vernik moskega spola postati diakon, ma&nik,
gkof ali tudi papeZ; to je dalje trdno urejena monarhija,
najmogodnejfe kraljestvo, v katerem eden vlada vse, a tako,
da njegova najviija oblast podloznikom pravic ne uniduje,
marved jih le varuje in krepi; to je slednji¢ prava bogo -
vlada, ker je Jezus Kristus, pravi Sin boZji, njen ustano-
vitelj in nevidni poglavar.

§ 25.
Kristusova Cerkev je le ena za vse narode.

Jezus Kristus je ustanovil le eno Cerkev, po kateri naj
bi vsi ljudje postali delezni milosti odreSenja in ki naj bi bila
vsem ljudem voditeljica v velno zvelitanje. Govori namreé
vedno le o eni Cerkvi, ki jo imenuje svojo Cerkev: ,na to
skalo bom zidal svojo Cerkev.“ Mat.16, 18. — To
Cerkev primerja ¢redi, ki se nahaja v enem hlevu in jo
vodi en pastir (Jan.10, 16). Apostolom pa je zapovedal:
4Pojdite in utite vse narode in kricujte jih v imenu
Ofeta in Sina in Svetega Duha.* Mat.28, 19. Sv. apostol



£ e

Pavel primerja Kristusovo Cerkev enemu telesu, ¢igar (nevidna)
glava je Kristus, posamezni verniki pa so udje tega telesa.
B Kor. 12, 29

§ 26.
Znamenja Kristusove Cerkve.

Ker je Jezus Kristus ustanovil le eno Cerkev, ki naj bi
bila vsem ljudem voditeljica v vetno zvelitanje, je moral tej
Cerkvi vtisniti znamenja, po katerih jo je moZno zanesljivo
Spoznati. To je tem bolj potrebno, ker je poleg prave Kristu-
sove Cerkve polagoma nastalo tudi mnogo drugih verskih
druzb, ki se tudi imenujejo kr¥&anske in od katerih vsaka
trdi, da je prava Kristusova Cerkev.

Znadilna znamenja Kristusove Cerkve slede iz njene
uredbe. Navaja jih Ze nicejsko-carigrajska veroizpoved z
besedami: ,Verujem v eno, sveto, katoli§ko in apo-
Stolsko Cerkev.* Prava Kristusova Cerkev je torej:
1. edina, 2. sveta, 3. katoliSka ali vesoljna, 4. apo-
Stolska.

1. Prava Kristusova Cerkev mora biti edina, t.j., povsod
in v vseh ¢asih mora uéiti iste razodete nauke, opravljati isto
sveto daritev, deliti iste zakramente ter imeti skupnega vid-
nega poglavarja.

Da mora Kristusova Cerkev biti edina, nujno sledi iz
njene uredbe. Jezus Kristus je svojim apostolom in njih na-
slednikom doloéno zapovedal, naj povsod in v vseh &asih ude
iste nauke, ki jih je on udil, opravljajo isto sveto daritev, ki
jo je on opravil pri zadnji vecerji, in dele iste zakramente,
ki jih je on postavil. Z ustanovitvijo prvenstva pa je dal
svoji Cerkvi tudi le enega vidnega poglavarja.

2. Prava Kristusova Cerkev mora biti sveta, t.]j., s pri-
mernimi sredstvi mora navajati svoje ude k svetosti in njeno
brizadevanje mora tudi viden sad roditi; tak sad so svetniki,
katerih svetost ¢udezi neovrzno dokazujejo.

Jezus Kristus je hotel, da bodi njegova Cerkev sveta.

To moremo sklepati Ze iz njegove osebnosti, ker je pravi Sin

bozji in vzor vse svetosti.

Sveta pa mora biti Kristusova Cerkev tudi zato, ker le

na ta nadin more voditi ljudi do vednega zveliGanja, da jih s

primernimi sredstvi navaja k svetosti.



. MR

Tudi svetniki morajo biti v Kristusovi Cerkvi. Ako bi
jih ne bilo, bi morali trditi, da je Jezus Kristus hotel in za-
hteval nekaj nemoZnega; to pa bi se ne skladalo z njegovim
boZanstvom.

Ne moremo pa pri¢akovati, da bi v Kristusovi Cerkvi
« vsi posamezni udje dosegli svetost. Ker ima namreé ¢lovek
svobodno voljo, more sredstva, ki mu jih Cerkev ponuja in s
katerimi bi se lahko posvetil, tudi zanemarjati ali zlorabiti.

3. Prava Kristusova Cerkev mora biti katoliSka ali vesoljna,

t. j. za vse ljudi in za vse Case. Urejena mora biti tako, da je
sposobna, razprostirati se po vsej zemlji ter trajati do konca
sveta; mora se tudi prizadevati, da se vedno bolj raz-
Sirja med vsemi narodi, vendar tako, da nikdar ne izgubi
svoje edinosti.

Vesoljnost je znak, po katerem se Kristusova Cerkev
bistveno razlikuje od starozakonske sinagoge, ustanovljene le
za izraelski narod in za dobo pred Mesijevim prihodom.

Za vesoljnost Cerkve ni potrebno, da bi bili dejansko
vsi ljudje njeni udje in da bi ne bilo nobenega kraja na zemlji,
kjer bi Se ne bila razSirjena. Ker je Cerkev duhovno kra-
ljestvo, ki se more razsirjati le z oznanjevanjem resnice in
prepricevanjem ljudi, more le polagoma prodirati in naravno
je, da se mnogi ustavljajo resnici, ker je njihova volja iz-
prijena. Znamenje vesoljnosti Cerkev Ze ima, ako se v wvseh
dasih toliko uspeSno razsirja po svetu, da s tem razodeva in
dokazuje svojo sposobnost in svoj namen, postati svetovna
Cerkev.

Bistveno pa je za vesoljnost Cerkve to, da ohrani, raz-
Sirjaje se med raznimi narodi, svojo edinost.

Da mora prava Kristusova Cerkev biti katoliska ali
vesoljna, to zahteva Ze njen namen. Ustanovljena je namred
zato, da bi bila vsem ljudem vodnica do vefnega zve-
licanja.

4. Prava Kristusova Cerkev mora biti apostoiska, t.j., v

apostolskem ¢asu mora imeti svoj zaletek in njeni predstojniki
morajo biti pravi nasledniki apostolov, Pravi nasledniki apo-
stolov pa so Skofje, kateri so po posvelenju v nepretrgani
zvezi z apostoli in po pokors¢ini zdruZeni s papezem, nasled-
nikom sv. Petra.

Da mora prava Kristusova Cerkev biti apostolska, je
razvidno iz uredbe Kristusove Cerkve. Jezus Kristus je prvié
ustanovil le eno Cerkev, ki naj bi trajala do konca
sveta. Jasno je torej, da ne more biti prava Kristusova Cerkev



= B

nobena verska druZba, katera svojega zaCetka nima v apo-
stolskem ¢&asu. Drugié je izroéil duhovno oblast v
svoji Cerkvi le apostolom, s sv.Petrom na celu, in je hotel,
da ta oblast prehaja na njihove naslednike. Zato je jasno, da
nima od Kristusa podeljene duhovne oblasti in da ne more
biti prava Kristusova Cerkev nobena verska druzba, katera
nima pravilno posvedenih Skofov, ali katera ima sicer Skofe,
ki pa niso zdruZeni s papeZem.

B. Katoliska Cerkev je prava Kristusova
Cerkev.

§ 21.
Samo katoliska Cerkev ima temeljno uredbo Kristusove Cerkve.

Katoliska Cerkev ima temeljno uredbo Kristusove
Cerkve:

1. V katoliski Cerkvi je razlika med uéedo in poslusajoto
Cerkvijo, med duhovniki in neduhovniki, med predstojniki in
podlozniki.

2. Stopnje duhovske oblasti in sluzbe v katoliSki Cerkvi
80 bistveno iste, kakor jih je v svoji Cerkvi ustanovil Jezus
Kristus in po njegovem narodilu apostoli.

@) Tu je ohranjeno prvenstvo sv. Pefra, ki ga izvrSuje
rimski gkof ali papez.

b) Tu se Se vedno izvriuje apostolom izrotena udeniska,
dubovniska in kraljevska sluzba, ki prehaja od apo-
stolov na §kofe, deloma pa tudi na maSnike. Tudi od apo-
8tolov ustanovljena sluzba diakonov je v katoliSki Cerkvi
Ohranjena.

Poleg stopenj duhovske sluZbe in oblasti, kateré so usta-
novljene neposrednje od Jezusa Kristusa in apostolov, so po
razliénih ¢asovnih razmerah nastale Se druge stopnje v cer-
kveni sluzbi. S tem se uredba Kristusove Cerkve ni izpremenila,
ampak le razvila na prvotnem temelju,

Druge verske druZbe, katere se tudi imenujejo kritanske,
nimajo temeljne uredbe Kristusove Cerkve. (Tu
nam ni treba govoriti o verskih druzbah, katere so nastale v
starodavnih Sasih, pa se niso ohranile do danaSnjega dne,
izvzemsi morda nekatere neznatne ostanke. Ozirati se hotemo
le na one, ki Se dandanes Stejejo mnogo udov, in to so razne
protestantske verske druzbe in razkolne cerkve.)



LS

Protestantske verske dru%be nimajo uredbe
Kristusove Cerkve:

1. Zanikavajo bistveno razliko med uelo in posluiajoto
Cerkvijo in med duhovniki in neduhovniki.

2, Zavrgli so prvenstvo papeza in s tem bistven del
uredbe Kristusove Cerkve.

3. Skofovske oblasti ne priznavajo; in ker nimajo &kofov,
tudi nimajo veljavno posvedéenih masnikov. Imajo samo pridi-
garje, ki prejemajo poslanstvo od ljudstva ali pa od svetne
gosposke; a ne ljudstvo, ne svetna gosposka ne moreta dati

duhovske oblasti,. — Anglikanska cerkev ima sicer &Skofe in
masnike, pa niso veljavno posvedeni in tudi niso v nikaki zvezi
S papeZem.

Tudi razkolne cerkve nimajo popolne uredbe Kri-
stusove Cerkve:

1. Ker so se odcepile od rimske Cerkve, nimajo vidnega
poglavarja, ki bi bil naslednik sv. Petra.

2. Veljavno posvefene Skofe in masSnike sicer imajo; a
gkofje niso pravi nasledniki apostolov, ker niso v zvezi s pa-
peZem. Zato nimajo ne ti, ne njihovi magniki apostolskega
poslanstva.

§ 28.
Samo katoliSka Cerkev ima znamenja Kristusove Cerkve.

KatoliSka Cerkevima znamenja Kristusove Cerkve:

1. Katoli8ka Cerkev je edina. Dasi razSirjena po vseh delih
sveta, u¢i povsod in v vseh Casih iste razodete nauke, opravija
vedno in povsod isto sveto daritev in ima skupnega vidnega
poglavarja, rimskega Skofa ali papeZa.

Edinost v katoliski Cerkvi ni sludaj, ampak je bistvena
lastnost Cerkve, utemeljena v njeni uredbi. Katoliska Cerkev
je tako uravnana, da mora biti in vedno ostati edina, Kdor
krsi njeno edinost, neha biti njen ud. Cerkev je smatrala za
manjSe zlo, da so se odcepili od nje mnogi udje ter postali
krivoverei ali razkolniki, ko da bi bila odnehala v kaki bistveni
re¢i ter izgubila svoje znadilno znamenje — edinost.

2. KatoliSska Cerkev je sveta.

a) KatoliSka Cerkev ima potrebna sredstva, s katerimi
navaja svoje ude k svetosti. Sveti so njeni nauki; kdor jih
izpolnjuje, hodi po poti prave kreposti. Nikdar ni katoliSka
Cerkev premenila ali mileje razlagala kakega nauka, da bi se
uklonila duhu &asa ali ugodila kaki &loveski strasti. Tako je



n. pr. vedno vzdrZevala in vetkrat v najteZzavnejSih okoli§¢inah
branila svetost in nerazdruZnost zakona. Sveta in posvelujota
je daritev sv. masSe in istotako zakramenti, zlasti za-
kramenta sv. pokore in presv. ReSnjega Telesa.

b) Katoliska Cerkev se za svetost tudi neprestano prizadeva.

V zakramentu sv. krsta prenovi in posveti dete, ki ga
sprejme v svoje narodje. Mladino in odrasle ljudi pouduje in
opominja v %oli, v cerkvi in ob vsaki ugodni priliki, V svojih
peterih zapovedih nalaga vsem vernikom dolinost, udelezevati
se sluzbe bozje, prejemati svete zakramente in se vaditi v
zatajevanju, brez desar ni prave kreposti in svetosti. Z evan-
gelijskimi sveti pa navaja vse tiste, ki ¢utijo v sebi poklic in
zadostno nravno moé, da se prizadevajo za visjo stopnjo po-
polnosti in svetosti. Ob posebnih prilikah se posluZuje kato-
liska Cerkev tudi izrednih pripomodkov svetosti, n. pr. duhovnih
vaj in misijonov, ki omedé vedkrat tudi trdovratna sreca in
pozivljajo gorecnost v dobrem.
¢) Prizadevanje katolis8ke Cerkve rodi tudi viden sad:

v njej so Ziveli in Zive svetniki, katerih svetost je izpri¢ana
z mudéeni§ko smrtjo, ki so jo pretrpeli, ali pa dokazana s ¢udezi.

Nesteta mnoZica svetih mudéencev in spoznavalcev obojega
spola povelituje prva stoletja cerkvene zgodovine, pa tudi
srednji vek in novejsi ¢as od 16. stoletja sem ni nerodoviten.

3. Katoliska Cerkev se ne imenuje samo, ampak je tudi
resniéno katoliska ali vesoljna.

Katoliska Cerkev ni cerkev enega naroda ali ene drZave,
ampak je svetovna Cerkev.

@) Sposobna in upravifena je, da se razprostira po
vsej zemlji, ker ima skupnega vidnega poglavarja, ki je prejel
svojo duhovno oblast kot naslednik sv. Petra od Jezusa Kri-
stusa, Sinu boZjega, ki mu je ,dana vsa oblast v nebesih
in na zemlji“ Mat. 28, 18,

b) Katoliska Cerkev se tudi prizadeva, da se vedno
bolj razdirja med vsemi narodi. Kakor so Ze apostoli prehodili
skoraj ves takrat dostopni svet, povsod oznanjajo¢ Kristusovo
vero, tako je smatrala katoliSka Cerkev tudi v vseh poznejsih
¢asih razdirjanje kr3tanske vere za svojo bistveno nalogo.
(Misijoni.) Poleg tega tudi vedno moli in priporofa vsem svojim
udom molitev za izpreobrnjenje nevernikov, krivovercev in
razlkolnikov.



SN

¢) Prizadevanje katoliS8ke Cerkve za razSirjanje krStanske
vere pa tudi ni brezuspe&no. V vseh dobah je rastlo in %e
vedno raste Stevilo njenih udov. Izgube, ki so jo zadevale, ko
s0 nezvesti udje tupatam v obilnem S&tevilu odpadali od nje v
razna krivoverstva, v razkolnistvo in k Mohamedovi veri, so
bile vselej kmalu nadomeS¢ene z novimi verniki iz poganskih
narodov.

¢) Dasi se razprostira po vseh delih sveta in obsega toliko
razliénih narodov, katoliSska Cerkev vendar ni razcepljena v vel
cerkvd, ampak je vseskozi edina, ena sama velika druzba
z enim vrhovnim poglavarjem.

4. KatoliSka Cerkev je apostolska.

@) Svoj zatetek ima v apostolskem Casu. Njen rojstni
dan je prva binkoStna nedelja. Ta dan so apostoli, prejem&i
Svetega Duha, zateli oznanjati Kristusov nauk in krstili 3000
ljudi. Odslej je hitro rastlo Stevilo vernikov. Apostoli so bili
njihovi predstojniki, sv. Peter pa vidni poglavar.

b) Sedanji predstojniki katoliSke Cerkve, Skofje s papeZem
na telu, so pravi nasledniki apostolov. Sv. Petru so v
nepretrgani vrsti sledili rimski Skofje ali papezi, ki so prav
tako kakor sv. Peter, v vseh stoletjih izvrSevali vrhovno oblast
v katoligki Cerkvi. Istotako so vsi drugi $kofje katoliske Cerkve
po posvedenju v nepretrgani zvezi z apostoli, po pokors¢ini in
duhovnem poslanstvu pa zdruZeni s papeZem, Petrovim nasled-
nikom, torej tudi pravi nasledniki apostolov. Tako je katolifka
Cerkev res po besedah sv. Pavla ,zidana na temelju apo-
stolov.® Ef. 2, 20.

Protestantske verske druZbe nimajo znamenj Kristusove
Cerkve,

1. Edine niso, ker ne tvorijo ene druZbe, ampak so
razeepljene v mnogo razlitnih loéin. Te si nasprotujejo v prav
vaznih verskih naukih, ne strinjajo se v bogodastju in celo
zakramentov imajo nekatere ved, druge manj; zlasti pa jim
nedostaje vladarstvene edinosti, ker nimajo skupnega vidnega
poglavarja.

Needinost protestantskih verskih druzb je nujna posledica
tega, da so njih zadetniki zavrgli prvenstvo naslednikov sv. Petra
in veljavo udete Cerkve ter izrekli, da je sveto pismo edini
vir boZjega razodetja, ki ga sme vsakdo po svoje razlagati.

2. Svetosti v mnogem oziru pogreSamo v prote-
stantskih verskih druzbah. Ze njihovi zac¢etniki: Luther, Zwingli,



e B0

Calvin, Henrik VIIL, kraljica Elizabeta nikakor niso vzorniki
svetosti. Ne hrepenenje po vi§ji popolnosti, ampak &loveske
strasti so bile povod njihovemu odpadu od katoliske Cerkve. —
Najizdatnejda sredstva svetosti so te verske druzbe zavrgle,
lkakor: zakrament sv. pokore, daritev sv. mase, deSéenje
Matere bozje in svetnikov, cerkvene zapovedi in evangelijske
svete. Nasprotno pa ute marsikaj, kar naravnost Skoduje
prizadevanju po kridanski popolnosti, n. pr., da vera sama
zadostuje za opravitenje pred Bogom in za vedno zvelitanje,
da je Bog brezpogojno nekatere ljudi odlodil za veéno zveli-
fanje, druge pa za vedéno pogubljenje. — Svetnikov, katerih
svetost bi bila s éudeZi dokazana, protestantske verske druzbe
niso vzgojile. Koliko pa jih ima tudi od 16. veka sem kato-
liska Cerkev !

3. 7 znakom vesoljnosti se protestantske verske
druzbe ne morejo ponafati. Razcepljene so v posamezne
dezelne, drzavne ali narodne cerkve; Kristus pa je hotel, da
bodi njegova Cerkev svetovna Cerkev, ki naj vse deZele in
vse narode zdruZuje z vezjo ljubezni v edinosti vere. Misijon-
skega dela med poganskimi narodi so se protestantske verske
druzbe poprijele Sele v novejSem ¢asu.

4. Protestantske verske druzbe niso apostolske, ker
svojega zatetka nimajo v apostolskem ¢&asu in njihovi pred-
*stojniki niso nasledniki apostolov.

Razkolne cerkve znamenj Kristusove Cerkve ali nimajo,
ali pa jih imajo le deloma.

1. Znamenja edinosti nimajo. V veri in bogocastju
razkolne verske druZbe sicer niso tako razlitne druga od druge,
kakor razne protestantske loc¢ine; a izgubile so vladarstveno
edinost in s tem sredii¢e prave cerkvene edinosti.

2. Znamenje svetosti imajo, vendar ne v popolni
meri. Imajo — z malimi izjemami — nepokvarjen Kristusov
nauk, vse svete zakramente, daritev sv. maSe in zakramen-
talno pri¢ujotega Kristusa v cerkvah. Tudi prizadevajo se za
posvedevanje svojih udov in izpodbujajo jih celo k izpolnje-
vanju evangelijskih svetov. Polnega uspeha pa vendar ne more
nobena dosedi. Odkar so se odeepile od katoliSke Cerkve, niso
vzgojile ne enega svetnika, katerega svetost bi bila s posmrt-
nimi éudezi dokazana.

3. Znamenja vesoljnosti nimajo. Ker nimajo skup-
nega vidnega poglavarja, ne tvorijo ene skupne Cerkve, mar-
ved so razcepljene v mnogo narodnih in drzavnih cerkva, ki
so odvisne od politiskih razmer.

4. Razkolne cerkve slednji¢ tudi niso apostolske,
Razkola v apostolskem &asu ni bilo. Vzhodni in zahodni kri-
stjani so bili do 9. stoletja zdruZeni v eno Cerkev pod enim



vidnim poglavarjem, rimskim papeZem. Ko so Grki odpadli od

Rima, je njih cerkev prenehala biti apostolska, zato tudi vse

tiste me morejo biti apostolske, ki so po nadaljnjem razkolu

nastale iz grske cerkve.

Ker ima le katoliska Cerkev uredbo in znamenja Kristusove
Cerkve, spoznamo, da je le ona prava, od Jezusa Kristusa usta-
novljena Cerkev.

§ 29,
Cerkvena drZava.

Od Cerkve moramo razlikovati Cerkveno drZavo.

Cerkev je kraljestvo boZje na zemlji, razli¢no. od svetnih
kraljestev in v svojem delokrogu neodvisno od vsake svetne
oblasti. Toda udje katoliSke Cerkve so hkrati udje kake
svetne drzave in so v svetnih refeh podlozni drZavnim
vladarjem.

Tudi papezi so bili v zadetku udje Rimske drzave in v
svetnem oziru odvisni od rimskih cesarjev. Da bi laZe izpol-
njevali svoje duhovsko zvanje, jih je pa boZja previdnost po-
lagoma privedla do neodvisnosti od vsake svetne oblasti: usta-
novila se je Cerkvena drZava. PapeZi so tako postali tudi v po-
lititnem oziru samostalni (suvereni), kakor so samostalni vladarji
svetnih drzav.

1. Cerkvena drzava in politiéna samostal-
nost papeZev ni sicer neposrednje bozZja ustanova in za
obstanek Cerkve ni neogibno potrebna, a nastala je, kakor prica
zgodovina, zakenitim petom in ima v naravnem in pozitivnem
pravu utemeljeno pravico do obstanka.

2. Ustanovitev Cerkvene drzave je bila v mnogih
ozirih koristna. Po njej so dobivali papezi potrebnih dohodkov,
s katerimi so mogli veliko dobrega storiti pred vsem za pod-
loznike Cerkvene drZave same z ustanavljanjem ter vzdrie-
vanjem raznih dobrodelnih naprav, potem za Cerkev sploh s
podpiranjem misijonov in drugih vaznih podjetij, slednji¢ tudi
za vedo in umetnost.

S pospefevanjem splo$nih koristi in namenov vesoljne

Cerkve pape’i niso izkori§¢ali in ni¢ oskodovali prebivalcev

svoje lastne deZzele, ker jim v to svrho niso nalagali posebnih

davkov. Se gmotno korist so imeli njihovi podaniki, ker so
radi papeZev v obilnem $tevilu prihajali v deZelo verniki vseh
narodov.



L e

3. Politiéna samostalnost papeZev je velikega
pomena za vso Cerkev: ¢) Spodobi se, da Kristusov namestnik
na zemlji, ki so mu v duhovnem oziru podloZni tudi katoliski
vladarji, ni obenem tudi podanik kakega kralja. ») Kot samo-
stalen svetni knez je papeZ% enakovrsten drugim svet-
nim vladarjem in more svobodno obdevati z njimi, kakor
tudi s podloZniki raznih drZzav. ¢) Zlasti za svobodno vo-
litev papeZevo in za svobodno vladanje je politicna
samostalnost papezev neprecenljive vrednosti.

Odkar se je zedinila Italija v Ttalijansko kraljestvo, papez
nima ved svoje deZele; pustili so mu samo Vatikan,
Vendar pa se Se vedno priznava njegova politi¢na samo-
stalnost.

Drugi razdelek.
Sveti Duh razsvetljuje in vodi katoliSko Cerkev.

Potreba boZjega vodstva. Dasi je katoliska Cerkev
ustanovljena od Jezusa Kristusa, Sinu boZzjega, vendar ne bi
mogla izpolnjevati svojega namena, ako bi bilo njeno vodstvo
prepustéeno samo C¢loveSkim mocem. Razodete resnice bi se
utegnile stasoma poizgubiti, ali pomeSati z raznimi zmotami
in mi bi dandanes ne imeli gotovosti, da katoliSka Cerkev Se
vedno hrani in uédi Kristusovo vero in da nam 8e vedno kaze
pravo pot do velnega zvelidanja.

A Kkatolifke Cerkve ni le ustanovil Sin boZzji, ampak
jo Bog sam tudi vedno razsvetljuje in vodi

A. Navdihnjenje apostolov in nezmotljivost
Cerkve..

§ 30.
Navdihnjenje apostolov.

Apostoli, prvi predstojniki sv. Cerkve, so bili navdihnjeni
od Svetega Duha. To pomeni, da jih je Sveti Duh neposrednje
razsvetljeval in vodil, ko so uéili in ko so ustanavljali ter
urejevali cerkvene obéine. Zato so njihovi nauki boZja be-
seda in njihove naredbe v verskih in cerkvenih zadevah imajo
boZjo veljavo.



e

1. Jezus Kristus je apostolom pred svojo loitvijo Svetega
Duha obljubil z besedami: ,In jaz bom prosil Ofeta in
dal vam bo drugega tolainika, da ostane z vami
vekomaj, Duha resnice? Jan. 14, 16.

2. Deset dni po svojem vnebohodu ali petdeseti dan po
svojem vstajenju, t.j. binkoStno nedeljo, je Jezus to obljubo
izpolnil in apostoli so prejeli Svetega Duha, ki je priSel nad nje
v podobi goretih jezikov. (Dej. ap. 2, 1 sl.)

3. BoZjega navdihnjenja so se apostoli tudi zavedali. Zato
je sv. Peter v Jeruzalemskem zboru govoril v imenu vseh apo-
stolov: ,Dopadlo je Svetemu Duhu in nam.* (Dej. ap.
15, 28.) To pomeni: Ne po svoji &¢loveski modrosti, ampak po
navdihnjenju Svetega Duha smo tako sklenili in vam ukazu-
jemo. Da ta njihova zavest ni bila zmota, so potrdili apostoli
s dudezi, ki so jih delali.

4. Kakor vsi apostoli skupaj, tako je bil tudi sleherni
izmed njih osebno navdihnjen od Sv. Duha. To je bilo po-
trebno, da so mogli izvrS8evati svojo nalogo. Apostoli so bili
namre¢ neposrednji Jezusovi poslanci do raznih narodov. Da
jo mogel vsak v svojem kraju nezmotljivo oznanjati ves Jezusov
nauk ter prav urediti novo ustanovljene cerkvene obéine, je
moral sleherni biti osebno navdihnjen od Sv. Duha. Tudi prihod
Sv. Duha v podobi goreéih jezikov kaZe, da je bil vsak apostol
osebno navdihnjen, ker je oni ¢udeZni ogenj ,sédel na sle-
hernega izmed njih.“ Dej. ap. 2, 3.

H. Sv. Pavla sicer binkoStno nedeljo 8¢ ni bilo med
apostoli, vendar je bil tudi on navdihnjen od Sv. Duba.
Jezus Kristus ga je sam &udezno pozval v apostolsko sluzbo,
torej mu je podaril tudi nadnaravno usposobljenost zanjo. Svo-
jega boZjega poslanstva in nadnaravnega razsvetljenja se apostol
Pavel tudi zaveda. PiSe namref: ,Jaz nisem sprejel evan-
gelija od kakega ¢loveka, ampak po razodetju
Jezusa Kristusa® (Gal. 1, 12) Tudi on je s ¢udeZi do-
kazal resni¢nost svojega prifevanja.

§ 31.
Nezmotljivost Cerkve.

1. Jezus Kristus, ki je apostolom obljubil in poslal Svetega
Duha, je boZjo pomo¢ v izvrievanju apostolske, zlasti uenisSke



SRS - T

sluzbe zagotovil tudi njihovim naslednikom. Zato je uteéa
Cerkev v verskih in nravnih naukih nezmotljiva. (Kato-
liska vera ne udi, da je kateri &lovek sam po sebi nezmotljiv,
marved pripisuje nezmotljivost samo Bogu. Bog pa more tudi
slabotnega ¢loveka podpirati in zmote varovati.)

2. Nezmotljivost utete Cerkve v verskih in nravnih na-
ukih dokazujejo izreki Kristusovi:

a) Ko je Jezus Kristus zapovedal apostolom, naj gredo po
vsem svetu in ufe vse narode, je dostavil svojim besedam ob-
ljubo: ,Glejte, jaz sem z vami vse dni do konca
sveta.* (Mat. 28, 20.) Ta obljuba ne velja samo apostolom,
marved se razteza tudi na njihove naslednike, ker je Jezus
vedel, da apostoli ne bodo ziveli do konca sveta.

b) Tudi obljuba Svetega Duha ni dana samo apostolom,
ampak tudi njihovim naslednikom. To dokazujejo besede: ,da
ostane z vami vekomaj.“ Jan. 14, 16.

¢) Slednji¢ je rekel Jezus apostolom in njihovim nasled-
nikom: ,Kdor vas posluda, mene poslufa.* (Luk. 10, 16.)
Po uéedi Cerkvi nam torej Jezus Kristus sam govori.

3. Dar nezmotljivosti ima ugea Cerkev, in to so:

A. Skofje, zdruzeni s papeiem. Ti so pravi nasledniki apo-
stolov, zato tudi njim veljajo vse one obljube, s katerimi
je Jezus Kristus apostolom za vse ¢ase zagotovil izredno
boZjo pomoé.

Daru nezmotljivosti nimajo posamezni Skofje vsak zase,
kkakor so ga imeli od Svetega Duha navdihnjeni apostoli, ampak
le vsi Skofje skupaj, zdruzeni s papeZem. Vzrok je, ker niso
posamezni 8kofje nasledniki posameznih apostolov, ampak so
vsi Skofje skupaj, zdruZeni s papeZem, nasledniki zbora apo-
stolov s Petrom na ¢elu. Tudi namen sv. Cerkve ne zahteva
nezmotljivosti posameznih Skofov, ampak le nezmotljivost udece
Cerkve sploh. Po njenih doloéilih se morajo ravnati posamezniki.
B. PapeZ je tudi sam nezmotljiv, kadar kot najvi§ji

utenik in pastir odloéuje za vso Cerkev o ver-
Skih in nravnih naukih.

To je razvidno iz sledeéih razlogov:

a) Papez je v svoji sluzbi naslednik sv. Petra. Kar je
torej veljalo Petru, velja tudi papezu. Petru pa je govoril Jezus:
»['i si Peter (skala), in na to skalo bom zidal svojo
Cerkev in peklenska vrata je ne bodo premagala.“



i A

Mat. 16, 18. Za Petra je Jezus posebe molil, ,da nikdar ne
neha njegova vera“ in dal mu je nalogo, ,naj v veri
potrjuje svoje brate.“ (Luk. 22, 32) Jezusova molitev bi
bila brezuspe$na in Petrovi nasledniki ne bi mogli izvrSevati
svoje naloge, ako ne bi imeli daru nezmotljivosti. — Slednjié
je rekel Jezus Petru: ,Pasi moja jagnjeta! Pasi moje
ovcel* (Jan. 21, 15.17)) PapeZ je kot Petrov naslednik najvigji
udenik in pastir cele Kristusove &rede. Ako bi se v tej svoji
sluzbi mogel motiti, kadar za vso Cerkev odlotuje v verskih
in nravnih naukih, bi vso Cerkev zavedel v zmoto. In ako bi
bile njegove verske odlotbe Sele potem nezmotljive, ko jim
pritrdijo §kofje, tedaj ne bi pastir vodil ¢rede, ampak ¢reda bi
vodila pastirja.

b) Cerkveni ocetje pripisujejo verskim odlotbam papeZev
tako veljavo, kakorSno morejo imeti le tedaj, ako je papeZ
nezmotljiv. Tako piSe sv. Irenej v 2. stoletju, ,da se mora
z rimsko cerkvijo strinjati vsaka druga cerkev®
(Iren. Adv. haeres. 3, 3.) Iz tega pa sledi, da bi morala v zmote
zabresti vsa Cerkev, ako bi se mogel v verskih dolothah motiti
predstojnik rimske cerkve, to je papez.

¢) Papezi so Ze od nekdaj za vso Cerkev odloevali o
verskih vpraSanjih, Skofje pa jim te pravice niso odrekali,
marvel so sprejemali njihove verske odloébe brez ugovora in
z najvedjo spostljivostjo.

Papez Pij IX. je 1. 1854. razglasil brezmadeZno spodetje

Marije Device za versko resnico, ne da bi hil poprej sklical

vesoljni cerkveni zbor. Nihée ni ugovarjal ali trdil, da papeZ

nima pravice tako ravnati, ampak vsa Cerkev je njegovo odlotbo
spo&tljivo in z veseljem sprejela. Stiri leta pozneje so to odlodbo
¢udezno potrdili lurski dogodki.

¢) Vesoljni cerkveni zbor v Vatikanu je 1. 1869. slo-
vesno izrekel versko resnico o papeZevi nezmotljivosti. Ta
resnica zaradi tega ni nov nauk, marved ga je katoliSka Cerkev
7e prej uéila in verovala. Dobro pa je bilo, da je cerkveni zbor
to resnico izrekel z dolo®nimi in jasnimi besedami, ker so jo
zateli v poslednjih dveh stoletjih nekateri napatno razlagati
ali celo tajiti.

Pripomnja. PapeZeva nezmotljivost se ne razteza tudi
na papeZeve urade. Taki uradi so rimske kongregacije,



S Bh T —

to so zbori kardinalov in drugih ufenih moZ%, postavljeni od
papeZa, da urejajo razne cerkvene zadeve. Ukrep kake kon-
gregacije v verskih ali nravnih redeh bi bil nezmotljiv le tedaj,
te bi ga papeZ ne le odobril, ampak izreéno kot svoj
ukrep vsej Cerkvi razglasil za razodet nauk.
Torej se kaka rimska kongregacija v posameznem slutaju
more zmotiti. (Prim. Galilejev sludaj.) Vendar pa so splofno
katolicani dolZni, pokoriti se rimskim kongregacijam. Kot pa-
peZevi uradi imajo namreé kongregacije zakonito veljavo. Zato
smo jim dolzni skazovati spoStovanje in pokors¢ino, kakor
n. pr. stariS8em in predstojnikom, dasi ti niso nezmotljivi. Zmota
v rimskih kongregacijah je sicer moZna, a dejansko more biti
vendar le zelo izreden sludaj, ako se oziramo na Stevilo, ude-
nost in previdnost izbranih moz.

4. Cerkev je prejela dar nezmotljivosti zato, da more iz-
polnjevati svoj namen, t. j, da more svoje ude po pravi poti
voditi do vetnega zvelitanja. Nezmotljiva je torej v vsem, kar
je v zvezi z njenim namenom, in sicer neposrednje samo v
razodetih verskih in nravnih resnicah, posrednje
pa tudi v vsem tem, kar je v tesni zvezi z boZjim raz-
odetjem in na8im veénim zveli¢anjem. Iz tega sledi:

@) Cerkev hrani, oznanja in razlaga popolnoma varno in
nepokvarjene vse verske in nravne resnice, katere so
izretno od Boga razodete in se nahajajo v sv. pismu in ustnem
izrocilu.

b) 1z teh brez zmote izvaja druge verske ali nravne
resnice, ki so posledice prvih in v njih kakor v kali skrite.
Vsebino boZzjega razodetja s tem vedno bolj razvija.

¢) Nezmotljiva je, kadar obsoja verskim in nravnim
resnicam nasprotne zmo te.

¢) Z nezmotljivo gotovostjo ué¢i, kateri so pravi viri
bozjega razodetja, t.j. katere knjige se morajo pristevati
svetemu pismu in kaj je pristno ustno izroéilo ; pa tudi, kako
je umevati te vire gledé na verske in nravne nauke.

O modroslovnih, naravoslovnih ali zgodovinskih vpraganjih
more uéeda Cerkev izre¢i nezmotljivo sodbo, kolikor se ta

vpraSanja dotikajo razodetih resnic. — Ako vsa Cerkev pri-
znava pravilnost vesoljnega cerkvenega zbora ali kakega pa-
peZa, se tudi v tem ne more motiti. — Ako koga svetnikom

pristeje, se smemo zanaSati, da je dotitnik res svetnik. —
Njene naredbe gledé na sluzbo boZjo in na delitev sv. zakra-

Dr. Svetina, Katolifki verouk. 5



R

mentov, njene zapovedi, s katerimi uravnava Zivljenje vernikov,
ne morejo biti nasprotne boZjemu razodetju in volji bozji,
vendar jih more Cerkev po ¢asovnih razmerah tudi izpreminjati.

B. Viri bozjega razodetja.

Katoliska Cerkev je sicer od Sv. Duha razsvetljena in
nezmotljiva uéiteljica sv. vere; vendar pa ne prejema verskih
in nravnih resnic, ki jih oznanja, po neposrednjem boZjem
razodevanju, ampak jih zajema iz dveh virov, v katerih je shra-
njeno dovrSeno razodetje. Ta dva vira sta sveto pismo in
ustno izrodcilo.

Tridentinski cerkveni zbor je dolo¢no izrekel, da sta ka-
toliski Cerkvi sveto pismo in ustno izrodéilo dva
enako fastitljiva vira razodetja. (4. seja.)

8 32
Sveto pismo.

1. Sveto pismo so tiste knjige, v katerih so od
Sv. Duha navdihnjeni moZjezapisali boZjo besedo.
Katere so te knjige, uéi sv. Cerkev.

Sveto pismo delimo v sveto pismo starega in novega zakona
ali stare in nove zaveze. -

Celo sveto pismo Steje 72 knjig, in sicer jih ima stari
zakon 45, novi zakon 27.

Stari zakon ima 21 zgodovinskih, 7 pou¢nih in 17 pre-
ros8kih knjig.

Zgodovinske knjige so: Petero Mozesovih knjig, Jozue,
knjiga Sodnikov, Ruta, Stiri knjige Kraljev, dve knjigi Kronike,
Ezdra, Nehemija, Tobija, Judita, Estera, dve knjigi Makabejcev.

Pouéne knjige so : Job, Psalmi, Pregovori, Pridigar, Visoka
pesem, Modrost, Sirahova knjiga.

Preroike knjige so: Stiri knjige vélikih in dvanajst knjig
malih prerokov in pa Baruhova knjiga, ki je zdruZena s knjigo
vélikega preroka Jeremija. Véliki preroki so: Izaija, Jeremija
z Baruhom, Ecehiel in Daniel. Mali preroki so: Ozej, Joel, Amos;
Abdija, Jona, Mihej ; Nahum, Habakuk, Sofonija ; Agej, Cabharija
in Malahija.

Novi zakon ima b zgodovinskih, 21 pouénih in 1 pre-

roSko knjigo.



SUAE - S

Zgodovinske knjige so : Stirje evangeliji, namrec : sv. Ma-
teja, sv. Marka, sv. Luka, sv. Janeza, in pa Dejanje apostolov
sv. Luka.

Poutne knjige so: Stirinajst listov sv. apostola Pavla,
namreé : eden Rimljanom, dva Korintanom, eden Galatanom,
eden Efezanom, eden Filipljanom, eden KoloSanom, dva Tesa-
lonitanom, dva Timoteju, eden Titu, eden Filemonu in eden
Hebrejeem ; en list sv. apostola Jakoba, dva lista sv. apostola
Petra, trije listi sv. apostola Janeza, en list sv. apostola Juda
Tadeja.

Prerodka knjiga je: Skrivno razodetje sv. apostola Janeza.

_ 2. Sveto pismo je spisano po navdihnjenju Sv. Duha. Na-
vdihnjenje je umevati takole: @) Sv. Duh je izpodbudil
pisatelje, da so te knjige spisali. ) Sv. Duh jih je razsvetljeval
in vodil, da so zapisali to, kar je On hotel in kakor je On
hotel. ¢) Sv. Duh jih je varoval, da niso zapisali v te knjige
kake zmote.

Sv. Duh je torej pravi zaletnik svetega pisma; zato
se imenuje ,sveto* in Cerkev ga opraviteno priznava za
bozjo besedo.

Dasi navdihnjeni od Sv. Duha, so, bili vendar pisatelji
svetopisemskih knjig tudi sami delavni. Sv. Duh jim ni nare-
koval, kaj in kako naj pifejo. Le to, fesar sami niso vedeli
in z naravnimi sredstvi niso mogli spoznati, jim je Sv. Duh
razodeval. Kar so pa mogli spoznati po lastnem premislje-
vanju ali opazovanju ter zajemati iz naravnih virov, v tem
jih je Sv.Duh razsvetljeval in vodil tako, da so zapisali to,
kar je bilo po boZji volji in kakor je bilo Bogu v¥e&, zlasti
pa brez vsake zmote.

3. Da je sveto pismo spisano po navdihnjenju Sv. Duha,
je razvidno iz naslednjih razlogov:

@) VaZen notranji razlog za to, da sveto pismo ni na-
vadno &loveSko delo, ampak da je Bog sam vplival na pisatelje,
Jje soglasje vseh knjig starega in novega zakona ter
lepota in vzviSenost svetopisemskih naukov.

b) Pisatelji svetopisemskih knjig starega zakona,
Mozes in preroki, so s ¢udezi in prerokbami dokazali, da so
bili bozji poslanci, torej smemo sklepati, da so tudi svete
knjige pisali po bozjem navdihnjenju.

Bk



= B =

¢) Jezus Kristus in apostoli ude, da so knjige
starega zakona boZjega izvora. Tako govori Kristus, sklicujod
se na 2. Mozesovo knjigo (3, 6): ,Ali niste ¢itali, kar je
Bog govoril, ko vam je rekel: Jaz sem Bog Abra-
hamov in Bog Izakov in Bog Jakobov?“ (Mat. 22,
81—32.) Mozesove knjige imenuje ,bo#%jizakon® (Mat. 15, 3.
Sv. Peter uti o prerokih, da so govorili ,od Svetega Duha
navdihnjeni“ (2. Petr. 1, 21.) Sv. Pavel pa imenuje sveto
pismo starega zakona ,o0d Boga navdihnjeno® 2. Tim, 3, 16.

¢) Pisatelji svetopisemskih knjig novega zakona so
bili — izvzemsi sv. Marka in sv. Luka — apostoli, torej
navdihnjeni od Sv. Duha. Sv. Marko in sv. Luka pa sta bilf.
uéenca apostolov. Evangelij sv. Marka je potrdil s svojo
veljavo apostol Peter, evangelij sv. Luka pa apostol Pavel.

d) Popolni in odloéilni dokaz, da je celo sveto
pismo starega in novega zakona spisano po navdihnjenju
Sv. Duha, pa je slednji¢ izpridevanje nezmotljive Cer-
kve, ki tudi nezmotno prida, katere knjige smemo in
moramo priftevati svetemu pismu.

Cerkev je sveto pismo vedno priznavala za boZjo
besedo. To pritajo izreki cerkvenih ofetov. Med drugimi je
#e ob koneu 1. stoletja sv. Klemen Rimski pisal Korintanom:
,Citajte sveta pisma, ker so zares izreki Sv. Duha.*
Na izreke svetega pisma se je Cerkev sklicevala, ako je hotela
dokazati, da je kaka resnica od Boga razodeta. Tudi je ska-
zovala knjigam svetega pisma vsekdar izredno CeScenje.

Ze v 4. stoletju je Cerkev v pokrajinskih zborih v Hi-
ponu (393) in Kartagini (397) sestavila zapisnik sveto-
pisemskih knjig. Ker je hotel Luther zavredi list sv. Jakoba,
je v 16. stoletju vesoljni cerkveni zbor v Tridentu
slovesno izrekel, da se morajo priStevati svetemu pismu vse
knjige starega in novega zakona, kakor so se v katoliski Cerkvi
vsekdar &itale in kakor se nahajajo v stari latinski izdaji Vul-
gati. (Spredaj navedene knjige svetega pisma.)

Ker so protestantje zavrgli veljavo uéede Cerkve, nimajo
dokaza za boZji izvor svetega pisma. Ne morejo namred ne-
zmotno doloZiti, katere knjige se smejo in morajo pristevati
svetemu pismu.



= e

Pripomnja. Od Sv. Duha navdihnjeni so bili le pisa-
telji svetega pisma, ne pa razni prepisovalei in prelagatelji.
Zato je mo#no, da se nahajajo v raznih prepisih in prevodih
pomote, zlasti v takih re¢eh, ki se ne dotikajo verskih in nravnih
naukov. Da se bozje razodetje, potrebno za naSe veéno zve-
licanje, v svetem pismu hrani nepokvarjeno, za to nam je porok
nezmotljiva Cerkev, ki se je o Vulgati tudi naravnost izrekla,
da je gledé na verske in nravne resnice popolnoma zanesljiv
prevod., a

§ 33.
Ustno izrocilo.

1. Ustno izro€ilo v SirSem pomenu so vsi razodeti nauki,
ki so jih apostoli oznanjali in jih katoliSka Cerkev hrani in
uéi, naj bodo v svetem pismu zapisani ali ne.

Ustno izroé¢ilo v SirSem pomenu obsega torej vse raz-
odete resnice. Izpolnjevaje Kristusovo zapoved: ,Pojdite
in udite vse narode.. udite jih izpolnjevati vse,
karkoli sem vam zapovedal,“ so oznanjali apostoli vse,
kar je Jezus Kristus udil in kar so spoznali po navdihnjenju
Sv. Duha. Nezmotljiva Cerkev pa vse to nepokvarjeno hrani
in uéi. Zato moremo za vsako razodeto resnico najti dokazov
v ustnem izroc¢ilu v Sirgem pomenu.

Ustno izrofilo v oZjem pomenu pa so razodeti nauki, katere
80 apostoli ustno oznanjali, pa jih niso v svetem pismu zapisali.

Kakor Jezus Kristus sam ni nidesar pisal, ampak je le z
zivo besedo ud¢il, tako tudi apostolom ni zapovedal, da naj
njegov nauk zapiSejo, ampak jim je rekel, naj gredo po vsem
svetu in vse narode ufe. Vernikom pa je naloZil dolZnost,
boZ%jo besedo poslusati. Zato so evangelij ustno oznanjali vsi
apostoli, knjig pa niso vsi pisali; in kateri so kaj pisali, niso
smatrali za svojo nalogo, da bi sestavljali popolne uéne knjige,
ki bi obravnavale vse razodete resmnice. Zato ne moremo pri-
takovati, da bi sveto pismo obsegalo vse razodete nauke. Pi-
satelji svetih knjig tudi nikjer ne pravijo, da bi bili vse zapi-
sali, kar je Jezus delal in uéil, marved izjavljajo nasprotno.
(Prim. Jan. 21, 25))

Ustnemu izro¢ilu v o%jem pomenu pristevamo zlasti sle-
dete nauke, ki se v svetem pismu ali sploh ne nahajajo, ali
pa niso tako jasno izreceni, da bi jih mogli brez ustnega iz-
rodila iz njega zanesljivo spoznati in prav razlagati: @) Da je
sedem svetih zakramentov; b) katera so bistvena znamenja
pri posameznih zakramentih; ¢) da se sme deliti sv. krst tudi
otrokom; ¢) kdo sme krstiti; ) da je sveto pismo spisano po



sty B e

navdihnjenju Sv. Duha; ¢) katere knjige se morajo pristevati

svetemu pismu; f) praznovanje nedelje namesto sobote; g) ali

je prisega dovoljena; /i) nauk o vicah; i) o ¢eSenju svetnikov
in njih ostankov ter podob.

2. Ustno izrodilo je vir boZjega razodetja in prav tako boZja
beseda, kakor sveto pismo. ‘

Razlogi za ta nauk so:

a) Sveto pismo he more biti edini vir razodetih resnic,
ker v njem ni vsega, kar je Bog razodel, in ker ni vseskozi
tako jasno in lahko razumljivo, da bi se ne mog]o razliéno in
krivo razlagati.

Protestantje so zavrgli ustno izrocilo, zato ne morejo vseh
razodetih resnic prav spoznati in so zabredli v mnogo zmot.

b) Apostoli so sv. evangelij najprej ustno oznanjali. Ko je
bilo ustanoviljenih Ze mnogo kr3canskih ob&in, potem Sele so
nekateri izmed njih tudi pisali svete knjige. A tudi tedaj ni
utihnila Ziva beseda apostolov. Ustno izroédilo po svetem pismu
ni izgubilo svoje veljave. Sv. apostol Pavel pripisuje svetemu
pismu in ustnemu izrofilu enako veljavo. (2. Tes. 2, 14.)

¢) KatoliSka Cerkev je vedno poleg svetega pisma imela
tudi ustno izrotilo za vir boijega razodetja. Kadarkoli so pa-
pezi sami, ali Skofje, zbrani na kakem vesoljnem cerkvenem
zboru, odlodevali o verskih reteh, so se vselej ozirali in skli-
cevali ne le na sveto pismo, ampak prav tako tudi na ustno
izrodilo.

3. Viri, iz katerih zajema ulela Cerkev in bogoslovna veda
ustno izroéilo, so:

a) Odloki vesoljnih cerkvenih zborov in tisti odloki po-
krajinskih zborov, ki so jih papezi izreéno potrdili za vso Cerkev.

b) Verski odloki papezev.

¢) Cerkvene veroizpovedi, zlasti: apostolska, nicejsko-cari-
grajska, atanazijska in tridentinska.

¢) Cerkveno potrjeni katekizmi in veroucne knjige. Naj-
znamenitejsi je ,Rimski katekizem®, sestavljen po naroé&ilu ve-
soljnega cerkvenega zbora tridentinskega.

d) Cerkvene liturgijske knjige.

¢) Spisi cerkvenih oletov, t.j. tistih cerkvenih pisateljev
starejSe dobe, ki jih je sv. Cerkev odlikovala s tem &astnim
naslovom zaradi njihove ufenosti, pravovernosti in svetosti.



T e

Cerkveni oCetje, kateri so ziveli Ze v apostolskih dasih
in so bili-udenci apostolov, se imenujejo posebe apostolski
otetje. Najznamenitejsi so: Sv.Klemen Rimski, mucenec (7 101);
sv. Ignacij, muéenec (f 107); sv. Polikarp, muéenec (f 167).

Cerkvenim ofetom, kateri se odlikujejo s prav posebno
udenostjo, je sv. Cerkev dala naslov cerkveni uéeniki
Posebno znameniti so Stirje véliki ufeniki vzhodne cerkve:
Sv. Atanazij, sv. Bazilij, sv. Gregorij Nacianski in sv. Janez Kri-
zostom; in pa Stirje véliki udeniki zahodne cerkve: Sv. Am-
brozij, sv. Avgustin, sv. Hieronim in sv. Gregorij Véliki.

Cerkveni pisatelji, katerim sv. Cerkev ne priznava sve-
tosti, ali katerih nauki niso popolnoma ¢isti in zanesljivi, se
ne imenujejo cerkveni odetje, ampak le cerkveni pisatelji,
n. pr. Klemen Aleksandrijski, Tertulijan, Origen.
Posamezni cerkveni ofetje se morejo tudi v verskih

reteh motiti; zato ne dokazuje vsak izrek tega ali onega izmed
njih, da je gotovo pravo, kar uéi. Ni pa moino, da bi se motili
cerkveni ocetje, kadar soglasno ali po veliki vefini kaj pri¢ajo
0 verskih ali nravnih naukih. To bi se ne strinjalo z nezmot-
ljivostjo sv. Cerkve. Soglasje cerkvenih otetov je torej
dokaz in zanesljiv vir pravega apostolskega izrodila.

4. Le uteéi Cerkvi pristoji konéna in nezmotljiva sodba o
pristnosti in pravem pomenu ustnega izrodila prav tako, kakor
svetega pisma. Ufedo Cerkev razsvetljuje in vodi Sv. Duh, da
nepokvarjeno hrani, oznanja in razlaga zapisano in nezapisano
boZjo besedo.

C. Pot do spoznanja razodetih resnic in
do vecnega zvelic¢anja.

§ 34.
Versko vodile.

1. Versko vodilo je navod, kako naj ravna kristjan, da za-
nesljivo spozna, kaj mora verovati kot razodeto resnico.

Katolisko versko vodilo se glasi: Da zanesljivo spozna§, kaj
je Bog razodel in kaj mora8 verovati, poslulaj (udeto) Cerkev.

2. Katolisko versko vodilo je edino pravo, ker samo to
soglaga s Kristusovimi besedami: ,Kakor je mene poslal
Ote, tudi jaz po&ljem vas* (Jan. 20, 21.) ,Pojdite in
utite vse narode* (Mat.28, 18) ,Kdor vas posluSa,



2w

mene posluga.® (Luk. 10, 16)) ,Kdor pa Cerkve ne po-
sluga, naj ti bo kakor nevernik in o¢itni greSnik.*
Mat. 18, 17.

Nedostatno in krive versko vodilo so postavili prote-
stantje, uted: Ako hode§ spoznati, kaj je Bog razodel in
kaj mora8 verovati, ¢itaj sveto pismo, ki je edini vir
boZjega razodetja.

@) Sveto pismo ni edini vir boZjega razodetja, marved
imamo 8e drugi vir iste vaZnosti in iste boZje veljave: ustno
izrodilo, ki izpopolnjuje in pojasnjuje sveto pismo; torej ni za-
dosti, le sveto pismo ¢itati.

b) Sveto pismo in ustno izrotilo sta sicer vira boZjega raz-
odetja; a le (uteta) Cerkev more nezmotljivo soditi o tem,
katere knjige smemo in moramo pridtevati svetemu pismu in
kateri nauki ter uredbe so pristno apostolsko izrodilo; le ne-
zmotljiva Cerkev nam je porok za to, da je vse sveto pismo
spisano po navdihnjenju Sv, Duha in torej res boZja beseda;
le Cerkvi pristoji konéna razsodba o pravem pomenu svetega
pisma in ustnega izrocila.

§ 3b.
Verska resnica in poboZna misel.

Verska resnica je vsak nauk, katerega katoliSka Cerkev
kot od Boga razodetega oznanja in 8 tem verovati zapoveduje.

Poboino misel pa imenujemo nauk, o katerem katoliska
Cerkev ne trdi izretno, da je od Boga razodet, vendar ga pa
odobrava in pospeSuje, ker se z boZjim razodetjem bolje sklada,
ko nasprotni nauk.

Uteta Cerkev more poboZno misel v prikladnem casu
razglasiti za versko resnico. Papez Pij IX. n. pr. je 1. 1854, za
versko resnico razglasil brezmadezno spoletje Marije Device,
ki je bilo poprej le poboZna misel. S tem se obogati za novo
resnico ne vsebina boZjega razodetja, ki je s Kristusom in
apostoli dovrSeno, paé pa naSe versko spoznanje, ker se nam
razkrije in z dolo¢nimi besedami izrede, kar poprej Se ni bilo
popolnoma razvito, ampak skrito kakor v kali.

§ 36.
Dolznosti do katoliske Cerkve.

1. Vsak &lovek, kateremu je to moZno, je dolzan postati
in ostati ud katoliSke Cerkve, da se more zvelifati.

Jezus Kristus je namreé¢ katoliSko Cerkev odloéil za redno
pot, ki naj vodi ljudi v velno Zivljenje, ker je samo njej




izrotil one pripomotke, s katerimi se moremo zveliati. V tem
pomenu se imenuje katoliSka Cerkev edino zveliGavna.

Kdor torej po svoji krivdi ni ud katoliSke Cerkve, se ne
more zvelitati, ker no¢e hoditi po tisti poti, ki vodi v vefno
Zivljenje. Ta pomen ima izrek: ,Zunaj Cerkve ni zvelitanja.”

Kdor pa brez lastne krivde ni ud katoliSke Cerkve, se sicer
more zvelitati na izreden naéin, ¢e namre¢ odkritosréno iSte
resnice in izpolnjuje bozjo voljo tako, kakor jo spozna; vendar
pa pogreSa mnogo pripomolkov, s katerimi bi se laze in bolj
gotovo zvelidal.

Nevernikom, kateri e niso nidesar slisali o krScanski
veri ali katoliski Cerkvi, krivovercem in razkolnikom, kateri
so trdno prepriéani, da je njihova cerkev prava, in kateri
nimajo priloZnosti, da bi spoznali svojo zmoto, se ta nerado-
voljna nevednost ali zmota ne more Steti v greh, Dasi ne
hodijo po redni poti, jih more neskonéno usmiljeni Bog
po izredni poti privesti do zvelidanja. Takozvane  krifan-
ske“ vere krivovercev imajo 8e velik del katoliSke resnice ohra-
njen v svetem pismu. Vsem, tudi nevernikom pa Bog govori
po glasu vesti in jim more z dejansko milostjo razsvetljevati
um in k dobremu nagibati ter krepiti voljo, da spoznajo in iz-
vriujejo, kar je za zvelitanje neogibno potrebno. Ako grese,
jim more dejanska milost, ki jo je Jezus Kristus zasluzil za
vse ljudi, pripomoédi do popolnega kesanja in po njem do od-
puscéenja grehov.

Tako je katoli¥ka Cerkev vedno utila Ze s tem, da je
priznavala v vseh ¢asih ne le krst krvi, ampak tudi krst
zelja za nadomestilo zakramenia sv. krsta, kadar poslednjega
ni moZ%no prejeti.

2. Ni pa zadosti, da je kdo samo po zunanje ud katoliske
Cerkve, ampak mora biti z njo zvezan tudi po notranje: z Zivo
vero, zvesto pokors¢ino in sréno ljubeznijo.

Verovati moramo, kar udi nezmotljiva uéiteljica razodetih
resnic, vestno moramo izpolnjevati njene zapovedi in dolocbe,
in kakor dobri otroeci svoje duhovne matere se moramo s S0--
¢utjem udelezevati njenega veselja in trpljenja.

wNihte ne more imeti Boga za oleta, kdor nima
Cerkve za mater.“ Sv.Ciprijan.



Drugi del.
Resnice katoliSke vere.

V prvem delu smo dokazali resni¢nost katoliSke vere, v
drugem delu pa hoéemo razloZziti poglavitne resnice kato-
liske vere, in sicer v tem redu: O Bogu, o boZjih stvareh, o
odreSenju Cloveskega rodu, o posvedevanju ¢lovestva in o
dovrSenju sveta.

Prvo poglavje.

0 Bogu.
§ 37.
Bog je le eden.

1. Katoliska vera uéi, da je Bog samo eden.

V apostolski veroizpovedi molimo: ,Verujem v Boga“
in v nicejsko-carigrajski: ,Verujem v enega Boga.*

Sveto pismo s poudarkom in pogosto spominja, da je Bog
le eden. ,Jaz sem Bog in sicer ni nobenega Boga
vel in tudi nihée ni meni enak.® Iz 46, 9. — ,Po-
sluSaj, Izrael: Gospod, naS Bog, je en Gospod. Ljubi
Gospoda, svojega Boga, iz vsega svojega srca in
iz vse svoje duSe in iz vse svoje modi“ 5. Moz.6, 4. Te
besede je kot prvo zapoved ponovil Kristus Gospod, Mark. 12, 29.

2. Tudi ¢loveski um mora z globokej§im razmisljanjem
to resnico jasno spoznati.

Umsko dokazovanje.

Prvi dokaz: Bog je bitje, ki je samo od sebe in neskon&no
popolno. Tako bitje more biti le eno. Ker je namre¢ neskonéno
popolno, mora imeti v sebi vso popolnost, tako da je vsaka
popolnost, ki si jo moremo misliti, ali to bitje samo, ali pa
vsaj od njega, kot uéinek od neskonéno popolnega pravzroka.
Torej je vsaka popolnost, katera biva razen enega neskoncéno




IR sl

popolnega Boga, od njega povzrotena. Ker je pa povzrolena,
ni sama od sebe, torej ne Bog. Torej je Bog le eden.

Drugi dokaz: Ko bi bilo razen neskon&no popolnega Boga
Se drugo neskonéno popolno bitje, bi se le-to moralo od prvega
kako razlikovati: ali bi moralo imeti kako popolnost, katere v
prvem ne bhi bilo, — kar ni moZno, ker so v prvem vse po-
polnosti, — ali pa drugo bitje kake popolnosti prvega ne bi
imelo ; tudi to ni moZno, ker v tem slu¢aju drugo bitje ne bi
bilo neskonéno popolno.

Veé neskonéno popolnih bitij, ki bi se v niéemer ne raz-
likovala, si pa sploh ne moremo misliti. Da bi jih bilo veé, bi
se morala razlikovati vsaj po ¢asu ali kraju. A tudi taka raz-
lika pri neskon&no popolnem bitju ni moZna, ker je neskontno
popolno bitje tudi asovno in krajevno neomejeno. Vedno je
in povsod je. Torej ne more biti poleg njega e kako drugo
neskon&éno popolno bitje, to je, poleg enega Boga ne moere biti
$e kak drugi Bog.

Smotrnost in enotni red vesoljstva potrjuje resnico, da
je le eden vsevladar, torej le — en Bog.

Celo v poganstvu so se globokejsi mislitelji povzpeli
do jasne zavesti, da je le en Bog, n.pr. Platon, zlasti
pa Aristotel, ¢&igar naziranje o Bogu doseza v jasnosti
skoraj #e krstanske modroslovee.

Kako je ¢loveski naravi lastno, da misli le na enega
Boga, nam pove Tertulijan, ki je bil sam do svoje moske
dobe pogan: ,Ali hotete, da dokaZemo iz prepri¢anja
duge same, da je Bog eden? Ceprav je ovirana po napacnih
naukih, ¢eprav oslabljena po strasteh in slah, ¢eprav usuz-
njena krivim bogovom, ko se zopet izmodri, klice Boga, s tem
imenom samim, lastnim pravemu Bogu. Veliki Bog, dobri
Bog, in Bog daj, je glas vseh; za sodnika tudi njega Kklite
na pomoé: Bog vidi, Bogu priporotam, Bog mi po-
vrne. O pritevanje duse, po naravi krstanske!* Apol. e. 17.

Sicer so pa tudi politeisti, ki so castili mnogo bogov,
imeli enega Boga za najvisjega.

§ 38.

BoZje lastnosti.

Dasi ima Bog vse popolnosti ali vse dobre lastnosti v ne-
skonéni meri in njih 8tevilo ni omejeno, vendar obiajno na-
Stevamo 12 boZjih lastnosti, in sicer:



G

1. Bog je zgolj duh, to je bitje, ki ima najpopolnejsi um
in najpopolnejso svobodno voljo, telesa pa ne.

»Bog je duh, in kateri ga molijo, ga morajo
moliti v duhu in resnici* Jan. 4, 24.

Sveto pismo govori tudi o hoZjem odesu, o bo#jih ustih,
rokah, ker govori ¢loveku in zato po clovesko, to je z izrazi,
ki jih ¢lovek lahko razume. ,BoZje oko vse vidi“ n. pr. v lahko
umljivi podobi pove, da je Bog vseveden.

2. Bog je veEen: je vedno bil, je in vedno bo.

sPreden so postale gore in je bila ustvarjena
zemlja in njen krog, si ti, o Bog, od vekomaj do
vekomaj.“ Ps. 89, 2.

Bog je nad vsakim dasom. Pri njem ni preteklosti in
prihodnosti, ampak to, kar mi imenujemo &as, je pri njem
kakor vedna sedanjost.

3. Bog je neizpremenljiv, to je: sam v sebi od vekomaj do
vekomaj vedno isti.

pJaz sem Gospod in se ne izpreminjam.* Mat. 3, 6.

Sveto pismo govori o Bogu, da se srdi, kesa, da Iljubi,
sovrazi. Vsi taki izrazi so vzeti naliéno (analogitno) iz nase
duse. V Bogu je le eno dejanje, ki je vsaki stvari to, kar
le-ta zasluzi. Pravidnega Bog ljubi, ¢e pa praviini gresi, ga
Bog mrzi, toda pri tem se ne izpremeni Bog, ampak le &¢lovek.

4. Bog je povsod pricujo€: v nebesih in na zemlji.
sKam pojdem pred tvojim duhom in kam po-
bezim pred tvojim obli¢jem?® Ako bi Sel v nebo,
si ti ondi, ako bi stopil v pekel, si ti tamkaj. Ako
bi vzel peruti zarje in bi 8el prebivat na kraj
morja: me bo tudi tja vodila tvoja roka in me
drzala tvoja desnica.“ Ps. 138, 7—10.
Bozja pri¢ujo¢nost v prostoru ni enaka pri¢ujoénosti teles.
Telo zavzema svoj omejeni prostor tako, da so njegovi delei
porazdeljeni po tem prostoru. Tako omejeno ne more bivati

neskonéno ‘popolno bitje. Bog je povsod ves obenem in brez
krajevne meje, kakor n. pr. resnica, podoba boZje narave.

5. Bog je vseveden: vé vse, kar je bilo, kar je in kar bo;
vé tudi naSe najskrivnejSe misli.




- g S

sNobena stvar ni nevidna pred njim, ampak
vse je odkrito in odprto pred oémi tistega, kate-
remu nam bo treba odgovor dajati“ Hebr. 4, 13.

Misel na vsepritujotnost in vsevednost boZjo nam je
krepak nagib, da se varujemo hudega in vztrajamo v dobrem
tudi takrat, ko nas ne vidi noben d&lovek.

6. Bog je neskontno moder: urejuje vse tako, da vselej
doseZe svoje najsvetejSe namene.

sVeolik je na8 Gospod in velika je njegova mo¢
in neizmerna je njegova modrost.” Ps. 146, b.

Bo#jo modrost oznanja svet, na katerem neizrekljive
mnoZice razlicnih stvari brez lastnega spoznanja sestavljajo
krasen red.

Razodeva se bozja modrost Se posebe v previdnosti, ki
brez nasilnega poseganja v prirodne zakone ali v clovesko
svobodno voljo ljubeznivo vodi usodo posameznega &loveka in
celih narodov.

7. Bog je vsemogofen: ustvaril je nebo in zemljo in vse,
kar je ; storiti more vse, kar hoce.
,Pri Bogu ni nemogodta nobena reé.“ Luk.1,37.

Bog nekatere stvari ho¢e brezpogojno, druge pogojno.
Kar hote brezpogojno, se zgodi vselej, kar pa hoée pogojno,
se zgodi, ako se uresni¢i pogoj. Brezpogojno hoée n. pr. lepoto
nravnega reda, zato c¢loveku ukazuje krepostno Zivljenje in
gres$nika kaznuje; nravni red tako ostane vedno nedotaknjen.
Zvelitanje pa Bog hofe pogojno, ¢e namreé &lovek hoce so-
delovati.

Greha Bog ne more storiti, ker ga =zaradi svoje ne-
skonéne popolnosti nikdar ne more hoteti,

8. Bog je neskontno svet: hole in ljubi samo dobro in
sovrazi vse hudo.

,Jaz sem Gospod, va§ Bog; bodite sveti, ka-
kor sem jaz svet.“ 3. Moz. 11, 44.

Velidasten spomenik boZzje svetosti je nravni zakon,
ki je vsakemu c¢loveku zapisan v srce in ki ga je Bog izrael-
skemu narodu Se posebe oznanil na Sinajski gori Se
bolj velitasten pa je spomenik na Kalvariji, kjer je
trpel in umrl edinorojeni Sin boZji, da bi &lovestvu veepil stud
do greha in ga vnel za sveto zivljenje.

9. Bog je neskonéno pravigen: placuje dobro in kaznuje
hudo, kakor kdo zasluZi.



e e

»w3in &lovekov bo prisel v velidastvu svojega
Ofeta s svojimi angeli in takrat bo povrnil vsa-
kemu po njegovih delih.* Mat. 16, 27. — ,Hudobni
pojdejo v vetno trpljenje, praviéni pa v veélno
Zivljenje.“ Mat. 25, 46.

Ze tukaj na zemlji se deloma oéituje hoZja praviénost.
Pri¢e so: kazen prvih starSev, vesoljni potop, pokondéanje So-
dome in Gomore, usoda izraelskega naroda, kazni velikih na-
sprotnikov boZje Cerkve itd. Celo pri posameznih ljudeh se
razodeva. Lepo nravno Zivljenje navadno vodi k sredi ali vsaj
k pravi notranji zadovoljnosti, greh pa ima nesrecne posledice,
ali vsaj trajnega miru ne daje.

Vendar ta svet ne pokaZe vselej popolne pravice. Tudi
dobri ljudje morajo trpeti in hudobnim se vé&asih posretujejo
zli naklepi. Razlog, zakaj Bog to dopuica, je lahko umeven.
To #ivljenje je le pot do poslednjega namena; zato se bo
pravica boZja popolnoma jasno pokazala Sele ob vesoljni sodbi,
ko bo svet dovrsil svojo pot.

10. Bog je neskon&no dobrotljiv: poln ljubezni je do svojih
stvari, vse dobro imamo od njega.

Raj imag, cesar ne bi bil prejel?* 1. Kor.4, 7,

Clovek ne prejme vselej tega, desar si sam Zeli, temved
kar mu Bog doloé¢i po visji modrosti. Bog dopuita tudi bole-
¢ine in Zzalost, toda v taki meri, da jih more ¢lovek z nje-
govo pomodjo potrpezljivo prenaSati, in tedaj se po njih dvigne

k Se velji sreti.

11. Bog je neskonéno usmiljen: pripravljen in voljan je,
odpustiti nam grehe in odvrniti hudo od nas.

JKakor resniéno zivim, nodem smrti hudob-
neza, temveé da se vrne s svojega pota in Zivi®
Eceh. 33, 11.

Neskon&nost boZjega usmiljenja razodeva zlasti Jezusova
prilika o izgubljenem sinu in prilika o izgubljeni ovei.

12. Bog je neskonEno resniéen in zvest: vse, kar rede, je
res, in kar obljubi ali zapreti, gotovo izpolni.

s2Resnica Gospodova ostane vekomaj.* Ps.116, 2.
— ,Bog ni kakor &tlovek, da bi se lagal; tudi ne
kakor sin &élovekov, da bi se izpreminjal. Rekel
je, ali ne bo torej storil? Govoril je, ali ne bo
izpolnil?* 4. Moz. 23, 19.



e s

§ 39.
Presveta Trojica.

Mnogo resnic katoliSke vere je takih, da jih ne more
Spoznati noben ustvarjen um, e manj pa jih more popolnoma
razumeti, t.j. z umskimi razlogi dokazati. Vemo jih le po
bozjem razodetju. Takim resnicam pravimo verske skrivnosti.
Globodina verskih skrivnosti, ki jih ué¢i katoliSka vera, je znak
njenega boZjega izvora.

NajvelitastnejSa verska skrivnost je nauk o presvetl Trojiei,
ki nam odkriva notranje Zivljenje boZje.

1. Razodeta resnica je: En Bog je, pa tri boZje osebe: Oce
in Sin in Sveti Duh. Vsaka boZja oseba je pravi Bog: Oc&e je
pravi Bog, Sin je pravi Bog, Sveti Duh je pravi Bog; vendar
je le en Bog, ker imajo vse tri boZje osebe eno in isto neraz-
deljivo bistvo ali naravo in zato tudi iste boZje lastnosti. Raz-
licen pa je pri boZjih osebah naédin ali red, po katerem ima
vsaka posamezna oseba zase isto bozje bistvo; zato govorimo
tudi o0 osebnih svojstvih, po katerih se razlotujejo tri
bozje osebe druga od druge: Ofe je sam od sebe od vekomaj;
Sin je rojen iz Ofeta od vekomaj; Sveti Duh izhaja iz Oteta
in Sina od vekomaj.

2. Uteta Cerkev zajemlje ta nauk iz svetega pisma in
ustnega izrodila.

A. Sveto pismo. V starem zakonu je nauk o presveti
Trojici toliko napovedan, da ga zdaj, ko ga %Ze poznamo iz
novega zakona, lahko najdemo ; ni pa tako jasno izrecen, da bi
ga bili Jjudje stare zaveze mogli z gotovostjo spoznati.

Da je v Bogu ve& oseb, naznanjajo n. pr. boZje besede:

JNaredimo ¢loveka po svoji podobi in sli¢nosti“

1. Moz. 1, 26. — Obljubljeni Mesija se imenuje Bog in

Sin boZji: ,Bog sam bo priSel in vas resil.“ Iz 35, 4.

— ,Gospod mi je rekel: Moj Sin si ti, danes sem

te rodil¥ Ps. 2, 7. — Tudi Duh bo#%ji se omenja in se

mu pripisujejo bozje lastnosti. (Ps. 103, 30.) Vse to je moglo
misledim Izraelcem vzbujati slutnjo globoke skrivnosti, ne pa
ge dati gotovega spoznanja.

Preden je bilo ¢loveStvo sposobno, sprejeti jasno razodetje
0 treh boZjih osebah, se je morala utrditi vera v enega
Bo ga. Tudi primerno je, da nam je najlepSo skrivnost o Bogu



prinesel On, ki je bil od vekomaj v Ocetovem narodju: Sin
bozji, Jezus Kristus. Zato nahajamo jasen nauk Sele v no-
vem zakonu.

¢) Pri Jezusovem krstu so se razodele vse tri bo%je
osebe: Sveti Duh se je prikazal v podobi goloba nad Je-
zusom in Bog O&e se je oglasil: ,Ta je moj ljubljeni
Sin, nad katerim imam veselje.* Mat. 3, 17. — Apo-
stolom je Jezus narodil: ,Pojdite in u¢ite vse narode
in kr§¢ujte jih vimenu O¢eta in Sina in Svetega
Duha.* Mat. 28, 19.

b) Vsaka boZja oseba je pravi Bog:

O¢e se imenuje Bog: ,Slavljen bodi Bog, O¢e
naSega Gospoda Jezusa Kristusa.“ Efez 1, 3. — Na
drugem mestu se imenuaje Zivi Bog: ,Ti si Kristus, Sin
Zivega Boga* Mat. 16, 16.

Sin se imenuje Beseda, ki je bila v zadetku pri
Bogu ,in Bog je bila Beseda.* Jan. 1, 1.

Sveti Duh se izre¢no imenuje Bog: ,Zakaj je satan
izkusal tvoje srece,* — je oéital sv. Peter Ananiju —
pda si lagal Svetemu Duhu? Nisi lagal ljudem,
ampak Bogu* Dej. ap. b, 3.

Iz resnice, da je en Bog, pa tri osebe, katerih vsaka je
pravi Bog, sledi resnica: Tri osebe so en Bog, to je, imajo
eno in isto nerazdeljivo boZje bistvo ali boZjo naravo. Kristus
je rekel o sebi in Ocetu: ,Jaz in O&e sva eno.* Jan. 10, 30.
Eno, ne pa eden. Eno in isto boZje bistvo, ne pa ena in ista

oseba. Enako ima Sveti Duh isto boZje bistvo kakor Ode in
Sin, ni pa ista oseba.

¢) Razlitnost oseb je glede na prvo in drugo osebo
razvidna Ze iz imen ,O¢&e in Sin% ki izraZata tudi, kako
razmerje je med prvo in drugo boZjo osebo.

Razlinost Svetega Duha od Odeta in Sina pa sledi iz
Jezusovih besedi: ,In jaz bom prosil Ofeta in drugega
tolaznika vam bo dal, da ostane z vami vekomayj,
Duha resnjce Jan. 14, 16—17. Da izhaja Sveti Duh iz
Odeta in Sina, uéi Jezus Kristus z besedami: ,TolaZnik pa,
Sveti Duh, ki ga poSlje Ofe v mojem imenu, vas bo udil
vsega“ Jan.14, 26. ,Ko pa pride tolaZnik, ki vam ga
jaz poSljem od Oteta, ... bo pridal o meni* Jan, 15, 26.




AR

B. Ustno izrogilo. Vero v presveto Trojico razodevajo:

) Liturgija. Sveti krst, znamenje svetega kriZa, slavorek :
,,Cast bodi Oc¢etu in Sinu in Svetemu Duhu.“

b) Cerkveni ofetje. O njih soglasju porofa sv. AvgusStin:
»Vsi, katere sem mogel Citati, ki so pred menoj pisali o boZzji
Trojici, katoliSki razlagalei boZjih knjig, starih in novih, so
hoteli po sv. pismu to uditi, da so Ofe in Sin in Sveti Duh
ene ter iste podstati z nelo¢ljivo enakostjo, boZja enota.*

¢) Cerkvene veroizpovedi. V apostolski veri imenujemo
»Boga* in nastevamo tri osebe: ,Verujem v Boga, Odeta vse-
mogotnega ... in v Jezusa Kristusa, Sina njegovega edinega . . .
verujem v Svetega Duha.“ Vnicejsko-carigrajski vero-
izpovedi, ki se moli pri sv. masi, je povedano isto; poudarja
pa se proti krivovercu Ariju Se natanéneje, da je Sin bozji
z O%etom enega bistva, in proti krivovercu Macedoniju,
da je Sveti Duh pravi Bog, ki ga z Otetom in Sinom vred
molimo in slavimo.

3. Umska vglobitev v skrivnost presvete Trojice. Nauk o
presveti Trojici je skrivnost v najtesnejSem pomenu,
zakaj Clovek je z naravnim umom sam od sebe ne more niti
slutiti in je, tudi po sveti veri poufen, ne more doseti z umskimi
razlogi : ne more je ne dokazati, ne ovreti, ker je nad ustvar-
jenim umom.

Razlog, zakaj ni mogote doumeti presvete Trojice, je

v _razmerju stvari do stvarnika. Sv. Tomaz Akvinski pravi:

,Clovek z naravno pametjo ne more priti k spoznanju Boga

drugate ko po stvareh. Stvari pa vodijo k spoznanju Boga

kakor udinek k spoznanju vzroka. Stvarilna boZja mod¢ je
skupna vsej Trojici in spada zato k enoti bistva, ne k raz-
licnosti oseb. 7 naravno pamefjo je torej mogode o Bogu
spoznati to, kar spada k enoti bistva, ne pa tega, kar spada

k razlitnosti oseb.“

Dasi je nauk o presveti Trojici éloveskemu umu nedo-
sezna skrivnost, so vendar veliki kricanski mislitelji, zlasti
sv. Avgustin, sv. Anzelm in sv. TomaZz Akvinski poizkuSali,
presveto skrivnost s pomoédjo analogij (daljnih, nali¢nih primer)
nekoliko globlje spoznati. Njihovo razmisljevanje nam odpira
krasen pogled v notranje boZje Zivljenje.

Najblizja podoba presvete Trojice je ¢loveska dusa,
ki nase misli in se zavoljo lepote bogopodobnosti 1jubi.

Dr. Svetina, Katoliski verouk. 6



e Lo

Dusa sama, vir spoznanja in hotenja, je podoba prve
bo%je osebe, Boga Ofeta. Ofe je vetni vir Sind in Sve-
tega Duha, sam pa iz nobene druge osebe ne izvira: poéelo
brez pocela. Ko tako mislimo na Boga — ne v kolikor je za-
tetnik stvarem, ampak v kolikor Zivi sam v sebi, — imamo
priblizni pojem prve boZje osebe.

Bozje zivljenje je slitno zivljenju duSe, toda brez nepo-
polnosti.

Dusa z umom spoznava. To njeno delovanje je po-
doba rojstva druge boZje osebe iz prve.

Kadar ¢lovek o ¢em premislja, pa mu pride prava misel,
da resnico spozna, pravimo, da se je ta misel porodila v
njegovi dusi ali iz njegovega uma. Izraz misli pa je beseda.
Pri spoznanju se v nasi dusi porodi podoba spoznanega
predmeta, ki ga izrazimo z besedo.

Tudi Bog s svojim umom spoznava. Predmet nje-
govega spoznanja pa niso le stvari z medlo iskrico lepote,
temve¢ pred vsem on sam, neskonfno popolno boZje bistvo,
Lepota sama. To spoznanje rodi neskontno popolno po-
dobo spoznavajolega bitja samega, ki jo po naliki
naSega umevanja imenujemo ,Besedo®, njeno izviranje iz
bozjega uma pa ,rojstvo“. Ta rojena boZja Beseda, ki je
veéna, kakor je vefno bozje spoznanje, je edinorojeni Sin
bozji, druga boZja oseba.

Drugo duSevno dejanje je hotenje, hrepenenje po
spoznani dobroti in lepoti, ljubezen. Moéna ljubezen se vdasih
celo po zunanje javlja kakor blazen dihljaj ali vzdihljaj. To
je podoba tretje boZje osebe.

Kakor namret v &loveSki dusi vsled spoznanja dobrote in
lepote iz volje izvira ljubezen, tako tudi v Bogu. Ko
Bog Ofe z umom spoznava neskonéno dobroto in lepoto svo-
jega bistva v Sinu, izhaja v bozjem hotenju — kakor dihljaj
ljubezni med Odetom in Sinom — neskonéna Ljubezen, Sveti
Duah, tretja boZja oseba.

Da' se iz razlagane nalike (analogije) s ¢lovesko dugo in
njenim Zivljenjem ne bi sklepalo o Bogu kaj napacnega, je
treba zanikavati vse nepopolnosti. Take so: Nasa
dusa ni veéna, §¢ manj njeno spoznavanje in hotfenje; poro-
jena misel in izvirajofa ljubezen je sicer v dufi, vendar nima




SRR M

povsem istega bistva kakor dusa; ni podstat, ampak le pri-
tika. Ta neenakost je tudi vzrok, zakaj se iz dufe — podobe
presvete Trojice — ne more razkriti ves pomen razodete res-
nice, ampak ostane nauk o presveti Trojici prava skrivnost.

Umevamo pa po tej razlagi mnoge hozje besede, katerih
pomen bi nam sicer ostal prikrit. Tako: ,Moj Sin si ti,
danes sem te rodil.* Ps. 2, 7. — ,V zadetku je bila
Beseda in Beseda je bila pri Bogu in Bog je bila
Beseda.® Jan.1, 1. — Sv. Pavel imenuje Jezusa ,odsvit
slave in podobo bitja O¢etovega.” Hebr. 1, 3. — Ume-
vamo laZe tudi ime Svetega Duha. ,Duh® v pomenu ,dihljaj“
kot izraz ljubezni med Oé&etom in Sinom; ,Sveti® oznacuje
osebno svojstvo tretje boZje osebe, da izhaja iz bozje volje,
ki je sveta.

4. Prilastovanje zunanjih del posameznim boZjim ose-
bam. Zunanja dela imajo svoj vzrok v bozji naravi, ne v osebnih
svojstvih bozjih oseb; zato so u€inek trojedinega Boga. Vse, kar
stori ena oseba, storita tudi ostali dve v nerazdruzni enoti.
JKarkoli dela OCe, dela tudi Sin.“ Jan. 5, 17. — ,Vse
je bilo po njej (po Besedi) storjeno in brez nje ni
nié storjenega, kar je storjenega.“ Jan.1, 3. — Enako
deluje tudi Sveti Duh, ker ima z Ofetom in Sinom isto
naravo.

Nekatera zunanja dela pa vendar prilastujemo posameznim
bozjim osebam: Ogetu stvarjenje, Sinu odreSenje, Svetemu Duhu
posvedenje.

Ne prilastujemo jih pa v izkljuénem pomenu, temve¢ eni
osebi pred drugima dvema, in sicer zato, ker imajo raz-
litcna dela v svojem izvoru od trojedinega Boga podobnost z
razmerjem boZjih oseb med seboj.

Stvarjenje vodi naSe misli do prvega vira vseh bitij,
s tem pa nas spominja Ofeta, ki je vir druge in tretje
osebe.

Odresenje je delo posebne boZje modrosti, ki je omo-
godila zvelitanje &loveSkega rodu, ko ga je &lovek z grehom
onsmogodil. Modrost se rodi v umu; to nas spominja Sinu
bozjega, ki je rojen iz boZjega uma kot veéna Modrost.

Posvetenje je dar bozje dobrote in ljubezni. Dobrota
in ljubezen pa izvira iz volje ter nas spominja Svetega Duha,
ki iz bozje volje izhaja kot ve¥na ILjubezen.

6%



e i

§ 40.
Pomenljivost skrivnosti o presveti Trojici.

Skrivnost presvete Trojice je srediSte kr&an-
ske vere. NajvelitastnejSa je zato, ker razkriva najveli¢ast-
nejsi predmet, notranje zivljenje Boga samega.

1. Tudi to, kar je v skrivnosti nerazumljivega,
je cloveku koristno. Ui ga poniZnosti, da previdneje rabi svoj
razum, ki se nasproti boZzji resnici kaZe v vsej onemoglosti.
Vzdiguje ga k Bogu z zasluZzno vero v bozZjo besedo, ki mu
dobrotljivo pomaga tam, kjer ustvarjena pamet Ze izgublja tla
pod seboj.

9. Ceprav zmotljivost ni nikjer tako nevarna, razmis-
ljanje nikjer teZje, vendar uspeh ni nikjer lepS§i
ko pri tej skrivnosti.

Kakor stvari pokaZejo krasno lice Sele v luéi solnéne svet-
lobe, tako najteZzje resnice svojo lepoto razkrivajo Sele v
luci globoke skrivnosti o presveti Trojici. Utlove-
tenje Sinu bozjega, posvelevanje po Svetem Duhu, lepota in
pomen nadnaravne milosti — to so resnice, katerih ne bi mogli
prav ceniti brez razodete skrivnosti presvete Trojice.

3. Vera v presveto Trojico je ¢loveku opomin k
svetemu Zivljenju in vir prihodnje srece. Ui ga
da njegov namen ni srefa v stvareh, ampak blaZenost trojedi-
nega Boga samega; zakaj razodetje najglobokejSe skrivnosti
daje porostvo, da bodo zvelitani gledali Boga, ,kakorsen je“.

Zato so najvedji cerkveni uéeniki posebno radi razmisljali

o presveti Trojici in mnogi svetniki so Ze na zemlji zadeli

nekoliko ¢utiti sladkost vetnega Zivljenja v narod¢ju trojedinega
Boga.

4. Iz bogogastja v bozji Cerkvi na zemlji odseva pomenljivost
vere v presveto Trojico.

Svoje molitve Cerkev navadno obrafa do Boga Oceta
in jih sklepa po Jezusu Kristusu, Gospodu naSem, ki z njim
zivi in Kkraljuje v edinosti Svetega Duha, Bog od vekomaj do
vekomaj.

Ko prvi¢é sprejme zemljana v svoje narolje, ga po
naredbi Jezusa Kristusa s sv. krstom posveti za otroka boZjega
— v imenu Odceta in Sina in Svetega Duha.




Kadar mu podeli kak drug zakrament in Kkadar
sama zanj prosi blageslova, ponavlja sveta imena boZjih
oseb. Naroda mu pogosto izpovedanje vere v trojedinega
Boga in ga udi, slaviti Boga popolneje, kakor ga slavi drugo
stvarstvo, ki nesi v sebi samo znamenje edinega stvarnika.
V ustih kristjanovih se klic k slavi bozji razvije v slavorek
trojedinemu Bogu: ,Cast bodi Ofetu in Sinu in Svetemu
Duhu ¢

In ko se kristjanu bliza zadnja ura in sveta Cerkev
poslje svojega poslanca, naj v njenem imenu in z njenimi be-
sedami umirajofega spremi v veénost, takrat prosi za duSo
milostne sodbe v genljivem zaupanju na njeno vero v presveto
Trojico: ,(e je tudi gredila, vendar Ofeta in Sina in Svetega
Duha ni zatajila, ampak je verovala in imela gorefnost do
Boga.“ In umirajotega Kkristjana zaupljivo izroéi trojedinemu
Bogu kakor otroka, ki gre domov k svojemu ocetu: ,Pojdi,
dusSa kritanska, s tega sveta: v imenu Ofeta vsemogoénega,
ki te je ustvaril, v.imenu Jezusa Kristusa, Sinu boZjega, ki je
zate trpel, v imenu Svetega Duha, ki te je posvetil.”

Drugo poglavje.
0 bozjih stvareh.

Prvi razdelek.

Splosno o stvarjenju.

§ 41.
Stvarjenje sveta.

O svetu Zeli razumen ¢&lovek pred vsem drugim vedeti,
od kod in ¢emu je. Nauk, ki odgovarja na to vpraSanje,
_daje smer vsemu CloveSskemu Zivljenju in je zato za naukom
0 Bogu najvaZnejsi.

Resnice o stvarjenju:

1. Svet je od Boga, ki je prvi vzrok vsemu, kar biva
razen njega.



e S R

Sveto pismo u¢i: ,V zaletku je Bog ustvaril
nebo in zemljo.“ 1. Moz 1, 1.

V apostolski veri molimo: ,Verujem v Boga, Odeta
vsemogodénega, stvarnika nebes in zemlje.“

CloveSka pamet %e sama po sebi spoznava in po
boZjem razodetju razsvetljena tem jasneje uvideva, da svet ni
sam od sebe od vekomaj, ampak ima svoj zatetek v Bogu.

Vse, karkoli vidimo ali drugate spoznavamo na svetu, ni
bilo vedno tako, kakorSno je sedaj, ampak je nastalo ali po
delovanju svobodne ¢loveSske volje, ali po naravnem razvoju.
Svet v sedanji obliki ima torej neposrednji vzrok svojega
bivanja deloma v ¢&loveski volji, deloma v prejsnjih oblikah
sveta, iz katerih se je po naravnih zakonih razvil. Prvi vzrok
sveta pa ne more hiti ne &loveSka volja, (ker je svet bil, preden
je bil &lovek), ne kakorSnakoli prvotna oblika sveta, ker je
bila tudi ta izpremenljiva, torej odvisna od drugega bitja, po
katerem se je zaCela izpreminjati ali razvijati. Prvi vzrok vseh
izpremenljivih bitij more biti le neizpremen'ljivo bitje. Le tako
bitje more biti samo od sebe od vekomaj. In tako bitje je Bog.
Svet ima torej svoj zafetek v Bogu. (§ 5.)!

Materializem trdi: Razen snovi (materije) in njenih
sil ni nidesar. Tvarni atomi so od vekomaj. Gibanje in pretvar-
janje je veéno. Zacetka in prvega vzroka ni.

Iz spredaj povedanega je jasno, da je to zmota. Materi-
alist nima dokazov za svoje trditve, ampak mora slepo ve-
rovati, kar trdi. Izkustvena veda mne more odgovoriti na
vpraSanje: Od kod je snov in od kod njene sile? Cloveski

| Tudi iz fizike sklepajo, da svetovni razvoj ne more biti veden.
Fizika namreé dokazuje, da se mehani¢no gibanje pretvarja v toploto,
ta pa zopet v gibanje. Toplota pa se v gibanje ne pretvarja v polnem
obsegu, ampak je nekaj prehaja v mrzlejSe predmete. Zato ho vsa tvarna
energija polagoma presla v toploto, ki se bo enakomerno porazdelila, in takrat
ne bo veé gibanja. Ker pa ima gibanje in razvoj konec, mora imeti tudi
zadetek, Ako bi bil razvoj od vekomaj, bi bil tudi konec nastopil Ze v veé-
nosti. Uro, ki se iztede, je bilo treba naviti. Sloveé fizik Helm holtz odkrito

priznava: ,,Wenn das Weltall ungestort dem Ablauf der physikalischen Pro- '

zesse lberlassen wird, muf} endlich aller Kraftvorrat in Wirme iibergehen
und alle Wiarme in das Gleichgewicht der Temperatur kommen, Dann ist
jede Moglichkeit einer weiteren Anderung erschopft.“ Popul.-wiss. Vortriige
1871. 2. zv., str, 116:




um nujno sklepa, da odvisni atomi, ki drug na drugega vpli-
vajo, niso mo#ni brez neodvisnega bitja, na katerega nobeno
drugo bitje ne vpliva.

2. Bog je svet ustvaril, to je, s svojo vsemogo&no voljo
iz ni¢ naredil. ,Gospod, na8 Bog,... ti si vse ustvaril
in po tvoji volji je bilo.* Skr.raz. 4, 11. — Makabejska
mati je govorila svojemu sinu: ,Dete, ozri se v nebo in
na zemljo in na vse, kar je ondi, in spoznaj, da je
Bog te reéi in &loveski rod iz ni¢ naredil” 2. Mak.
7, 28. — ,On jo rekel in bilo je storjeno; zapo-
vedal je in bilo je ustvarjeno.* Ps. 32, 0.

Ko je Bog svet ustvaril, se ni v Bogu ni¢ izpremenilo.
Bog je od vekomaj hotel svet ustvariti, a nastal je svet v
tasu, katerega je Bog od vekomaj dolo€il.

Napaéna je misel, da bi hil Bog svet naredil iz samo-
bitne snovi, ali da je svet iz boZjega bistva, ampak
svet je iz snovi, ki jo je bozja volja ustvarila.

Ako bi bil Bog svet naredil iz kake Ze prej bivajoce
snovi, ki bi bila sama od sebe, se ne bi smelo reéi, da je Bog
ustvaril vse. Samobitna snov je pa tudi nemo#na; bitje, ki biva
samo od sebe, more biti le neskonéno popolni, neizpremen-
Ijivi Bog.

Svet tudi ne more biti iz boZjega bistva, kakor u¢ipan-
teizem, ker se neskonéno popolno, neizpremenljivo bozje
bistvo ne more razvijati in iz sebe ne more dajati delov.

3. Bog je svet ustvaril svebodno. Mogel bi bil ostati
brez vsake stvari, ker sam v sebi uZiva popolno blazenost in
stvari ne potrebuje. ;

Skrivnost o presveti Trojici nam pojaérljuje, da Bog tudi
brez stvari sam v sebi Zivi najpopolnejse zivljenje in uZiva
blazenost, ki je stvari ne morejo povecati.

Sveto pismo udi: ,Bog dela vse po sklepu svoje
voljet Efez 1, 11.

Vesoljni vatikanski zbor je izrekel: ,Bog je na-
redil naravo z najsvobodnejSim sklepom.* S. 3. pogl. 1.

Bog bi bil lahko ustvaril tudi popolnejsi svet, ker
je njegova vsemogo¢nost neomejena in mneizérpljiva.

Najpopolnejsi svet pa sploh ni moZen; karkoli je
namred ustvarjeno, je omejeno in mu je zato mogoce dati Se
vedjo popolnost.



S o R

Dasi pa ustvarjeni svet ni najpopolnejsi, je ven-
dar toliko popoln, da razodeva neskonéno po-
polnost bo#jo. Stvarjenje iz ni¢, stalni zakoni v prirodi in
enotno soglasje, odreSenje, milost, vse to kaZe neskontnega Boga.

4. Bog je svet ustvaril v svojo slavo in v blaginjo
stvari. ,Nebo razodeva boZjo slavo® Ps. 18, 1. — ,Bog
hofe, da se vsi ljudje zvelid¢ajo.* 1. Tim. 2, 4.

Slava boZja je visji namen ko blaginja
stvari, ker neskontno modri in sveti Bog Ijubi vse po
vrednosti, slava bozja pa je ved ko blaginja stvari.

Dasi je blaginja stvari podrejena viSjemu namenu, je
vendar bo%ja ljubezen, ki se razodeva v stvarjenju, res-
ni¢na in neskondéna. Bog je namreé¢ hotel s stvarjenjem
razodeti svojo slavo zato, ker je neskonéno dober, ne
da bi s tem kaj dodal svoji blazenosti, ki je neskon¢na, ampak
da bi ga umne stvari spoznale in ljubile in tako postale de-
leZne njegove blazenosti.

Slava bozja se v stvarjenju brezpogojno mora
dosedi, blaginjo umnih in svobodnih stvari pa hote Bog le
pogojno. Ker je neskontno svet, ljubi lepoto nravnega reda
in zavoljo te svete ljubezni dopuséa tudi pogubljenje.
7 zlobno voljo svobodna stvar lahko zavrze svojo blaginjo,
bozje slave pa ne more prepreéiti: ali jo bo priznavala v sreéi,
ali pa jo bo oznanjala z zasluzeno kaznijo, ki razodeva boZjo
svetost in pravicnost.

§ 42.
Dnevi stvarjenja.

Kako je Bog ustvaril in uredil svet, pripoveduje
Mozes v velitastni- sliki Sestdnevnega boZzjega dela.
V Sestih dneh je bilo stvarjenje dovrSeno, sedmi dan pa je Bog
poc¢ival od vsega dela, ki ga je bil naredil. In blagoslovil je
sedmi dan in ga pesvetil. (1. Moz. 1, 1—2, 3.)

Kaksni so bili dnevi stvarjenja, se iz svetega pisma ne da
dolo¢iti in se tudi Cerkev ni izrekla, katera razlaga je prava.

Najblizja je misel na 24 urne dneve, toda v svetem pismu
pomenja beseda ,dan“ tudi nedolotene dobe, saj je pri Bogu
»en dan kakor tiso& let in tiso& let kakor en dan.*
2. Petr. 3, 8. — Za porotilom, da je Bog v Sestih dneh ustvaril
svet, sledi stavek: ,ob dnevu, ko je Bog ustvaril nebo in
zemljo.“ 1. Moz, 2, 4. — ,Sedmi dan® boZjega tedna traja Se
sedaj. Ker ni razodetega nauka o dolgosti in pomenu teh dni,




g R

se razlagatelji svetega pisma vedinoma oklepajo uspehov svetnih
ved; geologija in paleontologija sklepata, da je bilo za razvoj
zemlje treba milijonov let.

Nekateri razlagatelji pa menijo, da Sesteri dnevi sploh
ne pomenjajo zaporednih dob stvarjenja in razvoja, ampak
nekake preroske slike, v katerih je prvi clovek po boZjem
razsvetljenju v duhu gledal razne vrste stvari, njih postanek
in njih razvoj, da je tako spoznal resnico: Bog je vse ustvaril
in modro uredil sebi v ¢ast in Gloveku v korist. — Kakor je
lastno prerokbam, da c¢asovno oddaljene, pa istovrstne dogodke
slikajo skupaj v eni podobi (n. pr. konec Jeruzalema in konec
sveta), tako poro¢a tudi Mozes v podobi enega dne celo sku-
pino istovrstnih stvari, ¢eprav so morda nekatere od teh na-
stale kesneje in Se dolgo potem nastajale, ko se je Zze pricelo
novo delo naslednjega dne.

Da je moZno prav ceniti sveto porocilo in da se prepreci
vsaka kriva razlaga, je treba pomniti :

1. Bozje razodetje ima vedno verskovzgojni namen.

Cerkveni oletje posebno poudarjajo, da hote Mozes le o
tem poucevati, kar je koristno za zveli¢anje; svetnih stvari
se dotika le mimogrede in sodi ter govori o njih, kakor je so-
dilo in govorilo takratno GtloveStvo.

Nacelno napatno je torej, v svetem pismu iskati podatkov
za astronomijo, geologijo ali paleontologijo. BoZje razodetje
note uditi naravoslovnih ved, ampak prepuSfa raziskovanje
¢loveskemu umu. Mozesu naravoslovni podatki niso namen,
temved le sredstvo za poudevanje verskih resnic.

2. Boije razodetje je govor vsemogoénega Boga
do Eloveskega rodu.

Zato sveto pismo govori v ¢loveiSkem jeziku. Ne-
skonéno popolno delovanje boZje slika v podobi ¢loveskega de-
lovanja: Bog govori, pogleda, vidi, da je dobro, Sest dni dela,
sedmi dan potiva.

3. Mozes govori o stvarstvu z ozirom na &loveka
in z imeni naSteva le stvari, katere so pomenljive za
¢lov eka. Razvoj zemlje obSirno popisuje. Solnce in luna
sta mu dve veliki lu¢i na nebu; vse druge zvezde omenja le
z eno hesedo. g

4. Zvelitavne resnice, ki jih hode Mozes uciti, so
zlasti sledeco:



— 90 —

a) Vse, karkoli biva razen Boga, je ustvaril vsemogoéni Bog.

Besedi ,nebo in zemlja“ pomenjata ves svet z vsem,
kar je na njem. Hebrej§é¢ina nima izraza za ,vesoljstvo,
a na raznih mestih svetega pisma starega zakona se vesolj-
stvo tako opisuje. Cerkev je na IV. lateranskem zboru slo-
vesno izrekla: ,Bog je...obenem v zatetku ¢asa iz ni¢ ustvaril
obojuno naravo, duhovno in telesno, angelsko namre® in tvarno.“
Kaks8na je bila oblika tvarnega sveta v prvem zadetku, raz-
odetje ne pove. Po nauku novejSe naravoslovne vede se je sve-
tovje razvilo iz prasnovi, ki izprva morda Se ni bila razlodena
vV . prvine“.

b) Kar je Bog naredil, je bilo vse dobro.

Sveto porodilo vetkrat ponavlja: ,In Bog je videl,
da je bilo dobro“, da tem slovesneje zavrata zmoto o
veénem podelu zla, v katerega so verovali poganski narodi.

¢) Cloveka je Bog postavil za gospodarja vsej zemlji.
¢} Sedmi dan je Gospodov dan.

§ 43.
Ohranjevanje in vladanje sveta.

Za ustvarjeni svet Bog tako skrbi, da ga ohranjuje in
vlada.

1. Bog svet ohranjuje, to je, stvarem daje trajnost
bivanja in moé& delovanja. Sveto pismo pravi o Bogu:
»2Kako bi moglo kaj obstati, ako ti ne bi hotel, ali
se ohraniti, ako ti ne bi veleval?“ Modr. 11, 26. — ,V
njem Zivimo, se gibljemo in smo.“ Dej. ap. 17, 28,

Trajanje stvari ni ni¢ drugega ko nadaljevanje bivanja.
Torej se mora za trajanje nadaljevati ista vzrodnost, ki je po-
trebna za zadetek, — udi sv. TomaZ.

Razlotevati moramo neposrednje in posrednje
ohranjevanje sveta. Kar je Bog neposrednje ustvaril,
tudi neposrednje ohranjuje, namreé¢ duhovne stvari in
prvine, iz katerih je tvarni svet, kakor tudi prirodne sile in
zakone njihovega delovanja. Vsega tega ne more nihde razen
Boga ne unititi, ne pomnoziti, ne izpremeniti. Posrednje
pa Bog ohranjuje posamezne oblike tvarinskega sveta, ki
nastajajo po prirodnih zakonih iz ustvarjenih prvin in se po
istih zakonih tudi izpreminjajo in razpadajo. Istotako Bog po-




L )

srednje ohranjuje ¢loveska dela, ker ohranjuje ustvarjeno snov
in njene sile. Ne zabranjuje pa razpadanja po naravnih za-
konih ali po vplivu svobodne &loveske volje.

2. Bog svet vlada, to je, vse vodi in obrata v svoj naj-
bolj§i namen; ni¢ se ne zgodi, e on node, ali ¢e on ne pripusti.
sNjegova modrost mogocéno sega od konca do konca.”
Modr. 8, 1.

V veé¢ni modrosti in dobroti dolodeni nac¢rt,
po katerem Bog vlada svet, imenujemo boZjo pre-
vidnost.

a) Bozja previdnost vselej doseZe svoj najbolj§i namen.
Ne morejo ga prepretiti ne prirodne sile, ne svobodna ¢loveSka
dejanja.

Prirodne sile delujejo po stalnih zakonih, a Bog jih
vlada tako, da sluZijo njegovim namenom. Saj jih v mali meri
celo ¢lovek more zase rabiti.

(Olovek more izkoriSéati prirodne sile tako, da v svoje
namene uporablja stalnost naravnih zakonov, ne more pa po-
vzrotiti nobene izjeme. Bog pa more tudi z viSjo, dudeZno
modjo posegati v stalno prirodo; s tem dosega Se viSji smoter:
taka dela razodevajo ¢&lovestvu vsemogoénega Gospoda ve-
soljstva.

Svobodna 8loveska dejanja so Bogu Ze naprej
znana in v bozjem nalrtu je Ze od vekomaj doloceno, kako se
bodo obrnila v prospeh najmodrejsih bozjih namenov.

Bog dopuiéa tudi greh, ker noce vzeti &loveku svo-
bodne volje in ker more tudi nasledke greha obrniti na dobro.
Egiptovski JoZef je rekel svojim bratom: ,Vi ste hudo na-
meravali proti meni, toda Bog je to obrnil vdobro.*
1. Moz. 50, 20. >

Bozja previdnost in vsevednost ne uni¢uje ¢lovedke svo-
bodne volje. Vse se dogaja tako, kakor Bog #e naprej vé, a
naga dejanja so vendar svobodna. Mi se namre? ne odlocu-
jemo zato, ker je Bog Z%e prej vedel, kaj bomo storili, ampak
zato, ker sami hotemo. BoZji vednosti, ki je nad ¢asom, pa
so vsa naSa dejanja od vekomaj prisotna. Primera: Dober
vojskovodja izkuSa Ze naprej poizvedeti, kaj sovraznik name-
rava, in po tem uravna svoj naért, ne da bi hotel prepreéiti
sovraznikovo svobodno odlotitev.



b) Bozja previdnost vodi usodo narodov in usodo vsakega
tloveka posebe. ,On izpreminja éase in dobe, pre-
stavlja kraljestva in jih utrjuje.* Dan.2, 21. —
wClovekovo srce si izmisli svojo pot, Gospod pa
vodi njegove stopinje.* Preg. 16, 9.

Vsaka molitev razodeva vero v boZzjo previdnost, najlepSe
pa Gospodova molitev, ki nas uéi, naj klicemo k Bogu : O%e nas!

Bog dopusfa na svetu tudi hudo in trpljenje,
a tudi to vodi in obrafa na dobro: hudobne hole s tem kazno-
vati in poboljSati, dobre pa izkuSati in jim povedati zasluZenje
za nebesa. ,Tistim, ki ljubijo Boga, sluzi vse k do-
bremu.* Rim. 8, 28.

¢) Posebno dobrotljivo skrbi Bog za Cerkev, v kateri vodi
vernike do nadnaravnega zvelitanja. Vse sile &loveskih strasti
se trudijo, da bi Cerkev uniéile, toda vse drugo se rusi in iz-
ginja s povrija zemlje, le Cerkev stoji. ,Peklenska vrata
je ne bodo premagala® Mat. 16, 18.

#*
* *

Posledica: Ker je Bog stvarnik sveta in ker vse stvari
ohranjuje in vlada, je vsem stvarem neomejen Gospod. Sveto
pismo ga imenuje ,Gospoda nebes in zemlje*. Dej.
ap. 17, 24,

Drugi razdelek.
Angeli.
§ 44.
Stvarjenje angelov. Njih narava in namen.

Najodli¢nejSe stvari boZje so angeli.

Angeli so zgolj duhovi, to je, take stvari, ki imajo
um in svobodno voljo, telesa pa ne.

1. Da bivajo angeli, je razodeta resnica.

a) Sveto pismo siarega in novega zakona pogosto po-
ro¢a o bitjih, ki so po vednosti in moéi vi§ja ko ¢lovek, vendar
pa ustvarjena in v svojem delovanju od Boga odvisna. Ta bitja
so angeli. Tudi mnoge prikazni angelov navaja sveto pismo.




Angeli se prikazujejo ljudem v ¢loveski podobi, navadno
v podobi mladenitev, n.pr. ob Kristusovem vstajenju in po
vnebohodu. Ta telesa so le navidezna, z boZjim dovoljenjem
in visjo moéjo privzeta.

Da so angeli po svoji naravi breztelesna bitja, je
iz vseh poroc¢il otitno. Sveto pismo nikoli ne govori o angelski
dusi in angelskem telesu, temveé angele obicajno nazivlje
duhove; tudi niso podvrZeni zakonom tvarnega sveta. Kristus
je kot znano resnico izrekel: ,Duh nima mesa in kosti®

Luk. 24, 39.

b} Cerkveni otetje ufe in vsa Cerkev veruje, da
bivajo angeli.

Pamet sama bivanja ustvarjenih ¢&istih duhov ne
more sicer strogo dokazati, kakor dokazuje bivanje
prvega bitja, vendar pa iz harmonije vesoljstva sluti,
da so angeli. Vidni svet brez angelov bi bil sicer moZen;
vendar pa se zdi neverjetno, da stvarnik, ki svoje velitastvo
razodeva v stvareh najrazlitnejSe dovrSenosti, ne bi bil hotel
ustvariti tudi distih duhov. V ¢loveku sta zdruZena duh in
telo; kakor bivajo telesa, ki nimajo duha, tako bivajo pac
tudi duhovi, ki nimajo telesa; drugace bi nedostajalo odli¢ne
stopnje moZnih stvari.

Da angeli niso sami od sebe ali iz boZjega bistva, kakor
80 si pogani domiSljevali svoje dobre in zle bogove in napol-
bogove, ampak da so od Boga ustvarjeni, u¢i sv. apostol Pavel :
,P0o njem je vse ustvarjeno, kar je vidnega in
nevidne ga. Kol. 1, 16.

2. Angeli so po svoji naravi neumrljivi. Kot duhovi
80 prvic enovita, breztvarna bitja, zato ne morejo
razpasti v dele, kakor razpadajo telesa; drugi¢ so samo-
stojna podstatna bitja in ne samo pritike (to je lastnosti
ali pojavi kakega drugega bitja), zato jih ne more unicditi
nobena naravna sila. Uni¢iti bi~jih mogel le Bog, ki jih
je ustvaril in jih ohranjuje.

3. Narava angelov je vi&ja in popolnejsa od
tloveSke narave; imajo popolnejS§i um in veEjo moé& volje.
Vendar je pa tudi njih popolnost omejena; niso ne vsevedni,
ne vsemogo&ni.

Tudi med seboj se angeli razlikujejo glede na popolnost.
Sveto pismo omenja devet angelskih vrst ali korov, in sicer:
angele, nadangele, prvaStva, oblasti, modi, gospodstva, prestole,
kerubine in serafine. Efez. 1, 21. Kolos. 1, 16.



PR e

4. Stevilo angelov je silno veliko, po mislih cerkve-
nih oletov vedje ko Stevilo ljudi.

5. Namen angelov. Bog je angele ustvaril, da bi ga
molili, 1jubili, mu sluzili in ljudi varovali. ,Hvalite
Gospoda vsi njegovi angeli® Ps. 102, 20. — ,Svojim
angelom je zapovedal zavoljo tebe, naj te va-
rujejo na vseh tvojih potih.* Ps. 90, 11. Zgled: Lot
(1. Moz. 19); Tobija (Tob. 5 nasl).

Ko je Bog angele ustvaril, so bili vsi dobri in sreéni. Kot
pladilo za zvestobo je bilo vsem namenjeno nadnaravno zveli-
¢anje. Zato jim je Bog poleg naravnih popolnosti podelil tudi
nadnaravne darove, zlasti posvedéujoé¢o milost boZjo, po
kateri so bili povzdignjeni v nadnaravni red in nadna-
ravno ¢ast prijateljev in otrok boZzjih ter zmoZni, zasluziti
si nadnaravno zveliéanje v nebesih.

§ 45.
Odlocitev angelov. Dobri angeli in hudobni duhovi.

Svobodna bitja se morajo sama odlo&iti ali za Boga,
ali zoper njega. Tudi angelom je priSel trenutek preizku$nje, v
katerem so si izbrali sami svoj veéni delez.

1. Dobri angeli. Mnogi angeli so ostali Bogu zvesti in
so se s pokorsicéino odlodili zanj. Po sklepanju svetih odetov je
bila to velika vedina angelov.

Ti dobri angeli so dosegli svoj poslednji namen: nad-
naravno zveli¢anje v nebesih. Sre¢ni so in bodo vekomaj, ker
so v svetosti tako utrjeni, da ne morejo vel gresiti. — Jezus
Kristus govori o nedolznih in malih: ,Njih angeli v ne-
besih vedno gledajo obli¢je mojega Ofeta, ki je
v nebesih.* Mat. 18, 10.

Dobre angele imenuje sveto pismo angele (po griki
besedi, ki pomenja oznanjevalce), svete angele, angele

svetlobe, nebefke angele, Gospodove angele,
ho%je angele.

2. Hudobni duhovi. Nekateri angeli so pa postali Bogu
nezvesti in se zoper njega odlolili z grehom napuha; tako
so zavrgli pravo srefo, ki je le v Bogu.




L

Zn grehom so izgubili nadnaravno lepoto, posvecujoto
milost, in Bog jih je kaznoval s tem, da jih je vekomaj zavrgel

in pahnil v pekel. — Sveto pismo pravi: ,Bog tudi ange-
lom, kateri so gre8ili, ni prizanesel, temveé jih
e, o dzrodil avitrpli enje.s 2 Patr. 24

Zavrzene angele imenuje sveto pismo hudobne du-
hove, necéiste duhove ali hudice.

Naravne zmo#nosti so zavrzeni angeli ohranili. Boga Se
poznajo, pa se tresejo pred njim. Tudi naravna mol volje jim
je ostala; a v zlobnosti so tako zakrknjeni, da se svojega hu-
dobnega dejanja ne kesajo, ampak ga vedno odobravajo, ker
Boga sovraZzijo; zato pa tudi njih kazen ne bo nikdar minila.
Zanje ni reSitve.

§ 46.
Razmerje angelov do ljudi.

1. Dobri angeli so nam blagohotni: ljubijo nas in nas
varujejo na duSi in na telesu, opominjajo nas k dobremu in
prosijo za nas.

Angelom, katere je Bog posebno odlo¢il, da nas varujejo,
pravimo angeli varihi.

Sveto pismo govori o angelskem wvarstvu kakor o
splogno zunani stvari in navaja mnogo zgledov posebnega angel-
skega varstva. Angele, kateri varujejo otrocice, imenuje Kristus
,njih angele“ (Mat. 18, 10). — ,Njegov angel bo“, so
rekli verniki, ko se jim je sporodilo, da je pred vrati Peter,
ki ga je bil Herod v jeto vteknil. Dej. ap. 12, 15.

Sv. Hieronim pravi: ,Velika je vrednost dus, da ima
vsaka v svoje varstvo odlotenega angela.“

Do svojih angelov varihov imamo dolZnost, da jih
¢astimo in na pomoé¢ Kklitemo, da posluSamo njihove opomine
in smo jim hvaleZni.

2. Hudobni duhovi so nam sovraZni: &rtijo in zavidajo
nas ter nas napeljujejo v greh; Zele nam Skodovati na dusi in
na telesu ter nas veéno pogubiti.

Zeledi iz svetega pisma: Eva (1. Moz. 3); Job (Job 2);

Juda I8karijot (Jan. 13, 2); obsedenci.

Obsedencev je bilo mnogo zlasti ob Kristusovem &asu,

Sin bozji, ki je prigel razdirat kraljestvo teme, je izganjal iz

obsedencev hudobne duhove in je tudi svojim apostolom in



SEES

utencem podeljeval mo& in oblast nad njimi. Obsedemei niso
bili navadni bolniki ali besni, zakaj Kristus razlotuje izga-
njanje hudobnih duhov od ozdravljanja bolnikov in pripoveduje
o izgnanih hudobnih duhovih reé¢i, ki ne veljajo o navadnih
boleznih.

Zalezovanju hudobnih duhov se ustavljajmo takc, da ¢ujemo

in molimo in se stanovitno bojujemo zoper njihove izkusnjave.

Varujmo se, da ne postanemo z grehom podobni hudobnim
duhovom ali celo njihovi pomo¢niki, ko bi namre¢ druge za-
vajali v greh.

Tretji razdelek.

Clovek.
§ 47.
Stvarjenje cloveka.

1. lzvor EloveSkega rodu. Na vpraZanje: Od kod je &lovek,
odgovarja bozje razodetje: Clovek je ustvarjen, in sicer
kot poslednja in najimenitnisa stvar na zemlji.

Sveto pismo porota: ,Gospod Bog je naredil ¢lo-
veka iz ila zemlje in je vdihnil v njegovo oblidje
duha Zivljenja in élovek je bil Ziva stvar.* 1.Moz. 2, 7.

Poroéilo pripoveduje po naliki ¢loveskega delovanja. Raz-
umeti ga je treba tako, kakor je pristojno bozjemu delovanju:
z vsemogolno voljo je Bog hotel in bil je ziv &lovek, to je
bitje, sestavljeno iz zemeljske snovi ter oZivljeno po ustvar-
jeni dusi.
Zmote, da je ¢lovek samo viSe razvita zival, se
je lahko obvarovati:

a) Dejstvo je, da ima ¢lovek govorico, vedo, vero
in nravnost, s tem pa se bistveno razlikuje in odlikuje od
#ivali, naj bi ji bil telesno tudi popolnoma enak. Kdor Iljubi
resnico, ne gleda samo ¢loveskega telesa, kadar primerja
éloveka z Zivaljo, temvet¢ se ozira na vsega &loveka,
kakorsen je.

b) Niti oni enostranski opazovatelji, ki zanemar-
jajo duSo in njene najodli¢nejSe pojave in z Zivaljo primer-
jajo samo telesni organizem in c¢utno Zivljenje, nimajo za-
dovoljivih razlogov za enorodnost ¢tloveka z 7ivaljo,
temved jih e iSéejo.




2L Tl e

Izkopine, ki so jih proglasili za prehodne oblike med
opico in ¢lovekom, so se izkazale za ostanke pravih opic,
ali pa pravih 1judi.l

¢) Da ¢lovek ni bistveno razliten od zivali, trdijo taki
ljudje, ki hodejo utajiti bivanje boZje. Toda zaman
se trudijo. Resnica, da biva Bog, ni odvisna od tega vpraSanja.
Ako bi dlovek tudi ne bhil nié¢ ved ko druge stvari na zemlji,
bi bilo gotovo, da mora bivati stvarnik, ker bivajo stvari. Ker
bivajo odvisna bitja, ki so nastala, mora biti tudi prvo bitje,
ki ni nastalo in ima samo v sebi zadostni razlog bivanja.

2. Enota EloveSkega rodu. Prva ¢loveka sta bila Adam
in Eva, ki sta praroditelja vsega ¢loveSkega rodu.

Sveto pismo porofa: Ko je Bog ustvaril moZa in Zeno,
ju je blagoslovil in rekel: ,Rastita in mnoZita se ter
napolnita zemljo.“ 1. Moz. 1, 28. — ,In Adam je ime
svoje %Zene imenoval Eva, ker je mati vseh Zivih.“
1. Moz. 3, 20. — Sv.Pavel je Atencem oznanjal: ,Gospod
nebes in zemlje je ustvaril iz enega ves ¢loveski
rod, da prebiva po vsej zemlji“ Dej. ap. 17, 26.

1 Sedanji zagovorniki Zivalskega pokolenja ¢loveskega rodu po
veéini ne trdijo, da bi se bil ¢lovek razvil iz opice, marveé, da sta opica
in dlovek konéna dlena dveh samostojnih razvojnih vrst, ki se stikata v
nekem domnevnem skupnem deblu v daljni terciarni ali celo sekun-
darni dobi.

O tej podmeni sodi Wasmann, da ni dostojna naravoslovea.

Ranke je na kongresu antropologov (I. 1899.) Klatscha, zagovor-
nika Zivalskega pokolenja, zavrnil: ,To je domisljija.*

Odloéilna je za to vpraSanje paleontologija, Cim dalje v prejsnji
dobi bi bilo skupno deblo, tem veé prehodnih é&lenov bi morala paleonto-
logija pokazati med prvotnim deblom in skrajnima ¢lenoma. Toda dejstvo
uniéuje vse umidljotine. Wasmann piSe: ,Poznamo sicer rodovnik da-
nadnjih opie, ki je glede na &tevilo vrst jako bogat in se vlede Ze iz naj-
starejde terciarne do sedanje dobe, toda med onim dommevnim deblom in
dana$njim élovekom se ni nadel niti en vezni ¢len. Ako bi bil élovek res
iz§el od kakega predzgodovinskega, z danaS$njo opico skupnega debla, bi
se pad morala paleontologiéno dokazati tudi tista veja, ki je vodila do élo-
veka, ne samo ona, ki je vodila do sedanje opice.* (Wasmann: Die mo-
derne Biologie3, 473.)

Celo mo#, ki brani mnenje o Zivalskem pokolenju, priznava resnico,
da dejstva govore nasprotno. W.Branko, ravnatelj geologiéno paleon-
tologiénega zavoda na berolinskem vseudiliséu, je na V. mednarodnem shodu
zoologov (1. 1901.) izpovedal: ,Clovek nam v zemeljski zgodovini stopa na-
sproti kot pravi novinee. Prikazuje se nam hipno in neposrednje v diluvialni

=

Dr, Svetina, Katoliski verouk. [



Enota ¢loveikega rodu je temelj, na katerem
stoje vazne kr8¢anske resnice: nauk o izvirnem grehu, o
odreSenju in zapoved bratovske, vsa ljudstva obsegajote Ijubezni.

Da je vse 6loveStvo iz ene druZ%ine, moremo
zanesljivo vedeti samo iz razodetja. Zakaj isti mo-
godni vzrok, ki je ¢loveka v Zivljenje poklical, bi bil mogel
ustvariti tudi veé enakih ali podobnih druZin,

Svetna veda se more tem manj protiviti verski resnici
o enoti ¢loveSskega rodu, ker se v imenu iste vede v razvojni
teoriji poizkusa dokazati, da so se vsa Ziva bitja razvila iz
malega Stevila prvotnih organskih oblik ali celo iz ene same
oblike.

Razlike, ki se nahajajo pri ljudeh raznih plemen,
niso take, kakorine se nahajajo v zivalstvu pri razli¢nih
vrstah., Plemenske razlike so lahko nastale po
vpliva podnebja, hrane in duSevne izobrazbe; pri znatno izpre-
menjenih Zivljenskih pogojih nastajajo in izginjajo Se sedaj.
Plemena niso strogo lotena, ampak prehajajo polagoma drugo
v drugega. Ljudstva, katera so v emem oziru razlitna, so v
drugem zopet enaka.

3. Starost Eloveikega rodu se iz boZ%jega razodetja
ne da doloc¢iti. To vpraSanje z veénim zveli¢anjem ni v ne-
posrednji zvezi.

Sveto pismo, ki je namenjeno za zvelitanje ¢élo-
ve&tva, ima sicer pritaknjenih tudi nekaj ¢asovnih podatkov,
iz katerih pa ni mogode sestaviti prave kronologije, zlasti zato
ne, ker rodovniki ne naStevajo vselej sinov, ampak vcasih bolj
oddaljene vnuke in se ne more vedeti, koliko rodov je na ta
nac¢in izpuscenih.

dobi, ne da bi poznali kaj njegovih terciarnih prednikov. Toda diluvialni
¢lovek nastopa Ze kot popoln umni ¢lovek. Veéina teh starih ljudi je
imela lobanjo, na kakorSno bi mogel vsakdo od nas biti ponosen. Niso imeli
ne daljsih, opi¢jim podobnih rok, ne daljsih, opié¢jim podobnih podoénjakov:
ne, diluvialni ¢lovek je bil vsekozi pravi ¢lovek.” (Citat pri Wasmannu: Die
moderne Biologie3, 487.) — Branko sam je dal natisniti: ,,Ahnenlos, ein
wahrer homo novus, steht unsere Gattung pldtzlich vor uns da in diluvialer
Zeit.* (Verh. des V. internat. Zoologenkongresses zu Berlin, [1902] 237)) —
Osem let kesneje je Branko pisal: ,Entsprechend dem allgemeinen Fort-
schritte unserer paliontologischen und geologischen Kenntnisse sind auch
speziell die beziiglich des fossilen Menschen vorangeschritten. Aber das
Ergebnis ist doch im groBien und ganzen dasselbe geblieben wie 1901.* Der
Stand unserer Kenntnisse vom fossilen Menschen, Leipzig 1910, S. V.




e L b

Cerkvenj oCetje in bogoslovni razlagatelji svetega pisma
80 iz rodovnikov in drugih podatkov poizkuSali izraduniti starost
tloveskega rodu. A soglasja ni in &tevilo razlicnih ractunov
je narastlo nad 150 ; to je dokaz, da razodete resnice nimamo.

Brez ozira na izpuStene rodove se nadteva od Adama do
Kristusa po hebrejskem tekstu okrog 4000 let, po grikem pre-
vodu pa okrog 5400; porabljevaje Se druge podatke so prisli
nekateri razlagatelji do 6000. Novejsi bogoslovei ugibljejo, da
je iz svetega pisma z izpusdenimi rodovi izpadlo kakih 2000 let.
Ce torej pristejemo tej medolodeni dobi Se fas po Kristusu, bi
imeli za starost ¢loveskega rodu 6000 do 8000, morda do
10.000 let. Lahko sprejmemo Se visje Stevilo, ako veda najde
dokazov.

Bajno zgodovino Egiptanov, Asirijanov in Kitajcev je veda
skréila na 3000 do 5000 let.

O dobi pred éloveS§tvom pa v svetem pismu
sploh ni nikakih &asovnih podatkov. Od ustvar-
jenja prve snovi do one dobe, ko se je na zemlji pricelo delo
Sesterih dni, so lahko potekli milijoni in milijoni let; istotako
je doba Sesterih dni popolnoma nedolodena.

§ 48.
Naravna odli¢nost ¢lovekova.

1. Odlié¢nost ¢lovekovo nad vsemi drugimi zemelj-
s kimi stvarmi naznanjajo %e besede, s katerimi sveto pismo
napoveduje ustvarjenje Cloveka. O rastlinah in Zzivalih samo
pravi: ,Zemlja naj poZene zeli&fe* — ,Vode naj
rode %ivo laznino* — ,Zemlja naj rodi Zivo bitje"
(1. Moz. 1, 11. 20. 24), o stvarjenju ¢loveka pa pravi: ,In
rekel je (Bog): ,Naredimo ¢loveka po svoji podobi
in sliénosti® 1. Moz. 1, 26.

2. Clovek je iz telesa in neumrljive duse. Sveto
pismo porota o stvarjenju ¢&loveka: ,Gospod Bog je na-
redil &loveka iz ila zemlje in vdihnil je v nje-
govo obli¢je duba Zivljenja in &lovek je bil Ziva
stvar® 1, Moz. 2, 7. — O ¢lovekovi smrti pa se izraZa:
wPrah se vrne v prst, iz katere je bil, in duh se
vrne, k Bozu, El. ga jo dal* Prid 127

Telo in du8a sta zdruZena v eno bitje, kar je
izra%eno v besedah: ,,in ¢lovek je bil Ziva stvar®

T*



—=

3. Odli¢en nad vsemi drugimi zemeljskimi
bitji je ¢lovek zlasti po neumrljivi dusi, ki je po svoji
naravi boZja podoba., Kot neumrljivo bitje, ki ima um in
svobodno voljo, je duSsa kakor odsev veénega Boga, ki
ima neskonéno popoln um in neskonéno popolno voljo.

Tudi telo je deleZzno dufevne velidine. V njem

so zdruZene popolnosti drugih zemeljskih bitij tako primerno,
da je najprikladnejSe orodje za izvrSevanje umskih del.

§ 49
Neumrljivost ¢loveSke duSe.

Neumrljivo se imenuje bitje, digar Zivljenje
ne more nehati.

Neumrljivost je ali bistvena, ali naravna, ali da-
rovana. Bistveno neumrljivost ima samo Bog, ki ima v
svojem bistvu razlog za neminljivo Zivljenje. Naravno ne-
umrljivost imajo ustvarjena bitja, katerih narava zahteva
vedno ohranitev pricetega zivljenja. Darovano neumrljivost
sta imela prva ¢loveka pred grehom glede na telesno Zivljenje.

Cloveska dua je naravno neumrljiva. To resnico, ki je te-
meljne vaznosti za krepostno Zzivljenje, uti hoZje razodetje, pa
tudi €loveska pamet. Misel na neumrljivost se nahaja v vseh
narodih, Mnogi poganski modroslovei so jo tudi prepri¢evalno
dokazovali.

A. Razodetje.

Jezus Kristus je rekel: ,Ne hojte se teh, ki umore
telo, duSe pa ne morejo umoriti, ampak bojte se
veliko bolj tistega, ki more duso in telo pogubiti
v pekel® Mat. 10, 28. — Vsi izreki svetega pisma, kakor tudi
nauki in opomini cerkvenih octetov, kateri govore o veénem
zvelitanju in vetnem pogubljenju, so hkrati tudi izreki o neumr-
ljivosti ¢loveske duse.

B. Sklepanje pameti.
. Prvi dokaz:
Cloveska dus$a je po svoji naravi neumrljiva.

I. Glovek ima du$o. Spoznavamo jo z umom, ki se mu dufa
javlja s svojim delovanjem.




— 101 —

Ze rastlina, ki raste, se hrani in mno#i, raz-
odeva s temi pojavi neko nevidno Zivljensko silo: vegeta-
tivno podelo Zivljenja, ki ne izvira iz mrtve snovi.

7 ivalima poleg popolnosti rastline tudi ¢utno Zivlje-
nje: ¢utno zaznavanje in éutne predstave, pri-
jetne in neprijetne obfutke, utno hrepenenje in
telesno gibanje V tem delovanju se javlja popolnejSe
nevidno podelo: dutno podelo Zivljenja, ki mu pravimo
tudi Zivalska dusa.

V &loveku opazujemo poleg vegetativnega in futnega
zivljenja tudi umsko delovanje: miSljenje, samo -
zavest, hotenje in svobodna dejanja. To delovanje
mora izhajati iz nekega Se viSjega pocela, ki ga imenujemo
tlovesko duso.

(lovek zdruzuje v sebi vegetativno, ¢utno in umsko ziv-
lienje. Vendar pa iz tega ne sklepamo, da ima tudi trojno
zivljensko poc&elo, ampak ¢loveska dufa je tako popolna,
da izvrsuje — zdruZena s telesom — vegetativno, tutno in
umsko delovanje. Dokaz, da ima ¢lovek le eno duso, je
tesna zveza med vegetativnim, ¢utnim in umskim Zivljenjem.
Telesno zdravje pospeSuje misljenje, bolezen in hude boledine
ga ovirajo; prenapeto umsko delovanje povzroda glavobol in
telesno utrujenost. To se ne bi godilo, ako bi vsaka vrsta
delovanja izhajala iz drugega podela.

1I. Cloveska dufa je podstat.

Podstat imenujemo to, kar more bivati samo zase;
kar pa potrebuje drugega bitja, da more v njem bivati, na-
zivljemo pritiko. Lastnosti ali dejanja so pritike, ker ne
morejo bivati same zase, ampak le v drugem ali na drugem
bitju: na neki podstati, Belina n. pr. ne more bivati zase,
ampak le na telesu, ki je belo; gibanje tudi ne more bivati
samo zase, ampak le v nekem bitja, ki se giblje.

Vsi dulevni pojavi: vegetativho in &utno Zivljenje ter
umsko delovanje so pritike, torej ne morejo biti brez podstati,
ki te pojave nosi ali izvrSuje. Kakor gotovo ne more biti te-
kanja brez tekada, tako gotovo ne more biti obéutkov in hre-
penenja brez ¢utefega in hrepenefega subjekta, misljenja brez
mislitelja, hotenja brez hotedega bitja.

Podstat, ki nosi ali izvrSuje duSevne pojave, je, ali Clo-
vesko telo, ali pa od telesa razlitna podstatna dusa.

111, Gloveska du¥a je od telesa razlitna, enovita podstat.
Dugevni pojavi ne morejo biti le pojavi naega telesa, ker je
telo sestavljeno iz tvarnih delcev.



— 102 —

Tvar sama more 8 svojimi silami proizvajati le fizikali¢ne
in kemi¢ne izpremembe; od teh pa je bistveno razliéno Ze
¢utno zivljenje, Se bolj pa umsko delovanje, ki brez enovite,
netvarne duSe ni moZzno. Zato mora ¢loveska dusa biti od telesa
razli¢na, enovita podstat.

Razli¢nost éloveike dufe od telesa in njeno enovitost po-
sebno jasno razodeva naSa samozavest (ki je obenem dokaz,
da je ¢loveSka dusa duhovna podstat, o Gemer bomo raz-
pravijali v naslednji todki).

Zavedam se ne le svojih duSevnih pojavov: prijetnih in
neprijetnih obdutkov, svojih misli, Zelja, sklepov itd., ampak
tudi samega sebe ali svojega ,jaz“ kot nositelja vseh teh
pojavov. To zavest izraZam, ko govorim: jaz obhdutim boleéino,
sem vesel ali Zalosten, mislim, hofem, bivam. Ni moZno, da
bi bil ta ,jaz* samo moj telesni iz tvarnih delcev sestavljeni
organizem. Da bi se mogel telesni organizem sam zavedati,
bi se moral en del zavedati tega, kar je v drugem delu in
kar je v celoti. To pa ni moZno, ako lo¢enih snovnih delcev
ne prefinja enovito, netvarno bitje, ki je v vseh po-
sameznih delcih. Le to bitje se more zavedati

Vtiski, ki jih prejemajo posamezni organi, prihajajo sicer
po Ziveih v mozgane, a tudi moZgani so sestavljeni iz mmogih
tvarnih delcev, bitje, ki se zaveda, pa je le eno; v normal-
nem ¢loveku je en sam ,jaz*.

Zavedam se dalje, da sem jaz vedno isti, dasi imam
v raznih ¢asih razne obdutke, misli in Zelje. Zavedam se, da
jaz ostanem jaz, ako nekaj ¢asa tudi ni¢ ne mislim in ni-
Gesar ne Zelim. Zavedam se celo, da sem jaz isti, kakor
sem bil Ze pred mmogimi leti, ko je bila snov mojega teles-
nega organizma vsa druga.! Ni moZno, da bi se snov
mojega telesa mogla zavedati, da je isti jaz, kakor je bila
pred leti, ko je v resnici v meni niti ni bilo. Enak pojav #iv-
ljenja je v organizmu vkljub izpremenjeni snovi moZen, toda
enakost pojava ni to, kar je zavedanje, da sem jaz isti.

1V. CloveSka du¥a je duhovna podstat ali duh.

Duhovna podstat ali duh je tako bitje, ki ni le enovito
in netvarno, ampak je tudi sposobno za nadtvarno ali nad-
¢utno (ielovanje, torej tudi za samostojno bivanje in naddéutno
zivljenje.

1 Biologija dokazuje, da se Ze v sedmih letih prenovi vsa snov te-
lesnega organizma,




— 103 —

Cloveska dufa je duhovna podstat ali dub, ker ima um
in svobodno voljo, ki jo usposabljata za nad¢utno delo-
vanje: miSljenje, samozavest, hotenje in svobodna
dejanja.

Delovanje uma je naddutno. Cutno zazna-
vanje in predstavljanje podaja umu le snov za mi8ljenje. Um
sklepa iz vidnega udinka na nevidni vzrok, iz sedanjosti na
prihodnjost in preteklost, i§¢e zakonov, po katerih se ¢utni
pojavi in izpremembe vrSe; z logitnim sklepanjem in dokazo-
vanjem izvaja resnico iz resnice, ne da bi bilo treba za to
novih zaznav in ¢utnih predstav. — Najbolj pa dokazujejo
naddéutnost umskega spoznavanja ideje, to so taki pojmi, ki
niso povzeti iz ¢utnih predstav, kakor: Bog, duh, pravica in
krivica; istotako resnice, ki jih spoznavamo pred vsem iz-
kustvom, torej tudi brez ‘utnega zaznavanja, to so takozvani
aksiomi, — Odlitcno naddutno dejanje je tudi samo-
zavest, ker je spoznanje netvarne podstati, lastnega , jaz".

Tudi delovanje volje je nadéutno. Cloveska
volja tezi ne le po cutnih, ampak tudi po nadéutnih do-
brinah, po tem, kar um spoznava za pravo in nravno
dobro. Cutno hrepenenje sicer voljo nagiblje, a voija nad
njim gospoduje in se svobodno odloduje tudi proti ¢ut-
nemu hrepenenju. Kako velika je moé¢ svobodne volje, so
sijajno dokazali kr§canski mulenci, ki so se rajsi odpovedali
vsem zemeljskim dobrinam ko sveti veri in jih najhujse muke
niso mogle prisiliti, da bi bili zatajili svoje prepri¢anje.

Ker je ¢loveska duSa sposobna za nadfutno delovanje, je
sposobna tudi za samostojno bivanje in nadCutno Zivljenje.

Kdor bi trdil, da tudi Zzival misli in se svobodno — po
pameti — odloduje, iz tega ne bi smel sklepati, da ¢loveska
dusa ni duhovna podstat ali duh, marve& bi moral tudi zivali
pripisovati tako dufo, potem pa kot posledico sprejeti tudi ne-
umrljivost zivalske duSe.

A zival ne misli in se ne odlotuje svobodno,
dasi zivi smotrno in se nam zato zdi, da deluje ,pametno®.
Zival svojih opravil ne izvriuje po premisljevanju, ampak po
nagonu; njeno smotrno delo razodeva, da je moder tisti, ki
je smotrno delo zamislil, kakor je moder urar, ne pa ura. Zi-
valski organizem je tako urejen, da je Zival nagnjena Z%e po
naravi za tista opravila, ki so v korist njej ali njeni vrsti. Da
zivali do svojih smotrnih opravil niso prisle po lastnem umskem
preudarjanju in da se sploh ne zavedajo, zakaj tako ravnajo,
je razvidno iz nadina njihovega delovanja. Brez pouka je Ze
mlada Zival zmozna, s popolno natanénostjo izvrSevati smotrna
opravila, a izvriuje jih vedno enako. Pri tem ne pokaZe niti



— 104 —

ene lastne misli. ViSe razvite zivali imajo v ¢utnem Zivljenju
pogoje za misljenje, vendar se nikdar nobena zival ne dvigne
nad ¢utni svet, da bi razodela le eno lastno misel, izgovorila
le en stavek: nedostaje ji paé¢ glavne stvari, umne in svo-
hodne dufe ali duha. — Dresirana Zival razodeva paé v
svojem vedenju v&asih kako misel, toda ne svoje, ampak misel
tistega, ki je znal porabiti njen nagon in njeno &utno hrepe-
nenje tako, da jo je navadil kakega opravila in ji pridobil
spretnost, kakorine nedresirana Zival nima.
Cloveika dufa je duhovna postat ali duh, vendar pa
ni zgolj duh, ampak jo je stvarnik odmenil, da zdruZena s
telesom tvori ¢lovesko naravo, ki je sestavljena iz duse in te-
lesa. Zato je duSa, dasi samostojna, umna in svobodna podstat,
dokler je zdruZena s telesom, v svojem delovanju od-
visna tudi od telesnega organizma, zlasti od zdravih,
dobro razvitih mozganov. DuSa namre¢ ne Zivi v telesnem orga-
nizmu kot duh v tujem telesu, ampak je s telesom zdru-
Zena v eno Zzivo bitje; telo oZivlja ter povzroda in Zivi v
njem tudi vegetativno in &utno zivljenje. V tej zdruzitvi je
vzrok, da je tudi umsko delovanje deloma odvisno od delovanja
organizma.

Ker je umsko delovanje v zvezi s éutnim predstavljanjem,
¢tlovek ne more misliti in se ne more svoboudno odlo-
¢evati, dokler nima razvitega organizma, to je, v detinski dobi;
ne more misliti urejeno, ¢e se predstave porajajo in druZijo
neurejeno, kakor v zmedenosti in blaznosti; in duSevno delo
podiva, kadar poiva organizem, kakor v spanju in neza-
vesti. — Kakor brez glasbenega orodja ni glasbe in kakor s
pekvarjenim glasbenim orodjem umetnik ne more proizvajati
lepe melodije, tako duSa ne more misliti brez moZganov in
tako ni zmozna logi¢nih misli, kkadar organizem v najodli¢nejsih
delih ni v redu. Kakor pa bi bil nespameten, kdor bi glasho
pripisoval samo orodju brez glasbenika, tako bi bil nespameten,
kdor bi umsko delovanje zavoljo odvisnosti od telesnega orga-
nizma pripisoval telesu brez umne in svobodne duge.

V. Cloveska duSa je naravno neminljiva.

Naravni zakoni loveSke duSe ne morejo uni-
¢iti. Kakor.je naravnim silam nemogode stvarjenje, tako tudi
uni¢evanje. Prehod iz bitja v ni¢ je tako neskonlen, kakor
prehod iz ni¢ v bitje.

Niti snov ni naravno minljiva. MnoZina ustvarjene
snovi ostane vedno ista; nih&e razen stvarnika ne more ne do-




dati, ne uni¢iti niti enega atoma. Ker Ze mali tvarni delci ne
morejo prenehati in imajo po naravnih zakonih veéno trajnost,
koliko bolj mora vetno trajati duSa, ki je enovita, duhovna
podstat in odli¢nejSa ko snov,

Po naravnihzakonihseizpreminjajole oblike
teles. Iz tvarnih delcev sestavljena telesa se razkrajajo; telo
ene oblike premine in iz njegovih delcev nastajajo telesa dru-
gacnih oblik. Tako ne more miniti ¢love&ka dusa, ker
ni telo, ampak enovito, netvarno bitje.

Ko se razkroji sestavljeno telo in premine njegova oblika,
preminejo tudi lastnosti telesa, njegove pritike,
ker nimajo lastnega bivanja, ampak morejo bivati le na svoji
podstati. Tako izgine n. pr. sladkost vina, ako se vino izpre-
meni v kis. Clove&ka duSa tako ne more miniti, ker
ni pritika, ampak podstat.

Rastlinsko in Zivalsko pofelo Zivljenja pre-
mine, ko opeSa organizem, ker je v vsem svojem delovanju,
torej tudi v bivanju bistveno odvisno od tvari. Ni zmoZno
za nikako nadtvarno ali nadéutno delovanje, torej tudi ne za
samostojno bivanje in Zivljenje. Cloveska du%a tudi tako
ne more miniti, ker je samostojna, duhovna podstat.

Ako smo zgoraj &loveSko dulo primerjali glasbeniku, ki
izvaja glasho s pomod&jo glasbenega orodja, pa ima samostojno
bivanje, moremo rastlinsko in Zzivalsko podelo Zivljenja pri-
merjati plamenu, ki mora ugasniti, ko je gorivo pouZito, ali se
kako drugade prepredijo pogoji gorenja.

VI. Naravno neminljiva dusa bo tudi po loditvi
od tvarnega organizma izvrSevala dela umain volje,
torej ne bo samo trajala, ampak tudi Zivela. Torej
je tloveska duSa naravno neumrljiva.

Vegetativno in &utno delovanje duSe mora sicer po lo€itvi
od telesa nehati, ni pa vzroka, da bi nehalo delovanje uma in
volje: mi¥ljenje, samozavest in svobodno odloevanje volje.
Le toliko se mora vse to delovanje izpremeniti, kolikor je
v Zivljenju odvisno od organizma. Dusa bo spoznavala in ho-
tela kakor zgolj dubovi.

Novih ¢utnih predstav duSa po smrti telesa ne bo dobi-

vala, a v Zivljenju spoznane resnice jo spremijo preko groba.
In ker spoznane 'resnice odkrivajo vednmo veé drugih resnic,



— 106 —

bo dusa tudi po loditvi od telesa imela neusahljiv vir vigjega
spoznanja Z%e v tem, kar si je pridobila na zemlji. Spoznavala
bo pa tudi brez dutnih predstav popolneje ko zdaj nadéutne
resnice, zlasti sama sebe in neskonéno popolno bozje bitje.

Cutno hrepenenje po loditvi duse od telesa ne bo vpli-
valo na odloevanje volje. Pa& pa bo nravno ali protinravno
odloéevanje volje v Zivljenju odlodevalo smer hotenja v veénosti.

Tudi duse tistih ljudi, ki se v Zivljenju niso toliko raz-
vili, da bi bili resnice spoznavali in se svobodno odlogevali,
bodo mogle po loéitvi od telesa delovati. Kakor seme, ako ni
poloZeno v rodovitno zemljo, hrani mo& Zivljenja za ugodnejsi
¢as, tako hrani duSa svoje zmoZnosti uma in volje tudi takrat,
ko zaradi nerazvitega organizma ne more delovati. Po logitvi
od telesa pa bo dula brez zadrzka mislila in se odlotevala,
ker ne bo odvisna od tvarine.

Naravnim virom posmrtnega Zivljenja stvarnik lahko doda
tudi popolnoma nove vplive za novo Zivljenje.

Drugi dokaz:
Bog cloveske duse ne bo nikdar unidil.

Edina moZnost, da bi dusa po smrti telesa veZ ne Zzivela,
je v volji vsemogotnega stvarnika. Neskonéna moé, ki jo je iz
ni¢ ustvarila, bi jo pa¢ mogla zopet uniciti. Ker Bog vse, kar
je ustvaril, tudi ohranjuje, dokler on hoce, bi bila dusa unifena,
ako je Bog ne bi hotel ve¢ ohranjevati. Toda v boZji popol-
nosti in vnaravi duSe same imamo porosStvo, da
Bog ¢loveske duSe ne bo hotel uniéiti in da bi jo usposobil za
vectno Zivljenje, ¢e bi tudi bila po naravnih zakonih umrljiva.

I. Ob koncu zemeljskega Zivljenja duSa ne sme biti uniGena.

1. Clove$ka narava hrepeni po dovrSenju, kakor-
Snega ni v tem Zivljenju.

Um je ustvarjen za resnico in zato hrepeni po
spoznanju. Spoznanje novih stvari zbuja veselje, a nikdar
ne nasiti; ¢im veé élovek ve, tem bolj se mu odpira brezmejno
kraljestvo resnic in tem veéje je njegovo hrepenenje po novih
odkritjih. Karkoli je resnica, vse bi ¢lovek rad vedel; ve pa,
da na zemlji ni utehe temu koprnenju.

Podobno hrepenenje po nedoseznem dovrSenju je v ¢&lo-
veski volji.

Volji je dano teZenje za dobroto in zato hre-
peni po uzivanju popolne blaZenosti.




— 107 —

To je narava misletih bitij, da si ho¢ejo dobro. Na iz-
voljo jim je dano samo izbiranje, ali hoéejo sreto iskati v
nravni lepoti, kakor jo hole stvarnik, ali hoZejo srefo brez
ozira na nravnost. Srele ali olajSanja v nesreéi iS¢e hudodelec
v nizkotnem zlotinu, kakor svetnik v krepostnem dejanju:
hrepenenja po sre¢i ne more zavre¢i nihée na zemlji. In ven-
dar ni &loveka, ki bi na zemlji na8el popolno
uteho.

Iz te ¢loveske narave, pa nasprotne zemeljske usode ter
hoZje popolnosti moramo sklepati: Bog ni mogel sam sebi
nasprotovati, da bi bil du8i dal teZenje za resnico
in dobroto, odrekel pa brez njene krivde izpol-
nitev tezenja. Torej se teZenje izpolni. Ker se pa
ne izpolni v zemeljskem Zivljenju, se mora po
smrti. Torej Bog duSe po telesni smrti ne bo
unic¢il, ampak jo bo ohranil, da bo takrat mogla
doseli, za kar sedaj Zivi.

2. Clovedtvu je dan nravni zakon. Vest neuklonljivo
zapoveduje, izvrSevati nravno dobra dela in ogibati se ne-
nravnih. S tem dejstvom pa unidenje dusSe ob koncu zemelj-
skega zivljenja ni zdruzljivo:

@) Nravni zakon brez posmrtnega Zivljenja
se ne strinja ne z boZjo modrostjo, ne z boZjo
dobroto.

Ker je hrepenenje po sre¢i poloZeno Ze v naravo, smejo
in morajo ljudje, ako ni posmrtnega Zivljenja, hrepeneti samo
po sreti tukaj na zemlji. Vest, ki jo je dal isti stvarnik, pa
to hrepenenje omejuje in véasih naravnost prepoveduje, ker
brezpogojno terja, naj ¢lovek teZenje po sreéi ukloni nravnosti.
Dolzni smo, rajsi ko da bi kr8ili nravni zakon, Zrtvovati vso
blaginjo, sprejeti najhujSe bole¢ine in celo dati Zivljenje. Ako
torej Bog tloveske duSe po lolitvi od telesa ne
bi ohranil, bi bilo med hrepenenjem po sredi in
nravnim zakonom protislovje, dano &loveStvu le
v muko. Tega neskouéno modri in dobrotljivi
stvarnik ne more hoteti. Torej bo ¢lovefka duSa
po smrti telesa Se Zivela.

b) Nravni zakon brez posmrtnega Zivljenja
se tudi ne strinja z boZjo praviénostjo in svetostjo.



— 108 —

Z vestjo je neloé¢ljivo zdruZena zavest, da Bog, vzor vse
lepote, nravnost ljubi in da zato nravno Zzivljenje mora voditi
do veéje srece ko propalost. Toda popolne skladnosti med
nravnostjo in usodo v tem zivljenju ni in véasih je zlobneZ na
boljsem ko poSstenjak. Celo s krSenjem nravnega zakona si
zloGinec véasih poiste radosti, do¢im mora marsikdaj trpeti
vesten Célovek prav zavoljo izpolnjevanja nravnega zakona. Vest
sama ne more izravnati te neskladnosti; zakaj zlolincu se s
¢asom vest otopi, da ga dosti ne pece, nravno najboljsim Jjudem
pa rahlofutna vest tudi zavoljo malih pogreskov povzrota ve-
like bole¢ine. Tako trpe dobri ljudje zavoljo plemenitosti, zlobni
pa se radujejo svoje hudobije. Take krivice Bog ne more
hoteti, ker je neskon¢no pravicen in hofe vsakemu
dati po njegovih delih in ker je neskonéno svet in zato
ho¢e in ljubi to, kar je nravno dobro. Torej mora biti Se
posmrtno Zivljenje.

II. Posmrtno Zivljenje mora biti vegno.

Unidenje &loveske dufe — tudi po dolgem po-
smrtnem Zivljenju — nasprotuje boZji modrosti, do-
brotljivosti in svetosti.

1. Kar je Bog ustvaril, je ustvaril modro; hofe gotovo,
naj biva. Torej &lovesSke duse, ki jo je usposobil
za vedno Zivljenje, ne bo nikdar unié&il

2. Zivljenje z zavestjo prihodnje izgube srede
ne bi bilo sre&no. Cim vedja bi bila blaginja, tem vedja bi
bila Zzalost zavoljo prihodnjega unienja. Dobrotljivi Bog
nam zato ni mogel nameniti unicéenja.

3. Ako bi Bog hotel duSo po dolgem posmrtnem Zivljenju
lcdaj uniciti, bi nam moral to razodeti, sicer bi nas varal. Toda
taka vednost bi ¢loveku oslabila nagibe k nravnemu Zivljenju.
Ako bi bila posmrtna kazen le ¢asna in posmrtno
plad¢ilo omejeno, bi se tlovestvo potopilo v ne-
nravnost. Dokaz za to je dejstvo, da se vie prav malo
bojimo. Tega Bog zavoljo svetosti ne more hoteti.
Torej mora biti za greh veéna kazen in za krepost veéno
platilo.

Torej bo ¢loveSka dufa Zivela vekemaj.




— 109 —

§ bO.
Nadnaravna odli¢énost ¢lovekova.

1. Bog je loveku namenil delez ki je Bogu samemu
v najvi§jo slavo, ¢loveku pa v najvi§jo blaZenost, to je nadna-
ravno zvelitanje. ,Bog hole, da bi se vsi ljudje zveli-
¢ali® 1. Tim. 2, 4.

V nadnaravnem zveli¢anju naj bi ¢lovek gledal Boga
iz obli¢ja v oblig¢je. ,Videli ga bomo, kakorSen je.*
1.Jan. 3,2, — ,Zdaj gledamo kakor v ogledalu, skriv-
nostno; potem pa iz obli¢ja v obliéje.“ 1. Kor. 13,12,

2. V ta namen je Bog prve stariSe povzdignil v nadnaravni
sian praviénosti in svetosti.

Adam in Eva sta od Boga prejela posveéujoc¢o milost,
to je, nadnaraven notranji dar, po katerem sta bila praviéna in
sveta in tako nadnaravno Bogu podobna; bila sta vsled
tega daru otroka boZja in sta imela pravico do nadnaravnega
zvelitanja v nebesih.

Sveto pismo udi, da je bil ¢lovek ,ustvarjen v pra-
viénosti in resniéni svetosti“ Efez. 4, 24.

Nadnaravno odli¢nost prvih stariSev imenujemo prvotno
praviénost in svetost, da jo razlofujemo od praviénosti
in svetosti, ki jo mi dobivamo po zaslugi Jezusa Kristusa, ki
je pa bistveno enaka.

3. Kot primerno spremstvo posvecujofe mi-
losti sta Adam in HEva prejela Se druge izredne darove,
in sicer:

a) Globoko spoznanje. Zaradi odlicne umnosti je
Adam mogel dati stvarem primerna imena. (1. Moz. 2, 19.)

b) K dobremu nagnjeno voljo. Vse delovanje je
bilo urejeno. Cutno teZenje je bilo pokorno pameti, pamet pa
boZji volji. (Prim. 1. Moz. 2, 25.)

¢) Neumrljivost po telesu. ,Bog je Cloveka
ustvaril neumrljivega, po zavisti hudega duha pa
je pridla smrt na zemljo.* Modr. 2, 23—24; Rim. 5, 12.

Telo je po naravi umrljivo, .a Bog bi ga bil vzdrieval
v zdravju in moéi, ko bi Adam ne bil gresil.
¢é) Rajsko Zivljenje. Prvega ¢loveka je Bog postavil

v raj, vrt veselja, da bi ga varoval in obdeloval.



— 110 —

Delo cloveka odlikuje, zato bi tlovek tudi brez greha
prvih starifev moral delati; le trpljenja, ki je sedaj zdruZeno
z delom, ne bi bilo.

4. Stan prvotne praviénosti in svetosti z vsemi
izrednimi darovi je bil v boZji volji namenjen vsemu &lo-
ve§tvu. Ako bi bil Adam izkuSnjo prestal, bi bili njegovi otroci
prejeli posvecujoto milost; po svetem Zivljenju na zemlji bi
bili brez smrti vzeti v nebesa.

g bl.
Greh prvih starisev.

1. Ker sta prva ¢loveka imela svobodno voljo, je hotel
Bog, da se sama odlo&ita, ali holeta biti vredna boZje
ljubezni. Zato je morala priti preizku$nja.

Bog je Adamu dal primerno in lahko zapoved: ,Od vsega
rajskega drevja jej; od drevesa spoznanja do-
brega in hudega pa nikar ne jej; zakaj katerikoli
danbosodnjega jedel, umrjes smrti“1. Moz 2, 16—17.

2. Adam in Eva sta se odlotila zoper Boga. Zapeljana od
hudobnega duha sta jedla prepovedani sad drevesa in se s tem
hudo pregresila.

Da je bil zapeljivec, ki se je v podobi kade priblizal

Evi, hudobni duh, pri¢a sveto pismo: ,Po zavisti hudega

duba je prifla smrt na zemljo.* Modr. 2, 24,

Storjeni greh je bil silno velik.

Hudobni duh je Evi in po njej tudi Adamu vzbudil ne-
zaupnost do Boga in Zeljo po neodvisnosti. ,Bog ve, da se
vama odi odpré in bosta kakor bogova.“ 1. Moz, 3, 5.
Zelja po neodvisnosti se je razvila v napuh najvisje stopnje,
napuh pa je rodil nepokoridino in nehvaleZnost. Dasi
sta imela obilo dokazov bozje dobrotljivosti, sta vendar zatela
dvomiti, in nezaupnost do Boga se je poviSala do nevere,
ker sta zapeljiveu bolj verjela ko svojemu stvarniku, dobrot-
niku in odetu.

Zloba greha prvih stari§ev je bila izredna tudi zavoljo
izrednih razmer. Adam in Eva nista imela poZelenja proti svoji
volji, torej nista gresila iz slabosti; njuna volja je bila z obilno
milostjo podpirana.

3. Za grehom je nastopila kazen. Adam in Eva sta postala
nesreéna na duSi in telesu.




— 111 —

@) Izgubila sta posvelujo&o milost boZjo in
zato nista bila ve¢ nadnaravno Bogu podobna; nehala sta biti
otroka boZja, izgubila sta pravico do veénega zveli¢anja in za-
sluzila ve¢no pogubljenje.

b) Njuno spoznanje je zatemnelo in njuna volja
se je nagnila kK hudemu.

¢) Zapadla sta smrti, ki jo je Bog zapretil. ,Prah
8i in v prah se povrnes.“ 1. Moz. 3, 19.

Bozjo napoved: ,Katerikoli dan bos od njega
jedel, umrjes smrti,“ je treba umevati o nastopu
umrljivosti; na dan greha je telo izgubilo neumrljivost in
pri¢el se je naravni razvoj, ¢igar neizogibni konec je smrt.

é) Pahnjena sta bila iz raja in zafelo se je trplje-
nje. ,Veliko bo& trpela ssvojimi otroki,” je Bog rekel
Zeni, Adamu pa: ,Prekleta bodi zemlja v tvojem delu,
trnje in osat ti bo rodila. V potu svojega obraza
bo8 jedel kruh, dokler se ne povrnes v zemljo, iz
katere si vzet.“ 1. Moz. 3, 19.

4. Ostale so prvim stariSem po grehu le naravne
zmoZnosti neumrljive duse in umrljivega telesa.

§ B2,
Izvirni ali podedovani greh.

Greh, katerega sta storila prva ¢loveka, ni Skodoval samo
njima, ampak je s hudimi nasledki vred presel tudi nas, ki smo
Adamovega rodu. Imenuje se izvirni greh, ker od naSih
prvih stariSev izvira, ali podedovani greh, ker smo ga od
njih podedovali.

1. Izvirni greh je za Adamove potomece pravi greh;
zavoljo njega so ljudje ,otroci jeze“ (Efez 2, 3.) ,Po ne-
pokoriéini enega &loveka so mnogi postali gres-
niki.“ Rim. 5, 19.

Pri grehu moramo razlotevati gresno dejanje in s
tem dejanjem povzroteni grefni stan, GreSno dejanje je
izvrdil Adam kot ofe in zastopnik vsega ¢clovestva. S tem de-
janjem pa je sebe in svoj rod ponizal iz odlitnega stanu otrok
bozjih v stan brez milosti. Ta stan brez milosti je za Ada-
move potomece gredni stan, ker bi po boZji volji milost
morali imeti, pa je vsled greSnega dejanja prvega odéeta nimajo.



gilp

Sveto pismo udi: ,Po enem &loveku je prisel
greh na svet in po grehu smrt in tako je nad vse
ljudi prisla smrt, ker so vsi v njem gresili®
Rim. 5, 12.

Ustno izrodilo hrani ta nauk od apostolskih asov,
kar je razvidno iz spisov cerkvenih oletov, kakor tudi iz tega,
da se je v sveti Cerkvi vedno delil sv. krst ,v odpultenje
grehov® tudi otrokom, ki osebnih grehov Se nimajo.

2. Pogoj podedovanja je naravni izvor iz Adamovega rodu.
Kakor bi bil ta izvor zavoljo boZje dobrote nam odlodeval sve-
tost, ako Adam ne bi bil gresil, tako odlotuje, da svetosti ne
prejmemo, ker je gresil.

Odresenik ni bil rojen naravno, zato ni mogel imeti
izvirnega greha.

Marija je po rojstvu nam enaka, zato je bila pod za-
konom izvirnega greha; toda bila je izjemno obvarovana
tega in vsakega greSnega madeZa zavoljo velike prihodnje Gasti.

Otroci kri8denih stariSev imajo izvirni greh, tudi
ako so stari§i v stanu posvedujote milosti, ker je Bog za za-
stopnika CloveSkega rodu postavil le Adama. [z istega vzroka
otroci ne podedujejo osebnih grehov svojih stariev.

3. Nasledki izvirnega greha:

a) Ker je izgubljena posvecujofa milost, je izgubljena tast
otrok bozjih in pravica do nadnaravnega zvelitanja.

b) Oslabljen je um in volja je nagnjena k hudemu.

Um se tezko obrata k premisljevanju najvigjih resnic o
Bogu in o dusi; volja pa se mora boriti proti dutnemu tezenju,
tigar soglasje s pametjo je poruSeno. ,Vidim drug zakon
v svojih udih, ki se protivi zakonu mojega duha.®
Rim, 7,23,

¢) Nastopila je telesna umrljivost z vsemi bole¢inami, ki
80 Z njo v zvezi.

¢) Zemlja je ¢loveku le solzna dolina. ,Veliko tezav
jevsem ljudem prisojenih in teZak jarem leZi na
Adamovih otrocih od dne njih rojstva do dne njih
pokopa.“ Sir. 40, 1.

Nasledki izvirnega greha se raztezajo na &lovekovo raz-
merje do vseh drugih stvari. Vidna narava, ki je bila
ustvarjena zaradi ¢loveka, je podvrZena pokvarjenosti in caka
odresenja. (Rim. 8, 20—21.) Zli duh je dobil nad &lovestvom
vedjo mod, ki se je pojavljala zlasti v ostudnosti poganskega
zivljenja in v obsedenosti.




— 113 —

Clovek s podedovanim grehom, primerjan s ¢lovekom
v stanu prvotne praviénosti in svetosti, je torej po dusi in
telesu slab®i in kakor ranjen. Izgubljeno je, kar je bilo
nadnaravnega, ostalo je le, kar je naravnega, in 8e to
je oslabljeno.

Du$a je izgubila nadnaravno, ohranila pa naravno po-
dobnost bozjo. Um in svobodna volja sta oslabljena, vendar
pa ne uni¢ena. Um &e vedno spoznava -— dasi manj popolno
— tudi nadcéutne resnice: Boga in voljo bozjo; volja se more
e vedno — dasi ne brez boja zoper poZeljivost — svobodno
odlodevati za to, kar pamet spoznava za pravo in dobro. -
Ostale so tudi telesne mo¢éi, dasi po naravnih zakonih
stasoma opeSajo, ker je izgubljena telesna neumrljivost.

Kar je tloveku po grehu Se ostalo, ne zadostuje za njegov
nadnaravni namen; vendar pa more biti temelj novemu nad-
naravnemu Zivljenju.

4. Nauk o izvirnem grehu je verska skrivnost. Brez raz-
odetja ne bi mogli vedeti, da se je Adam kot zastopnik vsega
¢lovestva pred Bogom zadolZil, in tudi po razodetju nam ostane
skrivnostno, kako ta dolg po naravnem izvoru prehaja na vse
Adamove potomce.

Pamet more samo slutiti, da je na ¢élovestvu neki dolg.

Velika beda ¢loveSkega rodu, ki je vedno vzbujala vpraSanje,

od kod zlo na svetu, ne dopusda lahko te misli, da bi bil
Bog #e pred grehom &loveStvu namenil tako teZzko usodo.

5. Tudi v dopuSéenju izvirnega greha se nam
razodeva boZja popolnost.

Bog je namenil druzinsko zvezo, po kateri naj bi se
Adam odlo¢il za vse svoje potomce, nam v zvelianje. Po
Adamovi krivdi nam je bila v pogubo. A boZzja dobrotljivost se
Se velitastneje razodeva v tem, da je Bog po Adamovem grehu
isto dru%insko zvezo odbral v nase odrefenje. Po
drugem Adamu, Jezusu Kristusu, nam je pripravil vedje
milosti, nego jih je zapravil prvi Adam.

OdreSenik je ¢loveSkemu rodu pustil naravne tezave, ki
tloveka odvratajo od napuha in so mu setev mnogoterih kre-
posti. Vrnil mu je pa Se veliastneje nadnaravni namen ter nad-
naravna sredstva zvelitanja.

@ 2]

Dr. Svetina, Katoliski verouk.



— 114 —
Tretje poglavje.

0 odreSenju cloveskega rodu.

§ b3.
Bozji sklep in priprava.

1. Iz lastne moti se cloveStvo ni moglo rediti.

«) GreSnik brez nadnaravne milosti je za nadnaravni na-
men mrtev; kakor mrtvec sam sebe ne more oziviti, tako si
greSnik ne more dati nadnaravnega Zivljenja.

b) GreSnik sam ne more Bogu zadostiti za storjeno krivico.
Zalitev neskondnega bozjega velidastva je zlo, ki ga ne more
izravnati nobeno dobro delo &¢lovekovo.

2. Bog pa nas je sklenil odres$iti, in sicer tako, da se je
razodela njegova dobrotljivost in usmiljenost v od-
puitenju, kakor tudi njegova svetost in pravié¢nost v
kaznovanju greha. V ta namen je sklenil, poslati na zemljo
svojega edinorojenega Sina, ki je hotel in mogel dati za greh
popolno zadoS¢enje in &lovestvu zopet pridobiti nadna -
ravno zZivljenje in veéno zvélitanje. ,Bog je svet
tako ljubil, da je dal svojega edinorojenega Sina,
da se, kdorkoli vanj veruje, ne pogubi, temveé
ima veéno Zivljenje* Jan. 3, 16.

3. Prvo veselo oznanilo, da poSlje OdreSenika, je Bog dal
e v raju, ko je rekel kati: ,Sovradtve bom naredil
med teboj in Zeno in med tvojim zarodom in nje-
nim zarodom; ona ti bo glavo strlain ti bo§ zale-
zovala njeno peto.“ 1. Moz. 3, 15.

Iz teh bozjih besed ¢lovestvo ni samo tega vedelo, da
bo nastal odpor (sovrastvo) proti zapeljiveu, ampak tudi, da
bo zmaga na strani élovestva.

4. OdreSnik je priSel na svet po veé tisoéletjih. Bog
je hotel, da bi ljudje poprej spoznali vso nesrefo greha ter
lastno onemoglost in zato po OdreSeniku tem bolj hrepeneli in
ga tem rajSi sprejeli.

S posebnim razodetjem je Bog pripravlijal na OdreSenika
izraelsko ljudstvo, iz katerega naj bi priSel Mesija. To razodetje
in upanje na OdreSenikov prihod pa je razkropljeno izraelsko
ljudstvo poneslo tudi med druge narode.




b. Clovestvo pred OdreSenikovim prihodom ni bilo prepu-
Steno pogubi. Zavoljo zasluzenja OdreSenikovega je Bog delil
milosti vsem, kateri so Ziveli po vesti. Kdorkoli stori, kar more,
temu Bog milosti ne odrete. Nadnaravnega zvelitanja v nebesih
pa tudi praviéni stare zaveze niso mogli uZivati, dokler ni bilo
odreSenje dovr&eno; njihove duSe so pred peklom mirno in
brez bole¢in pri¢akovale Odresenika.

§ bd.
OdreSenik Jezus Kristus.

Obljubljeni in poslani OdreSenik je Jezus Kristus, ki
je Bog in ¢lovek v eni osebi.

Ime ,Jezus* pomenja: OdreSenik ali Zvelidar.
Jezus jenas Odregenik, ker nas je odresil greha in po-
gubljenja; nag§ Zvelidar, ker nam je prinesel zvelicanje.
1. Jezus Kristus jo pravi Bog, in sicer druga boZja oseba.

(Ta najvaZnejSa resnica vsega kri&lanstva je obSirno dokazana
v tretjem poglavju prvega dela, stran 26—41.)

Proti Ariju, ki je sicer priznaval OdreSenikovo bozje
poslanstvo, in da mu gre boZje ¢&eScenje, pobijal pa resnico,
da je Kristus v pravem pomenu Bog in enak z Ocetom, je
vesoljni cerkveni zbor v Niceji (1. 325 slovesno izrekel

vero ,v enega Gospoda Jezusa Kristusa ... ki je pravi Bog
od pravega Boga, rojen in ne ustvarjen, ter z Odetom enega
bistva.”

9. Jezus Kristus je obenem pravi €lovek. Privzel je k svoji
bo%ji naravi ¢loveS§ko naravo, to je duSo in telo, ter se tako
uélovedil. ,In Beseda je meso postala in med nami
prebivala® Jan. 1, 14

Imel je pravo ¢lovesko telo; zakaj bil je rojen in je

rastel, trpel in umrl g

Imel je ¢lovesko dugo s pravimi éloveskimi zmoZnostmi:
umom in svobodno voljo. Imel je torej poleg boZje vse-
vednosti tudi pravo &lovesko spoznavanje in poleg boZje volje
tudi svojo ¢loveiko voljo. ,O0&e, ne moja, ampak tvoja

volja se zgddi“ Luk. 22, 44,

(Volja nebedkega Odeta je tudi Jezusova boZja volja, ker
imajo vse tri bozje osebe le eno naravo, torej tudi le eno voljo.)
Apolinarijevo zmoto, da je v Kristusu duSo nado-
mestovalo bozanstvo, je Cerkev zavrgla na vesoljnem zboru
v Carigradu (L, 1. 381).
(S35



— 116 —

V Jezusu Kristusu sta torej dve naravi: boZja in &loveska.

Rojen je bil Jezus Kristus po &loveski naravi iz Marije
Device. ,Glej, Devica bo spolela in rodila Sina.®
Iz. 7, 14. — ,Sveti Duh bo prisel v te in moé Naj-.
vigjega te bo obsencila; zaraditega bho Sveto,
rojeno iz tebe, imenovano Sin bozji* Luk. 1, 35.

Ut¢lovedenje Sinu bozjega je delo vsemogoéne volje troje-
dinega Boga, a prilastuje se Svetemu Duhu, da se spominjamo
posebne boZje ljubezni do nas, ki se razodeva v tej skrivnosti

3. V Jezusu Kristusu je le ena oseba, in sicer boZja, ki
zdruzuje v sebi bozjo in ¢loveSko naravo.

Oseba v Kristusu je boZja, ker je vedna Beseda,
druga boZja oseba, zavoljo neskonéne popolnosti ostala prav
taka po zedinjenju, kakorSna je bila pred zedinjenjem.

Privzeta ¢loveika narava v Kristusu ni &loveska
oseba, ker ne biva zase, ampak le zdruZena z bo%jo osebo;
odli¢nost Kristusove ¢loveske narave zaraditega ni zmanjSana,
ampak povzdignjena.

Nestorijevo zmoto, da sta v Kristusu dve osebi,
bozja in ¢loveska, je Cerkev zavrgla na vesoljnem zboru v
Efezu (L. 431).

4. BoZja in tloveska narava sta v Kristusu popelni, ne po-
megani ali v eno samo spojeni.

Monofiziti so utlovetenje tako razlagali, da v Kri-
stusu ¢loveska narava premine kakor kaplja v morju. Cerkev
jih je obsodila na vesoljnem zboru v Kalcedonu (L 451).

Monoteleti so priznavali dvojno naravo, trdili pa, da
je volja samo ena. V pomenu, da ¢&loveika Kristusova
volja ni nasprotovala boZji volji, je prav, e se govori le o
eni ali enotni volji, in zato pape Honorij monoteletov ni
obsodil. Ko se je pa zmota bolj oditno razodela, jo je obsodil
vesoljni cerkveni zbor v Carigradu (IIL, 1 680).

5. Nekatere posledice osebne enote:

@) Zavoljo zedinjenja dveh narav v eni osebi je Kristusu
lastno vse, kar ima po hoZji in kar ima po &loveski naravi.

Zato Kristusa lahko nazivljemo Sina boZjega in Sina
tlovekovega in smemo reéi ne le: Sin dlovekov je trpel, bil
krizan, ampak tudi: Sin boZzji je trpel, bil krizan; istotako:
Sin bozji ima oblast, odpuitati grehe, pa tudi: Sin é&lovekov
ima oblast, odpuScati grehe.




— 117 —

b) Jezus Kristus je tudi po ¢loveSki naravi pravi boZji Sin.
Angel Gabriel je oznanil Mariji: ,Sveto, rojeno iz tebe,
bo imenovano Sin bozji* Luk.1, 35.

¢) Jezusu Kristusu gre tudi kot ¢loveku boZje Ee3Eenje.

Moliti moramo Kristusovo osebo; &esfenje, ki gre osebi,
pa se razteza na obe naravi, zdruZeni v isti osebi. Zato mo-
limo tudi Kristusovo &lovesko naravo, samo da je ne molimo
zaradi nje, marveé zavoljo popolnosti, ki jo ima Kristus po
svoji bozji naravi.

Sveta Cerkev vernike posebno vnema k boZjemu Ce-
fenju presvetega Srca Jezusovega, ker je pre-
sveto Srce simbol njegove ljubezni. Pri tem &eSéenju se Cast
daje osebi, namred Jezusu Kristusu, ¢&igar Srce nas je do
smrti ljubilo.
¢) Jezus Kristus se tudi kot Clovek ni mogel motiti in ni

mogel gresiti.
Zmota ali greh ¢loveske narave bi bil pogreSek vse-
vedne in neskonéno svete boZje osebe, kar ni moZno.

d) Jezusovo trpljenje in vsa njegova tloveika dela imajo
neskonéno vrednost.
Dela bozje in &loveske narave so dela iste boZje osebe.

§ bb.
Odresenikovo delo.

Jezus Kristus je ¢loveski rod tako odresil, da je Bogu
popolnoma zadostil za naSe grehe in nam zasluZil
mnogo milosti, zlasti nadnaravno zvelicanje.

A. Zado3tenje.

1. V vetnem sklepu bhozjem je bilo doloteno, odresiti &lo-
veski rod s popolnim zado3Eenjem za greh. Tako zadoZCenje je
hotel dati uclovedeni Sin bozji, Jezus Kristus. To je mogel sto-
riti zato, ker je bil kot pravi ¢lovek zmoZen trpljenja in ker
je njegovo trpljenje zavoljo velitastva bozje osebe imelo ne-
skonéno vrednost. i

Bog bi se bil mogel &loveskega rodu usmiliti tudi tako,
da bi se bil zadovoljil z nepopolnim zadoSéenjem, ali
da bi bil krivico odpustil brez zado&éenja, s Cimer bi
bil razodel svojo dobrotljivost in usmiljenost; a hotel
nas je odrediti tako velitastno, da se je razodela obenem nje-
gova neskonéna svetost in pravicénost.



2. Jezus Kristus je boZji pravici zadostil s tem, da je dolg
vsega CloveStva vzel nase in ga poravnal z lastnim trpljenjem
in lastno smrtjo na kriZzu. ,Resniéno, on je prevzel nage

bolezni in nosil naS8e boledine... Ranjen je bil
zavoljo nas8ih grehov in potrt zavoljo na8ih hu-
dobij.* Iz. 53, 4. — ,Ljubil nas je in v svoji krvi nas

je opral nasih grehov.* Skr.raz 1, b.

Bole¢ine Kristusove — telesne in dusne — so bile neiz-
rekljivo velike.

Vsako tudi najmanj$e OdreSenikovo delo je imelo zavoljo
dostojanstva bozje osebe neskon¢éno vrednost in bi moglo za-
dostiti za grehe vesoljnega sveta. Jezus Kristus pa v naSe
odreSenje ni odmenil lahkega trpljenja, ampak nas je hotel
odresiti z nepopisnimi mukami, katerih mera naj bi bila polna
gele s smrtjo na krizu, da bi nam z velikostjo ftrpljenja in
najbridkejSo smrtjo tem bolj razodel gnusobo greha in neiz-
mernost svoje ljubezni. Zato smo v resnici odreeni z njegovo
smrtjo na krizu.

B. ZasluZenje.

OdreSenikovo delo ni le zadostilno, ampak tudi zasluZno,
to je, vredno pladila ; njegovo zasluZenje je neskonéne vrednosti.

1. Gloveskemu rodu je Kristus zasluZil: @) odpustenje grehov
in odpustenje kazni, ki smo jih z grehom zasluzili, zlasti kazni
vedénega pogubljenja; b) reSitev iz satanove oblasti; ¢) nadna-
ravno milost; ¢) nadnaravno zveli¢anje v nebesih.

2. Sebi je Kristus zasluZzil: @) poveli¢anje svojega telesa;
b) slavo svojega imena; ¢) najvi§jo &ast in oblast, ki jo ima
tudi kot ¢lovek nad vsemi stvarmi v nebesih in na zemlji. ,P o -
nizal je samega sebe in bil pokoren do smrti, do
smrti na krizu. Zaraditega ga je Bog tudi povisal
in mu dal ime, ki je nad vsa imena, da se v nje-
govem imenu pripogne vsako koleno®* Fil 2, 8—10.
— ,I8¢ite, kar je gori, kjer je Kristus, seded na
desnici boZji* Kol 3, 1.

§ 5.
Jezus Kristus — na§ Gospod.

Kristus je na8 Gospod 1. kot stvarnik in 2. kot
odreSenik.

1. Jezus Kristus kot Bog nas je z Ofetom in Sveti Duhom
vred ustvaril; zaraditega smo popolnoma njegova last, Ko se




— 119 —

je uélovedil in stopil med ljudi, je ,prisel v svojo lastnino.“
Jan. 1, 11.

2. Jezus Kristus kot Bog in &lovek nas je odreSil in je
zaraditega na$ Gospod z novo pravico.

Odliéna oblast, ki jo izvrSuje nad &loveskim rodom,
je trojna: uéenisSka, duhovniska in kraljevska.

a) Jezus je Clovedtvu najvisji u€enik. On je ,pot, res-
nica in zivljenje.“ Jan. 14, 16. — Z besedo in lastnim zgle-
dom je ¢loveski rod poudil, kako naj Zivi, da pride k Odetu.
Nebeski O¢e je oznanil: ,Ta je moj ljubi Sin, njega po-
slugajte.* Luk.9, 35,

b) Jezus je najvisji duhovnik. S svojo smrtjo na krizu je
edini opravil daritev, ki je imela sama iz sebe neskonéno
vrednost ; zato je le on duhovnik sam po sebi, vsak drug samo
toliko, kolikor je njegove duhovnike sluzbe deleZzen. Tudi sedaj
Jezus kot duhovnik v nebesih posreduje za zvelitanje ¢lovestva
in mu naklanja sadove svoje daritve na krizu. ,Ti si du-
hovnik vekomaj.“ Hebr. b, 6.

¢) Jezus je najvi§ji kralj. Njemu je ,dana vsa oblast
vnebesih in na zemlji.“ Mat. 28, 18. — Kristus je na zemlji
ustanovil svoje kraljestvo, sveto Cerkev, ki je ,peklenska
vrata ne bodo premagala.®* Mat. 16, 18. — V nebesih sedi
na desnici Oceta.

Odredi pokor&é¢ino Kristusu, je v tem zivljenju
mogode, odtegnitise njegovi oblasti, pani mogoce.

§ b7.
Odresenikova mati.

Zaradi visoke OdreSenikove fasti odlikujejo tudi njegovo
mater, blazeno Devico Marijo, izredne prednosti; za nas
pa je Marija na prav poseben nalin srednica zvelitanja.

1. Marija je v pravem pomenu boZja mati (boZja porod-
nica, bogorodica). Zakaj resni¢no je rodila Jezusa, ki je pravi
Bog ; dala mu je sicer le &lovesko telo, toda Jezusova Eloveska
narava nikdar ni bivala sama zase, ampak le zedinjena z boZjo
naravo v osebi veéne Besede; zato je rojeni sin pravi Bog, zato
pa se mora redi tudi o materi, da je boZja mati.



— 120 —

Ta fast Marijo povzdiguje nad vse svetnike in vse angele.

Nestorijevo zmoto, da se Marija ne sme imenovati
mati boZ%ja, ampak le mati Kristusova, je Cerkev zavrgla na
vesoljnem zboru v Efezu (1. 431).

2. S Castjo materinstva zdruzuje Marija Cast vednega de-
vi§tva., Cerkev moli: ,Ti, ki si svojega stvarnika d&udeZno ro-
dila, ti, devica prej in slej, ko si iz Gabrielovih ust prejela
oznanjenje, usmili se greSnikov!“ — Kar je prerok Izaija (7, 14)
stoletja poprej napovedal: ,Glej, Devica bo spodela in
rodila sina“, isto porota evangelist Matej (1, 23) kot izpol-
njeno. — Marija je sklenila, vse zivljenje ostati devica, in angel
jo je v tem sklepu potrdil. Luk. 1, 34 —35.

V liturgiji Marijo klicemo: deviska mati, mati in de-
vica, vedno devica.

Jezus je Marijin edinorojeni sin, zavoljo Mozesove
obredne postave pa se imenuje prvorojeni, kakor so se
imenovali edinorojeni sinovi tudi drugih hebrejskih mater.

Sveto pismo govori o Kristusovih bratih, ker se po
obitaju hebrejske govorice tudi bliznji sorodniki imenujejo
bratje. Sveto pismo poro¢a n. pr.,, da je bil Lot netak Abra-
hamov, pa ga vendar imenuje tudi njegovega brata.

Marija je bila porodéena z deviskim Zeninom, sv. Jo-
#zefom; zakon ji je bil odloéen zavoljo dedne postave. Za naért
bozji je bil primeren, da je bila varovana Marijina dast, detetu
Jezusu pa dan rednik in varih,

3. Marija je bila brez madeZa spofeta. Bog jo je zavoljo
visokega poklica z ozirom na zasluZenje Jezusa Kristusa po
posebni milosti obvaroval vsakega madeZa izvirnega greha.

7o v prvem oznanilu odreSenja je bila obljubljena
Zeni zmaga nad hudobnim duhom. Mati Odresenikova
je Zena, ki je kati glavo strla. Ako bi bila le za trenutek v iz-
virnem grehu, bi bila takrat pod sovraznikovo oblastjo in njena
zmaga ne bi bila popolna. (,Kafa bo zalezovala njeno peto“
— pomeni: zaman bo satanovo prizadevanje, 8kodovati tej Zeni.)
— wMilosti polnal®* jo je pozdravil angel Gabriel. Bog ji
ni hotel odtegniti nobene milosti, torej tudi ne prvotne pravi¢-
nosti in svetosti, kakorSno je bil dal angelom in prvim stariSem.
Dal je Mariji tako dufo in telo, kakor se je spodobilo za
mater Sinu boZjega, zakaj ,boZjemu domu se spodobi
svetost® Ps. 93, b.



— 121 —

Nauk o brezmadeZnem spoletju je kot versko res-
nico slovesno razglasil Pij IX. (dune 8. decembra 1854). Ker
je ta Marijina prednost obseZena #%e v drugih verskih res-
nicah, zlasti v njenem boZ%jem materinstvu, so jo verniki Ze
prej slavili. Cerkveni ocetje so Marijo povelidevali kot vedno
tisto, popolnoma sveto, kot lilijo med trnjem.
Na Marijo je liturgija Ze davno prej obracala svetopisemske
besede: ,Vsa lepa si... madeZa ni na tebi® Vis.
p.4, 7. — Tudi praznik brezmadeinega spodetja se je ob-
hajal Ze davno prej.

4, Marija je nad vse svetnike in angele poviSsana z izredno
svetostjo. Klidemo jo: ,Posoda vse svetostil!® Kakor je
dostojanstvo matere bozje vzviSseno nad vsako odli¢nost katere-
koli stvari, tako je milost, ki je Marijo za visoki poklic
pripravila, nad vse druge milosti. S to milostjo in lastnim
sodelovanjem se je preblaZzena Devica obvarovala tudi
vsakega osebnega greha in odlikovala z izrednimi
krepostmi.

b. Marija je z duo in telesom vzeta v nebesa. Trpeti in
umreti je bilo tudi zanjo, dasi je bila brez greha, primerno, da
se je popolnoma upodobila Sinu Odreseniku; po smrti pa je
zahtevala Sinova in materina &ast, da je tudi njeno telo ostalo
nestrohnjeno, kakor ni strohnelo Kristusovo telo.

Stara izro¢ila govore o Marijinem grobu, toda o praz-
nem; svetih ostankov Marijinega telesa Cerkev nima; posta-
vila pa je praznik Marijinega vnebovzetja.

Da je Marija v nebesa vzeta tudi s telesom, Cerkev ne
uéi kot verski ¢len, pa¢ pa odobruje kot poboZno mnenje.

6. Utemeljeno je pobozno mnenje, da Bog vse milosti, ki
jih je Jezus Kristus zasluiil, podeljuje po Mariji. Ker je na od-
liten na¢in sodelovala pri utlovecenju Sinu boZjega in pri
nafem odreSenju, je primerno, da tudi posreduje pri razdelje-
vanju milosti. Cerkev jo klite: ,Vzrok naSega veseljal®

7. Marija je v odlinem pomenu nafa mati, zlasti mati
vseh onih, ki so v bozZjem kraljestvu :

a) Dala nam je duhovno Zivljenje, ker nam je dala za-
Getnika Zivljenja, Jezusa. :

b) Marija nas ljubi z materinsko ljubeznijo, ker nas je
Jezus Kristus ljubil do smrti in se je uélovedil zato, da smo
mi njegovi bratje.



— 122 —

¢) Na krizu je Kristus svoji materi za sina izrodil udenca
Janeza kot zastopnika vseh vernikov, kakor razlagajo cerkveni
odetje. —

Ker je Marija boZja mati, imamo zaupanje, da jo Bog
najraj8i uslisi, in Ker je naSa mati, zaupamo, da za vse prosi,
kolikor dopuSfa boZja svetost in praviénost.

®

£ #

Ker je Marijina odlinost bistveno vi§ja od slave svetnikov
in angelov, zato ji gre viSje ¢edfenje ko drugim nebe-
S¢anom.

Cetrto poglavje.
0 posvecevanju clovesStva.

Kristus je za vse ljudi umrl in vsem pripravil milost
odreSenja, toda zvelitajo se le tisti, katerim se milost dejansko
podeli. S podeljevanjem milosti Bog &love&tvo po-
sveCuje in tako usposablja za nadnaravno zveli¢anje.

Posveéevanje se prilastuje Svetemu Duhu. Nekatere milosti
deli Sveti Duh neposrednje vsem ljudem, druge pa redoma le
po posredovanju Cerkve, in sicer tistim, ki uporabljajo za to
postavljena sredstva. O teh sredstvih kot nadnaravnih pomod¢kih
za zivljenje po katoli§ki veri govori katoliSka etika. Tu ho-
¢emo razloziti le verske resnice: o milosti, 0 presveti
Evharistiji, o zakramentih in zakramentalih.

Prvi razdelek.

Milost.
§ H8.
Pojem in razdelitev milosti.
Milost v Sirfem pomenu je vsak dar, ki ga Bog da iz same
dobrohotnosti.
1. Darovi so naravni in nadnaravni. Naravni dar pripada k

redu narave, n. pr. Zivljenje, zdravje, telesne in duSevne zmoz-
nosti i. dr. Tak dar je naravna milost. — Nadnaravni dar




— 123 —

Je tisti, ki ga Bog daje ¢loveku nad vso naravo, da ga uspo-
sobi za njegov poslednji, nadnaravni namen. Tak dar se imenuje
nadnaravna milost.

2. Ze v raju je stvarnik &lovedtvo odlodil za nadnaravni
namen. Dobrote, katere je v ta namen pred padcem delil &lo-
veSkemu rodu, imenujemo stvarnikove milost. Padlemu ¢lo-
veStvu je Kristus zasluzil milost odreSenja, ki jo zato ime-
nujemo Kristusovo milost.

3. Nadnaravni darovi, ki nam jih je Kristus zasluZil, so
zunanji, ali notranji. Zunanji dar je boZzje delo izvun dufe, toda
odmenjeno dusi v zvelitanje, n.pr. sveto pismo, sveta Cerkev,
Kristusov zgled i. dr. Take dobrote so za nas zunanja milost.
Nadnaravno boZje delo v du8i sami je notranja milost.
Nadnaravna notranja milost je milost v oZjem in obi&aj-
nem pomenu O tej hotemo tu govoriti.

4. Milost v oZjem pomenu je nadnaraven notranji dar, ka-
terega Bog zavoljo zasluZenja Jezusa Kristusa podeli dusi v
njeno zvelitanje.

5. Milost (v ozjem pomenu) je dejanska, ali posve-
¢ujoca.

Dejanska milost je nadnaraven, dusi samo zadasno po-
deljen dar, ki nam pomaga opravljati nadnaravno dobra dela,
to je taka, ki koristijo za vecno zveliCanje.

Posvecujota milost je nadnaraven, dusi trajno podeljen
dar, ki nas prerodi v novo, nadnaravno Zivljenje.

& 59.
Dejanska milost.

1. Delo dejanske milosti.

@) Dejanska milost nam razsvetljuje um in nagiblje ter
krepi voljo, da dobra dela zatenjamo, nadaljujemo in dovrSujemo.

b) Dobrim delom podeljuje nadnaravno vrednost, da ko-
ristijo za vedno zvelitanje.

Vsled dejanske milosti naSa dobra dela ne ostajajo v redu
narave, temve¢ imajo nadnaravno vrednost, da so zvelitanju
sorazmerna.

Zato je dejanska milost potrebna tudi za taka dela, ki
glede na predmet niso nemogoca ¢loveSskim naravnim mocem.



S g

»Nih¢e ne more reti Gospod Jezus, razen v Sve-
tem Dubu.® 1. Kor, 12, 3.

2. Dejanska milost je potrebna vsakemu &loveku za vsalko
nadnaravno dobro delo.

@) Potrebna je greSniku, da se k Bogu izpreobrne.
sNihte ne more priti k meni, ako mu ni dano od
mojega Oceta®, je nauk Jezusov. Jan. 6, 66.

b) Potrebna je praviéniku, da izvrSuje za nebesa za-
sluzna dela. Jezus je uéil v primeri vinske trte in njenih mladik
svoje apostole: ,Brez mene ni¢esar ne morete storiti.*
Jan.15, 5. — Tudi za stanovitnost v dobrem je po-
trebna posebna boZja pomoé. Ko je Kristus svojim uéencem
napovedal velike izkusnjave, je sklenil: ,Treba je vedno
moliti in ne nehati® Luk. 18, 1.

Zmote. Pelagij (v 5.stol) je zmoZnost &loveske na-
rave preved cenil, ko je uéil, da se more ¢lovek za zvelitanje
pripraviti z naravnimi mo®mi. Semipelagijani so menili,
da vsaj zadetek vere ali poboZno hrepenenje po veri in sta-
novitnost do konca ni iz bozje milosti Reformatorji
16. veka pa so ¢loveSko zmoZnost premalo cenili, razSirjajod
zmoto, da je Clovek po svojih naravnih mo&eh zmoZen samo
za greh.

Pelagijanizem je bil obsojen na wvesoljnem cerkvenem
zboru v Efezu, semipelagijanizem na aravziSkem zboru, ki ga
je potrdil Bonifacij I, in zmote reformatorjev so bile zavr-
njene na vesoljnem cerkvenem zboru v Tridentu,

3. Za dosego zvelitanja zadostno milost prejme vsak Elovek,
zakaj ,Bog hode, da bi se vsi ljudje zvelidaliX
1. Tim. 2, 4.

Pravi¢nim Bog deli obilne milosti, da z lehkoto izpol-
njujejo njegove zapovedi. Kristus pravi: ,Moj jarem je
sladak in moje breme je lahko Mat. 11, 30.

Gresnikom se je teie zvelitati, toda ob svojem d&asu
dobivajo vsaj daljno mozZnost izpreobrnitve. BoZja milost jih
kli¢e, ko Se nimajo nobenih zaslug. ,Kakor resniéno Zi-
vim, govori Gospod, nofem smrti brezboZnikove,
temved¢ da naj se obrne s svojega pota in da naj
ZiwiSslie 38,11,

Tudi nevernikom, katerim se sveti evangelij ni nikdar
oznanjal, Bog daje pomoé¢, da morejo izpolnjevati naravni zakon




ety

in gastiti Boga, kakor zahteva pamet. Kdor z lastno hudobijo
ne zavrie boZje pomodi, temvel vedno zivi po vesti, ga Bog
privede do zveliGanja.

4. Milosti ne prejme vsakdo enake, temved ,jo Bog po-
deljuje slehernemu, kakor hoé&e“ 1. Kor. 12, 11. —
Prilika o delaveih v vinogradu. (Mat. 20.) — V molitvi imamo
sredstvo, da si izprosimo vedno vegjih milosti. ,Prosite in
dalo se vam bo.* Luk. 11, 9.

Bog more brez &lovekovega zasluZenja zvelicati in deliti
razne darove, ker je dober, a pogubiti koga brez njegove
krivde ne more, ker je pravi¢en. Gospod bi bil pravicen,
ako bi tudi vsem Iljudem odrekel vsako nadnaravno
milost. Zato se nih%e ne more pritoZevati, ¢e se milost ne-
katerim podeli v vedji meri ko drugim. ,Ali mi ni do-
puiéeno, storiti, kar holem? Jeli tvoje oko
hudobno, ker sem jaz dober?“ Mat. 20, 15.

b. Milost &loveka ne sili, ampak samo podpira; njegova svo-
bodna volja more z njo sodelovati, ali se ji ustavljati in jo s
tem sprejeti, ali zavreéi. Clovek si torej sam odloduje svoj
delez: zveli¢anje, ali pogubljenje. ,,Opominjamo vas, da
boZje milosti ne prejemajte nepridoma.* 2. Kor. 6, 1.
— ,Jeruzalem, Jeruzalem, kolikokrat sem hotel
zbrati tvoje otroke, kakor koklja zbira svoja
piséeta pod peruti, pa nisi hotel“ Mat. 23, 37.

8 60.
Posvecujoca milost.

1. Posvedujo&a milost nas prerodi v novo, nadna-
ravno zivljenje s tem, da nas opraviéi.

Pred Bogom je ¢lovek pravicen, &e ima tisto nadnaravno
odlitnost, ki jo je stvarnik Ze v raju podelil prvima élovekoma
in jo odmenil vsemu &lovestvu. To prejme padlo EloveStvo s
posvetujoto milostjo, ki jo je zasluzil Jezus Kristus.

2. Vrednost posvedujole milosti.

a) S podelitvijo posvefujofe milosti Bog greSnika ofisti
vseh smrtnih grehov. ,Ni¢ ni pogubljenja v tistih,
ki so v Kristusu Jezusu“ Rim. 8, 1.

b) Posvetujota milost ¢loveka prerodi, da je otrok
bo%jiin dedi& nebes, deleZen boZ%je narave, kakor



nova stvar v Kristusu Jezusu. ,Poglejte, kak&no
ljubezen nam je skazal Ofe, da se imenujemo in
da smo otroei bozji“ 1.Jan.3,1. — ,Ako pa otroeci,
(smo) tudi dedidi; dedii bozji, sodedié¢i pa Kri-
‘stusovi Rim. 8 17. (Prim. 2. Petr. 1, 4. Gal. 6, 15.)

¢) Posvetujota milost daje C¢loveku sposobnost za
dobra dela, ki so zasluZna za nebesa. ,Jaz sem
trta, vi mladike; kdor ostane v meni in jaz v njem,
rodi veliko sadu.* Jan. 15, b.

Clovek, kateri je v stanu posvedujose milosti, je po nauku
svetega pisma in katoliske Cerkve pred Bogom pravicen
in svet, t.j, njegova dusa je vseh smrtnih grehov resni¢no
o¢igtena in povzdignjena do lepote nadnaravne podobnosti bozje.

Luther je napa¢no ucil, da je opravicenje le zunanje prila-
stovanje Kristusovih zaslug, s katerimi se greh kakor s plagtem
pokrije, ne pa izbriSe; da duSa ostane tudi po opravicenju
greSna, samo da ji Bog greha ne prisoja, ker se ozira na
zasluzenje Jezusa Kristusa. To zmoto je Cerkev zavrgla na
vesoljnem zboru v Tridentu.

3. Potrebnost posvetujote milosti:

a) Posvelujota milost je vsakemu ¢&loveku potrebna
za vetno zvelitanje. Jezus je rekel Nikodemu: ,Res-
ni¢no, resniéno, povem ti, ako kdo ne bo prerojen
iz vode in Svetega Duha, ne more iti v boZje kra-
ljestvo.* Jan. 3, b. — Isto je uéil v priliki o kraljevi Zenit-
nini. Posvetujota milost je svatovsko obladilo, brez kate-
rega nihte nima deleZa pri nebeSki gostiji.

b) Posvetujoa milost je tudi potrebna za dobra dela,
ki so za nebesa zasluzna. Jezus Kristus uli: ,Kakor
mladika ne more obroditi sadu sama od sebe, &e
ne ostane na trti, tako tudi vi ne, ¢e ne ostanete
v meni® Jan. 15, 4.

4. Podelitev posvedujote milosti ali opravigenje.

a) Otroci in vsi tisti, ki nikoli niso zmozni svobodnega
dejanja, prejmejo posvedujoo milost brez lastnega so-
delovanja, Ce doseZejo stavljeni pogoj, v novem zakonu
sveti krst.

b) Odraslim je potrebna osebna priprava za
prejem posvetujoée milosti ali za opravi¢enje. ,lzpokorite
se in sleherni izmed vas se daj krstiti v imenu



— 127 —

Jezusa Kristusa v odpusSienje svojih grehov in
prejeli boste Svetega Duha.“ Dej. ap. 2, 38. — ,Bog,
ki te je ustvaril brez tebe, ti ne da pravitnosti brez tebe.“
Sv. Avgustin.

Priprava so dobra dela, izvriena s pomod&jo dejanske
milosti, ki je Bog nikdar ne odrele, véasih pa jo greSniku po-
nuja celo v veliki meri. Dobra dela, h katerim dejanska milost
greinika nagiblje in mu jih pomaga izvrSevati, so: vera, strah
bozji, upanje, (zaetna) ljubezen, kes, trden sklep poboljSanja
in slednji¢ Zelja, prejeti zakrament, kateri je za podelitev mi-
losti odloden.

Ko je gresnik pripravljen, se mu v zakramentu po-
svedujoda milost podeli, in sicer prvikrat v zakramentu
sv. krsta. Za tiste, ki po sv. krstu smrtno greSe, je potreben
zakramet sv. pokore, v izrednih sluéajih zadostuje zakrament
sv. poslednjega olja.

Zakrament sv. krsta in sv. pokore nadomestiti more po -
polna ljubezen do Boga, ali muéenstvo zavoljo
Kristusa.

Muéenstvo zavoljo Kristusa podeli posvedujoto
milost ter odpusti vse grehe in kazni kri¢enim in nekridenim,
in sicer ne le odraslim, kateri radovoljno sprej-
mejo smrt zavoljo Kristusa, ampak tudi otrokom,
ki je ne pretrpe radovoljno. (NedolZzni otro¢iti, katere
je Herod pomoril zavoljo Kristusa.) ,Kdor izgubi svoje
7ivlijenje zavoljo mene, ga bo nagel“ Mat. 10, 39.

Mucenstvo, ki ga nekrSéeni pretrpe za Kristusa, je
Hkrst krvi“

Popolna ljubezen do Boga, s katero je zdruZzeno
tudi popolno kesanje, ako se gresnik zaveda osebnih
grehov, ima po boZjem usmiljenju toliko vrednost, da Bog
zavoljo nje odpusti grehe in podeli posvedujoéo milost. Kristus
uti: ,Kdor mene ljubi, ga bo ljubil moj Oce, in
jaz ga bom ljubil in mu samega sebe razodel®
Jan, 14, 21.

V dejanju popolne ljubezni je vselej obsezena tudi volja,
vse storiti, kar je potrebno za zveli¢anje.

Tudi v dasu pred Kristusom so mogli ljudje zaradi pri-
hodnjega OdreSenikovega zasluZenja z dejanjem popolne lju-
bezni prejemati odpuscenje grehov in posvedujofo milost.

Ker je v novem zakonu za zveliGanje potreben zakrament
sv. krsta, je pri nekr8éenih v dejanju popolne ljubezni



— 128 —

obseZena tudi %Zelja po sv. krstu, d&etudi ¢lovek ne misli
na to in detudi o sv. krstu  Se nitesar ne ve. Taka Zelja je
shkrst zelja® ki nadomeS¢a zakrament sv. krsta.

Enako nadome$ta dejanje popolne ljubezni, sklenjeno
s popclnim kesanjem, pri kr&édenih zakrament sv. po-
kore, tako da jih pred Bogom opravi¢i v trenutku, ko ga
obude; vendar pa ne odveZe od dolZnosti, prejeti zakrament
sv. pokore, kadar je to moZno.

Luther se ni motil le o bistvu opravidenja, ampak tudi
o pogojih, ker je trdil, da za opraviCenje zadostuje vera in
zaupanje v zasluge Jezusa Kristusa. Sveto pismo izreino
udi: ,Iz del se &lovek opravidéi, ne samo iz vere.®
Jak 2, 24 — _Ko bi imel vso vero, tako da bi
gore prestavljal, ljubezni pa ne bi imel, nisem
Al GRS arlei] 38 o8

Katoliska Cerkev je tudi ta nauk proti Luthru in
drugim krivovercem 16. veka posebno dolodno izrekla na ve-
soljnem cerkvenem zboru v Tridentu.

5. Brez posebnega boZjega razodetja s popolno gotovostjo
nihte ne more vedeti, je li boZjo milost dosegel. +Clovek ne
ve, je li vreden ljubezni, ali srda.“ Prid. 9, 1.

Vzrok negotovosti je v ¢loveku samem. Zakaj, ka-
kor nih¢e ne sme dvomiti o boZjem usmiljenju, o Kristusovem
zadoStenju in o modi svetih zakramentov, tako se mora vsakdo
bati, je li sam dovolj pripravljen, in zato z gotovostjo boZje
vere nihte ne more vedeti, je li milost dosegel.

S pomirljivo gotovostjo pa vestni ljudje smejo
sklepati iz raznih znamenj, da so jim grehi odpuséeni. Naj-
boljSe znamenje je, ako zvesto izvrSujemo, kar veleva vest,
ako se tudi v vedjih izkuSnjavah stanovitno ustavljamo grehu,
ako se skrbno pripravljamo za svete zakramente. Pomirljiva
tloveska gotovost je potrebna in zadostna, da smemo prejemati
zakramente Zzivih.

6. Posvetujota milost se ne deli vsem odraslim enako,
ampak po meri, ki jo odlotuje Sveti Duh, kakor hode, ter raz-
merno pripravi in sodelovanju posameznika. ,Vsakemu izmed
nas je milost podeljena po meri, kakor jo je dal
Kristus.* Efez 4, 7.

Prejeta milost se more pomnoZiti, in sicer
s prejemanjem svetih zakramentov in z nadnaravno dobrimi
deli. ,Kdor je pravifen, bodi Se praviénej8i in kdor
je svet, bodi Se svetejsi“ Skr. raz. 22, 11.




— 129 —

S smrtnim grehom se posve&ujocéa milost zopet
izgubi. Jezus je rekel: ,Ako kdo ne ostane v meni,
bo vun vrzen kakor mladika in (ta) bo usehnila in
pobrali jo bodo ter vrgli v ogenj.* Jan. 15, 6. — s0a
se praviéni odvrne od svojega pota, bo mar Zivel?“
Ee. 18, 24.

§ 61.

Spremstvo posveéujoce milosti.

Posvetujoti milosti je dodano odliéno spremstvo:
kr&tanske kreposti in darovi Svetega Duha. Bog
jih dusi vlije takrat, ko nas opravi¢i. Rimski katekizem 2, 51.

1. Kr3tanske kreposti so nadnaravni darovi, kateri nas
store trajno sposobne in voljne, delati to, kar je po volji boZzji.

2. Darovi Svetega Duha so taki darovi, s katerimi nas Sveti
Duh stori sposobne in voljne, da radi sprejemamo njegove svete in
opomine ter tako popolneje izvrSujemo dela kritanskih kreposti.

Dasi ima s posvecujoto milostjo obdarjen ¢lovek obilnost
vseh kreposti in darove Svetega Duha, vendar dobrih del
ne zatenja in ne dovrsuje brez velikih teZav in ve-
likega truda, kermu je puien ostri boj poZeljivosti
proti duhu. Vajen in spreten ¢Clovek Sele postane, ako

z hozjo milostjo zvesto sodeluje in se stano-

vitno v dobrem vadi.

§ 62.
Sadovi milosti: Dobra dela.
Sadovi milosti so nadnaravno dobra dela.

Razlikujemo naravno in nadnaravno dobra dela; tu go-
vorimo le o nadnaravno dobrih delih.

1. Nadnaravno dobra dela so faka dela, ki so po boZji volji
in jih s pomo&o boZje milosti opravljamo iz Bogu dopadljivega
namena.

2. Nadnaravno dobra dela, katera so opravljena v fasu
preizkkudnje in v stanu posvelujofe milosti, so zasluZna, to je,
vredna pladila.

Le v dasu preizkusnje, to je, v Zivljenju si moremo z
dobrimi deli pridobivati zaslug. ,Pride noé¢, v kateri

nihde ne more delati® Jan.9, 4.

Dr. Svetina, Katoliki verouk. 9



— 130 —

O potrebnosti posvetujoée milosti za zasluznost dobrih
del uéi Kristus: ,Kakor mladika ne more obroditi
sadu, e ne ostane na trti, tako tudi vi ne, ako
ne ostanete v meni* Jan. 15, 4.

Dobra dela, katera élovek opravlja v smrtnem grehu,
za nebesa niso zasluZna, vendar so koristna. Clovek laze do-
seZe milost izpreobrnitve in Bog jih tudi lahko z zemeljskimi
dobrotami poplaca.

3. Kot platilo za zasluZzna dela je Bog obljubil:

@) na tem svetu pomnoZitev posvedujole milosti.
Sveto pismo vernike opominja, naj se posveéujejo z dobrimi
deli. 2. Petr. 3, 18.

b) na onem svetu vedno slavo in njeno povedanje.
sVeselite in radujte se, zakaj vase platilo je obilno
v nebesih.“ Mat. b, 12,

4. Vse zasluge so izgubljene, ako Clovek Boga razzali s
smrtnim grehom. ,,Ce se pravié¢ni obrne od svoje pra-
vice,...bo mar Zivel? Vsa njegova pravié¢na dela,
ki jih je storil, bodo pozabljena.* Eec. 18, 24,

Ako se pa greSnik izpokori, njegove prejsnje zasluge zopet
oZive. ,Ce se hudobne# izpokori za vse svoje stor-
jene grehe ..., naj Zivi in naj ne umrje. Nobene
njegovih storjenih hudobij se ne bom spominjal®
Ee. 18, 21. 24.

5. Nekaterih dobrot ne moremo v pravem pomenu za-
sluziti, ampak jih le izprositi. Najveja taka dobrota je
milost stanovitnosti do konca, to je posebna boZzja dobrota, ki
Cloveka vodi tako, da je ob smrti v posvelujodi milosti. Da
moremo stanovitnost izprositi, ¢e smo Ze v posvedujoéi milosti,
nam zagotavlja OdreSenikova obljuba: ,Vse, karkoli boste
verujodé prosili v molitvi, boste prejeli.* Mat. 1, 22.
Zato molimo za sreéno zadnjo uro.

§ 63.
Obgestvo svetnikov.
Vsi ljudje, kateri se udeleZujejo milosti odreSenja, so ob-

testvo svetnikov, in to so: 1. verniki na zemlji ali vojskujoca
Cerkev; 2. duSe v vicah ali trpeéa Cerkev; 3. svetniki v ne-




— 131 —

besih ali zmagoslavna Cerkev. Med seboj so zdruZeni kakor
udje enega telesa, tigar glava je Kristus. ,Kakor imamo v
enem telesu mnogo udov, tako je nas mnogo eno
telo v Kristusu, posamezni pa smo drug drugega
udje“ Rim. 12, 4—5.

Kakor so telesni udje drug drugemu v korist, tako so v
ob&estvu posamezni udje delezni duhovnih dobrot vsega obcestva.

1. Verniki na zemlji so vsi delezni dobrot, ki priha-
jajo iz daritve sv.maSe, iz molitev in drugih dobrih del vse
Cerkve.

2. DuSam v vicah pomagajo verniki na zemlji z mo-
litvijo in drugimi dobrimi deli, z odpustki in zlasti z daritvijo
svete maSe; kakor upamo, tudi duSe v vicah za nas Boga
prosijo.

3. Svetniki v nebesih Boga molijo in s svojimi pros-
njami pomagajo vernikom na zemlji in duSam vicah.

Drugi razdelek.

Presveta Evharistija.

§ 64.
Pomen, namen in ime.

1. Presveta Evharistija je v Cerkvi zivedi Kristus, ki v sveti
skrivnosti pod podobama kruha in vina poveliuje trojedinega
Boga in zasluZzene milosti podeljuje vernikom.

2. Trojni namen. Skrivnost presvete Evharistije je Jezus
Kristus postavil:

@) da bi bil tudi kot ¢lovek vedno priujoé med nami;

b) da bi se pri sveti ma§i neprenehoma za nas daroval
nebeskemu Ocetu;

¢) da bi.bil v svetem obhajilu nafa duSna hrana.

3. Ime. Beseda ,Evharistija“ je gr8ka in pomenja mi-
lost, sladkost, zahvalo. Vzeta je iz svetopisemskega porotila
o postavitvi presvete skrivnosti.

Presveto Evharistijo kot predmet &eSfenja in kot dusno

hrano vernikov navadno imenujemo presveto ReSnje Telo.
gk



— 132 —

A. Pri¢ujoénost Jezusa Kristusa.
§ 65.
Razodeta resnica.

V presveti Evharistiji biva resnitno, stvarno in pod-
statno sam Jezus Kristus, in sicer s telesom in krvjo, z
du$o in boZanstvom.

sResnitno biva* pravimo nasproti takim, ki bi hoteli
priéujoénost sploh tajiti. — ,Stvarno biva* pomenja, da ne
biva samo podoba Jezusovega telesa in njegove krvi. — ,Pod-
statno biva“ znaéi, da biva Gospod sam, ne samo njegova moé.

Ta nauk nam razodeva L sveto pismo, IL ustno izroéilo.

I. Sveto pismo.

1. Jezus Kristus je apostole in mnoZico na izredno skriv-
nost presvete Evharistije pripravil z razlo&no obljubo, da
bo on sam vernikom Zivi kruh, ki jim bo dajal veéno Zivljenje.

Ko so Judje na dan po ¢udeZnem pomnozenju kruha prisli
za Jezusom v Kafarnavm, jim je rekel: ,Delajte ne za jed,
katera mine, ampak za jed, katera ostane v ve&no
Zivljenje, ki vam jo bo dal Sin &lovekov.* Jan. 6, 27.

MnozZica je prosila take jedi. Preden pa je Jezus razkril
globoko skrivnost, da bosta njegovo meso in njegova kri prava
jed in pija¢a, je ljudstvo pouéil o potrebnosti vere in milosti,
potem pa je rekel: ,Jaz sem Zzivi kruh, ki sem priSel
iz nebes. Ako bo kdo jedel od tega kruha, bo Zivel
vekomaj; in kruh, ki ga bom jaz dal, je moje meso
za %ivljenje sveta.* Jan. 6, B1—52.

Judje so Jezusove bhesede razumeli v naravnem po-
menu, zato so se prepirali med seboj, rekoé¢; ,Kako nam
more ta dati jesti svoje meso?* Jan. 6, H3.

Jezus pa svojih besed ni v kakem prenesenem pomenu
razlozil, ampak Se dolo¢neje ponovil: ,Resniéno, resniéno,
povem vam, ako ne boste jedli mesa Sinu ¢&love-
kovega in pili njegove krvi, ne boste imeli Ziv-
ljenja v sebi. Kdor jé moje meso in pije mojo kri,
ima velno Zivljenje in jaz ga bom obudil poslednji
dan. Zakaj moje meso je res jed in moja kri je res
pijada. Kdorjé moje meso in pije mojo kri, ostane
v meni in jaz v njem.“ Jan. 6, 54—5H7.




— 133 —

PosluSalci so se pohujSevali nad takim govorjenjem, Kker
niso umeli, kako bi mogli uZivati njegovo meso in njegovo
kri. Jezus pa takrat Se ni hotel razodeti skrivnosti, v kaki obliki
bo dal svoje meso in svojo kri v jed in pijato, ampak je za-
hteval vero v svojo obljubo. Zato ga je zapustilo veliko nje-
govih udencev. A tudi to ga ni nagnilo, da bi odstopil od svoje
zahteve, marvet je rekel svojim apostolom: ,Ali holete tudi
vi oditi?“ Odgovoril mu je Simon Peter: ,Gospod, h komu
pojdemo? besede velnega Zivljenja ima8 In mi
smo verovali in spoznali, da si ti Kristus, Sin
bo#ji.* Jan. 6, 67—69.

2. Kar je Kristus obljubil, je izvrSil pri zadnji vederji, ko
je postavil presveto Evharistijo in zapovedal apostolom, naj
poslej enako delajo v njegov spomin. Trije evangelisti: Matej,
Marko in Luka ter apostol Pavel porodajo z jasnimi besedami:
Vzel je Jezus kruh in rekel: To je moje telo; in
vzel je kelih ter rekel: To je moja kri. Mat. 26, 26
do 28; Mark. 14, 22—25; Luk. 22, 19—20; 1. Kor. 11, 23 —25.

Te besede so umeti tako, kakor se glasé. Kar je torej dal
apostolom, je resniéno njegovo telo in resni¢tno njegova Kkri.
Kjer pa resnitno biva njegovo telo in njegova kri, tam resni¢no
biva on sam, ki je Bog in &lovek.

Da Jezus Kristus takrat ni postavil samo kakega sim-
hola, pricajo sledeéi razlogi:

a) Kristus je govoril apostolom, moral je torej go-
voriti tako, kakor so ga mogli razumeti apostoli
Ti pa so bili na resnico, da bodo kdaj uzivali pravo meso in
kri Jezusa Kristusa, po njegovi obljubi %e pripravljeni, preden
so sligali, v kak%ni podobi se jim bo dal v hrano; njim so
zato Jezusove besede v naravnem pomenu bile popolnoma jasne
in druga¢nega pomena niti slufiti niso mogli.

b) Stirje sveti pisatelji .poroajo o ustanovitvi presvete
Evharistije, a nobeden ne di pojasnila o kakem prenesenem
pomenu, dasi imajo sicer navado, razlagati mnogo lazje stvari.
Torej se morajo Jezusove besede razumeti v tem pomenu, ki
je jasen: v pravem pomenu.

¢) Ako bi bil Jezus Kristus postavil samo simbol, bi bil
tudi tako govoril, da bi ga bili ljudje razumeli v tem pomenu.
Sicer bi bil on sam, ki je vedel, kako so ga umeli apostoli
in kako ga bo z apostoli vred umela vsa njegova Cerkev,
kriv najbolj usodne zmote in bhogokletnega malikovanja mili-
jonov najblazjih ljudi, ki hodejo Boga prav Castiti.



— 134 —

II. Ustno izro&ilo:

1. Cerkveni odetje vseh stoletij soglasno ude, da je
Jezus Kristus v presveti Evharistiji resni¢no pri¢ujod.

a) V prvih stoletjih ni bilo povoda, da bi se bile pisale
obiirne razprave o presveti Evharistiji, vendar pa se mnogi
cerkveni otetje mimogrede izraZajo o njej, da je meso in
kri Jezusa Kristusa, in so tako Se bolj znatilne price;
n. pr. sv. Ignacij, mudenec (1107), sv. Justin (1 166), sv.Irenej (7202).

0) V naslednjih vekih so zgodovinski viri bolj pogostni
in Se jasnejSi. Znamenite prie iz 4. in b. stoletja so: Sv. Ciril
Jeruzalemski, sv. Bazilij, sv. Gregorij Nisenski, sv. Janez Krizo-
stom, sv. Ambrozij, sv. Avgustin in drugi.

2. Tajnostni izrazi cerkvenih ofetov o presveti Ev-
haristiji kaZejo veliko spostovanje do presvete skrivnosti. Da
bi se preprecéilo vsako oneéaSéenje, so prvi kristjani vednost o
presvetem ReSnjem Telesu poganom odtegovali, katehumenom
pa dolgo pridrZzevali. Pred poutenimi verniki so cerkveni ocletje
govorili jasno, v navzodnosti zadletnikov pa so rabili tako go-
vorico, ki so jo mogli razumeti le poudeni.

3. Soglasje vere v pritujotnost Jezusa Kristusa v pre-
sveti Evharistiji je izredno. Proti drugim razodetim resnicam
so se dvigale v teku stare zgodovine raznovrstne zmote, vera
v Jezusovo pri¢ujodnost, ki je srediste kritanskega Zivljenja,
je pa ostala skoro nemotena do 11. stoletja. V vedjem obsegu
8o jo zadeli tajiti ali napadno razlagati Sele protestantje v
16. stoletju. Verske druzbe, katere so se pred davnimi veki
odcepile od katoliske Cerkve, se v tej veri od nas ne loé&ijo.
Dasi je ta skrivnost tezka za razum, dasi pridevanje Cutil kaZe
nasproten videz, vendar so se v tej veri strinjali po vesoljnem
svetu vsi ljudje krifanskega imena. Ubrano odmeva ista vera
v vseh liturgijah, vklesana je v kamenite spomenike nad zemljo
in pod zemljo, Se globlje pa je bila vsajena v srca vernikov,
ki so zanjo Ziveli in umirali. .

§ 66.
Kako je Jezus Kristus priéujoé.

1. S posvetitvijo se podstat kruha in vina izpremeni v
Jezusovo telo in kri, ostaneta pa podobi kruha
in vina.




— 135 -

To umevanje temelji na besedah svetega pisma. Ko je
namreé Jezus Kristus v roke vzel kruh in kelih z vinom in
izrekel besede: ,To je moje telo* — ,To je moja kri¥,
sta ostali podobi kruha in vina neizpremenjeni. Vsemogoéna
boZja volja pa vselej to izvrsi, kar boZja beseda naznanja, in
zato po izgovorjenih Jezusovih besedah to, kar je bilo pod po-
dobama kruba in vina, ni moglo biti ve¢ podstat kruha in vina,
ampak Jezusovo- telo in njegova kri.

Kar se je zgodilo pri zadnji velerji, isto se dogaja pri
sveti masi, ko maSnik po Jezusovem narodilu in v njegovem
imenu izgovori posvelevalne besede.

2. Pod vsako podobo in vsakim njenim delom
je pridujoé celi Kristus: kot Bog in &lovek, z duSo in telesom,
krvjo in mesom. Kristus je rekel: ,Kdor mene jé, bo tudi
sam #ivel zavoljo mene* (Jan. 6, 58) Beseda ,mene“
ne pomenja samo telesa ali krvi, ampak celega Kristusa, ka-
korSen je. Sv. apostol Pavel pa uéi: ,Kdorkoli bo ne-
vredno jedel ta kruh, ali pil Gospodov kelih, bo
kriv Gospodovega telesa in njegove krvi® 1.Kor. 11, 27.

Zavoljo Jezusovih besed mora biti pod podobo
kruha njegovo telo in pod podobo vina njegova kri. Toda ker
se v Kristusu, ki zdaj v nebesih Zivi povelican, ne morejo
lo¢iti bozja in ¢loveika narava, duSa in telo, kri in meso,
mora vsled spremljanja nelo¢ljivih bitnosti pod vsako

podobo biti navzo? celi Kristus. Ko torej sveto obhajilo
prejmemo samo pod podobo kruha, prejmemo celega Kristusa.

3. Jezus Kristus ostane pri¢ujo& pod podobama kruha
in vina, dokler se podobi ne izpremenita.

Podoba kruha se po izjavah izvedencev po zauZitju iz-
premeni v kakih 15 minutah.

4. Tz Kristusove pri¢ujoénosti sledi, da gre presveti
Evharistiji najvi§je teStenje, to je, da jo moramo mo-
liti. M6limo jo zavoljo veliastva boZje narave, ki jo ima pri-
Sujoti Jezus Kristus.

H. Nauk o presveti Evharistiji je skrivnost, ki je tudi po
razodetju ne moremo popolnoma razumeti.

Vsa skrivnost je nad ¢love$kim razumom, nié ni

proti razumu. Mnogi veliki duhovi so se trudili, da bi s
svojo bistroumnostjo doumeli Jezusovo pri¢ujoénost v presveti



— 136 —

Evharistiji, toda nauk je ostal nedoseZen. Vsako upiranje raz-
odeti resnici pa se je razkrilo ali kot zmota v sklepanju, ali
pa kot sklepanje iz postavkov, katerih ¢loveski um ne more
dokazati.

B. Presveta Evharistija kot daritev nove
zaveze.

§ 67.
0 daritvah sploh.

1. Bogu, najvi§jemu Gospodu stvarstva, gre posebno &e-
stenje, kakorSnega ne smemo dajati nobeni stvari: Boga
samega molimo.

Vsako dejanje, s katerim radovoljno priznavamo neskonéno
bozje velidastvo nad seboj, daje Bogu ¢ast, ki se le njemu spo-
dobi. Izmed vseh najpopolnejSe pa je eSfenje, ki ga izraZzamo
z daritvijo.

2. Bistvo daritve: Daritev je viden dar, ki ga Bogu
darujemo tako, da ta dar uni¢imo ali izpremenimo
ter s tem Boga priznavamo za najviSjega Gospoda.

K bistvu torej spada:

@) Notranja daritev, to je radovoljno priznanje, da
je Bog najvi§ji Gospod vsega stvarstva.

Notranji daritvi je bistveno lasten glavni namen, Bogu da-
jati ¢ast in hvalo; s tem pa je naravno zdruZena tudi za-
hvala za prejete dobrote in vdana proSnja za nove milosti.
Padlemu ¢lovestvu je vrhutega potrebna Zelja po spravi z
Bogom. V vsaki daritvi se ostvarjajo vsi ti S$tirje nameni, po
vodilnem nagibu pa razlikujemo: hvalne, zahvalne, pro-
silne in spravne daritve.

b) Viden izraz notranje daritve.

Najpopolneje bi ¢lovek svoje notranje ¢eicenje izrazil, ako
bi Bogu dal najdraZje, kar ima, svoje lastno Zivljenje. Tako da-
ritev je opravil boZji Sin, ki je imel oblast nad svojim Zivlje-
njem. [judem, ki nimajo pravice, da bi 8li sami v smrt, je treba,
da namesto sebe odlodijo kako drugo stvar, do katere imajo
pravico. IzvrSuje pa se daritev tako, da se odmenjena stvar
lastnikovi rabi odtegne (uni¢i ali izpremeni, t.j. pokonéa) ter
z vidnim obredom daruje Bogu.



— 137 —

Clovestvo je v vseh Casih Boga ¢astilo z daritvami, ki
so vidno izrazale &lovekovo razmerje do stvarnika. Ze Kajn
in Abel sta darovala. Izraelcem v stari zavezi pa je Bog na-
ravnost zapovedal in dolodil take daritve, kakorSne so bile pri-
merne naravi tega ljudstva. Imele so to vrednost, da so vzbujale
in podpirale notranja bogoljubna dejanja in pozivljale vero v
prihodnjega OdreSenika. S tem so srea pripravljale za Odrefe-
nikovo milost. Ker so bile te daritve le predpodobe Jezusove
popolne daritve, so v novem zakonu nehale.

§ 68.
Jezusova daritev na krizu.

1. Vsaka &loveika daritev je bila nepopolna zavoljo nepo-
polnega daru in zavoljo nepopolnega daritelja. Edini Odre-
Senik Jezus Kristus je opravil popolno daritev, ki je
dala boZjemu velitastvu neskonéno slavo in do-
segla spravo z Bogom za vse loveltvo. To je bila
njegova smrt na kriZu, kjer je svoje Zivljenje radovoljno daroval
nebeskemu Odetu.

2. Dar in darujo€i duhovnik je bil pri tej daritvi Jezus
Kristus sam, ki je v svoji oblasti imel smrt in Zivljenje, pa
si je v slavo boZjo izvolil smrt. ,Darovan je bil, ker je
sam hotel* Iz b3, 7.

8. Ker je OdreSenik svoje delo, ki ga je dovrsil z darit-
vijo na krizu, odlo ¢il v nase odreSenje, je za vse ¢lovestvo
zado$€eno in je pripravijen neusahljiv vir milosti. ,Jezus je
sprava za naSe grehe, pa ne le nafe, ampak tudi
vsega sveta® Iz. 53, 4 — ,Odkupljeni smo z dra-
goceno krvjo brezmadeZnega jagnjeta Jezusa.“
1Rt alo.

§ 69,
Daritev presvete Evharistije ali sveta ma3a.

1. Da se more ¢loveStvo v novi zavezi udelezevati milosti
odreSilne daritve na kriZu in da more Boga ®&astiti s popolno
daritvijo, je Jezus Kristus postavil posebno daritev, ki bo do
konca sveta predstavljala njegovo daritev na krizu: to je da-
ritev presvete Evharistije ali sveta maSa.

Sveta masa je vedna daritev nove zaveze, pri
kateri se Jezus Kristus nekrvavo daruje svojemu
nebeSkemu Odfetu pod podobama kruha in vina.



— 138 —

2. Jezus Kristus je postavil daritev svete mase
pri zadnji velerji. Vzel je kruh, zahvalil, ga razlomil, dal
ucencem in rekel: Vzemite in jejte, to je moje telo, ki bo za
vas dano. To delajte v moj spomin. Prav tako je vzel kelib,
zahvalil in ga jim dal, reko&: Pijte iz njega vsi, zakaj to je
moja kri nove zaveze, ki bo za vas in za mnoge prelita v od-
pusdenje grehov. To delajte v moj spomin. (Mat. 26, 26 sl.;
Mark. 14, 22 sl; Luk. 22, 19 sl; 1. Kor. 11, 23 sl.)

Kar je Jezus Kristus naro¢il apostolom, se v njegovi
Cerkvi od apostolskih dasov sem vedno izvr&uje
v obredu svete ma¥e. Skofje in masniki delajo isto, kar
. Jje storil OdreSenik pri zadnji vederji.

3. Sveta maSa je daritev v pravem pomenu besede.

@) Brez prave daritve Kristusova Cerkev ne
more biti. Ako bi sveta maSa ne bila daritev v pravem po-
menu, verniki v novi zavezi sploh ne bi imeli daritve, ki bi
se je bilo mogoce udelezevati. Kristusova Cerkev bi tako imela
nepopolnejSe bogodastje, kakor ga je imelo izraelsko ljudstvo.
Nedostajalo bi ji prav tega, s éimer se daje Bogu najodlidnejsa
dast. Tega pa Kristus gotevo ni hotel.

b) Nekrvava trajna daritev za novo zavezo je bila napo-
vedana s predpodobo in prerokbo.

O Kristusu je govoril psalmist, da je ,duhovnik
vekomaj po Melkizedekovem redu.“ (Ps. 109, 4.) To se
izpolnjuje v sveti masi, kjer se Jezus Kristus vedno daruje
pod podobama kruha in vina.

Namesto izraelskih daritev je prerok Malahija napo-
vedal ¢isto daritev, ki se bo opravljala pri vseh
narodih in na vsakem kraju. (Mal 1,11 sl) Ta prerokba
se tudi izpolnjuje v sveti masi, ki se po vsem svetu opravlja
Bogu v odli¢nejSo &ast, kakor se je dajala z daritvami starega
zalona.

Daritev Melkizedekova in daritve v starem zakonu so bile
prave daritve, torej je tudi sveta maSa prava daritev.

¢) Sveta maSa je v bistvu isti obred, ki ga je iz-
vri8il Jezus Kristus pri zadnji veferji, ko je postavil
presveto Evharistijo; takrat pa je OdreSenik opravil daritev v
pravem pomenu. Z izpremenjenjem kruha v svoje telo in vina
v svojo kri'se je Jezus Kristus postavil v stan darovane



— 139 —

Zrtve; v lotenih podobah se namre¢ njegova kri predstavlja

kot lotena od njegovega telesa in tako se v pripodobi pred-

otuje resnitna loditev krvi od telesa, torej smrt Gospodova.
sKolikorkrat boste jedli ta kruh in pili kelih,
boste oznanjali smrt Gospodovo.“ 1. Kor. 11, 26.

4, Daritev presvete Evharistije se bistveno ne raz-
lotuje od daritve na kriZu, samo nadin darovanja je razli¢en.

Darujoéi duhovnik je pri sveti masi isti, kakor je
bil pri daritvi na krizu, sam Kristus; zakaj izmed ljudstva
odbrani duhovnik, §kof ali masnik, daritev svete mage opravlja
v Kristusovem imenu. Tudi dar je isti kakor na krizu, sam
Kristus, ki pride na oltar v podobi darovane Zrtve.

Naéin darovanja pa je razlien, ker se je Kristus
na krizu daroval krvavo, to je, resni¢no je trpel in umrl, pri
sveti masi pa se daruje nekrvavo, to se pravi, ne trpi in ne
umira ved, ampak se njegova resnitna smrt le predocuje v
lotenih podobah kruha in vina.

Sveta mafa vse milosti za nas zajemlje iz
vrednosti daritve na krizu in tako vrednosti Jezusove
zadostilne in zasluZzne smrti ne poniZuje, temved jo povelicuje.

. Sveta masSa je daritev vsega vernega ljudstva. Du-
hovnik ni le namestnik Jezusa Kristusa, v &igar imenu izgo-
varja posvetilne besede, ampak tudi zastopnik vernega ljudstva,
v ¢igar imenu moli pri sveti magi.

6. Sveta masSa se daruje samo Bogu, tudi e se
obhaja v fast svetnikom.

Komur darujemo pravo daritev, tega priznavamo za naj-
vigjega Gospoda nad stvarmi, ta pa je samo Bog. V fast
svetnikom pa se sveta maSa opravlja, da se Bogu zahva-
ljujemo za milosti, katere jim je dal, in da si naklonimo nji-
hovo pripro$njo pri Bogu.

7. Namen svete mage. Jezusa Kristusa v presveti Evha-
ristiji darujemo Bogu:

@) da Boga spodobno ¢astimo in hvalimo;

b) da ga za vse dobrote zahvaljujemo;

¢) da zadoSéujemo boZji praviénosti ter prejemamo milost

~ kesanja in pokore ter odpuSlenje kazni za greh;

¢) da prosimo sebi in drugim vsega dobrega za duSo
in telo.



— 140 —

8. Milosti ali sadovi svete ma%e so dvojni, splogni in posebni.

Splo8nih sadov svete maSe so delezni vsi ljudje, zlasti
pa vojskujofa in trpeca Cerkev.

Posebnih sadov pa so deleZni:

@) masnik, ki sveto mafo daruje;
b) tisti, za katero jo mafnik daruje;
¢) tisti, ki so pri njej pobozno pridujoéi.

C. Presveta Evharistija kot zakrament

se razlaga pri nauku o svetih zakramentih.

Tretji razdelek.
Zakramenti in zakramentali.

§ 70.
0 zakramentih sploh.
Vidni druzbi, ki jo je Jezus Kristus postavil, da bi v
njegovem imenu in iz zaklada njegovega zasluZzenja ljudi po-

svefevala, so primerna vidna sredstva posvetevanja,
to so sveti zakramenti.

1. Zakrament je vidno in podelilno znamenje nevidne milosti,
postavljeno od Jezusa Kristusa v naSe posvecenje.

Za vsak zakrament je torej potrebno troje: Vidno in
podelilno znamenje, nevidna milost in postavitev po Jezusu
Kristusu.

Vidna znamenja je zakramentom dologil Odre-
Senik, ki je Gospod milosti. Izbral je tvarino, ki je primerna
za znamenje milosti, doloé¢il njeno uporabo in besede, ki dajejo
uporabi pravi pomen. Kar je dolo¢il Kristus, imenujemo za -
kramentalno dejanje in Stejemo k bistvu zakramenta,
ki se ne more nikdar izpremeniti.

Bistvenim obredom je Cerkev dodala $e druge
pomenljive obrede, s katerimi izra%a svoje spoStovanje
do svetih zakramentov in prosi za vernike tudi v svojem
imenu bozjih milosti. Ti obredi za veljavnost svetih zakra- -
mentov niso potrebni, vendar pa se pri slovesnem podeljevanju
ne smejo izpusdati ali svojevoljno izpreminjati.



— 141 —

2. Sveti zakramenti imajo podelilno mo€ od Jezusa Kristusa,
ki jih je postavil.

Zakramentalno dejanje, ki velja za Kristusovo dejanje,
ima zavoljo Kristusa toliko vrednost, da Bog milost podeli
vsakemu, kdor ga je deleZen, e le v dusi ni ovire proti milosti.

Tudi odrasli ¢lovek, ki se mora za prejem svetih zakra-
mentov pripravljati, milosti ne prejme zavoljo svojega zaslu-
Zenja, ampak zavoljo zakramentalnega dejanja; pripravljati se
mora zato, da v dusi ni ovire.

3. Zakramentov je sedem: Sveti krst, sveta birma,
presveto ReSnje Telo, sveta pokora, sveto poslednje olje, sveti
red (ma¥nisko posvetenje), sveti zakon. Vsi so oznaleni v sve-
tem pismu, natancneje pa jih poznamo iz izrodila svete Cerkve.

4, Milosti svetih zakramentov.

«) Vsak zakrament ima mo¢, da deli posvetujoo milost;
obitajno pravimo, da se posvedtujota milost greSniku na novo
spodeli® pravitcnemu pa ,pomnozi.

Sveti krst in sveta pokora imata moé¢, da na dudi mrtvim,
to je gresnikom posvedujoto milost podelita in jih tako
vzbudita v nadnaravno Zivljenje, zato se imenujeta zakra-
menta mrtvih. Vsi drugi zakramenti se imenujejo zakra-
menti %2ivih, ker morajo tisti, ki jih prejmejo, biti na dusi
7ivi, to je, v stanu posvetujofe milosti, ki se v zakramentu
pomno#i. V izrednih slufajih more tudi sveto poslednje olje
posvedujoto milost podeliti.

0) Vsakemu zakramentu so lastne posebne dejanske
milosti, ki se podeljujejo ob svojem &asu, kakor je primerno
razlitnim namenom posameznih zakramentov. Pri prejemu sve-
tega zakramenta se 8 posvetujoto milostjo vred dobi pravica
do takih milosti.

¢) Trije zakramenti (sveti krst, sveta birma, sveto mas-
nisko posvedenje) vtisnejo dudi neizbrisno znamenje, ki
daje stanovsko posvelenje ter ostane vekomaj, vrednim v &ast,
nevrednim v sramoto. — Prejeti se morejo le enkrat.

5. Podeljevanje. Za veljavnost je potrebno, da delilec,
kateri ima za podelitev dotiénega zakramenta oblast, resno

izvr8i zakramentalno dejanje z namenom, storiti to, kar dela
sveta Cerkev.



— 142 —

Veljavnost ni odvisna od delilieve vere .in ne od
tega, ali je delilec v posvecdujodi milosti, ker vsa mo&
svetih zakramentov izvira od Kristusa.

Vredno deli svete zakramente, kdor jih deli veljavno in
je sam v posvelujoéi milosti.

Dopustno jih deliy kdor jih deli veljavno in vredno in
izvrSuje vse tako, kakor je zapovedano.

6. Prejemanje. Otroci in vsi, kateri se ne zavedajo toliko,
da bi mogli rabiti svobodno voljo, morejo one svete zakramente,
katerih 80 zmoZni, veljavno prejeti tudi brez osebnega
dejanja.

Drugim je za veljavnost potrebno, da zakra-
mente hocéejo prejeti. Zadostuje pa razpoloZni namen,
to je namen, ki je bil kdaj dejansko obujen in potem ni bil
zavrzen ; n. pr., kdor je imel katerikrat dejanski namen, da
hode v nevarni bolezni prejeti zakrament sv. poslednjega olja,
ali sploh namen, da hoe kritansko umreti, in tega namena
ni nikdar zavrgel, more zakrament veljavno prejeti tudi v ne-
zavesti, ko ne more obuditi dejanskega namena.

Vredno prejmemo svete zakramente, ako se zanje za-
dostno pripravimo, da nam morejo milost podeliti. Kdor vedoma
prejme kak zakrament brez zadostne priprave, stori boZji rop.

Veljavno, pa nevredno prejeti zakramenti ne podelé
milosti, ker je v du8i ovira. Kr&Cenci, birmanci in ma8ni8ki po-
svetenci prejmejo v tem sludaju z peizbrisnim znamenjem sta-
novsko posvetenje brez osebne posvetujole milosti in brez
pravice do dejanskih milosti. Ako se kesneje zapreka odstrani,
prejmejo zavoljo stanovskega posvefenja tudi pravico do zadr-
zanih milosti.

Sl

Sveti krst.

Po telesnem rojstvu smo v druzinski zvezi s prvim Adamont
ter delezni njegovega greha. Da se duhovno prerodimo in sto-
pimo v druZinsko zvezo z drugim Adamom, Odresenikom Je-
zusom Kristusom, ter postanemo deleZni milosti odrefenja, je
postavljen zakrament svetega krsta.

. 1. Sveti krst je zakrament, ki ¢loveka z vodo in boZjo be-
sedo otisti izvirnega greha in vseh pred krstom storjenih grehov
ter ga v Jezusu Kristusu prerodi in posveti za veéno zivljenje.



— 143 —

Sveti krst je prvi zakrament, ker mora &lovek biti prej
kriten, preden more prejeti kak drug zakrament.

9. Postavitev. Jezus Kristus je zaukazal sveti krst z
besedami: ,Pojdite in udite vse narode in krs8¢ujte
~jih v imenu O&eta in Sina in Svetega Duhat
Mat. 28, 19. — Da je zaukazani obred zakrament, je razvidno
iz Kristusovih besed: ,Kdor bo veroval in bo krsd¢en,
bo zvelitan® Mark. 16, 16. Za zvelitanje je potrebna milost;
torej je z vidnim znamenjem krifevanja sklenjena nevidna milost.

3. Milosti:

a) Sveti krst nam izbriSe izvirni greh in vse pred krstom
storjene grehe ter nas oprosti vseh &asnih in veénih kazni;

b) podeli nam posvecéujoto milost, po kateri se duSno pre-
rodimo ter postanemo otroci bozji in dedi¢i nebes;

¢) naredi nas ude katoliske Cerkve;

¢) vtisne nam neizbrisno znamenje kristjana.

4. Zakramentalno dejanje se izvrSi z oblivanjem s pravo
vodo, med katerim se izgovore besede: ,Jaz te krstim v imenu
Oégeta in Sina in Svetega Duha.*

Voda za slovesno kr8éevanje mora biti blago-
slovljena, v sili je dovoljena vsaka voda. — Prvotno se je
kri¢evalo s potapljanjem, redkeje z oblivanjem ali s kropljenjem.
Po cerkveni zapovedi je sedaj zapovedano trikratno oblitje.

0d najstarejSih asov sveta Cerkev h kr&evanju jemlje
botre, ki prevzamejo porostvo in skrb, da bodo kridenci vzga-
jani po naukih svete vere.

5. Reden delilec slovesnega krsta je po svoji sluzbi Skof
v svoji 8kofiji, ali Zupnik v svoji Zupniji, po pooblasfenju pa
vsak duhovnik ; izredno se more pooblastiti tudi diakon.

Veljavno krsti vsak Clovek, kateri s pravim namenom
izvrdi bistveno zakramentalno de[an,]e Kadar je nekricen &lovek
v smrtni nevarnosti, je vsakdo ne le opraviten, ampak celo
dolzan krstiti, ako ni prisotnega drugega &loveka, ki bi mogel
in hotel krstiti.

6. Prejeti more sveti krst vsak Se ne krien ¢lovek, dokler
ge zivi. V dvomu se podeli sveti krst pogojno.

Da je krst odraslih veljaven, je potrebno, da ga
prejeti hodejo.

Za vreden prejem je odraslim potrebna priprava, ka-
kor&na se zahteva za prejem posvetujote milosti ali za opra-



— 144 —

vitenje pred Bogom. (§ 60. 4. 5.) Kesanje je potrebno tistim,
ki imajo osebne grehe.

Tudi otroci morejo prejeti sveti krst. Zakaj Bog
,hote, da bi se vsi ljudje zvelidali® brez svetega krsta
pa nihée ne pojde v nebesko kraljestvo. Da se morejo veljavno
kr&tevati tudi otroci, je Cerkev vedno uéila z besedo in de-
janjem.

7. Potrebnost. Sveti krst je najpotrebnej8i zakrament,
ker ga je Jezus Kristus za vse ljudi postavil kot redno sred-
stvo, po katerem stopimo v druZinsko zvezo z njim ter po-
stanemo delezni milosti odreSenja. Zato se brez svetega krsta
po redni poti nihée ne more zveli¢ati, tudi otrok ne. ,Ako
kdo ni prerojen iz vode in Svetega Duha, ne more
iti v boZje kraljestvo.® Jan. 3, 6.

More se pa krst vode pri tistih, ki ga ne morejo prejeti,
nadomestiti z mudenstvom zavoljo Kristusa ali krstom krvi,
pri odraslih tudi z dejanjem popolne ljubezni do Boga ali
Erstom Zelja. (§ 60.4.0.)

O usodi brez krsta umrlih otrok. Otroci, kateri
umrjejo, ne da bi bili prejeli zakrament sv. krsta, ali pa krst
krvi, niso v druZinski zvezi z OdreSenikom, zato ne morejo
doseédi nadnaravnega zvelicanja. Vendar moramo reci, da je Bog
tudi take otroke hotel zvelidati. Zakaj tudi zanje je pripravljen
ves red odreSenja in boZja volja je, naj bi bili s svobodnim
dejanjem odraslih vsi kriteni, samo da Bog obenem hoée pu-
stiti naravni razvoj ¢loveike svobodne volje in prirodnih za-
konov. Dol%nost odraslih je, da oskrbe otrokom
zakrament sv.krsta, ako je le mogod&e. Usoda otrok,
kateri te milosti ne doseZejo, nam ni razodeta. Tega ne mo-
remo misliti, da Bog do teh otrok ni usmiljen. Nid¢esar jim ne
odrede, kar jim gre po praviei. Nadnaravnega zvelidanja jim
ni dolzan dati, naravno sredo pa morejo dosedi. Imenujemo
jih sicer ,pogubljene®, ker vemo iz razodetja, da Boga iz
obli¢ja v obli¢je ne bodo gledali, toda njih usoda ni enaka
pogubljenim, kateri so izgubo zvelitanja zakrivili sami. Bogo-
slovei skoro splo$no zanikavajo vsako bole¢ino in Zalost brez
krsta umrlih otrok.

§ 72.
Sveta birma.

Ko pride kristjan do razsodnosti, se zac¢ne zanj duhovni
boj, v katerem potrebuje posebne bozje pomodi; to mu podeli
zakrament sv.birme,



— 1456 —

1. Sveta hirma je zakrament, v katerem krifeni élovek
prejme posebno milost Svetega Duha, ki ga v veri potrdi, da
jo more stanovitno pri¢ati in po njej ziveti.

2. Postavitev. Da je Jezus Kristus postavil zakrament svete
birme, vemo iz svetega pisma, ki pripoveduje, da so apostoli
birmovali, in iz stalnega izrodila svete Cerkve.

Peter in Janez sta &la v Samarijo in sta za kricence
smolila, da bi prejeli Svetega Duha, zakaj v no-
benega od njih &e ni bil prigsel, ampak samo
krié¢eni so bili v imenu Gospoda Jezusa. Tedaj
sta roke nanje pokladala in so prejeli Svetega
Duha.“ Dej. ap. 8, 14 sl. — Enako pripoveduje sveto pismo
o birmovanju sv. Pavla. Dej. ap. 19, 1—6. — Apostoli so mogli
s posebnim, od svetega krsta razli¢nim znamenjem podeljevati
milost Svetega Duha le tedaj, ako je Jezus Kristus postavil
tako znamenje ter z njim zdruzil milost.

Iz ustnega izrocila je razvidno tudi, da je bilo s pokla-
danjem rok vsekdar zdruZeno maziljenje s sveto krizmo.

3. Milosti:

a) Sveta birma pomno%i posvefujoto milost;

b) di nam posebno milost, da moremo sveto vero stano-
vitno pri¢ati in po njej Ziveti;

¢) vtisme nam neizbrisno znamenje vojStakov Kristusovih.

4. Zakramentalno dejanje je polozitev roke in maziljenje s
gveto krizmo, med katerim se izgovore besede: ,Zaznamujem
te z znamenjem kriza in potrdim te s krizmo zvelidanja v
imenu O¢eta in Sina in Svetega Duha.*

Obred birmovanja v zahodni Cerkvi: @) &kof moli z
razprostrtimi rokami nad vsemi birmanei, naj bi pri8li nadnje
sedmeri darovi Svetega Duha; b) poloZi vsakemu birmancu roko
na glavo in ga obenem s sveto Krizmo na &elu prekriza ter
izgovori besede: ,Zaznamujem te i.t. d.“; ¢) udari vsakega
birmanca rahlo na lice; ¢) konéno moli nad vsemi birmanci in
jim podeli sveti blagoslov.

Krizma je oljitno olje, kateremu je primeSan balzam
in ga Skof na veliki Cetrtelx slovesno posveti. — Olje pomeni
mo¢ za boj proti sovraznikom zvelitanja. — Balzam pomeni
milost, ki birmancu ohranja mo¢, da more varovati se gnilobe
erehov in s poboZnim Zivlijenjem razsirjati prijetno vonjavo
kri¢anskih krepostii — Kri% na telu opominja birmanca,
naj se ne sramuje, pred svetom spoznavati vero v krizanega

Dr. Svetina, Katoligki verouk. 10



— 46 —

Jezusa, — Udarec na lice opominja, naj bo birmanee pri-
pravljen, zavoljo Jezusovega imena trpeti tudi zasramovanje
in preganjanje.

Po pravilu cerkvenega obreda se birmancu dd boter
in birmanki botra. Botrstvo naklada dolZnost, bir-
mancem pomagati v nevarnostih duhovnega boja in jih potr-
jevati z besedo in zgledom kritanskega #Zivljenja.

5. Delilec. Sveto pismo ne poroda nikjer, da bi bil birmal
kdo drugi ko apostoli; nasledniki apostolov s polno oblastjo
pa so 8kofje, in sveta Cerkev je slovesno izrekla, da je reden
delilec svete birme samo Skof, (Trid.zb.7, k.38.) Izreden
delilec more biti tudi vsak masnik, ako ga papeZ v to pooblasti,
toda sveto krizmo, s katero birmujo¢i masSnik mazili, mora po-
svetiti skof.

6. Sveto birmo more veljavno prejeti vsak krSten in
ne §e birman clovek.

Primerno je, da ¢lovek sveto birmo prejme takrat, ko
se zadne zavedati pameti.

Vredno morejo prejeti sveto birmo samo tisti birmanci,
ki so v posvecujoc¢i milosti boZji.

7. Sveta birma za zveli¢anje ni neogibno po-
trebna, toda kar je Bog ljudem postavil v posvetenje, po tem
morajo hrepeneti vsi z najvedjo vnemo. (Rim. kat.)

§ 73.
Presveto Resnje Telo.

Da se &lovek v nadnaravnem Zivljenju posvelujode mi-
losti ohrani in v svetosti raste, potrebuje duhovne hrane, ki
nam jo je Jezus Kristus pripravil v zakramentu presve-
tega Resnjega Telesa.

1. Presveto ReSnje Telo je najsvetejsi zakrament; je pravo
telo in prava kri naSega Gospoda Jezusa Kristusa pod podo-
bama Kkruha in vina, pripravljeno vernikom v duhovno hrano.

Presveto Re&nje Telo se imenuje ,najsveteji“ zakrament,

ker nas ne posvecuje samo, kakor vsi drugi zakramenti, temveé
ima v sebi samega Jezusa Kristusa, zadetnika vse svetosti.

2. Postavitev. Jezus Kristus je pri zadnji vedéerji postavil
presveto Evharistijo tudi kot zakrament. Vzel je
kruh, ga posvetil in rekel: ,Vzemite in jejte,-to je moje



i

telo%; prav tako je vzel kelih z vinom, ga posvetil in rekel:
sPijte vsi iz njega; zakaj to je moja kri nove za-
veze.“ Mat. 26, 26 sl.; Mark, 14, 22 sl.; Luk. 22, 19 — 20;
1. Kor. 11, 24—25,

Tako je Jezus izpolnil obljubo, da bo dal kruha za vefno
zivljenje.

3. Milosti. Zauzivanje telesa in krvi naSega Gospoda Je-
zusa Kristusa v podobah kruha in vina ali sveto obhajilo deli
najobilnejSe milosti:

@) Zdruzuje nas najtesneje s Kristusom, kakor je sam za-
gotovil: ,Kdor jé mojemeso in pije mojo kri, ostane
v meni in jaz v njem.* Jan. 6, b7.

b) PomnoZzuje nam posvetujoto milost.

¢) ZmanjSuje nam hudo nagnjenje in potrjuje ljubezen
do Boga. ,Pridite k meni vsi, ki se trudite in ste
obteZeni, in jaz vas bom pozivil* Mat. 11, 28.

¢) Otis¢uje nas odpustljivih in varuje smrtnih grehov ter
nam izbrisuje ¢asne kazni za grehe.

d) Daje nam poroStvo &astitljivega vstajenja in venega
zivljenja. ,Kdor jé moje meso in pije mojo kri, ima
vedno #Zivljenje in jaz ga bom obudil poslednji
dan.* Jan. 6, 5.

4. Zakramentalno dejanje, ki povzroli, da Jezus Kristus
trajno biva v podobah kruha in vina, se v daritvi svete mase
izvr§i z Jezusovimi besedami: To je moje telo — To je
moja Kri.

Ostane pa Kristus zakramentalno pri¢ujo¢, dokler
ostane zakramentalno znamenje, to je, dokler se po-
dobi bistveno ne izpremenita.

Vsvetem obhajilu verniki prejemajo zakrament,
ki je ze dovrSen, dodim se pri prejemanju drugih zakra-
mentov zakramentalno dejanje Sele izvriuje.

5. Reden delilec svetega obhajila je duhovni pastir
za svoje vernike, iz pooblaSfenja tudi vsak drug maSnik. Iz-
redno se more dati pooblastenje tudi diakonu.

Posvetiti krub in vino, to je, izgovoriti zakramentalne
besede, po katerih stopi Zveli¢ar v podobi kruha in vina, more
samo pravi duhovnik, ki je S8kof ali maSnik.

10*



— 148 —

Ko je Jezus Kristus pri zadnji vederji postavil daritev
svete maSe in obenem presveti Zakrament, je dal oblast apo-
stolom: ,,To delajte v moj spomin.* Da je ta oblast presla
samo na sSkofe in masnike, pri¢a ustno izroéilo in vsa zgodo-
vina svete Cerkve.

6. Zakrament presvetega ReSnjega Telesa more veljavno
prejeti vsak ¢lovek, kateri je Ze kr&ten. Vredno ga prejme,
kdor je v posvelujodl milosti.

ZauiZivanje Gospodovega telesa in njegove krvi v za-
vesti smrtnega greha je grozepolno bogoskrunstvo (bozji
rop). ,Naj torej ¢lovek samega sebe presodi in tako
naj jé od tega kruha in pije iz keliha. Zakaj, kdor
nevredno je in pije, si sodbo je in pije, ker ne raz-
loti telesa Gospodovega.“ 1. Kor. 11, 28—29.

Da se tako svet zakrament ne bi prejemal v smrt in po-
gubljenje, je dolo&il tridentinski zbor, da morajo vsi, ka-
tere obtezuje zavest smrtnega greha, opraviti zakramentalno
spoved.

7. Potrebnost. Sveto obhajilo je odraslim vernikom
potrebno za ohranitev nadnaravnega Zivljenja.
Jezus Kristus sam je izrekel: ,Resni¢no, resni¢no, po-
vem vam, ako ne boste jedli mesa Sinu ¢loveko-
vega in pili njegove krvi, ne boste imeli Zivljenja
v sebi.“ Jan. 6, b4.

Kako pogosto je potrebno, se izvaja iz namena
presvetega Zakramenta: postavljen je v to, da bi bil du8na
hrana, hrano pa je treba prejemati veékrat. Pred vsem je po-
trebno, da ga prejmemo za popotnico v velnost. Glede preje-
manja izvun smirtne nevarnosti je sveta Cerkev dolodila kot
skrajno mejo: ,vsaj enkrat v letu, in sicer v velikonotnem
¢asu.* (IV.lat. zbor) Po njeni Zelji naj bi verniki sveto ReSnje
Telo prejemali celo vsak dan.

8. Za daritev presvete Evharistije sta potrebni dve
zakramentalni podobi, da se predstavlja Jezusova smrt
na krizu. Za zakrament presvete Evharistije pa zadostuje ena
podoba. Kristus je vernikom rekel, naj jedo njegovo meso in
pijejo njegovo kri; to se izvriuje tudi v zavizitju presv. Evhari-
stije v eni sami podubi, ker je v vsaki podobi pritujoé celi Jezus
Kristus kot Bog in ¢lovek, z duSo in telesom, s krvjo in mesom.



— 149 —

Zato je Zvelitar tudi rekel: , Kdor mene jé, bo Zivel za-
voljo meneX ,Kdor je ta kruh, bo Zivel vekomaj.*
Jan. 6, 58. b9.

Polagoma udomadeno navado, presveto Evharistijo preje-
mati le v podobi kruha, je sveta Cerkev odobrila, obsodila pa
krivoverce, ki so trdili, da je potrebno obhajilo v dveh po-
dobah. Trid. zb. 21, p. 3.

§ 74.
Sveta pokora.

S smrtnim grehom se nadnaravno dusno Zivljenje izgubi,
odpustljivi grehi ga pa kakor bolezni slabé. Zato je dobrot-
ljivi OdreSenik postavil zakrament svete pokore, ki
tloveku vrada izgubljeno nadnaravno zivljenje in ozdravija
dusne bolezni.

1. Sveta pokora je zakrament, v katerem v to pooblasten
ma&nik namesto Boga odpusti greSniku po svetem krstu stor-
jene grehe, &e se jih resni¢no kesa, odkritosréno spove ter ima
resno voljo, poboljSati se in zanje zado&éevati.

2. Postavitev. Oblast, odpuScati grehe, je Jezus Kristus
Cerkvi dal po svojem vstajenju, ko se je prikazal apostolom in
jim rekel: ,Mir vam bodi. Kakor je mene poslal O&e,
tudi jaz po8ljem vas® To reks8i, je vanje dihnil in jim
rekel: ,Prejmite Svetega Duha; katerim boste grehe
odpustili, so jim odpus8&eni, in katerim jih boste
zadrZali, so jim zadrZani* Jan. 20, 21—23.

3. Milosti. Zalkrament svete pokore nam deli:

a) odpustenje grehov;

b) odpuitenje vefnih in tudi vsaj nekaterih Casnih kazni;

¢) posvetujoto milost, ali nje pomnozitev ;

¢) povrnitev zaslug za nebesa, katerih nas je oropal smrtni
greh in ki zopet oZive; .

d) posebne milosti za bogoljubno zivljenje;

¢) mir vesti.

4. Zakramentalno bistve se izvrSuje v samih dejanjih: gres-
nik se svojih grehov kesa, spove in hote zanje zadostiti, spo-
vednik pa mu podeli sveto odvezo z besedami: ,Jaz te odveZem
od tvojih grehov v imenu Oceta in Sina in Svetega Duha. Amen.*

5. Delilee zakramenta svete pokore je Skof ali ma$nik ;
masnik pa mora biti od 8kofa poobla&ten.



— 150 —

Grehe odpusta iz svoje oblasti samo Bog. Jezus Kristus
pa je to oblast podelil apostolom, od katerih prehaja na njih
naslednike, Skofe in masnike. Magniki morajo biti za podelje-
vanje zakramenta sv. pokore posebe poobla&feni, ker izvriujejo
nad spovedanci sodno oblast. Pape# ima sodno oblast nad
vso Cerkvijo, S8kof nad verniki svoje 3kofije, vsak drug magnik
pa ima tako sodno oblast, kakorsno mu podeli gkof ali papeZ.

Da se greh uspeSneje zabranjuje, si papez in Zkofje
pridrZujejo sodno pravico nad nekaterimi tezkimi pregre-
hami. (Pridrzani grehi) V gregnikovi smrtni nevarnosti ima
vsak maSnik pravico, odvezati ga vseh, tudi sicer pridrzanih
grehov.

6. Prejeti more zakrament svete pokore vsak &lovek, ka-
teri je po svetem krstu grefil. Besede Zvelicarjeve: ,Katerim
boste grehe odpustili, so jim odpuséeni¥, ne dopu-
SCajo nobene omejitve, ne glede na osebe, ne glede na velikost
grehov. Samo pripravljen mora biti grednik toliko, da v
njegovi dusi ni zapreke.

Da vredno prejmemo zakrament svete pokore, je treba
pet refi; te so: izpraSevanje vesti, kesanje, trdni sklep, spoved,
zadoStevanje.

IzpraSevanje vesti je potrebno, v kolikor je predpogoj ke-
sanja in spovedi, trdni sklep pa nujno izvira iz pravega kesanja,
zato se v dogmatiki kot potrebno nasteva le troje: kesanje, spo-
ved, zadoScevanje.

Kesanje.

Kesanje je duSna Zalost in stud nad storjenimi grehi s
sklepom, v prihodnje veé ne gresiti.

Kesanje je za odpuStenje grehov brezpogojno potrebno.
Vselej boZja beseda terja kesanje, kadar obeta odpuSdenje.
,sKesajte in izpreobrnite se, da se izbriS§ejo vasi
grehi® Dej. ap. 3, 19. — ,Ako se ne izpokorite, se
boste vsi pogubili* Luk. 13, b.

Ze naravna zavest govori, da ni vreden odpud&enja, dokler
je kdo zloben.

Za odpuifenje grehov ne zadostuje samo naravno
kesanje. Kesanje je samo naravno, kadar se greinik kesa
samo iz naravnih nagibov, n.pr.: ker je po grehu zagsel Vv
tasno nesrefo, v sramoto ali Skodo.



— 151 —

Potrebno je nadnaravno kesanje. Kesanje je nadnaravno,
kadar se gresnik svojih grehov kesa s pomodjo bozje milosti
iz nadnaravnih nagibov, to je tistih, ki nas jih uli sveta vera.
Taki nagibi so: ljubezen do Boga, izguba nebes, strah pred
peklom in drugimi kaznimi, ki jih je Bog odloCil za greh,
ostudnost greha, ki jo spoznamo iz naukov svete vere.

Nadnaravno kesanje je popolno, ali nepopolno (manj
popolno).

Popolno kesanje ima, kdor se kesa iz popolne ljubezni do
Boga, to je, kdor se kesa zato, ker je razzalil Boga, najpopol-
nejso in najljubeznivejSo dobroto.

S takim kesanjem gresnik odpuicenje grehov doseze takoj,
ko ga obudi. (§ 60. 4. b.)

Nepopolno kesanje ima, lkkdor se kesa zato, ker je z grehom
izgubil nebesa, si zasluZil pekel in druge kazni, ali ker je greh
po naukih svete vere silno ostuden.

Tudi z nepopolnim kesanjem mora biti sklenjena vsaj
nepopolna ljubezen do Boga, to je Zelja, dospeti k
Bogu v veéno Zivljenje, in iz te Zelje izvirajota volja, zapustiti
greh in izpolnjevati boZji zakon,

Nepopolno kesanje zadostuje za odpuStenje grehov v za-
kramentu svete pokore, izjemno tudi v zakramentu svetega
poslednjega olja.

Spoved.

Spoved je skesana obtozba, s katero gresnik razodene svoje
grehe pooblaifenemu maSniku, da bi prejel odvezo od njih.

Potrebnost spovedi izvira iz boZje ustanovitve, kar prida
razodetje. S

a) Besede Jezusove: ,Katerim boste grehe odpu-
stili, so jim odpuS&eni, katerim jih boste zadrzali,
so jim zadrZani* — obsegajo sodno oblast, z njo pa je
ukazana spoved.

b) O spovedi v apostolskem ¢asu porofa sveto pismo :

Ko je bil sv. Pavel v Efezu, je ,,veliko vernikov
priflo in so se spovedali ter naznanili svoja deja-
njat Dej. ap: 19, 18— Swv. Jan ez pravit , Alkoise spio-
vemo svojih grehov, je (Bog) zvest in pravilen,
da nam odpusti naSe grehe ter nas odisti vse hu-
dobije. 1. Jan. 1, 9.



— 152 —

¢) Cerkveni otetje in cerkveni pisatelji prvih stoletij so-
glasno poroéajo o spovedi in njeni potrebnosti. Ohranile s0
spoved tudi verske lodine iz najstarejSih Gasov.

¢) Soglasje o potrebnosti spovedi se je v Cerkvi ohranilo
v naukih in izpolnjevanju. Ko so verniki jeli redkeje prejemati
svete zakramente, je Cerkev doloéila s posebno zapovedjo, naj
se spovedujejo vsaj enkrat v letu. IV. Lat. zb. 1215.

Spovedati se je treba po moZnosti vseh smrtnih
grehov, kateri v zakramentu svete pokore Se niso bili ne-
posrednje odpusteni, tudi njih Ztevila in okoligéin, ka-
tere vrsto greha izpreminjajo ali narede iz sicer malega greha
smrini greh. 3

Malih ali odpustljivih grehov se nismo dolZni
spovedati; vendar pa je zelo koristno in dobro spovedati
se zlasti takih odpustljivih grehov, ki pripravljajo ne-
varnost za smritni greh.

Kadar nimamo na vesti smrtnega greha, pa
hotemo prejeti zakrament svete pokore, se moramo spovedati
vsaj enega odpustljivega greha, ki se ga zares kesamo in se
ga hotemo v prihodnje varovati. Ako se od zadnje spovedi ne
spominjamo takega greha, ki je tudi v vesti bil greh (ne
samo nepopolnust ali neradovoljen prestopek), se spovejmo iz
prejinjega Zivljenja kakega greha; dobro se je spovedati
vedjega greha, zavoljo katerega laze obudimo resni¢no kesanje.

Zadoscevanje.

ZadoSEevanje, ki je potrebno k zakramentu svete
pokore, je opravljanje tistih spokornih del, ki jih spovednik
greSniku naloZi za pokoro.

Pri spovedi se nalaga pokora:

a) Da gresnik nekolike zadosti za Zaljenje, s katerim je
Bogu storil krivico.

BoZji praviei mora biti zado$¢eno. Popolnoma zadostiti
gresnik sam ni zmoZen, ker ne more poravnati neskonéne kri-
vice. A Bog gresniku odpuida krivdo in vefno kazen zaradi
Jezusovega zadoStenja ter zahteva le tako zadoS¢enje, kakor-
Snega greSnik more dati.

b) Da s pokoro izbrie dasne kazni, ki bi jih po odpuSéeni
krivdi moral trpeti na zemlji ali v vicah.



— 163 —

V zakramentu svete pokore se z grehom in veénimi
kaznimi vred ne odpuste vselej tudi vse tasne kazni, kakor
se odpuste v zakramentu svetega krsta. To je primerno bozji
pravicénosti, da teZje pogoje stavi tistim, ki po doseZenem
prijateljstvu bozjem zopet gre$e. Zahteva spokornih del je pri-
merna tudi bozji dobroti, ki hode zabraniti lahkomiselnost
v ponavljanju grehov.
¢) Da se ukrepi za prihodnost in stanovitneje izvrSuje

dobre sklepe.

Nalozena pokora je dopolnilo zakramenta svete pokore, in
zato jo mora greSnik sprejeti ter po moZnosti izvrSiti.

Kdor naloZene pokore brez zadostnega vzroka ne bi hotel
sprejeti, bi ne mogel vredno prejeti svete odveze, ker bi mu
nedostajalo izpokornosti,

Kdor pokoro sprejme, pa je potem po lastni krivdi ne
izvrsi, prejme sicer zakrament veljavno, a z radovoljnim opu-
gCenjem gresi in se oropa mnogih milosti.

Ako primerjamo, kako se je v Cerkvi nekdaj nakladala
mnogo ostrejsa pokora, ne moremo misliti, da z zakramentalno
pokoro izbriSemo vse ¢asne kazni. Zato je pametno, da si
tudi sami nakladamo Se diuga izpokorna dela. Tudi s takimi
tezavami, katerih se ne moremo ubraniti, moremo zadoffevati,
¢e jih vdano sprejemamo in potrpezljivo nosimo. (Trid. zbor.)

7. Zakrament svete pokore je vsem ljudem, kateri po
svetem Kkrstu smrtno greSe, edino redno sredstvo zveliganja.

Ako bi gresnik imel Se katero drugo pot zvelitanja, da bi
se mogel odtegniti spovedi, bi bile neresni¢ne besede Jezusove:
J2Katerim boste grehe zadrzali, so jim zadrZani*
Nadomestilni sredstvi. Morejo se pa brez spovedi

rediti tisti greSniki, ki imajo vsaj voljo, spovedati se, ako pre-
trpe mucéenifko smrt zavoljo Kristusa, ali obude popolno
ljubezen do Boga, s katerg je sklenjeno popolno ke-
sanje. (§ 60. 4. 0.
S b,
Odpustki.

Casne kazni izbrisovati izvun zakramenta svete pokore
pomaga Cerkev tudi z odpustki.

1. Odpustek imenujemo odpusSéenje Casnih kazni,
katerega sveta Cerkev deli izvun zakramenta svete pokore, ko
je greh Ze odpusdéen.



— Tl —

V grehu je treba razlotevati zadolzenost kazmi od za-
dolzenosti krivde. Krivda je vzrok, da je grednik vreden kazni,
in zato se kazen ne more odpustiti, dokler ni odpuséena krivda.
Ker v izrazu ,greh® navadno umevamo krivdo greha, zato
pravimo, da sveta Cerkev s podelitvijo odpustka ne odpudéa
greha. Moglo pa bi se rec¢i, da Cerkev z odpustkom odpusca
greh glede na zadolZenost kazni.

2. 0 odpustkih moramo verovati, da je sveta Cerkev od
Jezusa Kristusa prejela oblast, odpustke deliti, in da jih je
zelo koristno pridobivati.

3. Jezus Kristus je dal sveti Cerkvi eblast, odpustke deliti,
ko je rekel svetemu Petru: ,Karkoli bo§ razvezal na
zemlji, bo razvezano tudi v nebesih.“ Mat. 16, 19. V
teh besedah je sveta Cerkev prejela vso oblast, ki je v zvezi 2
njenim namenom, torej tudi oblast, odpuséati ¢asne kazni za greh.

Odpustke je delila sveta Cerkev v vseh vekih, dasi v
razlitnih ¢asih v razliéni obliki.

4. Podlaga odpustkom je zasluzenje Jezusa Kristusa, pre-
blazene Device Marije in svetnikov. Iz tega neizmernega zaklada
daje sveta Cerkev zadoSCenje bozji pravici, ko vernike odvezuje
od kazni.

5. Odpustki so dvojni: popolni in nepopolni. S popol-
nim odpustkom sveta Cerkev zeli cdpustiti vse Casne kazni, z
nepopolnimi odpustki pa le del Casnih kazni.

Odpustek 40 dni (ene kvadragene) pomeni odpusScenje
toliko ¢asnih kazni, kolikor bi si jih izbrisali, &e bi po starih
cerkvenih dolo¢ilih delali pokoro 40 dni,

6. Da zadobimo odpustke, je treba:

@) da smo v stanu posveéujote milosti;

b) da dolotene pogoje opravimo natantno in z namenom,
da bi prejeli odpustke;

¢) da imamo pravo izpokornost, to je, resni¢no voljo, za-
do8devati za grehe, kolikor je v na8i modéi.

Ker ne vemo, ali imamo zadostno izpokornost duha, tudi
ne moremo s popolno gotovostjo vedeti, ali smo odpustek res-
ni¢no in v vsem obsegu prejeli. Zato je dobro, da se tudi za
popolne odpustke prizadevamo vedékrat.

Po pripro8nji moremo odpustke naklanjati tudi du$am
v vicah, vendar samo tiste, o katerih to naravnost izrete sveta
Cerkev.



— 166 —

Razvezovalna oblast svete Cerkve se mneposrednje sicer
ne razteza tudi na duse umrlih, vendar pa morejo vsled ob-
testva svetnikov verniki Boga prositi, da dobrote, katerih bi
bili sami deleZni, obrne v korist dufam v vicah.

7. Korist. Nauk o odpustkih globoko v srca vernikov za-
saja resnice o boZji pravici in boZjem usmiljenju, o potrebnosti
zadoSdenja, o obdestvu svetnikov, o vicah. Kdor se odpustkov
udeleZuje v duhu svete Cerkve, obuja kesanje, opravlja dobra
dela, bolj pogostoma prejema svete zakramente in po smrti prej
dospe do gledanja bozjega oblitia.

Povratevanja v greh odpustki ne olajSujejo, ker jih sploh
ne moremo prejeti brez resnitnega kesanja in prave izpokor-
nosti. Lehkota pogojev vabi vernike, da se obilneje udelezujejo
dobrih del. — Nauk o odpustkih se je mogel kje zlorabiti, a
Cerkev je obsojala zlorabo, dobrote deliti pa ni nehala.

§ 76.
Sveto poslednje olje.

Odloé¢ilna ura v ¢loveskem Zivljenju je smritna ura.
Tu je najbolj potrebno, da ima &lovek posvectujofo milost, ker
le v tem svatovskem obladilu more zaupno stopiti pred boZjega
sodnika. V hudi bolezni in smrtnem boju preté bolniku naj-
hujse izkus$njave: lahko se ga loti nepotrpezljivost, malosrénost,
verski dvomi, obup. Naravne mo¢i so oslabljene; tem potreb-
nejSa je torej v zadnjem boju nadnaravna hozja pomot. To
daje bolniku zakrament sv.poslednjega olja.

1. Sveto posiednje olje je zakrament, v katerem bolnik po
maziljenju s svetim oljem in po maSnikovi molitvi prejme bozjo
milost v dudno zvelitanje in vetkrat tudi v felesno zdravje.

9. Postavitev. Da je zakrament svetega poslednjega olja po-
stavil Jezus Kristus, naznanjajo besede apostola Jakoba: Ce je
kdo med vami bolan, naj poslje po duhovnike Cer-
kve in naj molijo nad nj"im in naj ga mazilijo v
imenu Gospodovem; in verna molitev bo bolnika
otela in Gospod mu bo polajSal; in ako je v grehih,
mu bhodo odpuSdeni.“ Jak. 5, 14 —15.

Sv. Jakob ne govori o naravnem zdravljenju telesnih bo-
lezni: @) za tako zdravljenje ni treba klicati duhovnika, ampak
zdravnika; b) maziljenje ne more biti zdravilo za vsako ho-
lezen; ¢) ozdravljenje in odpuidenje grehov se obeta kot uspeh
molitve.



— 156 —

3. Sveto poslednje olje deli bolniku te milosti:

@) pomnozi (ali podeli) mu posvetujoéo milost;

b) odpusti mu male grehe;

¢) odpusti mu izredno tudi smrtne grehe, &e se ne more
ve¢ spovedati, pa se jih vendar resni¢no kesa;

¢) izbriSe mu Casne kazni in ostanke Ze odpudtenih grehov,
n. pr. nagnjenje v greh, slabost volje;

d) krepi ga v izkusnjavah in trpljenju, zlasti v smrtnem
boju;

¢) podeli mu vedkrat tudi telesno »dravje, e je koristno
njegovi dusi.

4. Bistvo zakramenta je maziljenje s svetim oljem in molitev,
ki izraza zakramentalno milost.

Po rimskem obredu se mazilijo posamezni ¢uti in med
vsakim maziljenjem masnik moli: ,,Po tem svetem maziljenju
in po svojem najmilejSem usmiljenju naj ti odpusti Gospod,

kar si gresil z vidom (s sluhom %z vonjem -— z okusom in
govorom — s tipom — s hojo). Amen.“

5. Delilec. Zakrament svetega poslednjega olja more ve-
ljavno deliti le Skof ali masnik. Sveto olje more posvetiti
le &kof.

Reden delilec svetega poslednjega olja je tisti duhov-
nik, ki ga Cerkev vernikom postavi za duhovnega pastirja. Le
iz pooblastenja ali v sili ga sme podeliti vsak drug du-
hovnils, .

6. Sveto poslednje maziljenje more prejeti vsak kristjan,
kateri je Ze pri pameti in nevarno zboli. Sme ga prejeti toli-
krat, kolikorkrat nevarno zboli, ali kolikorkrat se mu v isti
bolezni povrne smrtna nevarnost.

Tudi nezavestni bolniki morejo ta zakrament prejeti, &e

so le imeli kdaj namen, svete zakramente prejeti ali kr§tansko
umreti, in tega namena niso zavrgli z nasprotno voljo.

V dosego ved&jih milosti naj bolnik prejme sveto poslednje
olje, ¢e je le mogode, pri polni zavesti in dobro pripravijen.
Spove naj se; ¢e to ni mogode, naj si prizadeva, obuditi popolni
kes. Obudi naj Zivo vero in trdno zaupanje v Boga in naj se
popolnoma vda v bozjo voljo.

7. Potrebnost. Sveto poslednje olje navadno ni ne-

ogibno potrebno za zvelitanje; vendar pa naj ga bolnik



— BB —

nikar ne zamudi prejeti, da ne izgubi velikih milosti prav za
smrtno uro.

Za zvelitanje potreben je zakrament svetega poslednja olja
takim bolnikom, ki so v smrtnem grehu, pa se ne morejo spo-
vedati in tudi nimajo popolnega kesanja; ako imajo nad smrt-
nimi grehi vsaj zadostno nadnaravno (nepopolno) kesanje, jih
zakrament svetega poslednjega olja resi veéne pogube.

ST,
Sveti red (masniSko posvetenje).
Da se v sveti Cerkvi ohrani od Jezusa Kristusa usta-

novljena sluzba in oblast, je postavljen poseben zakrament, v

katerem se posvedujejo vedno novi sluzabniki Kristusovi in de-

lilei bozjih skrivnosti. To je zakrament svetega reda
ali masniskega posvedenja.

1. Sveti red je zakrament, v katerem posvelenci prejmejo
duhovsko oblast in posebno milost, da morejo prav opravijati
sveto sluzbo.

Zakramentalno posvedenje ima tri stopnje: diakonsko,
masniSko in 8kofovsko posvecenje. (§ 22, 2.)

2. Postavitev. Jezus Kristus je postavil in zakramen-
talno posvetil posebno duhovstvo.

a) Izbral je izmed mnogih vernih posluSalcev nekaj
utencev in izmed teh dvanajst apostolov, ki jim je dal oblast,
da so delo odreSenja Sirili med narode. ,Kakor je mene
poslal O¢ce, tudi jaz pos8ljem vas* Jan. 20, 21,

b) Apostole je posvetil, da so mogli vredno izvr8evati sveto
sluzbo; zakaj verniki so jih morali imeti ,kot sluZabnike
Kristusove in delilce boZjih skrivnosti“ 1. Kor.
12, 29.

¢) Dejanje apostolov in listi.svetega Pavla porotajo, da so
apostoli postavljali 8kofe in masnike, katerim
so s polaganjem rok podeljevali milost. (§ 22,
Torej so delili pravi zakrament, ki ga je mogel
postaviti samo Jezus Kristus.

¢) Apostolska sluzba in oblast je v Cerkvi morala
ostati, ker jo je Jezus Kristus postavil v blaginjo vse Cerkve
in ne samo takrat Zive¢ih vernikov. Torej je moral ostati
tudi zakrament, v katerem se duhovska oblast podeljuje.



— 158 —

Ni pa potrebno, da bi vsi delilei boZjih skrivnosti imeli
enako oblast; zato so razne stopnje duhovske oblasti.

3. Milosti. Zakrament svetega reda podeljuje te milosti:

@) duhovsko oblast, opravljati sveto sluzbo;

b) pomnozitev posveéujote milosti;

¢) posebno milost, da posvetenci morejo sveto sluzbo prav
opravljati;

¢) neizbrisno znamenje Kristusovega duhovstva.

4. Zakramentalni obred je pri treh stopnjah primerno razlien.

Masnigko posvelenje (v oZjem pomenu) je obse-
zeno v teh glavnih obredih: 8kof poloZi posvaéencem roke na
glavo, moli nad njimi, jim mazili roke in poda kelih z vinom
ter pateno s hostijo, da se ju dotaknejo, obenem izgovarja be-
sede, ki pomenijo masnisko oblast.

5. Zakrament svetega reda morejo deliti samo &kofje,
ker so samo ti prejeli oblast od Jezusa Kristusa.

6. Sveti red more veljavno prejeti vsak kriden mogki;
v 8kofa posveten more biti le masnik.

Vredno prejme zakrament posvelenja, kdor je v po-
svedujocti milosti.

Dopustno ga prejme, kdor ima tiste lastnosti, ki jih
zahteva stan, in izpolni vse, kar je ukazala Cerkev.

7. Zakrament svetega reda je potreben Eloveski druzhi, ker
hote Jezus Kristus zvelitavne milosti redno deliti po vidnih
sluzabnikih sv. Cerkve.

Nikomur ni Bog ukazal, da bi moral stopiti v duhovski
stan, toda kogar je poklical, naj klic spo&tljivo sprejme.

78.
Sveti zakon.

on

Zakon je velike vaZnosti za ¢lovesko druzbo. Zakonskim
naklada tezke dolznosti. Casna in vetna sreda premnogih je
odvisna od izvrS8evanja teh dolZznosti. Zato je Jezus Kristus
zakon povzdignil v zakrament, s katerim je zdruzil
posebne milosti.

1. Sveti Zakon je zakrament, v katerem se neoZenjen krist-
jan in neomoZena kristjanka nerazdruZno zveZeta in prejmeta
od Boga milost, da moreta dolZznosti zakonskega stanu do smrti
zvesto izpolnjevati.



5 B =

2. Postavitev. .

@) Sveti zakon v redu narave. Nerazdruzljiv zakon
med moZem in Zeno je bil postavljen Ze v raju in je utemeljen
v Cloveski naravi. Jezus Kristus je rekel: , Ali niste brali,
da je ta, ki je od zadetka ustvaril éloveka, ustvaril
moZa in Zeno in rekel: Zategadelj bo ¢lovek za-
pustil oéeta in mater in se bo dr%al svoje Zene...
Kar je torej Bog zdruzil, naj ¢lovek ne lod¢i* Mat.
19, 4—-7. (Mark. 10, 6—9.)

b) Sveti zakon kot zakrament. Jezus Kristus je
pravo zakonsko zvezo med kristjani povzdignil v dostojan-
stvo zakramenta. Tako uéi sveta Cerkev, oprta na sveto
pismo in ustno izrodilo. (Trid. zb. 24.)

3. Zakrament svetega zakona deli te milosti:

@) pomnoZzi posvedujoco milost bozjo;

b) d4 posebno milost, da zakonska moreta zvesto izpol-
njevati dolznosti svojega stanu.

4. Bistvo svetega zakona je veljavno sklenjena zakon-
ska pogodba, to je ono dejanje, s katerim se sklene neraz-
druzna zakonska zveza.

Kristus zakonu ni dodal ni¢ novega, od zakonske pogodbe
razlitnega, ampak je zakon sam poviSal v zakrament. Zato je
vsak veljaven zakon med kr&fanskimi osebami
zakrament.

H. Nerazdruznest zakona. Sveti zakon, ki je veljavno skle-
njen in dovrSen, se ne more razvezati drugate ko s smrtjo
enega izmed zakonskih. ;Kar je Bog zdruzil, naj ¢lovek
ne loéi% Mat.19, 7; Mark. 10, 9.

Zakon nevernikov, ki ni zakrament, je manj stalen.
More se razdruziti, ako katera zakonska oseba prejme sveti
krst in neverna oseba nofe z njo mirno Ziveti.

Zakon med kristjani je razdruzljiv le toliko C¢asa,
dokler ni dovrS8en, to je, dokler porofenca ne zatneta
skupaj ziveti. A tudi nedovrSenega zakona ne moreta poro-
tenca razveljaviti poljubno, ampak ga razveljavi le cerkvena
oblast, kadar katera zakonska oseba naredi slovesno obljubo
v duhovnem redu, ali kadar iz tehtnih razlogov papeZz da
izpregled.

Razen tega je iz tehtnih razlogov vdéasih dovoljena lo-
Gitev od skupnega %ivljenja, dotim sveti zakon ostane



— 160 —

veljaven. Zakonski osebi sami se lahko sporazumeta, da bosta

nekaj ¢asa ziveli lo¢eno, pa tudi Cerkev v tezkih primerljajih -

dovoljuje locitev (ne razdruzitve).

6. Ker je bistvo svetega zakona veljavno sklenjena zakon-
ska pogodba, izvriita zakramentalno dejanje in prejmeta
zakrament Zenin in nevesta, ko skleneta nerazdruZno za-
konsko zvezo.

A ker je sveti zakon med krs¢anskimi osebami zakrament,
zakramente pa je Jezus Kristus izroéil svoji Cerkvi, gre le
Cerkvi pravica, dajati doloGila o veljavnem in dopustnem skle-
panju svetega zakona.

Cerkev je predpisala obliko poroke ter doloéila in de-
loma postavila zakonske zadrzke.

Glede na obliko poroke velja sledeta dolocba:

Zenin in nevesta ki sta, ali sta kdaj bila v katoliski Cer-
kvi, moreta v rednih razmerah skleniti veljaven zakon le vpric¢o
zupnika dotitnega kraja, ali pristojnega 8kofa, ali vpri¢o duhov-
nika, katerega pooblasti Zupnik ali $kof, in vsaj dveh prié.

V pretedi smrtni nevarnosti se more veljaven in dopusten
zakon skleniti vpri¢o kateregakoli duhovnika in dveh pri¢, ako
ni dobiti Zupnika, ali pristojnega Skofa, ali katerega drugega
pravilno pooblaifenega duhovnika.

Sveti zakon smeta skleniti le Zenin in nevesta, med ka-
terima ni nobenega zakonskega zadrika.

Zakonski zadrZzki so take okolnosti, zavoljo katerih zakon-
ska zveza ali ni veljavna, ali pa ni dovoljena. Prvi so
razdiralni, drugi oviralni zadrzki.

Razdiralni zadrzki so n. pr.: Nedoraslost, blaznost,
sila in strah, Ze obstojeta zakonska zveza, vi§ji redovi, slo-
vesne obljube v duhovnem redu, sorodstvo in svastvo v dolo-
tenih kolenih, duhovno sorodstvo (vsled botrstva), postavno
sorodstvo (vsled posinovljenja), razlika v veri (med Kkristjani
in nekristjani) i. dr,

Kdor sklepa zvezo navzlic razdiralnemu zadriku, sploh ne
sklene veljavnega zalkona, ampak le greino zvezo, ki se mora
kot niteva razdreti, ako se zadrzek ne odstrani.

Oviralni zadrzki so: Prepovedani ¢as (od prve .ad-
ventne nedelje do sv. treh kraljev in od pepelniéne srede do
bele nedelje), veljavna zaroka s kako drugo osebo, neslovesna



— 161 —

obljuba, katera nasprotuje svetemu zakonu, razlika kricanske
veroizpovedi (¢e sta Zenin in nevesta kritena, pa nista oba
kkatoli¢ana), ¢e zarodenca nista oklicana.

Kdor sklene zakon navzlic oviralnemu  zadriku, gresSi;
vendar je pa tak zakon veljaven,

0Od nekaterih takih zadrzkov, ki jih je postavila Cerkev,
iz tehtnih razlogov Cerkev daje izpregled (dispenzo) in tako se
sicer nedopusten zakon vcasih dopusti, ali sklenitev veljavnega
zakkona omogodi, ali Ze sklenjena neveljavna zveza poveljavi.

MeZanih zakonov (med katoliskimi in nekatoliskimi krist-
jani) katoliska Cerkev nikdar ne odobrava, ker: ¢) sprav-
ljajo katoliskega sodruga v nevarnost, da privoli v nekatolisko
vzgojo otrok in tako gresi; b} obtezujejo celo pri ugodnih raz-
merah katolisko vzgojo otrok; ¢) sejejo v druzino dostikrat
nemir in versko vimemarnost. — Vendar pa Cerkev take zakone
iz vaznih vzrokov trpi, ¢e je zagotovljeno, da bodo vsi
otroei katolisko vzgojeni, in ¢e so odstranjene nevarnosti za
zvelitanje. V takem spucaju da Cerkev izpregled in dovoli cer-
kveno poroko.

0 pravici drZave. Ker je zakonska zveza tudi za &asno
blaginjo velevaZzna, daje o njej tudi drZzava svoje predpise. —
Zakon nevernikov, ki niso nikdar bili katolitani, more
veljavno urejevati drzava sama. Dolotiti more po svoji pre-
vidnosti to, kar ni Ze po boZjem pravu drugace dolofeno. —
Nasproti kr§¢anskimpodloZznikom ima drZzava oblast,
urejevati vse tiste druzabne razmere, ki niso bistveni udinki
zakonske zveze, n. pr. o imetju, dedovanju, imenu. Kar pred-
pisuje drZava o bistvu in bistvenih ué¢inkih svetega zakona
med Kkristjani, se mora strinjati z veljavnimi cerkvenimi
predpisi.

Civilna poroka je sklepanje zakonske zveze pred svetno
oblastjo. Za tiste, ki so ali so bili kdaj v katoliski Cerkvi,
taka zveza ni veljaven zakon, Kdor je ne razdere, ali pa po
dolocbah svete Cerkve ne poveljavi, ga Cerkev kot otitnega
gre:‘snil}a ne pusti k svetim zakramentom.

Ce svetna oblast zakonsko zvezo priznava le s pogojem,
da se sklene civilno, sme tudi katolican ta pogoj izpolniti, toda
ne sme imeti volje, da bi takrat sklenil zakon (ker ga v Pes-
nici ne more), ampak takrat sme le izredi svoje soglasje za
zakon ; sklene ga pa preje ali pozneje po dolotbah svete Cerkve.

7. Sveti zakon je koristen ¢lovedki druzbi, ki zajemlje
mo¢ iz dobro urejenih druzin. Tudi osebno popolnost mo-
rejo dose¢i zakonski ljudje v svetem zakonu. Toda potreben

Dr. Svetina, Katoliski verouk. 11



— 162 =

za vsakega posameznika zakon ni in vi§ji osebni po-
polnosti je pogostoma celo ovira.

Svobodno izvoljen devi§ki stan je bolj§i od svetega
zakona in je posebna milost. ,Kdor omoZi svojo de-
vico, dobro stori, kdor pa je ne omo#i, stori boljge.”
1 1K g, el

Ni se bati, da bi se zaradi nauka o vedji vrednosti de-
vigtva ljudje ne Zenili; Kristus je rekel: ,Vsi ne razumejo

te besede, ampak katerim je dano% Mat, 19, 11.

§ 79.
Zakramentali.

Poleg svetih zakramentov, ki jih je Jezus Kristus po-
stavil v naSe posvedGenje, rabi sveta Cerkev Se druga vidna
znamenja, s katerimi nam naklanja razne boZje dobrote; ker
so ta znamenja zakramentom nekoliko podobna, jih imenujemo
zakramentale.

1. Zakramentali so zakramentomeypodobni obredi, in sicer:

a) sveta dejanja (zarotovanja, blagoslavljanja, posve-
¢evanja), s katerimi Cerkev vernikom naklanja posebne milosti
in dobrote, ali posvetuje osebe in redi;

b) svete reci, katere je Cerkev blagoslovila ali posve-
tila za sluzbo bozjo ali za poboZno rabo.

2. Zakramentali so zakramentom podobni, vendar
pa od njih bistveno razli¢ni.

Podobnost je v tem, da so tudi zakramentali vidna zna-
menja, s katerimi se podeljujejo bozje dobrote.

Razlika pa je mnogotera:

a) Zakramentalov ni postavil Jezus Kristus, ampak njegova
Cerkev.

b) Zakramentali neposrednje ne podeljujejo posvetujode
milosti, ampak druge dobrote.

¢) Teh dobrot ne dele po lastni vrednosti, ampak le po
priprosnji svete Cerkve in poboZnosti tistih, ki jih rabijo; zato
jih tudi ne podelé vselej.

Ker nam v zakramentalih prosi bozjih dobrot Jezusova
Cerkev, ki je vedno Bogu dopadljiva, imajo tudi zakramentali
vedno veliko vrednost pred Bogom. Vselej pa ne podelé pro-
genih dobrot, ker se pro3nje ne strinjajo vselej s sklepom
bozje previdnosti.



b3
Peto poglavje.
0 dovrSenju sveta.

Prvi razdelek.
Poslednje reéi ¢lovekove.

Clovekov poslednji delez je smrt in sodba, po tej pekel
ali nebesa. O koristi premisljevanja poslednjih reé¢i govori Sveti
Duh: ,V vseh svojih delih se spominjaj svojih po-
slednjih redi in vekomaj ne bo§ gresil Sir. 7, 40,

§ 80.
Smrt in posebna sodba.

1. Smrt je lotitev duSe od telesa. O smrti vemo, da mo-
ramo vsi umreti, zakaj ,ljudem je odlofeno, enkrat
umreti*“ (Hebr. 9, 27); ne vemo pa, kdaj, kje in kako bomo
umrli. Zato moramo pogosto misliti na smrt in biti nanjo vedno
pripravljeni. Kristus nas opominja: ,Cujte torej, ker ne
veste ne dneva, ne ure* Mat. 25, 13.

Pravitnemu &loveku se smrti ni bati, ker je smrt po Kri-
stusovi zaslugi le prehod v boljSe Zivljenje. ,Kristus je

meni %Zivljenje in smrt dobidek™ Fil. 1, 21. — ,Drago-
cena je pred Gospodovim obliédjem smrt njegovih
svetnikov.® Ps. 115, 6. — ,Smrt grednikov pa je

silno huda* Ps. 33, 22.

2. S smrtjo se kona €as preizkudnje in zasluZenja. ,Ce
drevo pade proti jugu ali severu, oble%i tam, kamor
jerpadlio® Prid. 11,8, — 4 Pride no'é, v katerinihte
ne more delati.* Jan.9, 4.

3. Takoj po smrti vsakega €loveka Bog njegovo duSo sodi.
Ta sodba se imenuje posebna sodbha. ,Bogu je lahko, smrtni
dan vsakemu povrniti po njegovih delih.* Sir. 11, 28.

Bozja sodba ni kakor preiskovanje zemeljskega sodnika,
kateremu je stvar izpofetka neznana, marved je v trenutku
smrti #e sklenjena in duSa takoj prejme zasluZzeno placilo.

4. DeleZ sojene duse je:

a) zvelidanje, ako je v posvedujoli milosti in je Ze
zadostila za vse grehe, ki jih je morda storila;

11%



— 164 —

b) prehodno trpljenje v vicah, ako je v posvedu-
jo¢i milosti, pa ima Se zadoSCevati za grehe;
¢) pogubljenje v peklu, ako se je logila s sveta brez
posvetujote milosti.
§ 81.

Zvelitanje v nebesih.

1. Nebesa so kraj, kjer zveliani angeli in svetniki uzivajo
neizrekljivo veselje. , Oko ni videlo, uho ni sliSalo in
v srce ¢lovekovo ni prislo, kar je Bog pripravil
o sl at b jfo 1S Kox 2 O

Kje so nebesa in kak3%ne so v nebesih tvarne razmere,
o tem sveta vera ne razodeva nidesar. (Tako tudi ne o vicah
in peklu.)

2. Veselje, ki ga uZivajo izvoljeni v nebesih, je neizrek-
ljivo. Iz boZjega razodetja vemo:

a) Boga gledajo iz obli¢ja v obli¢je ter ga ljubijo in uZi-
vajo brez konca. ,Vidimo sedaj skozi zrcalo kakor
vmegli, takrat pa iz obli¢ja v obli¢je. Sedaj spo-
znam le nekoliko, takrat pa bom spoznal, kakor
sem tudi spoznan 1.Kor. 13, 12. — ,Videli ga bomo,
kakorSen je* 1. Jan. 3, 2.

Gledanje Boga iz obli¢ja v oblidje je najpopolnejSe
spoznavanje boZje, razlitcno od sedanjega spoznavanja,
ko iz lepote stvari sklepamo na lepoto stvarnika in nas o
njem poucuje sveta vera. V nebesih ga bomo sami nepo-
srednje spoznavali ali gledali, z vso moéjo ljubili in
se udeleZevali njegove blazenosti.

Bistvena blaZenost izvoljenih je torej Bog sam. Vse drugo,
kar ni Bog, blaZenosti ne bi moglo nadomestiti, a tudi nikake
boletine je ne bi mogle zamegliti.

b) Razen bistvene blaZzenosti uZivajo zvelicani tudi druge
radosti, ki so primerne njih povelitanju. Radujejo se popolne
dusne (in po vstajenju tudi telesne) dovrSenosti; izpolnjujejo
se jim vse Zelje, ki so le dobre in svete; veselje jim pomno-
zZuje druzba ljubljenih prijateljev, svetnikov in angelov, pred
vsemi Jezusa Kristusa v povelidani ¢loveski podobi in rajske
kraljice Marije.

¢) Izvoljeni so za zmiraj obvarovani vsake bolecine in Za-
losti, vsakega tudi najmanjSega zla. ,Bog bo obrisal vse



— 165 —

solze z njih o¢iin smrti ne bo veé; tudi ne bo veé
ne alovanja, ne vpitja, ne boledine" Skr.raz. 21, 4.

Tudi zavoljo pogubljenja nekdaj ljubljenih sorodnikov in
prijateljev zvelicani ne Zalujejo. Zakaj, ko gledajo boZjo mne-
skonéno lepoto, vidijo tudi to, da je Bog vsem hotel dobro
in da vse kaznuje le po zasluZenju; ker Boga popolnoma lju-
bijo, ljubijo tudi vse njegove sklepe.

3. Veselje izvoljenih je razlitne. ,,Sin ¢lovekov bo
povrnil vsakemu po njegovih delih.“ Mat. 16, 27. —
,Kdor seje v obilnosti, bo tudi Zel v obilnosti*
2. Kor. 9, 6.

Bistveno blaZenost uZzivajo vsi, tako da je vsak popol-
noma sreden. Vsak gleda, ljubi in uZiva boZjo lepoto z vso
svojo modjo, toda kateri so zasluzili ved, imajo popolnejSo
zmoznost, ‘

§ 82,
O¢iscevanje v vicah.

;1. Vice so kraj, kjer trpe ¢asne kazni in se odigujejo duse
tistih, ki so umrli v posvetujo¢i milosti, pa imajo Se zadoSte-
vati za grehe.

2. Da so vice, uéi razodetje, pa tudi razum sam sklepa, da
mora biti tak prehodni stan.

) Razodetje,

Sveto pismo hvali dejanje Juda Makabejca, ki je za
grehe padlih bojevnikov dal v Jeruzalemu opravljati daritve.
,Sveta in dobra je misel, moliti za mrtve, da bi
bili grehov reSeni® 2. Mak. 12, 46. Zveli¢ani v nebesih
nimajo grehov: ne zadolZenosti krivde, ne zadolzenosti kazni;
pogubljeni v peklu grehov ne morejo biti reSeni. Torej mora
biti prehodni stan, kjer se duSe .otidtujejo.

Izrocilo svete Cerkve je s tem naukom od prvih sto-
letij v popolnem soglasju: V vseh liturgijah vzhodne in za-
hodne Cerkve in tudi Ze davno odpadlih verskih lodin so dolotene
posebne molitve za rajnike, moliti pa se ne more ne za zveli-
tane v nebesih, ne za pogubljene v peklu.

b) Razum sklepa: Ni verjetno, da bi bil vsak ¢lovek v
smrtnem trenutku ali tako ¢&ist, da bi bil vreden, precej stopiti
pred boZje oblitje, ali pa tako zloben, da bi zasluzil veéno po-



— 166 —

gubljenje. Razodetje podpira to umsko sklepanje, ker uéi, da
tudi praviéni ljudje na zemlji niso brez madeZev in da nid
omadeZevanega ne pojde v nebesa. (Skr. raz. 21, 27.) Torej mora
Se po smrti biti dana prilika, da se duSe oci&fujejo.

3. Duge v vicah nimajo ve¢ na sebi madeZa krivde. Smrtnih
grehov se je dula kesala Ze v Zivljenju na zemlji, v vicah ob-
#aluje tudi najmanjse grehe.

Ko je duSa vseh svetnih mikov prosta, jasno vidi, da je

Bog njena najvija ter edina dobrota. Ker se je %e na zemlji

v Casu preizkuinje odlodila za boZjo ljubezen, se zdaj obrne

od vseh mnerednosti, S tem dejanjem sicer ne zasluzi opro-

Stenja ali zmanjSanja Kkazni, toda Bog ji odpusti vsako krivdo,

pravici boZji pa je tudi po odpuldeni krivdi treba Se zadostiti.

Sv. Tomaz Akvinski.

4. DuSe v vicah trpe neizrekljive boleéine. Najhuj%o Zalost
trpe zato, ker zavoljo prejSnjih grehov ne morejo takoj gledati
Boga, ki ga nad vse ljubijo. Razen tega jim je boZja pravi¢nost
prisodila Se razne druge muke. A vse kazni dufe v vicah spre-
jemajo in nosijo z ljubeznijo, ker so zanje sredstvo, da bodo
smele Boga gledati.

5. Preko sodnjega dne ne ho nobena duSa v vicah. Sklep
sodbe bo: ,In ti (zavrZeni) pojdejo v veéno kazen,
praviéni pa v vedno zivljenje.* Mat. 25, 46.

6. Dusam v vicah moremo pomagati, ker smo z njimi
zdruzeni v obéestvu svetnikov. Tridentinski zbor pravi: ,DuSam
v vicah pomagajo priproSnje vernikov, zlasti daritev svete mage.“

Pripro&nja je vsaka pomoé¢, ki jo more vernik v do-

sego kake dobrote drugemu nakloniti, torej molitev, post, mi-

log¢ina in sploh dobra dela. Tudi odpustke moremo po pri-
prosnji obrac¢ati v Korist dusam v vicah.

S Ek
Pogubljenje v peklu.

1. Pekel je kraj, kjer pogubljeni ljudje v druZbi zavrzenih
angelov trpé vetne kazni. ,Poberite se izpred mene,
prekleti, viveéni ogenj, ki je pripravljen hudicu
in njegovim angelom.“ Mat. 25, 41.

O kraju sveta vera ne uéi nitesar. Sv. Janez Krizostom
opominja: ,Ne vprasujmo, kje je, ampak kako mu ubezimo.”



— 167 —

2. ,Stradno je pasti v roke Zivega Boga.* Hebr.10, 31.

«) Pogubljeni nikdar ne bodo videli boZjega ob-
li¢ja. Iz te neskonéne izgube nujno izvira neutolazna Zalost,
obupnost in pekoca vest.

Otroei, kateri niso dosegli posveéujote milosti, ne-
skonine izgube toliko ne obtutijo, ker je niso zakrivili sami;
zato tudi morejo uZivati naravno sreco.

b) Pogubljeni trpé tudi boledine, ki jih povzrota ,ne-
ugasljivi ogenj, kjer njih &€rv ne umrje in njih
ogenj ne ugasne.“ Mark. 9, 42.43. — ,Grozovito trpim
v tem plamenu®, je tozil neusmiljeni bogatin. Luk. 16, 24.

Ali je neugasljivi ogenj le podoba za velikost boleéine,
ali je tvarni ogenj, verski nauk ni doloten, ker se morejo
svetopisemske besede tolmaditi tudi v prenesenem pomenu.
Sveta Cerkev tega nauka ni dolocila. Skoraj splo$no pa bogo-
slovei mislijo, da je ogenj v peklu pravi ogenj, samo razlicen
od zemeljskega; zakaj veéni ogenj muéi, toda ne unituje, Zge,
toda ostane ,skrajna tema.

3. Trpeli ne bodo vsi enake kazri. ,Bog bo vsakemu
povrnil po njegovih delih.® Rim. 2, 6.

Ako bi vsi pogubljeni trpeli enako kazen, bi bil kaznovan
le prvi smrtni greh, kar je proti boZji pravi¢nosti in svetosti.
4. Pogubljenje bo trajalo vekemaj. ,Ti pojdejo v ve&no

kazen, praviéni pa v velno Zivljenje® Mat. 25, 46.

Veénost kazni zahteva boZja praviénost, bozja svetost
in modrost, pa tudi bozja ljubezen do ¢&lovestva.

a) Bozja pravic¢nost. Po zasluzenju mora biti kazno-
van smrtni greh, ki je neskon¢na #alitev boZjega veliastva.
Velikost krivice se ne meri po ¢asu, v katerem se je vriila,
ampalk po njeni zlobnosti, in ta je vsmrtnem grehu neskonéna,
ker Zali neskonéno popolnega Boga. ZasluZena .je torej ne-
skonténa kazen. Ker ne more biti neskonéna po velikosti bo-
le¢in, je boZja pravica greSniku odmerila kazen, ki traja brez
konca.

b) BoZja svetost in modrost. Svetost bozja mora
zahtevali, naj se izpolnjuje nravni zakon. Navadno pa je samo
vedéna kazen zmozna, tloveka v hudih izku&njavah odvrniti od
greha. Torej zahteva boZja modrost veéno kazen kot edino
primerno zatrdilo (sankcijo) nravnega zakona.



— 168 —

Nespametna je tolazba greSnikova, da Bog zavoljo svo-
jega usmiljenja ne more veéno kaznovati. Zakaj v boZjem
usmiljenju ni slabotnega sotutja, ampak neskonéna svetost in
modrost. Zavoljo svetosti zahteva Bog nravno Zivljenje in za-
voljo modrosti je dal zakonu primerno zatrdilo.

Bog je neskonéno usmiljen do gresnika, ki sledi klicu
njegove milosti in se skesan povrne k njemu. A to je mo#no
le v tem Zivljenju. S smrtjo potede tas milosti in ¢as preiz-
kusnje je kontan. Volja ved ne izpreminja smeri hotenja. Kakor
se je v tem Zivljenju odlo¢ila: za Boga, ali proti Bogu, taka
ostane, Kakor za praviéne v vednosti ni ve¢ nevarnosti, da
bi gregili, tako za pogubljene ni ved moZnosti, da bi se kesali -
in izpreobrnili.
¢) Bozja ljubezen do &loveStva. Bog svoje stvari

ljubi in zato jih podpira, da ne zavrZejo zvelitanja. Veé-
nost kazni pa je sredstvo, ki more tudi slabotne ljudi ob-
varovati padca.

Strah pred boZjo kaznijo sam po sebi ne povzdiguje
¢loveSkega srca h kreposti, toda vceplja mu spoStovanje do
bozjega velitastva in globok pojem o boZji svetosti ter ga
varuje oskrunjevalnih madezev. Tako se dlovek pripravlja
za visije nagibe h krepostnemu Zivljenju in nesebi¢ni lju-
bezni do Boga.

5. Pogubljeni so izkljuGeni iz obEestva svetnikov in molitve
vernikov jim ni¢ ne koristijo. Ker so zavrgli Boga, je zanje
izgubljeno vse.

Drugi razdelek.
Vesoljno dovrSenje.

Namen vesoljnega tloveStva bo doseZen ob drugem pri-
hodu Kristusovem, ko bodo vsi mrtvi vstali k poslednji sodbi.

§ 84.
Drugi prihod Kristusov.

1. Ob koncu sveta pride Jezus Kristus Se enkrat na zemljo
sodit Zive in mrtve. ,Videli bodo Sina ¢lovekovega
priti na oblakih neba z veliko mo&jo in velila-
stvom.* Mat. 24, 30.

2. ,Tistega dne in ure pa ne ve nihée, niti angeli
nebeiki, ampak sam O¢&e* Mat. 24, 36.



o) s

Sveto pismo napoveduje nekatera znamenja pred kon-
cem sveta:

a) ,Evangelij kraljestva se bo oznanil po
vsem svetu v pri¢evanje vsem narodom in tedaj
pride konec.” Mat. 24, 14.

b) ,lzraeloviotroci bodo veliko dni ostali brez kralja
in brez poglavarja in brez daritve in brez oltarja; potem pa
se bodo izpreobrnili in iskali Gospoda in strahoma se
bodo priblizali Gospodu, svojemu Bogu, in njegovim dobrotam
poslednje dni Ozej 3, 4—5.

¢) Poprej bodo ljudje odpadali in se bo razodel
¢lovek greha, sin pogubljenja, ki bo nasprotoval in se vzdigoval
proti vsemu, kar se imenuje Bog ali bozje Ceicenje, tako da
bo sedel v bozjem templju in se izkazoval, kakor da bi bil
Bog. (2. Tes. 2, 3—4.)

¢) yZnamenja bodo na solncu in luni in zve-
zdah ... in ljudje bodo koprneli od strahu in pricakovanja
tega, kar ima priti érez vesoljni svet, zakaj nebeske moéi se
bodo gibale.” Luk. 21, 25—26.

3. Vidni svet ne ostane, kakorSen je sedaj. ,ReSen bo
v ¢astitljivo svobodo bozjih otrok.“Rim.8,21.— Jezus
Kristus sam zatrjuje: ,Nebo in zemlja bosta preSla,
moje besede pa ne bodo pre&le* Mat. 24, 35. — ,Pri-
takujemo pa po njegovih obljubah novega neba
in nove zemlje, na katerih prebiva pravica®
2. Petr. 3, 12—13.

§ 85.
Vstajenje mrtvih.

1. Sodnji dan bodo ljudje vstali v svojih telesih.

Kristus sam je uéil: ,Pride ura, v kateri bodo vsi,
ki so v grobeh, slisali glas Sinu boZjega. In §li
bodo, kateri so delali dobro, v vstajenje Zivljenja,
kateri so pa delali hudo, v vstajenje sodbe.” Jan. b,
28 —29.

Sv. Pavel je pisal Korin¢anom: ,Kakor v Adamu vsi
umrjejo, tako bodo v Kristusu vsi o%ivljenit
1. Kor. 15, 22.

Vera v vstajenje je temelj kritanske vere, za katero so
mudenci dajali Zivljenje.

Tudi v svetem pismu stare zaveze je vera v vstajenje
jasno izrazena. Makabejski mudenec si je dajal srénost z bese-



— 170 —

dami: , Iz nebes imam te ude, pa zavoljo bozjih
zakonov jih zdaj preziram, ker jih upam zopet
prejeti od njega“ 2.Mak. 7, 11. — Job pa je govoril,
ko ni ved upal zdravja: ,Vem namred¢, da moj odre-
enik 7ivi, in poslednji dan bom vstal iz zemlje;
in zopet bom obdan s svojo ko#0 in v svojem
mesu bom gledal svojega Boga® Job 19, 24 — 26.

Dasi bomo resni¢no vstali v svojih telesih, vendar
telo po vstajenju ne bo v vseh ozirih enako sedanjemu. ,To
trohljivo (telo) mora obledi nestrohljivost.“ 1. Kor.
15, 53. — Za istost telesa tudi ni potrebno, da bi po
vstajenju imelo vso isto snov; saj tudi v Zivljenju snovni
deli prihajajo in odhajajo, vendar telo ostane isto in je vedno
pravo nafe telo.

2. Vstalih telesa ne bodo enaka. Telesa dobrih bodo
povelitana in neizrekljivo lepa, telesa hudobnih pa neizrekljivo
ostudna. ,Vsi bomo sicer vstali, toda (Castitljivo) iz-
premenjeni ne bomo vsi“ 1, Kor. 15, 51.

wsPraviéni se bodo v kraljestvu svojega Oceta
svetili kakor solnce.* Mat.13, 43. — ,Jezus Kristus
bo izpremenil naSe revno telo, ker ga bo upodobil
svojemu éastitljivemu telesu.* Fil. 3, 21.

sKateri spe v prahu zemlje, se bodo zbudili:
eni k veédnemu zivljenju in drugi k osramocenju,
ki ga bodo veéno gledali.* Dan.12, 2.

§ 86.
Vesoljna sodba.

1. Po vstajenju bo vesoljna sodba. ,Vsi se moramo po-
kazati pred sodnim stolom Kristusovim.* 2. Kor.
5, 10. — ,Ko pride Sin &iovekov v svojem velitastvu
in vsi angeli z njim, takrat bo sedel na sedezu
svojega velitastva. In zbrali se bodo pred njim
vsi narodi in loé&il jih bo narazen, kakor pastir
loéi ovee od kozlov, in postavil bo ovee na svojo
desnico, kozle pa na levico.* Mat. 25, 31-—33.

2. Pri vesoljni sodbi bo pred svetom odkrito vse, kar so
ljudje storili dobrega ali hudega, tudi vse misli, Zelje in nameni
vsakega cCloveka.



— 171 —

O natinu sodbe meni sv. Toma? Akvinski, da se bo
vsa sodba izvrsila po hipnem bozjem razsvetljenju. Bog bo
posvetil v duSo vsakega ¢loveka, da bo v hipu odkrito vse
njegovo Zivljenje. V tej boZji lu¢i bo vsa sodba izreena, ute-
meljena in izvrSena. Nam ljudem na zemlji je popisal Jezus
Kristus poslednjo sodbo v podobi zemeljske sodbe, da moremo
razumeti vsaj poglavitni temelj razsodbe, namreé vzroéno zvezo
med nasimi dejanji in zvrSetkom sodbe.

3. Slednji¢ bo izrekel sodnik Jezus Kristus konéno in
vetno veljavno razsedbo nad pravidnimi in kriviénimi, Pravi¢ne
bo sprejel v nebesa, kriviéne pa pahnil v pekel.

sTakrat porece kralj tistim, ki bodo na nje-
govi desnici: Pridite, blagoslovljeni mojega
Oteta, posedite kraljestvo, ki vam je priprav-
ljeno od zaletka sveta* Mat.25, 34.

sPotem porefe tudi tistim, ki bodo na levicei:
Poberite se izpred mene, prekleti, v veéni ogenj,
ki je pripravljen hudié¢u in njegovim angelom.”
Mat. 25, 41.

»In ti pojdejo v velno kazen, praviéni pa v
velno Zivljenje® Mat. 25, 46.

4. Vesoljna sodba bo primerno dovrSenje boZjih
ded:—u '

a) LLjudje prejmejo Cast ali osramocenje po resniéni za-
slugi, ker bodo odkrita vsa dobra in vsa hudobna dela.

b) Pred vsem svetom se takrat odkrijejo dela boZje
previdnosti in se pokaZe boZja mogo&nost, dobrot-
ljivost, svetost in pravid¢nost.

¢) Jezus Kristus, ki je bil zaradi vsega CloveStva za-
ni¢evan, bo pred vsemi stvarmi povelidan, Takrat bodo vsi
videli, kar zdaj verujemo:

,V nikomer drugem ni zveli¢anja.*

1 Bop el A b



Berilo.
1s
Stvari oznanjajo Boga.

Job 12, 7—9.

»VpraSaj Zivino in uéila te bo;

in tice neba in naznanile ti bodo.
Govori z zemljo in odgovorila ti bo

in pripovedovale bodo ribe morja.
Kdo ne ve,

da je vse to naredila roka Gospodova!“

Sv. Avgustin, Conf. 10, 6.

Gospod, ganil si s svojo besedo moje srce in ljubil sem
te. Pa tudi nebo in zemlja in vse, kar je na njih, mi z vseh
strani govori, naj te ljubim; in ne nehajo oznanjati vsem, tako
da so neopraviéljivi, kateri te ne ljubijo ...

Kaj pa ljubim, ko tebe ljubim? ...

VpraSal sem zemljo in rekla je: Nisem tvoj Bog; in vse
stvari na njej so izpovedale isto.

Vpra3al sem morja in brezdna in Zivali, ki se gibljejo na
zemlji, in odgovorile so: Nismo tvoj Bog, i8¢i nad nami!

VpraSal sem pihljajofe sapice in govoril je zrak z vsemi
svojimi prebivalci: Moti se Anaksimenl, nisem tvoj Bog.

VpraSal sem nebo, solnce, luno in zvezde, in rekle so:
Tudi me nismo Bog, ki ga i3tes.

In rekel sem vsem stvarem, ki obkroZujejo moje telo:
Rekle ste mi o mojem Bogu, da ve niste; povejte mi kaj o
Njem. In zaklicale so z velikim glasom: On nas je naredil.

Moje vpraSanje je moja pozornost in njih odgovor je nji-
hova lepota.

1 Anaksimen je bil griki modroslovee, rojen 1. 548, pr. Kr.; uéil je, da
je vse nastalo iz zraka.



e

Sv. Avgustin, Conf. 11, 4.

Glej, stvari (nebo in zemlja) so.

Kli¢ejo, da so narejene, zakaj izpreminjajo
se; v tem pa, kar ni narejeno in vendar biva, ni nifesar, kar
poprej ne bi bilo, to je: v tem ni izpreminjevanja.

Klitejo tudi, da se niso naredile same: zato
smo, ker smo narejene; preden smo bile, nas ni bilo, da bi se
bile mogle narediti same.

In glas govored&ih je razvidnost.

Torej si jih naredil ti, o Gospod; ki si lep, zakaj
lepe so; ki si dober, zakaj dobre so; ki si, zakaj so (bivajo).
Pa niso tako lepe in niso tako dobre in ne bivajo tako, kakor
ti, njihov stvarnik, s komer primerjane, niso ne lepe, ne dobre,
piti ne bivajo.

Vemo to, hvala tebi!

9

Zavest o bozanstvu.

Vera v bozanstvo je dota ¢lovestva. Vkljub raz-
lignosti zivljenja, izobrazbe, nravnih nazorov, Zelji in usode se
narodi vse zemlje strinjajo v eni misli: Biva vi§je
bitje, ki ga moramo &astiti.

Ze pred ved ko 2000 leti je pisal Plutarhl: ,Ako prepo-
tujes dezele, najdes morda mesta brez ozidja, brez vednosti in
umetnosti, brez kraljev, brez pala&, brez bogastva; mesta, v
katerih zlato ni znano ali ni v rabi, mesta brez javnih trgov
in gledis¢: toda mesta brez svetiita, brez bogov, brez molitve,
prisege in preroci8ta, mesta, ki ne bi izkusalo, z daritvami in
obredi doseti blaginje in odwniti hudega, ni Se nihge videl in
ga ne bo videl.* — Ciceron® pa sodi: ,Nobeno ljudstvo ni tako
divje in noben ¢lovek ni tako grozen, da njegove duSe ne bi
predinjala misel na boZanstvo.“ — Vse kesneje raziskovanje
o starih narodih potrjuje to sodbo. ,Kakor dale¢ sega naSa
vednost, ni na zemlji rodu, &gar naravni nagon bi teZil za
tem, da bi zanikaval Boga. Vsi govove, ali po svoje vsaj jec-

1 Ady. Colot. 31, — 2 Tusec. disp. 1, 13.



— 174 —

ljajo besede: Ofe na§, kateri si v nebesih! Tu so silni prirodni
pojavi, ki ¢loveka spominjajo vi&je modi, tam se zemlje sin
ozre kvigku k svetlim zvezdam in v urejenih potih ter v veli-
¢astni lepoti nebnih teles spozna delo urejajo¢ega duha nedo-
umne modrosti. Se vefkrat zavest, da je &lovek potreben pomodi,
obrne prosete oko stiskanega (zemljana) k moé&nemu reSitelju;
ali glas vesti z neodklonljivo oblastjo preti trdemu zloincu s
pogubo, ali obeta skesanemu odpuSdenje. Zdaj samo slutnja,
zdaj jasno spoznanje, zdaj svetla, Cista resnica, zdaj hudo izka-
zeni in spaceni nazori. Toda za onega, ki hole sliati, se
vedno ter povsod jasno in razlono glasi vsega ¢lovestva vero-
izpoved: Resni¢no, je osebni Bog!%1

V novejSem &asu je narodopisje preiskalo skoraj vse
narode. Veliko divjih in zapu$&enih rodov se je naSlo, a ¢love-
8kih bitij brez misli na boZanstvo narodopisje ne pozna. Reka
¢asov poteka, v grobove padajo &loveski rodovi; nad milijoni,
ki gredo mimo, pa stoji neizpremenljiva, kakor solnce na nebu
duhov, misel na Boga2 '

So pa posamezni brezverci, ki se trudijo, da
bi se odtegnili veri v Boga. Toda &eprav ti na vso moé
Sirijo brezbozne misli in njihovo delovanje silno podpirajo
¢loveske strasti, so vendar nasproti verni mnoZici vedno v
neznatni manjSini. Vrhutega z nestrpnostjo v Zivljenju potrju-
jejo naravni zakon, da stvar do Boga ne more biti malomarna
in ob smrti brez vere ne potolazena. ,Neresnico namred go-
vore, kateri pravijo, da ne &utijo Boga ; zakaj dasi ti zatrjujejo
podnevi, ponoéi vendar tudi sami dvomijo.“3 Mnogim se v res-
nih trenutkih povrne prava zavest. ,Pred olmi umirajotega
izginja svet kakor jutranji sen; takrat s prenovljeno silo pri-
vre iz duSe misel, ki ga vzdrZuje in reSuje; to je misel o
Bogu, h kateremu se vraa velina onih, ki so ga v Zivljenju
tajili in bili raz8irjevatelji nevere.“4

1. Pesch, Der Gottesbegriff in den heidnischen Religionen,
2 Hettinger, Apologie, 7. Aufl, B. 1, 105.

3 Seneca l. 1. De ira.

+ Hettinger, zg. c. str. 104,



Prerokbe o Mesijevem trpljenju.

Kralj David, s prero§kim duhom napolnjen, gleda trpe-
tega Mesija, ki sam o sebi govori:

»Bog, moj Bog, ozri se name;
zakaj si me zapustil ?
Jaz pa sem ¢rv in ne ¢lovek;
v zasramovanje Jjudem
in izvrzek izmed ljudstva.
Vsi, ki me vidijo, me zasmehujejo.
Ceta hudobnezev me je obdala.
Prebodli so mi roke in noge;
vse kosti so mi presteli.
Razdelili so si moja obladila
in za mojo suknjo so vadljali.“
Ps. 21.
wDajejo mi Zolta v jed
in v moji Zeji me napajajo s kisom.“
Ps. 68, 22.

Prerok Izaija navaja Mesija samega govoredega: ,Svoje
telo sem dal njim, ki so me bili...; svojega obli¢ja nisem
obrnil od vjih, ki so me zasramovali in v mé pljuvali.“ Iz. 50, 6.

Potem pa s pretresljivimi besedami slika trpefega Odre-
genika: ,Nima ne podobe ne lepote; videli smo ga... zani-
¢evanega in najzadnjega med Ijudmi, moZa boletin in izkuSe-
nega v slabosti; in kakor zakrito je bilo njegovo obli¢je in
bil je zanifevan ... Resnitno, on je prevzel naSe bolezni in
nosil naSe boletine; in nam se je zdel kakor gobav in udarjen
od Boga in ponizan; on pa je bil ranjen zavoljo naSih grehov
in potrt zavoljo na8ih hudobij; pokorjenje je bilo nad njim
zavoljo naSega miru in z njegovimi ranami smo bili ozdrav-
ljeni ... Gospod je nanj nalozil pregreho nas vseh. Darovan
je bil, ker je sam hotel, in ni odprl svojih ust. Kakor evco ga
peljejo v zaklanje in kakor jagnje, ki mol¢i pred njim, ki ga
strize, in ne odpre svojih ust... Med hudobneZe je bil Stet;
in sam je nosil pregrehe mnogih in za hudodelnike je prosil.
Iz. 3.



— 176 —

4.
Psalm 2.

Zakaj hrumé narodi
in si ljudstva umisljajo prazne reci!
Vzdigajo se kralji zemlje
in prvaki se zbirajo zoper Gospoda
in zoper njegovega Maziljenca:

»Raztrgajmo njih vezi
in vrzimo raz sebe njih jarem!*

On, ki biva v nebesih, se jim posmehuje
in Gospod jih zaniéuje.

Tedaj jim bo govoril v svoji jezi
in 8 svojim srdom jih bo prestrasil.

,Jaz pa sem od njega postavijen za kralja
nad Sionom, njegovo sveto goro,
in oznanjam njegovo povelje.

Gospod mi je rekel: Moj Sin si ti,
danes sem te rodil

Zahtevaj od mene
in dal ti bom narode v tvojo dediSé¢ino
in v tvojo posest pokrajine zemlje.
Vladal jih bo§ z Zelezno palico
in kakor lon¢arsko posodo jih bo$ zdrobil

In zdaj, kralji, razumejte,

dajte se pouditi, vi, ki sodite zemljo.
Sluzite Gospodu v strahu

in povelidujte ga v trepetu.

Sprejmite svarilo, da se ne razsrdi Gospod
in ne zajdete v pogubo s prave poti.
Ko se v kratkem razvname njegova jeza,

blagor vsem, kateri vanj zaupajo.

-rE:D)‘f(né«-—










