
Ronsardova in Cowleyjeva 
pindarjevska oda

Vid Snoj
Univerza v Ljubljani, Filozofska fakulteta, Oddelek za primerjalno književnost in literarno teorijo, 
Aškerčeva cesta 2, 1000 Ljubljana
https://orcid.org/0000-0001-9128-9919
vid.snoj@ff.uni-lj.si

Pindar je po vrnitvi na Zahod, ki ga je po koncu antike od grštva ločila jezikovna 
pregrada, spet dobil status »prvaka lirikov«, kakršnega je imel pri Grkih. V pozni 
renesansi je najvišja zvrst lirike postala oda, kot so epinikij tudi imenovali 
že aleksandrijski učenjaki, in njen najimenitnejši zgled Pindarjev epinikij 
s triadično kitično zgradbo. Ob tem je na recepcijo Pindarjevega pesništva 
merodajno vplivala pesem, v kateri je Horacij Pindarja upodobil kot divjo 
gorsko reko in mu tako dal podobo metričnega divjaka. V ljudskem jeziku je 
pindarjevsko odo s triadično zgradbo uveljavil Pierre de Ronsard, s čimer si je 
prislužil trajno mesto v francoski in evropski literarni zgodovini. Prijel se ga je 
sloves francoskega Pindarja. Pindarjevske ode so začeli pisati po Ronsardovem 
zgledu, ne da bi Pindarja poznali iz prve roke, in Ronsardova oda je segla tudi 
v Anglijo. Vendar mejnik v angleškem pindariziranju pomenijo »Pindarjevske 
ode« Abrahama Cowleyja, za katere sta značilni zrahljana metrika in svoboda 
preskakujoče misli. S prevajanjem Pindarja in pesnjenjem po  njegovem 
»entuziastičnem načinu« je Cowley med svojimi rojaki sprožil modo iregularnih 
pindarjevskih od, to modo pa je čez čas zajezil William Congreve s popolnoma 
nasprotno podobo vélikega grškega lirika. V njej se Pindar kaže kot povsem 
regularen pesnik, čigar metrika se sklada s sovisnostjo njegovih misli.

Ključne besede: starogrška poezija / Pindar / literarna recepcija / pindarjevska oda / 
Horacij / Ronsard, Pierre de / Cowley, Abraham 

163

Primerjalna književnost (Ljubljana) 47.2 (2024)

Na Zahod so rokopise Pindarjevih epinikijev iz Bizanca še pred nje­
govim padcem leta 1453 prinesli italijanski humanisti, kot eden prvih 
učenjak in pesnik Francesco Fidelfo.1 Pindarja so začeli posnemati 
pesniki med njimi, sprva v grščini in latinščini, čeprav je vse, kar na 
primer v Fidelfovih latinskih pesmih spominja na Pindarja, mogoče 
najti tudi pri Horaciju (prim. Schmitz 24). Posnemanje Pindarja je 

1 Razprava je nastala v okviru raziskovalnega programa P6-0239, ki ga je sofinancirala 
Javna agencija za znanstvenoraziskovalno in inovacijsko dejavnost Republike Slovenije. 



PKn, letnik 47, št. 2, Ljubljana, avgust 2024

164

v Italiji sčasoma, v dvajsetih in tridesetih letih 16. stoletja, prešlo v 
ljudski jezik. Sredi tega stoletja je v vrh zunaj klasičnih jezikov po 
odmevnosti, če že ne po globini, pognalo s pindarjevsko odo Pierra de 
Ronsarda v Franciji.

Dobro je znano, da je v srednjeveški Evropi nastalo drugačno pesništvo 
od antičnega. V ljudskih jezikih romanskih dežel je mere z enakim traja­
njem kot gradnik zamenjalo enako število zlogov v verzni vrstici, ki jo 
je pod vplivom poantičnega latinskega pesništva s preprosto enozložno 
rimo na koncu krepila čedalje večzložnejša asonanca in za njo nato rima 
(prim. Gasparov 101). Posledica humanističnega vračanja k antiki na 
področju lirike pa je bila, da je v renesančno pesništvo zmagoslavno 
stopila oda. »Oda« je, ko je šlo za tematsko visoko pesem bodisi s prepro­
stejšo horacijevsko bodisi z zapletenejšo pindarjevsko kitično zgradbo, v 
Evropi postala ime za imenitnejšo in v Franciji sploh za najvišjo lirsko 
zvrst, čeprav te besede za svoje pesmi nista rabila ne Horacij ne Pindar. 
Za prevedek eîdosa, s katerim so Pindarjev slavospev v čast zmagovalcu 
na športnih igrah označevali aleksandrijski učenjaki v alternaciji z »epini­
kijem« (prim. Revard 122), so jo izbrali renesančni preučevalci pesništva 
in pesniki sami. Čeprav eîdos v aleksandrijski rabi ni imel pomena same 
po sebi bivajoče resničnosti ali večnega lika oziroma vzorca stvari kakor 
pri Platonu, so jeziki renesanse izgovarjali »odo« kot izborno, odlično 
in navsezadnje tako rekoč kot vzorčno vrsto lirike. Po antičnih zgledih 
ubrana oda je v ljudskih jezikih Evrope dosegla prevlado nad dediščino 
njihovih spevov in pesmi iz srednjega veka.

Pindarjevo vračanje na Zahod se je godilo prek Horacija. V 
pozni renesansi je Horacij predal prvenstvo spet Pindarju, čeprav 
so Horacijeve pesmi tudi pozneje pogosteje izdajali in komenti­
rali kakor Pindarjeve ter jih več prevajali in posnemali, obravnavali 
v šoli in verjetno zunaj nje prav tako več brali. Mnoge izmed izdaj 
Pindarjevih epinikijev v 16. in še v 17. stoletju so na naslovnici imele 
Kvintilijanovo oznako princeps lyricorum2 in na začetku skrajšano 
Horacijevo pesem v Pindarjevo čast, njenih prvih sedem kitic, ki so 
izrecna hvalnica Pindarju. Pred očmi bralca je, preden je prišel do 
epinikijev, vstala Horacijeva podoba Pindarja.

Prva kitica omenjene pesmi, druge iz četrte knjige Horacijevih 
Pesmi, je nikakor ne preprosta zatrditev Pindarjeve nenadkriljivosti. 
Horacij Pindarjevega posnemovalca, se pravi tega, ki gre z vnemo za 
Pindarjem v tekmo z njim, primerja z Ikarjem, letalcem iz grškega mita: 

2 Quintilian 466; Šola govorništva 8,6,71. Prim. slovenski prevod, ki Pindarja splo­
šneje, a hkrati presežno preoznači iz »prvaka lirikov« v »prvaka pesnikov« (617).



Vid Snoj:     Ronsardova in Cowleyjeva pindarjevska oda

165

dvigne se »z dajdalsko močjo voščenih kril«, a bo strmoglavil in dal ime 
»steklenemu morju« (4,2,1–4).3 Ker je Pindarjev posnemovalec kakor 
Ikar, ki je poletel v nebo na umetnih krilih iz peres, katera je z voskom 
zlepil njegov oče Dajdal, Pindarju z dajdalsko veščino nikakor ne bo 
kos. Njegov delež bo slava, vendar bo to slava posnemovalca. Njegovo 
ime bo preživelo. Morje, v katero bo strmoglavil, bo sicer poimenovano 
po njem, posnemovalcu, toda to bo morje ogledalo, na katerem se bo za 
prihodnje rodove zibal odsev nedosegljivega Pindarja.

Horacij predvsem ne krene za Pindarjem v posnemanje njegove 
ritmično razgibane metrike. Namesto tega ubira svojo pesem v 
metrično pravilnih, enakomernih, ritmično enoličnih sapfičnih kiti­
cah. O Pindarju oziroma njegovem spevu, ki ga je Pindar sam imeno­
val »deroč val« (Ol. 10,10),4 nato sledi (4,2,5–8):

monte decurrens velut amnis,
imbresquem super notas aluere ripas,
fervet immensusque ruit profundo
	 Pindarus ore ...

Kot reka, ki z gore dol teče,
od déžja narasla čez znane bregove,
Pindar besni in iz globokih ust strmoglavlja
	 neizmeren …5

Horacij v figuri od dežja narasle, besneče, v dolino strmoglavljajoče 
gorske reke pesni Pindarjevo pesniško veličino. V tej figuri se pevec 
zliva s petjem: Pindar je reka. Pindarja reko zajema in nosi metrično 
besnenje. Horacij tudi pravi, da je Pindar numerisque fertur / lege solu-
tis (11–12), »od mer nošen, / osvobojenih zakona«, v svojih ditiram­
bih, a hkrati sugerira »paradigmatičnost 'ditirambičnega' načina za 
vse Pindarjevo pesništvo« (Freis 33; kurziva v izvirniku) in kot tisto 
obliko božanskega navdiha, ki ga žene v metrično besnenje, bakhično 
obsedenost. S to svojo pesniško označitvijo Pindarjevega pesništva je 
za stoletja opredelil njegovo podobo na Zahodu. Ker pa se iz antike 
ni ohranilo nobeno takšno delo o liriki, kot je Aristotelova Poetika, ki 

3 Horace, Odes 220. Najbolj znana antična upesnitev mitske zgodbe o Ikarjevem 
letu je Ovidijeva iz Metamorfoz (8,183–215); za slovenski prevod glej Metamorfoze 
53–55.

4 Snell–Maehler 42, zv. 1; prim. Senegačnik 85. Pindarja po Snellovi in Maehler­
jevi izdaji prevajam sam, v opombah pa napotujem tudi na slovenski prevod, delo 
Braneta Senegačnika.

5 Moj prevod; enako velja tudi za prevode v nadaljevanju.



PKn, letnik 47, št. 2, Ljubljana, avgust 2024

166

je postala temelj za novoveško teorijo epike in dramatike, se je misel 
o liriki na splošno celo neposredno vrtela okrog Pindarja in Horacija. 
Kot pravi Hans-Henrik Krummacher: »Humanistična teorija lirike je 
zvečine eksegeza Pindarjevih in Horacijevih pesmi, ki jo usmerjata dve 
antični poroštvi, to, kar je v svojem katalogu vzorčnih avtorjev o obeh 
povedal Kvintilijan, in počastitev Pindarja na začetku druge ode v četrti 
knjigi Horacijevih od.« (Krummacher 14)

Po drugi strani je Horacij vplival na preobrazbo epinikija v enko­
mij oziroma, kar najbolj splošno rečeno, pesem v človekovo čast. 
Pindarjev epinikij je, z njegovima besedama, »spev« ali »hvalnica« za 
zmago na igrah, a slavljenje v njem nikdar ni namenjeno samo zmago­
valcu, ampak tudi in predvsem bogu. Začetek »Drugega olimpijskega 
slavospeva« se glasi: »Hvalnice, fórming gospodarice, / komu bogov, 
komu junakov, komu naj mož zapojemo slavo?« (Snell–Maehler 8, zv. 
1; prim. Senegačnik 26) Pindar človeka s tem, da ga postavi na zadnje 
mesto, opominja na njegov položaj; prvi med ljudmi, čigar zmaga si 
zasluži slavljenje, je za mitskim herojem in za bogom. Horacij pa v 
svojih Pesmih, na začetku dvanajste iz prve knjige, to zaporedje obrne: 
»Koga mož ali junakov boš, Klio, za slavljenje / z liro ali rezko piščaljo 
izbrala? / Koga bogov?« (Horace, Odes 44) Izbira tu pade na princepsa, 
na Avgusta.

A ne le to. V renesansi seveda že zdavnaj ni bilo več starodavne usta­
nove panhelenskih iger, od katerih so najstarejše, olimpijske, trajale 
skoraj toliko kot grška antika, od leta 776 pr. Kr. do poznega 4. stoletja, 
ko je rimski cesar Teodozij I. z odlokom zaprl templje in odpravil pogan­
ske obrede ter z njimi vred tudi igre. Vendar Horacij v dveh pesmih iz 
četrte knjige, četrti in štirinajsti, v katerih se sicer očitno zgleduje pri 
Pindarjevih epinikijih, namesto zmagovalca na igrah slavi tistega v vojni. 
Še več: čeprav je to v prvem primeru Druz in v drugem mladi Tiberij, 
pogled upira v vladarja, ki stoji za njima – »njegove oči so na Avgustu« 
(D'Angour 61). Ta pogled, to oko, ki se je na vladarja premaknilo že v 
helenističnem grškem pesništvu, je Ronsarda in druge poznorenesančne 
pesnike za njim napeljalo k temu, da so Pindarjev slavospev za zmago na 
igrah priredili v odo za vojaško zmago v kraljevo slavo. V poštev je kmalu 
začela prihajati tudi vrsta različnih priložnosti, ki so pindarjevski odi 
rabile kot povod za slavljenje namesto zmage, skupaj s slavljenci od kralja 
do kopice drugih pomembnih ljudi, ki so postajali njeni naslovljenci. 
Tako se je Pindarjev slavospev – epiníkion, se pravi »zmagospev«, kot 
so ga nekdaj poimenovali Aleksandrijci in s tem poimenovanjem zadeli 
njegovo osredinjenost na zmago (níke) – razpustil v enkomij. Pindar je 
postal »pojem enkomiastičnega pesnika« (Schmitz 98).



Vid Snoj:     Ronsardova in Cowleyjeva pindarjevska oda

167

Z vzponom ode v hierarhiji lirskih zvrsti je recepcija Pindarja 
šla v drugo smer kot pri nemških reformiranih bralcih. Na podlagi 
dovzetnosti, ki so jo za cvet poganskega mišljenja in pesnjenja začeli 
izkazovati že krščanski apologeti v antiki, je zanimanje za Pindarjeve 
gnome, izreke z nravstveno vsebino, oživelo v renesansi, in sicer še 
zlasti potem, ko so po padcu Bizanca z učenjaki prišle na Zahod trume 
rokopisov, grško spisje s pesništvom vred. Na začetku 16. stoletja so 
se druga za drugo pojavile kar tri tiskane izdaje Pindarjevih epinikijev 
v grškem izvirniku, najprej dve v Italiji, prva leta 1513 v Benetkah in 
druga s sholijami dve leti pozneje v Rimu – ta je sploh najstarejša tam 
natisnjena knjiga –, ter nato še tretja leta 1526 v Baslu. Živo zanima­
nje za Pindarja je vzniknilo tako pri reformistih, krščanskih humani­
stih, ki so ostali v rimskokatoliški Cerkvi, kakor pri reformiranih, ki so 
izstopili iz nje. Humanisti so sledili klicu ad fontes, »k izvirom«, ter se 
ob odporu do zapletene učenosti poznosholastične logike in dialektike 
vračali ne samo k izročilu cerkvenih očetov, ampak tudi antične filo­
zofije in pesništva.

Pindarja v Adagia, zbirki grških in latinskih pregovorov in modrost­
nih izrekov, prosto navaja eden največjih, če ne celo največji huma­
nist Erazem Rotterdamski, čigar vračanje h grško-rimski antiki se je 
godilo skladno z zgodnjekrščanskim razumevanjem njene udeleženosti 
v semenskem logosu. Po drugi strani so med reformiranimi, ki so v 
svojem nasprotovanju Rimu in navezanosti katoliškega krščanstva na 
rimstvo še toliko bolj iskali stik z grštvom ter se pri tem navduševali 
nad Pindarjem, začele nastajati zbirke gnom iz njegovih epinikijev. 
Že bežen pogled pa pokaže, da je pesnike francoske Plejade name­
sto gnome v Pindarjevih epinikijih pritegoval mit. Vendar Plejadovci 
dovzetnosti za Pindarjevo pesništvo niso samo obrnili drugam, ampak 
so si prav s pindariziranjem, v katerem so se preizkušali v svojem pesni­
štvu, izdolbli pomembno mesto v lapidariju francoske in evropske lite­
rarne zgodovine.

»Plejada« je krog mladih pesnikov okrog sebe poimenoval Ronsard, 
in sicer po skupini sedmih zvezd, katerih svetloba se zliva v eno samo 
žarenje, ter morda tudi z mislijo na skupino aleksandrijskih pesnikov iz 
3. stoletja pr. Kr., ki je že nosila to ime. Ronsard ni prvi v Franciji rabil 
besede »oda« niti nemara ni prvi pisal od v francoščini, vsekakor pa je 
s svojim pesniškim nastopom zmagovito uveljavil pindarjevsko odo s 
triadično zgradbo.

Pindarjeve epinikije je v obliki, v kateri jih poznamo, vzpostavila 
aleksandrijska učenost. Prvotno so obstajali v glasbi in plesu, a se je 
od njih ohranilo samo besedilo. To je na podlagi rokopisov, ki so se v 



PKn, letnik 47, št. 2, Ljubljana, avgust 2024

168

aleksandrijsko knjižnico stekali iz vse Grčije, izoblikoval Aristofan iz 
Bizanca, ki je na začetku 2. stoletja pr. Kr. na čelu knjižnice nasledil 
Eratostena iz Kirene. Pindarjevi epinikiji so v verzni in kitični obliki, 
v kateri so prišli do nas, njegovo delo, pri čemer so mu bili morda 
v pomoč še zlasti rokopisi z glasbeno notacijo (prim. Irigoin 8). V 
Aristofanovi ureditvi imajo triadično kitično zgradbo. Sestavljajo jih 
strofe in antistrofe, ki jih sklepajo epode, vendar nimajo stalnih stopic 
oziroma metričnih enot; vsaka strofa, nasprotno, pozna svoje stopične 
kombinacije, ki jim ustrezajo tiste v parni antistrofi, in vsaka epoda spet 
svoje, s katerimi respondirajo stopične kombinacije v drugih epodah 
istega epinikija.

Tako je aleksandrijska učenost približno razbrala Pindarjeve mere, 
po njegovih epinikijih ubrane ode s triadično zgradbo pa je v ljudskem 
jeziku začel pisati Ronsard. Kot v obširni in prodorni knjigi o delovanju 
antičnega literarnega izročila v zahodni literaturi pravi Gilbert Highet, 
je Ronsard postal »utemeljitelj povzdignjenega lirskega pesništva po 
antičnih zgledih ne le za Francijo, ampak za vso moderno Evropo« 
(Highet 274).

Ronsard in njegovi so se s Pindarjem seznanjali prek Jeana Dorata, 
ki velja za pravega začetnika filološkega preučevanja grškega pesništva 
v Franciji. Dorat jim je pojasnjeval Pindarjev težki jezik in razkazo­
val lepote njegovega pesništva, ob tem da je tako kot italijanski huma­
nisti tudi sam pisal pesmi v grščini in latinščini, med njimi latinske 
pindarjevske ode. Plejadovci, ki so v javnost stopili leta 1549 s spisom 
Joachima Du Bellayja Obramba in poveličanje francoskega jezika, pa 
so poudarek postavili na ljudski jezik, na pisanje v francoščini. V tem 
Plejadinem »manifestu« Du Bellay zavrača barbarstvo starega franco­
skega pesništva ter ob vpeljavi grških in rimskih pesniških zvrsti v fran­
coščino, predvsem »od, še neznanih francoski Muzi« (Du Bellay 30), 
terja od pesnikov celo tvorjenje novih besed iz grških in latinskih. Kajti 
za to, da francoščina še ni zacvetela, ni kriva narava tega jezika, ampak 
kultura »tistih, ki so ga imeli v varstvu, a ga niso dovolj obdelali [ne l'ont 
cultivée à suffisance]« (8). Dobra zemlja jezika še ni bila deležna prihoda 
prave kulture in kultivacije.

Najodličnejša izpolnitev Du Bellayjevega programa je prišla s 
pindarjevsko odo že leto pozneje, ko so izšle Ronsardove Prve štiri 
knjige od. Čez dve leti je »prvim štirim knjigam« sledila še peta, Ronsard 
pa je imel prav poseben razlog za to, da je tehnični, paratekstualni izraz 
»knjige« iz notranjosti svoje prve zbirke, v kateri zarisuje njeno uredi­
tev, postavil v naslov. »Knjige«, in sicer »štiri«, so se v naslovu te zbirke 
znašle zaradi pesniških del, s katerima se kosa njegova oda – štirih knjig 



Vid Snoj:     Ronsardova in Cowleyjeva pindarjevska oda

169

Pindarjevih epinikijev in prav tako štirih knjig Horacijevih carmina. 
Čeprav Ronsardove ode razen iz Pindarja in Horacija zajemajo tudi iz 
Anakreonta in drugih antičnih virov, so najbolj stremljive med njimi 
zasnovane po Pindarjevo. Triadično kitično zgradbo jih ima dober 
ducat v prvi knjigi.

S štirimi knjigami od je Ronsard odgovoril na Du Bellayjev poziv 
k pisanju v Franciji dotlej neznane zvrsti lirike, poglavitnega obeta za 
illustration, »poveličanje« ali »poplemenitenje« francoščine. Kot sam 
pravi v predgovoru »Bralcu«, se je »napotil po neznani poti«, da bi 
pokazal, kako »slediti Pindarju in Horaciju« (Ronsard 11). V pričeva­
nje o takšni napotitvi citira Horacijeve besede: »Prvi zasádil svobodne 
stopinje sem v prazno, / nisem s tujo nogo jih vtisnil« (Ep. 1,19,21–22; 
Horace, Satires 382). Pot v neznano je v jeziku svoje domovine sicer 
tlakoval s toposi; »neznana pot« sama je namreč postala topos, saj se že 
v ozadju navedenih Horacijevih besed svetlikajo Kalimahova »nezvo­
žena póta« (prim. »Himno Apolonu«, v. 27–28; Callimachus 28) in za 
Kalimahovimi Pindarjeva »nezvožena pot«.6 Kljub temu pa je Ronsard 
zatrjeval svoje prvenstvo. V odi iz svoje prve zbirke trdi: »Prvi sem / 
v Franciji pindariziral« (2,2,36–37), in to trditev v različnih oblikah 
večkrat ponovi, v eni izmed krajših in preprostejših poznejših od, ki 
so ostale zunaj obeh zbirk, na primer z besedami, da se prav v njego­
vih odah Pindarjeve »Tebe lahko prepoznajo / pofrancozene od nas« 
(34–35; Ronsard 135, 444).

Še več: Ronsard o sebi pravi, da se je na svoji »francoski poti« ločil 
tudi od Horacija, saj ta s tem, ko ni poskušal loviti Pindarjevih ritmov, 
svojih pesmi seveda tudi ni gradil s strofami, antistrofami in epodami 
ter medstrofičnimi in medepodičnimi responzijami. V četrti epodi ode, 
posvečeni Du Bellayju, navezujoč se na začetek Horacijeve pesmi v 
Pindarjevo čast pribije (1,11,165–168):

Par une cheute subite
Encor je n'ay fait nommer
Du nom de Ronsard la mer
Bien que Pindare j'imite. (Ronsard 103)

Zaradi nenadnega padca
nisem z imenom Ronsard
poimenoval znova morjá,
čeprav posnemam Pindárja.

6 Prim. fr. 7b,10–12; Snell–Maehler 36, zv. 2.



PKn, letnik 47, št. 2, Ljubljana, avgust 2024

170

Česar ni zmogel Horacij, je zdaj Ronsard: zavrnil je Horacijevo svarilo 
in šel za Pindarjem, vendar tako, da je oral francoščino, ki je bila dotlej 
v pomanjkljivem varstvu oziroma oskrbi, kot je zapisal Du Bellay. 
Izognil se je nevarnosti, o kateri je Horacij dejal, da grozi posnemovalcu 
Pindarja, in s pindarjevsko odo, ki ima triadično zgradbo, presegel 
Horacija. Kot Pindarjev posnemovalec ni strmoglavil in ni kakor Ikar 
dal morju svojega imena. Dvignil se je visoko v nebo kakor Pindar, a 
je hkrati, bi lahko dodali v duhu Du Bellayjevega »manifesta«, v fran­
coskem jeziku našel zemljo, ki jo je obdelal do cveta in sadu.

Tako je o svojem dosežku pesnil Ronsard, takoj pa mu je pritegnil 
Du Bellay. V zadnjem sonetu iz Oljke, prve zbirke sonetov v franco­
ščini, ki je izšla istega leta kot Ronsardova zbirka od, pravi (5–8):

Quel Cygne encore' des Cygnes le plus beau
       Te presta l'aile et quel vent jusqu'aux cieux
       Te balança le vol audacieux
       Sans que la mer te fust large tombeau? (Du Bellay 146)

Kateri labod, med labodi povrhu najlepši,
       ti let je pripravil in veter kateri let drzni
       ti vse do neba zravnotéžil,
       ne da širen grob morje postalo bi ti?

To retorično vprašanje, postavljeno spet v očitni navezavi na Hora­
cijevo hvalnico Pindarju, nima neznank: ti, katerega nagovarja Du 
Bellay, je Ronsard in labod Pindar. Veter, ki nosi oba – Pindarja, 
ki je pripravil Ronsardov let, in Ronsarda, ki je Pindarju sledil tako, 
da ga je s svojim letom nasledil –, je isti veter, božanski navdih. Po 
njem se posnemovalec izenačuje s svojim zglednikom, po njem mu 
pripada visoko dostojanstvo njegovega naslednika. Temu Du Bellay 
v satirični pesnitvi »Muzagnomahija ali vojna podgan« dodaja, češ, 
»to Pindar je francoski, / ki s Tebami in z Apulijo / jezik bogati ven­
domski« (274–276; Du Bellay 154). Ronsard, ki se je od pindarjev­
ske ode potem vrnil k Horaciju in lažjim kitičnim oblikam, je torej 
Pindarjeve Tebe in Horacijevo Apulijo pripeljal v Vendôme, deželo, 
kjer se je rodil. S posnemanjem antičnih zgledov pod božanskim nav­
dihom je skladno s programom plemenitenja francoskega jezika obo­
gatil svojo domovino.

Sodbo, da je Ronsard francoski Pindar, so sprejeli tudi drugi pisci 
v Franciji. V pisanju nekaterih izmed njih je francoski Pindar kot 
najvišji zgled včasih celo lahko zamenjal grškega. Pindarjevo pesništvo 
je pogosto delovalo drugotno, prek Ronsardovega; pindarjevske ode so 



Vid Snoj:     Ronsardova in Cowleyjeva pindarjevska oda

171

pisali po Ronsardovih, ne da bi Pindarja poznali iz prve roke. Kmalu 
po uveljavitvi Plejadinega pesništva so se sicer zlasti z reformirane, 
hugenotske strani začeli pojavljati napadi na njegovo posvetnost in 
poganstvo, in Ronsardovo pesništvo je bilo razglašeno za nravstveno 
manj vredno od Pindarjevega. Vendar tudi hugenotska polemika proti 
Ronsardu ni mogla mimo Horacija. Najostrejšo ost je dobila v jasnem 
namigu na Horacijevo figuro za Pindarjevega posnemovalca, namreč da 
je Ronsard padel kakor Ikar.

Ronsard v svojih pesmih pogosto govori o fureur divine, »božanski 
blaznosti«. V srednjem veku na Zahodu so za furor divinus kot izvir 
pesništva sicer vedeli od piscev poznoantičnega Rima; meniški skrip­
torij ga je »ohranil in črkoval po tem zgledu«, a je šele »ustvarjalni eros 
italijanske renesanse v teh črkah znova obudil duha« (Curtius 439). 
Furor divinus se je v pesništvo prvič po antiki vrnil tik pred iztekom 
Quattrocenta z latinsko »Himno soncu« italijanskega humanistič­
nega učenjaka in pesnika grškega rodu Micheleja Marulla. Ronsard, 
ki je Marulla cenil in mu posvetil epitaf, je svoj furor prikazoval kot 
pindarjevski, in Plejadovci so božansko blaznost, kot priča vrsta njiho­
vih poetoloških izjav, vzdignili na svoj prapor. Toda o tej blaznosti ne 
govori Pindarjevo pesništvo.

»Vedežuj, Muza, jaz pa bom prerokoval,« pravi Pindar7 in sebe 
glede na to, da je za domovino Muz v grškem mitu veljala Pierija, 
imenuje tudi »pojoči prerok Pierid« (Paj. 6,6; Snell–Maehler 27, zv. 
2; prim. Senegačnik 340). Samega sebe Pindar torej uzira »v enakem 
razmerju do Muz, kot je tisto, v katerem stoji prerok nasproti orakelj­
skemu bogu«, oziroma, še natančneje, sam »stoji nasproti Muzi, 
kot nasproti Pitiji stojijo svečeniki v Delfih« (Bowra 4, 8). Kakor je 
Pitija, visoka Apolonova svečenica v Delfih, neartikulirano govorila 
ali jecala v vedeževalskem blaznenju, to pa je ljudem, ki so po delfski 
orakelj prihajali z vseh koncev Grčije, artikulirano in včasih zajeto v 
heksametre posredoval svečenik oziroma prophétes kot tisti, ki govori 
naprej (iz gr. prophemí, »povem vnaprej«, »napovem« ali tudi »povem 
naprej«),8 tako govori Pindar. Muza je kakor Pitija: ona vedežujoč 
blazni. Nasprotno je on, Pindar, kakor delfski profet ali prerok: njeno 
blaznenje umerja v človeku umljivo, vendar kljub temu govorico, ki se 

7 Fr. 140d; Snell–Maehler 119, zv. 2; prim. Senegačnik 363.
8 Antični viri o tem, kako je vedeževala Pitija, si med sabo nasprotujejo. Neka­

teri govorijo o Pitijini obsedenosti od boga, ki spominja na ekstatični trans, drugi – 
kljub maníi – o jasnosti njenega duha in govorice. Sodobno mnenje, ki se nagiba na 
drugo stran, povzema Fritz Graf, namreč da je Pitija »govorila s svojim glasom bodisi v 
heksametrih bodisi v prozi, ki so jo potem v verze spravili izvedenci« (Graf 56).



PKn, letnik 47, št. 2, Ljubljana, avgust 2024

172

temni po svojem izviru. In kakor zmage na igrah ni brez človekovega 
napora, tudi zmagospev, ki prihaja od Muze, terja človeški delež. Ta 
ni v téchne, ampak v sophíi, »modrosti«, ki je nekaj takega kot vednost, 
vznikajoča »znotraj«: »Moder je, kdor mnogo ve po naravi« (Ol. 2,86; 
Snell–Maehler 12, zv. 1; prim. Senegačnik 31). Pindarjeva ni veščina 
ali umetnost, katere se je mogoče priučiti, ampak modrost nekoga, ki 
se mu phyâ, »po naravi«, se pravi po vznikanju v njem samem, daje, da 
misli pesniško – in ve pesniti.

O tem, da je pesnik, ki govori pod božanskim navdihom, iz uma 
in da je pravi govorec njegovih besed bog, da pesništvo tako kot vede­
ževalstvo (mantiké), ki si besedni koren deli z blaznostjo (manía), 
izvira iz blaznenja in da je stanje, v katerem je pesnikova duša med 
pesnjenjem, enako bakhičnemu navdušenju, skratka, da je pesništvo 
»blazneča umetnost« – o furor divinus sive poeticus je govoril Platon.9 
Ko so Ronsard in njegovi sledilci imenovali in opisovali svoj furor 
poeticus, niso govorili po Pindarjevo, ampak so izhajali iz Platona, po 
katerem je božansko blaznenje pesnikov »'dionizično' stanje« (Moffitt 
61). Pri tem pa jih je spet usmerjala Horacijeva podoba »ditiram­
bičnega« Pindarja, po kateri Pindarjevo metrično besnenje izdaja 
bakhično obsedenost.

Toda Ronsardov slog je kljub njegovemu sklicevanju na furor daleč 
od bogastva Pindarjevega sloga. Pri Pindarju so besede nabite s pomeni 
(in zato minsko polje za vsakega prevajalca). Prav tako pomenljiva je 
njihova skladnja. Pindarjeve besede, ki stojijo kakor stebri,10 valovijo v 
pomenjanju. Njegovi stavki v silovitem razmahu prestopajo vrstice in 
kitice ali pa se začnejo in končajo, še preden se konča vrstica. Nasprotno 
se Ronsardovi stavki zravnajo. Ti stavki so premočrtni, tečejo gladko 
naravnost in se pogosto približajo rimani prozi. Tudi če se misel v kraj­
ših vrsticah nadaljuje iz ene v drugo, se skoraj zmeraj sklene z vrstico, 
ki jo kot zvočni obroč sklepa rima. V Ronsardovem besednjaku je 
veliko pomanjševalnic, a redko kaj podobnega Pindarjevim novotvor­
bam. Ronsardova govorica sicer deluje temno, zlasti kadar namiguje 
na malo znane mite, vendar se pomen, brž ko bralec prepozna njihov 
vir, iz tega vira tudi lepo zjasni. Ronsard v jeziku ne orje na globoko 
kakor Pindar.

9 Prim. Ion 533d–534e in Fajdros 244a–245b (Platon 961–962, 545–546).
10 V spisu O sestavi besed že Dionizij iz Halikarnasa prepoznava Pindarja za ime­

nitnega predstavnika sloga, ki ga imenuje austeré harmonía, »rezko skladanje«. Za ta 
slog je značilno, da povedi, celo posamezne besede stojijo v stavku trdno in neodvisno 
od drugih kakor grobo izklesani, nezglajeni kamniti bloki. Prim. Dionysius of Hali­
carnassus 168. 



Vid Snoj:     Ronsardova in Cowleyjeva pindarjevska oda

173

Poleg tega je metrika francoske ode tuja Pindarjevi. Pindarjevske 
ode, ki so jih v renesansi pisali v grščini, se zvesto držijo »metrične 
sheme« tega ali onega Pindarjevega epinikija. Tiste v latinščini pogosto 
jemljejo verzne in kitične oblike, znane iz latinske lirike, in tako ene kot 
druge kombinirajo v nove sestave. Francoske odes pindariques pa imajo 
verze različnih dolžin, največkrat z osmimi, desetimi ali dvanajstimi 
zlogi in venomer sklepane z rimo, ter epode krajše od strof in antistrof, 
vendar v vseh strofičnih parih in vseh epodah zmeraj eno in isto verzno 
obliko (prim. Schmitz 133). Metrična zgradba vrstic se od prve do 
zadnje skoz vso pesem ne spreminja. Namesto večobličnosti Pindarjeve 
ritmične metrike v teh odah vlada stroga enoobličnost.

Prav tako tuje kot Pindarjevo ritmično metriziranje je bilo francoskim 
pindaristom njegovo pesniško mišljenje. Ronsardova oda francoski 
kraljici Katarini Medičejski, recimo, ki se začne s prikazom pesniškega 
furorja, ima to, kar mora imeti epinikij: ima mitsko pripoved o ustano­
vitvi Firenc, ki spominja na tisto o ustanovitvi Kirene iz »Devetega pitij­
skega slavospeva«, in prehod od slavljenja mesta, v katerem se je kraljica 
rodila, k slavljenju njenega »božanskega rodu« (1,3,34; Ronsard 44), 
družine Medičejcev. Vendar Ronsard nato namesto zmage slavi kralji­
čine kreposti. Njegove ode so na splošno enkomiji, sestavljeni zvečine 
s prerazporejanjem in raznoličenjem toposov iz epinikijskega in sploh 
antičnega literarnega izročila.

Čeprav Ronsard ni bil prvi, ki je pindariziral v Evropi, je s svojimi 
odami sprožil trend slavljenja vélikih ljudi, dogodkov iz njihovih 
življenj in njihovih kreposti. S pindarjevsko odo je vladal francoskemu 
pesništvu v drugi polovici 16. stoletja, prek njega pa je slava Pindarjevega 
pesništva segla tudi v Anglijo.

Prva pindarjevska oda v angleščini je »Pandora« Johna Southerna iz 
leta 1584. Southern se je tako kot Ronsard v Franciji hvalil, da prvi pinda­
rizira v Angliji. Vendar je v peščici pesmi pindariziral po Ronsardovo. 
Njegovo pesnjenje je skromno, plagiatorski rop Ronsarda.

Prvi angleški pindarjevski odi, ki sta se posrečili, sta nastali precej 
pozneje, a v istem letu. Leta 1629 je Ben Jonson ob smrti mladega 
plemiča Henryja Morisona napisal odo v čast njemu in njegovemu 
prijatelju Luciusu Caryju, enemu svojih občudovalcev, ki so kot samo­
razglašeni »Benovi sinovi« njega samega, svojega literarnega očeta, 
šteli za najpomembnejšega angleškega kritika in pesnika tistega časa. 
V tej odi Morisona in Caryja, slaveč njuno nerazvezljivo prijateljstvo, 
primerja s Kastorjem in Poluksom, polbratoma dvojčkoma iz grškega 
mita, ki sta imela različna očeta, prvi špartanskega kralja Tindareja, 
drugi Zevsa, in od katerih je drugi, Poluks, nesmrten po svojem očetu, 



PKn, letnik 47, št. 2, Ljubljana, avgust 2024

174

ko je Kastor padel v boju, izbral drugo od možnosti, ki mu ju je dal 
na izbiro oče Zevs, namreč ne da bo sam ostal nesmrten in prebival 
z očetom na Olimpu, ampak da bo vzel nase polbratovo smrtnost in 
si z njim delil svojo nesmrtnost ter da bosta skupaj tako na Olimpu 
kakor v Hadu.11 Jonsonova oda ima več conceits, zapletenih primer­
jav, ki s sopostavljanjem tistega, kar si je med sabo po mnenju večine 
ljudi nepodobno, dajejo misliti. Jonson na primer svojega »sina« in 
njegovega umrlega prijatelja z besednim prestopom imenuje twi-lights, 
»dvo- / luči, Dioskura« (92–93; Jonson 235, kurziva je v izvirniku): 
Cary in Morison sta kot twins s twi- razločena v dvojčični luči, v luč­
-in-temo, a sta vendarle dvojna luč – oziroma s čezjezikovno besedno 
igro, ki skupno poimenovanje mitskih dvojčkov seje skoz sito latin­
ščine, združena hkrati kot Di-oscura, Dvo-temneža (prim. Fitzgerald 
5). Oda ima enako umerjene rimane verze neenakih dolžin in triadično 
kitično zgradbo.

Istega leta kot Jonsonova je nastala oda »Ob jutru Kristusovega 
rojstva« Johna Miltona, največjega angleškega baročnega pesnika. 
Milton to pesem, ki je delno sad njegovega mladostnega branja Pindarja, 
imenuje »ponižna oda« (24; Milton 17), a jo po štirih uvodnih kiti­
cah z mednapisom preimenuje in uglasi v himno. Pesem ob preitju 
v himno dobi drugačno verzno in kitično obliko; dolgi enakomerni 
rimani verzi se začnejo izmenjavati s kratkimi in kitice se približajo 
kitičnemu vzorcu italijanske kancone, ne izgrajujejo pa se, tako kot že 
ne na začetku, v triade. Milton ob rojstvu Božjega Sina daje slišati vik 
in krik grških in rimskih, egipčanskih in kanaanskih bogov, ki zapu­
ščajo preročišča, človeške domove in svetišča, ter jok, vzdihovanje in 
toženje božanstev, ki se poslavljajo od izvirov in gajev. Razlega se spev 
trume novih duhov, angelskega zbora, in zliva z glasbo sfer, ki je bila od 
Adamovega padca naprej neslišna pod nebesnim svetovjem, vendar jo 
je s spustom skoz sfere v smrtno človeško glino, tako da je te sfere odprl, 
naredil slišno Odrešenik in ji z basi zdaj spet, kakor ob stvarjenju,  
priteguje zemlja.

Proslavljanje odhoda poganskih bogov iz svetišč je imelo pomembno 
vlogo že v krščanskih himnah renesanse, predvsem tistih, ki slavijo božič. 
Toda Milton na začetku svoje ode, ki bo postala himna, samemu sebi 
zakliče: O run, prevent them with thy humble ode, »O, teci, jih s svojo 
ponižno odo prehiti«. S tem sebespodbujevalnim klicem se spusti v tekmo 
za prvenstvo v slavljenju pred tremi mágoi ali »modrimi« z Vzhoda, ki so 

11 O Poluksovi izbiri primerjaj Pindarjev »Deseti nemejski slavospev« (55–90); 
Senegačnik 275–277.



Vid Snoj:     Ronsardova in Cowleyjeva pindarjevska oda

175

po evangeljski pripovedi krenili na pot za novovzšlo zvezdo in prvi prišli 
počastit Božjega otroka na kraj njegovega rojstva (Mt 2,1–12). Pri tem 
se v angleškem glagolu prevent namesto siceršnjega »odvrniti« ali »prepre­
čiti« prebije naprej pomen latinskega praevenire – »priti prej«. Milton 
prihaja, da prvotne častilce prehiti z dostojnim slavljenjem Kristusovega 
rojstva. »Od zvezde vodeni čarodeji« (23; Milton 17), ljudje starega sveta, 
niso vedeli, koga so prišli počastit, ničesar od tega, kar zdaj razkošno 
slaveč razgrinja Miltonova oda-himna. Njegov spev v čast Bogu, ki se je 
učlovečil v svetu med ljudmi za njihovo odrešenje, a kot Stvarnik vsega 
»v resnici 'prihaja prej'« (Fitzgerald 33), premaguje in odvrača poganske 
dišave čarodejev.

Za mejnik v angleškem pindariziranju so obveljale Pesmi Abrahama 
Cowleyja, ki so izšle leta 1656 in kot poseben razdelek vsebujejo 
»Pindarjevske ode«. Cowley, eden tako imenovanih metafizičnih pesni­
kov, je Pindarja prevajal v angleščino in sam pesnil po njem. Pred svoje 
ode je postavil prevoda dveh Pindarjevih slavospevov, »Drugega olim­
pijskega« in »Prvega nemejskega«, ter jima dodal še imitacijo Horacijeve 
pesmi v Pindarjevo čast. V uvodu k »Pindarjevskim odam« pojasnjuje, 
zakaj se je odločil za nedobesedni prevod: »Če bi se kdo lotil prevajanja 
Pindarja besedo za besedo, bi si drugi mislili, da je en blaznež prevajal 
drugega« (Cowley 155). Zato je prevajal Pindarjev način govora, ki ga je 
prevzel tudi v svojem pesnjenju. V opombi k odi »Vstajenje« pravi: »Ta 
oda je resnično pindarjevska, s tem ko skladno z njegovim entuziastič­
nim načinom iz ene stvari vpada v drugo.« (183) Za poglavitno potezo 
Pindarjevega govora je prepoznal nenadne prehode z enega predmeta 
na drugega, čeprav se ti niti v njegovem prevajalskem pindariziranju ne 
vrstijo tako odsekano kot pri Pindarju.

Cowley si je pri prevajanju Pindarjevega »entuziastičnega načina« 
jemal veliko svobode. Pindarjeva epinikija imata v njegovem prevodu 
ne samo verze različnih dolžin, ampak tudi kitice z različnim številom 
verzov, v katerih se povrhu neenakomerno mešajo raznoliki metrični 
impulzi. Z iregularnostjo verzov in kitic se uveljavlja svoboda v metriki. 
A čeprav ta svoboda vsekakor daje vtis približka Pindarjevemu metrič­
nemu besnenju, kakršnega je v prestopanju gorske reke čez bregove 
upodobil Horacij, prej kot posrednik besnenja deluje kot tamponski 
sloj in branik pred njim. Tudi to spet nemara izdaja Cowleyjevo lastno 
pesnjenje. V »Vstajenju« se Cowley namreč obrne na svojo Muzo, češ, 
naj »pindarjevskega svojega Pegaza krêpko obrzda, / ki besneti res zače­
nja« (54–55; Cowley 183).

Z metrično svobodo pa se druži svoboda smisla. Cowleyjevo preva­
janje po smislu je svobodno v tem, da dodaja vezne člene. V »Prvem 



PKn, letnik 47, št. 2, Ljubljana, avgust 2024

176

nemejskem slavospevu«, ki ga Pindar začne z nagovorom otoka Orti­
gije, Cowley na primer zamenja »posteljo Artemide« s »porodno poste­
ljo / svetle Latone« (3–4; Cowley 170). Da bi vzpostavil jasnejšo pove­
zavo med otokom in boginjo, »posteljo« namesto Artemidi pripiše 
njeni materi Leto (oziroma latinizirani Latoni) in z dodatnim pridevni­
kom »porodna« pokaže, da je bila Artemida rojena na Ortigiji. Čeprav 
pri zamenjavi Pindarjeve metafore s svojo izpusti Artemido, ki jo 
izrecno imenuje Pindar, porodna postelja Latone, ker je rojstna postelja 
Artemide, razjasni zvezo: Ortigija je rojstni kraj te (v prevodu neime­
novane) boginje.

Še znatno večji je Cowleyjev poseg na začetku druge epode, kjer 
Pindar brez zveznega prehoda začne podajati mit o Heraklovem prvem 
junaškem dejanju, namreč kako je že v otroški zibki zadavil kači, ki ju je 
nadenj poslala Hera. Tu Cowley zgradi nič manj kot most med mitskim 
herojem in Hromijem, zmagovalcem na nemejskih igrah in slavljen­
cem Pindarjevega slavospeva. Za to vstavi kar pet verzov o tem, da se 
noben drug izmed mladeničev ni tako zgodaj podal v tekmo za krepost 
kakor Hromij, in v zadnjem, petem, pribije, da na pot kreposti »nihče 
ni nikdar prej od njega krenil razen Alkida« (79; Cowley 173), kot 
Herakla imenuje po njegovem dedu. Herakles v prevodu šele potem, ko 
ga Cowley jasno postavi Hromiju v predhodništvo, zadavi kači.

Na Cowleyja je delovala Horacijeva podoba Pindarja. Kot prevaja­
lec Pindarjevega »entuziastičnega načina« pa je izbral srednjo pot. Ni 
se naselil v figuri Ikarja, ampak njegovega očeta Dajdala, ki ni letel 
ne prenizko ne previsoko, preblizu. Čeprav je po svobodnosti svoje 
metrike postal znan in razvpit med sodobniki, je vendarle izbral zmer­
nost. Pindarjev »entuziastični način« je lovil z njo, zrahljano metriko, 
in s prevajanjem po smislu, s posegi vanj: z regulacijskimi konektorji, 
mostogradnjo, protetiko smisla. Toda ker srednji poti pripada, da se drži 
stran od skrajnosti, nikdar ne vodi tja, kamor visoka. Cowley s svojim 
»ne preblizu« ne utira poti k izviru Pindarjeve govorice. Dobesedno 
prevajanje Pindarja je bilo zanj pot v blaznost. Svobodo, ki si jo je jemal 
pri prevajanju, je pri tem rabil kot zaščito za oba: »Cowleyjevo prevaja­
nje hoče ohraniti pozneževo duševno zdravje [sanity],« ugotavlja John 
T. Hamilton, a hkrati »zunaj azila zadržati tudi svoj zgled, Pindarja 
samega« (Hamilton 177). Pesniško blaznost je vsekakor želel ločiti od 
klinične norosti ter pesnika in njegovega prevajalca sebe rešiti pred tem, 
da bi postala dvonorca.

Cowley je kot prevajalec in posnemovalec Pindarja sam pisal ode, 
ki seveda nimajo triadične zgradbe, ampak iregularen verz in kitico. 
Cowleyjeve »Pindarjevske ode«, prevedeni Pindarjevi in njegove lastne, 



Vid Snoj:     Ronsardova in Cowleyjeva pindarjevska oda

177

so s svojo oblikovno iregularnostjo postale mejnik zaradi vpliva, ki so 
ga imele ne samo na množice verzifikatorjev, ampak tudi na pesnike. 
Cowleyjevo prevajanje Pindarja je zagovarjal John Dryden, ki je leta 
1668 postal prvi angleški poeta laureatus, češ, o Pindarju je »splošno 
znano, da je temen pisec, da mu manjka povezanosti [Connexion]«, 
zaradi česar je bilo za genija, »kakršen je tisti gospoda Cowleyja, pač 
nujno, da Pindarju da govoriti angleško« (Dryden 1013) – in zago­
vor je veljal tudi za Cowleyjevo pesnjenje. Poleg tega je Dryden, kar 
zadeva Pindarjeve ritme, stavil na zadržanost oziroma cowleyjevsko 
zmernost. Za svojo najboljšo pesem je imel »Aleksandrovo gostijo«, ki 
je pindarjevska oda iregularnega cowleyjevskega kova, enako pa je tudi 
stoletje pozneje visoko cenjeni Thomas Gray za svoji najbolj posrečeni 
pesmi štel pindarjevski odi »Napredek pesništva« in »Bard«, le da sta ti 
v nasprotju z Drydnovo grajeni strogo triadično.

Več pindarjevskih od brez triadične zgradbe je v angleščini morda 
sicer še pred Cowleyjem spesnil drug metafizični pesnik, Richard 
Crashaw. Odo je, recimo s slavljenjem Kristusovega rojstva in razgla­
šenja, poskušal prilagoditi krščanski himniki, vendar je trume za sabo 
potegnil Cowley, ne Crashaw. In še: Cowley je odo s tem, da jo je pisal 
v čast vznesenosti, usodi, življenju in tako naprej, odcepil od take ali 
drugačne priložnosti, kakršnekoli že se je držala dotlej. V tem pesni­
škem izročilu so pozneje v angleščini nastale takšne mojstrovine, kot je 
na primer Wordsworthova oda nesmrtnosti.

Po Cowleyju se je znatno več od regularne pisala iregularna oda, 
dokler ni mode iregularnih pindarjevskih od zajezil William Congreve. 
Leta 1706 je napisal odo kraljici Ani in vzel nase »popravo 'napake' 
pindarjevske iregularnosti« (Wilson 161). Svoji odi je postavil na čelo 
»Govor o pindarjevski odi«, v katerem je zavrgel Horacijevo podobo 
Pindarja in ob tem, da je metrično svobodo cowleyjevskega kova pove­
zal z divjo svobodo misli, zavrnil obe. Verzi takšne ode, pravi Congreve, 
niso nič drugega kot »povez [Bundle] blodnih nesovisnih misli, izra­
ženih v povezu prav takšnega iregularnega kitičnega zavoja [in a like 
Parcel of irregular Stanza's]« (Congreve 144). Iregularno pindarjevsko 
odo pri tem loči od Pindarjeve:

Nasprotno ni nič bolj regularnega od Pindarjevih od, kar zadeva tako njegovo 
natančno ohranjanje mer in števila kitic in verzov kakor tudi nepretrgano 
sovisje [perpetual Coherence] njegovih misli. Kajti čeprav so njegove zastrani­
tve pogoste in prehodi nenadni, vendarle vselej obstaja neka skrivna povezava 
[Connexion], ki ji kljub temu, da se zmeraj ne kaže očesu, nikdar ne spodleti, 
da se priobči [communicate itself] bralčevemu razumevanju. (Congreve 144, 
kurziva je moja)



PKn, letnik 47, št. 2, Ljubljana, avgust 2024

178

Congrevu se je prikazala podoba, nasprotna Horacijevi podobi metrič­
nega divjaka: Pindar je popolnoma regularen pesnik, njegova regularna, 
sama v sebi skladna metrika se ujema s prav tako regularnim »sovisjem 
njegovih misli«. Povezava med temi mislimi sicer nikakor ni očitna, a se 
kljub temu zmeraj naznani bralčevemu razumevanju – še več, in to ostaja 
neizrečeno: razumevanju prinaša obet razjasnjenja temne Pindarjeve 
govorice ali celo razjasnjenje samo. Povezava obstaja tako med mislimi 
kakor tudi med mislimi in merami, med miselno in metrično zgradbo 
Pindarjevih od. To pomeni, da je Pindarjeva ritmična metrika Congrevu 
v povezavi oziroma skladnosti z miselnim sovisjem pokazala apolinični 
obraz. Po njegovi kritiki se je pindarjevska oda pri marsikaterem pesniku, 
na primer pri Grayu, vrnila v regularno triadično obliko.

Ena od spodbud za Congrevovo presojo Pindarjeve ode nemara 
izhaja iz razločevanja med njegovimi epinikiji in ditirambi. Že Antonio 
Sebastiano Minturno namreč v spisu O pesniku zatrjuje strogo regular­
nost epinikijske triade in v nasprotju z zgovorno Horacijevo sugestijo 
o metričnem besnenju v vseh Pindarjevih pesmih postavi domnevo, da 
Pindarja »nosijo iregularni ritmi« (Minturnus 397) samo v ditirambih. 
Druga spodbuda za to presojo pa je vsekakor prišla od wittenberške 
izdaje Pindarjevih epinikijev. To knjigo, ki je izšla leta 1616, dobrih 
dvesto let po prvih dveh v Italiji, je z grškimi besedili, latinskimi prevodi 
in obširnim komentarjem ter z uvodi, metrično analizo in tabelno 
sinopso retorične zgradbe za vsak epinikij posebej pripravil Erasmus 
Schmid. Na začetku knjige je med drugim natisnjena pesem Emericiusa 
Thurza, rektorja univerze v Wittenbergu, v čast izdajatelju. Tretja kitica 
te pesmi se glasi (9–12):

Monte decurrens velut amnis, imbres
Qvem ſuper notas aluêre ripas,
Eluit ſordes, Lyriciq; mendas

SCHMIDIUS aufert. (Schmid 15)

Kot reka, ki z gore dol teče, od déžja
narasla čez znane bregove,
nesnago izpira, stran Liriku

SCHMID odnaša napake.

Prva dva verza sta čisti citat prvih dveh verzov Horacijeve pesmi v 
Pindarjevo čast. Toda druga dva spremenita njen scenarij: prej je 
pesnik, ki je poskušal posnemati Pindarja, strmoglavil, zdaj pa skupaj 
s Pindarjem, »Lirikom« z veliko začetnico, kakor gorska reka, ne kakor 
Ikar, strmoglavlja njegov izdajatelj Schmid, in sicer tako, da besedilo 



Vid Snoj:     Ronsardova in Cowleyjeva pindarjevska oda

179

Pindarjevih epinikijev čisti in v njem odpravlja napake, ki so se vanj 
prikradle v tekstni predaji.

Schmid je hkrati kakor reka, ki jo je Herakles speljal skoz Avgijev 
hlev. Njegovih emendacij, narejenih ob primerjavi vrste rokopisov, je 
več kot šeststo. Poleg tega v pismu »Naklonjenemu bralcu«, ki ga je 
objavil v poskusni delni izdaji nekaj let prej in dal skoraj nespreme­
njenega ponatisniti v integralni izdaji Pindarjevih epinikijev, izraža 
prepričanje, da bo ta izdaja njemu, bralcu, naredila Pindarja ne le 
razumljivega, ampak v njem tudi ne bo več videl nobene »temnosti, ki 
so si jo sami pri sebi umišljali nekateri« (Schmid 4), ker jim je njegovo 
pesništvo zatemnilo slabo stanje besedila. Iz Schmidovega prepriča­
nja, da odpravljanje napak izbrisuje temnost Pindarjeve govorice, veje 
silovit hermenevtični optimizem, ki izhajajoč iz predpostavke, da je 
prvotni tekst jasen, izganja iz njega temo in bralčevemu razumeva­
nju obeta jasnost brez temnosti. Ta optimizem prihaja na spregled 
tudi v Congrevovem poudarjanju oblikovne in vsebinske regular­
nosti Pindarjevega pesništva in postavitvi Pindarjeve ode v popolno 
nasprotje z odo njegovih posnemovalcev.

Tako kot Congreve je Cowleyjevo pindariziranje in pesnjenje po njem 
pindarizirajoče množice nekaj pozneje grajal Samuel Johnson, morda 
najuglednejši književnik v angleški zgodovini sploh, čigar delo obsega 
vse od pesmi do kritiških spisov in celo slovarja angleškega jezika. »Dr. 
Johnson«, kot so ga pogosto imenovali, v obširnih Življenjih pesnikov, 
ki jih je napisal proti koncu življenja, pravi: »Ta ohlapna in brezzakon­
ska verzifikacija […] je takoj preplavila naše pesniške knjige; vse fante 
in dekleta je zgrabila prijetna moda, in tisti, ki niso bili zmožni početi 
ničesar drugega, so lahko pisali kakor Pindar.« (Johnson 40) Johnson se 
je sicer strinjal z mnenjem mnogih sodobnikov, oprtim na Horacijevo 
avtoriteto, namreč da je Pindarjev verz metrično svoboden. Vendar ima 
ta svoboda po njegovi sodbi svojo mero. Verzi se v Pindarjevih epini­
kijih vračajo z enakim številom zlogov in dosežejo enakomernost na 
ravni kitice. Svobodno oblikujoči se metrični vzorci v prvih treh kiticah 
vzpostavljajo pravilo za vse druge triade, in kar se izvzorči v prvi triadi, 
dobi natančne metrične responzije v vseh, kolikor jih še sledi. Kar je 
sprva slišati rezko, navsezadnje zveni ubrano kakor na Apolonovi liri.

Johnson seveda še zdaleč ni imel zadnje besede v zgodbi, ki jo piše 
recepcija Pindarja na Zahodu, verjetno pa je eden redkih piscev, ki so 
imeli pred očmi oba Pindarjeva obraza, dionizičnega in apoliničnega, 
čeprav mu je prvega prerasel Pindarjev drugi obraz. Horacijeva podoba 
Pindarja je delovala še naprej in na obe strani. Vzbujala je prav tako 
številne »za« kot »proti«.



PKn, letnik 47, št. 2, Ljubljana, avgust 2024

180

LITERATURA

Bowra, Cecil M. Pindar. Clarendon Press, 1964.
Callimachus. Hecale / Hymns / Epigrams. Loeb 129, grški izvirnik z angleškim prevo­

dom, Harvard University Press, 2022.
Congreve, William. »A Discourse on the Pindarique Ode«. Complete Works, Delphi, 

2018, str. 144–148.
Cowley, Abraham. Poems: Miscellanies, The Mistress, Pindarique Odes, Davideis, Verses 

Written on Several Occasions, izd. A. R. Waller, Cambridge University Press, 1905.
Curtius, Ernst Robert. Evropska literatura in latinski srednji vek. Prevod Tomo Virk, 

LUD Literatura, 2002.
D'Angour, Armand. »Horace's 'Victory Odes': Artifices of Praise«. Bulletin of the 

Institute of Classical Studies. Supplement, let. 112, 2012, str. 57–71.
Dionysius of Halicarnassus. Critical Essays I: On Literary Composition. Loeb 466, grški 

izvirnik z angleškim prevodom, Harvard University Press, 2007.
Du Bellay, Joachim. Œuvres complètes: La défense & illustration de la langue françoise 

suivi de l'Olive et quelques autres œuvres poétiques. Zv. 1, izd. Léon Séché, Revue de 
la Renaissance, 1903.

Dryden, John. »Preface Concerning Ovid's Epistles«. Complete Works, Delphi, 2013, 
str. 1006–1016.

Fitzgerald, William. Agonistic Poetry: The Pindaric Mode in Pindar, Horace, Hölderlin, 
and the English Ode. University of California Press, 1987.

Freis, Richard. »The Catalogue of Pindaric Genres in Horace 'Ode' 4.2«. Classical 
Antiquity, let. 2, št. 1, 1983, str. 27–36.

Gasparov, Mihail Leonovič. Očerk istorii evropejskogo stiha. 2. izd., Fortuna Limited, 
2003.

Graf, Fritz. Apollo. Routledge, 2008.
Hamilton, John T. Soliciting Darkness: Pindar, Obscurity, and the Classical Tradition. 

Harvard University Press, 2003.
Highet, Gilbert. The Classical Tradition: Greek and Roman Influences on Western 

Literature. Oxford University Press, 2015.
Horace. Odes and Epodes. Loeb 33, latinski izvirnik z angleškim prevodom, Harvard 

University Press, 2004.
Horace. Satires. Epistles. The Art of Poetry. Loeb 194, latinski izvirnik z angleškim pre­

vodom, Harvard University Press, 1989.
Irigoin, Jean. Histoire du texte de Pindar. C. Klincksieck, 1952.
Johnson, Samuel. The Lives of the English Poets. Zv. 1, izd. Roger Lonsdale, Oxford 

University Press, 2006.
Jonson, Ben. The Workes of Benjamin Jonson. Zv. 2,  Meighen 1640.
Krummacher, Hans-Henrik. Lyra. Studien zur Theorie und Geschichte der Lyrik vom 

16. bis zum 19. Jahrhundert. Walter de Gruyter, 2013.
Milton, John. Complete Shorter Poems. Izd. Stella P. Revard, Willey-Blackwell, 2009.
Minturnus, Antonius Sebastianus. De poeta, ad Hectorem Pignatellum, Vibonensium 

Ducem, Libri sex. Apud Franciscum Rampazetum, 1559.
Moffitt, John F. Inspiration: Bacchus and the Cultural History of a Creation Myth. Brill, 

2005.
Ovidij Naso, Publij. Metamorfoze. Izbor. Prevod Kajetan Gantar, Mladinska knjiga, 

1977.



Vid Snoj:     Ronsardova in Cowleyjeva pindarjevska oda

181

Quintilian. The Orator's Education. Loeb 126, latinski izvirnik z angleškim prevo­
dom, Harvard University Press, 2001. (Slovenski prevod: Šola govorništva. Prevod 
Matjaž Babič, Šola retorike Zupančič&Zupančič, 2015.)

Platon. Zbrana dela. Zv. 1, prevod Gorazd Kocijančič, Mohorjeva družba, 2004.
Revard, Stella P. Pindar and the Renaissance Hymn-Ode: 1450–1700. Arizona Center 

for Medieval and Renaissance Studies, 2001.
Ronsard, Pierre de. Œuvres complètes. Zv. 2, izd. Prosper Blanchemain, P. Jannet, 

1857.
Schmid, Erasmus, izd. Pindarou Periodos, hoc est Pindari Olympionikai, Pythionikai, 

Nemeonikai, Isthmionikai. Wittenberg, 1616.
Schmitz, Thomas. Pindar in der französischen Renaissance. Studien zu seiner Rezeption 

in Philologie, Dichtungsstheorie und Dichtung. Vandenhoeck & Ruprecht, 1993.
Senegačnik, Brane, prev. Slavospevi in izbrani fragmenti, Pindar, Družina, 2013.
Snell, Bruno in Herwig Maehler, izd. Pindari carmina cum fragmentis. Epinicia. Zv. 

1, B. G. Teubner, 1980.
Snell, Bruno in Herwig Maehler, izd. Pindari carmina cum fragmentis. Fragmenta. 

Indices. Zv. 2, B. G. Teubner, 1975
Wilson, Penelope. »Pindar and English Eighteenth-Century Poetry«. Bulletin of the 

Institute of Classical Studies, Supplement, let. 112, 2012, str. 157–168.

Ronsard’s and Cowley’s Pindaric Ode

Keywords: ancient Greek poetry / Pindar / literary reception / Pindaric ode / Horace / 
Ronsard, Pierre de / Cowley, Abraham

After his return to the West, which had been separated from Greek culture 
by the language barrier after the end of antiquity, Pindar regained the status 
of “champion of the lyricists” that he had enjoyed with the Greeks. In the 
late Renaissance, the highest genre of lyric became the ode, as the epinician 
was also already called by Alexandrian scholars, and Pindar’s epinician with 
its triadic stanzaic structure was established as its prime example. The poem 
in which Horace depicted Pindar as a wild mountain river and gave him the 
image of a metrical wild man also had a decisive influence on the reception of 
Pindar’s poetry. In the vulgar language, Pierre de Ronsard made prominent the 
Pindaric ode with a triadic structure and thus earned himself a lasting place in 
French and European literary history. He became known as the French Pindar. 
Pindaric odes began to be written after the Ronsard’s model, without first-
hand knowledge of Pindar, and Ronsard’s ode reached England. The milestone 
in English pindarising, however, is Abraham Cowley’s “Pindarique Odes”, 
which are characterized by loose metrics and the freedom of leaping thought. 



PKn, letnik 47, št. 2, Ljubljana, avgust 2024

182

By translating Pindar and poeticizing after Pindar’s “enthusiastic manner”, 
Cowley triggered a fashion for irregular Pindaric odes among his compatriots, 
a fashion that was curbed after a while by William Congreve’s diametrically 
opposed image of the great Greek lyricist. In it, Pindar appears as a purely 
regular poet whose metrics correspond to the coherence of his thoughts.

1.01 Izvirni znanstveni članek / Original scientific article
UDK �821.14’02.09-1Pindar 

82.091-1
DOI: https://doi.org/10.3986/pkn.v47.i2.09


