Ronsardova in Cowleyjeva

pindarjevska oda
Vid Snoj

Univerza v Ljubljani, Filozofska fakulteta, Oddelek za primerjalno knjiZevnost in literarno teorijo,
ASkerceva cesta 2, 1000 Ljubljana

https://orcid.org/0000-0001-9128-9919

vid.snoj@ff.uni-j.si

Pindar je po vrnitvi na Zahod, ki ga je po koncu antike od grstva locila jezikovna
pregrada, spet dobil status »proaka livikov«, kakrsnega je imel pri Grkih. V pozni
renesansi je najvisja zvrst livike postala oda, kot so epinikij tudi imenovali

Ze aleksandrijski ucenjaki, in njen najimenitnefsi zgled Pindarjev epinikij

8 triadicno kiticno zgradbo. Ob tem je na recepcijo Pindarjevega pesnistva
merodajno vplivala pesem, v kaleri je Horacij Pindarja upodobil kot divjo
gorsko reko in mu tako dal podobo metricnega diviaka. V ljudskem jeziku je
pindarjevsko odo s triadicno zgradbo uveljavil Pierre de Ronsard, s cimer si je
pristuzil trajno mesto v francoski in evropski literarni zgodovini. Prijel se ga je
sloves francoskega Pindarja. Pindarjevske ode so zaceli pisati po Ronsardovem
zgledu, ne da bi Pindarja poznali iz prve roke, in Ronsardova oda je segla tudi
v Anglijo. Vendar mejnik v angleskem pindariziranju pomenijo »Pindarjevske
ode« Abrahama Cowleyja, za katere sta znacilni zrahljana metrika in svoboda
preskakujoce misli. S prevajanjem Pindarja in pesnjenjem po njegovem
rentuziasticnem nacinuc« je Cowley med svojimi rojaki sprozil modo iregularnih
pindarjevskih od, to modo pa je cez cas zajezil William Congreve s popolnoma
nasprotno podobo vélikega grskega lirika. V njej se Pindar kaze kot povsem
regularen pesnik, cigar metrika se sklada s sovisnostjo njegovih misli.

Klju¢ne besede: starogrska poezija / Pindar / literarna recepcija / pindarjevska oda /
Horacij / Ronsard, Pierre de / Cowley, Abraham

Na Zahod so rokopise Pindarjevih epinikijev iz Bizanca Se pred nje-
govim padcem leta 1453 prinesli italijanski humanisti, kot eden prvih
ucenjak in pesnik Francesco Fidelfo."! Pindarja so zaceli posnemati
pesniki med njimi, sprva v gr¢ini in latin¢ini, éeprav je vse, kar na
primer v Fidelfovih latinskih pesmih spominja na Pindarja, mogoce
najti tudi pri Horaciju (prim. Schmitz 24). Posnemanje Pindarja je

! Razprava je nastala v okviru raziskovalnega programa P6-0239, ki ga je sofinancirala
Javna agencija za znanstvenoraziskovalno in inovacijsko dejavnost Republike Slovenije.

163

Primerjalna knjiZevnost (Ljubljana) 47.2 (2024)



PKn, letnik 47, §t. 2, Ljubljana, avgust 2024

164

v Italiji s¢asoma, v dvajsetih in tridesetih letih 16. stoletja, preslo v
ljudski jezik. Sredi tega stoletja je v vrh zunaj klasi¢nih jezikov po
odmevnosti, ¢e Ze ne po globini, pognalo s pindarjevsko odo Pierra de
Ronsarda v Franciji.

Dobro jeznano, daje v srednjeveski Evropi nastalo druga¢no pesnistvo
od anti¢nega. V ljudskih jezikih romanskih dezel je mere z enakim traja-
njem kot gradnik zamenjalo enako $tevilo zlogov v verzni vrstici, ki jo
je pod vplivom poanti¢nega latinskega pesnistva s preprosto enozlozno
rimo na koncu krepila ¢edalje ve¢zloznejsa asonanca in za njo nato rima
(prim. Gasparov 101). Posledica humanisti¢nega vracanja k antiki na
podrodju lirike pa je bila, da je v renesan¢no pesnistvo zmagoslavno
stopila oda. »Odac je, ko je $lo za tematsko visoko pesem bodisi s prepro-
stej$o horacijevsko bodisi z zapletenejso pindarjevsko kiti¢no zgradbo, v
Evropi postala ime za imenitnej$o in v Franciji sploh za najvisjo lirsko
zvrst, éeprav te besede za svoje pesmi nista rabila ne Horacij ne Pindar.
Za prevedek eidosa, s katerim so Pindarjev slavospev v ¢ast zmagovalcu
na $portnih igrah oznadevali aleksandrijski uéenjaki v alternaciji z »epini-
kijem« (prim. Revard 122), so jo izbrali renesan¢ni preucevalci pesnistva
in pesniki sami. Ceprav eidos v aleksandrijski rabi ni imel pomena same
po sebi bivajoce resni¢nosti ali ve¢nega lika oziroma vzorca stvari kakor
pri Platonu, so jeziki renesanse izgovarjali »odo« kot izborno, odli¢no
in navsezadnje tako reko¢ kot vzor¢no vrsto lirike. Po anti¢nih zgledih
ubrana oda je v ljudskih jezikih Evrope dosegla prevlado nad dedisc¢ino
njihovih spevov in pesmi iz srednjega veka.

Pindarjevo vracanje na Zahod se je godilo prek Horacija. V
pozni renesansi je Horacij predal prvenstvo spet Pindarju, ceprav
so Horacijeve pesmi tudi pozneje pogosteje izdajali in komenti-
rali kakor Pindarjeve ter jih ve¢ prevajali in posnemali, obravnavali
v Soli in verjetno zunaj nje prav tako ve¢ brali. Mnoge izmed izdaj
Pindarjevih epinikijev v 16. in $e v 17. stoletju so na naslovnici imele
Kvintilijanovo oznako princeps lyricorum® in na zacetku skrajsano
Horacijevo pesem v Pindarjevo ¢ast, njenih prvih sedem kitic, ki so
izrecna hvalnica Pindarju. Pred oémi bralca je, preden je prisel do
epinikijev, vstala Horacijeva podoba Pindarja.

Prva kitica omenjene pesmi, druge iz cetrte knjige Horacijevih
Pesmi, je nikakor ne preprosta zatrditev Pindarjeve nenadkriljivosti.
Horacij Pindarjevega posnemovalca, se pravi tega, ki gre z vnemo za
Pindarjem v tekmo z njim, primerja z Ikarjem, letalcem iz grskega mita:

2 Quintilian 466; Sola govornistva 8,6,71. Prim. slovenski prevod, ki Pindarja splo-
$neje, a hkrati presezno preoznadi iz »prvaka lirikov« v »prvaka pesnikov« (617).



Vid Snoj:  Ronsardova in Cowleyjeva pindarjevska oda

dvigne se »z dajdalsko mo¢jo vos¢enih kril«, a bo strmoglavil in dal ime
»steklenemu morju« (4,2,1-4).° Ker je Pindarjev posnemovalec kakor
Ikar, ki je poletel v nebo na umetnih krilih iz peres, katera je z voskom
zlepil njegov oc¢e Dajdal, Pindarju z dajdalsko ve$¢ino nikakor ne bo
kos. Njegov delez bo slava, vendar bo to slava posnemovalca. Njegovo
ime bo prezivelo. Morje, v katero bo strmoglavil, bo sicer poimenovano
po njem, posnemovalcu, toda to bo morje ogledalo, na katerem se bo za
prihodnje rodove zibal odsev nedosegljivega Pindarja.

Horacij predvsem ne krene za Pindarjem v posnemanje njegove
ritmi¢no razgibane metrike. Namesto tega ubira svojo pesem v
metri¢no pravilnih, enakomernih, ritmi¢no enoli¢nih sapfi¢nih kiti-
cah. O Pindarju oziroma njegovem spevu, ki ga je Pindar sam imeno-
val »dero¢ val« (Ol. 10,10), nato sledi (4,2,5-8):

monte decurrens velut amnis,

imbresquem super notas aluere ripas,

fervet immensusque ruit profundo
Pindarus ore ...

Kot reka, ki z gore dol tece,
od déZja narasla ¢ez znane bregove,
Pindar besni in iz globokih ust strmoglavlja

neizmeren ...°

Horacij v figuri od dezja narasle, besnece, v dolino strmoglavljajoce
gorske reke pesni Pindarjevo pesnisko veli¢ino. V tej figuri se pevec
zliva s petjem: Pindar je reka. Pindarja reko zajema in nosi metri¢no
besnenje. Horacij tudi pravi, da je Pindar numerisque fertur / lege solu-
tis (11-12), »od mer nosen, / osvobojenih zakonac, v svojih ditiram-
bih, a hkrati sugerira »paradigmati¢nost 'ditirambi¢nega’ nacdina za
vse Pindarjevo pesniStvo« (Freis 33; kurziva v izvirniku) in kot tisto
obliko bozanskega navdiha, ki ga Zene v metri¢no besnenje, bakhi¢no
obsedenost. S to svojo pesnisko oznalitvijo Pindarjevega pesnistva je
za stoletja opredelil njegovo podobo na Zahodu. Ker pa se iz antike
ni ohranilo nobeno taksno delo o liriki, kot je Aristotelova Poetika, ki

* Horace, Odes 220. Najbolj znana anti¢na upesnitev mitske zgodbe o Ikarjevem
letu je Ovidijeva iz Metamorfoz (8,183-215); za slovenski prevod glej Metamorfoze
53-55.

* Snell-Maehler 42, zv. 1; prim. Senegacnik 85. Pindarja po Snellovi in Machler-
jevi izdaji prevajam sam, v opombah pa napotujem tudi na slovenski prevod, delo
Braneta Senegac¢nika.

> Moj prevod; enako velja tudi za prevode v nadaljevanju.

165



PKn, letnik 47, §t. 2, Ljubljana, avgust 2024

166

je postala temelj za novovesko teorijo epike in dramatike, se je misel
o liriki na splosno celo neposredno vrtela okrog Pindarja in Horacija.
Kot pravi Hans-Henrik Krummacher: »Humanisti¢na teorija lirike je
zvedine eksegeza Pindarjevih in Horacijevih pesmi, ki jo usmerjata dve
anti¢ni porostvi, to, kar je v svojem katalogu vzor¢nih avtorjev o obeh
povedal Kvintilijan, in pocastitev Pindarja na zacetku druge ode v ¢etrti
knjigi Horacijevih od.« (Krummacher 14)

Po drugi strani je Horacij vplival na preobrazbo epinikija v enko-
mij oziroma, kar najbolj splosno receno, pesem v clovekovo Cast.
Pindarjev epinikij je, z njegovima besedama, »spev« ali »hvalnica« za
zmago na igrah, a slavljenje v njem nikdar ni namenjeno samo zmago-
valcu, ampak tudi in predvsem bogu. Zacetek »Drugega olimpijskega
slavospeva« se glasi: »Hvalnice, férming gospodarice, / komu bogov,
komu junakov, komu naj moz zapojemo slavo?« (Snell-Machler 8, zv.
1; prim. Senega¢nik 26) Pindar ¢loveka s tem, da ga postavi na zadnje
mesto, opominja na njegov polozaj; prvi med ljudmi, ¢igar zmaga si
zasluzi slavljenje, je za mitskim herojem in za bogom. Horacij pa v
svojih Pesmih, na zatetku dvanajste iz prve knjige, to zaporedje obrne:
»Koga moz ali junakov bo$, Klio, za slavljenje / z liro ali rezko piscaljo
izbrala? / Koga bogov?« (Horace, Odes 44) Izbira tu pade na princepsa,
na Avgusta.

A ne le to. V renesansi seveda ze zdavnaj ni bilo ve¢ starodavne usta-
nove panhelenskih iger, od katerih so najstarejse, olimpijske, trajale
skoraj toliko kot grska antika, od leta 776 pr. Kr. do poznega 4. stoletja,
ko je rimski cesar Teodozij I. z odlokom zaprl templje in odpravil pogan-
ske obrede ter z njimi vred tudi igre. Vendar Horacij v dveh pesmih iz
Cetrte knjige, Cetrti in $tirinajsti, v katerih se sicer ocitno zgleduje pri
Pindarjevih epinikijih, namesto zmagovalca na igrah slavi tistega v vojni.
Se ved: &eprav je to v prvem primeru Druz in v drugem mladi Tiberij,
pogled upira v vladarja, ki stoji za njima — »njegove oci so na Avgustuc
(D'Angour 61). Ta pogled, to oko, ki se je na vladarja premaknilo Ze v
helenisti¢cnem gr$kem pesni$tvu, je Ronsarda in druge poznorenesan¢ne
pesnike za njim napeljalo k temu, da so Pindarjev slavospev za zmago na
igrah priredili v odo za vojasko zmago v kraljevo slavo. V postev je kmalu
zacela prihajati tudi vrsta razli¢nih priloznosti, ki so pindarjevski odi
rabile kot povod za slavljenje namesto zmage, skupaj s slavljenci od kralja
do kopice drugih pomembnih ljudi, ki so postajali njeni naslovljenci.
Tako se je Pindarjev slavospev — epinikion, se pravi »zmagospeve, kot
so ga nekdaj poimenovali Aleksandrijci in s tem poimenovanjem zadeli
njegovo osredinjenost na zmago (nike) — razpustil v enkomij. Pindar je
postal »pojem enkomiasti¢nega pesnika« (Schmitz 98).



Vid Snoj:  Ronsardova in Cowleyjeva pindarjevska oda

Z vzponom ode v hierarhiji lirskih zvrsti je recepcija Pindarja
$la v drugo smer kot pri nemskih reformiranih bralcih. Na podlagi
dovzetnosti, ki so jo za cvet poganskega misljenja in pesnjenja zaceli
izkazovati ze kr$¢anski apologeti v antiki, je zanimanje za Pindarjeve
gnome, izreke z nravstveno vsebino, oZivelo v renesansi, in sicer e
zlasti potem, ko so po padcu Bizanca z u¢enjaki prisle na Zahod trume
rokopisov, grsko spisje s pesniStvom vred. Na zacetku 16. stoletja so
se druga za drugo pojavile kar tri tiskane izdaje Pindarjevih epinikijev
v grskem izvirniku, najprej dve v Italiji, prva leta 1513 v Benetkah in
druga s sholijami dve leti pozneje v Rimu — ta je sploh najstarej$a tam
natisnjena knjiga —, ter nato $e tretja leta 1526 v Baslu. Zivo zanima-
nje za Pindarja je vzniknilo tako pri reformistih, kr$¢anskih humani-
stih, ki so ostali v rimskokatoliski Cerkvi, kakor pri reformiranih, ki so
izstopili iz nje. Humanisti so sledili klicu ad fontes, »k izvirome, ter se
ob odporu do zapletene uéenosti poznosholasti¢ne logike in dialektike
vracali ne samo k izro¢ilu cerkvenih ocetov, ampak tudi anti¢ne filo-
zofije in pesnistva.

Pindarja v Adagia, zbirki grskih in latinskih pregovorov in modrost-
nih izrekov, prosto navaja eden najve¢jih, ¢e ne celo najvedji huma-
nist Erazem Rotterdamski, ¢igar vracanje h grsko-rimski antiki se je
godilo skladno z zgodnjekr$¢anskim razumevanjem njene udelezenosti
v semenskem logosu. Po drugi strani so med reformiranimi, ki so v
svojem nasprotovanju Rimu in navezanosti katoliskega kr$¢anstva na
rimstvo $e toliko bolj iskali stik z gr$tvom ter se pri tem navdusevali
nad Pindarjem, zadele nastajati zbirke gnom iz njegovih epinikijev.
Ze bezen pogled pa pokaze, da je pesnike francoske Plejade name-
sto gnome v Pindarjevih epinikijih pritegoval mit. Vendar Plejadovci
dovzetnosti za Pindarjevo pesni$tvo niso samo obrnili drugam, ampak
so si prav s pindariziranjem, v katerem so se preizkusali v svojem pesni-
stvu, izdolbli pomembno mesto v lapidariju francoske in evropske lite-
rarne zgodovine.

»Plejada« je krog mladih pesnikov okrog sebe poimenoval Ronsard,
in sicer po skupini sedmih zvezd, katerih svetloba se zliva v eno samo
zarenje, ter morda tudi z mislijo na skupino aleksandrijskih pesnikov iz
3. stoletja pr. Kr., ki je Ze nosila to ime. Ronsard ni prvi v Franciji rabil
besede »oda« niti nemara ni prvi pisal od v franco$¢ini, vsekakor pa je
s svojim pesniskim nastopom zmagovito uveljavil pindarjevsko odo s
triadi¢no zgradbo.

Pindarjeve epinikije je v obliki, v kateri jih poznamo, vzpostavila
aleksandrijska ucenost. Prvotno so obstajali v glasbi in plesu, a se je
od njih ohranilo samo besedilo. To je na podlagi rokopisov, ki so se v

167



PKn, letnik 47, §t. 2, Ljubljana, avgust 2024

168

aleksandrijsko knjiznico stekali iz vse Grdije, izoblikoval Aristofan iz
Bizanca, ki je na zacetku 2. stoletja pr. Kr. na ¢elu knjiznice nasledil
Eratostena iz Kirene. Pindarjevi epinikiji so v verzni in kiti¢ni obliki,
v kateri so prisli do nas, njegovo delo, pri ¢emer so mu bili morda
v pomo¢ $e zlasti rokopisi z glasbeno notacijo (prim. Irigoin 8). V
Aristofanovi ureditvi imajo triadi¢no kiti¢no zgradbo. Sestavljajo jih
strofe in antistrofe, ki jih sklepajo epode, vendar nimajo stalnih stopic
oziroma metri¢nih enot; vsaka strofa, nasprotno, pozna svoje stopi¢ne
kombinacije, ki jim ustrezajo tiste v parni antistrofi, in vsaka epoda spet
svoje, s katerimi respondirajo stopi¢ne kombinacije v drugih epodah
istega epinikija.

Tako je aleksandrijska u¢enost priblizno razbrala Pindarjeve mere,
po njegovih epinikijih ubrane ode s triadi¢no zgradbo pa je v ljudskem
jeziku zacel pisati Ronsard. Kot v obsirni in prodorni knjigi o delovanju
anti¢nega literarnega izrocila v zahodni literaturi pravi Gilbert Highet,
je Ronsard postal »utemeljitelj povzdignjenega lirskega pesnistva po
anti¢nih zgledih ne le za Francijo, ampak za vso moderno Evropo«
(Highet 274).

Ronsard in njegovi so se s Pindarjem seznanjali prek Jeana Dorata,
ki velja za pravega zacetnika filoloskega preucevanja grskega pesnistva
v Franciji. Dorat jim je pojasnjeval Pindarjev tezki jezik in razkazo-
val lepote njegovega pesni$tva, ob tem da je tako kot italijanski huma-
nisti tudi sam pisal pesmi v grsc¢ini in latin¢ini, med njimi latinske
pindarjevske ode. Plejadovci, ki so v javnost stopili leta 1549 s spisom
Joachima Du Bellayja Obramba in povelicanje francoskega jezika, pa
so poudarek postavili na ljudski jezik, na pisanje v franco$¢ini. V tem
Plejadinem »manifestu« Du Bellay zavraca barbarstvo starega franco-
skega pesnistva ter ob vpeljavi grskih in rimskih pesniskih zvrsti v fran-
co$¢ino, predvsem »od, $e neznanih francoski Muzi« (Du Bellay 30),
terja od pesnikov celo tvorjenje novih besed iz grskih in latinskih. Kajti
za to, da franco$¢ina $e ni zacvetela, ni kriva narava tega jezika, ampak
kultura »tistih, ki so ga imeli v varstvu, a ga niso dovolj obdelali [7e /'ont
cultivée a suffisance]« (8). Dobra zemlja jezika $e ni bila delezna prihoda
prave kulture in kultivacije.

Najodli¢neja izpolnitev Du Bellayjevega programa je prisla s
pindarjevsko odo Ze leto pozneje, ko so izsle Ronsardove Prve stiri
knjige od. Cez dve leti je »prvim $tirim knjigam sledila $e peta, Ronsard
pa je imel prav poseben razlog za to, da je tehni¢ni, paratekstualni izraz
»knjige« iz notranjosti svoje prve zbirke, v kateri zarisuje njeno uredi-
tev, postavil v naslov. »Knjige«, in sicer »Stiri, so se v naslovu te zbirke
znasle zaradi pesniskih del, s katerima se kosa njegova oda — $tirih knjig



Vid Snoj:  Ronsardova in Cowleyjeva pindarjevska oda

Pindarjevih epinikijev in prav tako $tirih knjig Horacijevih carmina.
Ceprav Ronsardove ode razen iz Pindarja in Horacija zajemajo tudi iz
Anakreonta in drugih anti¢nih virov, so najbolj stremljive med njimi
zasnovane po Pindarjevo. Triadi¢no kiti¢no zgradbo jih ima dober
ducat v prvi knjigi.

S $tirimi knjigami od je Ronsard odgovoril na Du Bellayjev poziv
k pisanju v Franciji dotlej neznane zvrsti lirike, poglavitnega obeta za
illustration, »poveli¢anje« ali »poplemenitenje« francos¢ine. Kot sam
pravi v predgovoru »Bralcug, se je »napotil po neznani poti«, da bi
pokazal, kako »slediti Pindarju in Horaciju« (Ronsard 11). V priceva-
nje o tak$ni napotitvi citira Horacijeve besede: »Prvi zasidil svobodne
stopinje sem v prazno, / nisem s tujo nogo jih vtisnil« (Ep. 1,19,21-22;
Horace, Satires 382). Pot v neznano je v jeziku svoje domovine sicer
tlakoval s toposi; »neznana pot« sama je namre¢ postala topos, saj se ze
v ozadju navedenih Horacijevih besed svetlikajo Kalimahova »nezvo-
zena péta« (prim. »Himno Apolonug, v. 27-28; Callimachus 28) in za
Kalimahovimi Pindarjeva »nezvozena pot«.® Kljub temu pa je Ronsard
zatrjeval svoje prvenstvo. V odi iz svoje prve zbirke trdi: »Prvi sem /
v Franciji pindariziral« (2,2,36-37), in to trditev v razli¢nih oblikah
veckrat ponovi, v eni izmed krajsih in preprostejsih poznejsih od, ki
so ostale zunaj obeh zbirk, na primer z besedami, da se prav v njego-
vih odah Pindarjeve »Tebe lahko prepoznajo / pofrancozene od nas«
(34-35; Ronsard 135, 444).

Se ve&: Ronsard o sebi pravi, da se je na svoji »francoski poti« locil
tudi od Horacija, saj ta s tem, ko ni poskusal loviti Pindarjevih ritmov,
svojih pesmi seveda tudi ni gradil s strofami, antistrofami in epodami
ter medstrofi¢nimi in medepodi¢nimi responzijami. V ¢etrti epodi ode,
posveceni Du Bellayju, navezujo¢ se na zacetek Horacijeve pesmi v
Pindarjevo ¢ast pribije (1,11,165-168):

Par une cheute subite

Encor je n'ay fait nommer

Du nom de Ronsard la mer

Bien que Pindare j'imite. (Ronsard 103)

Zaradi nenadnega padca
nisem z imenom Ronsard
poimenoval znova morjd,
¢eprav posnemam Pinddrja.

¢ Prim. fr. 7b,10—12; Snell-Machler 36, zv. 2.

169



PKn, letnik 47, §t. 2, Ljubljana, avgust 2024

170

Cesar ni zmogel Horacij, je zdaj Ronsard: zavrnil je Horacijevo svarilo
in $el za Pindarjem, vendar tako, da je oral franco$¢ino, ki je bila dotlej
v pomanjkljivem varstvu oziroma oskrbi, kot je zapisal Du Bellay.
Izognil se je nevarnosti, o kateri je Horacij dejal, da grozi posnemovalcu
Pindarja, in s pindarjevsko odo, ki ima triadi¢no zgradbo, presegel
Horacija. Kot Pindarjev posnemovalec ni strmoglavil in ni kakor Ikar
dal morju svojega imena. Dvignil se je visoko v nebo kakor Pindar, a
je hkrati, bi lahko dodali v duhu Du Bellayjevega »manifesta«, v fran-
coskem jeziku nasel zemljo, ki jo je obdelal do cveta in sadu.

Tako je o svojem dosezku pesnil Ronsard, takoj pa mu je pritegnil
Du Bellay. V zadnjem sonetu iz Oljke, prve zbirke sonetov v franco-
s¢ini, ki je izsla istega leta kot Ronsardova zbirka od, pravi (5-8):

Quel Cygne encore' des Cygnes le plus beau
Te presta l'aile et quel vent jusqu'aux cieux
Te balanca le vol audacieux
Sans que la mer te fust large tombeau? (Du Bellay 146)

Kateri labod, med labodi povrhu najlepsi,
ti let je pripravil in veter kateri let drzni
ti vse do neba zravnotézil,
ne da siren grob morje postalo bi ti?

To retori¢no vprasanje, postavljeno spet v ocitni navezavi na Hora-
cijevo hvalnico Pindarju, nima neznank: ti, katerega nagovarja Du
Bellay, je Ronsard in labod Pindar. Veter, ki nosi oba — Pindarja,
ki je pripravil Ronsardov let, in Ronsarda, ki je Pindarju sledil tako,
da ga je s svojim letom nasledil —, je isti veter, bozanski navdih. Po
njem se posnemovalec izenacuje s svojim zglednikom, po njem mu
pripada visoko dostojanstvo njegovega naslednika. Temu Du Bellay
v satiri¢ni pesnitvi »Muzagnomahija ali vojna podgan« dodaja, ces,
»to Pindar je francoski, / ki s Tebami in z Apulijo / jezik bogati ven-
domski« (274-276; Du Bellay 154). Ronsard, ki se je od pindarjev-
ske ode potem vrnil k Horaciju in lazjim kitiénim oblikam, je torej
Pindarjeve Tebe in Horacijevo Apulijo pripeljal v Vendéme, dezelo,
kjer se je rodil. S posnemanjem anti¢nih zgledov pod bozanskim nav-
dihom je skladno s programom plemenitenja francoskega jezika obo-
gatil svojo domovino.

Sodbo, da je Ronsard francoski Pindar, so sprejeli tudi drugi pisci
v Franciji. V pisanju nekaterih izmed njih je francoski Pindar kot
najvisji zgled vcasih celo lahko zamenjal grskega. Pindarjevo pesnistvo
je pogosto delovalo drugotno, prek Ronsardovega; pindarjevske ode so



Vid Snoj:  Ronsardova in Cowleyjeva pindarjevska oda

pisali po Ronsardovih, ne da bi Pindarja poznali iz prve roke. Kmalu
po uveljavitvi Plejadinega pesnistva so se sicer zlasti z reformirane,
hugenotske strani zaceli pojavljati napadi na njegovo posvetnost in
poganstvo, in Ronsardovo pesnistvo je bilo razglaseno za nravstveno
manj vredno od Pindarjevega. Vendar tudi hugenotska polemika proti
Ronsardu ni mogla mimo Horacija. Najostrejso ost je dobila v jasnem
namigu na Horacijevo figuro za Pindarjevega posnemovalca, namre¢ da
je Ronsard padel kakor Ikar.

Ronsard v svojih pesmih pogosto govori o fureur divine, »bozanski
blaznosti«. V srednjem veku na Zahodu so za furor divinus kot izvir
pesni$tva sicer vedeli od piscev poznoanti¢nega Rima; meniski skrip-
torij ga je »ohranil in ¢rkoval po tem zgledug, a je Sele »ustvarjalni eros
italijanske renesanse v teh ¢rkah znova obudil duha« (Curtius 439).
Furor divinus se je v pesni$tvo prvi¢ po antiki vrnil tik pred iztekom
Quattrocenta z latinsko »Himno soncu« italijanskega humanistic-
nega ucenjaka in pesnika gr$kega rodu Micheleja Marulla. Ronsard,
ki je Marulla cenil in mu posvetil epitaf, je svoj furor prikazoval kot
pindarjevski, in Plejadovci so bozansko blaznost, kot pric¢a vrsta njiho-
vih poetoloskih izjav, vzdignili na svoj prapor. Toda o tej blaznosti ne
govori Pindarjevo pesni$tvo.

»Vedezuj, Muza, jaz pa bom prerokoval,« pravi Pindar’ in sebe
glede na to, da je za domovino Muz v grskem mitu veljala Pierija,
imenuje tudi »pojoci prerok Pierid« (Paj. 6,6; Snell-Maehler 27, zv.
2; prim. Senega¢nik 340). Samega sebe Pindar torej uzira »v enakem
razmerju do Muz, kot je tisto, v katerem stoji prerok nasproti orakelj-
skemu bogu«, oziroma, $e natan¢neje, sam »stoji nasproti Muzi,
kot nasproti Pitiji stojijo sveceniki v Delfih« (Bowra 4, 8). Kakor je
Pitija, visoka Apolonova svecenica v Delfih, neartikulirano govorila
ali jecala v vedezevalskem blaznenju, to pa je ljudem, ki so po delfski
orakelj prihajali z vseh koncev Gr¢ije, artikulirano in vcasih zajeto v
heksametre posredoval svecenik oziroma prophétes kot tisti, ki govori
naprej (iz gr. prophemi, »povem vnaprej«, »napovemc ali tudi »povem
naprej«),® tako govori Pindar. Muza je kakor Pitija: ona vedezujo¢
blazni. Nasprotno je on, Pindar, kakor delfski profet ali prerok: njeno
blaznenje umerja v ¢loveku umljivo, vendar kljub temu govorico, ki se

7 Fr. 140d; Snell-Maehler 119, zv. 2; prim. Senega¢nik 363.

8 Anti¢ni viri o tem, kako je vedeZevala Pitija, si med sabo nasprotujejo. Neka-
teri govorijo o Pitijini obsedenosti od boga, ki spominja na ekstati¢ni trans, drugi —
kljub manii — o jasnosti njenega duha in govorice. Sodobno mnenje, ki se nagiba na
drugo stran, povzema Fritz Graf, namre¢ da je Pitija »govorila s svojim glasom bodisi v
heksametrih bodisi v prozi, ki so jo potem v verze spravili izvedenci« (Graf 56).

171



PKn, letnik 47, §t. 2, Ljubljana, avgust 2024

172

temni po svojem izviru. In kakor zmage na igrah ni brez ¢lovekovega
napora, tudi zmagospev, ki prihaja od Muze, terja ¢loveski delez. Ta
ni v téchne, ampak v sophii, »modrostic, ki je nekaj takega kot vednost,
vznikajoca »znotraj«: »Moder je, kdor mnogo ve po naravi« (Ol. 2,86;
Snell-Maehler 12, zv. 1; prim. Senega¢nik 31). Pindarjeva ni ve$¢ina
ali umetnost, katere se je mogoce priuditi, ampak modrost nekoga, ki
se mu phyd, »po naravi, se pravi po vznikanju v njem samem, daje, da
misli pesnisko — in ve pesniti.

O tem, da je pesnik, ki govori pod bozanskim navdihom, iz uma
in da je pravi govorec njegovih besed bog, da pesnistvo tako kot vede-
zevalstvo (mantiké), ki si besedni koren deli z blaznostjo (mania),
izvira iz blaznenja in da je stanje, v katerem je pesnikova dusa med
pesnjenjem, enako bakhi¢nemu navdusenju, skratka, da je pesnistvo
»blazne¢a umetnost« — o _furor divinus sive poeticus je govoril Platon.’
Ko so Ronsard in njegovi sledilci imenovali in opisovali svoj furor
poeticus, niso govorili po Pindarjevo, ampak so izhajali iz Platona, po
katerem je bozansko blaznenje pesnikov »'dionizi¢no' stanje« (Mofhitt
61). Pri tem pa jih je spet usmerjala Horacijeva podoba »ditiram-
bi¢nega« Pindarja, po kateri Pindarjevo metricno besnenje izdaja
bakhi¢no obsedenost.

Toda Ronsardov slog je kljub njegovemu sklicevanju na furor dale¢
od bogastva Pindarjevega sloga. Pri Pindarju so besede nabite s pomeni
(in zato minsko polje za vsakega prevajalca). Prav tako pomenljiva je
njihova skladnja. Pindarjeve besede, ki stojijo kakor stebri,'® valovijo v
pomenjanju. Njegovi stavki v silovitem razmahu prestopajo vrstice in
kitice ali pa se za¢nejo in koncajo, $e preden se konca vrstica. Nasprotno
se Ronsardovi stavki zravnajo. Ti stavki so premocrtni, te¢ejo gladko
naravnost in se pogosto priblizajo rimani prozi. Tudi ¢e se misel v kraj-
sih vrsticah nadaljuje iz ene v drugo, se skoraj zmeraj sklene z vrstico,
ki jo kot zvo¢ni obro¢ sklepa rima. V Ronsardovem besednjaku je
veliko pomanjsevalnic, a redko kaj podobnega Pindarjevim novotvor-
bam. Ronsardova govorica sicer deluje temno, zlasti kadar namiguje
na malo znane mite, vendar se pomen, brz ko bralec prepozna njihov
vir, iz tega vira tudi lepo zjasni. Ronsard v jeziku ne orje na globoko
kakor Pindar.

% Prim. Jon 533d-534e in Fajdros 244a—245b (Platon 961-962, 545-546).

"V spisu O sestavi besed ze Dionizij iz Halikarnasa prepoznava Pindarja za ime-
nitnega predstavnika sloga, ki ga imenuje austeré harmonia, »rezko skladanje«. Za ta
slog je znacilno, da povedi, celo posamezne besede stojijo v stavku trdno in neodvisno
od drugih kakor grobo izklesani, nezglajeni kamniti bloki. Prim. Dionysius of Hali-
carnassus 168.



Vid Snoj:  Ronsardova in Cowleyjeva pindarjevska oda

Poleg tega je metrika francoske ode tuja Pindarjevi. Pindarjevske
ode, ki so jih v renesansi pisali v gri¢ini, se zvesto drZijo »metri¢ne
shemex« tega ali onega Pindarjevega epinikija. Tiste v latins¢ini pogosto
jemljejo verzne in kiti¢ne oblike, znane iz latinske lirike, in tako ene kot
druge kombinirajo v nove sestave. Francoske odes pindariques pa imajo
verze razliénih dolZin, najveckrat z osmimi, desetimi ali dvanajstimi
zlogi in venomer sklepane z rimo, ter epode krajse od strof in antistrof,
vendar v vseh strofi¢nih parih in vseh epodah zmeraj eno in isto verzno
obliko (prim. Schmitz 133). Metri¢na zgradba vrstic se od prve do
zadnje skoz vso pesem ne spreminja. Namesto vecobli¢nosti Pindarjeve
ritmi¢ne metrike v teh odah vlada stroga enoobli¢nost.

Prav tako tuje kot Pindarjevo ritmi¢no metriziranje je bilo francoskim
pindaristom njegovo pesnisko misljenje. Ronsardova oda francoski
kraljici Katarini Medicejski, recimo, ki se za¢ne s prikazom pesniskega
furorja, ima to, kar mora imeti epinikij: ima mitsko pripoved o ustano-
vitvi Firenc, ki spominja na tisto o ustanovitvi Kirene iz »Devetega pitij-
skega slavospevac, in prehod od slavljenja mesta, v katerem se je kraljica
rodila, k slavljenju njenega »bozanskega rodu« (1,3,34; Ronsard 44),
druzine Medicejcev. Vendar Ronsard nato namesto zmage slavi kralji-
¢ine kreposti. Njegove ode so na splo$no enkomiji, sestavljeni zvecine
s prerazporejanjem in raznolicenjem toposov iz epinikijskega in sploh
anti¢nega literarnega izrocila.

Ceprav Ronsard ni bil prvi, ki je pindariziral v Evropi, je s svojimi
odami sprozil trend slavljenja vélikih ljudi, dogodkov iz njihovih
zivljenj in njihovih kreposti. S pindarjevsko odo je vladal francoskemu
pesnistvu v drugi polovici 16. stoletja, prek njega pa je slava Pindarjevega
pesnistva segla tudi v Anglijo.

Prva pindarjevska oda v angles¢ini je »Pandora« Johna Southerna iz
leta 1584. Southern se je tako kot Ronsard v Franciji hvalil, da prvi pinda-
rizira v Angliji. Vendar je v pescici pesmi pindariziral po Ronsardovo.
Njegovo pesnjenje je skromno, plagiatorski rop Ronsarda.

Prvi angleski pindarjevski odi, ki sta se posrecili, sta nastali precej
pozneje, a v istem letu. Leta 1629 je Ben Jonson ob smrti mladega
plemica Henryja Morisona napisal odo v ¢ast njemu in njegovemu
prijatelju Luciusu Caryju, enemu svojih ob¢udovalcev, ki so kot samo-
razglaéeni »Benovi sinovi« njega samega, svojega literarnega oceta,
steli za najpomembnejSega angleskega kritika in pesnika tistega casa.
V tej odi Morisona in Caryja, slave¢ njuno nerazvezljivo prijateljstvo,
primerja s Kastorjem in Poluksom, polbratoma dvoj¢koma iz grskega
mita, ki sta imela razliéna oleta, prvi $partanskega kralja Tindareja,
drugi Zevsa, in od katerih je drugi, Poluks, nesmrten po svojem ocetu,

173



PKn, letnik 47, §t. 2, Ljubljana, avgust 2024

174

ko je Kastor padel v boju, izbral drugo od moznosti, ki mu ju je dal
na izbiro oc¢e Zevs, namre¢ ne da bo sam ostal nesmrten in prebival
z oletom na Olimpu, ampak da bo vzel nase polbratovo smrtnost in
si z njim delil svojo nesmrtnost ter da bosta skupaj tako na Olimpu
kakor v Hadu." Jonsonova oda ima ve¢ conceits, zapletenih primer-
jav, ki s sopostavljanjem tistega, kar si je med sabo po mnenju vecine
ljudi nepodobno, dajejo misliti. Jonson na primer svojega »sina« in
njegovega umrlega prijatelja z besednim prestopom imenuje rwi-lights,
»dvo- / lu¢i, Dioskura« (92-93; Jonson 235, kurziva je v izvirniku):
Cary in Morison sta kot twins s rwi- razlo¢ena v dvojci¢ni ludi, v lu¢-
-in-temo, a sta vendarle dvojna lu¢ — oziroma s ¢ezjezikovno besedno
igro, ki skupno poimenovanje mitskih dvojckov seje skoz sito latin-
$¢ine, zdruzena hkrati kot Di-oscura, Dvo-temneza (prim. Fitzgerald
5). Oda ima enako umerjene rimane verze neenakih dolzin in triadi¢no
kiti¢no zgradbo.

Istega leta kot Jonsonova je nastala oda »Ob jutru Kristusovega
rojstva« Johna Miltona, najvedjega angleskega baro¢nega pesnika.
Milton to pesem, ki je delno sad njegovega mladostnega branja Pindarja,
imenuje »ponizna oda« (24; Milton 17), a jo po $tirih uvodnih kiti-
cah z mednapisom preimenuje in uglasi v himno. Pesem ob preitju
v himno dobi druga¢no verzno in kiti¢no obliko; dolgi enakomerni
rimani verzi se za¢nejo izmenjavati s kratkimi in kitice se priblizajo
kiti¢cnemu vzorcu italijanske kancone, ne izgrajujejo pa se, tako kot ze
ne na zacetku, v triade. Milton ob rojstvu BoZjega Sina daje slisati vik
in krik gr$kih in rimskih, egipcanskih in kanaanskih bogov, ki zapu-
$¢ajo prerocisca, cloveske domove in svetisca, ter jok, vzdihovanje in
tozenje bozanstev, ki se poslavljajo od izvirov in gajev. Razlega se spev
trume novih duhov, angelskega zbora, in zliva z glasbo sfer, ki je bila od
Adamovega padca naprej neslisna pod nebesnim svetovjem, vendar jo
je s spustom skoz sfere v smrtno ¢lovesko glino, tako da je te sfere odprl,
naredil slisno Odresenik in ji z basi zdaj spet, kakor ob stvarjenju,
priteguje zemlja.

Proslavljanje odhoda poganskih bogov iz svetis¢ je imelo pomembno
vlogo ze v kr$¢anskih himnah renesanse, predvsem tistih, ki slavijo bozic.
Toda Milton na zacetku svoje ode, ki bo postala himna, samemu sebi
zaklice: O run, prevent them with thy humble ode, »O, teci, jih s svojo
ponizno odo prehiti«. S tem sebespodbujevalnim klicem se spusti v tekmo
za prvenstvo v slavljenju pred tremi mdgoi ali »modrimi« z Vzhoda, ki so

'O Poluksovi izbiri primerjaj Pindarjev »Deseti nemejski slavospev« (55-90);
Senegac¢nik 275-277.



Vid Snoj:  Ronsardova in Cowleyjeva pindarjevska oda

po evangeljski pripovedi krenili na pot za novovzslo zvezdo in prvi prisli
pocastit Bozjega otroka na kraj njegovega rojstva (Mt 2,1-12). Pri tem
se v angleskem glagolu prevent namesto sicersnjega »odvrniti« ali »prepre-
diti« prebije naprej pomen latinskega praevenire — »priti prej«. Milton
prihaja, da prvotne castilce prehiti z dostojnim slavljenjem Kristusovega
rojstva. »Od zvezde vodeni ¢arodeji« (23; Milton 17), ljudje starega sveta,
niso vedeli, koga so prisli pocastit, nicesar od tega, kar zdaj razkosno
slave¢ razgrinja Miltonova oda-himna. Njegov spev v ¢ast Bogu, ki se je
uclovedil v svetu med ljudmi za njihovo odresenje, a kot Stvarnik vsega
»v resnici 'prihaja prej'« (Fitzgerald 33), premaguje in odvraca poganske
disave carodejev.

Za mejnik v angleskem pindariziranju so obveljale Pesmi Abrahama
Cowleyja, ki so izsle leta 1656 in kot poseben razdelek vsebujejo
»Pindarjevske ode«. Cowley, eden tako imenovanih metafizi¢nih pesni-
kov, je Pindarja prevajal v angles¢ino in sam pesnil po njem. Pred svoje
ode je postavil prevoda dveh Pindarjevih slavospevov, »Drugega olim-
pijskega« in »Prvega nemejskegac, ter jima dodal $e imitacijo Horacijeve
pesmi v Pindarjevo ¢ast. V uvodu k »Pindarjevskim odam« pojasnjuje,
zakaj se je odlo¢il za nedobesedni prevod: »Ce bi se kdo lotil prevajanja
Pindarja besedo za besedo, bi si drugi mislili, da je en blaznez prevajal
drugega« (Cowley 155). Zato je prevajal Pindarjev nacin govora, ki ga je
prevzel tudi v svojem pesnjenju. V opombi k odi »Vstajenje« pravi: »Ta
oda je resni¢no pindarjevska, s tem ko skladno z njegovim entuziasti¢-
nim nacinom iz ene stvari vpada v drugo.« (183) Za poglavitno potezo
Pindarjevega govora je prepoznal nenadne prehode z enega predmeta
na drugega, ¢eprav se ti niti v njegovem prevajalskem pindariziranju ne
vrstijo tako odsekano kot pri Pindarju.

Cowley si je pri prevajanju Pindarjevega »entuziasti¢nega nacinac
jemal veliko svobode. Pindarjeva epinikija imata v njegovem prevodu
ne samo verze razli¢nih dolzin, ampak tudi kitice z razli¢nim $tevilom
verzov, v katerih se povrhu neenakomerno mesajo raznoliki metri¢ni
impulzi. Z iregularnostjo verzov in kitic se uveljavlja svoboda v metriki.
A Ceprav ta svoboda vsekakor daje vtis priblizka Pindarjevemu metri¢-
nemu besnenju, kakr$nega je v prestopanju gorske reke ¢ez bregove
upodobil Horacij, prej kot posrednik besnenja deluje kot tamponski
sloj in branik pred njim. Tudi to spet nemara izdaja Cowleyjevo lastno
pesnjenje. V »Vstajenju« se Cowley namre¢ obrne na svojo Muzo, ¢es,
naj »pindarjevskega svojega Pegaza krépko obrzda, / ki besneti res zace-
nja« (54-55; Cowley 183).

Z metri¢no svobodo pa se druzi svoboda smisla. Cowleyjevo preva-
janje po smislu je svobodno v tem, da dodaja vezne ¢lene. V »Prvem

175



PKn, letnik 47, §t. 2, Ljubljana, avgust 2024

176

nemejskem slavospevue, ki ga Pindar zaéne z nagovorom otoka Orti-
gije, Cowley na primer zamenja »posteljo Artemide« s »porodno poste-
ljo / svetle Latone« (3—4; Cowley 170). Da bi vzpostavil jasnejso pove-
zavo med otokom in boginjo, »posteljo« namesto Artemidi pripise
njeni materi Leto (oziroma latinizirani Latoni) in z dodatnim pridevni-
kom »porodna« pokaZe, da je bila Artemida rojena na Ortigiji. Ceprav
pri zamenjavi Pindarjeve metafore s svojo izpusti Artemido, ki jo
izrecno imenuje Pindar, porodna postelja Latone, ker je rojstna postelja
Artemide, razjasni zvezo: Ortigija je rojstni kraj te (v prevodu neime-
novane) boginje.

Se znatno veji je Cowleyjev poseg na zatetku druge epode, kjer
Pindar brez zveznega prehoda za¢ne podajati mit o Heraklovem prvem
junaskem dejanju, namre¢ kako je Ze v otroski zibki zadavil kadi, ki ju je
nadenj poslala Hera. Tu Cowley zgradi ni¢ manj kot most med mitskim
herojem in Hromijem, zmagovalcem na nemejskih igrah in slavljen-
cem Pindarjevega slavospeva. Za to vstavi kar pet verzov o tem, da se
noben drug izmed mladenicev ni tako zgodaj podal v tekmo za krepost
kakor Hromij, in v zadnjem, petem, pribije, da na pot kreposti »nihce
ni nikdar prej od njega krenil razen Alkida« (79; Cowley 173), kot
Herakla imenuje po njegovem dedu. Herakles v prevodu $ele potem, ko
ga Cowley jasno postavi Hromiju v predhodnistvo, zadavi ka¢i.

Na Cowleyja je delovala Horacijeva podoba Pindarja. Kot prevaja-
lec Pindarjevega »entuziasti¢nega nacina« pa je izbral srednjo pot. Ni
se naselil v figuri Ikarja, ampak njegovega oceta Dajdala, ki ni letel
ne prenizko ne previsoko, preblizu. Ceprav je po svobodnosti svoje
metrike postal znan in razvpit med sodobniki, je vendarle izbral zmer-
nost. Pindarjev »entuziasti¢ni nacin« je lovil z njo, zrahljano metriko,
in s prevajanjem po smislu, s posegi vanj: z regulacijskimi konektorji,
mostogradnjo, protetiko smisla. Toda ker srednji poti pripada, da se drzi
stran od skrajnosti, nikdar ne vodi tja, kamor visoka. Cowley s svojim
»ne preblizu« ne utira poti 4 izviru Pindarjeve govorice. Dobesedno
prevajanje Pindarja je bilo zanj pot v blaznost. Svobodo, ki si jo je jemal
pri prevajanju, je pri tem rabil kot zas¢ito za oba: »Cowleyjevo prevaja-
nje hocde ohraniti poznezevo dusevno zdravje [sanity],« ugotavlja John
T. Hamilton, a hkrati »zunaj azila zadrzati tudi svoj zgled, Pindarja
samega« (Hamilton 177). Pesnisko blaznost je vsekakor zelel lociti od
klini¢ne norosti ter pesnika in njegovega prevajalca sebe resiti pred tem,
da bi postala dvonorca.

Cowley je kot prevajalec in posnemovalec Pindarja sam pisal ode,
ki seveda nimajo triadi¢ne zgradbe, ampak iregularen verz in kitico.
Cowleyjeve »Pindarjevske ode«, prevedeni Pindarjevi in njegove lastne,



Vid Snoj:  Ronsardova in Cowleyjeva pindarjevska oda

so s svojo oblikovno iregularnostjo postale mejnik zaradi vpliva, ki so
ga imele ne samo na mnozice verzifikatorjev, ampak tudi na pesnike.
Cowleyjevo prevajanje Pindarja je zagovarjal John Dryden, ki je leta
1668 postal prvi angleski poeta laureatus, ces, o Pindarju je »splosno
znano, da je temen pisec, da mu manjka povezanosti [Connexion]«,
zaradi Cesar je bilo za genija, »kakrSen je tisti gospoda Cowleyja, pa¢
nujno, da Pindarju da govoriti anglesko« (Dryden 1013) — in zago-
vor je veljal tudi za Cowleyjevo pesnjenje. Poleg tega je Dryden, kar
zadeva Pindarjeve ritme, stavil na zadrzanost oziroma cowleyjevsko
zmernost. Za svojo najboljso pesem je imel »Aleksandrovo gostijo«, ki
je pindarjevska oda iregularnega cowleyjevskega kova, enako pa je tudi
stoletje pozneje visoko cenjeni Thomas Gray za svoji najbolj posreceni
pesmi $tel pindarjevski odi »Napredek pesnistva« in »Bardq, le da sta ti
v nasprotju z Drydnovo grajeni strogo triadi¢no.

Ve¢ pindarjevskih od brez triadi¢ne zgradbe je v angles¢ini morda
sicer e pred Cowleyjem spesnil drug metafizicni pesnik, Richard
Crashaw. Odo je, recimo s slavljenjem Kristusovega rojstva in razgla-
Senja, poskusal prilagoditi krs¢anski himniki, vendar je trume za sabo
potegnil Cowley, ne Crashaw. In Se: Cowley je odo s tem, da jo je pisal
v Cast vznesenosti, usodi, Zivljenju in tako naprej, odcepil od take ali
drugacne priloznosti, kakr$nekoli Ze se je drzala dotlej. V tem pesni-
skem izro¢ilu so pozneje v angles¢ini nastale taksne mojstrovine, kot je
na primer Wordsworthova oda nesmrtnosti.

Po Cowleyju se je znatno ve¢ od regularne pisala iregularna oda,
dokler ni mode iregularnih pindarjevskih od zajezil William Congreve.
Leta 1706 je napisal odo kraljici Ani in vzel nase »popravo 'napake’
pindarjevske iregularnosti« (Wilson 161). Svoji odi je postavil na éelo
»Govor o pindarjevski odi«, v katerem je zavrgel Horacijevo podobo
Pindarja in ob tem, da je metri¢no svobodo cowleyjevskega kova pove-
zal z divjo svobodo misli, zavrnil obe. Verzi tak$ne ode, pravi Congreve,
niso ni¢ drugega kot »povez [Bundle] blodnih nesovisnih misli, izra-
zenih v povezu prav tak$nega iregularnega kiti¢nega zavoja [in a like
Parcel of irregular Stanza's]« (Congreve 144). Iregularno pindarjevsko
odo pri tem lo¢i od Pindarjeve:

Nasprotno ni ni¢ bolj regularnega od Pindarjevih od, kar zadeva tako njegovo
natan¢no ohranjanje mer in $tevila kitic in verzov kakor tudi nepretrgano
sovisje [perpetual Coberence] njegovih misli. Kajti ¢eprav so njegove zastrani-
tve pogoste in prehodi nenadni, vendarle vselej obstaja neka skrivna povezava
[Connexion), ki ji kljub temu, da se zmeraj ne kaze ocesu, nikdar ne spodleti,
da se priobdi [communicate itself] bral¢evemu razumevanju. (Congreve 144,
kurziva je moja)

177



PKn, letnik 47, §t. 2, Ljubljana, avgust 2024

178

Congrevu se je prikazala podoba, nasprotna Horacijevi podobi metri¢-
nega divjaka: Pindar je popolnoma regularen pesnik, njegova regularna,
sama v sebi skladna metrika se ujema s prav tako regularnim »sovisjem
njegovih misli«. Povezava med temi mislimi sicer nikakor ni ocitna, a se
kljub temu zmeraj naznani bral¢evemu razumevanju — $e ve¢, in to ostaja
neizre¢eno: razumevanju prinasa obet razjasnjenja temne Pindarjeve
govorice ali celo razjasnjenje samo. Povezava obstaja tako med mislimi
kakor tudi med mislimi in merami, med miselno in metri¢no zgradbo
Pindarjevih od. To pomeni, da je Pindarjeva ritmi¢na metrika Congrevu
v povezavi oziroma skladnosti z miselnim sovisjem pokazala apolinicni
obraz. Po njegovi kritiki se je pindarjevska oda pri marsikaterem pesniku,
na primer pri Grayu, vrnila v regularno triadi¢no obliko.

Ena od spodbud za Congrevovo presojo Pindarjeve ode nemara
izhaja iz razlo¢evanja med njegovimi epinikiji in ditirambi. Ze Antonio
Sebastiano Minturno namre¢ v spisu O pesniku zatrjuje strogo regular-
nost epinikijske triade in v nasprotju z zgovorno Horacijevo sugestijo
o metri¢nem besnenju v vseh Pindarjevih pesmih postavi domnevo, da
Pindarja »nosijo iregularni ritmi« (Minturnus 397) samo v ditirambih.
Druga spodbuda za to presojo pa je vsekakor prisla od wittenberske
izdaje Pindarjevih epinikijev. To knjigo, ki je iz$la leta 1616, dobrih
dvesto let po prvih dveh v Italiji, je z grskimi besedili, latinskimi prevodi
in obSirnim komentarjem ter z uvodi, metri¢no analizo in tabelno
sinopso retori¢ne zgradbe za vsak epinikij posebej pripravil Erasmus
Schmid. Na zacetku knjige je med drugim natisnjena pesem Emericiusa
Thurza, rektorja univerze v Wittenbergu, v ¢ast izdajatelju. Tretja kitica
te pesmi se glasi (9-12):

Monte decurrens velut amnis, imbres
Qvem [(uper notas aluére ripas,
Eluit fordes, Lyriciq; mendas
SCHMIDIUS aufert. (Schmid 15)

Kot reka, ki z gore dol tece, od déZja
narasla ¢ez znane bregove,
nesnago izpira, stran Liriku
SCHMID odnasa napake.

Prva dva verza sta Cisti citat prvih dveh verzov Horacijeve pesmi v
Pindarjevo ¢ast. Toda druga dva spremenita njen scenarij: prej je
pesnik, ki je poskusal posnemati Pindarja, strmoglavil, zdaj pa skupaj
s Pindarjem, »Lirikom« z veliko zacetnico, kakor gorska reka, ne kakor
Ikar, strmoglavlja njegov izdajatelj Schmid, in sicer tako, da besedilo



Vid Snoj:  Ronsardova in Cowleyjeva pindarjevska oda

Pindarjevih epinikijev ¢isti in v njem odpravlja napake, ki so se vanj
prikradle v tekstni predaji.

Schmid je hkrati kakor reka, ki jo je Herakles speljal skoz Avgijev
hlev. Njegovih emendacij, narejenih ob primerjavi vrste rokopisov, je
ve¢ kot Seststo. Poleg tega v pismu »Naklonjenemu bralcug, ki ga je
objavil v poskusni delni izdaji nekaj let prej in dal skoraj nespreme-
njenega ponatisniti v integralni izdaji Pindarjevih epinikijev, izraza
prepric¢anje, da bo ta izdaja njemu, bralcu, naredila Pindarja ne le
razumljivega, ampak v njem tudi ne bo ve¢ videl nobene »temnosti, ki
so si jo sami pri sebi umisljali nekateri« (Schmid 4), ker jim je njegovo
pesnistvo zatemnilo slabo stanje besedila. Iz Schmidovega preprica-
nja, da odpravljanje napak izbrisuje temnost Pindarjeve govorice, veje
silovit hermenevti¢ni optimizem, ki izhajajo¢ iz predpostavke, da je
prvotni tekst jasen, izganja iz njega temo in braléevemu razumeva-
nju obeta jasnost brez temnosti. Ta optimizem prihaja na spregled
tudi v Congrevovem poudarjanju oblikovne in vsebinske regular-
nosti Pindarjevega pesniStva in postavitvi Pindarjeve ode v popolno
nasprotje z odo njegovih posnemovalcev.

Tako kot Congreve je Cowleyjevo pindariziranje in pesnjenje po njem
pindarizirajo¢e mnozice nekaj pozneje grajal Samuel Johnson, morda
najugledne;jsi knjizevnik v angleski zgodovini sploh, ¢igar delo obsega
vse od pesmi do kriti$kih spisov in celo slovarja angleskega jezika. »Dr.
Johnsong, kot so ga pogosto imenovali, v obsirnih Zivljenjib pesnikov,
ki jih je napisal proti koncu zivljenja, pravi: »Ta ohlapna in brezzakon-
ska verzifikacija [...] je takoj preplavila nase pesniske knjige; vse fante
in dekleta je zgrabila prijetna moda, in tisti, ki niso bili zmozni poceti
nicesar drugega, so lahko pisali kakor Pindar.« (Johnson 40) Johnson se
je sicer strinjal z mnenjem mnogih sodobnikov, oprtim na Horacijevo
avtoriteto, namrec¢ da je Pindarjev verz metri¢no svoboden. Vendar ima
ta svoboda po njegovi sodbi svojo mero. Verzi se v Pindarjevih epini-
kijih vracajo z enakim $tevilom zlogov in dosezejo enakomernost na
ravni kitice. Svobodno oblikujoci se metri¢ni vzorci v prvih treh kiticah
vzpostavljajo pravilo za vse druge triade, in kar se izvzorci v prvi triadi,
dobi natan¢ne metri¢ne responzije v vseh, kolikor jih $e sledi. Kar je
sprva slisati rezko, navsezadnje zveni ubrano kakor na Apolonovi liri.

Johnson seveda $e zdale¢ ni imel zadnje besede v zgodbi, ki jo pise
recepcija Pindarja na Zahodu, verjetno pa je eden redkih piscev, ki so
imeli pred o¢mi oba Pindarjeva obraza, dionizi¢nega in apolini¢nega,
¢eprav mu je prvega prerasel Pindarjev drugi obraz. Horacijeva podoba
Pindarja je delovala $e naprej in na obe strani. Vzbujala je prav tako
$tevilne »za« kot »proti«,

179



PKn, letnik 47, §t. 2, Ljubljana, avgust 2024

180

LITERATURA

Bowra, Cecil M. Pindar. Clarendon Press, 1964.

Callimachus. Hecale | Hymns | Epigrams. Loeb 129, grski izvirnik z angleskim prevo-
dom, Harvard University Press, 2022.

Congreve, William. »A Discourse on the Pindarique Ode«. Complere Works, Delphi,
2018, str. 144—148.

Cowley, Abraham. Poems: Miscellanies, The Mistress, Pindarique Odes, Davideis, Verses
Written on Several Occasions, izd. A. R. Waller, Cambridge University Press, 1905.

Curtius, Ernst Robert. Evropska literatura in latinski srednji vek. Prevod Tomo Virk,
LUD Literatura, 2002.

D'Angour, Armand. »Horace's 'Victory Odes': Artifices of Praise«. Bulletin of the
Institute of Classical Studies. Supplement, let. 112, 2012, str. 57-71.

Dionysius of Halicarnassus. Critical Essays I: On Literary Composition. Loeb 466, grski
izvirnik z angleskim prevodom, Harvard University Press, 2007.

Du Bellay, Joachim. Euvres complétes: La défense & illustration de la langue francoise
suivi de I'Olive et quelques autres ceuvres poétiques. Zv. 1, izd. Léon Séché, Revue de
la Renaissance, 1903.

Dryden, John. »Preface Concerning Ovid's Epistles«. Complete Works, Delphi, 2013,
str. 1006-1016.

Fitzgerald, William. Agonistic Poetry: The Pindaric Mode in Pindar, Horace, Holderlin,
and the English Ode. University of California Press, 1987.

Freis, Richard. »The Catalogue of Pindaric Genres in Horace 'Ode' 4.2«. Classical
Antiquity, let. 2, §t. 1, 1983, str. 27-36.

Gasparov, Mihail Leonovi¢. Olerk istorii evropejskogo stiba. 2. izd., Fortuna Limited,
2003.

Graf, Fritz. Apollo. Routledge, 2008.

Hamilton, John T. Soliciting Darkness: Pindar, Obscurity, and the Classical Tradition.
Harvard University Press, 2003.

Highet, Gilbert. 7he Classical Tradition: Greek and Roman Influences on Western
Literature. Oxford University Press, 2015.

Horace. Odes and Epodes. Loeb 33, latinski izvirnik z angleskim prevodom, Harvard
University Press, 2004.

Horace. Satires. Epistles. The Art of Poetry. Loeb 194, latinski izvirnik z angleskim pre-
vodom, Harvard University Press, 1989.

Irigoin, Jean. Histoire du texte de Pindar. C. Klincksieck, 1952.

Johnson, Samuel. 7he Lives of the English Poets. Zv. 1, izd. Roger Lonsdale, Oxford
University Press, 2006.

Jonson, Ben. 7he Workes of Benjamin Jonson. Zv. 2, Meighen 1640.

Krummacher, Hans-Henrik. Lyra. Studien zur Theorie und Geschichte der Lyrik vom
16. bis zum 19. Jabrhundert. Walter de Gruyter, 2013.

Milton, John. Complete Shorter Poems. 1zd. Stella P. Revard, Willey-Blackwell, 2009.

Minturnus, Antonius Sebastianus. De poeta, ad Hectorem Pz'gnﬂtel/um, Vibonensium
Ducem, Libri sex. Apud Franciscum Rampazetum, 1559.

Mofhitt, John F. Inspiration: Bacchus and the Cultural History of a Creation Myth. Brill,
2005.

Ovidij Naso, Publij. Metamorfoze. Izbor. Prevod Kajetan Gantar, Mladinska knjiga,
1977.



Vid Snoj:  Ronsardova in Cowleyjeva pindarjevska oda

Quintilian. 7he Orator's Education. Loeb 126, latinski izvirnik z angleskim prevo-
dom, Harvard University Press, 2001. (Slovenski prevod: Solz govornistva. Prevod
Matjaz Babic, Sola retorike Zupanti¢&Zupancic, 2015.)

Platon. Zbrana dela. Zv. 1, prevod Gorazd Kocijan¢i¢, Mohorjeva druzba, 2004.

Revard, Stella P. Pindar and the Renaissance Hymn-Ode: 1450—1700. Arizona Center
for Medieval and Renaissance Studies, 2001.

Ronsard, Pierre de. (Buwvres complétes. Zv. 2, izd. Prosper Blanchemain, P. Jannet,
1857.

Schmid, Erasmus, izd. Pindarou Periodos, hoc est Pindari Olympionikai, Pythionikai,
Nemeonikai, Isthmionikai. Wittenberg, 1616.

Schmitz, Thomas. Pindar in der franzdsischen Renaissance. Studien zu seiner Rezeption
in Philologie, Dichtungsstheorie und Dichtung. Vandenhoeck & Ruprecht, 1993.

Senegaénik, Brane, prev. Slavospevi in izbrani fragmenti, Pindar, Druzina, 2013.

Snell, Bruno in Herwig Maehler, izd. Pindari carmina cum fragmentis. Epinicia. Zv.
1, B. G. Teubner, 1980.

Snell, Bruno in Herwig Machler, izd. Pindari carmina cum fragmentis. Fragmenta.
Indices. Zv. 2, B. G. Teubner, 1975

Wilson, Penelope. »Pindar and English Eighteenth-Century Poetry«. Bulletin of the
Institute of Classical Studies, Supplement, let. 112, 2012, str. 157-168.

Ronsard’s and Cowley’s Pindaric Ode

Keywords: ancient Greek poetry / Pindar / literary reception / Pindaric ode / Horace /
Ronsard, Pierre de / Cowley, Abraham

After his return to the West, which had been separated from Greek culture
by the language barrier after the end of antiquity, Pindar regained the status
of “champion of the lyricists” that he had enjoyed with the Greeks. In the
late Renaissance, the highest genre of lyric became the ode, as the epinician
was also already called by Alexandrian scholars, and Pindar’s epinician with
its triadic stanzaic structure was established as its prime example. The poem
in which Horace depicted Pindar as a wild mountain river and gave him the
image of a metrical wild man also had a decisive influence on the reception of
Pindar’s poetry. In the vulgar language, Pierre de Ronsard made prominent the
Pindaric ode with a triadic structure and thus earned himself a lasting place in
French and European literary history. He became known as the French Pindar.
Pindaric odes began to be written after the Ronsard’s model, without first-
hand knowledge of Pindar, and Ronsard’s ode reached England. The milestone
in English pindarising, however, is Abraham Cowley’s “Pindarique Odes”,
which are characterized by loose metrics and the freedom of leaping thought.

181



PKn, letnik 47, §t. 2, Ljubljana, avgust 2024

182

By translating Pindar and poeticizing after Pindar’s “enthusiastic manner”,
Cowley triggered a fashion for irregular Pindaric odes among his compatriots,
a fashion that was curbed after a while by William Congreve’s diametrically
opposed image of the great Greek lyricist. In it, Pindar appears as a purely
regular poet whose metrics correspond to the coherence of his thoughts.

1.01 Izvirni znanstveni ¢lanek / Original scientific article
UDK 821.14°02.09-1Pindar

82.091-1
DO https://doi.org/10.3986/pkn.v47.i2.09



