NIKOLAJ BERDJAJEV

Kraljestvo Duha in

cesarstvo Cesarja

O hierarhiji vrednot: cilji in sredstva*

I.

A lovek je bit, ki ocenjuje, ki opredeljuje ka-
kovost. Opredelitev vrednot in dolocitev
njihove hierarhije sta transcendentni funkciji
zavesti. Celo divjak ocenjuje. V naSem svetu
se sooamo z na glavo obrnjeno hierarhijo
vrednot, kjer je najniZje postalo najvi§je, naj-
vi$je pa je postalo zatrto. Tovrstna hierarhi¢na
zamenjava ne zadeva zgolj sovjetske Rusije,
temvec tudi, in morda 3e bolj, Ameriko in vso
Evropo. Zivljenje ¢loveskih druzb se podreja
gospodovanju ekonomije, tehnike, laZnive
politike, izrazitega nacionalizma. Hierarhija
vrednot je opredeljena po nacelu koristi in je
popolnoma brezbrizna do resnice. Duhovna
kultura je zaduSena. Poraja se vprasanje, ki
ni toliko povezano z vrednotami samimi,
ki jih ustvarja ¢lovek, ampak z vrednoto
¢loveka kot takega. Cilji cloveSkega Zivljenja
so namre¢ zasenceni. Clovek je prenehal
razumevati, zaradi ¢esa sploh Zivi, in ob tem
nima niti ¢asa, da bi se povprasal o smislu
Zivljenja. Njegovo Zivljenje je zapolnjeno s
sredstvi za Zivljenje. Ta so postala sama svoj
cilj (samo-cilj). Podreditev ciljev sredstvom je
zelo znacilen proces v ¢loveskem Zivljenju,
s pomocjo katerega si je mogoce marsikaj

FILOZOFIJA

razloziti. Kot izrazit primer nam sluzi bistvena
vloga ekonomije, ki je prevzela Marxa, vendar
slednja (v nasprotju z njegovim prepricanjem)
ne sodi k ciljem Zivljenja, temvec edinole k
sredstvom. Med cilji ¢loveSkega Zivljenja in
njegovimi sredstvi, ki jih ¢lovek uporablja za
uresnicevanje ciljev, obstaja stroga locitev in
med njimi pogosto ne obstajajo niti podobno-
sti. To je eden izmed rezultatov zastavljanja
ciljev, ki vselej ustvarja razlocevanje in

se podreja nujnosti. To, da vzrok klic¢e po
posledici v svetu pojavov, je, v svojem bistvu,
nenormalen pojav. Omenjeno vodi k temu, da
je v niZjem stanju sveta potrebno poseci po sili
in nasilju vimenu uresnicitve neke ideje. Zna-
¢ilno je, da nihce odkrito ne razglasa zlobnih
ciljev, kajti zlo se vedno zakrinka z dobrim,
vedno krade dobremu. Zlo je navidez opazno
le v uporabljenih sredstvih. Sredstva nasploh
vedno pricajo o duhu ljudi, o duhu svobode ali
suznosti, ljubezni ali sovraStva. Zaradi tega je
prisotna nevarnost, da bi se uresnicila ideja,
ki se Zeli uresni¢iti za vsako ceno. Ce je za
dosego povsem pravi¢ne druzbene ureditve

in srece ljudi potrebno muciti ali pobiti

nekaj milijonov ljudi, potemtakem se jedro
vpraSanja ne osredotoci na cilj, ampak na upo-
rabljena sredstva. Kajti cilj je premaknjen na



oddaljeno obzorje, sredstva pa obstajajo kot
neposredno vidna stvarnost. Dostojevski si je
jasno postavil vprasanje o tem, ali je mogoce
zgraditi rajski blaZeni svet na solzi enega
samega nedolZno mucenega otroka. Med
milijoni muéenih za dosego bodoce blaZenosti
paje prav gotovo nemalo nedolznih. Nacelo
"cilj opravicuje sredstva” ni izmisljotina

nase dobe. Neko¢ so ga pripisovali jezuitom,
uporabljali so ga premnogi. Tukaj naletimo na
nekaj, kar je najvaznejse. Glavno ni to, da so
sredstva nemoralna, kruta, nepodobna viso-
kim ciljem, marvec to, da ko nastopijo zlobna,
ciljem nasprotna sredstva, ki do ciljev nikoli
ne privedejo, saj so sredstva zamenjala cilje in
so cilji tako postali pozabljeni ali potisnjeni
na podrodje Ciste retorike. Odvratna sredstva
oblikujejo du3o in tako dobri cilji prenehajo
biti Zivljenjska sila. Od tod izvira cesarstvo
lazi, v katerega je potopljen ¢lovek. Dobri

cilji kr§¢anstva so se v preteklosti pogosto
uresnicevali z odvratnimi sredstvi. V Evropi
so ga namrec hoteli ukoreniniti s krvavim
nasiljem. Prav tako je bilo v Bizancu pravo-
slavje povezano z zverinsko krutostjo. Prevec
so nam znane grmade inkvizicije, pokol na
Sentjernejsko no¢, zanikanje svobode vesti in
misli ter $e mnogo drugega. Odvratna sredstva
so pripeljala do izrojenosti in ne do okrepitve
kr3canstva. Takisto so dobre cilje svobode,
enakosti in bratstva v francoski revoluciji
udejanjali s krvavim nasiljem, strahovlado ter z
zvija€ami. Zatem je bila ustvarjena kapitalistic-
na druzba 19. stoletja, v kateri ni bilo nikakr$ne
enakopravnosti, e manj pa bratstva. Ruska
komunisti¢na revolucija je prav tako posegla
po strahovladi. Do dana$njih dni ni ustvarila
ne bratstva ne komunitarne druzbe. Svoboda
se namrecC nikoli ne uresnicuje preko nasilja,
bratstvo preko sovra$tva, mir preko prelivanja
krvi. Odvratna sredstva enostavno zastrupljajo.
Jesen revolucije se nikdar ne prevesi v svojo
pomlad. Pri uporabi odvratnih sredstev je vse
razglaSeno za dovoljeno v odnosu do sovrazni-
ka, ki se ga preneha Steti za ¢loveka. Ustvari se
brezizhodni magi¢ni krog. Edinole smisel Kri-
stusovih besed o ljubezni do sovraZznikov vodi

10 TRETJIDAN 2012 1/2

iz tega brezizhodnega kroga, kroga sovrastva.
Ko se vimenu osvoboditve utrjujeta sovrastvo
in ma3cevanje, nastopi zasuZnjenje. Organi-
ziranje pravicnejse in prizanesljivejSe druzbe
ni cilj, ampak le sredstvo za dostojno ¢lovesko
bivanje. Cilji clovestva ostajajo visje vrednote,
ki pa predpostavljajo, da bi bila kakr$nakoli
sredstva bolj ¢loveska. Cilj ima smisel le tedaj,
ko se ga uresnicuje Ze sedaj, tukaj.

II.

bstajata dve vrsti filozofije: filozofija

vrednot in filozofija koristi. Vrednota
je kakovost. Dandanes gospoduje filozofija
koli¢ine. Marksizem je filozofija koristi, ne
vrednot. Z marksisti se je nemogoce pogo-
varjati o kakr3$nihkoli hierarhijah vrednot,
saj ne sprejemajo nikakr3ne lestvice vprasan;j
o vrednotah, zanje obstajata le nujnost in
korist. V nasprotju s filozofijo marksizma
stoji Nietzschejeva filozofija, ki je filozofija
vrednot. Clovek je zanj v prvi vrsti oblikovalec
vrednot. Ne glede na to pa je njegova filozofija
protislovna in neupravicena z ozirom na
njeno biolosko obarvanost in uzrtje smisla
Zivljenja v volji do moci. Z edinstveno mocjo
se v Puskinovih verzih razkriva spopad med
ustvarjalno svobodo pesnika in utilitarnimi
potrebami ¢loveskih mnozic, "preprostega
ljudstva”, ki se mu je kazalo bolj v vlogi
mnozice plemicev, uradnikov in sluzincadi
kakor mnoZice "delovnega ljudstva". Ljudske
mnozice namrec lahko zamenjajo svojo soci-
alno sestavo. Puskin se ob strastnem zagovar-
janju svobode ustvarjalca obra¢a k mnozicam
s temi besedami®: "Kakor veter pesem je
njegova svobodna”, "kerami¢na posoda je tebi
drazja, ti hrano v njem sebi kuhas". Puskin je
omenjal te besede, ki so pozneje tako vzne-
mirjale rusko knjiZevnost 60. let 19. stoletja:
"Rojeni smo za navdihnjenje, za zvoke sladke
in molitve." In e: "Poet, ne ceni ljubezni
ljudstva. Ti si car, zivi sam. Stopaj po svobodni
poti, tod, kamor te vlece svobodni um."” Po
drugi strani je ravno taisti PuSkin ozavestil
svoje sluZenje ljudstvu in znotraj tega sluzenja



razbral lastno oceno, ki se bo oblikovala v
zavesti prihajajoc¢ih generacij. Ne smemo brez
vznemirjenosti brati teh verzov: "Spomenik
sem si postavil, ne z roko narejen, ljudske
mnotZice se ga ne bodo dotaknile”, "Glas o
meni se bo raz$iril po vsej Rusiji véliki”, "In
dolgo bom drag ljudstvu zato, ker sem dobra
Custva z liro prebujal, ker sem v svojem
krutem veku proslavljal svobodo in milosti

do padlih klical". SluZenje tako ne nasprotuje
ustvarjalni svobodi, sluZenje ne more biti pri-
siljeno in nima nikakr$ne cene, ko se kaze kot
plod nasilja. Najvedje zlo je utilitaren odnos
do resnice. Resnica sploh ni sluZabnica ¢love-
ka in je sploh ni mo¢ opravicevati s koristjo, ki
jo prinada. Clovek je poklican sluZiti resnici.
Za vprasanje o hierarhiji vrednot je ogromno
in usodno vlogo odigralo priznanje ekonomije
za predpogoj celotnega ¢loveskega Zivljenja.
Ekonomski materializem vidi v ekonomiji
prvenstvo in prvotnost, ki nastopa proti iluziji
zavesti. Tako razumljena prvotnost pa je vec
kot o¢itno smesna. Ekonomija je zgolj nujni
pogoj in sredstvo ¢loveSkega Zivljenja, vendar
ne njegov cilj, ne najvi$ja vrednota in ne
opredeljujoc vzrok. Ne moremo se ukvarjati s
filozofijo, ¢e nimamo hrane, obleke in strehe
nad glavo, hkrati pa filozofija sploh ni stvar
vseh teh pogojev, ker se z njimi ne ubada. Teza
materializma, da je vse visoko le nad-pojav

ali nadstavba niZjega in se ga da pojasnjevati
zgolj iz njega, je povsem neprepricljiva. Vse
visoko v ¢loveskem Zivljenju, kar opredeljuje
njegovo vrednost, mora biti za materialista
nic¢ drugega kakor samo iluzija zavesti, ki jo je
potrebno razkrojiti. To pa ni ni¢ drugega kot
razvrednotenje ¢loveka. Visoki cilji Zivljenja
niso niti ekonomski niti socialni, marve¢
duhovni. Veli¢ina naroda, njegov prispevek v
zgodovini ¢lovestva, ni opredeljen z mogo¢-
nostjo drzave in ne z razvojem gospodarstva,
marvec¢ z duhovno kulturo. Nemcija je bila
najvedja in je predstavljala vrhunec evropske
kulture tedaj, ko je bila sestavljena iz majhnih
drZav in ne v ¢asu Bismarckovega "Reicha”.
Velika kultura Gr¢ije je bila vezana na majhno
drZavo. Velikanski ustvarjalni polet renesanse

FILOZOFIJA

v Italiji je povezan z obdobjem njene razdro-
bljenosti. Drzi, velika ustvarjalnost ruske
kulture 19. stoletja je povezana s pomembnim
imperijem, vendar je bila v celoti uperjena
proti imperiju. Ustvarjalnost vrednot duhov-
ne kulture ni premo sorazmerna z drZavno in
gospodarsko mocjo drzav-velesil.

Revolucija je dejanje zavezanosti usodi v
Zivljenju narodov, njen tok ni stvar svobode,
v tem toku kraljujeta nezamenljivost in
nujnost. Te znacilnosti pa nasi sodobniki ne
razumejo. Revolucija je tok mnoZic in zaradi
tega ni mogoce, da ne bi znizZala kakovosti.
Revolucija vselej obraca na glavo hierarhijo
vrednot. Mnoge vrednote revolucija spodnese
zaradi njihovega laZznega izpolnjevanja v
preteklosti. Revolucije naj se ne zatre ali
zavrZe, potrebno jo je notranje izZiveti z
branjenjem duha, na katerega se sklicuje.

Ce revolucija zanika svobodno ustvarjalnost
duhovnih vrednot, je potrebno vedeti tudi
to, da je le-to na podoben nacin zavracala
organizirana religija preteklosti, ki je svojo
mo¢ ¢rpala v svojih zunanjih oblikah.
Velikokrat se je Ze omenjalo, da ustvarjalnost
vrednot sploh ni potrebna za zvelic¢anje dus
v vecnem Zivljenju, in zdi se, da bi kaj takega
morali priznati za pravilno. V resnici pa ust-
varjalnost vrednot ni potrebna za zveli¢anje
dus, ampak je neizogibna za polnost bozjega
kraljestva v nebesih in na zemlji. Samo nacin
razumevanja, ki je naravnan k sodbi, trdi, da
je edinole krS¢anstvo religija zveli¢anja. Tak
nadin razumevanja je ezoteri¢na ideja, ki ne
razbere tega, da je krS¢anstvo v svoji globini
religija uresnicitve boZzjega kraljestva, to je
individualnega, socialnega in kozmic¢nega
spremenjenja. Obstaja velika podobnost
med druzbeno revolucijo in ustvarjalnimi
vrednotami. Da bi se uresnicila druzbena
pravi¢nost, da bi se odpravilo izkori3¢anje
¢loveka, da bi se ozavestila zamisel o brezraz-
redni druzbi, e zdale¢ ni nujno upostevati
svobodne ustvarjalnosti, filozofije in estetskih
vrednot, pri tem je religiozna misti¢na
usmerjenost $kodljiva, cilju druzbene revolu-
cije je nasprotno aristokratsko razumevanje

11



duhovne kulture. Vse to zgolj odvraca
pozornost od druzbene borbenosti, vse to
predstavlja oviro za uveljavitev tega, kar je
glavno. Tak3ne misli smo poslu3ali Ze veckrat,
pred sedemdesetimi in petdesetimi leti, in

jih dandanes e vedno. Na zunaj se to kaze
kot verodostojno, vendar je navznoter, po
svojem bistvu, absolutno lazno in povzroca
razdrobljenost ter Sibkost ¢loveka. Revolucija
je v globokem pomenu besede, v kolikor ta

ni le zunanja sprememba oblacila, kakor se
prepogosto dogaja, celostno preoblikovanje
Cloveka in ¢loveske druzbe. Iz tega sledi, da je
neustrezno udejanjati druzbeno pravi¢nost
brez resnice in lepote. Ce bo Zivljenje,
vzpostavljeno po druzbeni revoluciji, postalo
odvratno, izrojeno in se bo nahajalo na zelo
nizki ravni poznavanja resnice, bo to pokaza-
telj notranje zamazanosti. Kajti izrojenost je
prav tako laz. Lepota kot najvisja vrednota je
nujna tudi za druzbeno preoblikovanje. Ce ne
bo lepote, se bo izpridil ¢lovek sam, pri tem ne
bo ne sloga ne oblike, ne podobe ne harmoni-
je. Utilitarni pogled na ¢lovekovo delovanje
predvideva sprejemljivost vseh sredstev. Tukaj
pa se sreCujemo z najbolj zlovesco napako

v odnosu do Zivljenja. Pri tem ni ni¢ bolj
zlobnega kakor prizadevanje za uresnicitev
necesa za vsako ceno. To povecini ne oznacuje
Sirjenja dobre energije, ki bi prerajala ¢loveka
in druzbo, marvec irjenje zle energije, ki
dobi svoje mesto v imenu uveljavljanja dobrih
ciljev. Prerajajoco resnico je potrebno videti
ne toliko v tem, da bi si ¢lovek zastavil dober
cilj in ga uresniceval z dolo¢enimi sredstvi,

ki se nato odmaknejo od podobnosti s ciljem,
ampak v tem, da bi §iril dobro energijo.
Sredstva v mnogo vecji meri zapolnjujejo
Zivljenje ljudi kakor cilji, ki se nato lahko
spremenijo v vedno bolj oddaljene. Z zornega
kota vrednot kakovosti se cilji uresnicujejo

s tak$nimi sredstvi, ki same sebe priznavajo
za vrednoto. Nesreca ¢loveskega Zivljenja

je vtem, da se dobro uresnicuje s pomocjo

zla, resnica s pomocjo laZi, lepota s pomocjo
izrojenosti, svoboda pa s pomocjo nasilja. Da
bi ¢lovek uveljavil dober cilj, se tako zateka k

12 TRETJIDAN 2012 1/2

povzrocanju velikanskega zla. Tako pocetje
ima globoke razloge. Tovrstne utilitarne
deformacije so se dogajale tudi v kr§¢anstvu.
Pri uresnicevanju dobrih ciljev kr§¢anstva

se je uporaba krvavega nasilja v preteklosti
pojmovala kot nekaj koristnega, vendar se
na tak nacin kr§¢anstvo sploh ni utrjevalo ali
uveljavljalo, podobno kakor se niso uveljavili
cilji revolucij. To je v prvi vrsti povezano s
problematiko kategorije ¢asa, s pogledom na
sedanjost ne kot na cilj sam na sebi, marve¢
kot na sredstvo v sluzbi bodo¢nosti, tak$ne
bodoc¢nosti, ki dejansko nikoli ne nastopi.
Moc in korist se torej postavita nad duha in
resnico. Vec kot o¢itno je, da je nemogoce
udejanjiti bratstvo ljudi brez ustvarjalne
preucitve bratstva v lu¢i uporabljenih sred-
stev. Nasilje in prisila sta dopustna le zavoljo
omejitve Sirjenja zla, za zas§¢ito nemocnih.
Prav za$¢ita nemocnih mora dobiti svoje
mesto v borbi proti zlohotnemu izkori$¢anju,
ale v primeru agresivne, osvajalske vojne.

III.

Ustvarjalnost duhovne kulture, duhovnih
vrednot, religioznih, spoznavnih,
moralnih in estetskih: vse to je aristokratsko
in predpostavlja obstoj duhovne aristokracije.
Duhovna aristokracija bo obstajala tudi v
navidez brezrazredni druzbi. Njeno izginotje
bi oznacevalo izginotje kakovosti. Kakovost
paje vedno aristokratska. To ne pomeni, da
duhovna kultura obstaja zgolj za nekatere.
Ustvarjalnost velikih ustvarjalcev ima, npr. pri
nasih [ruskih, op. p.] Puskinu in L. Tolstoju,
vseljudski pomen. Pri govoru o "vseljudskem”
pa moramo opozoriti na sme3enje le-tega, ki
se v naSih dneh ves ¢as pojavlja. Da je nekaj
"vseljudsko”, sploh ne pomeni, da to oznacuje
kolektivno ustvarjalnost ali ustvarjalnost na
ukaz. Vseljudsko nima ni¢ skupnega s kolek-
tivnim. Veliki umetniki so vselej individualni,
nikomur in ni¢emur niso podrejeni ter v
svojem individualnem ustvarjanju izrazajo
duh ljudstva. Celo veliko bolje izrazajo duh
svojega ljudstva, kakor samo ljudstvo v



svojem kolektivnem Zivljenju. Vsak ustvarja-
lec je svoboden in nikoli ne bo sprejel prisile.
V svobodi namrec izpolnjuje svoje sluZenje.
Ko ustvarjalec mimo svobodne volje dela po
narodilu druzbe, v vsakem primeru ustvari
izdelek, ki je narejen brez nadarjenosti in
vrednosti. Tak$na vrsta dejavnosti se vklju-
¢uje v krog policijsko obarvanega narocila in
ne v krog umetnosti. Ce bi uporabili le delno
ustrezno sodobno poimenovanje, bi lahko
izjavili, da je Vergilij podlegel druZzbenemu
narocilu cesarja Avgusta, vendar je kljub
temu to pocel svobodno, v skladu s svojo
notranjostjo in ob podreditvi ustvarjalnemu
zagonu. Edinole na tak nacin je lahko ustvaril
genialna dela. Ruska knjiZevnost 19. stoletja je
bila ves ¢as knjizevnost sluZenja in uditeljstva.
Prav zato se nam [Rusom, op. p.] tako sme$no
zdi, ko prebiramo, da se v sodobni francoski
literaturi "angaZiranost” dojema kot nekaj
ocitno novega. Sartre v svojih ¢lankih o
knjiZevnosti obc¢asno piSe tako, kakor so ruski
literarni kritiki poceli Ze v Sestdesetih letih 19.
stoletja, denimo Cernigevski, Dobroljubov in
Pisarev?, Ceprav je Sartrovo pisanje za razliko
od njih po obliki nekoliko bolj precis¢eno.
Konec koncev imamo v nasi dobi opraviti

z vrnitvijo h klasi¢cnemu marksisti¢nemu
pogledu na kulturo in literaturo. S to vrnitvijo
zelijo literarni kritiki in ustvarjalci same sebe
reSiti pred lastno pretanjeno dekadenco.
Kulturna elita namre¢ prezivlja tezko krizo in
groziji, da se bo potopila v velikanskem toku
druzbe naSe dobe. O tem sem Ze veckrat pisal.
V tem kontekstu sem pisal o izolaciji, napuhu
in preziru, ki se prej ali slej prevesijo v propad.
Kajti reSuje lahko zgolj zavest o lastnem slu-
Zenju. Genij izraZa usodo ljudstva, v globinah
pa nasploh usodo ¢loveka in sveta. Pri tem pa
obstaja obratna nevarnost, nevarnost konfor-
mizma in izgube svobode. Ustvarjalec mora v
prvi vrsti ohranjati svojo ustvarjalno svobodo.
Le s pomodjo te svobode lahko sluZi ljudstvu
in izraza njegovo usodo. Na enak nacin je
laZen izolirani individualizem, prav tako pa,
kot Ze omenjeno, proizvodni kolektivizem.
Beseda "kolektivizem" bi morala biti povsem

FILOZOFIJA

ukinjena, saj je jasno, da je ta samo karikatura
komunitarnosti. Komunitarnost je vedno
svobodna, kolektivizem pa je vedno plod
prisile. Ne smemo dopustiti zniZanja kako-
vosti ustvarjalnosti vimenu koli¢ine. Naloga
ustvarjalcev kulture ne sme biti prilagoditev
mnozi¢nemu toku druzbe, ampak mora biti
obogatitev tega toka, vnos aristokratskega
nacela vanj. Ljudstvo izraza svoje poslanstvo
v svetu preko velikih ustvarjalcevin ne v
brezobli¢ni kolektivnosti. TakSni pomembni
pojavi svetovne kulture, kakor denimo grske
tragedije ali obdobje renesanse, kakor nemska
kultura ali ruska knjizevnost v 19. stoletju,
niti v najmanjsi meri niso bili posledica
izoliranega individualizma in ustvarjalcev,

ki bi bili zagledani sami vase. Ti pojavi so bili
posledica svobodnega ustvarjalnega duha.
SluZenje ljudstvu je skupaj s tem ustvarjalno
vzpostavljanje ljudstva. Ustvarjalnost
duhovne kulture vselej pomeni upostevanje
hierarhije vrednot, tiste edine hierarhije, ki jo
je mo¢ zagovarjati. To nas privede do spopada
med vrednotami v sklopu pravi¢nostiin v
sklopu svobode, kar je glavna tema v svetu
naSega casa.

IV.

andanes Zelijo mnogilocevati med vre-

dnotami druZbene pravi¢nosti in vredno-
tami svobode ter nam predlagajo, naj se med
dvema moznostma odlo¢imo izklju¢no za en
sklop. Ta dva nasprotujoca si sklopa druzbenih
vrednot se nadalje razme3cata po geografskem
kljucu: sovjetska Rusija kot sopomenka za pra-
vi¢nost in Amerika kot sopomenka za svobodo.
Zaradi tega se nam dozdeva, da taka dvojnost
nujno vodi v spopad. Ob tem pa se je svoboda
izkazala za v celoti enako kapitalizmu. Tako
zastavljenemu vpra$anju o vrednotah smo
dolZni ostro nasprotovati. V tem trenutku me
sploh ne zanima dnevnopoliti¢no zlo, temvec
vecno vpraSanje o pravi¢nosti in svobodi. Prav-
zaprav bo o svobodi in njenih protislovjih tekla
beseda v naslednjem [Sestem, op. p.] poglavju.
Ali je sploh mogoce zoperstaviti svobodo in

13



pravi¢nost? Svoboda je nekaj veliko bolj prvin-
skega kakor pravi¢nost. V prvi vrsti pravi¢nost
v pomenu "fustitia” ni kr§¢anska ideja, pac pa
je ideja zakonitosti brez dobrote. Kr§¢anstvo ni
poudarilo ideje pravi¢nosti, ampak idejo pravi-
ce. V tem okviru naj omenim prekrasno rusko
besedo "pravda”, ki nima izraznih ustreznic v
drugih [neslovanskih, op. p.] jezikih. Nasilno
uveljavljanje pravi¢nosti za vsako ceno lahko
postane izjemno Skodljivo za svobodo, kakor
tudi, obratno, lahko vzpostavljanje svobode na
formalni ravni porodi velikansko nepravi¢nost.
Ravno to je opazovanje protislovij ¢lovesSkega
Zivljenja. Tak$no nasprotje lahko vlada med
svobodo in ljubeznijo, takisto med ljubeznijo in
pravi¢nostjo. Tragika ¢loveskega Zivljenja se v
najvedji meri ne izraza v nasprotju med dobrim
in zlom, marve¢ v nasprotjih med hvalevre-
dnimi vrednotami. V imenu svobode je ¢lovek
namrec pripravljen Zrtvovati ljubezen, v
imenu druzbene pravi¢nosti lahko Zrtvuje
svobodo, v imenu socutja lahko Zrtvuje

lastno poslanstvo v znanosti itd. Vse to pa
nikakor ne pomeni, da se je pri organiziranju
Cloveske druzbe potrebno odpovedati bodisi
svobodi bodisi pravi¢nosti. Nujno je venomer
stremeti k svobodni in hkrati pravi¢ni druzbi.
Kajti brez svobode ne more biti nikakrs$ne
pravi¢nosti. Ce umanjka svoboda, bo iz tega
umanjkanja nastala oddaljena in abstraktna
pravicnost, ki se ne bo nanasala na konkretne
odnose med ljudmi. Pravi¢nost namrec¢ klic¢e k
svobodi za vse ljudi. Sam lahko omejim lastno
svobodo v imenu socutja do drugih ljudi,
vendar lahko kaj takega storim le svobodno in
le v tem primeru bo tovrstna moja odlocitev
imela vrednost, saj prisilna Zrtev nima nika-
krsne vrednosti. Prav tako je moja odpoved
svobodi v ¢asu Zivljenjskih konfliktov lahko
zgolj dejanje svobode. Obstaja svoboda, ki se
ji ¢lovek nima pravice odpovedati, v kolikor
Zeli ohraniti ¢lovesko dostojanstvo. Tak$na
svoboda je svoboda vesti, svoboda duha.
Odtujitev od vesti ne more nikoli postati
nekaj sprejemljivega. Vesti vedno pripada
¢astno mesto. Cesa takega ne more zahtevati
nikakr$na druZbena pravi¢nost. Tovrstna

14 TRETJIDAN 2012 1/2

vpraSanja so Se toliko bolj zapletena zato, ker
imamo pri tem v mislih ne le pravi¢no druzbo,
v kateri ne bo prisotno izkoris¢anje ¢loveka
po drugem ¢loveku, temvec tudi bratsko,
komunitarno druzbo. Na tem mestu smo se
prisiljeni soociti z ogromno nacelno razliko.
Zakon lahko prisili ljudi v pravi¢nost, ne more
pa jih prisiliti v bratstvo. SoCutje, usmiljenje,
ljubezen so dobre posledice svobode in ne
zakonske prisile. Prisilni zakon si lahko
razlagamo kot nasprotje svobode, vendar ¢esa
podobnega ne moremo govoriti za pravi¢nost
samo, Se manj pa za bratstvo. V¢asih je prisilni
zakon sicer lahko ohranjevalec svobode pred
¢lovekovo samovoljo. Potrditev druzbene
pravi¢nosti v odnosu do delovnih ljudi lahko
oznacuje ravno osvoboditev tega delovnega
ljudstva od zatiranja. V 19. stoletju se je rado
govorilo o osvoboditvi dela, socializem pa so
povezovali s svobodo ¢loveka. Ce v 20. stoletju
raje govorijo o planskem gospodarstvu, o
dirigirani ekonomiji, o premoc¢i oblasti nad
¢lovekom, to po¢nejo povecini zato, ker
Zivimo v svetu, ki je zaznamovan z dvema
svetovnima vojnama, pripravljamo pa se Ze na
tretjo. Zivimo v svetu, kjer revolucija oznacuje
le spremembo oblike vojne. Ta znacilnost
opredeljuje vse vrednote. Zivimo v kaoti¢nem
svetu, v katerem nam je svoboda predstavlje-
na kot razkosje, ki si ga ne moremo privo3¢iti.
Problem pravic¢nosti in svobode ni postavljen
v svojo Cisto obliko, marvec je potopljen v
obnebje minljivega. Konec koncev lahko
trdimo, da v sodobnem svetu ni ne svobode

ne pravic¢nosti. Borba za temeljne dobrine, za
samo moznost preZivetja, hromi vpraSanje o
vrednotah. Na vrhuncu civilizacije se zgodi
poniZanje k ni¢ kaj vthunskim temeljem, ki se
samo na zunaj zdijo zapleteni.

V.

ogoce si je predstavljati tri izhode iz

krize, v kateri se nahaja svet. Prvi izhod
je fatalni izhod. Gre za nadaljevanje razpa-
danja kozmosa, naravnega in druzbenega
kozmosa, kjer se kapitalisti¢ni reZimi vse



bolj razkrajajo, kjer se uveljavi zmagoslavje
atomske bombe, kjer nastopi kaoticen svet,
kakr3nega je razkrival ameriski pisatelj
Henry Miller. Pri tem ne moremo govoriti o
prvotnem kaosu, ne o kaosu zacetka, marvec
o kaosu konca, o kaosu vojne vseh proti
vsem. To je preprosto propad sveta, Cesar

ne smemo dopustiti. Drugi izhod je nasilni,
mehanski red kolektiva, organiziranost, ki
ne pusca mesta svobodi, organiziranost, ki je
despotizacija sveta. Tudi ¢esa takega ni dobro
dopustiti. Tretji izhod je notranje preseganje
kaosa, zmaga duha nad tehniko, duhovna
vzpostavitev hierarhije vrednot, poenotenje

z uresnicitvijo druzbene pravi¢nosti. Na
Zalost se Se vedno soo¢amo z aktualnostjo
prvih dveh izhodov. Zdi se, da svet vstopa v
dobo prisilno organiziranega kaosa, ki se ni
zmozZen notranje preseci. Tretji izhod, ki je
edini zaZelen, je obrnjen k ¢loveski svobodi
in ne more biti rezultat usodne nujnosti. Pri
prvem in drugem izhodu ter v njuni meSanici
je ¢lovek na zunaj domnevno dejaven, vendar
je tu v svoji notranjosti gotovo nedejaven.

Pri tem o kakr$nihkoli vrednotah sploh ne
moremo govoriti, saj v tem primeru duhovne
vrednote niti ne obstajajo. Tu namrec pride na
dan popolna ukinitev vrednot in njihovo ostro
zasramovanje. Povsem enak ucinek doseZze-
mo, ¢e smo pesimisti v prvem ali optimisti

v drugem primeru. Povsem neprimerno je
zahtevati, da bi se obstoj duhovnih vrednot
moral nedvoumno dokazati in bi s tem hkrati
pokazali na njihovo bistveno vecjo vrednost
od t. i. vitalnih vrednot. Duhovne vrednote
se utrjujejo na Cisto drugacen nacin: utrjujejo
se z mojo svobodo. Kar je najnujnejse, Se ni
samodejno najbolj vredno. Visoke duhovne
vrednote izginevajo, ko se svoboda izneveri
njihovemu utrjevanju. Clovek ima svobodo,
da priznava za realnega le majhen, zelo
povrsen del sveta, ima svobodo, da zanika
celo lastno svobodo. Vprasanje o realnosti je
zelo zapleteno in se kaZe kot enostavno zgolj

FILOZOFIJA

za zavest, ki ni filozofska. Zivljenje pridobiva
globino in pomen le tedaj, ko ga razumevamo
v duhu simboli¢nega realizma. Vidni svet

je simbol nevidnega sveta. Nevidni svet ni
tak$na realnost, ki bi nas obremenjevala ali
prisiljevala, temvec je usmerjen k svobodi
duha. Pri tem je najbolj realno to, kar ustvari
svobodni duh.

Prevedel: Simon Malmenvall

1. Prevedeno iz ruskega izvirnika po prepisu prvotnega
besedila v znanstvenokriti¢ni izdaji "H. Bepnses, LlapcTso
Iyxa u Lapcrso Kecaps [N. Berdjajev, Kraljestvo duha in
cesarstvo Cesarja] (Mocksa : Pecriy6nuka, 1995), 318-324" iz
ponovne izdaje prvotnega dela "H.Bepasies, Llapctso [yxa u
Lapcrso Kecaps [N. Berdjajev, Kraljestvo duha in cesarstvo
Cesarja] (Tapwx : YMCA-Press, 1949).". Pricujo¢i prevod je
sestavljen iz petega poglavja pravkar omenjenega dela. V
njem Berdjajev ponudi razmislek o druzbeni etiki, kulturi
in nacelih politi¢nega odlo¢anja. V besedilu so opazne
bodisijasne vzporednice s asom, v katerem je to nastalo
(konec 40. let 20. stoletja), bodisi Sir3e veljavna izhodi3ca, ki
posamezna obdobja presegajo
Nikolaj Aleksandrovi¢ Berdjajev (1874-1948) sodi med
najvecje ruske mislece sploh in osrednje evropske filozofe
20. stoletja. Njegovo misel najveckrat opredeljujejo kot
krc¢anski eksistencializem in personalizem. Leta 1922 ga je
komunisti¢na oblast pregnala z moskovske univerze, kjer je
opravljal sluzbo profesorja filozofije, in hkrati iz domovine.
Zatekel se je v ZDA, za tem v Francijo. Tam si je tudi pridobil
mednarodni sloves. Umrl je v Parizu leta 1948. V svojem
opusu se je najveckrat dotikal vprasanj, ki so zadevala
svobodo, osebo, objektivnost in resnico ter Boga. V duhu
kr3¢anstva sije prizadeval zliti nasprotje med ¢lovekom
in Bogom v bogoclovesko enotnost, ki naj bi izhajala iz
Duha. Ukvarjal se je tudi s propadanjem kulture Zahoda in
s kovanjem misli o posebnosti ruske religiozne izkusnje.
Skupaj s filozofom Vladimirjem Solovjovom je izdelal sistem
t.i. ruske ideje, kar je prikazano v njegovem najznameni-
tejSem delu z istim naslovom. Kronolosko in vsebinsko je
ume3Cen v okvir (precej raznorodnega) ruskega kulturnega
toka, imenovanega "duhovno-religiozni preporod” (od 70.
let 19. stol. do 20./30. let 20. stol.). Za nadaljnje branje glej
(med velikim izborom gradiva): O. Bonkoronosa, H.Bepzsies.
WHtemnexryanbHas 6uorpadus [O. Volkogonova, N.
Berdjajev. Intelektualna biografija] (Mocksa, 2001).

2. Vsiprevodi Puskinovih besed so prozni in ne verzni.

3. Vodilni ruski literarni kritiki in publicisti sredine 19.
stoletja. Sodijo med klju¢ne oblikovalce literarnega
realizma in spadajo v skupino revolucionarno navdahnjenih
intelektualcev, ki so nastopali proti imperialnemu rezimu. V
literarni zgodovini se jim pogosto pripisuje vloga zacetnikov
ruske socialisti¢ne misli (za nadaljnje branje glej: D.
Tschizevskij, Russiche Literaturgeschichte des 19. Jahrhunderts
II (Der Realismus) (Miinchen, 1967)).

15



