Kakovostna starost, let. 28, $t. 1, 2025, (26-40) © 2025 Institut Antona Trstenjaka

Irena Avsenik Nabergoj

Teoloske in kulturne razseznosti pete Bozje
zapovedi: sposStovanje in skrb za ostarele starSe v
Svetem pismu

POVZETEK

Spostovanje do starsev je pogosta tema Svetega pisma Stare in Nove za-
veze in je opazna tako zaradi vsebine kot zaradi razli¢nih oblik priporocil
in zapovedi. Za to zapoved obstajajo zelo dobre teoloke utemeljitve. Ko je
govor o onemoglih starsih, pa so priporocila pogosto ¢ustvene spodbude,
da je treba zanje solidarnostno poskrbeti.

V SirSem svetopisemskem kontekstu zapovedi in priporocil glede skrbi
za onemogle star§e najdemo $tevilna besedila Stare in Nove zaveze, ki
ubogim in $ibkim zagotavljajo Bozjo zascito; Bog je namre¢ predstavljen
kot zgled za ¢lovekovo ravnanje do ranljivih.

Clanek razkriva teoloske razloge za apodikti¢no obliko zapovedi
spostovanja do starSev, teoloske utemeljitve brezpogojnosti te zapovedi,
razvoj razli¢nih oblik modrostnih in preroskih spodbud in odredb ter
teolosko utemeljitev pete Bozje zapovedi pri Filonu Aleksandrijskem in
Jozetu Flaviju. Primerjave v $ir§em kontekstu kultur starega Bliznjega
vzhoda lahko najbolj zanesljivo pokazejo, v ¢em je posebnost odnosa do
Boga in ¢loveka v Svetem pismu.

Klju¢ne besede: dekalog, peta Bozja zapoved, spostovanje do starsev,
apodikti¢na oblika zapovedi, Ben Sirah, Tobit, Filon Aleksandrijski

AVTORICA

Prof. ddr. Irena Avsenik Nabergoj je doktorica slovenistike (Filozof-
ska fakulteta UL) in teologije (Teoloska fakulteta UL), redna profesorica
in znanstvena svetnica za podrocje religiologije in religijske antropologije
UL, znanstvena svetnica na Znanstvenoraziskovalnem centru Slovenske
akademije znanosti in umetnosti v Ljubljani, redna profesorica za podro-
Cje slovenske knjizevnosti na Univerzi v Mariboru in redna profesorica za

26



Irena Avsenik Nabergoj, Teoloske in kulturne razseznosti pete BoZje zapovedi

podrocje knjizevnosti na Univerzi v Novi Gorici. Je clanica Evropske akade-
mije znanosti in umetnosti.

ABSTRACT

Theological and Cultural Dimensions of the Fifth Commandment:
Honoring and Caring for Elderly Parents in the Bible

Respect for parents is a common theme in the Bible, both Old and New
Testament, and is notable both for its content and for the various forms of
recommendations and commands. There are very good theological justi-
fications for this commandment. When it comes to aged parents, however,
the recommendations are often emotional exhortations to care for them
in solidarity.

Within the broader biblical framework of the commandments and
recommendations regarding care for aging and infirm parents, numerous
passages across the Old and New Testaments affirm divine protection of
the poor and the weak - God is thus revealed as an ethical exemplar for
human responsibility toward the vulnerable.

The article reveals the theological reasons for the apodictic form of the
commandment of respect for parents, the theological justifications for the
unconditional nature of this commandment, the development of various
forms of wisdom and prophetic exhortations and injunctions, and the the-
ological justification of the fifth commandment of God in Philo of Alexan-
dria and Josephus Flavius. Comparisons within the wider context of the
cultures of the ancient Near East can most surely show what is distinctive
about the relationship to God and humankind in the Bible.

Key words: Decalogue, the Fifth commandment, honouring of parents,
the apodictic form of commandment, Ben Sira, Tobit, Philo of Alexandria

AUTHOR

Prof. ddr. Irena Avsenik Nabergoj holds a PhD in Slovene Studies (Faculty
of Arts, UL) and Theology (Faculty of Theology, UL), is a full professor and
scientific advisor in the field of Religious Studies and Religious Anthropology
at UL, a scientific advisor at the Scientific Research Centre of the Slovenian
Academy of Arts and Sciences in Ljubljana, a full professor in the field of
Slovene Literature at the University of Maribor, and a full professor in the

27



Klasiki o starosti in soZitju generacij

field of Literature at the University of Nova Gorica. She is a member of the
European Academy of Sciences and Arts.

1 UVOD

Po vsem Starem BliZznjem vzhodu obstajajo dokumenti, ki priporocajo
ali celo zahtevajo, da druzinski c¢lani skrbijo za svoje starej$e sorodnike.'
Razlika med odredbami civilizacij stare Mezopotamije in Egipta ter temelj-
nim dokumentom starega Izraela, Svetim pismom Stare zaveze, je v tem,
da so mezopotamske in egiptovske civilizacije politeisti¢ne, kozmi¢no in
druzbeno kolektivisticno naravnane, kultura in religija starega Izraela pa je
monoteisti¢na in zato osebno naravnana na vrednote in pri¢akovanje od-
govornega osebnega odnosa cloveka do Boga in soljudi. Samo Sveto pismo
ves Cas postavlja v ospredje naravo vsemogocnega, pri tem pa socutnega
Boga kot zgled za ¢lovekov odnos do $ibkih ljudi vseh vrst, kot so na primer
onemogli starsi, vdove in sirote, bolni, tujci in begunci. Morda najbolj ce-
lovit kratek povzetek dojemanja in sprejemanja enega samega Boga v vseh
njegovih edinstvenih lastnostih v vlogi vesoljnega zakonodajalca najdemo
v Mojzesovi oporoki v Peti Mojzesovi knjigi, in sicer v 5 Mz 4,1-8:

Zdaj pa, Izrael, poslusaj zakone in odloke, katere vas ucim izpolnje-
vati, da boste Ziveli in prisli in vzeli v last deZelo, ki vam jo daje Gospod,
Bog vasih ocetov! Nicesar ne dodajajte besedi, ki vam jo zapovedujem,
in nicesar ji ne odvzemajte, da se boste drzali zapovedi Gospoda, svojega
Boga, ki vam jih zapovedujem! [...] Glejte, ucim vas zakone in odloke,
kakor mi je zapovedal Gospod, moj Bog, da bi jih izpolnjevali v deZeli, v
katero greste, da jo vzamete v last. DrZite se jih in jih izpolnjujte, kajti to
bo vasa modrost in razumnost v oceh ljudstev, ki bodo slisala o vseh teh
zakonih; rekli bodo: »Ta veliki narod je res modro in razumno ljudstvo.«
Kaijti kateri veliki narod ima bogove, ki bi mu bili tako blizu, kakor je
nam blizu Gospod, nas Bog, kadarkoli klicemo k njemu? In kateri veliki
narod ima tako pravicne zakone in odloke, kakor je vsa ta postava, ki jo
danes dajem pred vas?

' Prispevek je nastal v okviru raziskovalnega programa P6-0262 in raziskovalnega projekta J6-50212, ki ju vodi
prof. dr. Irena Avsenik Nabergoj in ju sofinancira Javna agencija za raziskovalno in inovacijsko dejavnost
Republike Slovenije (ARIS).

28



Irena Avsenik Nabergoj, Teoloske in kulturne razseznosti pete BoZje zapovedi

Besedna zveza »zakoni in odloki« oznacuje celotno hebrejsko postavo.
Ta je obvladovala vso Izraelovo religijo, ki nosi pecat zaveze med Bogom
in Izraelom. V tem okviru lahko dojamemo tezo pete Bozje zapovedi, ki
je na $tevilnih mestih Svetega pisma in v poznejsi interpretaciji tako reko¢
sveta. Velicina Boga je klju¢na za razumevanje pomena in odgovornosti
starSev v razmerju do otrok, pa tudi obratno - za razumevanje pomemb-
nosti spostovanja in skrbi otrok do njihovih starsev. Razumljivo je torej, da
se v Svetem pismu pojavljajo besedila, ki zahtevajo spostljiv odnos otrok
do starsev v nacelu, zlasti pa v njihovih starejsih letih, ko so ti odvisni od
pomoci svojih otrok. Zapoved o spostljivem odnosu do star$ev vsebujejo
tri mesta: 2 Mz 20,12 = 5 Mz 5,16; 3 Mz 19,3. Prva dva primera sta del
dveh razli¢ic desetih zapovedi in sta skoraj identi¢na (2 Mz 20,1-17 = 5
Mz 5,1-21), tretji primer je iz svetostne postave (3 Mz 17-26). Peta Bozja
zapoved v 2 Mz 20,12 se glasi:

Spostuj (kabbéd) svojega oleta in svojo mater, da se podaljSajo tvoji
dnevi na zemlji, ki ti jo daje Gospod, tvoj Bog!

V razli¢ici desetih zapovedi v 5 Mz 5,16 se peta Bozja zapoved glasi:

Spostuj (kabbéd) oceta in mater, kakor ti je zapovedal Gospod, tvoj Bog,
da se podaljsajo tvoji dnevi, in ti bo dobro v dezeli, ki ti jo daje Gospod,
tvoj Bog!

V 3 Mz 19,3 pa najdemo moralni in kultni predpis:
Vsak naj spostuje (tira’dl) svojo mater in svojega oceta in obhaja moje
sobote! Jaz sem Gospod, vas Bog.

2 APODIKTICNA OBLIKA PETE BOZJE ZAPOVEDI V KONTEKSTU
SVETEGA PISMA

Razlago pomena pete Bozje zapovedi za¢nemo z ugotovitvami, ki jih
navaja Gerald Blidstein v svoji $tudiji Honor thy Father and Mother: Filial
Responsibility in Jewish Law and Ethics (1975). Avtor predstavi pomen pete

2V hebrejskem izvirniku je zapoved spostovanja starsev peta, v kr$¢anski katekizemski tradiciji je Cetrta; v obeh
primerih pa je vezna zapoved med prvim delom zapovedi, ki se nanasajo na odnos do Boga, in drugim delom,
ki se nanasa na odnose med ljudmi.

29



Klasiki o starosti in soZitju generacij

Bozje zapovedi v okviru celotnega dekaloga na podlagi obseznih virov ra-
binskega nauka. Prepricljivo dokazuje, da peta Bozja zapoved ni le »kljuc-
na«, ampak je zrcalo clovekovega odnosa do Boga in ¢loveka. Blidsteinova
knjiga je nepogresljiva za pravilno razumevanje desetih Bozjih zapovedi
v njihovi brez¢asnosti.

Med komentatorji ponujajo relevantne dalje razlage Brevard S. Childs
vkomentarju Exodus: A Commentary (1974); Cornelis Houtman v svojem
komentarju Exodus (zv. 3, 2000) in Moshe Weinfeld v svojem komentarju
Deuteronomy 1-11(1991). Childs v svojem celostnem pristopu k dekalogu
izpostavi splo$no sprejete ugotovitve Albrechta Alta o posebnosti izraelske
postave oziroma zakonodaje znotraj starega Bliznjega vzhoda. Alt razlikuje
dve obliki zakonodaje: kazuisti¢no in apodikti¢no. Kazuisti¢na oblika za-
kona vsebuje pogojen slog priporocila neke dolznosti. Tak primer imamo
v 2 Mz 21,1-36. Za ponazoritev navajamo primer iz 2 Mz 21,7-11:

Kadar kdo proda svojo héer za suznjo, ta ne sme oditi, kakor odhajajo
suznji. Ce ne ugaja svojemu gospodarju in je ni odbral, naj se odkupi.
Tujemu ljudstvu je ne sme prodati, Ce ji ni ostal zvest. Ce jo je dolocil za
svojega sina, naj ravna z njo po pravu héera. Ce pa si vzame Se drugo, ji
ne sme kratiti njene hrane, njene obleke in zakonskega obcevanja z njo.
Ce ji ne stori teh treh reci, sme oditi brez placila odkupnine.

Pogojna oblika je bila v rabi na celotnem Bliznjem vzhodu. Zato pa
smo toliko bolj pozorni na apodikti¢no obliko zakonodaje, ki je znacilna
za Izrael in je drugod ne najdemo. Osnovna apodikti¢na oblika je sesta-
vljena kot brezpogojna zapoved ali prepoved v drugi osebi brez dolo¢itve
kazni. Tak$ne primere imamo v odredbah 2 Mz 23,1-33. V 2 Mz 23,6-9,
na primer beremo prepoved:

Ne zatiraj siromakove pravice v njegovi pravdi! Ogibaj se laznive pravde.
Nedolznega in pravicnega ne ubijaj, kajti krivicnika ne bom opravicil! Ne
sprejemaj darov, kajti darovi slepijo tiste, ki vidijo in sprevracajo zadeve
pravicnih. Tujca ne stiskaj, saj poznate Zivljenje tujca, ker ste bili sami
tujci v egiptovski deZeli.

Alt meni, da je kazuisti¢na oblika zakona rastla iz svetnega prava. Apo-
dikti¢na oblika pa ima svoj Sitz im Leben v obrednih odredbah izraelske

30



Irena Avsenik Nabergoj, Teoloske in kulturne razseznosti pete BoZje zapovedi

religije in jo torej razume kot edinstveno izraelsko novost, ki ima ustrezno
teolosko osnovo (Alt 1966, 81-132). Altovi razlagi so sledili $tevilni vo-
dilni strokovnjaki eksegeze Stare zaveze, nekateri drugi izrazajo doloceno
zadrzanost.

Splosna debata o kazuisti¢ni in apodikti¢ni obliki v razvoju izraelskega
prava se $e posebej nanasa na razlago dekaloga, ki je dosledno sestavljen v
apodikti¢nem slogu. Vsi razlagalci se v bistvu strinjajo, da imata apodikti¢na
oblika dekaloga in njegov posebni pomen znotraj izraelske religije za seboj
dolgotrajen razvoj iz zacetne pluralnosti oblik. Sedanja oblika dekaloga
vsebuje pecat zapovedi in prepovedi, ki so v srediS¢u Zivljenja Izraela od
zacetka do konca. Dekalog ni pridobil osrednjega bogosluznega polozaja
po sklepu kanona, temve¢ Ze zgodaj znotraj same Stare zaveze, kot poseben
Bozji dar razodetja na gori Sinaj. Childs to okoli$¢ino komentira:

Dekalog kaze vse znake, da je imel posebno mesto v starozaveznem izro-

Cilu. Stevilni dokazi kaZejo, da mu je posebno pomembno mesto namenila

Ze sama Stara zaveza, ne le poznejsi judovski in krscanski razlagalci. [...]

Zapovedi so nelocljivo povezane z BoZjim razodetjem na Sinaju. Poseben

znacaj teh zakonov, za razliko od vseh drugih, se izraZa v posebni formuli,

ki nakazuje na neposredno, ne posredovano komunikacijo samega Jahveja.

[...] Poleg tega vse kaZe, da si je urednik koncne oblike pripovedi prizadeval

razviti notranjo logiko tega sprejetega izrocila. Zapovedi niso bile samo-

voljna dolocila, ki so si nehote pridobila pomen. Nasprotno, odraZale so
bistveni znacaj samega Boga. To je jasno razvidno tako iz nacina podajanja
kot tudi iz ucinka, ki ga imajo na recepcijo. Odziv cloveske groze izhaja
tako iz BoZje velicine kot tudi iz razodetja njegove volje, ki sta nelocljivo
povezana. (Childs 1974, 397)

Za religijo Stare zaveze je bistvena vera, da so vsi zakoni od Boga, toda
dekalog ima med njimi posebno mesto, ker sestavlja osnovo za zavezo z
Bogom, zaveza pa zahtevo zvestobo. Childs komentira: »Dekalog je usmer-
jen navzven in navznoter; varuje pred potjo smrti in kaze na pot zZivljenja.«
(Childs 1974, 398) 1z te razlage sledi sklep:

Izraz BoZje volje v dekalogu je bil sorazmeren z BoZjo naravo. Stara
zaveza nikoli ni prepoznala prekinitev med njegovo razodeto in dejansko
naravo. Zapovedi so bile najbolje razumljene, ko so bile v najtesnejsi

31



Klasiki o starosti in soZitju generacij

povezavi z Bogom zaveze, ki je zahteval ljudi zase in jih usmerjal v novo
Zivljenje kot BoZje ljudstvo. (Childs 1974, 400-401)

Znacilna skladnost med naravnimi in razodetimi zakoni, kot jo razlagajo
predvsem preroki, ogrozi pa jo lahko greh ustvarjenih bitij, predstavlja klju¢
za razumevanje pete Bozje zapovedi, ki brezpogojno zahteva spostovanje
otrok do star§ev (Gamberoni 1964; Kremers 1961). Peto zapoved pogosto
razlagajo kot most, ki povezuje dolznosti do Boga, kot jih zapovedujejo prve
$tiri zapovedi (fas), in dolznosti do soljudi (jus), kot jih zapoveduje zadnjih
pet zapovedi. Toda poskusi razlage, zakaj ni Bozji subjekt zapovedi bolj
izrazito izpostavljen, niso vodili do splognega soglasja. Se posebej tezko je
zadovoljivo razloziti, zakaj so nekatere zapovedi, ki se ticejo odnosa otrok
do starsev, sestavljene v pozitivnem (zapoved spostovanja v peti zapovedi,
3 Mz 19,3), druge pa v negativnhem slogu (prepoved preklinjanja v 2 Mz
21,15.17; 3 Mz 20,9; 5 Mz 27,16). V Matejevem evangeliju se obe razlicici
povezujeta kot Bozja zapoved: »Bog je rekel: Spostuj oceta in mater in Kdor
preklinja oceta ali mater, naj bo kaznovan s smrtjo.« (Mt 15,4) Razli¢ne obli-
ke zapovedi in prepovedi lahko $e najbolj zanesljivo razlozimo kot odraz
razli¢nih situacij in ciljev avtorjev kon¢ne oblike besedil:

Zelo verjetno je, da je bil problem pravice starsev zadeva, ki je izhajala
iz razlicnih situacij in je bila nadzorovana na vec¢ nacinov (sodisce, kult,
gospodinjstvo). 'V jedru prvotne prepovedi je bila zapoved, ki je starse
varovala pred tem, da bi jih, potem ko niso mogli ve¢ delati, izgnali od
doma ali jih zlorabljali. (Childs 1974, 418)

V preteklosti so razlagalci radi poudarjali, da peta Bozja zapoved tako
apodikti¢no zapoveduje spostovanje do starsev, ker so starsi vidni predstav-
niki Boga za izvajanje njegove avtoritete v medcloveskih odnosih. Problem
te razlage je v tem, da niso vsi starsi dovolj prepricljivi predstavniki Bozje
avtoritete na zemlji.

Zato je Se toliko bolj pomembno upostevati dejstvo, da Sveto pismo
celostno dojema Boga in odnose med ¢lani ¢loveskih druzin, bolj kot dru-
ge kulture in religije starega Bliznjega vzhoda. Ker je Bog ljubec, so¢uten
in usmiljen, ta ¢ustva upravic¢eno predpisuje vsem cloveskim subjektom.
Posebni odnosi med druzinskimi ¢lani so razlog, da se ljubezen, socutje in

32



Irena Avsenik Nabergoj, Teoloske in kulturne razseznosti pete BoZje zapovedi

usmiljenje najbolj naravno pricakujejo v odnosu otrok do starSev (Albertz
1978). Cornelis Houtman meni, da naj bi v peti Bozji zapovedi besedi »oce«
in »mati« pomenili starej$e starSe (aged parents):

Konkretno gre za starse svobodnih Izraelcev; prav ti svobodni Izraelci
so zadolZeni za skrb za svoje starse. Starodavni Izrael je v zvezi s skrbjo
za ostarele starse gojil visoke ideale, ki niso navedeni le v pravnih bese-
dilih, temvec tudi v drugih vrstah literature. Knjiga Pregovorov poziva k
spostljivemu vedenju do starsev (Prg 10,1; 15,20; 17,6.21.25; 19,26; 20,20;
23,22; 28,24; 30,11.17).

Tudi tu lahko pomislimo na spostljivo vedenje odraslih do ostarelih
star$ev ali ostarele ovdovele matere. (Houtman 2000, zv. 3, 52)

Weinfeld pod vplivom rabinske eksegeze poudarek na spostovanju
starSev povezuje z dolznostjo oskrbe:

Sinovske dolznosti so predvsem dvojne: spostovanje, ki pomeni poslu-
s$nost, in je pogosto potrjeno v didakticnih virih Svetega pisma (Prg 1,8;
23, 22; Ben Sirah 3,1-16), in skrb, ki ni navedena v Svetem pismu, vendar
je potrjena v zunanjih virih (glej ugaritski odlomek zgoraj) in v rabinski
literaturi, kot je prikazano zgoraj. Peta zapoved je formulirana pozitivno
in abstraktno, tako da lahko zajema vse moZne sinovske dolznosti: »Spostuj
oceta in mater« se nanasa tako na spostovanje kot tudi na telesno skrb.
(Weinfeld 1991, 311)

Skladno z zapovedjo v desetih Bozjih zapovedih postava zaveze v 2 Mz
21,15 in 17 odreja:
Kdor udari svojega oceta ali svojo mater, mora umreti. Kdor ugrabi
cloveka, pa naj ga je Ze prodal ali pa je najden v njegovi roki, mora umreti.
Kdor preklinja svojega oceta ali svojo mater, mora umreti.

V 3 Mz 20,9 beremo svarilo:
Kdor bo preklinjal oceta ali mater, bo kaznovan s smrtjo. Oceta ali
mater je preklel, njegova kri bo padla nanj.

Zapis Postave v 5 Mz 27,16 za podobne prestopke grozi s prekletstvom:
Preklet, kdor zanicuje oceta in mater! — In vse ljudstvo naj rece: »Amen. «

33



Klasiki o starosti in soZitju generacij

V knjigi Pregovorov najdemo nekaj sentenc, ki spodbujajo spostovanje
do starSev ali grozijo s posledicami nespostovanja. V Prg 1,8-9 imamo
spodbudo:

Poslusaj, moj sin, pouk svojega oceta
in ne zametuj nauka svoje matere!
Kaijti ljubek venec bosta tvoji glavi

in ogrlici na tvojem vratu.

V Prg 19,26 imamo obsodbo nespostljivega sina do starsev:
Kdor grdo ravna z ocetom in preganja mater,

je ni¢vreden in pokvarijen sin.

V Prg 6,20 beremo narocilo:
Spostuj, moj sin, zapoved svojega oceta,

ne zanicuj nauka svoje matere!

V Prg 28,24 izraza obsodbo nad grehom tatvine:
Kdor krade ocetu in materi, pa rece: »To ni greh,«

je tovaris pokoncevalcu.

V Prg 30,17 imamo groznjo nad grehom nespostovanja do starsev:
Oko, ki se posmehuje ocetu

in zametuje pokorscino materi,
naj izdrejo krokarji ob potoku

in pozro mladi orli.

Prerok Malahija neposredno povezuje spostovanje otrok do starev s
spostovanjem Boga kot oceta. V Mal 1,6 prerok govori duhovnikom:
Sin spostuje svojega oceta
in sluzabnik se boji svojega gospodarija.
Ce sem torej oce, kje je moja cast;
in ce sem gospodar, kje je strah, ki mi gre?
Govori Gospod nad vojskami vam,

duhovnikom, ki zanicujete moje ime.

34



Irena Avsenik Nabergoj, Teoloske in kulturne razseznosti pete BoZje zapovedi

3 ODMEVI PETE BOZJE ZAPOVEDI PRI BEN SIRAHU IN TOBITU

Ben Sirah ima v 3,1-16 obsezno poeti¢no besedilo v treh kiticah o dol-
znosti in odgovornostih otrok do starsev:
Mene, svojega oceta, poslusajte, otroci,

po mojem nauku se ravnajte, da boste reseni.
Kajti Gospod je oceta povzdignil nad otroke

in utrdil materino pravico nad sinovi.

Kdor spostuje oceta, bo dosegel odpuscanje grehov,
zbira zaklad, kdor slavi svojo mater.

Kdor spostuje oceta, bo vesel lastnih otrok,

na dan svoje molitve bo uslisan.

Kdor slavi oceta, bo dolgo Zivel,

kdor uboga Gospoda, bo svoji materi dal pocitek.

Kdor se boji Gospoda, spostuje oceta,

kakor gospodom bo stregel svojim starsem.

V dejanju in besedi spostuj svojega oceta,

da bo nate prisel njegov blagoslov,

kajti ocetov blagoslov utrjuje hise otrok,

materina kletev pa jim izruje temelje.

Ne ponasaj se, ko je tvoj oce v sramotenju,

kajti sramotenje oceta ti ne bo v slavo.

Sloves moZa namrec izvira iz spostovanja svojega oceta,
kakor je otrokom v sramoto, Ce je mati na slabem glasu.
Moj sin, zavzemi se za oceta na njegova stara leta,
nikar ga ne Zali v njegovem Zivljenju.

Ceprav mu pamet pesa, bodi prizanesljiv,

ne zanicuj ga, ko si na visku svoje moci,

Kajti usmiljenje do ocleta ne bo pozabljeno,

marvec se ti bo vracunalo v spravo za grehe;

35



Klasiki o starosti in soZitju generacij

Na dan tvoje stiske se te bo Gospod spomnil,
kakor slana ob lepem vremenu, tako se bodo stopili tvoji grehi.
Kakor bogokletnik je, kdor zapusti oceta,

preklet od Gospoda je, kdor razsrdi svojo mater.

To besedilo zelo jasno pokaze, da grehi v odnosu do star§ev pomenijo
grehe v odnosu do Boga: » Verniki (= tisti, ki ljubijo in se bojijo Gospoda)
morajo ljubiti in spostovati tudi svoje starse ter skrbeti za njihovo sreco.
[...] Ben Sirah s tem dejansko potrjuje, da je brezboznost do star$ev brez-
boznost do samega Boga.« (Skehan in di Lella 1987, 154-157) Spostovanje
do starsev je dejansko vogelni kamen svetopisemske etike Stare in Nove
zaveze (prim. 2 Mz 21,15.17; 3 Mz 20,19; 5 Mz 5,16; Prg 1,8; 6,20; Tob 4,3-
4; 14,12-13; Mt 15,3-6; Mr 7,9-13; Ef 6,2-3).

V 7,27-28 Ben Sirah v poeti¢ni obliki priporoca spostovanje do starSev
kot roditeljev:

Z vsem srcem spostuj svojega oceta

in ne pozabi materinih porodnih bolecin.
Pomni, da si po njiju rojen.

S ¢im jima bos povrnil za to, kar sta storila zate?

Besedilo potrjuje veljavo zapovedi v desetih Bozjih zapovedi glede spo-
$tovanja otrok v odnosu do starSev (2 Mz 20,12 =5 Mz 5,16). Besedna zveza
»Z vsem srcemc je prevzeta iz zapovedi v 5 Mz 6,5: »Ljubi Gospod, svojega
Boga, z vsem srcem, vso duso in vso mocjo!« Utemeljitev priporocila pa
pomeni zapoved povezuje z dolznostjo hvaleznosti: »Odrasli moramo
spostovati in skrbeti za starajoce se star$e ne le zato, ker tako pravi Bozji
zakon, ampak tudi zato, ker to zahteva zakon hvaleznosti« (v. 28b). (Skehan
in di Lella 1987, 206)*

Tobit v 4,3-4 naroca svojemu sinu:

Ko bom umrl, preskrbi zame dostojen pokop; spostuj svojo mater! Ne
zapuscaj je vse dni svojega Zivljenja! Delaj, kar ji je vsec, in z nobenim
dejanjem ji ne prizadeni Zalosti v duhu! Spomni se, sin, da je prebila zate
veliko nevarnosti, ko te je nosila v svojem narocju! In ko umre, jo pokoplji
poleg mene v istem grobu! (prim. Tob 14,12-13)

3 Zaizrpnejsi pregled besedil o skrbi za star$e pri Ben Sirahu gl. Bohlen 1991.

36



Irena Avsenik Nabergoj, Teoloske in kulturne razseznosti pete BoZje zapovedi

Joseph A. Fitzmyer komentira: »Tako Tobit dejansko ponovi eno od
desetih zapovedi (2 Mz 20,12) o sinovski dolznosti; prim. Prg 23,22; Sir
7,27-28. Tobiju nalozi, naj poskrbi za ustrezen pokop njega samega, ki je
pogosto skusal pokopati mrtve.« (Fitzmyer 2003, 167) Fitzmyer navaja tudi
tekstnokriti¢ne razli¢ice besedila. Se izérpnejsi pregled tekstnokriti¢nih
razli¢ic pa najdemo v Weeks, Athercole in Stuckenbruck 2004.

4 RAZLAGA PETE BOZJE ZAPOVEDI PRI FILONU
ALEKSANDRIJSKEM IN JOZEFU FLAVIJU

Filon Aleksandrijski (ok. 20 pr. Kr. - ok. 50 po Kr., helenisti¢ni filozof
judovskega rodu, razlaga pomen pete Bozje zapovedi v dveh svojih delih:
Dekalog (106-107), Posebni zakoni (2.225). V Dekalogu 106-107 beremo:

Po obravnavi sedmega dneva poda peto zapoved o spostovanju starsev.
To zapoved je postavil na mejo med dvema sklopoma petih zapovedi; je
zadnja v prvem sklopu, v katerem so podane najsvetejse zapovedi, in meji
na drugi sklop, ki vsebuje dolznosti cloveka do cloveka. Razlog za to je po
mojem mnenju naslednji: vidimo, da starsi po svoji naravi stojijo na meji
med smrtno in nesmrtno stranjo bivanja, smrtno zaradi sorodstva z ljudmi
in drugimi Zivalmi zaradi minljivosti telesa, nesmrtno pa zato, ker jih de-
janja rojevanja enacijo z Bogom, generatorjem vsega. (Filon 1984, 60-61)

Malo dalje (118-120) Filon argumentira:

Ali si ljudje, ki ne mislijo na svoje starse, ne morejo zasluzeno zakriti
obraza od sramu in si ocitati, da zanemarjajo tiste, katerih blaginja bi
morala biti njihova edina ali glavna skrb, in to ne toliko kot dajalci, tem-
vec kot vracalci dolga? Kajti otroci nimajo nicesar, kar ne bi izhajalo iz
virov ali ne bi bilo pridobljeno s sredstvi, ki izvirajo iz njih. PoboZnost in
vera sta kraljici med vrlinami. Ali Zivita v mejah takih dus, kot so te? Ne,
pregnala sta jih iz kraljestva in jih poslala v izgnanstvo. Starsi so namrec
Bozji sluzabniki za nalogo rojevanja otrok, in kdor zasramuje sluZabnika,
zasramuje tudi Gospoda. Nekateri pogumnejsi duhovi, ki povelicujejo
vlogo starsevstva, pravijo, da sta oce in mati pravzaprav bogova, razodeta
cloveskim ocem, ki posnemata Stvarnika pri njegovem delu oblikovalca
zZivljenja. On, pravijo, je Bog ali Stvarnik sveta, oni pa samo tistih, ki so jih
spoceli. In kako naj nevidnemu Bogu izkazujejo spostovanije tisti, ki kazejo
nespostovanje bogovom, ki so blizu in jih vidi oko? (Filon 1984, 66-69)

37



Klasiki o starosti in soZitju generacij

V delu Posebni zakoni 2.224-230 Filon argumentira povezavo med prvo
in peto zapovedjo v dekalogu:

Prehajam na peto zapoved, ki govori o dolZnosti spostovanja starsev,
ki je, kot sem pokazal v razpravi, posvecena zlasti temu, na meji med
cloveskim in bozanskim. Starsi so namrec na sredini med BoZjo in clo-
vesko naravo in so delezni obeh; cloveske ocitno zato, ker so se rodili in
bodo propadli, bozanske pa zato, ker so k rojstvu pripeljali druge in so
nebivajoce dvignili v bivajoce. Starsi so po mojem mnenju za svoje otroke
to, kar je Bog za svet, saj tako kot je on dosegel obstoj za nebivajoce, tako
oni v posnemaniju njegove moci, kolikor so tega sposobni, nesmrtni rod.
Oce in mati pa si zasluZita Cast, ne le zaradi tega, temvec tudi iz Stevilnih
drugih razlogov. Kajti po presoji tistih, ki upostevajo krepost, so starejsi
nad mlajsimi, ucitelji nad ucenci, dobrotniki nad upravicenci, vladarji nad
podaniki in gospodarji nad sluzabniki. Starsem pa je dodeljeno mesto v
visjem od teh dveh vrst, saj so starejsi in ucitelji ter vladarji in gospodar-
ji: sinovi in hcere pa so postavljeni v nizji red, saj so mlajsi in ucenci ter
prejemniki koristi in podloZniki ter hlapci. [...]

Nadalje, koga bi lahko bolj resnicno imenovali dobrotniki kot starse v
odnosu do svojih otrok? Najprej so jih pripeljali iz nebivanja, nato pa so
jim zagotovili pravico do vzgoje in pozneje skrb za vzgojo telesa in duse,
da bi imeli ne le Zivljenje, ampak tudi dobro Zivljenje. Telesu so pomagali
z vadbo in tamkajsnjimi vajami, s katerimi je pridobilo misicno moc in
dobro kondicijo ter moc, da se prenasa in giblje z lahkoto, ki jo zazna-
mujeta gracioznost in eleganca. Enako so storili za duso s pomocjo Crk,
aritmetike, geometrije, glasbe in filozofije kot celote, ki um, shranjen v
smrinem telesu, dvigne v visave in ga pospremi v nebesa ter mu pokaze
blazena in srecna bitja, ki tam prebivajo, ter v njem vzbudi hrepenenje
po neomajnem, vedno usklajenem redu, ki ga nikoli ne zapusti, ker uboga
svojega poveljnika in marsala. (Filon 1984, 446-451)

Jozet Flavij, rimsko-judovski zgodovinar in vojaski poveljnik, na kratko
komentira peto Bozjo zapoved v delu Proti Apionu (2.206):

Spostovanje starsev zakon uvrséa na drugo mesto, takoj za spostova-
njem Boga, in Ce se sin ne odzove na prejete koristi od njih - za najmanjso
krsitev dolZnosti do njih -, ga izroci kamenjanju. Od mladih zahteva, da
spostujejo vse starejse, saj je Bog najstarejsi od vseh. (JoZef 1976, 377)

38



Irena Avsenik Nabergoj, Teoloske in kulturne razseznosti pete BoZje zapovedi

5 SKLEP

Peta Bozja zapoved ima osrednje mesto med desetimi Bozjimi zapoved-
mi, saj povezuje zapoved ¢a$cenja Boga z zapovedmi o ustreznem odnosu
do ljudi. V Svetem pismu najdemo besedila, ki zahtevajo spostljiv odnos
otrok do star$ev v nacelu, zlasti v njihovih starejsih letih, ko so odvisni od
pomoci svojih otrok. Na treh mestih imamo zapoved o spostljivem odnosu
do star$ev: 2 Mz 20,12 = 5 Mz 5,16; 3 Mz 19,3. Prva dva primera sta del
dveh razlicic desetih zapovedi in sta skoraj identi¢na (2 Mz 20,1-17 =5 Mz
5,1-21), tretji primer je del svetostne postave (3 Mz 17-26).

Posebno odmevne so ugotovitve Albrechta Alta o posebnosti izraelske
postave oziroma zakonodaje znotraj starega BliZznjega vzhoda. Alt razlikuje
dve obliki zakonodaje: kazuisticno in apodikti¢no. Kazuisti¢na oblika zako-
na vsebuje pogojen slog priporocila neke dolznosti, kot je razvidno v2 Mz
21,1-36. Pogojna oblika je bila v rabi po celotnem Bliznjem vzhodu. Zato pa
smo toliko bolj pozorni na apodikti¢no obliko zakonodaje, ki je znacilna za
Izrael in je drugod ne najdemo. Osnovna apodikti¢na oblika je sestavljena
kot brezpogojna zapoved ali prepoved v drugi osebi brez dolo¢itve kazni,
kot je razvidno v odredbah 2 Mz 23,1-33. Alt meni, da kazuisti¢na oblika
zakona izhaja iz svetnega prava, medtem ko ima apodikti¢na oblika svoj
Sitz im Leben v obrednih odredbah izraelske religije. Alt jo razume kot
edinstveno izraelsko novost s teolosko osnovo (Alt 1966, 81-132).

Splosna debata o kazuisti¢ni in apodikti¢ni obliki v razvoju izraelskega
prava se Se posebej nanasa na razlago dekaloga, ki je dosledno sestavljen
v apodikti¢nem slogu. Vsi razlagalci se strinjajo, da sta apodikti¢na oblika
dekaloga in njegov poseben pomen znotraj izraelske religije rezultat dol-
gotrajnega razvoja iz zacetne pluralnosti oblik. Sedanja oblika dekaloga
nosi pecat zapovedi in prepovedi, ki so bile v sredi$cu zivljenja Izraela od
zacetka do konca. Osrednjega bogosluznega polozaja dekalog ni dobil po
sklepu kanona, temvec Ze zgodaj znotraj same Stare zaveze kot poseben
Bozji dar razodetja na gori Sinaj.

Spostovanje do starSev je dejansko vogelni kamen svetopisemske etike
Stare in Nove zaveze (prim. 2 Mz 21,15.17; 3 Mz 20,19; 5 Mz 5,16; Prg 1,8;
6,20; Sir 3,1-16; 7,27-28; Tob 4,3-4; 14,12-13; Mt 15,3-6; Mr 7,9-13; Ef 6,2-3
itd.). Daljse pasuse najdemo v Sirahovi in Tobitovi knjigi. Ben Sirah ima v

39



Klasiki o starosti in soZitju generacij

3,1-16 obsezno poeti¢no besedilo v treh kiticah o dolznostih in odgovorno-
stih otrok do starSev, v 7,27-28 pa v poeticni obliki priporoc¢a spostovanje
do starsev kot roditeljev. Tobit v 4,3-4 svojemu sinu Tobiju nalozi dolznost,
naj poskrbi za ustrezen pokop njega samega, ki je pogosto skusal pokopati
mrtve. Med anti¢nimi razlagalci je posebno pomemben helenisti¢ni filozof
judovskega rodu Filon Aleksandrijski. Peto Bozjo zapoved razlaga v dveh
svojih delih: Dekalog (106-107), Posebni zakoni (2.225). Vlogo starsev vidi
kot posnemanje preseznega Boga stvarnika v vidnih zemeljskih danostih.

LITERATURA

Albertz Rainer (1978). Hintergrund und Bedeutung des Elterngebots im Dekalog. Zeitschrift fiir die
alttestamentliche Wissenschaft 9: 348-374.

Alt Albrecht (1966). The Origins of Israelite Law. V: Albrecht Alt, Essays on Old Testament History and
Religion. Prevod R. A. Wilson. Oxford: Oxford University Press. 81-132.

Blidstein Gerald J. (1975). Honor thy Father and Mother: Filial Responsibility in Jewish Law and Ethics.
New York: Ktav Publishing House.

Bohlen Reinhold (1991). Die Ehrung der Eltern bei Ben Sirah: Studien zur Motivation und Interpretation
eines familienethischen Grundwertes in friihhellenistischer Zeit. Trier: Paulinus-Verlag.

Childs Brevard S. (1974). Exodus: A Commentary (Old Testament Library). London: SCM Press.

Fitzmyer Joseph A. (2003). Tobit (Commentaries on Early Jewish Literature). Berlin / New York: Walter
de Gruyter.

Filon (Philo) (1984). The Decalogue (De decalogo). V: Philo in Ten Volumes. Zv. 7. With and English
Translation by E H. Colson (Loeb Classical Library; 420). Cambridge, MA: Harvard University Press;
London: William Heinemann. 1-95.

Filon (Philo) (1984). The Special Laws (De specialibus legibus). V: Philo in Ten Volumes. Zv. 7. With
and English Translation by E. H. Colson (Loeb Classical Library; 320). Cambridge, MA: Harvard
University Press; London: William Heinemann. 97-607.

Gamberoni Johann (1964). Das Eltern gebot im Alten Testament. Biblische Zeitschrift, neue Folge 8:
161-190.

Houtman Cornelis (2000). Exodus. Zv. 3: Chapters 20-40 (Historical Commentary on the Old
Testament). Leuven: Peeters.

Jozef (Josephus) (1976). Against Apion or On the Antiquity of the Jews. V: Josephus in Nine Volumes
(Loeb Classical Library; 186). Zv. 1. With an English Translation by H. St. J. Thackeray. Cambridge,
MA: Harvard University Press; London: William Heinemann. 161-411.

Kremers Heinz (1961). Die Stellung des Elterngebotes im Dekalog (eine Voruntersuchung zum Problem
Elterngebot und Elternrecht). Evangelische Theologie 21: 145-161.

Skehan Patrick W. in Alexander A. di Lella (1987). The Wisdom of Ben Sira (The Anchor Bible; 39). New
York, NY: Doubleday.

Weeks Stuart, Simon Gathercole in Loren Stuckenbruck (ur.) (2004). The Book of Tobit: Texts from the
Principal Ancient and Medieval Traditions with Synopsis, Concordances, and Annotated Texts in
Aramaic, Hebrew, Greek, Latin, and Syriac. Berlin / New York: Walter de Gruyter.

Weinfeld Moshe (1991). Deuteronomy 1-11: A New Translation with Introduction and Commentary (The
Anchor Bible; 5). New York / London / Toronto / Sydney / Auckland: Doubleday.

Avtorica:
Prof. ddr. Irena Avsenik Nabergoj: irena.avsenik-nabergoj@guest.
arnes.si

40


mailto:irena.avsenik-nabergoj@guest.arnes.si
mailto:irena.avsenik-nabergoj@guest.arnes.si

