
306 

Hans Rainer Sepp 
INTENCIONALNOST IN VIDEZ 
NA POTI RAZJASNJENJA AFINITETE MED FENOMENOLOŠKO 
IN ESTETSKO NARAVNANOSTJ01 

Kot je znano, je Husserl poudarjal 'bližnjo sorodnost' med fenomenološkim 307 
in estetskim zrenjem. To trditev je upravičeval z opozorilom, da oba načina 
naravnanosti [Einstellungsweisen] izklapljata vsa »naravna« zavzetja stali-
šča.2 Če pa hočemo natančneje določiti smisel indicirane bližnje sorodnosti, 
potem moramo vprašati, kaj z ozirom na fenomenološko in estetsko narav-
nanost pomeni 'naravno', oziroma, kakšen je odgovarjajoči način izklap-

1 Prispevek je razširjena verzija teksta, ki sem ga predaval na češko-poljsko-nemški konferenci 
»Intencionalnost - vrednote - umetnost. Husserl, Ingarden, Patočka« (Praga, 11.-13. maj 
1992). - Zahvaljujem se mojemu prijatelju, prof. dr. Toruju Tanuju (Tokio) za njegova vpra­
šanja, ki so mi pomagala daleč naprej. Gospodu prof. dr. Robertu Waltonu se iskreno zahva­
ljujem, daje pripevek sprejel v Zbornik. 
2 Primerjaj Husserlovo pismo Hugu von Hoffmansthalu z 12. januarja 1907. Fenomenološko 
in estetsko zrenje sta si »bližnje sorodna«, kolikor oba intendirata izklop »naravnih« zavzetij 
stališč - kar pomeni enako kot »izklop slednjega eksistencialnega zavzetja stališča intelekta in 
vsako zavzetje stališča čutov oz. volje, ki predpostavlja tako eksistencialno zavzetje stališča«. 
(To pismo je objavil šele R. Hirsch: »Edmund Husserl in Hugo von Hoffmannsthal. Srečanje in 
pismo, (Edmund Husserl in Hugo von Hoffmannsthal. Eine Begegnung und ein Brief). V: C.-J. 
Friedrich und B. Reifenberg (izdajatelja): Sprache und Politik, Festgabe fUr Dolf Stenberger 
zum 60. Geburtstag, Heidelberg 1968, str. 108-115; tu citirane strani 111-113. 



ljanja, ki korelativno določa smisel vsakokratno izključenega. Izklop narav­
nega stališča fenomenološko omogoči, da postavljeno v njegovi postav­
ljenosti pokažemo kot videz.• Možna pot razjasnjenja afinitete med feno­
menološkim in estetskim zrenjem je tako lahko v tem, da izpostavimo videz 
[Schein: sij], ki vsakokrat postaja viden, njegov fenomenološki smisel. Po 
tej poti bomo v nadaljnjem šli korak naprej. Pokaz vsakokratnega smisla 
videza fenomenološko sledi v prevpraševanju njegovega korelativnega in­
tencionalnega odnosa, kolikor vsakokratni smisel videza stalno postaja vi­
den le v »kako« svojega intencionalnega aktnega zadržanja [Aktverhalten]. 

V prvem koraku želimo vsakokratni smisel videza, ki ga po eni strani feno­
menološka, po drugi pa estetska nastrojenost delata vidnega, določiti z ozi­
ram na vsakokrat obstoječo korelativno intencionalno strukturo. Pri tem 
sprva razlike obeh naravnanosti močno bijejo v oči. V naslednjem koraku 
poskušamo poglobiti zadano zoperstavljenje in nakazujoč odgovoriti na 
vprašanje, če se kljub pokazanim razlikam da najti točko navezave, glede 
na katero je upravičeno moč konstatirati afiniteto med fenomenološko in 

308 estetsko naravnanostjo. Pri tem povsod navezujemo na Husserla, a presto­
pamo rezultate [Ergebnisse ], ki jih je predložil, kot tudi intencije, ki so ga 
pri tem vodile. 

I. Smisel videza v fenomenološkem in estetskem pogledu 

1. Fenomenološki smisel videza 

V rokopisu, napisanem ob začetku dvajsetih let, uporabi Husserl besedo 
'Schein', 'videz', v radikalnem smislu: 

'Zaznavna podoba', spominska podoba, intencionalni objekt kot tak 
ni videz, temveč zaznano, pomnjeno itd. nasploh, to, kar je v napre­
dovanju zaznavanja reči od taiste reči, spominov o njej, postavljeno 
kot isto [selbiges} in postavljeno je nemodificirano. (Hua XXIII, 584) 

•V originalu: »Die Ausschaltung eines natilrlichen Standpunktes ermoglicht phlinomenolo­
gisch, das Gesetzte seiner Setzung als Schein zu erweisen.« 

Ne bežni aspekti česa predmetnega, temveč čvrsto usklajena enotnost enega 
in istega, vztrajajoče v menjavi potekov zaznavanja in prikazovanja, iden­
titeta tega in onega - prav to naj bi bil videz. Kaj tu pomeni 'videz', in kaj je 
njegov radikalni smisel? Odgovor daje odgovor na neko drugo vprašanje: 
Za koga je ta videz videz? 

Da je vsa zavest, vseeno ali praktična, ocenjujoča, teoretična zavest, inten­
cionalno ustrojena, pove za Husserla, da so cilji, nameni, sredstva kot tudi 
pridobitev le-teh, intendirani v orginamo danem sebstvu. V mundano-na­
ravnem izvrševanju življenja je subjekt napoten na intendirane cilje in nji­
hova pred-znamenja izpolnitve, sama napotilna tendenca pa je zakrita. Na­
sprotno naj bi fenomenološka redukcija razvezala pripetost subjekta na 
objekte svojih mnogovrstnih ciijev, tako da pred oči stopi tendiranje samo 
in tudi cilji, tako kot so to, kar tendiranje želi doseči [Erzieltes]. 

Stališču izvršene fenomenološke redukcije se bo morda na ta način odprlo, 
npr., daje identiteta zaznanih reči sintetični produkt mnogovrstnih intencij: 
vsak parcialni način gledanja predmeta, ki vsakokrat orginamo daje en nje- 309 
gov aspekt- ta, prek samodajanja izpolnjena intencionalnost poseduje kolo-
bar nadaljnjih intencij, ki na predmetu in njegovem okrožju v prazni antici-
paciji vnaprej zarisujejo kaj nadaljnjega. Te mnogovrstne prazne intencije 
se v zavesti ne nahajajo kot v kaki škatli; v pasivni sintezi so v sebi inten­
cionalno poenotene v tem, da so intencije taistega intendiranega objekta: 
tendirajo v enotnem polu - ki se v napredovanju zaznavanja ne modificira -
tega predmeta, ki je v vsakokratnosti svojih aspektov orginamo zaznan. 

Predmet zaznave, objekt opazovanja, brezbrižnosti ali poželjenja se s tem v 
redukciji kaže kot zgolj menjen: kot prazni pol enotnosti parcialnih izpol­
nitvenih sintez. Substančnost [Substanzhaftigkeit] nefenomenološke, narav­
ne naravnanosti, ki mu je obljubljena kot celemu, se izkaže kot videz glede 
na delne intencije, ki se izpolnjujejo v orginarni samodanosti. V relaciji do 
teh samodajanj obstaja nemodificirana enotnost predmeta iz prekomernosti, 
iz menjenja-preko [Hinausmeinen], iz' čiste intencionalnosti', in to Husserl 
označi z besedo 'nasploh': »predmet nasploh«. 



ljanja, ki korelativno določa smisel vsakokratno izključenega. Izklop narav­
nega stališča fenomenološko omogoči, da postavljeno v njegovi postav­
ljenosti pokažemo kot videz.• Možna pot razjasnjenja afinitete med feno­
menološkim in estetskim zrenjem je tako lahko v tem, da izpostavimo videz 
[Schein: sij], ki vsakokrat postaja viden, njegov fenomenološki smisel. Po 
tej poti bomo v nadaljnjem šli korak naprej. Pokaz vsakokratnega smisla 
videza fenomenološko sledi v prevpraševanju njegovega korelativnega in­
tencionalnega odnosa, kolikor vsakokratni smisel videza stalno postaja vi­
den le v »kako« svojega intencionalnega aktnega zadržanja [Aktverhalten]. 

V prvem koraku želimo vsakokratni smisel videza, ki ga po eni strani feno­
menološka, po drugi pa estetska nastrojenost delata vidnega, določiti z ozi­
ram na vsakokrat obstoječo korelativno intencionalno strukturo. Pri tem 
sprva razlike obeh naravnanosti močno bijejo v oči. V naslednjem koraku 
poskušamo poglobiti zadano zoperstavljenje in nakazujoč odgovoriti na 
vprašanje, če se kljub pokazanim razlikam da najti točko navezave, glede 
na katero je upravičeno moč konstatirati afiniteto med fenomenološko in 

308 estetsko naravnanostjo. Pri tem povsod navezujemo na Husserla, a presto­
pamo rezultate [Ergebnisse ], ki jih je predložil, kot tudi intencije, ki so ga 
pri tem vodile. 

I. Smisel videza v fenomenološkem in estetskem pogledu 

1. Fenomenološki smisel videza 

V rokopisu, napisanem ob začetku dvajsetih let, uporabi Husserl besedo 
'Schein', 'videz', v radikalnem smislu: 

'Zaznavna podoba', spominska podoba, intencionalni objekt kot tak 
ni videz, temveč zaznano, pomnjeno itd. nasploh, to, kar je v napre­
dovanju zaznavanja reči od taiste reči, spominov o njej, postavljeno 
kot isto [selbiges} in postavljeno je nemodificirano. (Hua XXIII, 584) 

•V originalu: »Die Ausschaltung eines natilrlichen Standpunktes ermoglicht phlinomenolo­
gisch, das Gesetzte seiner Setzung als Schein zu erweisen.« 

Ne bežni aspekti česa predmetnega, temveč čvrsto usklajena enotnost enega 
in istega, vztrajajoče v menjavi potekov zaznavanja in prikazovanja, iden­
titeta tega in onega - prav to naj bi bil videz. Kaj tu pomeni 'videz', in kaj je 
njegov radikalni smisel? Odgovor daje odgovor na neko drugo vprašanje: 
Za koga je ta videz videz? 

Da je vsa zavest, vseeno ali praktična, ocenjujoča, teoretična zavest, inten­
cionalno ustrojena, pove za Husserla, da so cilji, nameni, sredstva kot tudi 
pridobitev le-teh, intendirani v orginamo danem sebstvu. V mundano-na­
ravnem izvrševanju življenja je subjekt napoten na intendirane cilje in nji­
hova pred-znamenja izpolnitve, sama napotilna tendenca pa je zakrita. Na­
sprotno naj bi fenomenološka redukcija razvezala pripetost subjekta na 
objekte svojih mnogovrstnih ciijev, tako da pred oči stopi tendiranje samo 
in tudi cilji, tako kot so to, kar tendiranje želi doseči [Erzieltes]. 

Stališču izvršene fenomenološke redukcije se bo morda na ta način odprlo, 
npr., daje identiteta zaznanih reči sintetični produkt mnogovrstnih intencij: 
vsak parcialni način gledanja predmeta, ki vsakokrat orginamo daje en nje- 309 
gov aspekt- ta, prek samodajanja izpolnjena intencionalnost poseduje kolo-
bar nadaljnjih intencij, ki na predmetu in njegovem okrožju v prazni antici-
paciji vnaprej zarisujejo kaj nadaljnjega. Te mnogovrstne prazne intencije 
se v zavesti ne nahajajo kot v kaki škatli; v pasivni sintezi so v sebi inten­
cionalno poenotene v tem, da so intencije taistega intendiranega objekta: 
tendirajo v enotnem polu - ki se v napredovanju zaznavanja ne modificira -
tega predmeta, ki je v vsakokratnosti svojih aspektov orginamo zaznan. 

Predmet zaznave, objekt opazovanja, brezbrižnosti ali poželjenja se s tem v 
redukciji kaže kot zgolj menjen: kot prazni pol enotnosti parcialnih izpol­
nitvenih sintez. Substančnost [Substanzhaftigkeit] nefenomenološke, narav­
ne naravnanosti, ki mu je obljubljena kot celemu, se izkaže kot videz glede 
na delne intencije, ki se izpolnjujejo v orginarni samodanosti. V relaciji do 
teh samodajanj obstaja nemodificirana enotnost predmeta iz prekomernosti, 
iz menjenja-preko [Hinausmeinen], iz' čiste intencionalnosti', in to Husserl 
označi z besedo 'nasploh': »predmet nasploh«. 



Videz predmeta nasploh je torej videz za naravno naravnanost - toda neod­
krit, v fungirajoči intencionalnosti zastrt, kot tak neviden videz. Je pa tudi 
videz za fenomenološko naravnanost - vendar tu več nima te funkcije,• 
temveč odkriti, videni in tematizirani videz. V tej samolastni dvostranskosti 
svoje vidnosti in nevidnosti je ta videz rele [Relais] in v tem smislu za 
fenomenologijo radikalnem smislu videz: odpira področje fenomenov, s tem 
ko pokaže dve strani, ki nikoli ne moreta postati eno. Ti dve strani nista 
nikakršna pola, ki bi stala neposredno drug poleg drugega, temveč dve strani 
relativni do istega, do videza predmeta nasploh. 

Hrbtno stran videza, ki fungira v naravni naravnanosti, torej stran, zaobr­
njeno k fenomenološkemu pogledu, ki je kot taka zanj postala vidna, Hus­
serl označi kotfenomen (Hua XXV, 70): gre za intencionalni, ali povedano 
vterminologiji Idej I (Ideen I), noematski predmet, noema v najširšem 
pomenu. 3 V se to pomeni točko navezave za mnogovrstnost aspektov, ki sami 
dajejo predmet - noematske vsebine ali fenomene v drugem smislu (pri­
merjaj prav tam); umenjeni enotni predmet je X konkretnih določnosti na 

31 O osnovi noematskih vsebin. Tako se zgoraj citirano mesto glasi naprej: 

Če usmerim interes na podobo, na zaznano kot tako, na pomnjeno 
kot tako, mišljeno kot tako, potem sem 'inhibiral' postavljanje [Set­
zung} identičnega, to je, ne izvršujem tega tematskega akta, temveč 
tematsko postavljam nekaj subjektivnega, noemo. (Hua XXIII, 584) 

S pogledom na noematske vsebine govori Husserl o »podobah« [»Bilder«], 
»zaznavni podobi«, »spominski podobi«. Govori tudi o tem, daje intencio­
nalni predmet to, kar je v posamezni fazi zaznavanja »prikazovanju ustrezno 
ponazarjoče«** (Hua IX, 437), tj„ le 'ponazoritve', noematske vsebine, 
pričajo o njem. V njih postane očiten njegov poseben način prikazovanja: 

·v originalu: »nicht mehr in Funktion stehender«. 
3 Glede nove diskusije o noema primerjaj dela Luisa Romana Rabanaqueja: »Pasivna noema in 
analitična interpretacija« (Passives Noema und die analytische Interpretation«. V: Husserl 
Studies 1 O (1993 str. 65-80, kot tudi Alfonsa SiiBbauerja: Intencionalnost, stanje stvari, noema. 
Študija o Edmund Husserlu. (Intentionalitiit, Sachverhalt, Noema. Eine Studie zu Edmund 
Husserl), Freiburg i Br./Miinchen 1995 (zlasti 5. poglavje). 
··v originalu: »Legen Zeugnis von ihm ab.« 

da je namreč gola sintezirajoča pretenzija. Da Husserl za označitev tega 
stanja stvari uporabi besedo 'Bild', 'podoba', nas lahko začudi, kolikor se 
pri tem čutimo spomnjene na teorijo podob [Bildertheorie] zavesti. Ta, kot 
je znano, omogoča, da se realnost v zavesti reprezentira prek odslikave [Ab­
bild], prek slikovno-simbolične, kvazirealne vsebine. 'Kvazirealno' tu po 
eni strani pomeni, da se realnost reflektira v odslikavi, in po drugi, da je 
odslikava sama zajeta v določilih, s katerimi je apercipirana realnost; od­
slikava realnost podvaja. Tako se dejanskost razpoči na dve bitni področji, 
na realni zunanji svet in na prav tako realni notranji svet. Od tega dojetja pa 
se ravno Husserlov fenomenološki nastavek želi izrecno posloviti. Pojem 
podobe, ki ga Husserl tu uporablja, ki se navezuje na noemo, ravno ne 
dobiva svojega smisla od realnosti zunaj zavesti. Videli bomo, daje to bitno 
določilo kongruentno s tistim določilom, s katerim Husserl zajame danost 
objekta podobe kot korelata slikovne zavesti. S tem ta identnična uporaba 
pojma podobe ustvarja prvo bazo za bližji pokaz zatrjene afinitete feno­
menološke in estetske naravnanosti. 

2. Smisel videza v slikovni zavesti in v estetski naravnanosti 31' 

Kaj pa so zdaj za Husserla bistvene značilnosti estetske naravnanosti? Sprva: 
kaj razume Husserl pod 'estetsko naravnanostjo'? 'Estetska naravnanost' tu 
očitno meni vsako doživljanje umetniškega dela ali česa drugega, kar doživ­
ljamo kot umetniško delo (na primer zgolj estetsko doživljanje kake krajine). 
Kaj to natančneje pomeni, bo postalo jasno v tem, kar sledi. 

Je estetska naravnanost, o kateri je Husserl rekel, da je blizu fenomenološki, 
identična z slikovno zavestjo nasploh? Očitno je za Husserla tako. Vsaka 
zavest, ki terminira v podobi, bi bila potemtakem estetska.4 S tem moramo, 
4 Pri tem moramo imeti pred očmi, da je 'podoba' za Husserla v tem sovisju mišljen širši 
pojem, ki ga Husserl ne navezuje le na risbo, slikarstvo, kipe, temveč tudi npr. na odrsko igro, 
roman, »kinematografijo« (primerjaj ustrezne analize v Hua XXIII). - Glede Husserlove teorije 
slikovne zavesti primerjaj delo Johna Sallisa: »Umeščanje imaginacije. Husserl in fenome­
nologija imaginacije (Spacing imagination. Husserl and the phenomenology of imagination). 
V: P. J. H. van Tongeren, P. Sars, C Bremmers and K. Boey (eds.): Eros and eris. Contributions 
to a hermeneutical phenomenologiy. Liber amicorumfor Adrian Peperzak (Pheanomenologica 
vol. 127), Dortrecht/Boston/Lancaster 1992. str. 201-215. 



Videz predmeta nasploh je torej videz za naravno naravnanost - toda neod­
krit, v fungirajoči intencionalnosti zastrt, kot tak neviden videz. Je pa tudi 
videz za fenomenološko naravnanost - vendar tu več nima te funkcije,• 
temveč odkriti, videni in tematizirani videz. V tej samolastni dvostranskosti 
svoje vidnosti in nevidnosti je ta videz rele [Relais] in v tem smislu za 
fenomenologijo radikalnem smislu videz: odpira področje fenomenov, s tem 
ko pokaže dve strani, ki nikoli ne moreta postati eno. Ti dve strani nista 
nikakršna pola, ki bi stala neposredno drug poleg drugega, temveč dve strani 
relativni do istega, do videza predmeta nasploh. 

Hrbtno stran videza, ki fungira v naravni naravnanosti, torej stran, zaobr­
njeno k fenomenološkemu pogledu, ki je kot taka zanj postala vidna, Hus­
serl označi kotfenomen (Hua XXV, 70): gre za intencionalni, ali povedano 
vterminologiji Idej I (Ideen I), noematski predmet, noema v najširšem 
pomenu. 3 V se to pomeni točko navezave za mnogovrstnost aspektov, ki sami 
dajejo predmet - noematske vsebine ali fenomene v drugem smislu (pri­
merjaj prav tam); umenjeni enotni predmet je X konkretnih določnosti na 

31 O osnovi noematskih vsebin. Tako se zgoraj citirano mesto glasi naprej: 

Če usmerim interes na podobo, na zaznano kot tako, na pomnjeno 
kot tako, mišljeno kot tako, potem sem 'inhibiral' postavljanje [Set­
zung} identičnega, to je, ne izvršujem tega tematskega akta, temveč 
tematsko postavljam nekaj subjektivnega, noemo. (Hua XXIII, 584) 

S pogledom na noematske vsebine govori Husserl o »podobah« [»Bilder«], 
»zaznavni podobi«, »spominski podobi«. Govori tudi o tem, daje intencio­
nalni predmet to, kar je v posamezni fazi zaznavanja »prikazovanju ustrezno 
ponazarjoče«** (Hua IX, 437), tj„ le 'ponazoritve', noematske vsebine, 
pričajo o njem. V njih postane očiten njegov poseben način prikazovanja: 

·v originalu: »nicht mehr in Funktion stehender«. 
3 Glede nove diskusije o noema primerjaj dela Luisa Romana Rabanaqueja: »Pasivna noema in 
analitična interpretacija« (Passives Noema und die analytische Interpretation«. V: Husserl 
Studies 1 O (1993 str. 65-80, kot tudi Alfonsa SiiBbauerja: Intencionalnost, stanje stvari, noema. 
Študija o Edmund Husserlu. (Intentionalitiit, Sachverhalt, Noema. Eine Studie zu Edmund 
Husserl), Freiburg i Br./Miinchen 1995 (zlasti 5. poglavje). 
··v originalu: »Legen Zeugnis von ihm ab.« 

da je namreč gola sintezirajoča pretenzija. Da Husserl za označitev tega 
stanja stvari uporabi besedo 'Bild', 'podoba', nas lahko začudi, kolikor se 
pri tem čutimo spomnjene na teorijo podob [Bildertheorie] zavesti. Ta, kot 
je znano, omogoča, da se realnost v zavesti reprezentira prek odslikave [Ab­
bild], prek slikovno-simbolične, kvazirealne vsebine. 'Kvazirealno' tu po 
eni strani pomeni, da se realnost reflektira v odslikavi, in po drugi, da je 
odslikava sama zajeta v določilih, s katerimi je apercipirana realnost; od­
slikava realnost podvaja. Tako se dejanskost razpoči na dve bitni področji, 
na realni zunanji svet in na prav tako realni notranji svet. Od tega dojetja pa 
se ravno Husserlov fenomenološki nastavek želi izrecno posloviti. Pojem 
podobe, ki ga Husserl tu uporablja, ki se navezuje na noemo, ravno ne 
dobiva svojega smisla od realnosti zunaj zavesti. Videli bomo, daje to bitno 
določilo kongruentno s tistim določilom, s katerim Husserl zajame danost 
objekta podobe kot korelata slikovne zavesti. S tem ta identnična uporaba 
pojma podobe ustvarja prvo bazo za bližji pokaz zatrjene afinitete feno­
menološke in estetske naravnanosti. 

2. Smisel videza v slikovni zavesti in v estetski naravnanosti 31' 

Kaj pa so zdaj za Husserla bistvene značilnosti estetske naravnanosti? Sprva: 
kaj razume Husserl pod 'estetsko naravnanostjo'? 'Estetska naravnanost' tu 
očitno meni vsako doživljanje umetniškega dela ali česa drugega, kar doživ­
ljamo kot umetniško delo (na primer zgolj estetsko doživljanje kake krajine). 
Kaj to natančneje pomeni, bo postalo jasno v tem, kar sledi. 

Je estetska naravnanost, o kateri je Husserl rekel, da je blizu fenomenološki, 
identična z slikovno zavestjo nasploh? Očitno je za Husserla tako. Vsaka 
zavest, ki terminira v podobi, bi bila potemtakem estetska.4 S tem moramo, 
4 Pri tem moramo imeti pred očmi, da je 'podoba' za Husserla v tem sovisju mišljen širši 
pojem, ki ga Husserl ne navezuje le na risbo, slikarstvo, kipe, temveč tudi npr. na odrsko igro, 
roman, »kinematografijo« (primerjaj ustrezne analize v Hua XXIII). - Glede Husserlove teorije 
slikovne zavesti primerjaj delo Johna Sallisa: »Umeščanje imaginacije. Husserl in fenome­
nologija imaginacije (Spacing imagination. Husserl and the phenomenology of imagination). 
V: P. J. H. van Tongeren, P. Sars, C Bremmers and K. Boey (eds.): Eros and eris. Contributions 
to a hermeneutical phenomenologiy. Liber amicorumfor Adrian Peperzak (Pheanomenologica 
vol. 127), Dortrecht/Boston/Lancaster 1992. str. 201-215. 



312 

kot bomo še videli, utemeljeno soglašati. Vendar pa so poleg tega primeri, v 
katerih zavest ne terminira v podobi in pri katerih je kljub temu smiselno, da 
govorimo o slikovni zavesti. 5 Slikovna zavest še ne govori nujno o estetski 
naravnanosti, jo pa implicira, kolikor je ta že vizualno določena; ves čas 
slikovna zavest. Strukture slikovne zavesti so torej utemeljujoče tudi za estet­
sko naravnanost (kot vizualno določeno). Z oziram na te utemeljujoče struk­
ture bomo nadalje govorili o 'goli slikovni zavesti' in bomo poskušali do­
kazati [belegen] njihovo relativno samostojnost zunaj estetske drže. Pri tem 
bomo prav tako izhajali iz določil, s katerimi želi Husserl zajeti slikovno zavest. 

Slikovna zavest, po Husserlu, cilja na »slikovni objekt« ali »slikovni fik­
tum«, ki ponazarja nek »siže«. Za Husserla je slikovna zavest nevtrali­
zirajoča zavest in sicer »nevtralna modifikacija normalne, v nemodificirani 
gotovosti postavljajoče zaznave«.* (Hua III/l, str 251 i.d (266)). Tudi sli­
kovna zavest - kot na svoj način tudi naravna naravnanost v nasprotju so 
fenomenološko - implicira neki videz, ki pa ga, po Husserlu, kot takega 
postavlja: slikovni fiktum te nevtralne modifikacije je »ničnost lastnega 
tipa« in kot taka v sebi odpravljen pojav« (Hua XXIII, 491). Kar ta videz 
slikovnega fiktuma razlikuje od videza predmeta sploh kot korelata naravne 
naravnanosti, se nahaja v stanju stvari, daje slikovni fiktum vzpostavljen s 
strani korelativne slikovne zavesti: vem, daje to tu slika in ne realno samo. 
Fiktum torej ni zaprt le v intencionalnosti, ki fungira v slikovni zavesti, 
temveč se v njem pojavlja tudi kot to, kar je, kot slikovni fiktum. Tu ni - kot 
pri fenomenološko pokazanem videzu naravne naravnanosti - obeh strani 
ene in iste medalje. 

Ali ta nični karakter fiktuma rezultira, kot je mislil Husserl (prim. Hua 
XXIII, 151 i.d.) zgolj iz sporne zavesti zaznavanja in predstave slikovnega 

5 Primere, v katerih odslikava fungira kot posnetek, Husserl imenuje »transevtne« oz. »ima­
nentne predstave« (glede na to, ali se intencija primarno usmerja na ponazorjeno ali na pona­
zarjujoče, pri čemer pa v obeh primerih ostaja ohranjena funkcija podobe, daje gola odslikava; 
primerjaj Hua XXIII, 156). Toda tudi odslikava je podoba in je ne moremo izenačiti z golim 
znakom. (Tako je treba razlikovati posnemovalsko funkcijo fotografije od znakovne funkcije 
prometnega znaka.) 
• Husserl: »Neutralitiltsmodifikation der normalen in unmodifizierter GewiBheit setztenden 
Wahrnehmung«. 

objekta, torej iz tega, da fiktum ponazarja tuje telo v zaznavnem svetu? Ali 
nismo pri tem predpostavili, da je zavest že morala 'izmeriti' fikcionalni 
karakter slike, da bi lahko doživela njeno nezdružljivost z realnim okoljem? 

Zavest fikcionalnega karakterja slike ne razpre le iz kontrasta do realnosti, 
temveč bistveno iz svojevrstno paradoksnega odnosa do svojega sižeja: gola 
slikovna zavest živi fungirajoč v naravni usmerjenosti docela pri sižeju. 
Fiktumje zatorej le, kot se navezuje na siže; kolikor je to predstavljeno kot 
realno ali kvazirealno, je fiktum tudi z oziram na siže, ki se skozenj repre­
zentira - ne z oziram na slikovnega nosilca oz. glede na svoje zaznavljivo 
okolje - nič. S tem se kaže, da je fikcionalni karakter ustanovljen ravno v 
odnosu na to, kar se reprezentira, da torej ta odnos ne govori, kot je menil 
Husserl, o navzočnosti slikovne zavesti in za domnevo transevtne oz. ima­
nentne predstave (primerjaj opombo št. 5). Pred vsem pa postane jasno, da 
moramo v enotnosti izvrševanja doživljaja razlikovati dve medseboj pre­
križani stopnji: a) to, da fiktum lahko identificiramo in da siže rezultira iz 
preloma med fiktumom in apercepcijo dejanskosti, s tem ko ta prelom ustva­
ri 'prostor', v katerem se fiktum šele lahko navezuje na siže, b) istočasno pa 
ta lom lahko doživimo le zaradi tega, fiktum kot videz postane razumljiv le 
zato, ker se fiktum že od začetka nanaša na siže, in če merimo glede na 
njegovo bitno tezo [Seinsthesis], pade v nič, pri čemer pa je, zaradi identi­
fikacije fiktuma in sižeja, zajetje preloma takoj 'zabrisano'. 

Moramo zabeležiti dva bistvena momenta videza glede gole slikovne za­
vesti: a) Slikovna zavest postavlja videz kot videz. To pomeni: korelativna 
intencionalnost ne terminira več v svetu, oz. v njej terminira na spremenjen, 
za doživljeno izvršitev* neopazno zlomljen način v njej: njeno terminiranje 
v smeri svetovnega horizonta v primeru zaznave je v primeru slikovne 
zavesti obenem zadržano, 'prekinjeno', vodeno nanjo in kljub temu usmer­
jeno čeznjo. Intencionalna struktura slikovne zavesti tako pokaže svoje­
vrstno samoreferenčnost, kijije takorekoč vsiljena 'od zunaj' in kije sama 
vendarle ne zajame. b) Če lahko videz fiktuma in njega dajajoča zavest 
postaneta fenomenološki temi, se ta videz ne odstre šele fenomenološkemu 

•V originalu: ... »fiir den erlebenden Vollzug«. 

31~ 



312 

kot bomo še videli, utemeljeno soglašati. Vendar pa so poleg tega primeri, v 
katerih zavest ne terminira v podobi in pri katerih je kljub temu smiselno, da 
govorimo o slikovni zavesti. 5 Slikovna zavest še ne govori nujno o estetski 
naravnanosti, jo pa implicira, kolikor je ta že vizualno določena; ves čas 
slikovna zavest. Strukture slikovne zavesti so torej utemeljujoče tudi za estet­
sko naravnanost (kot vizualno določeno). Z oziram na te utemeljujoče struk­
ture bomo nadalje govorili o 'goli slikovni zavesti' in bomo poskušali do­
kazati [belegen] njihovo relativno samostojnost zunaj estetske drže. Pri tem 
bomo prav tako izhajali iz določil, s katerimi želi Husserl zajeti slikovno zavest. 

Slikovna zavest, po Husserlu, cilja na »slikovni objekt« ali »slikovni fik­
tum«, ki ponazarja nek »siže«. Za Husserla je slikovna zavest nevtrali­
zirajoča zavest in sicer »nevtralna modifikacija normalne, v nemodificirani 
gotovosti postavljajoče zaznave«.* (Hua III/l, str 251 i.d (266)). Tudi sli­
kovna zavest - kot na svoj način tudi naravna naravnanost v nasprotju so 
fenomenološko - implicira neki videz, ki pa ga, po Husserlu, kot takega 
postavlja: slikovni fiktum te nevtralne modifikacije je »ničnost lastnega 
tipa« in kot taka v sebi odpravljen pojav« (Hua XXIII, 491). Kar ta videz 
slikovnega fiktuma razlikuje od videza predmeta sploh kot korelata naravne 
naravnanosti, se nahaja v stanju stvari, daje slikovni fiktum vzpostavljen s 
strani korelativne slikovne zavesti: vem, daje to tu slika in ne realno samo. 
Fiktum torej ni zaprt le v intencionalnosti, ki fungira v slikovni zavesti, 
temveč se v njem pojavlja tudi kot to, kar je, kot slikovni fiktum. Tu ni - kot 
pri fenomenološko pokazanem videzu naravne naravnanosti - obeh strani 
ene in iste medalje. 

Ali ta nični karakter fiktuma rezultira, kot je mislil Husserl (prim. Hua 
XXIII, 151 i.d.) zgolj iz sporne zavesti zaznavanja in predstave slikovnega 

5 Primere, v katerih odslikava fungira kot posnetek, Husserl imenuje »transevtne« oz. »ima­
nentne predstave« (glede na to, ali se intencija primarno usmerja na ponazorjeno ali na pona­
zarjujoče, pri čemer pa v obeh primerih ostaja ohranjena funkcija podobe, daje gola odslikava; 
primerjaj Hua XXIII, 156). Toda tudi odslikava je podoba in je ne moremo izenačiti z golim 
znakom. (Tako je treba razlikovati posnemovalsko funkcijo fotografije od znakovne funkcije 
prometnega znaka.) 
• Husserl: »Neutralitiltsmodifikation der normalen in unmodifizierter GewiBheit setztenden 
Wahrnehmung«. 

objekta, torej iz tega, da fiktum ponazarja tuje telo v zaznavnem svetu? Ali 
nismo pri tem predpostavili, da je zavest že morala 'izmeriti' fikcionalni 
karakter slike, da bi lahko doživela njeno nezdružljivost z realnim okoljem? 

Zavest fikcionalnega karakterja slike ne razpre le iz kontrasta do realnosti, 
temveč bistveno iz svojevrstno paradoksnega odnosa do svojega sižeja: gola 
slikovna zavest živi fungirajoč v naravni usmerjenosti docela pri sižeju. 
Fiktumje zatorej le, kot se navezuje na siže; kolikor je to predstavljeno kot 
realno ali kvazirealno, je fiktum tudi z oziram na siže, ki se skozenj repre­
zentira - ne z oziram na slikovnega nosilca oz. glede na svoje zaznavljivo 
okolje - nič. S tem se kaže, da je fikcionalni karakter ustanovljen ravno v 
odnosu na to, kar se reprezentira, da torej ta odnos ne govori, kot je menil 
Husserl, o navzočnosti slikovne zavesti in za domnevo transevtne oz. ima­
nentne predstave (primerjaj opombo št. 5). Pred vsem pa postane jasno, da 
moramo v enotnosti izvrševanja doživljaja razlikovati dve medseboj pre­
križani stopnji: a) to, da fiktum lahko identificiramo in da siže rezultira iz 
preloma med fiktumom in apercepcijo dejanskosti, s tem ko ta prelom ustva­
ri 'prostor', v katerem se fiktum šele lahko navezuje na siže, b) istočasno pa 
ta lom lahko doživimo le zaradi tega, fiktum kot videz postane razumljiv le 
zato, ker se fiktum že od začetka nanaša na siže, in če merimo glede na 
njegovo bitno tezo [Seinsthesis], pade v nič, pri čemer pa je, zaradi identi­
fikacije fiktuma in sižeja, zajetje preloma takoj 'zabrisano'. 

Moramo zabeležiti dva bistvena momenta videza glede gole slikovne za­
vesti: a) Slikovna zavest postavlja videz kot videz. To pomeni: korelativna 
intencionalnost ne terminira več v svetu, oz. v njej terminira na spremenjen, 
za doživljeno izvršitev* neopazno zlomljen način v njej: njeno terminiranje 
v smeri svetovnega horizonta v primeru zaznave je v primeru slikovne 
zavesti obenem zadržano, 'prekinjeno', vodeno nanjo in kljub temu usmer­
jeno čeznjo. Intencionalna struktura slikovne zavesti tako pokaže svoje­
vrstno samoreferenčnost, kijije takorekoč vsiljena 'od zunaj' in kije sama 
vendarle ne zajame. b) Če lahko videz fiktuma in njega dajajoča zavest 
postaneta fenomenološki temi, se ta videz ne odstre šele fenomenološkemu 

•V originalu: ... »fiir den erlebenden Vollzug«. 

31~ 



pogledu. Da pa je videz slikovnega fiktuma za naravno naravnanost, še ne 
pomeni, da na kakršen koli način tematsko zajamemo njega ali celo njegov 
temelj, zabrisani [iiberspelt] prelom v apercepciji dejanskosti. Istočasno 
obstoji možnost, da zajamemo dani nični tip slike - možnost, ki ni zajeta 
povsod tam, kjer naravna drža živi čisto v odnosu na siže. 

Če zdaj konfrontiramo (vizualno-) estetsko naravnanost s to temeljno dolo­
čitvijo slikovne zavesti, je predvsem za en centralni moment, ki približa 
prvo in s katerim se razlikuje od druge. Estetska naravnanost sicer tudi kaže 
temeljno značilnost slikovne zavesti: prelom direktnega-terminiranja* inten­
cionalnosti v svetnem horizontu; ta prelom še intenzivira, s tem ko ga le-ta 
tako rekoč 'sprejme'. S tem ne mislimo, da se nanj navezuje hote-vede, 
temveč da je v svoji intencionalni strukturi sprva popolnoma pasivno dolo­
čena s strani tega preloma, tj., nikakor ne terminira naravnost v svetnem 
horizontu. Kaj to natančneje pomeni, bomo pojasnili ob primeru. 

Pri opazovanju kake fotografije ne živim nujno v estetskem interesu: foto-
314 grafijo lahko uporabim, npr., kot nosilca informacije in se tako posvetim 

edinole odslikanemu. Ali pa se mi fotografija vsiljuje kot moteča, opazim, 
npr., da odslikano podaja zelo nezadovoljivo, da je izvedena nedopustno, 
da izkrivlja barve originala ter da je neostra. Pri vsem tem se sicer nave­
zujem na fotografijo kot sliko, ne da bi bil k njej obrnjen v estetski drži. 
Slika mi tu služi bodisi le kot sredstvo za nek namen, ni zadnji cilj mojega 
(končno estetskega) interesa,6 ali pa je cilj mojega interesa, ki potlej ni 
estetski interes (če na primer tehnično razsojam o kvaliteti odslikave).7 

Fotografija pa vendarle postane cilj estetskega interesa v trenutku, ko me 
zanima njena umetniška oblikovanost, ko mije všeč zaradi umetniške obli­
kovanosti in cenim aranžma predmetov in oseb, osvetlitev, itd.; ko torej 
oblikovanosti fotografije ne merim tehnično po čem drugem, temveč sem 
naklonjen izključno njej, zavoljo nje same. Tu postane slika sama termin 

* das Geradehin-Terminieren 
6 Ta primer Husserl označuje kot »transevtna predstava« (glej gornji tekst). 
7 To Husserl imenuje »imanentna predstava«. 

mojega trenutnega interesnega življenja: razlomitve [die Brechung], ki jo 
vsaka slikovna zavest kaže implicitno, tu ne prekrivajo drugi interesi, ki 
terminirajo v svetnem horizontu, temveč je kot taka 'sprejeta'. 

S tem se jasneje pokaže bistvena značilnost estetske naravnanosti do gole 
slikovne zavesti: estetska naravnanost intenzivira v tem smislu svojevrstno 
samoreferenčnost, ki je lastna slikovni zavesti, kot cilj svojega interesa - in 
to bistveno potezo deli s čisto teoretičnim interesom8 - ne ugleda šele v 
horizontu zaznavnega sveta in s tem v interesnem polju praktičnega živ­
ljenja. Kljub temu funkcionira univerzalna vera v svet kot taka podlaga v 
tem odnosu do imaginarnega sveta - kot tudi pri zunajfenomenološki teo­
retski naravnanosti, v odnosu do sveta eidosov. 

Obenem postane jasnejši tudi smisel našega govorjenja o 'zgolj slikovni 
zavesti': oznaka 'zgolj' naj bi kazala na svojevrstni fundamentni-karakter 
slikovne zavesti, ki bi ga morali fenomenološko natančneje določiti, kot se 
to tu lahko zgodi. Ta fundamentna-funkcija pove: slikovna zavest kot taka, 
kot 'gola', implicitna zavest tega, da je podoba, ne pa realnost, se faktično 315 
očitno pojavi le redko; bržkone se v poteku doživljajev največkrat spoji z 
določenimi predstavnimi načini, s tem ko je za te v določenem smislu povod 
in izhodišče. Zgolj slikovna zavest lahko, kot kaže navedeni primer, enkrat 
sproža predstavo kot reprezentacijo realnosti (transevtna predstava kot ko-
relat realnosti, ki jo n~znanja podoba oz. imanentna predstava kot korelat 
same slikovne realnosti) ali predstavo kot korelat imaginarnega sveta. V 
izvrševanju doživljajske celote ostaja ta temeljna funkcija slikovne zavesti 
največkrat skrita vsakokratnemu interesnemu odnosu: v prvem primeru za-
vest 'prekrije' ne-imaginarno usmerjajoča predstava, v drugem pa se popol-
noma vklopi v njej soroden estetski zor. Iz tega postane razumljivo, zakaj 
hermetično opazovanje poteka doživljaja (in Husserlova analiza bi se po­
temtakem izkazala kot taka) v enem primeru ne najde slikovne zavesti, v 
drugem, nasprotno, pa jo identificira z estetsko naravnanostjo. 

8 
Prim. Husserlovo opombo: »Teoretski interes je soroden z estetskim ugodnjem. « (Hua XXIII, 392). 



pogledu. Da pa je videz slikovnega fiktuma za naravno naravnanost, še ne 
pomeni, da na kakršen koli način tematsko zajamemo njega ali celo njegov 
temelj, zabrisani [iiberspelt] prelom v apercepciji dejanskosti. Istočasno 
obstoji možnost, da zajamemo dani nični tip slike - možnost, ki ni zajeta 
povsod tam, kjer naravna drža živi čisto v odnosu na siže. 

Če zdaj konfrontiramo (vizualno-) estetsko naravnanost s to temeljno dolo­
čitvijo slikovne zavesti, je predvsem za en centralni moment, ki približa 
prvo in s katerim se razlikuje od druge. Estetska naravnanost sicer tudi kaže 
temeljno značilnost slikovne zavesti: prelom direktnega-terminiranja* inten­
cionalnosti v svetnem horizontu; ta prelom še intenzivira, s tem ko ga le-ta 
tako rekoč 'sprejme'. S tem ne mislimo, da se nanj navezuje hote-vede, 
temveč da je v svoji intencionalni strukturi sprva popolnoma pasivno dolo­
čena s strani tega preloma, tj., nikakor ne terminira naravnost v svetnem 
horizontu. Kaj to natančneje pomeni, bomo pojasnili ob primeru. 

Pri opazovanju kake fotografije ne živim nujno v estetskem interesu: foto-
314 grafijo lahko uporabim, npr., kot nosilca informacije in se tako posvetim 

edinole odslikanemu. Ali pa se mi fotografija vsiljuje kot moteča, opazim, 
npr., da odslikano podaja zelo nezadovoljivo, da je izvedena nedopustno, 
da izkrivlja barve originala ter da je neostra. Pri vsem tem se sicer nave­
zujem na fotografijo kot sliko, ne da bi bil k njej obrnjen v estetski drži. 
Slika mi tu služi bodisi le kot sredstvo za nek namen, ni zadnji cilj mojega 
(končno estetskega) interesa,6 ali pa je cilj mojega interesa, ki potlej ni 
estetski interes (če na primer tehnično razsojam o kvaliteti odslikave).7 

Fotografija pa vendarle postane cilj estetskega interesa v trenutku, ko me 
zanima njena umetniška oblikovanost, ko mije všeč zaradi umetniške obli­
kovanosti in cenim aranžma predmetov in oseb, osvetlitev, itd.; ko torej 
oblikovanosti fotografije ne merim tehnično po čem drugem, temveč sem 
naklonjen izključno njej, zavoljo nje same. Tu postane slika sama termin 

* das Geradehin-Terminieren 
6 Ta primer Husserl označuje kot »transevtna predstava« (glej gornji tekst). 
7 To Husserl imenuje »imanentna predstava«. 

mojega trenutnega interesnega življenja: razlomitve [die Brechung], ki jo 
vsaka slikovna zavest kaže implicitno, tu ne prekrivajo drugi interesi, ki 
terminirajo v svetnem horizontu, temveč je kot taka 'sprejeta'. 

S tem se jasneje pokaže bistvena značilnost estetske naravnanosti do gole 
slikovne zavesti: estetska naravnanost intenzivira v tem smislu svojevrstno 
samoreferenčnost, ki je lastna slikovni zavesti, kot cilj svojega interesa - in 
to bistveno potezo deli s čisto teoretičnim interesom8 - ne ugleda šele v 
horizontu zaznavnega sveta in s tem v interesnem polju praktičnega živ­
ljenja. Kljub temu funkcionira univerzalna vera v svet kot taka podlaga v 
tem odnosu do imaginarnega sveta - kot tudi pri zunajfenomenološki teo­
retski naravnanosti, v odnosu do sveta eidosov. 

Obenem postane jasnejši tudi smisel našega govorjenja o 'zgolj slikovni 
zavesti': oznaka 'zgolj' naj bi kazala na svojevrstni fundamentni-karakter 
slikovne zavesti, ki bi ga morali fenomenološko natančneje določiti, kot se 
to tu lahko zgodi. Ta fundamentna-funkcija pove: slikovna zavest kot taka, 
kot 'gola', implicitna zavest tega, da je podoba, ne pa realnost, se faktično 315 
očitno pojavi le redko; bržkone se v poteku doživljajev največkrat spoji z 
določenimi predstavnimi načini, s tem ko je za te v določenem smislu povod 
in izhodišče. Zgolj slikovna zavest lahko, kot kaže navedeni primer, enkrat 
sproža predstavo kot reprezentacijo realnosti (transevtna predstava kot ko-
relat realnosti, ki jo n~znanja podoba oz. imanentna predstava kot korelat 
same slikovne realnosti) ali predstavo kot korelat imaginarnega sveta. V 
izvrševanju doživljajske celote ostaja ta temeljna funkcija slikovne zavesti 
največkrat skrita vsakokratnemu interesnemu odnosu: v prvem primeru za-
vest 'prekrije' ne-imaginarno usmerjajoča predstava, v drugem pa se popol-
noma vklopi v njej soroden estetski zor. Iz tega postane razumljivo, zakaj 
hermetično opazovanje poteka doživljaja (in Husserlova analiza bi se po­
temtakem izkazala kot taka) v enem primeru ne najde slikovne zavesti, v 
drugem, nasprotno, pa jo identificira z estetsko naravnanostjo. 

8 
Prim. Husserlovo opombo: »Teoretski interes je soroden z estetskim ugodnjem. « (Hua XXIII, 392). 



3. Facit: razmerje estetske in fenomenološke naravnanosti 

z oziram na način danosti videza je mogoče razmerje slikovne apercepcije 
in fenomenološke naravnanosti, ko povzemamo naš dosedanji premislek, 
določiti sledeče: videz predmeta se za korelativni način zavesti, zaznavo, ne 
pojavlja. Pokaže se šele v tisti intencionalnosti, ki je izklopila intencio­
nalnost transcendentne apercepcije: torej v fenomenološki, in tu se kaže kot 
gola intencija, kot sistem pretenzij. Nasprotno je videz slikovnega fiktuma 
kot za korelativni način slikovne apercepcije prikazujoči se samodani videz. 
Ne pokaže se šele takrat, ko je pretenzija dejanskosti odpravljena univer­
zalno prek fenomenološke redukcije, temveč samo to pretenzijo odpravi -
toda selektivno, le v samem sebi. Ni pokaz mundanega pretendiranja kot 
takega, kot je navzoč v fenomenološki redukciji v primeru za to kažočega 
se videza predmeta, temveč v nasprotnem momentu prezentacije realnosti 
svojega neposrednega okolja, npr. slikovnega nosilca (oz. kosa platna ali 
igralca, ki pusti, da se prikaže Hamlet): s svojim parcialnim ničenjem vere 
v realnost je manj kot, recimo, otok v morju realitetne pretenzije. Je le atol, 

316 kolikor ne le v sižejnem odnosu, temveč tudi na drugi 'strani' svojega ni­
čenja, v slikovnem nosilcu, poseduje moment, ki je prek svoje zaznavnosti 
karakteriziran s potencialnim postavljenjem [Setzung] vere v realiteto. Ka­
kor summa atolov ne daje kopnega, tako tudi ničenja pretenzije po realnosti, 
ki si ga zadaja slikovna zavest, s kvantificiranjem ne zmoremo privesti k 
ničenju fenomenološke redukcije. In vendarle pokaže slikovna zavest cen­
tralni kvalitativni moment, ki si ga deli z fenomenološkim pogledom: tisti 
prelom v naravnost potekajoči pretenziji realnosti, ki pomeni prekinitev 
[Unterbindung] napotilnih sistemov in korelativno prezentacijo nečesa ab­
solutno samodanega. Ta moment označuje Husserl z 'Bild', 'slika, podoba' 
v najširšem smislu, fenomenološko vzeto postane noema, in postavimo naj 
vprašanje, ki ga tu ne obravnavamo še naprej: koliko je slikovni fiktum oz. 
estetski videz model za Husserlovo koncepcijo noeme. 

S tem je postalo jasno, da Husserlova raba pojma slike podane v noemat­
skem smislu ni mišljena zgolj metaforično in ni le ozek preplet slikovne 
zavesti in fenomenološke naravnanosti, na primer v smislu reda fundiranja; 
jasno postane tudi, zakaj je treba zajeti noematski slikovni pojem ne le v 

smislu slikovne teorije zavesti, temveč je izraz poskusa njene prevlade: 
noematska slika ni refleks dejanskosti na sebi, kajti Husserl se sam loti 
diferenciacije slika - to, kar je treba ponazoriti (predmet nasploh), v feno­
menološko odprti zavesti sami. Upravičenost za to dobavi fakt intencio­
nalnega: ne le, da je treba način pojavljanja tega, kar je treba prikazati 
intencionalno vezati na samodane prikaze, temveč postane to, kar je treba 
ponazoriti - kot intencionalna strukturna sinteza - dojemljiva le iz svojih 
ponazoritev. To pomeni, kot je znano, Husserlovo rešitev problema trans­
cendence: transcendenca je pojasnjena v fenomenološko čisti (torej ne em­
pirično-psihični) imanenci.9 Husserlov noematski pojem slike se torej ravno 
ne navezuje na smisel slike v naravni naravnanosti, temveč na njegovo 
fenomenološko osvetljeno smiselno vsebino kot slikovni fiktum. Ker pa 
slikovna teorija uporablja naravni pojem slike, indirektno povzame funkcijo 
zavesti kot golo dvojnost naravne slikovne zaznave; danost predmeta po­
jasni z modelom, v katerem že fungira sinteza predmetnega in zamolči tiste 
strukturne momente, ki to sintezo ravno vzpostavljajo. 

Obstaja stvarno vprašanje glede nadaljnje pojasnitve nenavadno relativne 317 
povezanosti [Verbundensein] slikovne zavesti oz. estetske drže in feno­
menološke naravnanosti. Husserl glede slikovnega fiktuma v estetski narav-
nanosti (spominjamo na to, da sta zanj estetska naravnanost in slikovna 
zavest kongruentni) da omembe vredno pripombo, ki popolnoma dokazuje 
noematski smisel njegovega slikovnega pojma: siže označuje tudi kot 'siže 
v »kako« fiktuma': 10 estetska naravnanost je torej v svojem naravnem po-
teku - v nasprotju do transevtne ali imanentne predstave oz. gole slikovne 
zavesti v našem smislu - navezana na predmetni siže v »kako« fiktuma, z 
[unter] izklopom drugih interesnih intencij. Ali dejstvo, da tu videz fiktuma 

9 
Ali odprava transcendence v imanenci zavesti problema posredovanja transcendence in ima­

nence ne spodkoplje, namesto da bi ga rešila? Bistveni odgovor daje zgoraj navajana relejna 
funkcija [Relaisfunktion] videza transcendentalnega predmeta: le do ene strani, k tisti, ki je 
relativna k fenomenološki naravnanosti, razlagamo transcendenco imanentno. Druga stran, ki 
se nahaja relativno k naravni naravnanosti, je še vnaprej konfrontirana s transcendetnim, in 
mora, s tem ko opazuje objekte ali rokuje z rečmi, postaviti transcendenco. 
'° Korelat estetskega interesa je siže v »kako predstavljenosti, brez interesa za njegovo eksi­
stenco samo in kvazi-eksitenco« (Hua XXIII, 586). 



3. Facit: razmerje estetske in fenomenološke naravnanosti 

z oziram na način danosti videza je mogoče razmerje slikovne apercepcije 
in fenomenološke naravnanosti, ko povzemamo naš dosedanji premislek, 
določiti sledeče: videz predmeta se za korelativni način zavesti, zaznavo, ne 
pojavlja. Pokaže se šele v tisti intencionalnosti, ki je izklopila intencio­
nalnost transcendentne apercepcije: torej v fenomenološki, in tu se kaže kot 
gola intencija, kot sistem pretenzij. Nasprotno je videz slikovnega fiktuma 
kot za korelativni način slikovne apercepcije prikazujoči se samodani videz. 
Ne pokaže se šele takrat, ko je pretenzija dejanskosti odpravljena univer­
zalno prek fenomenološke redukcije, temveč samo to pretenzijo odpravi -
toda selektivno, le v samem sebi. Ni pokaz mundanega pretendiranja kot 
takega, kot je navzoč v fenomenološki redukciji v primeru za to kažočega 
se videza predmeta, temveč v nasprotnem momentu prezentacije realnosti 
svojega neposrednega okolja, npr. slikovnega nosilca (oz. kosa platna ali 
igralca, ki pusti, da se prikaže Hamlet): s svojim parcialnim ničenjem vere 
v realnost je manj kot, recimo, otok v morju realitetne pretenzije. Je le atol, 

316 kolikor ne le v sižejnem odnosu, temveč tudi na drugi 'strani' svojega ni­
čenja, v slikovnem nosilcu, poseduje moment, ki je prek svoje zaznavnosti 
karakteriziran s potencialnim postavljenjem [Setzung] vere v realiteto. Ka­
kor summa atolov ne daje kopnega, tako tudi ničenja pretenzije po realnosti, 
ki si ga zadaja slikovna zavest, s kvantificiranjem ne zmoremo privesti k 
ničenju fenomenološke redukcije. In vendarle pokaže slikovna zavest cen­
tralni kvalitativni moment, ki si ga deli z fenomenološkim pogledom: tisti 
prelom v naravnost potekajoči pretenziji realnosti, ki pomeni prekinitev 
[Unterbindung] napotilnih sistemov in korelativno prezentacijo nečesa ab­
solutno samodanega. Ta moment označuje Husserl z 'Bild', 'slika, podoba' 
v najširšem smislu, fenomenološko vzeto postane noema, in postavimo naj 
vprašanje, ki ga tu ne obravnavamo še naprej: koliko je slikovni fiktum oz. 
estetski videz model za Husserlovo koncepcijo noeme. 

S tem je postalo jasno, da Husserlova raba pojma slike podane v noemat­
skem smislu ni mišljena zgolj metaforično in ni le ozek preplet slikovne 
zavesti in fenomenološke naravnanosti, na primer v smislu reda fundiranja; 
jasno postane tudi, zakaj je treba zajeti noematski slikovni pojem ne le v 

smislu slikovne teorije zavesti, temveč je izraz poskusa njene prevlade: 
noematska slika ni refleks dejanskosti na sebi, kajti Husserl se sam loti 
diferenciacije slika - to, kar je treba ponazoriti (predmet nasploh), v feno­
menološko odprti zavesti sami. Upravičenost za to dobavi fakt intencio­
nalnega: ne le, da je treba način pojavljanja tega, kar je treba prikazati 
intencionalno vezati na samodane prikaze, temveč postane to, kar je treba 
ponazoriti - kot intencionalna strukturna sinteza - dojemljiva le iz svojih 
ponazoritev. To pomeni, kot je znano, Husserlovo rešitev problema trans­
cendence: transcendenca je pojasnjena v fenomenološko čisti (torej ne em­
pirično-psihični) imanenci.9 Husserlov noematski pojem slike se torej ravno 
ne navezuje na smisel slike v naravni naravnanosti, temveč na njegovo 
fenomenološko osvetljeno smiselno vsebino kot slikovni fiktum. Ker pa 
slikovna teorija uporablja naravni pojem slike, indirektno povzame funkcijo 
zavesti kot golo dvojnost naravne slikovne zaznave; danost predmeta po­
jasni z modelom, v katerem že fungira sinteza predmetnega in zamolči tiste 
strukturne momente, ki to sintezo ravno vzpostavljajo. 

Obstaja stvarno vprašanje glede nadaljnje pojasnitve nenavadno relativne 317 
povezanosti [Verbundensein] slikovne zavesti oz. estetske drže in feno­
menološke naravnanosti. Husserl glede slikovnega fiktuma v estetski narav-
nanosti (spominjamo na to, da sta zanj estetska naravnanost in slikovna 
zavest kongruentni) da omembe vredno pripombo, ki popolnoma dokazuje 
noematski smisel njegovega slikovnega pojma: siže označuje tudi kot 'siže 
v »kako« fiktuma': 10 estetska naravnanost je torej v svojem naravnem po-
teku - v nasprotju do transevtne ali imanentne predstave oz. gole slikovne 
zavesti v našem smislu - navezana na predmetni siže v »kako« fiktuma, z 
[unter] izklopom drugih interesnih intencij. Ali dejstvo, da tu videz fiktuma 

9 
Ali odprava transcendence v imanenci zavesti problema posredovanja transcendence in ima­

nence ne spodkoplje, namesto da bi ga rešila? Bistveni odgovor daje zgoraj navajana relejna 
funkcija [Relaisfunktion] videza transcendentalnega predmeta: le do ene strani, k tisti, ki je 
relativna k fenomenološki naravnanosti, razlagamo transcendenco imanentno. Druga stran, ki 
se nahaja relativno k naravni naravnanosti, je še vnaprej konfrontirana s transcendetnim, in 
mora, s tem ko opazuje objekte ali rokuje z rečmi, postaviti transcendenco. 
'° Korelat estetskega interesa je siže v »kako predstavljenosti, brez interesa za njegovo eksi­
stenco samo in kvazi-eksitenco« (Hua XXIII, 586). 



skuša analogno določilo kot fenomen fenomenologije, ne dokazuje še jas­
neje paralele do fenomenološkega pokaza predmetne danosti v noema? To 
je le deloma res, kolikor je namreč v določilu 'siže v »kako« fiktuma' korelat 
fenomenološkega opazovanja slikovne zavesti in ne korelat njega samega v 
svojem izvrševanju, oziroma v svojem naravno naravnost (premo) usmer­
jenem izvrševanju. 

Ali pa opozorilo, da terminira estetska naravnanost tako rekoč v celi svoji 
intencionalni naravnanosti v videzu (siže v »kako« fiktuma), ne izpričuje 
svoje bližine do fenomenološke drže? Očitno je tu intenzivirano izklapljanje 
napotil do gole slikovne zavesti, videz izstopi pristneje, vendar le kot videz, 
ki se - v svoji fenomenološki strukturi - spet takoj zakrije, s tem ko njegov 
izvor iz preloma, ki ga dela slikovna apercepcija v zavesti dejanskosti še 
naprej ostaja neviden. S tem pa je bistveni fenomenološki moment - dife­
renciacija med predmetom nasploh in predmetom v »kako« - kot v naravni 
estetski drži, ni prisvojena, kot tudi ta, poleg tega, generalno ostane v uni­
verzalno-naravni drži vere v svet. Ali glede tega stanja stvari obstaja še ena 

318 možnost, da bi radikalneje zajeli bližino estetske in fenomenološke narav­
nanosti? 

II. Skupna korenina fenomenološkega in estetskega smisla videza? 

l. Relejna funkcija estetske naravnanosti 

Estetska naravnanost se je tako v določenem oziru izkazala kot radika­
lizacija gole slikovne zavesti, s tem ko v njej ni le, kot v primeru zadnje, 
univerzalno svetno terminiranje, omejeno prekinjeno inje implicitno usmer­
jeno samo nase, temveč je na določen način 'sprejet' odblesk [Widerschein] 
terminiranja v sliki prek izklapljanja interesnih intencij, ki so odblesk de­
gradirale v golo sredstvo; estetska naravnanost take vrste pa stopnjuje svojo 
samoreferenčnost. Možno je, da se ta 'sprejem' še nadalje intenzivira, tako 
da bi tudi v estetski naravnanosti postalo vidno podobno relejno razmerje, 
kakor smo gakonstatirali v primeru fenomenološke naravnanosti?V čem bi 

ostajalo tako razmerje? Bilo bi v pokrivajoči prisvojitvi tega, kar je bilo prej 
le 'domnevano'. Tako prisvojitev bi potem izvršila tista (sprva jo bomo 
zastavili le hipotetično) estetska naravnanost, kateri se je njeno intencio­
nalno obnašanje patentiralo po svojem temeljnem tipu: tista naravnanost, ki 
se izvršuje v slikovni zavesti, ki se izrecno prisvoji v prevzemu preloma, ki 
se izvrši v vsaki slikovni zavesti; izvorno si prisvoji diferenco med slikov­
nim fiktumom in sižejem, tj. tistim, ki fiktum kot samodani videz in kore­
lativno terminiranje v videzu kot prelomu terminiranja zajame v dejanskem 
predmetnem. 

Da bi videli, kako tu pokazani 'idealni tip' sami sebi zagotovljene estetske 
naravnanosti stopnjevito izrašča iz kake naravne estetske drže, je potreben 
transcendentalno fenomenološki pogled na zgodovinsko fakticiteto. K te­
matskemu področju take transcendentalno zgodovinske analize sodi tudi 
vprašanje, ali je in koliko je estetska naravnanost sploh produkt neke ustrez­
ne konstitutivne geneze. Pri odgovarjanju na ta vprašanja fungira kot vodilo 
empirična zgodovina umetnosti. Transcendentalna genealogija estetskega 
s tem v razkritju transcendetalnih izvorov empirično-faktičnega umetnost- 31 g 
nega razvoja (umetniškega-ustvarjanja in umetnostnega-gledanja) lahko 
čisto fenomenološko pokaže možne stopnje do estetske naravnanosti, ki se 
bolj in bolj zagotavlja. 11 Na tej podlagi bi lahko izmerili, kako daleč je bil v 
umetnosti moderne dejansko izvršen korak k estetski drži, ki je sama sebi 
postala odlikovana [patent].12 

11 Tu bi lahko ugledali paralelo poznega Husserla do transcendentalno genealoško interpre­
tiranega samozagotavljanja filozofije, od njenega prazasnovanja do zasnovanja fenomenologije 
- paralela, katere prevpraševanje lahko očitno oskrbi pokaz zatrjene afinitete estetske in feno­
menološke naravnanosti oz. bistveno podlago. 
12 Treba bi bilo pokazati, kako se tudi v ekstremni formi konkretne umetnosti (Kandinsky) 
ohrani videzna-funkcija slike, četudi je ustrezno pretolmačena: linije, forme, barve ne vzpo­
stavljajo več v fiktumu sižeja realnega zaznavnega sveta, ne reprezentirajo več v in skoz fiktum 
siže v 'pogledih', naziranjih. Njena popolnoma spremenjena funkcija reprezentacije (ki obstaja, 
ker drugače bi bila konkretna slika in slučajno razlita barva eno in isto) ne napotuje več v 
transcendenco zaznavnega sveta, temveč v 'tostranstvo', ki ga Kandinsky imenuje 'duhovno'; 
reprezentirano in reprezentirajoče sta tu zlita do te mere, da prvo tako rekoč 'duhovno' oživlja 
drugo. V tem tesnem zlitju v enotno podobo slika ne skriva nobene transcendentalne vsebine 
več, je potemtakem analogno noemi, kar je nasploh v nasprotju do predmeta, kar je. 



skuša analogno določilo kot fenomen fenomenologije, ne dokazuje še jas­
neje paralele do fenomenološkega pokaza predmetne danosti v noema? To 
je le deloma res, kolikor je namreč v določilu 'siže v »kako« fiktuma' korelat 
fenomenološkega opazovanja slikovne zavesti in ne korelat njega samega v 
svojem izvrševanju, oziroma v svojem naravno naravnost (premo) usmer­
jenem izvrševanju. 

Ali pa opozorilo, da terminira estetska naravnanost tako rekoč v celi svoji 
intencionalni naravnanosti v videzu (siže v »kako« fiktuma), ne izpričuje 
svoje bližine do fenomenološke drže? Očitno je tu intenzivirano izklapljanje 
napotil do gole slikovne zavesti, videz izstopi pristneje, vendar le kot videz, 
ki se - v svoji fenomenološki strukturi - spet takoj zakrije, s tem ko njegov 
izvor iz preloma, ki ga dela slikovna apercepcija v zavesti dejanskosti še 
naprej ostaja neviden. S tem pa je bistveni fenomenološki moment - dife­
renciacija med predmetom nasploh in predmetom v »kako« - kot v naravni 
estetski drži, ni prisvojena, kot tudi ta, poleg tega, generalno ostane v uni­
verzalno-naravni drži vere v svet. Ali glede tega stanja stvari obstaja še ena 

318 možnost, da bi radikalneje zajeli bližino estetske in fenomenološke narav­
nanosti? 

II. Skupna korenina fenomenološkega in estetskega smisla videza? 

l. Relejna funkcija estetske naravnanosti 

Estetska naravnanost se je tako v določenem oziru izkazala kot radika­
lizacija gole slikovne zavesti, s tem ko v njej ni le, kot v primeru zadnje, 
univerzalno svetno terminiranje, omejeno prekinjeno inje implicitno usmer­
jeno samo nase, temveč je na določen način 'sprejet' odblesk [Widerschein] 
terminiranja v sliki prek izklapljanja interesnih intencij, ki so odblesk de­
gradirale v golo sredstvo; estetska naravnanost take vrste pa stopnjuje svojo 
samoreferenčnost. Možno je, da se ta 'sprejem' še nadalje intenzivira, tako 
da bi tudi v estetski naravnanosti postalo vidno podobno relejno razmerje, 
kakor smo gakonstatirali v primeru fenomenološke naravnanosti?V čem bi 

ostajalo tako razmerje? Bilo bi v pokrivajoči prisvojitvi tega, kar je bilo prej 
le 'domnevano'. Tako prisvojitev bi potem izvršila tista (sprva jo bomo 
zastavili le hipotetično) estetska naravnanost, kateri se je njeno intencio­
nalno obnašanje patentiralo po svojem temeljnem tipu: tista naravnanost, ki 
se izvršuje v slikovni zavesti, ki se izrecno prisvoji v prevzemu preloma, ki 
se izvrši v vsaki slikovni zavesti; izvorno si prisvoji diferenco med slikov­
nim fiktumom in sižejem, tj. tistim, ki fiktum kot samodani videz in kore­
lativno terminiranje v videzu kot prelomu terminiranja zajame v dejanskem 
predmetnem. 

Da bi videli, kako tu pokazani 'idealni tip' sami sebi zagotovljene estetske 
naravnanosti stopnjevito izrašča iz kake naravne estetske drže, je potreben 
transcendentalno fenomenološki pogled na zgodovinsko fakticiteto. K te­
matskemu področju take transcendentalno zgodovinske analize sodi tudi 
vprašanje, ali je in koliko je estetska naravnanost sploh produkt neke ustrez­
ne konstitutivne geneze. Pri odgovarjanju na ta vprašanja fungira kot vodilo 
empirična zgodovina umetnosti. Transcendentalna genealogija estetskega 
s tem v razkritju transcendetalnih izvorov empirično-faktičnega umetnost- 31 g 
nega razvoja (umetniškega-ustvarjanja in umetnostnega-gledanja) lahko 
čisto fenomenološko pokaže možne stopnje do estetske naravnanosti, ki se 
bolj in bolj zagotavlja. 11 Na tej podlagi bi lahko izmerili, kako daleč je bil v 
umetnosti moderne dejansko izvršen korak k estetski drži, ki je sama sebi 
postala odlikovana [patent].12 

11 Tu bi lahko ugledali paralelo poznega Husserla do transcendentalno genealoško interpre­
tiranega samozagotavljanja filozofije, od njenega prazasnovanja do zasnovanja fenomenologije 
- paralela, katere prevpraševanje lahko očitno oskrbi pokaz zatrjene afinitete estetske in feno­
menološke naravnanosti oz. bistveno podlago. 
12 Treba bi bilo pokazati, kako se tudi v ekstremni formi konkretne umetnosti (Kandinsky) 
ohrani videzna-funkcija slike, četudi je ustrezno pretolmačena: linije, forme, barve ne vzpo­
stavljajo več v fiktumu sižeja realnega zaznavnega sveta, ne reprezentirajo več v in skoz fiktum 
siže v 'pogledih', naziranjih. Njena popolnoma spremenjena funkcija reprezentacije (ki obstaja, 
ker drugače bi bila konkretna slika in slučajno razlita barva eno in isto) ne napotuje več v 
transcendenco zaznavnega sveta, temveč v 'tostranstvo', ki ga Kandinsky imenuje 'duhovno'; 
reprezentirano in reprezentirajoče sta tu zlita do te mere, da prvo tako rekoč 'duhovno' oživlja 
drugo. V tem tesnem zlitju v enotno podobo slika ne skriva nobene transcendentalne vsebine 
več, je potemtakem analogno noemi, kar je nasploh v nasprotju do predmeta, kar je. 



2. Tri napotila za nadaljnjo analizo 

Če bi relejno funkcijo same sebe gotove estetske naravnanosti lahko po­
kazali kot paralelo k tisti fenomenološke redukcije, potem je še vedno od­
prto vprašanje, v kakšnem natančnem medsebojnem razmerju sta obe pre­
kinitvi terminiranja, ki sta postali očitni. Na koncu podajamo tri napotke za 
nadaljnjo analizo na poti odgovora na to vprašanje. 

a. Fundamentalni načini izklapljanja bitnega postavljanja. Negotovost, ki 
se najavlja v tem vprašanju kaže nazaj na obsežno aporijo, v kateri tiči Hus­
serlova določitev tega, kar je z redukcijo izklopljeno in v katere obsegu sledi 
izklaplanje: kaj razlikuje parcialno od univerzalnega izklapljanja vere v svet 
in do katere mere sovpada ta razlika z Husserlovo obmejitvijo fenomenološke 
psihologije in transcendetalne fenomenologije? Kako se izklop vere v svet 
obnaša do izklopa vsake bitne postavitve? Oboje ni isto v toliko, kolikor po 
Husserlu fenomenolog najprej inhibira vero v svet, ne pa tudi že bitno po­
stavljanje svojega lastnega postopka; okoliščina, da eidetski zor očitno impli-

320 cira svetno gotovost (četudi ne realne in ne individualne), kolikor s kon­
cepcijo eidetskega transcendentalnega raziskovanja hoče kot transcenden­
talna naravnanost odpraviti vero v svet. Nadaljnjo izčiščenje fenomenolo­
škega postavljanja sveta v oklepaj bi lahko, ustrezno temu problematičnemu 
in drugim glediščem na probleme, pripravilo osnovo za eksaktnejšo določitev 
izklapljanja postavljanja eksistence, ki sledi v estetski naravnanosti. 

b. Nevtralna modifikacija kontra iz-stavljenje [Aus-setzen]. Nadalje bi bilo 
treba vprašati, ali je smisel izklopa postavitve eksistence z nevtralizacijo 
kot 'modifikacijo', kot jo storil Husserl, zadovoljivo določen. Ali ni v 'glo­
bini' venomer individualnega izvrševanja bivanja dogajanje epoche in re­
dukcije eksistencialno iz-stavljenje iz smiselnega sovisja? Ali ne postane 
šele iz takega postavljenja-izven razumljiv prelom, ki ga lahko izvršita feno­
menološka in estetska naravnanost in s tem možna relejna funkcija? Alije 
lahko misliti to neposredno drugo, ki ga prelom osnuje, kot golo podobo 
preobrazbe [Verwandlungsgestalt] na osnovi modifikacij? Kaj pa potem še 
posreduje, če modifikacija ni več prehod? 

c. Samozadržanje. Trebaje pokazati, da sta prelom in odgovarjajoči relejni 
odnos osnovana v možnem samozadržanju eksistence, ki ga je treba svo­
bodno zajeti. Husserl je glede izvajanja redukcije stalno poudarjal, da ta 
rezultira v svojih realiziranih možnostih iz svobodne odločitve subjekta, 
vendar ni prevprašal eksistencialnega temelja te zmožnosti odločanja kot 
tudi ne njene izvedbe. Kaj tu mislimo s 'samozadržanjem eksistence'? V 
vsakem intencionalnem odnosu eksistenca zadržuje sebe, in pri tem sebe 
zadržuje v naravni naravnanosti stalno do same sebe, kolikor ji pri vsakem 
intencionalnem odnosu v praktičnem oziru gre za njo samo. Poseben način 
samozadržanja pomeni možnost, da se zadržuje do določenih intencionalnih 
odnosov, do samozadržanja, kot tudi do naravnih načinov samozadržanja 
samega. 

Kolikor se eksistenca v estetski kot tudi v fenomenološki naravnanosti za­
držuje v prenehanju [Unterbinden] svojega terminiranja v odlikovanem na­
činu do samega sebe, lahko analiza tega posebnega samozadržanja v razslo­
jevanju posreduje svoje vsakokratne zmožnosti intenzivnosti izvršitev estet-
skega in fenomenološkega izklapljanja postavljanja eksistence, in v nadalj- 32' 
njem izčiščenju med obema načinoma izklapljanja nastavljenje afinitete 
fungira kot tertium comparationis. Iz zgodovinskega gibanja takih načinov 
samozadržanja izraščata umetnost in filozofija v svojih oblikovanostih, ki 
se vse bolj radikalizirajo. Genealogijo estetske naravnanosti bi bilo treba 
torej konec koncev ubrati v proces samozadržanja človekove eksistence in 
od tu pokazati svojevrstno 'teleološko' strukturo, kije temu gibanju lastna. 
Na ta način se estetska drža lahko izkaže v svoji razslojenosti kot sprejem 
(Annahme) v bit vpisanih možnosti samorazumevanja. Umetnost bi bila, 
tako gledano, gibanje, ki se v ustvarjalnem procesu približuje 'telosu' -
tistemu 'telosu', ki označuje mesto, na katerem je ta možnost popolnoma 
sprejeta.* 

'Izšlo v zborniku: Roberto Walton (izd.): Fenomenolog(a (Escritos de Filosofia, vol. 27 /28, 1995). 



2. Tri napotila za nadaljnjo analizo 

Če bi relejno funkcijo same sebe gotove estetske naravnanosti lahko po­
kazali kot paralelo k tisti fenomenološke redukcije, potem je še vedno od­
prto vprašanje, v kakšnem natančnem medsebojnem razmerju sta obe pre­
kinitvi terminiranja, ki sta postali očitni. Na koncu podajamo tri napotke za 
nadaljnjo analizo na poti odgovora na to vprašanje. 

a. Fundamentalni načini izklapljanja bitnega postavljanja. Negotovost, ki 
se najavlja v tem vprašanju kaže nazaj na obsežno aporijo, v kateri tiči Hus­
serlova določitev tega, kar je z redukcijo izklopljeno in v katere obsegu sledi 
izklaplanje: kaj razlikuje parcialno od univerzalnega izklapljanja vere v svet 
in do katere mere sovpada ta razlika z Husserlovo obmejitvijo fenomenološke 
psihologije in transcendetalne fenomenologije? Kako se izklop vere v svet 
obnaša do izklopa vsake bitne postavitve? Oboje ni isto v toliko, kolikor po 
Husserlu fenomenolog najprej inhibira vero v svet, ne pa tudi že bitno po­
stavljanje svojega lastnega postopka; okoliščina, da eidetski zor očitno impli-

320 cira svetno gotovost (četudi ne realne in ne individualne), kolikor s kon­
cepcijo eidetskega transcendentalnega raziskovanja hoče kot transcenden­
talna naravnanost odpraviti vero v svet. Nadaljnjo izčiščenje fenomenolo­
škega postavljanja sveta v oklepaj bi lahko, ustrezno temu problematičnemu 
in drugim glediščem na probleme, pripravilo osnovo za eksaktnejšo določitev 
izklapljanja postavljanja eksistence, ki sledi v estetski naravnanosti. 

b. Nevtralna modifikacija kontra iz-stavljenje [Aus-setzen]. Nadalje bi bilo 
treba vprašati, ali je smisel izklopa postavitve eksistence z nevtralizacijo 
kot 'modifikacijo', kot jo storil Husserl, zadovoljivo določen. Ali ni v 'glo­
bini' venomer individualnega izvrševanja bivanja dogajanje epoche in re­
dukcije eksistencialno iz-stavljenje iz smiselnega sovisja? Ali ne postane 
šele iz takega postavljenja-izven razumljiv prelom, ki ga lahko izvršita feno­
menološka in estetska naravnanost in s tem možna relejna funkcija? Alije 
lahko misliti to neposredno drugo, ki ga prelom osnuje, kot golo podobo 
preobrazbe [Verwandlungsgestalt] na osnovi modifikacij? Kaj pa potem še 
posreduje, če modifikacija ni več prehod? 

c. Samozadržanje. Trebaje pokazati, da sta prelom in odgovarjajoči relejni 
odnos osnovana v možnem samozadržanju eksistence, ki ga je treba svo­
bodno zajeti. Husserl je glede izvajanja redukcije stalno poudarjal, da ta 
rezultira v svojih realiziranih možnostih iz svobodne odločitve subjekta, 
vendar ni prevprašal eksistencialnega temelja te zmožnosti odločanja kot 
tudi ne njene izvedbe. Kaj tu mislimo s 'samozadržanjem eksistence'? V 
vsakem intencionalnem odnosu eksistenca zadržuje sebe, in pri tem sebe 
zadržuje v naravni naravnanosti stalno do same sebe, kolikor ji pri vsakem 
intencionalnem odnosu v praktičnem oziru gre za njo samo. Poseben način 
samozadržanja pomeni možnost, da se zadržuje do določenih intencionalnih 
odnosov, do samozadržanja, kot tudi do naravnih načinov samozadržanja 
samega. 

Kolikor se eksistenca v estetski kot tudi v fenomenološki naravnanosti za­
držuje v prenehanju [Unterbinden] svojega terminiranja v odlikovanem na­
činu do samega sebe, lahko analiza tega posebnega samozadržanja v razslo­
jevanju posreduje svoje vsakokratne zmožnosti intenzivnosti izvršitev estet-
skega in fenomenološkega izklapljanja postavljanja eksistence, in v nadalj- 32' 
njem izčiščenju med obema načinoma izklapljanja nastavljenje afinitete 
fungira kot tertium comparationis. Iz zgodovinskega gibanja takih načinov 
samozadržanja izraščata umetnost in filozofija v svojih oblikovanostih, ki 
se vse bolj radikalizirajo. Genealogijo estetske naravnanosti bi bilo treba 
torej konec koncev ubrati v proces samozadržanja človekove eksistence in 
od tu pokazati svojevrstno 'teleološko' strukturo, kije temu gibanju lastna. 
Na ta način se estetska drža lahko izkaže v svoji razslojenosti kot sprejem 
(Annahme) v bit vpisanih možnosti samorazumevanja. Umetnost bi bila, 
tako gledano, gibanje, ki se v ustvarjalnem procesu približuje 'telosu' -
tistemu 'telosu', ki označuje mesto, na katerem je ta možnost popolnoma 
sprejeta.* 

'Izšlo v zborniku: Roberto Walton (izd.): Fenomenolog(a (Escritos de Filosofia, vol. 27 /28, 1995). 


