
9 4 f < 7 7 £ L, 1 U f i O 

Časopis za sodelovanje 
humanističnih in naravoslovnih ved. 

za psihologijo in filozofijo 

Estetski kongres — diskusija 

Erjavec, Rus, Pleško, Hribar, Potrč, 
Cigoj-Leben, Vajevec, Vogelnik 

Filozofske in psihološke razprave 

Jerman, Šter, Potrč, Ule, Motaln, 
Pihler, Jakhel, Kosovel, Štrajn, Frege, 
Musek, Podmenik, Ule, Rus, Jaušovec, 

Lamovec, Flis, Polič in drugi 

Razvoj humanističnih strok 

Pak, Skubic, Pogačnik, Cigoj-Leben, 
Miklič, Rakar 

Sodobna estetika 

Rus, Justin, Butina, Muhovič 

Anthro pos 
UDK 3 Leto 1981, številka I V - V I 





Anthropos 



ČASOPIS ZA SODELOVANJE HUMANISTIČNIH IN NARAVOSLOVNIH 
VED, ZA PSIHOLOGIJO IN FILOZOFIJO 

Anthropos izhaja pod pokroviteljstvom Univerze Edvarda Kardelja v Ljubljani 
izdaja ga Društvo psihologov Slovenije, Slovensko filozofsko društvo 
in skupina družboslovnih delavcev 

Izdajateljski svet: 

dr. Ljubo Bavcon, Martin Čoki, dr. Božidar Debenjak, Janez Gregorač, dr. Andrej 
Kirn, dr. Alojz Kodre, dr. Edvard Konrad, dr. Cveta Mlakar, dr. Janek Musek, 
dr. Borut Pihler, dr. Marko Polič, dr. Hubert Požarnik, dr. Vojan Rus, dr. Jože 
Šter (predsednik sveta), dr. Andrej Ule, dr. Slavoj Žižek 

Člani rcdakcije: 

dr. Ljubo Bavcon (pravo), dr. Milica Bergant (pedagogika), Zvonko Canjko (so-
ciologija), Gabi Cačinovič-Vogrinčič (psihologija), dr. Ludvik Carni (sociologija), 
dr. Francc Cerne (ekonomija), dr. Franc Jerman (filozofija), dr. Stane Južnič 
(politologija, dr. Valentin Kalan (filozofija), dr. Boris Majer (filozofija), dr. Vid 
Pečjak (psihologija), dr. Vojan Rus (filozofija), Stane Saksida (sociologija), dr. 
Fran Zwitter (zgodovina) 

Odgovorni urednik: dr. Janek Musek, dr. Vojan Rus, dr. Andrej Ule 
Tajnica uredništva: Irena Gantar-Godina 
Lektor: Mihael Hvastija, Sonja Likar 
Načrt platnic in opreme: ing. arh. Edita Kobe 
Časopis ima 4—6 številk letno. Rokopisov ne vračamo 
Uredništvo in administracija: 
Anthropos, Filozofska fakulteta, Oddelek za filozofijo, Ljubljana, Aškerčeva 12 
Telefon 224-011, int. 319 

Anthropos naročajte na navedeni naslov, naročnino pa pošljite 
na tekoči račun 50100-678-46236 
Letna naročnina za posameznike 150 din, za delovne organizacije 180 din. 
Cena enojne številke 30 din, dvojne številke 60 din. 
Stavek in tisk: ČGP »DELO«, Ljubljana 
Založba: Društvo psihologov Slovenije in Slovensko filozofsko društvo 

Časopis izhaja s finančno podporo Kulturne skupnosti Slovenije, 
Raziskovalne skupnosti Slovenije in Izobraževalne skupnosti Slovenije 



Anthropos 

Estetski kongres — diskusija 
Filozofske in psihološke razprave 
Sociološke in pedagoške razprave 

Razvoj humanističnih strok 
Sodobna estetika 



7 

31 
39 
52 
62 
74 
79 
90 

100 
106 
117 

135 
151 
160 
171 
177 
187 
200 
207 

221 
235 
255 
265 
277 

284 

293 
304 

310 

325 
336 
341 
343 
346 
352 

359 
368 
378 
385 

421 
424 
433 
440 

V S E B I N A 

(Antrhropos, št. 4—6/81) 

I. ESTETSKI KONGRES — DISKUSIJA 
Erjavec, Rus, Pleško, Hribar, Potrč, Cigoj-Leben, Vajevec, Vogelnik 

II. FILOZOFSKE RAZPRAVE 
Jerman: O fenomenološki kritiki sodobne logike 
Šter: Znanost-ideologija-morala (Marx-Engels) 
Potrč: Russell in Strawson o položaju določenih opisov 
Ule: Sodobna analitična teorija znanosti in preseganje pozitivistične paradigme znanosti 
Motaln: Quinova razlaga terminov s praktičnega stališča 
Pihler: »Svet življenja« v Husserlovi fenomenologiji kot konkretni in materialni apriori 
Jakhel: Nekaj tez ob kontroverzi Habermas-Luhmann 
Kosovel: Pojem mane/vrednosti: magija in blagovno gospodarstvo 
Štrajn: O periodizaciji Fichtejeve filozofije 
Frege: Misel — logična preiskava 

III. PSIHOLOŠKE RAZISKAVE 
Musck: Pojem strukture v psihologiji 
Podmenik: Gregory Bateson — osnove teorije patoloških komunikacij 
Ule: Kriza socialne psihologije kot izraz iskanja nove znanstvene paradigme psihologije 
V. S. Rus: Problemi raziskovanja in interpretacije v socialni psihologiji 
Jaušovec: Vpliv družinskega okolja na kreativnost otrok 
Lamovec: Po sledovih Wilhelma Reicha 
Flis: Prispevek k poklicni etiki psihologov 
Polič, Dekleva, Marjanovič, Umek: Pomenske in vedenjske značilnosti različnih okolij 

IV. SOCIOLOŠKE IN PEDAGOŠKE RAZISKAVE 
Kirn: Znanstveno-tehnična revolucija, biosfera in ekološka kriza I. 
Makarovič: Rokeachova potvorba komunističnih vrednot 
Čarni: Razpravljanja o sistemizaciji zgodovine človeštva 
Kerševan: Odnos do mrtvih v socialistični družbi 
Kušče-Zupan: Odgovornost in ustvarjalnost v združenem delu z vidika posameznikovega 
razvoja 
Adam: Terensko raziskovanje oziroma opazovanje z udeležbo — temeljne dileme in 
možne razrešitve 
Pediček: Informacija v znanosti 
Zidan: O vlogi metode diskusije ter o njenih oblikah v vzgojnoizobraževalnem delu 
predmeta Temelji samoupravljanja z marksizmom 
Autor: Kalokagathia — družbena opredeljenost in vsebina pojma 

V. RAZVOJ HUMANISTIČNIH STROK 
Pak: Nekaj misli o položaju v slovenski geografiji 
Skubic: Romanistika na ljubljanski univerzi 
Pogačnik: Naloge katedre za francoski jezik na Filozofski fakulteti v Ljubljani 
Cigoj-Leben: Opredelitev študija zgodovine francoske književnosti 
Miklič: Sodobni italijanski jezik 
Rakar: Katedra za zgodovino italijanske književnosti in njene naloge na slovenski 
univerzi 

VI. SODOBNA ESTETIKA 
Rus: Umetniška »podoba« in racionalizem G. Delia Volpeja 
Justin: Problem estetskega govora 
Butina: Vizualni govor in verbalni govor kot osnova likovnega govora 
Muhovič: Nekateri izkustveni pogledi na pojav in pogoje aktivacije (likovnega) 
oblikovalnega mišljenja 

VII. RECENZIJE, MARGINALIJE 
S. Miloševič: Saobračajna psihologija (I. Polič) 
B. Rakič: Procesi i dinamizmi vaspitnog djelovanja (F. Pediček) 
R. Albreht: Družbena lastnina (B. Ferfila) 
F. Jerman: Ob rob prevajanju filozofske literature 

VIII. POVZETKI 



Diskusija 

OBVESTILO 

Kongresne dokumente z IX. mednarodnega kongresa za 
estetiko v Dubrovniku leta 1981, lahko dobite po 750.— 
din za zvezke I—III ali po 250.— din za vsak posamezni 
zvezek. Vplačila sprejemamo na račun Društva za estetiko, 
Beograd, SDK št. 60803-678-69143. 





Aleš Erjavec: Kot je tov. Vojan Rus že omenil, je bil ta sestanek sekcije za-
mišljen drugače — teh, ki na j bi povedali svoje mnenje o kongresu v Dubrovniku 
naj bi bilo več in ker temu pač ni tako, bi zato sam podal svoje vtise o kongresu 
v Dubrovniku. 

V času kongresa je bilo o njem razmeroma dosti poročano v dnevnem tisku, 
kasneje pa tudi v periodičnem. V Dubrovniku sta bila iz Slovenije dopisnika Dela 
in mariborskega Večera. Novinar Dela je v Dubrovniku tudi imel intervju s Šte-
fanom Morawskim. Kasneje so izšla poročila o kongresu v Naših razgledih, v 
Književnih listih v Delu itd. 

Najprej nekaj splošnih informacij o kongresu. Kongres je bil zadnji teden av-
gusta lani v Dubrovniku. Udeležencev je bilo okoli 200, od tega približno desetina 
Jugoslovanov. Pri tem so vsaj po številu in tudi po aktivnosti po mojem mnenju 
dominirali predvsem francosko in angleško govoreči udeleženci. Zanimivo je bilo 
to, da je bilo navzočih razmeroma zelo malo Nemcev in nemško govorečih udele-
žencev, bilo pa je nasprotno precej Rusov in Poljakov, ki pa, po mojem mnenju, 
niso bili zelo prisotni v delu samega kongresa. Tako sodim, da so bili najbolj ak-
tivni Jugoslovani, Francozi, Belgijci in nekateri udeleženci iz Kanade, Grčije ter 
Srednje in Južne Amerike. Posebno vidno vlogo je imela skupina iz Inštituta za 
estetiko in znanosti o umetnost pri CNRS-u iz Pariza in pa nekateri Američani, 
ki pa so imeli — na splošno — zelo heterogene referate, ki so včasih presegali 
že tako zelo široko zastavljen tematski okvir kongresa. Od slovenskih referatov 
bi bilo treba omeniti odziven prispevek Antona Trstenjaka. Iz vzhodne Evrope 
so bili navzoči kot že rečeno, predvesm Rusi, Poljaki in Romuni. Od teh zadnjih 
sta s svojima prispevkoma izstopala po mojem mnenju predvsem M. Nadin in N. 
Tertulian, ki pa oba že dalj časa delata v zahodni Evropi. 

Tisto, kar je po mojem mnenju na tem kongresu najbolj prišlo do izraza, je 
ugotovitev, da je estetika zelo heterogena disciplina, kar pomeni, da združuje 
marsikaj, za kar bi na prvi pogled menili, da ne sodi vanjo. Poleg tega pa je bila 
tema kongresa zastavljena tako, da so si lahko udeleženci iz različnih dežel pod 
njo predstavljali zelo različne stvari. Končni rezultat je bil to, da so se v Dubrov-
niku v glavnem zbrali ljudje, ki so svoje referate v pretežni meri navezovali na 
glavno temo (Ustvarjalnost in človekov svet) in na podteme. Bili pa so seveda tudi 
drugi, katerih prispevki s to temo niso imeli nobene neposredne zveze. In na-
slednje, na tem kongresu je bila tudi spremna umetniška dejavnost, ker je bil kon-
gres zamišljen kot poizkus povezave ali vsaj stika teoretikov in praktikov. S tem 
mislim predvsem na likovne razstave, na obe gledališki predstavi in pa na glas-
beni projekt. Od ostalih udeležencev naj omenim še Japonce, ki so imeli precej 
zanimive prispevke, medtem ko drugih udeležencev iz Azije in Afrike praktično 
ni bilo. Škoda je, da na kongresu niso bili številneje zastopani jugoslovanski fi-
lozofi. 

Tisto, kar se je na tem kongresu ponovno pokazalo je, da je estetika hetero-
geno področje, ki združuje vse od empiričnih raziskav do splošnih filozofskih 
teorij in — to je teza, ki sem jo razvil v prikazu o kongresu v Naših razgledih 
— da se ta razkorak med empiričnimi raziskavami in bolj ali manj deduktivno 
teorijo, ter med poetiko in estetiko vedno bol j širi, se pravi, da imamo na eni 
strani empirične raziskave posameznih umetniških, ne samo zvrsti, ampak po-



sameznih umetniških produktov, na drugi strani pa neke splošne, obče teorije in 
da med tema dvema poloma ali ekstremoma ni neke take povezave, ki bi po mojem 
mnenju pač morala obstajati. Seveda je to neka posplošena ocena, ki ne velja 
povsem za vzhodnoevropske prispevke, za katere je bil značilen v glavnem zelo 
splošen in neproblematičen pristop, medtem ko so mnogi zahodni prispevki izha-
jali iz zelo konkretnih analiz zelo konkretnih umetniških del, zvrsti, oblik ipd. De-
loma je temu gotovo vzrok tudi sam naslov oz. tema kongresa. Navkljub temu pa 
mislim, da je to problem, ki bi iz marksistične perspektive zaslužil večjo obrav-
navo kot pa jo je doslej. Namreč to, da imamo na eni strani raziskave za katere 
že težko rečemo, da so filozofske in imamo na drugi strani teorije, ki za svoj raz-
voj praktično ne potrebujejo več umetniške prakse. 

Rus: Ker je nemogoče zajeti vse vsebinsko bogastvo kongresa in ker se vendar 
želimo soočiti z najsodobnejšo vsebino estetske misli, kot se je izrazila na kon-
gresu, bom skušal prikazati le en vsebinski aspekt kongresa in sicer tistega, ki je 
bil najbolj vznemirljiv in ki je postavil pod vprašaj same temelje estetike. Sem 
se vmešča tudi vprašanje razpona, ki ga je pravkar omenil tov. Erjavec, razpona 
med splošnimi teoretičnimi razpravami glede umetnosti in posameznimi raziska-
vami umetniških del. Skratka: soočil bi se z znano tezo, ki se kot nova glasno po-
javlja tudi danes in je bila na kongresu tudi izrazito branjena: gre za vprašanje 
konca umetnosti in konca same estetike. To vprašanje je na kongresu močno dra-
matiziral živahni poljski estet Moravvski, po mojem duhovito in sveže že v prvi 
vsebinski razpravi na plenumu, prisotno pa je bilo v več kongresnih materialih, 
npr. tudi v referatu znanega francoskega esteta Mikela Dufrenna Aujourd 'hui 
encore la creation. Ker pa vsi vemo, da se teze o koncu umetnosti ali o koncu 
estetike ali obojega pojavljajo že dolgo v zelo različnih inačicah tudi pri Heglu, 
delno pri članih frankfurtske sole, pri Grassiju, se tu ne bomo mogli spuščati 
v razpravo z vsemi temi pristopi, ampak bom prikazal to tezo predvsem v obliki 
kot je nastopila v kongresnih referatih in nastopih Morawskega in Dufrenna (ne 
bom pa mogel zajeti vse kongresne razprave o tem, ker stenogramov še nimamo). 

V referatu Morawskega je ta teza postavljena bolj kot sugestivno vprašanje o 
naslednjih možnostih prihodnjega razvoja: ali bo v prihodnje stara umetnost sploh 
še kdaj vzniknila in aH bi sploh lahko izginila antikalistična, danes prevladujoča 
avantgarda; ali pa bo v prihodnje umetnost koeksistirala s protiumetnostjo in s 
poumetnostjo; morda se bo današnja estetika spremenila v antiestetiko? In zadnje 
vprašanje, ki ga Morawski zastavlja v svojem referatu: ali bo propad umetnosti 
prinesel nekaj novega, ker sploh ne bo več umetnost? Večkrat je bilo na kongresu 
omenjeno tudi stališče znanega esteta Grassija glede podobne teze: ali ne bo do-
sedanja ozka profesionalna umetnost prenehala, ker se bo preprosto razširila na 
vsa družbena področja; ali ne bo umetnost plodno ukinjena, ker bo zapustila meje 
posebnega umetniškega dela in ne bo več umetniška in estetska, ker bo celotno 
življenje postalo umetnost; umetnost se zlije z življenjem. Na kongresu so tudi 
ponovili tezo, Morawski že prvi dan, v tem smislu: ali je estetika sploh možna 
in potrebna, saj je umetniško delo vedno tako individualizirano, da ga ne more 
zajeti noben obči pojem; ali niso obči pojmi samo ovira pristopu k individual-
nemu umetniškemu delu, ki ga ne moremo spraviti v nobeno občo shemo. To je 
bilo nekaj najbolj zanimivih in vznemirljivih vsebinskih vprašanj, ki so bila po-



stavljena na kongresu. O vseh teh problemih bom razpravljal le, da bi jih še bolj 
zaostril, saj bi tudi približna rešitev daleč presegala naš čas. 

Najprej bom poskušal podrobneje prikazati argumentacijo glede »antiestetike«, 
ki sta jo približno iznesla Morawski in Dufrenne (precej podobna je pri Adornu 
itd.). Njihova argumentacija je približno takale: Dosedanja umetnost in estetika 
je bila predvsem aplikacija določenih kategorij. Dosedanja umetnost je bila uresni-
čenje pojmov kot so: harmoničnost, mera, sorazmerje, simetrija, konstruktivnost, 
lepota ipd. Dufrenne ob tem pripominja: po strahotnih kataklizmah v XX. sto-
letju, po strahotnem viharju, ki ga je pomenila najprej prva svetovna vojna, takoj 
na to velika gospodarska kriza in še druga svetovna vojna s svojim Auchwitzom, 
Ravensbriickom — po vseh teh grozotah lepa, harmonična in konstruktivna umet-
nost sploh ni več možna. Tega časa grozot, prelomov, kriz, pretresov sploh ni več 
mogoče, tako pravijo antiesteti, zajeti z lepoto, s harmonijo, s simetrijo in s sklad-
nostjo. 

Tu smo pri odločilni, ključni argumentaciji antiestetike in antikalistike — in 
predvsem s to argumentacijo bom kasneje malo polemiziral. Gre za to, da sta po 
mnenju sodobne antikalistike in antietetike, umetnost in lepota izključno, usodno 
vezani samo s kategorijam harmonija, celovitost, skladnost, identiteta, pozitivnost, 
konstruktivnost in da naj bi bili umetnost in lepota absolutno ločeni od negacije, 
disharmonije, fragmentarnosti in destruktivnosti. Sedaj naj samo navedem konsek-
vence, ki jih iz te predpostavke izvaja najnovejša antiestetika in antikalistika: 
ker lepota kot harmoničnost, konstruktivnost, pozitivnost ipd. preprosto sploh ni 
več možna v našem času, tudi ni več možna (stara?) umetnost, ampak samo nova 
avantgardna proizvodnja, ki se bo sicer še bavila s produkcijo podobne vrste kot 
dosedanja umetnost, vendar ne več z oreolo lepote. Zaradi tega, kot pravijo, tudi 
ni več možna estetika kot veda o lepem v umetnosti, saj obstoji kot živa samo še 
protiumetnost in poumetnost. Teoretična misel o njej ne bi bila več estetika, 
ampak antiestetika, ki ne bi več razpravljala o poeziji in ne bi bila več poetika. Še 
vedno pa bi imela za svoj predmet neko posebno poiein, neko posebno proiz-
vodnjo, namreč sodobno avantgardno produkcijo. Tudi avantgarda namreč dela 
in proizvaja, samo da ne ustvarja več lepega, konstruktivnega in harmoničnega, 
ampak je njena proizvodnja destruktivna, negatorska. 

Zdi se mi, da je to razmišljanje sodobne antiestetike pomembno, da ni kakšno 
površno govorenje, ampak da lahko prispeva k plodnemu in revolucionarnemu 
razvoju estetske misli, kritike in kulturne politike; vendar pa se na določeni meji 
antiestetika zgubi in zaide v napačno smer. 

Mislim, da je antiestetika utemeljeno zadela predvsem slabosti dosedanje 
splošne estetike, dosedanje filozofije umetnosti, da pa ni tako posrečena in da je 
celo udarila precej mimo glede vse dosedanje umetnosti. Antiestetika ni uvidela 
bistvene razlike med dosedanjo filozofijo in splošno estetiko na eni in umetnostjo 
na drugi strani. Dosedanjo filozofijo spoštujem in nimam predsodkov glede no-
bene filozofske smeri. Smatram, skupaj z Marxom in Heglom, da je vsaka dose-
danja smer izrazila kakšno bistveno stran človeka, da je s tem tudi smiselna in da 
je v najhujšem primeru samo absolutizacija te bistvene strani, torej le enostran-
skost, ne pa absolutna zmota in zlo. Čeprav dosedanjo filozofijo spuštujem, pa 
moram priznati vtis, da je bila dosedanja filozofija prav glede umetnosti v glavnem 



ponesrečena. Dosedanja filozofija in estetka je bila prav glede umetnosti skoraj 
samo miselno-teoretska ovira, celo odtujeno breme, ki je prokrustovsko utesnje-
valo duhovno mnogoplastnost in celovitost umetnine kot najbolj celovite duhovne 
komunikacije in v tem ima prav sodobna antikalistika v svojem odporu do dose-
danje filozofije (čeprav ni dovolj precizna v razločevanju filozofije in, estetike 
na eni in umetnosti na drugi strani). Dosedanja filozofija je bila namreč v glavnem 
metafizična, s čemer razumem vsako nedialektičnost (prav tako metafizični ma-
terializem kot metafizični idealizem) in je prav s svojimi nedialektičnimi enostran-
skostmi prihajala v antagonizem z bogastvom umetnosti. Na primer dosedanja 
tako materialistična kot idealistična filozofija je bila, poleg drugega, zelo eno-
stranska v tem, da je bila v veliki meri gnozeologizem, ki je v človeškem mišljenju 
in duhovnosti izključno poudarjal spoznavanje, pojem in ratio nasploh, ni pa za-
dosti upošteval zamišljanja, čustvovanja, čutnosti, predstavnosti in celotne člo-
veške duševnosti ter njenih vezi z družbenostjo in telesnostjo. 

Kot vrhunec umetnosti je gnozeologizem zahteval skladnost umetnine kot 
spoznanja z objektom (mimetizem). Dosedanje filozofske smeri pa so šle pogosto 
od svojega skupnega gnozeologizma še korak naprej v logicizem, pa so večinoma 
kot najbolj značilno stran človeške duhovnosti ustoličile formalno logično mišlje-
nje, zlasti v obliki sklepanja. S tem pa je nastal tudi tisti videz in tista pred-
postavka, ki je najbolj škodovala filozofiji umetnosti: dozdevalo se je namreč, 
da je tisto najvišje v svetu, v človeku in v njegovi duhovnosti — mrtva skladnost, 
harmonija, identiteta med sodbami in pojmi, ki nastajajo (samo delno!) pri pravil-
nem mišljenju in zlasti pri sklepanju. Zato se je dozdevalo, da je tisto najvišje, 
čemur lahko stremi tud umetnost, prav ta in tako absolutizirana skladnost, harmo-
ničnost in identičnost: ne samo identičnost med notranjimi sestavinami umetniš-
kega dela, ampak tudi harmoničnost in skladnost, ki jo v umetnost vnaša v oseb-
nost posameznega proizvajalca in sprejemnika umetnosti, v njun odnos do družbe 
in sveta. Tako se je, izhajajoč iz skupnih absolutizacij večine filozofskih smeri, 
dosedanja filozofska estetika prepogosto zaletavala v absolutizacijo identičnosti 
in harmonije ne samo glede notranje strukture umetnine, ampak tudi glede njenega 
odnosa do družbe. Tako je estetika — čisto nehote, zaradi svojih neobvladanih 
abstrakcij — umetnosti predpisovala instrumentalistično vlogo: naloga umetnosti 
naj bi bilo samo služenje spoznanju, znanosti, morali, v cilju vnašanja skladnosti, 
harmonije v človeka, posameznika in v družbo. 

Velika zasluga sodobne antiestetike in antikalistike je njen revolt proti tem 
estetskim pojmovanjem, ki umetnost poskušajo spremeniti v neumetniško sredstvo 
vendar tu ne gre za utemeljeno kritiko dosedanje umetnosti, ampak za utemeljeno 
odkrivanje pomanjkljivosti dosedanje filozofije in njenega vpliva na celotno živ-
ljenje in še zlasti na kulturno politiko in kritiko. 

Tu, v kritiki filozofske estetike in filozofije pa se tudi konča utemeljenost 
kritike sodobne estetike; le-ta nikakor ni sposobna zajeti umetnosti, saj napačno 
predpostavlja, da se je tudi prava umetnost podrejala absolutizirani filozofiji. 
Prav vsaka prava umetnost pa se je razrasla navkljub in zmagovito preko vseh 
filozofskih absolutizacij in so se le-te pogosto ob umetnosti prerodile ali vsaj 
blažile. Za umetnost je bilo in bo vedno značilno, da je najbolj celoviti proizva-
jalec na vsem področju duhovno-družbene komunikacije. Na tem področju je 



umetnost bolj celovita od znanosti, od novinarstva, od politične ideologije, od 
propagande, od religije, čeprav tudi vse te dejavnosti lahko učinkujejo zelo močno, 
humano ali ahumano. Prednost umetnosti pa je v tem, da v izbranem figura-
tivnem izrazu (ki je lahko nerealističen, vedno pa je figurativen) na prodoren-
silovit način prenaša obenem izbrano misel, izbrano čustvo in fantazijo, izbrano 
čutnost in predstavnost in s tem soustvarja »dušo« naroda in človeštva. 

Če primerjamo druge družbene komunikacije z umetnostjo, so vse bolj ozke, 
četudi so in kadar so človečno vredne. Na primer smisel znanosti — tudi tiste, ki 
ni in noče biti hlapec kapitalizma ali etatizma — je, da širi v družbi čim bolj 
racionalne pojme in zamisli, ki so čim bolj osvobojeni od čutnih, fantazijskih in 
predstavnih primesi in prehodov, ker so le v tej smeri znanosti lahko učinkovite 
sestavine vseh posebnih družbenih praks. Nekaj podobnega velja — na svoj na-
čin — za napredno novinarstvo, propagando in politično ideologijo: vse to mora 
biti — da bi učinkovalo na svoj način, četudi gre za družbeni napredek — du-
hovno ožje od umetnosti, ker se vse te zvrsti komunikacije morajo racionalno 
vključiti v posebne dejavnosti (ekonomija, politika), medtem ko je funkcija umet-
nosti prav v tem, da goji celovito duhovnost družbene skupine ne glede na tre-
nutne družbene dogodke in trenutne potrebe. 

Ker je umetniško delo vsake vrste (tudi abstraktna umetnost, če je dobra) 
taka figura-komunikacija, ki deluje najbolj duhovno celovito — zaradi tega je 
vsaka metafizična filozofija (bodisi enostranski materializem, bodisi enostranski 
idealizem, bodisi absolutizacija čustva, razuma ali česarkoli) samo osiromašenje 
umetnosti, ki je iztrgalo iz njene večplastnosti en ali drugi del bodisi v trditvi, 
da je umetnost ali samo čutnost ali da je samo fantazija ali da je samo razum 
ali da je samo čustvovanje ali samo komunikacija ali struktura. Ne mislim, da 
je bila katerakoli od teh določb glede umetnosti nesmiselna, toda abstrahirana je 
vsaka za sebe še prav posebno siromašna, kadar gre za umetniško medčloveško 
učinkovanje. Teoretski greh antiestetike je v tem, da je ostala samo pri starih, 
ozkih filozofskih opredelitvah umetnosti, ki so bile umetnosti povsem tuje in da je 
to filozofsko tujost označila kot samo umetnost in da je namesto te tujosti — 
po pomoti — pokopala samo umetnost. 

Sedaj smo tudi prišli do točke, kjer se še posebno razjasni, zakaj je absoluti-
zirana filozofija in estetika z nadvse ostrem spopadu z umetnostjo, bolj kot z do-
sedanjo politiko, državo, ekonomijo in znanostjo. 

Enostranska filozofija ni nikoli tako kot umetnosti omejevala dosedanjo dr-
žavo, dosedanjo materialno in zlasti industrijsko produkcijo in dosedanje znanosti 
— preprosto zato, ker so bile vse te dejavnosti relativno ozke in zato v manjšem 
sporu s tako enostransko filozofijo. Dosedanja država, politika in religija je bila 
— kot produkt izrazitega razcepa med umskim in fizičnim delom — »absolutizi-
rani um« nad človeštvom, dosedanja produkcija je bila v veliki meri industrijska 
aplikacija formalnega logosa, dosedanja znanost v veliki meri aplikacija filozof-
skega logicizma; filozofija je bila tako manj v sporu z znanostjo, s politiko, z dr-
žavo, s produkcijo in menjavo kot z umetnostjo. Filozofija pa je te družbene 
enostranskosti nehote teoretično opravičevala v kolikor je bila metafizična; kot 
taka pa je preko umetniške kritike in kulturne politike tudi nehote povratno-ideo-
loško umetnosti vsiljevala ne samo svoje teoretske, ampak tudi družbene enostran-



skosti. In zato mislim, da ima sodobna antikalistika v veliki meri prav, ko se je 
spopadla s pojmi harmoničnosti, identitete itd., ki niso samo teoretski podaljški 
filozofskih, ampak tudi družbeno-razrednih enostranskosti in njihov filozofski 
prenos v estetiko in kulturno politiko. 

Antikalistika pa po mojem povsem zgreši, ko nad samo dosedanjo umetnost 
zvrne obtožbo, da je bila samo enostranska identiteta, enostranska harmonija, 
enostranska konstruktivnost; to je povsem zgrešena obtožba, ki nima nobene zveze 
z dosedanjo umetnostjo. Mislim, da je vsaka umetnost — tudi tista, ki se nam zdi 
najbolj umirjeno in skladno lepa, tudi tista, ki se zdi najbolj osebno intimna 
(lirična pesem, tihožitje) — da je vsaka dosedanja umetnost bila vedno tudi 
nesklad, tudi fragmentarnost, tudi destrukcija, bila je vedno tudi upor, vedno tudi 
negacija. Če ostanemo pri zadnjem: umetnost je vedno tudi negacija, ker je upira-
nje danemu stanju z novo kvaliteto. Nova človeška kvaliteta je zasijala v umet-
nini, s tem takoj povzročila nov razcep v danem in se že upira danemu. Rilke je 
bil lahko, oprostite na anekdotični besedi, playboy, bil je verjetno eden od najbolj 
zanimivih meščansko gosposkih play-boyev v zgodovini. Vendar je bila vsaka 
intenzivna Rilkejeva pesem s svojo posebnostjo in individualnostjo različna od 
malomeščanske, meščanske ali črnožolte umirjenosti, je bila razlika v njej. Lahko 
se Rubens duhovnemu malomeščanu (to pa je lahko ali uradnik ali delavec), ki ga 
danes gleda in ki se zanima samo za sklad barv, da bi našel v njemu potrdilo 
svojih »umirjenih« stališč, zazdi kot prerok poceni življenjskega optimizma in 
konformizma, češ na tem svetu je vse lepo urejeno. Toda Rubens je — čeprav 
je bil sicer dobro stoječ in prilagojen gospod — s svojim iskrenim navdušenjem 
za človeško polnost (v kateri se visoka, toda čisto laična duhovnost povsem zlije 
v eno z nezlagano telesno čutnostjo) — Rubens je z vsem tem čudovit duhovni 
upornik proti duhovnemu, osebnemu in družbenemu dualizmu srednjega veka (ki 
pa ga tudi kvalitetno renesančno slikarstvo ni vedno premagalo), dualizmu med 
»umazano« čutnostjo in od nje ločeno, strogo »nadrejeno« duhovnostjo; Rubens 
je obenem veliki upornik proti dualizmu med absolutnim vladajočim umom nad 
družbo in ljudsko maso, ki naj bi bila samo nižjevrstna čreda in materija. In 
vendar bo malomeščan ali meščan kaj hitro, hote ali nehote, zaobšel to nedvomno, 
intenzivno kvaliteto Rubensa in bo v njegove slike (Rubensove žene, njegovega 
odnosa do nje) projiciral (izgovarjajoč se na prijetno tematiko in realistično me-
todo) svoje lastne ideje o prekrasno urejenem svetu, kjer ni nobenega spora niti 
upora dualizmu med vladujočim duhom in množicami. 

Zato menim: to napačno razumljivo in doživljeno »lepo«, lepo, ki je prehitro 
zadovoljno samo s harmonijo barv, s simetrično obdelavo prostora, s prijetno 
tematiko (rožice, ljubezen); da je to napačno, to zlagano, to neumetniško lepo le 
ob umetnini obnovljena samorecepcija metafizične filozofije, da je to le samore-
cepcija vladujočih slojev in dela obupanih nižjih ali iluzionističnih srednjih slojev. 
Medtem ko so, seveda, prvi vsiljevali umetnosti tezo, da je njena harmonija 
potrdilo »harmoničnosti« vladujoče družbene ureditve, so drugi umetnost razumeli 
in uporabljali samo kot pribežališče iz grdega življenja; zato so trgali iz umetnosti 
samo tisto, kar se jim je zdelo, da je neko mirno pristanišče iz viharjev tega stra-
hotnega sveta in kar je harmonija v tem smislu. Torej je šlo pri tej tezi — da je 
umetnost lepota v smislu popolne skladnosti — vedno za napačno filozofsko re-



cepcijo bodisi s strani vladujočih, bodisi podrejenih ali srednjih slojev, ne pa za 
samo umetnost. Sodobna antiestetika greši, ker te napačne in nižjevrstne recepcije 
umetnosti, ki so iskale res v njej samo svojo lastno tezo in potrditev (željo po 
harmoniji itd.), izenači s samo dosedanjo umetnostjo in vsej tej dosedanji umet-
nosti očita absolutno, se pravi poceni harmonijo, poceni identiteto, poceni sklad-
nost. (Določena mera in identiteta je seveda v vsaki, tudi najbolj moderni skladbi 
ali sliki, saj so v njih barvni in tonski znaki razporejeni v določenem celovitem 
času in v določenem celovitem prostoru — na enem platnu itd.; in narobe — tudi 
pri najbolj realistični, celo naturalistični umetnini ni nikoli popolne notranje 
identitete med njeno formo in spoznavanim aspektom, saj je umetniška forma 
vedno figura, ki pa noče in ne more eksplicitno izreči spoznavnega dela svoje 
vsebine, ampak pušča misli in čustvu recipienta odprt in zanj aktiven prostor. 
Torej velja za vsako umetnino dialektično nasprotje harmonije in disharmonije, 
celovitosti in fragmentarnosti itd.). 

Tu pa se že razkrije, kje je filozofska nemoč sodobne antiestetike. Stvar je 
v tem, da je ona praktično vse kategorije — forma, vsebina, enotnost itd. — ki so 
se doslej v estetiki pojavljale v zvezi z umetnostjo, ocenila samo kot take, kakršne 
so bile v dosedanjih interpretacijah in jih kot take preprosto zavrgla. Antiestetika 
pa se ni vprašala, ali ni mogoče teh kategorij tudi drugače razumeti in se zato 
sploh ni začela truditi, da bi te kategorije drugače pregnetla. To je bil glavni in 
povsem utemeljeni teoretski očitek Morawskemu že prvi dan kongresa. Izrekli 
so ga tisti udeleženci (npr. iz ZDA), ki jim gotovo ni mogoče očitati marksistične 
ali heglovske dogmatike. V nasprotju z Morawskim so se vprašali: zakaj se ne 
potrudimo, da dosedanje kategorije (forme, vsebine itd.) drugače, globlje raz-
vijemo, ne pa da jih preprosto zavržemo, saj so nekatere očitno povezane z umet-
nostjo (forma itd.). 

Na j se zdržim samo na primeru forme. Če kategorijo forme povežemo eno-
stransko samo s pojmom identitete, kar deloma izvaja Aristotel, potem bo seveda 
tudi umetniška forma avtomatično pojmovana samo kot harmonija, samo kot 
skladnost. Če pa formo umetnine pojmujemo na nov način, predvsem kot rezultat 
naporne produkcije, kot formo form, kot formiranje nižjih form; če končno formo 
umetnine razumemo kot rezultat umetniškega napora, da se obvladajo tudi lastni 
doživljaji, ki so že formirani, da se ustvarjalno-individualno obvlada tudi neki 
individualni stil, ki ga je zgradil posamezni umetnik in ta teži, da se v vsaki nje-
govi umetnini pojavi ta stil v novi obliki; če torej formo razumem kot formo form, 
ki izhaja iz dela, iz boja višje in končne forme z drugimi formami — potem 
forme ne moremo več razumeti kot enostavne identitete, kot enostavne sklad-
nosti, kot fotografijo objekta. V tem primeru ni nobene nevarnosti, da bomo 
umetniško formo razumeli kot poceni skladnost, kot poceni identiteto. 

Antikalistika, antiestetika ni dovolj delala na realnih vprašanjih forme, izraza, 
tehne itd. Medtem ko je ona utemeljeno zavrnila pojem absolutnega, vsemočnega 
genija, pa je včasih zgrešeno zavrgla tudi kategorije kot so izraz, forma, vsebina, 
tehne itd. Da je to preprosto nemogoče, pokažejo izvajanja same avantgardne 
antiestetike, ki govori o produkciji; producirati pa pomeni zmeraj oblikovati, 
formirati, boriti se za novo formo, pa če gre še za tako moderno umetnost. Zato 
je tudi tisto, kar imenuje avantgardna antiestetika kot delovanje in produciranje, 



vedno tudi formiranje. Zato ne bo misel o umetnosti nikoli mogla zapustiti kate-
gorij kot so forma, izraz ipd. 

Zdi se mi, da se je prav ob nastopu antiestetike pokazala nujnost neke nove 
estetike, ki ne bi bila preprosta dedukcija iz katerekoli filozofije, ampak bi vse 
splošne in posebne kategorije (forma, struktura, komunikacija itd.) razvila samo-
stojno, z upoštevanjem nereduktibilnega bogastva in posebnosti umetnine. Kot 
smo omenili, bi tak napredek lahko uresničila samo estetika, ki bi bila resnično 
dialektična. Dialektična ne v tem smislu, da enostavno potlači umetnino pod dose-
danjo stopnjo dialektike pri Heglu in Marxu, ampak da razvije tisto posebno 
dialektiko kategorij forme in vsebine, celote in fragmenta itd., ki je značilna prav 
za umetnost in zopet različna pri vsaki umetnini. 

Zadržal bi se še pri eni teoretični pomanjkljivosti, ki se zdi, da je ločnica, 
v resnici pa je zveza med staro filozofijo in antiestetiko. 

Dosedanja filozofija in antikalistika si obe predstavljata, da je lepota najvišja 
kategorija umetnosti in da jo moramo izključno povezovati z identiteto, z absolut-
no harmonijo itn. Po mojem pa ni v nobenem umetniškem ustvarjanju in pri no-
beni umetnostni recepciji — pri nobeni publiki, ki je res umetniška publika — 
nikoli površnega, lahkega, identično-harmoničnega doživljanja lepega kot edinega 
odnosa do umetnosti. Recimo poslušanje neke skladbe je velik napor in je močno 
duhovno doživetje, nikoli pa ni kar takoj samo doživljanje lepe skladnosti. Doži-
vetje lepote in še posebej kot skladnosti lahko pride naknadno, potem ko je ta 
proces dramatičnega boja ustvarjanja in recepcije opravljen ali pri umetniku ali 
pri aktivnem sprejemniku, ki doživljata naknadno sam prejšnji ustvarjalni boj 
kot nekaj lepega. Pri umetnini torej nikoli ne gre za neko edino, splošno in vse-
močno lepoto, ki bi bila kot harmonija edina značilna za vse umetniško ustvarja-
nje ali za umetnostno recepcijo ali za notranjo strukturo umetnine. Za to mislim, 
da dosedanja filozofija in antiestetika, obe skupaj, grešita, ko enostavno pravita: 
estetika je nauk o lepem in o lepi umetnosti. Res je tudi lepota ena od estetskih 
kategorij, ni pa tako izključno prevladujoča niti enostavno strukturirana. 

Zdi pa se mi, da je nova estetika ali postestetika pomembna tudi glede drugih 
tez, ki sem jih navedel, na primer, da na j bo umetnost aplicirana na vseh po-
dročjih in da naj umetnost zapusti izolirano umetniško delo (Grassi). Nova estetika 
je prispevek, ker je izrecno opozorila, da človek v sodobnem svetu ne rabi umet-
nosti samo za vzvišeno zabavo ali za samoupravičevanje ali za zatočišče niti samo 
za izpolnitev svojega prostega časa, ampak da gre naravnost za graditev človeka 
v sodobnem svetu. Slabost nove estetike pa je v tem, da ni dovolj diferencirala 
razne vrste lepega. Če se svet industrializira in če se zelo zmanjša potrebno indu-
strijsko delo, če bodo ljudje delali samo 20 ur tedensko v industriji in bo ostalo 
dosti prostega časa, bo objektivna potreba po umetnosti — da bi z n jo človek 
sploh ostal človek — veliko večja kot v preteklih časih. V preteklih časih je pre-
prosta skrb za kruh naganjala človeka, da je delal več kot 8 ur in v svoji naturalni 
proizvodnji je izdeloval celovite predmete; pri tem se je nehote duševno in telesno 
dosti bolj celoviteje razvijal kot v današnji industriji. Sedaj smo prišli na stopnjo, 
ko moramo človeku dati umetnost zato, da bi (tudi, ne samo) svoje človeško bistvo 
ohranjal, da bi sploh razvijal ustvarjalnost, fantazijo, logičnost in samostojnost 
mišljenja; že zaradi tega bo umetnost postala veliko večja objektivna potreba kot 



v preteklosti (ne edina in izključna potreba). Strinjam se, da je možno tudi indu-
strijsko proizvodnjo tako organizirati, da bo manj uniformna, da bo manj tekoči 
trak; to je možno, vendar ne moremo v njej sami najti ponovno vseh tistih spod-
bud, ki jih je preje dajala materialna proizvodnja za celoviti razvoj. Umetnost bo 
morala zato dobiti veliko vlogo, ker je še vedno relativno najbolj celovita duhovno-
družbena komunikacija (bodisi kot recepcija, bodisi kot reprodukcija, bodisi kot 
produkcija). 

Zato je zelo pomembno, da današnje pojme v zvezi z umetnostjo temeljito iz-
delamo. Tu bi imel kritično pripombo na račun dela nove estetike v tem smislu, 
da se mi zdi v svoji sicer utemeljeni težnji, da sodobna umetnost dobita bistveno 
večjo ceno, ne upošteva relativne razlike med lepim matrialnim proizvodom, med 
lepim družbenim dejanjem in umetniškim proizvodom. Zdi se mi, da obstoji raz-
lika — v okviru človeške celote — med umetniško lepim in lepim ekonomsko-
materialnim proizvodom. Namreč v tem smislu, da umetniška čutnost ne služi 
materialni potrebi, ampak da čutnost umetnosti predvsem prenaša nek intenziven 
duhoven naboj. Lep stol je lahko resnično in ne samo navidezno lep, ker pač 
ustreza človekovi postavi, telesni uporabnosti; stol, ki služi neki fizični in duhovni 
potrebi počitka, bo tudi v bodoče lep stol, vendar ta lepi stol še ni nu jno prena-
šalec intenzivne duhovne komunikacije (pri tem ne podcenjujemo njegove proiz-
vodnje, ampak le ugotavljamo njegov drugačni namen). Za to se mi zdi, da je tu 
potrebna določena pojmovna preciznost. Ne zato, ker želimo kot profesorji raz-
deliti vse v predalčke, ampak ker brez pojmovne preciznosti ne bomo razumeli 
vseh tistih različnih posebnih dejavnosti (specifiko materialne proizvodnje, speci-
fiko umetniške proizvodnje itd.), ki šele z združevanjem svojih specifičnosti 
tvorijo neko višjo človeško celoto; brez preciznih pojmov o temu, ne bomo znali 
voditi kulturne politike. Grešili bomo, če bomo še tako dobronamerni, kadar ne 
bomo vedeli, da ni naloga umetnosti, da bi bila politično, vzgojno in moralno 
instrumentalna. Umetnost po mojem, praviloma, ne more biti neposredno sredstvo 
politične akcije; umetnik ne bi mogel dati svojega humanega prispevka, če bi se 
kot umetnik stalno podrejal samo trenutni potrebi te ali one politične akcije. Če 
je v tej akciji dobil navdih, je to dobro, vendar bo z umetnino le izjemoma ne-
posredno z njo sodeloval, saj po pravilu ise morajo v njem duhovne sile šele 
nabirati, kopičiti, da bi prišle do zrelega izraza, ki je sposoben za intenzivno ko-
munikacijo (drugo je, kot rečeno, da umetnik pogosto soustvarja duha skupine za 
akcijo). Ko pravim, da umetnost ni instrumentalna v tekočem smislu, pa vendar 
mislim, da mora biti humano instrumentalna, mora ustrezati glavnim človeškim 
potrebam svoje dobe in prostora, ne pa neposredno služiti kakšni drugi posebni 
dejavnosti. Humana instrumentalnost, ki je lahko merilo vsem posebnim dejav-
nostim, tudi umetnosti, ni nobena fraza. To obče merilo pomeni glavne probleme 
človeka sodobnega časa, njegove glavne potrebe in njim ustrezne vrednote. Vsaka 
umetnost, ki bo v to usmerjena, bo tudi instrumentalna, vendar samo za graditev 
celovitega človeka svoje epohe, ne pa neposredno za katerokoli drugo posebno po-
dročje; zanje pa je instrumentalna na posreden način. Ko bo umetnost soustvarjala 
duh epohe, bo pomagala posredno tudi drugim posebnim področjem, vendar nikoli 
v smislu neposredne podrejenosti niti ekonomski ali politični akciji. Zato mislim, 



da je treba z vidika človeške celote razjasnjevati pojme lepega — različnost lepega 
v umetnosti, v materialni proizvodnji itd. 

Vajevec: Razhod med lepoto in umetnostjo je bil že zdavnaj izrečen. Pred 
kratkim sem bral Tolstoja, ki brez ovinkov pove prav to, da umetnost in lepota 
nista povezani, tedaj ne vidim kaj pravzaprav hoče antiestetika. Je pa nekaj dru-
gega lepota o kateri govorijo Baudelaire, da je krik groze pesnika preden podleže 
ali Rilke, da je strahotnega komaj še znosni začetek ali Croce, ki pravi, da je 
lepota vedno zavita v tančico žalosti. Vse to se navezuje na Aristotelovo defini-
cijo tragedije v kateri je govor prav o grozi. Kako gre skupaj lepota z grozo? T o 
je vprašanje, ki se mi zdi pomembnejše, in menim, da v tem smislu antiestetika ne 
pove dosti novega. 

Hribar: 1939. sem si v Mlinchenu ogledal hitlerjanski razstavi, najprej tisto 
»lepe, zdrave« potem pa ono drugo »izprijene« umetnosti. Prva je bila res »lepa«: 
obsežna platna raznih akademskih slikarjev, obrtno nedvomno mojstrovine, vse-
binsko prazna, aktualno nepomembna. V drugi pa mi je bilo zelo nelagodno. 
Spominjam se npr. velikega kubističnega razpela, križani iz samih kock, pa slovite 
risbe La Belle Heaumiere, starke, ki si je nadela čudovit šlem in ogleduje svoje 
golo, izsušeno telo v zrcalu. Na velikem platnu prikaz bojišča, vse okrog s krvjo 
oblita, raztrgana telesa itd. Čutil sem avtentičnost teh prikazov, nedefiniran du-
hovni ambient umetniških del, toda če definiramo estetiko kot nauk o lepem, 
potem se mi zdi to zelo problematično. Kar mi posreduje umetnost je nekaj zelo 
čudnega, ne pomeni pa vselej samo lepega v smislu harmonije ali česa podob-
nega. Zdi se mi, da ta beseda lepo tu ni umestna. 

Cigoj-Leben: Mislim, da kadar imamo obliko, ki izraža neko strahotno čust-
veno vsebino, je tudi ta oblika lepa. Če v umetnini ostane še kaj grdega, to po-
meni, da polnost oblike ni bila dosežena. 

Hribar: Če rečete »afektivnost«, to gotovo drži. Čustvenost je gotovo ena 
bistvenih komponent umetnosti, vendar jo umetnost dvigne v nekaj, kar ni več 
samo afekt, kar je višje od njega, morda neke vrste kombinacija afektov, ki v svoji 
enovitosti kaže preko vsega tega. Tam notri je tista skrivnost. Saj vsaka čustvenost 
ni še umetnost. T a mora biti nekje organizirana, imeti svojo formo. 

Cigoj-Leban: Saj, koliko imamo v literaturi takih čustvenih izlivov, pa to še 
ni umetnost. Čustvo mora dobiti obliko. 

Hribar: Da, res čuden problem, kaj pravzaprav je. 

Cigoj-Leban: Po mojem, oblika je lepa, če odgovarja svoji materiji. 

Hribar: Menda smo še vedno precej na tem, kar je govoril Platon, namreč 
da tudi sam umetnik ne ve za bistvo svoje ustvarjalne moči. Nekaj elementarnega 
je v njem, čemur mora slediti, čuti da je v tem globlji smisel, a zakaj in čemu 
tako se pravzaprav ne da povedati. 

PleSko: Meni se zdi ob tem zelo pomemno vprašanje kaj razumemo pod poj-
mom čustvo in kaj nam predstavljajo čustva. Važno je kaj se v človeku dogaja, 
z njim in ob njem. V preteklosti so bila čustva neadekvatno interpretirana, zato 
je bilo mogoče tudi umetnosti dodeljevati le parcialne vrednote. Taka enostranost 
je bila naprimer navzoča v sakralnih podobah, ki so bile hote ali nehote naravnane 



na žarčenje ideje, vernik pa pod takšnim pritiskom slike, ki je predstavljala svete 
osebe, ni sprejemal teh podob kot umetnin, ampak kot magične simbole. Veda 
o čustvih je v psihofiziologiji stara komaj sto let, zgolj za znanost to ni dosti, 
sicer pa je še mnogo mnogo mlajša. Smatram, da smo pri čustvih zelo različni. 
Ena so usmerjena k predmetom, druga pa k mislim. Tisti l judje, ki so po svoji 
naravi bolj usmerjeni k predmetom, v umetnosti verjetno ogromno najdejo, tisti 
pa, ki bi želeli samo razmišljati o umetnosti, posebno še, če stoje zgolj ob umet-
nosti, pa so verjetno občasno tudi razočarani. V tradicionalni umetnosti mogoče 
ne najdejo možnosti za intenzivnejše estetske raziskave, ki pa so le naknadne 
možne imputacije s teorijo umetnosti in eksperimenti 20. stoletja zasičenega raz-
mišljevalca. 

Da bi lahko odgovorili kaj je kriza današnje estetike, bi morali najprej teme-
ljito slediti razvoju umetnosti in vedeti kaj je kriza tradicionalne umetnosti. Do-
slej smo umetnost sprejemali tako, da je človek ob umetnini le to doživljal, ob-
čudoval v nekem smislu družbene navade, omike itd. Razkorak vidim v tem, da 
je isti človek ob siceršnjem zanimanju za umetnost zelo malo doživljal v svojem 
okolju. 

Temeljno bistvo umetnosti je to, da implicira v sebi avtorja. Danes je vse manj 
splošnih načel, ki morajo veljati, zato vsakdo izgrajuje, dograjuje svojo osebnost 
v veliki meri sam. Preko umetnosti bi moral človek dospeti do avtorja. Razumem 
pa odpore, da težko priznavamo sposobnejše od sebe, vztrajnejše, obdarjenejše 
itd., to je v človekovi naravi. 

Toda ali tega ne priznavamo kar radi cirkuškim izvajalcem in mnogim drugim, 
le v umetnosti si prav zaradi mnogih nejasnosti nismo tako enodušni. Odnos do 
umetnosti pa je sestavina kulturnega odnosa do narave in do ljudi. S tem pa mi-
slim, da sem načel t. im. sociološki aspekt umetnosti. Če jaz »rabim« umetnika, 
tedaj potrebujem tudi umetniško delo. V slučaju pa, da umetnika ne »rabim«, 
menim, da umetnost v modernem smislu ostaja nedoumljena, paralizirana, kajti 
umetnik daje sporočilo. Če se prereže relacija gledalec—umetnik, se po mojem 
mnenju prereže, onemogoči temeljna funkcija umetnosti. T o pomeni, da ta ni 
našla človeka sočloveka, ampak samo nekoga, ki bo to na povsem neadekvaten 
način odtujeno tolmačil, »rabil«, vse bolj odmikal od žarišča aktualne vloge in 
pomena. 

Človek bi se moral vsaj na pragu 21. stoletja samoizobraževati in samovzga-
jati, družba pa bi mu morala ponujati najadekvatnejše možnosti, da pride do po-
trebnih dojetij, pojmovanj, dialogov. 

Kot ilustracijo neadekvatnega dojetja umetnosti naj vam povem lastno korek-
turo ob priliki Spacalove razstave v Moderni galeriji, že pred dolgimi leti. Na 
razstavi sva se znašla stara ženica preko osemdesetih let in jaz sama. Pristopila je 
k meni in zvedavo povprašala, če vem kaj ena izmed slik pomeni. Spacal je 
takrat razstavljal predvsem slike srednjega obdobja z neko simbolno tematiko. 
Nekako vznemirjen ob tem vprašanju sem se skušal otresti nadležnega pomisleka, 
pol prepričanj, da jasno dojamem zasnovo Spacalovih del. Ujela je moj očitek 
in dejala: Pa le poglejte še in še. Dobre četrt ure sem še postal pred omenjeno 
sliko in odkril ta jno pripombe stare gospe. V naslednjih dneh sem čakal na odmev 
na Spacalovo razstavo v tisku. Ves slovenski tisk ni odkril, rekel bi, globljega 

2 Anthropos 4—6 17 



pomena teh slik. In jugoslovanski? V Politiki sem bral zelo pronicljiv, kritični 
tekst, začuda silno podoben izjavam stare gospe z razstave, ki je dojela bistvo 
slike, identično z ugotovitvami pisca kritike. Ta tekst pa je bil seveda napisan od 
drugega avtorja in precej kasneje. 

Zdi se mi, da je danes potrebno upoštevati celo vrsto novih komponent, ki 
konstituirajo današnjo podobo in estetiko umetnosti. Predvsem bi bilo potrebno 
sestopiti z obeh Olimpov, na prvem so ustvarjalci, ki si ne dado dopovedati, da 
niso apriorni tolmači umetnosti, in na drugem, na katerem so prepričani kritiki 
kot apriorni globoki misleci o umetnosti. Če si dobro ogledamo neko razstavo 
in pregledamo izjave v tisku in potem še mladino povprašamo o razstavi, mladino, 
ki je neobremenjena z vsemi mogočimi in nemogočimi predsodki, lahko ugoto-
vimo, da je med mladimi precej silno sposobnih talentiranih ljudi, ki imajo afini-
teto do umetnosti in so prišli bolj proniciljivo do n je kot pa recimo tisti kritiki, 
ki zavzemajo apriorna stališča, ob tem pa so površni že pri samem ogledu, kaj 
šele, da bi bili samokritični. 

V zvezi z antikalizmom, očitnim v prispevkih nekaterih udeležencev Dubrov-
niškega kongresa, in današnjo razpravo, bi dejal, da o odnosu do umetnosti danes 
ni bistveno zakaj so prišli današnji opredeljevalci estetike in umetnosti do anti-
kalizma, bistvenejše je odkriti kaj umetnost danšnjim ljudem pomeni. 

Potrč: Z nekaj pripombami bi želel navezati na rob razprave, ki jo je pobudil 
kongres v Dubrovniku. Sprva — se mi zdi ob taki razpravi primerno — velja 
obrniti pogled nazaj, k antičnim nazorom. Ti nam kažejo da tančica, ki jo z ob-
ličja lepega odstre naša radovednost, razgrne kakos kot realno, neznosno jedro, 
na katerem ob-staja vsakršna lepota. Estetika se mora na tem mestu spogledati 
z etiko. Danes je takšno vprašanje često politično, kar pomeni, da se dotika polisa. 
Nikakor ni že samo po sebi umevno, da bi umetnost, kakršno nam sprejeto filo-
zofsko mnenje polaga na konec jezika, kot taka sploh obstajala. Umetnosti, ka-
kršna nas zanima tukaj in zdaj, v zadnji četrtini dvajsetega stoletja, poleg tega ni 
povsod, ni nekaj univerzalnega. Njeno enakomerno porazdelitev subvertira naj-
manj dvojna diskontinuiranost: umetnosti, kot jo danes upoštevamo, najprej eno-
stavno ni na vsej površini našega modrikastnega planeta, pa tudi časovno so skoraj 
v večini obdobja, ki so skušala zatreti njen krhki razcvet. Mislim, da to ni brez 
povezave z družbeno razsežnostjo. Ti dve veliki kakofoniji našega stoletja, fa-
šizem in stalinizem, na primer preneseta zgolj osladno in lepljivo, lepo podobo 
nečesa popolnega. V tem prelepem okviru je umetnost pravzaprav Druga umetnost 
ki skuša v univerzalizmu lepega vzdržati drobno mejo njegove resnice. Poglejmo 
na primer Ameriko, eno od geografskih točk, na kateri ta meja lahko obstaja. 

V tem istem prostoru zapolnjuje človekov prosti čas neverjetno skompjuterizirana 
produkcija, in tisto, kar je proizvedeno, je pogosto popolnoma neprebavljivo. 
V tem kratkem posegu sem skušal opozoriti na povezanost med lepim in med 
diskontinuiteto, ter na družbeno pogojenost pojma umetnosti. 

Rus: Ali bi morda hotel malo podrobneje razložiti, kako se ta vprašanja po-
javljajo v zvezi z odnosom prostega časa in umetnosti danes? 

Potrč: Poskusil bom malce drugače povedati tisto, kar sem bil pravkar dejal. 
Danes je morda bolj kot kdaj koli temeljno vprašanje, kako obdržati določen 



prostor za subjektovo željo, prostor, kjer med Scilo in Karibdo dveh obličij Le-
pega subjekt še lahko — če mi dovolite uporabo tega tradicionalnega termina — 
ustvarja. Vsi režimi pa tega ne dopustijo. V našem prelepem stoletju imamo na 
eni strani fašizem, ki sežiga, in na drugi strani stalinizem, kjer ni kaj sežgati, 
kajti cenzura opravi svoje delo že prej. Če pogledaš študije uradne umetnosti 
v teh dveh sistemih, te često preseneti podobnost sluzasto lepih umetniških pro-
izvodov, ki sta ta dva sistema njihova naročnika. Seveda je dvajseto stoletje tudi 
obdobje razcveta prave umetnosti, ob robu teh univerzalnih pojavov, in ta umet-
nost je podložna določenim zakonom razporeditve. Na eni strani zasledimo s fi-
nančnimi možnostmi nekaj centrov, tako Z D A in Japonske, povezano zares ne-
pregledno akumulacijo umetnosti. Zopet obstaja akumulacija, večinoma na nekaj 
točk geografsko vezana akumulacija proizvodnje te (prave) umetnosti: v tem 
stoletju se je nekaj dogajalo v Miinchnu, v Parizu itn. In še nekaj je zanimivo: 
praviloma ta umetnost ni masovna, ne koraka množici navštric. Vsakdo lahko 
vidi, da spolzka umetnost (in njena superprodukcija mora nekomu ali nečemu 
ustrezati? polisu) zasiča pore prostega časa vse manj blejajoče velikanske črede 
potrošnikov, in te pore že preplavlja. Zelja je torej nevarna tudi, če bi se pojavila 
na potrošnikovi strani, in čedalje bolj smo stran od zahteve, da bi bil slednji 
potrošnik vsaj potencialni proizvajalec. Velik del prebivalstva v ZDA in na Japon-
skem, teh središčih akumulacije prave umetnosti, ima dobesedno zasičen prosti 
čas z najrazličnejšimi oblikami spolzke umetnosti. 

Rus: Zdi se mi, da si zadel zelo pomemben problem, ki okupira tudi mene 
in ki ga nismo zadosti doslej zapazili. Strinjam se, da je npr. stalinizem gradil 
reko pojmov, ki naj bi diktatorski režim polepšala kot privid popolne skladnosti. 
Zdi pa se mi, da tudi potrošniški kapitalizem sodobnega zahodnega sveta pro-
izvaja za prosti čas videz lepega in videz umetnosti, ki ni tako zelo uniformen kot 
je bil pri hitlerizmu. Toda ta videz lepega je, na nek način, prav tako nevaren in 
prav tako daleč od umetnosti, čeprav se zdi, da ji je zelo blizu. Vzemimo samo, 
kakšno vlogo je včasih imel prosti čas; ko je delavec odšel iz tovarne, je razpolagal 
z lastnim življenjem. On se je v tem času lahko sindikalno in politično organiziral, 
razvijal se je v sindikalni kulturni organizaciji in sebe ustvarjal kot zavestnega 
delavca. Stara slovenska tradicija je bila, da so bodisi v delavskem ali v liberal-
nem ali v katoliškem taboru imeli različna kulturna društva, ki so prispevala 
v prvem primeru k delavski in nacionalni, v drugem pa delno k nacionalni za-
vesti. Sodobni kapitalizem pa za absorbcijo prostega časa ustvarja industrijo 
zabave, ki zajema ogromno večino prebivalstva in ki ima videz lepe umetnosti. Na 
primer danes mnogi l judje pred televizijo presedijo tudi po 4 ure svojega življenja 
na dan ali več. Sedaj v kapitalizmu v bistvu prostega časa nimajo, ker ga je 
zajela industrija zabave. Ta industrija ima v glavnem videz lepe umetnosti. 
Res se včasih v njej pojavi tudi kaj resnično umetniškega, vendar je njen glavni 
namen zaposliti delavčev prosti čas z nekimi videzi, recimo z videzi barvne tele-
vizije, kjer je vse lepo, kjer je vse skladno. Naj poudarim, da ima lahko tudi za-
bavna dejavnost določeno humano funkcijo, četudi ne dosega najvišje umetniške 
ravni. Vendar pa je nekaj drugega funkcija industrije zabave v sodobnem kapi-
talizmu. 



Vajevec: Čeprav so tudi izjeme Ko sem bil v New Yorku, nikakor nisem 
mogel dobiti karte za Piccasa, pa sem bil tam mesec dni. 

Potrč: V neki italijanski reviji so imenovali Jugoslavijo, Španijo in centralno 
Ameriko kot nekaj redkih področij, kjer še zasledimo poezijo. 

Rus: Pravzaprav gre za vso južno Evropo in za ves svetovni jug. 
Potrč: Da, prav Jugoslavijo so imenovali, kar pomeni, da tukaj poezija še 

obstaja. 
Vajevec: Samo kako mišljeno? 
Potrč: Le redka so področja, ki nam nudijo poezije. 
Rus: Preprosto bi lahko dejali, da imamo poezijo in umetnost tam, k je r 

kapitalizem še ni preveč uniformiral življenja ljudi s televizijo, s tekočim trakom 
in potrošniškimi dobrinami. 

Pleško: Medtem pa na domače razmere gledamo popustljivo, včasih nekri-
tično, vse preveč odlašamo s škarjami, da bi prerezali slabo od dobrega. Primer 
iz sadjarstva pokaže, da je nedopustno odlašanje z odrezanjem sušeče se veje. 
Končno ta kuži vso rastlino. Pri nas doma imamo paradoksalno situacijo: po 
eni strani vrhunsko izobražene estete, nastopajoče na mednarodnih kongresih, 
kjer razmišljajo o superteoretičnih aspektih estetike in umetnosti, na drugi strani 
pa raste plevel preko nezoranih ledin. Tako naprimer ni mogoče metati v isti koš 
spodrsljajev v prireditveni politiki neprimernih predstav, izvajanj, ki nimajo no-
bene umetniške vsebine, v koš tradicionalnega dualizma vzhod—zahod, češ, to je 
pač prikaz slabe kulturnosti zahoda. Tu ne gre za izpostavljanje dileme kapita-
lizem ali socializem, tu gre za odnos do tistega, čemur pravimo kultura in za 
pravilno dojemanje umetnosti, ki se ne odpoveduje svojih smotrov vse dokler novi 
niso prepričljivo argumentirani. V medprostore tej nedomišljenosti novega, pa se 
vrivajo vsemogoči surogati in odplake. Mar niso drame današnjih avtorjev in 
filmi prav tako pretežno postavljeni v davno našo preteklost ali polpreteklo dobo, 
njihovi junaki žive v drugih deželah npr. Španiji, predvajamo filme skoroda iz 
časa nemega filma, pa celo kopico bedastih risank, v literarni teoriji se vračamo 
na obujanje pomena in vrednosti polpreteklega časa itd. Smo neprestano v pretek-
losti. T o kaže, da je Slovencem kaj malo mar razlika med živim avtorjem in 
davnim avtorjem, da nam je bliže razglabljanje o tistem, česar umetnik še ni 
zmogel ali ni znal izpovedati, kot pa, da prisluhnemo danes današnjim adekvat-
nim problemom, ki nastajajo vsak dan. To je postalo moda, namreč umirjeno 
kurtoazno podajati zaključeno sliko, še bolj zaključeno, dognanejšo, domiselnejšo. 
Historicizem botruje našim razmišljanjem, s tem pa pogojuje pozabljanje na 
danes, na jutri. Kako zakasneli so pri nas umetniški odzivi na izzive kažeta tudi 
menda prva bolj zrela naša kriminalna filma. 

Zato ni čudno, da razne dobrodelne prireditve kot naprimer večeri v čitalnicah, 
mnogokdaj prazna plaža, dodobra požrejo mnogo družbenega denarja. Naiva in 
ljubiteljstvo so dodobra izkoristili praznino našega časa v pravilni odmeri umet-
nosti danes za naš čas. 

Nedavno sem presunjen ugotovil to diskrepanco. Enostavno nisem mogel 
verjeti, da je kaj takega možno. Zadnjič sem namreč pred izstopnimi vrati iz 
avtobusa ugledal vrsto desetih deklet z rožo, rdečo vrtnico v roki. Mislil sem, da 



jim je nekdo umrl, sošolka ali kdo drug. Bile so v črnem. K o sem radoveden 
eno izmed njih povprašal kaj se je zgodilo, me je zavrnila: Nastopajo SREBRNA 
KRILA. Torej prireditev v Hali Tivoli, na katero se je prav ta čas zgrinjalo na 
tisoče in tisoče gledalcev-poslušalcev. Podobne prireditve, ki so antiumctniške, 
neumetniške, rekel ne bi antikalistične, so sploh anti. Mislim, da tu nima kaj 
iskati kapitalizem v odnosu do socializma. Gre za nedopustno zavajanje v slabo 
umetnost, s tem pa na razna stranpotja. Več kot razgaljena so protislovja, ki 
sploh omogočajo take prireditve. Komercializacija ni niti začetek, niti konec tega 
procesa. Po eni strani opažamo intenzifikacijo in individualizacijo vnaprej progla-
šenega sposobnejšega dela (vzemimo institucionalizirano umetništvo), na drugi 
strani pa naj vladajo drugačna, manj zahtevna merila, ki merila sploh niso in 
morda nočejo biti. Dvojnost, ki jo opažamo je posledica tudi naše premajhne 
prizadevnosti pri razčiščevanju in osvetljevanju problematike na estetski ravni 
v najširšem pomenu tega pojma, to je v njegovi družbeni relevanci. 

Kritika zagotovo ne leti na institucije, ki svoje strokovno usmerjene gojence 
pripravljajo za vestno načrtno izobrazbeno in umetniško poslanstvo. Tako oprav-
ljajo dobršen delež svoje naloge. Masovnosti pa seveda na ta način ne bomo 
dojeli in jo usmerili, kar kažejo tudi sicer ne plaha, vendarle mnogokrat ka j 
različna stališča do recimo amaterske kulture na Slovenskem. Menim, da bi 
morala strokovno poklicana skupina teoretikov in praktikov bolj skrbeti za pravil-
nost intencij in predvsem za točno opredeljenost intencij masovne kulture in to 
seveda predvsem v njenem izobraževalnem pristopu. Doslej pa ne vidim formalne 
in pravne jačine tega dela. Ob istočasnem razpravljanju na kongresih o medna-
rodnih filozofsko-estetskih problemih, pa vidim v osnovi, v bazi te umetnosti 
deficit. Tako bo prav z letošnjim letom pričelo opravljati učno in vzgojno delo 
v širši kulturno umetniški vzgoji srednjega usmerjenega izobraževanja veliko 
ne dovolj kvalificiranih ljudi. 

Prav v tem trenutku se opažajo številna nerazrešena vprašanja in vse pre-
majhna povezanost teorije in prakse, v posebni meri pa skoro prezrtje pedagoških 
izkušenj dosedanjega dela učiteljev tega področja. Istočasno s seminarji za ne-
kako dopolnilno izobraževanje za razširjeno umetniško kulturno vzgojo, teko 
tudi seminarji za kulturne animatorje pri ZKO. Med vrsticami slišiš, da naprimer 
diplomirani umetnostni zgodovinar nima kaj iskati kot kulturni animator, ker ob-
vlada le eno stroko, animator pa mora znati vse, prednostno pa seveda prodajati 
in razdeljevati karte od institucije do svojega podjetja. 

Zdi se mi zelo pomembno pogledati enkrat v našo srenjo in iz te poskušati 
zgraditi naš odnos do umetnosti, da ne bo estetika kot neka odmaknjena vrhunska 
zadeva odplavala visoko, mi pa bomo preživljali težke trenutke v popolni nejasnosti 
kaj je kultura, kaj je umetnost in kako naj delajo vzgojitelji in učitelji, da b o 
delo pravilno strokovno in smotrno opravljeno. Stanje na kulturnem področju, 
predvsem tistih medijev, ki trenutno masovno angažirajo gledalce in predvsem 
poslušalce je zelo pereče. Pri nas je potrebno še veliko dela, ljudskega dela 
v odnosu do umetnosti. Nemogoče pa je seveda trpeti protislovje, ki ga predstav-
ljajo prireditve naših najpomembnejših posredovalcev kulture kot naprimer tele-
V i zije, ki da naprimer 1 uro kvalitetnega umetniškega programa, potem pa nekaj 
U r razbijaštva za grobo razvedrilo raznih skupin, ansamblov, kantavtorjev brez 



glasu, popevkarjev, ki igrajo spremljavo na kitaro, ki je obrnjena na hrbtno 
stran ipd. Kultura mora imeti svoj da in ne, svoj zakaj in zakaj ne. Z eno roko 
daš, z drugo vzameš. Če smo včasih dobro vedeli kaj je šund in kič, se sedaj 
le ta proglaša in reklamira, zastruplja pa bolj kot nikotin in alkohol, ki ništa 
dovoljena reklamiranja. Šund sam je kritičnemu opazovalcu nenevaren, toda, 
če si uspe pridobiti večino gledajočega in poslušajočega občinstva, tedaj je stanje 
zaskrbljujoče in povsem nezadostni so izgovori, češ to je kapitalistični šund. T o 
je res, pridobil pa si je mesto v samoupravni, kulturi. Esteti, katere bi zanimala 
samo znanstveno teoretična avantgarda v svetu, bi ne smeli prezreti teh dejstev. 
Tudi izgovori, da je ta šund uvožen, da prihaja v glavnem iz kapitalističnih dežel, 
da ga sami ne produciramo, ne drže. Ta šund je tako gnil in defekten tudi zato, 
ker je oborožen z ogromnimi materialnimi sredstvi, nepoučenemu pa so take 
predstave »všeč«, o njih meni, da so fantastične, dejansko pa so antiumetniške. 

Vajevec: To ni čisto tako. Pri nas je tudi šund slabše vrste kot je v Ameriki. 

Rus: Mislim, da je situacija pri nas le malo bolj protislovna. Ne da bi jo želel 
podrobno razglabljati, bi omenil tole. Res imamo pojave, ki si jih označil z bese-
do šund; res je tudi pri nas neka nova malomeščanska kvazi-umetnost, neka 
potrošniška navidezna umetnost. Vendar imamo v Sloveniji še nekatere neizgub-
Ijene možnosti, da napravimo nekaj več in nekaj boljšega. Ena od njih je dejstvo, 
da je umetnost v oblikovanju celotne slovenske zgodovine tako močno sodelo-
vala, da celo kakšen površen tehnokrat in malomeščan vendar nekje, na koncu 
svoje zavesti dojema, kaj je približno Prešeren ali Cankar za nas pomenil. Kul-
tura ima v Sloveniji določeno težo, ki jo lahko porabimo kot izhodišče za spre-
minjanje stvari. Temeljno politično dejstvo je, da so v O F sodelovale štiri te-
meljne skupine in da so vse te skupine imele izrazito kulturno komponento. 
Krščanski socialisti so bili obenem kulturni delavci. Isto velja za kulturne delavce 
iz t. im. naprednega tabora (sodelavci Sodobnosti, telesno-vzgojni delavci). Med 
najpomembnejšimi kulturnimi delavci so bili komunisti Miško Kranjec, Prežihov 
Voranc in dr. Realni slovenski družbeni razvoj vsebuje večjo prisotnost kulture 
v svojem centru kot v formiranju ameriške družbe. Za to imamo določene večje 
možnosti za kulturno ofenzivo proti sodobnemu duhovnemu malomeščanstvu. 
To se tudi nakaže, če bi napravili recimo primerjavo zahodne evropske televizije 
in naše. Naša televizija je na znatno višjem kulturnem nivoju v primerjavi z večino 
zahodne televizije, v njej je več kulturnih in umetnostnih elementov. Izkušnja je 
tudi dokazala, da je možno v zabavno industrijo vseliti umetnostne sestavine. 
Znano je, da je za velik del slovenske zabavne glasbe dal besedila Gregor Strniša, 
ki imajo tudi umetniško vrednost. 

Pleško: Ta alternativa je absolutno dana, malo več se zadnje čase odpira 
televizija. To je vse le na ljudski ravni. Vzemimo primer Trefallovih oddaj. To 
so luštne stvari, prisrčne, ne smemo pa se zbirati samo na tej ravni, zato, da bi 
na tej stopnji tudi ostali. Pikniki tudi niso lahko samo prijetno kramljanje, vedro 
razpoloženje in snidenje ob dobri jedači in pijači, ampak lahko služijo pomemb-
nejšim družbenim premikom k večjemu, intimnejšemu sodelovanju za pomemb-
nejše stvari. 



Rus: Pripomenil bi, da se amaterska dejavnost pri nas v zadnjih letih močno 
krepi. 

Pleško: Problem amaterizma je bil doslej enostransko reševan. Znotra j ljub-
ljanske kulturne skupnosti imamo zanimiv problem, ko nekatere skupine, ki so 
bile doslej občinske, zahtevajo mestni in republiški nivo, ker so enkrat ali parkrat 
nastopile na mednarodni ravni. Nihče od njih pa se ne vpraša kakšen nivo ima 
profesor glasbe, ki je obvladal vrhunsko stopnjo glasbene izobrazbe teoretično in 
praktično, pa ima nivo neke delovne občinske organizacije, šole ali podobnega. 
Zelo zanimivo je, da prav Občina Center v Ljubljani financira skoro izključno 
amatersko dejavnost, seveda brez tistih sredstev, ki jih daje mestni kulturni 
skupnosti, ker so vse pomembnejše kulturne institucije prav v tej občini, imajo pa 
mestni ali republiški značaj in tudi financiranje. Tako nastane izostrena situacija 
odnosa občan-umetništvo in kultura. Veliko je še dela na tem področju. Amate-
rizem in problemi okoli njega na nek način izobražujejo, vabijo k širšemu raz-
mišljanju in zajetju večine v krog zainteresiranih, pomagajo kultivirati sredino 
približati kulturo in umetnost vsakomur po izvajalski in sprejemalni plati, tudi 
avtorjem je zanimiv tak odnos. Vendar je potrebno v tej smeri zavzemati odloč-
nejša, bolj preudarjena stališča. Ti odnosi pri nas niso razčiščeni. Za avtoriteto 
namreč smatramo, da ni samoupravna, da prihaja od nekod, da je odtujena, 
ne smatramo je kot strokovno upravičeno, da razsoja. Na področju kulture vedno 
čakamo nekega reformatorja, so namreč neki trendi v amaterizmu in profesionalni 
kulturi. 

2 iv primer naj nam osvetli situacijo: Nek inženir se poteguje za amatersko 
razstavo v okviru amaterskega društva, denimo, da ga to društvo s svojimi 
najskromnejšimi sredstvi financira iz članarine ipd . . . Motivi na slikah kažejo 
Švedsko, Nemčijo, Anglijo, A m e r i k o . . . Da, da, tam sem bil poslovno kot vodilni 
inženir, pa sem še tole skiciral. Mar mislite, da se on zaveda, da bi po svoji 
profesiji moral njegov odnos biti povsem drugačen, mnogo več bi moral prispe-
vati kot samo članarino. Kulturna skupnost pa prispeva za dvig amaterizma kot, 
da gre za pomoči potrebnega. Po drugi strani pa se študentje na Akademiji , 
seveda ne vsi, preživljajo s štipendijami, v svojem študiju in poklicu pa bodo 
morda obiskali Avstrijo in Italijo po svoji strokovnosti, nanje noben amater 
niti ne pomisli. 

Mislim, da je teh socialnih problemov na področju umetnosti še in še, samo 
malo širše je potrebno pogledati. Tudi tu je prisoten larpurlartistični vidik, ne pa 
sociološko umetnostni in kulturni. 

Vsak na svojem mestu v kulturi bi morali apelirati na to, da bi se uresniče-
vale najhumanejše intencije prav v kulturi. V naši tradiciji imamo številne pri-
mere, da so umetnost in umetnike spremljali zelo težki, mnogokrat kritični so-
cialni problemi. 

Omeniti bi veljalo še to, da smo priča precejšnji odtujenosti znotraj umet-
nostnega področja. Imamo neredke primere, da predhodi umetniški produkciji 
umetnostno zgodovinska in teoretično umetnostna ocena, kritika sami umetniški 
akciji. Ne bi bilo dobro, da bi pri nas pri tem ostalo. Mnogi se ravnajo, vodeni 
nekako od takih misli: Mi bomo samo še prekladali papir, drugi pa bodo ustvar-
jali za nas, tako kot ustvarjajo drugi za nas dobršen del tehničnih sredstev (po-



trošniška miselnost na ustvarjalnem področju ni zdrava). Gre tudi za nepravilna 
tolmačenja fizičnega napora, ki škoduje, ki uničuje zdravje, nikakor pa ga ne 
more nadomestiti enkrat tedenska rekreacija na trimskih stezah. Zabloda je nam-
reč trditev (na ljubljanski T V oddaja o ustvarjalnosti), ko je avtor oddaje pre-
prosto trdil, da smo v času, ko je fizično delo že popolnoma stopilo v ozadje. 
T a človek ne pozna dimenzij človeka in ne kaj je njegov fizis. Ta pozna delo 
samo kot mehanično, ne pa fizično. To so lansirane ideje, ki pa kažejo nepravilno 
podobo o delu, so pa v potrošništvu kot nalašč. 

Tak masovni medij kot je T V bi moral imeti enega izmed vas kot mentorja 
svetovalca za kulturo, za tako zahtevno problematiko. Kot pa pravite, morate 
vi sami individualno iskati možnosti, namesto, da bi drugi čutili to kot svojo 
obvezo. 

Rus: Majhno vprašanje ob zadnji razpravi tov. Pleška: ali je možno postaviti 
nekega uradnega predstavnika, ki o vsem odloča. 

Pleško: Ne mislim uradnega predstavnika, pač pa človeka, ki bi bil na voljo 
ob malo zahtevnejših trditvah in razsodbah. 

Vogelnik: Če govorimo o obisku otrok in dijakov v galerijah — mislim, 
da polno in celovito umetnostno izobraževanje, prav tako pa sprejemanje, doje-
manje in doživljanje tim. »vrhunske umetnosti« ni mogoče brez lastnega aktivnega 
umetniškega izražanja. Tako kot se otrok ne more naučiti govoriti samo s poslu-
šanjem, ampak s posnemanjem, ponavljanjem in z lastnim tvorjenjem glasov, 
besed in stavkov, se tudi umetnosti ne moremo »učiti« samo pasivno. T o pomeni, 
da »umetniško izobraževanje« ne more pomeniti samo sprejemanje umetniških 
izdelkov drugih ljudi, ampak tudi lastno umetniško ustvarjanje. 

Pleško: Problem je namreč treba širše pojmovati. Vzemimo tiskano grafiko, 
ki se masovno producira, avtorju omogoča dober zaslužek, prav tako hišam, ki 
to počno. Tak način do skrajnosti izkorišča komunikativnost umetnosti, redko 
kdo pa vidi v tem dvojnost, ki pa leži v tem. Industrijska proizvodnja s svojo 
neomejeno naklado potencira avtorjev pomen, izgubi pa se odnos do ročnega 
dela, do originala, do pristne umetnikove intervencije. Resda se da opraviče-
vati take naklade z utemeljitvijo, da gre za kultiviranje, toda prav take, ki so se 
predajali pravljici o masovnem kultiviranju, sem videl, kako so v prtljažnik avto-
mobila basali naivčev original, ki prav zaradi avtorjeve trenutne naivnosti še ni 
dosegel stomilijonske vrednosti, pač pa samo milijonsko, kulturni menager pa 
ima raje original od kupljenega klišeja! 

Vogelnik: Meni se zdi velik problem današnje umetnosti, da je zvečine neupo-
rabna, da ni namenjena konkretnemu človeku za konkretno uporabo. Taka nena-
menskost ne velja za umetnost vseh časov. Spomnimo se samo srednjeveških 
obrtnih izdelkov — čevljev, pohištva itd. — ki so bili sicer namenjeni vsakdanji 
uporabi, pa so bili hkrati zelo skladno, skrbno in osebno, često prav bogati, 
skratka »umetniško« oblikovani. Tudi cerkvene slike in kipi za okras mestnih 
trgov so imeli svojo namensko uporabnost. 

Pleško: Četudi se omejujem na zagovarjanje fizičnega dela samo na področju 
umetniškega ustvarjalnega dela, pa trdim, da je prisotno fizično delo, tudi z več-



jimi in vilikimi fizičnimi napori potrebno vsaki ustvarjalnosti. (Ni se potrebno 
sklicevati na zdrav duh v zdravem telesu!) 

Rus: Ta kombinacija duhovnega in telesnega napora je v umetnosti močno 
prisotna. Marx je tudi poudaril, da bo celo v najbolj svobodni družbi, kjer ne 
bo velike materialne nuje, predstavljalo svobodno umetniško delo, npr. kompo-
niranje, velik napor, saj je nujno pregnesti različna kulturna znanja, čustva in 
misli v nek celovit končni produkt. To gnetenje pa nikoli ni samo lepa skladnost. 
Tu gre seveda le za duhovni napor. »Vojna in mir« pa zahteva tudi posebno 
celovito duševno in telesno angažiranje. 

Pleško: No, tako mislim, da nas popolnoma v celoti, v celotni angažirani 
osebnosti, vsaj na področju umetnosti ne bo trapila misel o možnosti odsotnosti 
fizičnega dela. 

Morda bi s tem v zvezi lahko govorili o kulturni utrujenosti, mogoče smo mi 
kulturno utrujeni. T o se pravi, da imamo že taka doživetja in tako tradicijo, da 
nam ni potrebno, več razmišljanje in ni več potreben kritični prispevek k misel-
nosti prostora. 

Rus: Z Erjavcem sva se pogovarjala v Dubrovniku, na določeni razstavi, ali 
je pop-art umetnost ali ne, ali so lahko lepljenke umetnost. Imela sva isti vtis: 
vse to je lahko umetnost, samo treba bo veliko več delati in delati bolje kot 
doslej. Če pa bi kdo mislil, da se bo s takimi prijemi rešil napora, zagotovo iz 
tega ne bo nastala umetnost. 

Pleško: Bil sem na seminarju za usmerjeno izobraževanje in tam je nek 
interpret dejal nekako takole: Mi pedagogi teoretično točno vemo, umetniško 
delo poznamo teoretično do take mere kot avtor. Odgovoril sem mu, da je to 
napačno in nezadostno, ker ne upošteva dialektike umetniškega ustvarjalnega 
dela. Teorija prikaže delo kot da je nastalo kot eksplozija. Umetniško delo pa se 
počasi tvori. Tisti, ki samo teoretično pristopi k temu, tega procesa ne doživlja. 
Zato ne smemo, zlasti ne pedagoško in vzgojno istovetiti teoretičnega poznavanja 
z avtorjevim izdelkom. T o je proces, ki gre v stopnje, teoretik nima avtorjevih 
izkušenj, torej se približuje le spoznavno, na ravni izkušnje pa je morda amater 
ali diletant, ali sploh analfabet. Izdelek pa je zaključenje številnih protislovij 
in napetosti. Poenostavljanje odnosa med teorijo in prakso pomenja odtujitev 
umetniške ustvarjalnosti od dejanskega doživljanja. 

Rus: Čisto na kratko bi se zaustavil ob zelo pomembni tezi in zanimivi raz-
pravi tovarišice Cigoj-Leben o odnosu misli in čustva umetnosti. Tudi tov. Hribar 
je utemeljeno poudaril vprašanje misli v umetnosti. Po mojem vtisu, pravi umet-
nik čustva s formo ne potlači. Kolikor bolj pili formo, da bi bila vse višja, toliko 
bolj tudi v njemu in recepientu postajajo čustva vse bolj fina. Na primer podo-
življeno čustvo — ne prvotno čustvo socialne krivice — ki ga je Cankar umetniško 
obdelal, doseza tudi višjo čustveno fineso kot prvotni konkretni doživljaj. 

Vajevec: Ja, ni več vezana na vsakdanje izkustvo, bolje rečeno ni dejanska. 

Rus: Pri pravem umetniku nikoli ne gre za slepo prenašanje katerekoli ideo-
lagije, ampak za iskreno lastno mišljenje, ki je lahko napredek ali v okviru 
krščanske ali marksistične misli. Seveda pa je to lastno mišljenje skrito v figuri. 



Vajevec: Ja, to je jasno. To že . . . Tuka j bi bilo treba vendarle vključiti 
v debato pojem katarze. Kaj pravzaprav katarza je? Ali ni emocija prenesena iz 
vsakdanjega izkustva v umetniško delo že očiščena emocija prav od te vsak-
danjosti? 

Rus: Ko sem govoril o idejnosti umetnine, sem mislil le na splošno idejno 
vrednostno usmerjenost umetnika, naprimer, nasprotovanje socialnim krivicam, 
ne pa na to, da bi bila umetnina odraz, odsev kakega povsem konkretnega dejstva. 

Cigoj-Leban: Jaz bi dejala, da je katarza prav v tem prenosu iz življenja 
samega v umetniško obliko. 

Vajevec: Seveda. Še pred tem pa je treba emocije kreirati, se pravi imeti jo, 
sicer ni kaj prenašati. No, zadnje čase imate teze o koncu tragedije. Te so zelo 
kočljive za umetnost. Sodobni režiserji zatrjujejo, da tragedija ni več možna. Če 
pa drži, kar pravi Ingarden, da je katarza konstituent umetnosti, ka j je zdaj 
z umetnostjo? 

Rus: Morda mi takrat, ko govorimo o miselnosti in idejnosti v umetnosti, 
mislimo zgrešeno na določen formalni svetovni nazor. Razmišljamo, ali se lahko 
umetnost gradi npr. na formalnem nazoru, recimo, katoliške cerkve ali na for-
malnem nazoru marksistov. Vendar idejnost in miselnost v umetnosti, ki je sicer 
zelo pomembna, nikoli ni preprosta aplikacija nekega splošnega svetovnega na-
zora. Miselnost umetnine je vedno samostojna miselna kreacija umetnika, ki 
sicer res ni oblečena v znanstvene pojme, ki pa je vedno lastno razmišljanje in 
vedno tudi prispevek k miselnosti svojega prostora in časa. Balzac ni nikoli na-
pisal sociologije Francije. Toda nedvomno je v njegovi Človeški komediji tako 
razvejano družbeno razmišljanje o Franciji v tistem času, kot ga ni dosegel niti 
približno noben sociolog v tistem času, niti pozitivisti (Comte) niso niti od daleč 
prišli do tako globokega vpogleda v francosko družbo. Ali pa Cankarjeva dela, 
ki so specifični slovenski situaciji v tistem času veliko bližja kot vsi takratni 
slovenski sociologi in družboslovni strokovnjaki. Za Cankarjevim Hlapcem 
Jernejem stoji čisto jasen pojem, da je slovenski proletariat večinoma šele prole-
tariat v začetnem firmiranju ali šele polproletariat. To še ni proletariat indu-
strijskega središča, ampak je v večjem številu siromašen kmet, kajžar, hlapec, ki 
šele prihaja v mesto in še nima lastnega programa. To je precej jasna po-
doba posebne slovenske proletarizacije, kot je Cankarjev Kurent tudi podoba 
slovenskega izseljevanja. Seveda, te misli niso niti pri Balzacu niti pri Cankarju 
izražene v socioloških terminih. Vendar očitno grešimo, če zanikamo miselnost 
tem delom samo zato, ker tu ni običajnih socioloških pojmov ali pojmov iz 
Marxovega Kapitala. Seveda gre za različne kvalitete izkustva. 

Cigoj-Leben: Estetsko doživljanje je spoznanje. 
Pleško: Umetniško delo ni nikdar samo tisto zavestno v zavednosti, kot je 

v tej miselni formulaciji. Ni zgolj miselno čisto. Zakaj ne? Zato ker je po sredi 
ustvarjalčeva izkušnja. To je mojstrstvo. 

Rus: Za umetniškim delom stoji tudi lastna premišljena in prečiščena izkušnja. 
Pleško: Izkušnja. Zato ne smemo naskakovati samo racionalno, pa tudi ne 

zgolj teoretično ali zgolj emocionalno gledati na to izkušnjo človeka in umetnika. 
Zavedati se moramo poliaspektnosti umetnine, skozi katero so mogoči vsemo-



goči prerezi in vedno dobiš nek odgovor. Se pravi, da je to silno polna stvar. 
Če pa v teoriji le malo ali enega samega zamedeš (spremeniš), pa ne dobiš ničesar. 
Moraš slediti tekstu v kontekstu napisanega. V umetnosti pa je to drugače. Tu 
so navzoči, bolj ali manj očitno, sociološki vidik, moralni vidik, zgodovinski 
vidik, tehnološki in ne nazadnje tehnični vidik. Vsi so tu navzoči. In kdo to naredi? 
To naredi ta koordinator, ta ustvarjalec. Tega pa ni mogoče preprosto dešifrirati, 
enostavno ni mogoče, zato ima svojo vrednost, če pa bi se ga dalo prevzeti v drug 
jezik, bi bila ta razvrednotena in le delno predstavljena. In šele v tem primeru 
bi bila lahko imputirana antikalistika itd., če predmet ne bi bil več lep, ali če 
predmet ne bi bil več nosilec tega. Je pa to še vedno. Zavedati se moramo, da je 
pomemben delež sociološke teorije umetnosti, ki ga ima N. G. Černiševski, na-
stajal v času realizma v umetnosti, ta pa je bil tak, da sam Černiševski ni zmogel 
na moderno teorijo aplicirati tega, kar je mogoče hotel. Bil je verjetno napred-
nejši kot pa mu je ponujala umetnost njegovega časa, katero je jemal kot kompa-
rativ. Umetnost v njegovem času je bila na taki ravni realizma, da je primerjal 
neposredno umetniško delo kot estetsko z realnim likom v naravi, realistično je 
interpretiral realistično umetniško delo svojega časa z realnim objektom v prirodi. 
To pa danes ni več ključni problem. 





Filozofske razprave 





O fenomenološki kritiki sodobne logike 
dr. FRANE JERMAN 

Fenomenologija kot filozofska šola se je pravzaprav začela z logično proble-
matiko, kar nam dokazuje že Husserlova disertacija O filozofiji aritmetike in 
predvsem njegovo prvo veliko delo Logična raziskovanja. Vendar pa bi se motili, 
če bi menili, da je v tem sicer epohalnem delu logika razvita v današnjem smislu. 
Ne, bistvena vsebina (predvsem prvega dela) je dokazovanje, da je logika apriorna 
veda, ki je v svoji veljavnosti neodvisna od izkustva. Kot je znano, je to delo 
nastalo med drugim tudi zato, da bi se filozofija dokončno in argumentirano 
postavila po robu tako imenovanemu psihologizmu, ki je vladal ob koncu sto-
letja — ker je pač psihologija bila tedaj modna znanstvena disciplina, ki se je 
— vsaj mislili so tako — izvila iz naročja alme mater filozofije in postala eksakt-
na znanost. Prizadevanja logikov, ki so se odpovedali tradicionalnemu in steril-
nemu nauku o logiki, ki je bil daleč od umevanja pravega bistva logike, so bila 
usmerjena najprej proti psihologizmu, na drugem mestu pa v novo metodologijo, 
ki jo je zahteval razvoj tako imenovane matematične logike, kot so formalizirani 
logiki dejali tedaj in ji nekateri matematiki še danes. 

Prav dejstvo, da se je sodobna logika predstavljala javnosti kot matematična 
logika, torej kot nekakšna pomožna disciplina malematike, — tako jo je vsaj 
prikazoval še George Bool, je postavilo (umetno) mejo med to logiko in tradicio-
nalno ali filozofsko logiko. 

Trud fenomenologov v zvezi z logiko pa se ni vključeval v napredni tok for-
malizirane logike, ampak je šel svojo pot, pot fenomenološke in v določenem 
smislu tudi psihološke analize logike. V pričujočem zapisu se ne bomo ukvarjali 
z deli eminentnih predstavnikov fenomenološke logike, kot je bil npr. A. Pfander 
ali pa navsezadnje sam E. Husserl, ampak z nekim šele pred nedavnim objavlje-
nim prispevkom nemara najbolj ortodoksnega zastopnika fenomenologije, Ro-
mana Ingardna, poljskega filozofa, ki je sicer veliko bolj znan kot avtor fenome-
nološke estetike in številnih estetskih razprav, ki smo jih nekaj dobili pred ne-
davnim tudi v slovenskem prevodu. 

Roman Ingarden ima v razvoju poljske filozofije nedvomno posebno mesto, 
to pa zato, ker se je na Poljskem, kot je znano, oblikovala predvsem filozofija 
»minimalnega« programa, se pravi filozofija, ki je zavračala spekulativnost evrop-
ske klasične filozofije, ter je skušala predvsem na podlagi lastnega raziskovanja 



sodobne logike in metodologije znanosti doseči raven evropske filozofije. Na 
splošno lahko rečemo, da je šlo od konca stoletja dalje za filozofijo, ki je bila 
blizu pozitivizma in kasneje neopozitivizmu, vendar pa ni nikoli zašla v radika-
lizem, kakršnega najdemo na primer pri nekaterih predstavniki Dunajskega krožka. 
Iz poljske filozofije so izšli predvsem filozofi, ki so bili bolj znani po svojem 
logičnem delovanju: Lukasiewicz, Lešniewski, Tarski, Ajdukiewicz, Slupecki itd. 
Treznost filozofije in odpor do heglovske metafizike in do špekulacije sploh je 
značilnosti poljske filozofije do povojnega obdobja, ko se je kljub vsemu začela 
značilno širiti Sartrova misel in njegovo eksistencialistično sporočilo. 

Povsem jasno je, da je bil Ingarden kot učenec in privrženec Husserlove feno-
menologije na Poljskem dokaj osamljen. Vendar ne bi mogli reči, da jc bil speku-
lativen filozof, tudi njega je namreč zaznamovala poljska logična šola — ne toliko 
zaradi njegovega poznavanja matematične logike in matematike sploh (saj jo je 
tudi študiral in kasneje poučeval), ampak z načinom fenomenoloških raziskovanj, 
ki so naravnost pikolovske v pozitivnem pomenu besede. Njegov način, kako se 
je loteval filozofskih snovi, je karakterizirala temeljitost, logična premišljenost 
in natančnost pri semantično težkih izpeljevanjih, ki jih sicer fenomenologi niso 
ne vem kako vešči. Glede na to veščino, ki jo je demonstriral praktično v vseh 
svojih spisih, je toliko bolj zanimiv njegov odnos do logike in do tiste filozofske 
šole, ki jo je najbol j izkoriščala v svoje metodološke in tudi filozofske namene: do 
neopozitivizma. Vendar Ingardnova osamljenost gotovo ni bila izključni krivec za 
njegov skrajno negativni odnos do pozitivizma in neopozitivizma, ki ga je izpri-
čeval na vsakem koraku. Očital pa jima je predvsem nefilozofsko stališče in dej-
stvo, da sta se izogibala težko rešljivim filozofskim problemom. To je razvidno iz 
njegovih estetskih del, ki jih ni pisal samo zaradi razvoja fenomenološke estetike, 
ampak namara predvsem zato, da bi tudi na tem področju, na področju estetike, 
utemeljil in upraviči! samo fenomenologijo pravzaprav fenomenološko deskripcijo 
in analizo, (prim. R. Ingarden: Eseji iz estetike, SM 1980). 

Tu bi rad opozoril na neko zanimivost, ki verjetno ni zgolj slučajna, ampak kar 
zakonita: simbolna, matematična logika postane v Tngardnovem tekstu (pa ne sa-
mo v tem, ki ga bomo obravnavali) kar pozitivistična logika. To pa je bil na po-
vsem drugi strani (pri stalinistični reviziji marksizma) tudi povod za prepoved 
študija formalizirane logike, ker naj bi bila to logika buržoazne filozofije, ki jo je 
predstavljal novi pozitivizem. Ta zamenjava znanosti z njeno ideološko oznako je 
gotovo namenska — posebej pri Ingardnu, ki je sicer dobro poznal formalizirano 
logiko, čeprav ji očitno ni priznaval statusa univerzalne logike. 

Sicer pa: sledimo toku Ingardnovih misli, v razpravi z naslovom Iz filozof-
skih osnov logike. Po navedbah urednika izbranih del Romana Ingardna (PNW 
1978) je ta razprava le poglavje z večje razprave, ki nosi naslov O vlogi sodb pri 
poznavanju stvarnosti. Razprava datira iz petdesetih let, ki pa je avtor žal ni nikoli 
dokončal. Razprava, za katero gre, pa ne glede na to predstavlja zaključeno temat-
sko celoto. Prvi del razprave, ki je za nas posebej zanimiv, ima naslov Kritične 
pripombe k pozitivistični logiki. V tem fragmentu nas avtor seznani med drugim 
tudi s svojim pogledom na logiko, ki zavrača sodobni formalizem. 

Temeljno vprašanje, ki ga zastavi Ingarden v omenjeni razpravi, se glasi ta-
kole: ». . . čemu pravzaprav služijo sodbe ali stavki, ki nekaj pripovedujejo o ne-



čem, kakšna je njihova vloga v spoznavnem procesu.« (ZD, cit. izd. str. 
191—200) Matematična logika se zastavlja kot formalizirana logika, ki se poslu-
žuje zgolj simbolov, ali kakor pravi Ingarden, znakov, da bi se izognila vsem 
dvoumnostim vsakdanjega, običajnega ali občevalnega jezika. 

Ko se torej sprašuje o značaju sodb ali povednih stavkov, Ingarden pravzaprav 
ugotovi, da je sodba tisti element, ki je za »vsako« logiko bistvenega pomena, saj 
so nanjo vezani temeljni pojmi logike in hkrati tudi spoznavne teorije, kot so 
»resnica«, »neresnica«, »veljavnost« itd. Vendar pa ga v tem pogledu matematič-
na logika razočara, saj so tam sodbe (»povedni stavki«) samo operacijske tvorbe 
višjega reda, pri čemer niso pojasnjeni ali pa vsaj premalo pojasnjeni termini, kot 
so »logična« ali »resničnostna« »vrednost«, »resnica«, »neresnica« itd. Ker pa 
njegovi temeljni pojmi niso jasni in torej niso sematično opredeljeni, pomeni to, 
da se v tej logiki pravzaprav ne. ve, za kaj v njej sploh gre. 

Ingarden ugotavlja, da tu manjka programskih odgovorov na ta ključna vpra-
šanja filozofskega značaja. To pa hkrati tudi pomeni, da se sodobna logika zavest-
no odpoveduje odgovoru na vprašanje o odnosu med povednimi stavki in stvar-
nostjo. In to je tisto, kar je zanj napačno pri »pozitivistični« logiki in filozofiji. 

Takšnih nejasnosti, pravi Ingarden, pa ni polna samo sodobna »formalizirana« 
logika, ampak tudi tradicionalna »filozofska« logika, pri čemer misli na logiko, 
kot jo je gojilo devetnajsto stoletje, ko je šlo za mešanico logike, spoznavne teorije 
in psihologije. Zato ostro kritizira vse logične poskuse 19. in 20. stoletja. Izjemo 
mu pomeni zgolj Pfanderjeva logika, ki je nastala kot rezultat Husserlovih priza-
devanj, kot utelešenje njegovih misli o logiki. Temeljna kritična pripomba na vse 
druge logike, predvsem pa gre za tradicionalistično obravnavanje te znanosti, je 
očitek primitivne, plitke psihologije razsojanja. Ingardna psihologistične razlage 
razsojanja nikakor niso zadovoljevale, saj so tudi koncinisti in drugi psihologisti 
(npr. Thcodor Lipps in drugi) obravnavali odnos logike do stvarnosti, pravzaprav 
odnos med sodbo in stvarnostjo zgolj marginalno, in so ga kot predmet raziskova-
nja prisojali spoznavni teoriji. Ko pa je Ingarden pregledoval razvoj spoznavne te-
orije v okviru zadnjih sto let, je ugotovil, da se tudi tam tega predmeta nihče ni 
lotil, vsaj zadovoljivo — razen Husserla in njegovih učencev, med katere je seveda 
sodil tudi avtor sam. 

Ko v zadnjih sto letih avtor ni našel nič pomembnega za predmet svoje raz-
prave, je šel pregledovat novoveško filozofijo, in tu je odkril pri I. Kantu, ali toč-
neje v njegovi Kritiki čistega uma (mimogrede: Ingarden je prevedel to kapitalno 
delo novoveške filozofije v poljščino in je že zato odličen poznavalec Kantove fi-
lozofije sploh) pravilno umevanje sodbe kar zadeva njeno funkcijo v zvezi s stvar-
nostjo. Ta problematika namreč tvori ». . . jedro njegove transcendentalne logike.« 
(Idem, str. 193) Po Kantu na j bi se te problematike, kot že rečeno, pravilno lotili 
samo še Husserl, vendar ima tu Ingarden značilen pridržek. Pri Husserlovi filozo-
fiji gre namreč za tako imenovani transcendentalni idealizem, pri čemer se funk-
cija sodb, ki naj bi bile spoznavno sredstvo, spremeni v funkcijo soustvarjanja 
stvarnosti sveta — podobno kot pri Kantu. »Sodba postane metafizični dejavnik. 
Pri Husserlu gre torej za precenjevanje vloge sodb, pri empiristih ali pozitivistih 
pa za podcenjevanje . . . « (Idem, str. 194) 

3 Anthropos 4—6 33 



Ingarden transcendentalni idealizem kot filozof zavrača, ker hoče biti v svojem 
filozofiranju realističen, skorajda materialističen. Od tod tudi njegov zadnji in 
verjetno največji napor, da bi rešil problem fenomenološke ontologije v nedo-
končanem in tudi še ne povsem ovrednotenemu delu Spor o eksistenci sveta. Enako 
se ne more strinjati z nefilozofskim obnašanjem neopozitivistov, ki so s posme-
hom zavračali vsa težja filozofska vprašanja, češ da so metafizična in torej nanje 
ni mogoče odgovarjati niti pozitivno niti negativno. 

Za pozitivizem je po Ingardnu značilno prepričanje, ». . . da je glavna in prava 
funkcija spoznavanja . . . v čutnem izkustvu, ki je pojmovano kot pasivno, spreje-
malno čutno stanje, ne kot ,akt', ampak kot ,spoznanje'.« (Idem, str. 95). V tem 
smislu je po Ingardnu deloval empiriokriticizem s svojima začetnikoma E. Mac-
hom in Avenariusom na čelu. Ingarden upravičeno kritično opozarja na nedore-
čenosti empirističnega senzualizma in fenomenalizma, ki oba zanemarjata spoz-
navno funkcijo razuma, to pa v mogočem predstavlja prav sodba in razsojanje, 
se pravi izrekanje povednih stavkov, katerih lastnost je biti resničen ali neresni-
čen. V tem smislu je fenomenološko raziskovanje pravo nasprotje pozitivizmu, 
saj ga označuje prav racionalizem in prizadevanje za vsebinskost logike. 

Kantovo raziskovanje sodbe, pravzaprav razsojanja se je razrešilo humovsko 
negativno — sodba soustvarja svet, stvarnost. Prav to je nagnilo — po Ingardno-
vem mnenju — pozitiviste in empiriste, da so se začeli izogibati težko rešljivim 
filozofskim problemom. Pozitivisti so dobili »strah« pred »metafizično poljub-
nostjo«, ki je ni mogoče preverjati, pred »subjektivizmom« itd. V tem smislu je 
učinkoval tudi konvencionalizem proti koncu 19. stoletja. Učil je, da je edini pravi 
način pojmovanja matematičnih aksiomov tisti, ki jih priznava zgolj za »konven-
cije«. T o je po Ingardnu hkrati povsem subjektivni dejavnik. Protislovje pa je 
v tem, da se v imenu antisubjektivizma dopušča kot osnovni element prav sub-
jektivizem v obliki subjektivne konvencije ali dogovora! Za priče te svoje trditve 
je klical na pomoč samega Carnapa in tudi poljskega logika Lukasiewicza. Vse-
kakor pa ima Ingarden prav, ko trdi, da je vse to privedlo do tiste smeri v raz-
voju sodobne logike in njene filozofije, ki je potisnila razvoj raziskovanja odnosa 
med sodbo in stvarnostjo popolnoma vstran. 

Izredno zanimiva in pomembna pa je Ingardnova ugotovitev, da je sodobna 
formalna logika skušala spremeniti vse sodbe v tip kategoričnih sodb. Ta termin 
pomeni, da so to sodbe, pri katerih (po definiciji tako imenovane »tradicionalne« 
logike) za veljavnost predikata ni izražen noben pogoj ob danem subjelktu. For-
malizirana logika si je menda prizadevala vse druge tipe stavkov (npr. problemske, 
pogojne itd.) pretvoriti v kategorične preprosto zato, ker je mogoče z njimi ma-
nipulirati ali točneje povedano, »računati«, isaj je mogoče s tako imenovanimi 
»resničnostmi funktorji« (logičnimi vezniki) izpeljati vse logične tvorbe. 

Ingarden to lastnost sodobne formalne logike šteje za njeno napako, češ da 
prav formalizacija, se pravi simbolizacija in uvedba teorema ekstenzionalnosti 
(razširitve — teorem pravi, da je mogoče vsako stavčno spremenljivko zamenjati 
z njeno logično, se pravi resničnostno vrednostjo) preprečujeta, da bi bili v računu 
dobljeni rezultati sami rezultat intelektualnega napora in miselnega dela tistega, 
ki ta račun uporablja, (prim. Idem, str. 199). Cilj celotnega dela formalne logike 
naj bi bila popolna avtomatizacija postopka, ki bi bila lahko prepuščena kar stro-



ju, se pravi modernemu, sodobnemu računalništvu. Ingarden se ob teh obdolžitvah 
noče poglobiti v problematiko ustvarjalnosti znotraj logike, problematike, ki je 
bila v poljski logični literaturi sorazmerno dobro obdelana. O tem je pisal Lu-
kasiewicz in skoraj vsa njegova filozofsko-logična šola. In sploh: noben računski 
stroj ne more sestaviti metapravil za tvorjenje logičnega računa, saj je metajezik 
v logiki vsakdanji jezik, ki šele omogoča sam logični račun. Prav to pa je tudi 
zadeva, ki jo je Ingarden logiki očital, češ da s tem krši svojo zapoved formali-
ziranega jezika, ki ga uporablja prav zaradi večsmiselnosti vsakdanjega jezika. 
Vendar o tem nekoliko kasneje. 

Ingarden se seveda na »funkcioniranje« sodobne logike dobro spozna in v na-
daljevanju svoje razprave to tudi uspešno dokazuje — ne zato, da bi pokazal 
svoje logično znanje, ampak da bi prepričal bralce o tem, kako napačno je for-
ntalna logika zasukana. Najprej kritizira Ingarden dejstvo, da med stavčnima 
spremenljivkama ali variablama p in q ni nobenega stvarnega odnosa. »Prav to 
karakterizira pozitivistično logiko, da namreč izpušča iz logike vse primere, v ka-
terih odnosi med sodbami zahtevajo pojasnjevanje težavnih odvisnosti.« (Idem str. 
202) Ingarden torej dejansko povsem zavrača načelo ekstenzionalnosti, ki logiki 
šele omogoča računsko manipuliranje in s tem tudi natančnost postopka. To ma-
nipuliranje z znaki pa vendarle ni tako brez smisla, kot je menil Ingarden, saj 
nakazuje nekatere izmed najpomembnejših strukturnih odnosov med resnico in 
neresnico ter logičnimi konstantami, ki izražajo posebne odnose med »sodbami« 
in »logičnimi stavki«. Seveda pa je tudi res, da lahko načelo ekstenzionalnosti 
v logiki opustimo, s čemer se sicer odrečemo npr. logičnim matricam, dobimo pa 
t. i. »intenzionalne« logike, ki pa segajo na področje večvalentnosti. 

Na podlagi vseh teh premislekov se mu zdi težnja po avtomatizaciji logičnega 
računa naravnost nekaj bogokletnega: »Logika naj bi bila orodje, ki jamči resnič-
nost rezultatov, dobljenih avtomatično, brez mišljenja — najboljše, če kar s stro-
jem.« (Idem, str. 202), Logika je fenomenologu najvišji izraz mišljenjskega pro-
cesa, zato se mu vsaka avtomatizacija tega razvoja zdi nesmiselna in tudi nedo-
segljiva. To kaže posebej na primeru logične konstante, ki ji pravimo konjunkcija 
in jo ponazarjamo z veznikom »in«, njena definicija pa pravi, da je konjunkcija 
(se pravi konjunkcijska povezava dveh povednih stavkov) resnična samo tedaj, kadar 
sta oba stavka resnična. V vseh drugih (tj. preostalih treh) primerih pa je neres-
nična. Ingarden se zlasti spotakne ob primer »p. p«, češ da je konjunktivna po-
vezana stavka s samim seboj popoln nesmisel. Posebej se zdi nesmiseln zakon 
»p. p« —4 p« (v poljskem napisu KCppp) Ta »nesmisel« uporablja celo Lewis 
v sistemu »striktne« (stroge) implikacije. Seveda pa ta zakon nikakor ni nesmiseln, 
saj je njegov intuitivni smisel prav to, kar zahteva Ingarden, namreč naslednje: 
kjerkoli naletimo na stavek, ki je konjunktivno povezan sam s seboj, ga lahko 
nadomestimo v duhu gornjega zakona s samim stavkom. Vsak logični zakon je 
namreč hkrati tudi pravilo sklepanja, ki nam omogoča pravilno izpeljevanje enih 
stavkov iz drugih. To je Ingarden očitno spregledal ali pa zaradi zaverovanosti 
v lastno misel ni pomislil na ta edino možni pomen gornjega sicer koristnega, 
ekonomičnega zakona, ki pa je po svoji obliki res trivialen. 

Podobne nesmisle vidi Ingarden tudi pri drugih funkcijah ali logičnih veznikih, 
kot jim danes raje pravimo. 



Naslednji problem, ki ga načenja Ingarden v svoji analizi, ali bolje kritiki 
tako imenovane »pozitivistične« logike, je problem »operacijskih enot«. T o je 
vprašanje, ki sledi iz kritike načela ekstenzionalnosti in zadeva odnose med stavki 
ali variablami, ki stavke nadomeščajo ali »reprezentirajo«. Pa prepustimo besedo 
Ingardnu: »Stavki (resp. stavčne spremenljivke) so kot nekakšni atomi položeni 
drug poleg drugega, ne vplivajo drug na drugega, ne kažejo medatomarne moči, 
in. formule ali logične trditve niso analogon kemičnim elementom ali telesom, ki 
so sestavljena iz povezujočih sil med elementi, ampak analogon nekakšen čisto 
geometrijskim konfiguracijam mrtvih, brezmočnih elementov.« (Idem, str. 207) 

Tu je Ingarden imel možnost, da polemizira z enim .izmed temeljnih filozof-
skih stališč, ki izhajajo iz sodobne logike, in sta ga obdelala predvsem B. Russell 
in L. Wittgenstein, tj. neodvisnost atomarnih stavkov, ki stopajo preko logičnih 
veznikov v zunanje odnose. T o je hkrati tudi ena najbolj spornih tez logičnega 
atomizma, ki ima tudi druge filozofske posledice na ontološki ravni, npr. popolno 
odsotnost dialektike in diahronije v ontoloških plasteh stvarnosti. Ingardnovo 
opozorilo je seveda v tem smislu pravilno. 

Naslednja tema, ki ji je Ingarden posvetil precej pozornosti, je redukcija (kot 
pravi sam) problemskih sodb na kategorične ali asertorične. Gre za enačbo (bolje: 
definicijo) »Mp = NCpNp«, kar je Lukasiewiczeva definicija možnost sodbe p in 
bi jo lahko ponazorili z besedami takole: Če je neka sodba možna, pomeni to, da 
iz sodbe same ne moremo sklepati na njeno negacijo. Ingardnu pomeni ta defini-
cija (za katero meni, da je njena intencija povsem napačna) redukcijo vseh sodb 
na kategorične, kar je seveda osiromašenje logike. Tudi tu mislim, da fenomenolog 
ni uvidel, da ne gre za redukcijo, ampak za možnost prevajanja enega tipa stavkov 
v drug tip (problemskega v kategoričnega ali pogojnega v brezpogojnega) ali za 
definicijo enega tipa stavkov z drugim. Tu omenja Schroderja, ki je uvedel t. i. 
relacijske sodbe. Vendar jih je pred njim že G. Boole pa tudi B. Russell, ki je 
sploh obtoževal celotno filozofijo, ker je menila, da so vsi stvaki, kar jih je, tipa 
»S = P«, vse drugo pa izvedenke tega osnovnega, bistveno »substancialnega« 
odnosa. 

Posebej zanima Ingardna vprašanje variabel ali spremenljivk. Gre namreč za 
težko pojasnljivost njihovega pomena. Posebej glede na možnost konstrukcije 
posebnega logičnega stroja — tu je po vsej verjetnosti mislil na računalnik, ki ima 
logično vsebino. Ingarden izrazi svoj dvom takole: »Vprašanje je samo, ali je 
takšen stroj in njegovo — čeprav idealno — funkcioniranje še znanost (v tem 
primeru znanost logike), in drugič, ali bi se dalo konstruirati takšen stroj brez 
logike. Tak stroj bi bil nekaj več kot preprosto risanje bolj ali manj zapletenih 
rilsb.« (Idem, str. 211). 

Tudi tu izraženi dvom izraža temeljno nerazumevanje računalnikov na eni in 
funkcijo, ki jo ima logika pri tem na drugi strani. Računalnik je s tega vidika 
nemara samo izvedba logike, ne pa njeno razvijanje. Razen tega pa je prav logika 
temeljna struktura računalnikov, ker gre za binarno logiko in možnost interpre-
tacije konjunkcije kot operacije množenja, disjunkcije pa kot operacije seštevanja. 

Vsega upoštevanja pa je vredna Ingardnova pripomba, da je temeljna logična 
napaka sodobne logike v tem, da simboliko uporablja zato, da bi se izognila dvo-
umnostim in mnogoznačnostim vsakdanjega jezika, po drugi strani pa uporablja 



metajezik kot jezik v katerem je pojasnjen ismisel osnovnih logičnih terminov; 
ta metajezik je namreč v vsakdanjem jeziku. Iz logičnih sistemov namreč sledijo 
sklepi, ki sodijo po vsej priliki v metajezik ali pa imajo vsaj formalno-ontološki 
značaj. 

Dejansko je vprašanje, kakšen status ima vsakdanji jezik kot metajezik 
znotraj logičnega sistema. Vendar če pobliže pogledamo, kakšen je ta metajezik, 
vidimo, da ga sestavljajo vendarle samo zeilo stroge definicije ali pa zelo na-
tančni opisi, deskripcije, tako da je tu maksimalno izločena možnost napačnega 
umevanja. Stavki logike imajo ontološki značaj, če jih tako interpretiramo — 
ves nekdanji logični atomizem Russella in Wittgensteina je temeljil na takšni 
interpretaciji. Kasneje — Pri Carnapu in drugih — pa logika ni imela več ekspli-
citno ontološkega značaja, čeprav se seveda ni mogla izogniti vprašanju odnosa 
med logičnimi stavki in temu, kar ti stavki opisujejo. Vendar je to že posebno 
poglavje, ki ga tu ne kaže razpredati. 

To, kar torej Ingarden sodobni logiki (sam jo, kot vemo, imenuje pozitivis-
tična logika) najbolj zameri, je njeno vztrajanje na »ekstenziji«, na obsegu v na-
sprotju z logiko vsebinskih odnosov, ki naj bi jih predstavljala fenomenološka 
logika in njeno raizskovanje korelacije med sodbami in stvarnostjo. V iskladu 
s pozitivistično ikoncepcijo je svet množica preprosto razporejenih, razpostavljenih 
stvari, ki so med seboj neodvisne in brez vsake medsebojne notranje zveze. Zato 
je menil Ingarden, da bi bilo potrebno za uskladitev problema formalne strukture 
stvari in sveta na eni in forme sodb ter zveze med sodbami na drugi strani 
» . . . natančno prirediti temeljne koncepcije na področju logike in temeljne pojme 
formalne ontologije.« (Idem, str. 217) T o pa pomeni, da bi se morala logika 
izteči v neko formalno ontologijo, nemara v smislu Spinozove misli: Red in zveza 
stvari sta ista kot red in zveza idej — seveda v določeni drugi (fenomenološki) 
koncepciji. 

Celotna Ingardnova kritika »pozitiviistične« logike, ki ismo jo tu skicirali, je 
namenjena skepticistično-pozitivistični filozofski poziciji. Da bi jo prevladali, je 
potrebno po Ingardnu predvsem raziskati zgradbo kategorično-asertoričnih sodb 
ter predvsem preveriti njihovo funkcijo v spoznavnem procesu. 

Negativne posledice pozitivističnega stališča so po Ingardnu naslednje: 
1. Svet je množica stvari, ki jih ne druži noben proces. Iz sveta izgine ena iz-

med njegovih najpomembnejših kategorij — čas. Mnenje, da obstaja popoln in 
izčrpen jezik razuma, je za empirizem izredno presenetljiva, saj je njegovo obe-
ležje popolnoma racionalistično. 

2. V skladu s tem, da v sodobni (»pozitivistični«) logiki ni časa, tudi ni, 
vzročnih odnosov, se pravi, da ni nobene zveze med vzrokom in učinkom. 

3. Zavračanje modalnih sodb tipa »Možno je, da p«, pomeni, da na svetu 
ni niti možnosti niti nujnosti, je samo mnoštvo stvari ali objektov, kar še poudar ja 
statični značaj »logične slike sveta«. 

Tu je Ingarden nedvomno opozoril na temeljno lastnost ekstenzionalne, bi-
narne stavčne logike (ki je lahko tudi razširjena za račun s predikati, za t. i. ožji 
predikatni račun). Dejansko gre pri tej logiki zgolj za strukturo, za sistem, za 
sinhronijo, ki v svoj sistem načelno ne more sprejeti časa, ker bi to imelo po-
gubne posledice. V tem primeru ne bi mogli več razbrati, odločiti, kaj je pravza-



prav protislovje, ker bi bili možni doumni stavki. (Možno pa je seveda ne glede 
na to zgraditi tako imenovano »temporalno« logiko, ki pa mora biti kajpada 
neprotislovna!). 

Ce moderna binarna, dvovalentna logika — ker ne pozna časa — ne more 
obravnavati tudi vzročnih odnosov, je to sicer res, vendar pa raziskuje analogon 
tem odnosom, namreč odnose med razlogom in posledico, ki so logična slika 
vzročnih odnosov. Tako imenovana materialna implikacija vendarle v precejšnji 
meri ta odnos tudi ponazarja (kljub vsej spornosti problema implikacije!). Vendar 
pa iz tega nikakor ne sledi, da vzročnih odnosov ni, rečemo lahko samo to, da jih 
logika kratko malo ne more obravnavati, ker za to nima primernega pojmovnega 
orodja. 

In končno — sodobna logika ne zavrača modalnih sodb, ampak jim skuša 
v razredu estenzionalne modalnosti poiskati ekvivalent na področju kategoričnih 
logičnih stavkov. 

* • * 

Ingardova kritika »pozitivistične« logike zadeva pozitivistično interpretacijo 
logike, po drugi strani pa opozarja na očitne meje te logike, kii jih danes ne za-
nika noben logik več, vendar menimo, da je prav »brezvsebinskost« logike 
njena prednost pred spoznavnoteoretskim obravnavanjem odnosa med sodbami 
in svetom. Vse koncepcije logik so nujno obremenjene s to ali ono filozofsko 
indoktrinacijo — pa naj bo ta fenomenološka (kot pri Pfanderju) ali kakšna druga. 
Ingarden pa nas opozarja, da problemov ne moremo rešiti s tem, da se jim izog-
nemo ali da jih proglasimo za »metafizične« ali »neznanistvene«. 

Vendar pa je Ingarden zapadel isti indokrinaciji, ki jo pripisuje pozitivizmu 
in to v hipu, ko je znanost logike proglasil ideološko za »pozitivistično« logiko. 



Znanost - ideologija - morala 
(pri Marxu in Engelsu) 

JOŽE STER 

V zadnjem času se pri nas spet razvnema polemika o vlogi in razmerju med 
znanostjo in ideologijo. Spet se srečujemo s pojmovanji, da je za znanost značilna 
teoretičnost, resnica, analiza dejstev ipd., za ideologijo pa moralna /politična/ 
in sploh vrednostna dimenzija. Na eni strani naj bi torej stala čista znanost, na 
drugi strani pa vrednostna, zainteresirana zavest /ideologija/. Znanost naj bi bila 
znanost le, če nima v sebi nič vrednostnega (zato tudi ni mogoče govoriti o me-
ščanski in proletaiiski znanosti), ideologija pa je subjektivna, strastna. 

Morda je to stališče najbolj jasno formuliral Althusser. »Pod striktnim teore-
tičnim odnosom se lahko in mora odprto govoriti o Marxovem teoretičnem anti-
humanizmu /. . ./. Vsaka misel, ki bi se sklicevala na Marxa, da bi tako ali 
drugače obnovila teoretično antropologijo ali humanizem, bi bila teoretsko samo 
pepel in prah. /. . ./ Kajti posledica marksističnega teoretičnega antihumanizma 
je priznanje in spoznanje samega humanizma kot ideologije.«1 

Kako sta Marx in Egels pojmovala znanost in ideologijo (moralo), oziroma 
kakšno je mesto ene iin druge v njunem nauku? 

»Teoretične teze komunistov nikakor ne temelje na idejah, na principih, ki 
jih je iznašel ali odkril ta ali oni izboljševalec sveta«. (NEW 4, S. 475; M E I D II, 
str. 604.) Proletariatu ni treba »uresničevati nikakih idealov«. (MEW 17, S. 343; 
M E I D IV., str. 303.) »Marx bi protestiral zoper ,politični in družbeni ideal', ki 
mu ga podtikate. Če že govorimo o ,človeku znanosti', ekonomske znanosti, tedaj 
ta ne sme imeti nikakršnega ideala, ustvarja naj znanstvene dosežke /. . ./.« (En-
gels v pismu P. Lafargueu 11. 8. 1884.) Ze v Manifestu pa beremo, da so »za-
koni, morala, religija« meščanski predsodki, komunizem pa da odpravlja »svo-
bodo, pravičnost, religijo, moralo«. 

Tako za naivne kot za one, željne manipulacije, so stvari zdaj jasne. Toda, 
če se hočemo izogniti dvoumnosti in napačnemu razumevanju, moramo brati na-
vedene ter druge Marxove in Engelsove misli v njihovem družbenem in idejnem 
kontekstu; le tako bomo prišli do prave vsebine in pomena ideala, morale, hu-
manizma, filozofije, ideologije ipd. 

1 L. Althusser, Za Marksa, str 212—3. 



a) Moralizem in morala 

Kritika nemške filozofije predstavlja pomemben del v literarnem ustvarjanju 
Marxa in Engelsa. Tega si ni mogoče razložiti zgolj z obračunavanjem z lastno 
filozofsko vestjo, temveč prej kaže na to, da je ta filozofija igrala pomembno 
vlogo v praktičem političnem življenju. V predgovoru Svete družine to tudi tudi 
izrecno povesta, ko pišeta, da je najnevarnejši sovražnik realnega humanizma 
spekulativni idealizem. 

Temeljni očitek nemški filozofiji (od Hegla do mladoheglovcev in resničnih 
socialistov) je spekulativni idealizem, katerega bistvo je razloženo že v Sveti 
družini in se potem bistveno enako ponavlja tudi v Bedi filozofije ter L. Feuer-
bachu in izteku nemške klasične filozofije. Po Heglovem vzoru nemški filozofi 
in socialisti s pomočjo abstrakcije najprej ustvarijo poljubne pojme (Duh, Samo-
zavedanje, Kritika, Človek, Edini itn.). Ker to obče najdejo v vsakem posameznem, 
proglase zdaj to obče za substanco. Naslednji korak je mistifikacija tega občega, 
tega pojma v subjekt, torej v samostojno osebo, ki s svojim gibanjem, delovanjem 
ustvarja zgodovino, oziroma sploh vso dejanskost. 

Spreminjanje sveta je tako zelo enostavno: potrebno je le zamenjati misli, ideje, 
potrebno je le spremeniti zavest, izbiti si iz glave določene principe, predstave, 
kategorije, fiksne ideje, skratka, potrebno je zamenjati predstave in pojme in že 
bo svet drugačen. 

Boj nemških filozofov je zato le boj s sencami, njihovi heroji so don Kihoti in 
Sanchesi, njihovi izdelki so otroške fantazije, njihov cilj zgodovine pa vilinsko 
kraljestvo sanj . (MEW 3, S. 457 idr.; M E I D II., str. 334 idr.) 

Vsa nemška filozofija je — če parafraziram misel iiz Nemške ideologije — 
le videz drugobiti filozofije nekega berlinskega profesorja. Ta filozofija je torej 
še čisto na heglovskih tleh in zato je spekulativni idealizem, ali z drugimi besedami 
ideologija, sprevrnjena zavest, sprevračanje subjekta v objekt in objekta v subjekt, 
tako da pojmi spreminjajo svet, ne pa zgodovinske spremembe družbe njeno 
zavest. V najboljšem primeru — in teh nikakor ni v izobilju — se torej ta filo-
zofija omejuje na zahteve po drugačni razlagi sveta. Najvažnejša posledica in 
bistveni razlog Marxovega in Engelsovega ogorčenja pa je dejstvo, da zaradi 
ostajanja pri tej zahtevi v svetu ostaja vse po starem, obstoječe vlada dalje. (Poleg 
Tez o Feuerbachu, glej še npr. M E W 3., S. 20, 419; M E I D II., str. 16, 297.) 

Četudi Marx in Engels ne identificirata Feuerbacha s heglovskimi idealisti, 
ga vendar štejeta med ideologe prav zato, ker tudi on ostaja in pristaja na 
kontemplativnost, ker se zadovoljuje le z zrenjem, ker hoče le pravo zavest 
o obstoječih faktih, ker mu je pristna človeška dejavnost le teoretska dejavnost. 
(Teze o Feuerbachu in NEW 3, S. 216 idr.; M E I D II., str. 188 idr.) 

Ne glede na razlike med različnimi svetniki nemške filozofije in Feuerbachom 
je končni rezultat enak: ostajajo znotraj zahtev po spremembi zavesti, medtem 
ko moderni materializem izraža zahtevo po akciji za spremembo sveta! 

Kritika nemške filozofije se vleče skozi skoraj vsa večja dela Marxa in En-
gelsa, od Kritike Heglovega državnega prava naprej. Četudi je kasnejša kritika 
zrelejša, polnejša, bolj vsebinska (se ne omejuje predvsem na metodo) in ob-
jektivnejša, ostaja osnovna ost in bistvo kritike vseskozi enaka. 



Tako Engels kasneje — s »treznejše distance« — najpomembnejšega pred-
stavnika nemške filozofije, Feuerbacha enako ostro oceni kot to stori v Nemški 
ideologiji: ostajanje v kraljestvu abstrakcij. »Ampak ljubezen! — Da, ljubezen je 
vedno in povsod čarodejni bog, ki na j pri Feuerbachu pomaga čez vse težave 
praktičnega življenja — in to v družbi, ki je rezcepljena v razrede z diametralno 
nasprotnimi interesi. S tem je potem iz filozofije izginil zadnji ostanek njenega 
revolucionarnega značaja in ostane le še stara lajna: Ljubite se med seboj, vrzite 
si se okrog vratu ne glede na spol in stan — omama vsesplošne sprave! 

Skratka: Feuerbachovi moralni teoriji se godi kot visem njenim predhodnicam. 
Prikrojena je za vse čase, vsa ljudstva, vse razmere in prav zato ni uporabljiva 
nikoli in nikjer in ostaja nasproti dejanskemu svetu, prav tako nemočna kot 
Kantov kategorični imperativ. (MEW 21, S. 289; ME1D V., str. 463.) 

In končno: »Stauss, Bauer, Stirner, Feuerbach, to so bili poganjki Heglove 
filozofije, kolikor niso zapustili filozofskih tal.« (MEW 21, S. 291; M E I D V., str. 
465; z enako mislijo se začenja tudi prvi del Nemške ideologije.) Kaj pomeni, 
ostati na filozofskih tleh? Stališča Marxa in Engelsa do filozofije je enako tako 
v Nemški ideologiji kot v Anli-Diihringu ter L. Feuerbachu in izteku nemške 
klasične filozofije. 

Hegel je zanju zadnji filozof, z njim se filozofija konča, ali bolje, neha se 
dosedanja filozofija. Filozofijo namreč dosledno pojmujeta kot špekulacijo, kot 
ideologijo, kot onanijo, torej kot izmišljanje povezav v filozofovi glavi, izmišljanje 
idej, katerih udejanjenje na j bi bil svet. Namesto absolutnega vedenja mora stopiti 
relativno spoznanje. Na mesto te filozofije mora stopiti pozitivno spoznanje 
sveta, pozitivna znanost. 

Tudi obseg filozofije je razumljen heglovsko: filozofija narave, filozofija zgo-
dovine in logika, oziroma, nauk o zakonitostih miselnega procesa. Vsa ta po-
dročja naj bi postala predmet pozitivnih znanosti. Filozofije kot posebne, nad dru-
gimi znanostmi stoječe znanosti je s tem konec. 

Moderni materializem (tj. marksistični materializem) ni več (spekulativna) 
filozofija, temveč svetovni nazor, strnitev, povzetek najsplošnejših rezultatov po-
sameznih znanosti. Materializem je torej pozitivna znanost, ki povzema rezultate 
preučevanja dejanskega sveta, namesto da bi kot spekulativna filozofija diktirala 
zakonitosti posameznim znanostim in vsemu dejanskemu svetu. 

Torej nikakor ne gre za popolno uničenje ali odpravo filozofije, temveč — kot 
pravi Engels — z.a uničenje njene oblike in ohranitev njene vsebine. Gre torej 
za prekinitev s spekulativno filozofijo, na njeno mesto pa stopijo znanosti. 

Stališče iz Manifesta o odpravi morale najdemo tudi že v Nemški ideologiji. 
Z nastankom komunističnih nazorov »je bila obsojena na smrt vsaka morala 
/• . . / . Naš omledni, moralični Sancho misli seveda / . . ./, da gre le za drugo mo-
ralo, za življenjski nazor, ki se mu zdi nov, za ,izbiti-si-iz-glave', nekaj ,fiksnih 
idej', da se bodo vsi lahko veselili življenja, uživali življenje /. . ./. Tu je kot 
povsod pri ideologih treba pripomniti, da stvar nujno postavljajo na glavo in v 
svoji ideologiji vidijo tako ustvarjalno moč kakor smoter vseh družbenih razmerij, 
medtem ko je le njihov izraz in simptom.« (MEW 3, S. 404 in 405; M E I D II., str. 
280, 281.) Podobnih stališč je v Nemški ideologiji še več: »Morala, religija, meta-
fizika in siceršnja ideologija« so proizvodi mišljenja (prav tam 26; 25), morala 



itn. je tvorba »čiste« teorije (prav tam 31; 37), »moralna zapoved je dejansko 
dejanje« (prav tam 237; 195), ali kot bi rekel Stirner, »glej Nase kot na več, in 
imel boš več« (prav tam 406; 283); nemška filozofija je morala »zato, ker je 
izhajala le od zavesti, končati v moralni filozofiji, kjer se potem različni heroji 
bojujejo za resnično moralo« (prav tam, 349; 233). »Filozofija in preučevanje 
dejanskega sveta sta v takem medsebojnem razmerju kot onanija in spolna ljube-
zen. Sveti Sancho, ki ostane znotraj sveta čistih misli /. . ./, se ga lahko reši samo 
z moralnim postulatom / . . ./.« (MEW 3, 218; M E I D II., str. 190.) 

Morala je torej vseskozi razumljena kot filozofija (nemška), kot špekulacija, 
ali kar je isto, kot ideologija; rešitev vseh moralnih problemov se začne in konča 
v mislih, je le miselna rešitev. Morala je zgolj barantanje z moralnimi postulati, 
s fiksnimi idejami, je carstvo čiste misli; gre torej za idealistično razumljeno mo-
ralo, pri kateri so moralne sodbe, zapovedi, postulati že moralna dejanja. Skratka, 
morala je le moraliziranje. V nemškem filozofskem jeziku rečeno: postulati us-
tvarjajo svet; svetu vladajo večne, nespremenljive moralne zahteve. Morala je 
isto kot filozofija. Filozofija je tu isto kot idealistična filozofija, morala je isto 
kot idealistična morala. Razmerja ljudi, njihovi okovi in meje so le produkt nji-
hove zavesti, zato se tudi razrešujejo z moralnimi postulati, kar se izteče v zahtevo 
po spremembi zavesti, tj., v zahtevo po drugačnem interpretiranju obstoječega 
(prav tam 20; 16). Enajsta Teza o Feuerbachu bi se zato lahko glasila tudi: morala 
svetu samo postavlja postulate, gre pa za to, da ta svet spremenimo. 

Tudi v Zvezi pravičnih je takrat še močno prevladoval preroški komunizem, 
z moralističnimi frazami — dejansko prosvetljenskimi: bratstvo, svoboda, enakost 
— so si pomagali čez vse ovire.' Gotovo je to dejstvo najbol j neposredno vplivalo 
na formulacije stališč Marxa in Engelsa o morali v Komunističnem manifestu, ki je 
bil teoretična in programska transformacija Zveze pravičnih v Zvezo komunistov. 

V takem kontekstu dobi bistveno drugačen smisel stališče, da »komunisti 
sploh ne pridigajo nobene morale« (MEW 3, 229; M E I D II., 103), in dobi pomen: 
komunistom ne gre za moraliziranje, temveč za praktično-materialno akcijo. Ne 
gre za uresničevanje kakega večnega postulata, temveč za zgodovinsko dejanje. 

Toda, ali je idealistična tradicija termina »morala« že zadosten razlog za 
tako rabo besede tudi v Manifestu, ki vendar ne govori samo Nemcem? Gotovo ne. 

Kritiki spekulativne filozofije je sledila kritika spekulativne politične ekono-
mije, kritiki mladoheglovcev kritika Proudhona. 

Kritika Proudhona ni bila nič manj izničujoča od kritike nemške filozofije. 
Tudi očitki so bistveno enaki. 2 e v uvodni pripombi k Bedi filozofije Marx 
označi Proudhona kot preroka, ki se ukvarja z misteriji, ki trga skrivnosti iz 
božjega krila, ki posreduje razodetja. V nadaljnji kritiki se izkaže dejanskost 
kot udejanjenje idej g. Proudhona, realizacija večne pravičnosti, uresničitev mi-
sterija Previdnosti, skratka, da »načelo dela zgodovino, ne pa zgodovina načelo«. 
(MEW 4, S. 81, 134 idr.; M E I D II., str. 419, 423, 483.) 

Idealizem in samovoljna konstrukcija zgodovine sta poglavitni značilnosti po-
litične ekonomije g. Proudhona. Od nemške filozofije se torej politična ekonomija 
v ničemer bistveno ne loči, zato Marx tudi pravi: »Kot pravi filozof postavlja 

1 Glej Engclsov spis Prispevek k zgodovini Zveze komunistov. 



g. Proudhon stvari na glavo in vidi v dejanskih razmerjih le utelešenje tistih načel, 
tistih kategorij, ki so dremale, kakor nam še pravi g. Proudhon-filozof v naročju 
,neosebnega uma človeštva'.« (MEW 4, S. 130; M E I D II., str. 477.) Kot pravi 
filozof je torej Proudhon pravi ideolog in kot pravi ideolog ustvarja svet s fiksni-
mi idejami, z ideali, z misteriji ter podobnimi pripomočki idealistične magije. 
Ce se politična ekonomija Francoza v čem loči od filozofije Nemca, potem se 
verjetno le v tem, da filozofi za iztrebljanje obstoječega družbenega zla zahtevajo 
spremembo zavesti, medtem ko politekonomu zadostuje že sprememba jezika. 
(Prav tam, S. 88; str. 427.) 

Tako kot v kritiki nemške filozofije, se tudi v kritiki socialističnih sistemov 
klasika ne ukvarjata toliko z vsebinskimi zamislimi teh mislecev, temveč pred-
vsem z njihovo metodološko stranjo; ne kritizirata njihovih različnih predstav 
o bodoči družbi, temveč način, po katerem so si predstave ustvarili, in moč, ki 
jo pripisujejo sistemom predstav. 

V Bedi filozofije Marx na Proudhona naslavlja v bistvu enako kritiko kot 
prej že na mladoheglovce in resnične socialiste; očita mu, da je prerok, doktrinar, 
da išče najvišje dobro, ideal, fiksno idejo, ki je mistična tendenca, smoter Previd-
nosti itn. (Prav tam, S. 66, 134, 138; str. 400. 482, 486, 487 idr.) Tudi Proudhonu 
gre torej za odkritje prave ideje, ki jo je potem potrebno vpeljati. 

Sodba o Proudhonovem teoretičnem delu je ostala nespremenjena tudi ob 
njegovi smrti. Marx je takrat samo ponovil, da Proudhon tiči »v iluzijah spekula-
tivne filozofije (podčrtal J. Š.), ker čenča o ekonomskih kategorijah kot o večnih 
idejah, ki so bivale, preden so se materialno uresničile /. . ./ in se z utopisti od-
pravlja na lov za neko tako imenovano ,zanostjo', ki naj a priori izmozga formulo 
(podčrtal J. Š.) za rešitev socialnih vprašanj . . .«. (MEW 16, S. 28; M E I D IV., 
str. 148—9.) 

Skrajno konsekvenco, ne samo Proudhonovega supersocializma, ampak de-
jansko vsega doktrinarnega socializma, je Engels kasneje takole formuliral: »Pra-
vica naj se zgodi, četudi zato ves svet propade!« (MEW 18, S. 222; M E I D IV., 
str. 367.) 

Sodba o utopičnem socializmu in komunizmu je nedvoumna tudi v Manifestu: 
svoja fantastična odkritja hoče uresničiti s propagando; ti izumitelji prepričujejo 
svet, da je njihove evangelije potrebno le razumeti, pa bo vse lepo in prav (MEW 
4, S. 490; M E I D II., str. 624). Tudi nekaj let kasneje Marx in Engels enako 
ocenjujeta socializem, ki da »sentimentalno javka o trpljenju človeštva, ali pa 
krščansko oznanja tisočletno cesarstvo in splošno bratovsko ljubezen, ali huma-
nistično čenča o duhu, izobrazbi in svobodi, ali si doktrinarno izmišlja sistem 
sprave med razredi in blaginje vseh narodov«. (MEW 8, S. 153; M E I D III., str. 
504—5.) 

Doktrinami socializem, idealistična mitologija, socialno mazaštvo, je dejansko 
pomenilo idealiziranje in posredno priznavanje obstoječega kapitalističnega Tcda, 
katerega ideologi so se pri utemeljevanju obstoječega reda prav tako sklicevali 
na »večne zakone narave in uma« (MEW 4, S. 478; M E I D II., str.* 

* Kasneje sta tudi v kritiki »tako imenovanih praktičnih vprašanj socializma« pokazala 
— in kar so potrdili tudi praktični poizkusi socialnih mazačev samih — da ta socializem 
ostaja v okvirih obstoječega reda in ohranja kapitalizem. 



V Manifestu je vsa kritika povzeta in se razteza od resničnih socialistov, ki so 
svoje »večne resnice stkali iz spekulativne pajčevine«, preko Proudhona, pri ka-
terem vodi pot v »novi Jeruzalem preko odprave sovražnih predstav o kapitaliz-
mu«, do utopičnih socialistov in komunistov s svojimi »evangeliji univerzalnih 
lekov« ter buržoaznih ideologov, ki dejanska družbena razmerja spreminjajo 
v večne zakone narave in uma«. (MEW 4, S. 487, 478, 488, 490; M E I D II., str. 
607, 621, 622, 624.) 

Čeprav vrednostno različno, pa tudi nasprotno usmerjenim, je vsem »social-
nim filozofijam« skupno sklicevanje na »moralo«, pa naj bo le-ta razumljena 
z imeni večnih resnic (vrednot), abstraktnega ideala, postulata praktičnega uma, 
naravnega reda ali kako drugače. Razlikujejo se seveda v tem, da je nekaterim 
dejanskost uresničitev »prave morale«, drugim pa je obstoječe ravno največje 
odstopanje od »resnične moralnosti«. 

Sklicevanje na »moralo« je bilo v glavnem golo moraliziranje. Za meščanske 
predstave je očitno, da so bile le ideološka (moralizatorska) olepševanja in pove-
ličevanja nečlovečne dejanskosti kot nespremenljive, narave človeku ustrezne 
ter zato na veke najboljše družbene ureditve. 

Tudi o utopičnem socializmu je bistveno rečeno že s tem, ko je označen kot 
utopija; utopičnost je idealizem, saj temelji na domnevi, da lahko že novi ideali, 
izumi novih vrednot (pa naj se zgodijo kadarkoli in kjerkoli) spremenijo svet. 
Utopizem oziroma idealizem sta torej z etičnega vidika vedno moralizatorstvo. 

Poleg širšega konteksta si je potrebno ogledati še kontekst samega Manifesta, 
v katerem se pojavlja teza o odpravi »morale«. 

Ta kontekst se začne z mislijo: »Teoretične teze komunistov nikakor ne te-
melje na idejah in principih, ki jih je iznašel ali odkril ta ali oni izboljševalec 
sveta.« (Prav tam, S. 485; str. 604.) Potem sledi obračun z meščanskimi očitki 
komunistom in prikazu tega, kar komunisti hočejo in morejo odpraviti: buržoazno 
lastno, družino, vzgojo, domovino itn. Končno se Marx in Engels lotita še »ob-
tožb, ki so jih proti komunizmu naperili z verskih, filozofskih in sploh ideoloških 
gledišč« (prav tam, S. 479; str. 610). Gre torej za spremembe na področju zavesti, 
za razmerje komunizma do podedovanih idej. Temu sledi: »Mimo tega pa so tu 
še večne resnice, denimo, svoboda, pravičnost itd., ki so skupne vsem družbenim 
stanjem. Komunizem pa odpravlja te večne resnice, odpravlja religijo, moralo, 
namesto da bi ju nanovo oblikoval, je torej v protislovju z vsem dosedanjim 
zgodovinskim razvojem.« (Prav tam, S. 480; str. 610—11.) 

Zahtevati novo »moralo« torej ne pomeni nič drugega kot zahtevati, na j ko-
munizem vzpostavi nove postulate, naj razglasi nove večne resnice, nove fiksne 
ideje, naj izumi nove ideale, skratka, naj si izmisli novo religijo, novo ideologijo. 
In obratno, teza, da komunizem odpravlja »moralo«, ne pomeni nič drugega kot 
to, da bo komunizem odpravil družbene razmere, ki porajajo potrebo po ideolo-
giji, po moralizatorstvu, po iluzijah. 

Naj Manifest to misel izraža v filozofskem (tj., nemškem jeziku: morala, 
ideologija, večne resnice itn.) ali socialističnem jeziku (tj. angleškem in francos-
kem: večna pravičnost, popolna enakost, evangelij itn.), njen smisel je obakrat 
enak in nedvoumen. 



V tem odpovedovanju, zavračanju »morale« torej ne gre za nikakršno preti-
ravanje — kot recimo trdi Frichand M.* Do takšnih sodb lahko pridemo le, če 
v termin morale vnašamo drugačno vsebino kot jo ima pri Marxu in Engelsu. 

Ce sta Marx in Engels uporabljala termin »morala« za označevanje moraliza-
torstva, tje., ideološke (sprevrnjene) oblike zavesti, je potrebno razlog iskati pač 
v tem, da nista hotela še enkrat dati priložnosti resničnemu socializmu (ki se je 
v Nemčiji razširil kot kuga) in utopičnemu socializmu (ki je takrat vsekakor 
prevladoval v delavskem gibanju), da bi ju razumeli le kot novo sekto, ki se 
s starimi poteguje za »pravo moralo«. 

V očitnem protislovju s Komunističnim manifestom je Marx v ustanovnih 
dokumentih prve internacionale pisal, da so »resnica, pravica in morala« pravila 
medčloveških odnosov, da morajo člani Internacionale uveljavljati »zakone nrav-
nosti in pravičnosti«, da je deseturni delavnik »zmaga nekega načela« ipd. Torej 
različne fraze, ki so bile v Manifestu« in drugje tako odločno zavrnjene. 

Še več, te fraze so tudi v nelogičnem protislovju s kasnejšimi sodbami Marxa 
in Engelsa. Tako Engels zelo jasno piše v Anti-Diihringu: »To je v bistvu način 
naziranja vseh angleških, francoskih in prvih nemških socialistov, tudi Weitlin-
govo. Socializem je izraz absolutne resnice, razuma in pravičnosti, in ga je treba 
le odkriti, pa bo sam od sebe osvojil svet; ker je absolutna resnica neodvisna od 
časa, prostora in človeškega, zgodovinskega razvoja, je zato zgolj naključje, kdaj 
in kje bo odkrita. Pri tem pa je ta absolutna resnica, razum in pravičnost še pri 
vsakem utemeljitelju šole drugačna.« (MEW 20, S. 18—9; Anti-Duhring, str. 56) 
Na iste fraze so se sklicevali tudi prosvetljenci. Prav tako jasen je Marx, ki je več 
let kasneje pisal Engelsu (1. 8. 1877): enkrat sem uporabil izraz »moderna mito-
logija, da bi označil bogce pravice, svobode, enakosti itn.« ki so spet začeli do-
bivati vpliv. 

T o protislovje v stališča do moralizma lahko pojasni dvoje dejstev. 
Marx je o sestavljanju ustanovnih dokumentov pisal Engelsu (4. 11. 1864), da 

so ga obvezali, naj v »preambulo statuta vneseni dve frazi (podčrtal J. Š.) o dolž-
nostih in pravici ter o resnici, morali in pravičnosti, a to je na takem mestu, da 
ne bo povzročilo nobene škode-. Za Marxa so torej to faze; ta izraz se vseskozi 
uporablja za označevanje moralizma. 

Dokumenti Internacionale — in podobno se je dogajalo v vsem obdobju 
obstoja prve internacionale — so plod kompromisa med marksizmom in utopično-
malomeščanskim socializmom, zlasti prudonizmom, ki je imel takrat vpliv na 
večino delavskih združenj. V Proudhonovem socializmu pa igra prav pravica 
odločilno vlogo kot vrhovno načelo, iz katerega so izpeljani tudi ostali »bogci 
enakosti, svobode itn.« Čeprav je bil prudonizem »edina duhovna hrana« le v 
deželah romanskega jezikovnega področja, je bilo bistveno enako razumevanje 
(oziroma bolje nerazumevanje) kapitalizma in vloge proletraiata vendarle pri-
sotno tudi drugje. Predvsem je treba omeniti Lassalla. Ko je Marx pisal članek 
o Proudhonu — ob njegovi smrti — je v pismu Engelsu (28. 1. 1865) zapisal, da 
je v njem nekaj težkih udarcev, ki pa so dejansko namenjeni Lassalu. Engels je 
bil kasneje še bolj kategoričen: »Razlika med Lassallom in Proudhonom je edino 

* Frichand M., Etička misao mtadoga Marksa, str. 223. 



ta, da je bil Lassalle zares jurist in heglovec, Proudhon pa v pravu in filozofiji, 
kakor v vseh drugih strokah, le popoln diletant.« Lassalle je poln staroheglovskih 
iluzij. (MEW 18, S. 276; MEID IV., str. 437.) 

Ni zgolj zgodovinska ironija, da sta se Marx in Engels kasneje, v poročilih 
kongresom Internacionale o dejavnosti Bakuninove Alianse in razkrinkavanju nje-
ne jezuitske morale, sklicevala prav na »fraze o resničnosti, pravičnosti in morali« 
iz ustanovnih dokumentov Internacionale. 

Tudi prerok Diihring, kot že tisoče prerokov pred njim, s pomočjo spekula-
tivne, tj. apriorne metode konstruira večne norme (npr. univerzalno pravičnost), 
s katerimi potem gradi bodočo družbo. Je torej pravi nadaljevalec »dobre nemške 
tradicije« ideologov. (NEW 20, S. 78, 83—4, 89, 278; Anti-Duhring, str. 124, 
129, 135, 335.) 

Duhringova socialna alkemija torej ni nič novega, razen morda v tem, da 
predstavlja vulgarizacijo nemške ideologije (potem ko je bila ta že prevladana) 
in poplitvenje celo plitkega alkimista Proudhona. 

Teoretično Diihringova figura nikakor ni bila ne pomembna, ne zanimiva; 
tisto, kar je narekovalo njegovo razgaljenje, je bila nevarnost, da bi si s svojim 
frazerstvom utrdil vpliv v nemškem delavskem gibanju. Dogajanja v nemškem 
delavskem gibanju pa so vedno pomembno določala teme in poudarke v Engel-
sovem in Marxovem raziskovanju. 

Vsi socialisti, od »klasičnih« utopistov (Owena, Saint-Simona, Fouriera), prek 
ideologov resničnega socializma in preroka Proudhona, do don Kihota Diihringa, 
vsi so v svoji socialni alkimiji gradili družbo (tako kot že prosvetljenci) na večni 
morali, pravičnosti, enakosti itn. 

Skupni imenovalec vseh socializmov, od utopičnega, preko malomeščanskega, 
buržoaznega, do resničnega in supersooializma je bil moralizem, tj., zahteva na j 
se družba ravna po večnih zakonih pravičnosti, enakosti, morale itn., ne pa po 
svojih lastnih ekonomskih zakonih. Za to je temeljna poteza skoraj vseh njenih 
del kritika socialističnega pridigarstva. 

Moralizem je bil pod dvojnim udarom: prvič, ker so bili ti socialisti idealisti 
(treba je le spremeniti zavest, priti do pravega spoznanja, izumiti pravo moralo 
ipd. in svet se bo kopal v morju moralnosti) in drugič, ker |so bili nedialektiki 
(večne resnice, nespremenljive vrednote, absolutne norme itn.). 

Moralizem (bolj ali manj prosto operiranje z moralnimi, oziroma etičnimi 
termini) pa je vendarle pomembno določal duhovno klimo in vse do druge inter-
nacionale tudi prevladoval v delavskem gibanju. T o dejstvo je izzivalo nenehno 
vračanje h kritiki moralizma četudi večinoma ironično (prerok, onanija, fantazija, 
don Kihot, Sancho, alkimist ipd ). Prav tako pa je prevladovanje tega moralizma 
seveda vplivalo tudi na Marxovo in Engelsovo terminologijo in poudarke. 

Kakšno je bilo edino možno razumevanje termina morala v taki klimi, je 
očitno. Prav tako pa je razumljivo bilo potrebno — ne toliko zaradi teoretičnih, 
ampak praktičnih, političnih razlogov — pretirano poudarjati tisto, kar so vsi 
drugi socialisti (moralisti) spregledali. Tu je potrebno tudi iskati poglavitne vzroke 
za nekatere enostranosti v njunih etičnih nazorih. 

Ves ta socialistični moralizem je bil razumljivo vseskozi predmet ostre kritike,, 
saj je — razen v besedah — obstoječe puščal nedotaknjeno, še več, s svojimi. 



fantazijami je zamegljeval ter tako zaviral revolucioniranje sveta. To pa je bilo 
za Marxa in Engelsa temeljno in najbistvenejše merilo tako teorij kot gibanj. 
V najvažnejšem se torej ta socializem ne loči od buržoaznih apologetov. (Npr. 
Grundrisse, S. 160.) 

Kljub ostri kritiki moralizma, pa to ne pomeni tudi odpovedi vsakršni morali 
in ideologiji. Nasprotno, v vseh delih Marxa in Engelsa je polno izrazito etičnih 
terminov in stališč ter tudi izrazito etičnih obsodb kapitalizma: totalna odtujitev, 
izkoriščanje, plen, ropanje, hinavščina, korupcija, zavist, prostitucija, družbeno 
zlo itn. Toda onadva ne ostajata le pri moralni obsodbi obstoječega, temveč 
z raziskovanjem zakonitosti tega obstoječega iščeta možnosti in sile za moralno 
delovanje, tj., revolucionarno spremembo obstoječega. 

Za Komunistični manifest lahko nedvomno rečemo, da je etika, tako teore-
tična kot tudi normativna. Toda to ni več etika v smislu špekulacije, abstrakcio-
nizma, moralizatorstva, temveč so njene teze »le splošni izrazi faktičnih razmerij 
eksistirajočega razrednega boja, zgodovinskeg gibanja, ki poteka pred našimi 
očmi« (MEW 4, S. 475; M E I D II., str. 604). Teoretska prednost komunistov 
»pred ostalo množico proletariata je vpogled v pogoje, tok in splošne rezultate 
proletarskega gibanja« (prav tam, s. 474; str. 603). Ta etika si torej ne izmišlja 
več večnih vrednot in idealov, temveč v dejanskosti odkriva možnosti za realne 
spremembe; ni več doktrinama, temveč znanstvena etika. 

Bistveno enaka stališča so tudi v Anti-Diihringu. Naloga znanosti je, »da 
znotraj razkrajajoče se ekonomske oblike gibanja odkrije elemente bodoče nove 
organizacije produkcije in menjave, ki bo ta neskladja odstramila« (MEW 20, 
S. 139; Anti-Diiliring, str. 188). Engels tu sicer govori o ekonomski znanosti, toda 
to enako velja za znanstveno etiko. Vzrokov za družbene prevrate ne gre iskati 
v »filozofiji«, v spoznanju večne resnice in pravičnosti, temveč v ekonomiji; 
sredstev za odpravo družbenega zla si ne smemo izmišljati iz glave, temveč jih 
odkrivati v obstoječih materialnih dejstvih (prav tam, s. 249; str. 302). 

V Anti-Diihringu je tudi razmejitev med moralizmom in znanstveno etiko 
zelo jasna in nedvoumna. »Kot vsak drug družbeni napredek, tudi ta polastitev 
(produkcijskih sredstev — J. Š.) ni izvedljiva zaradi doseženega sprevidenja, da 
obstoj razredov oporeka pravičnosti, enakosti itd., ni izvedljiva zaradi gole volje, 
da se ti razredi odpravijo, temveč zaradi določenih novih ekonomskih pogojev.« 
(Prav tam, S. 262; str. 318.) »Proudhon pa nasprotno zahteva od današnje družbe, 
da se preobrazi ne po zakonih svojega lastnega ekonomskega razvoja, marveč po 
predpisih pravičnosti /. . ./ Kjer mi dokazujemo, tam Proudhon in z njim Miil-
berger pridigata in tožita.« (MEW 18, S. 273; M E I D IV., str. 433.) Moralizem 
je torej le abstraktno etično vedenje in volja ter pridiganje, etika pa moralno 
sPoznanje in hotenje ter njuna skladnost z objektivno možnostjo. Naravno je, da 
se z uvedbo izrecnega etičnega vidika v razpravo ter z razmejevanjem etike 
in moralizma Engels tu eksplicitno govori o proletarski etiki (teoriji morale). 
Prav tam, S. 87; str. 132.) 

Marx in Engels v svojem razčiščevanju z nemško filozofsko tradicijo uporab-
ljata termin morala v idealističnem pomenu; tudi obseg morale je v Nemški 
ideologiji eksplicitno enačenje praktično-moralno, torej v smislu, da ideologi 



praktično dejavnost spreminjajo v moralno, tj. miselno dejavnost. (MEW 3, 273; 
M E I D II., str. 204.) 

Kasneje se obseg pojma morale izrazito zoži in zgubi zgolj negativni pomen. 
Tako se npr. V Osemnajstem brumairu Ludvika Bonaparta morala vseskozi upo-
rablja v smislu zgolj miselne moči (npr. moralno ogorčenje) nasproti dejanski 
moči, moralna moč in gospodstvo kot nasprotje dejanski, politični, ekonomski 
sili in gospostvu (MEW 8, S. 128, 158; M E I D III., str. 471, 510). Morala torej 
pomeni moralno zavest, ki pa nima več idealističnega pomena celotne morale, 
torej ne obsega tudi moralnega delovanja, prakse. V Anti-Diihringu se morala 
uporablja že za označevanje družbenih odnosov (MEW 20, S. 141; Anti-Diibring, 
str. 189—90). Tudi v »Fewerftac/iu«jenravniidealdružbeniidealinmoralazaobsega 
tudi izkoriščanje, vojne, »domači ravs in kavs« itn. (MEW 21, S, 281, 289; M E I D 
V., str. 453, 463.) 

Terminologija je še v zadnjem obdobju predvsem heglovska." S terminom 
morala (Moral, Moralitat) označujeta zdaj Marx in Engels največkrat subjektivno 
stran moralnega pojava, torej moralno zavest (moralno odločitev, moralne teorije, 
moralno spoznanje ipd.) (MEW 18, S. 160 in MEW 21, S. 86; M E I D IV., str. 
338 in V., str. 292); medtem ko za označevanje morale v širšem smislu, ki zajema 
tudi objektivno stran (torej moralno delovanje) uporabljata termin nravnost (Sitt-
lichkeit). (MEW 16, S. 13, M E W 21. S. 281; MEID IV., str. 138 in V., str. 453.) 

S časovnim odmikanjem in zmanjševanjem vpliva nemškega idealizma ter 
utopičnega socializma, skratka moralizma, se vrača tudi materialistična pomenska 
raba termina morala. Seveda pa je bil vseskozi srž Marxovega in Engelsovega 
teoretičnega in praktičnega delovanja nov družbeni red, tj. eminentno moralna 
problematika. 

Če so filozofi svet samo razlagali in če so mu socialisti samo pridigali, je 
šlo Marxu in Engelsu za njegovo praktično revolucioniranje; toda, da bi svet 
dejansko lahko spremenili, je potrebno najprej spoznati njegove zakonitosti. Za 
spoznanje teh zakonitosti (zlasti za odkritje zakonitosti meščanskega kozmosa) 
so morale dozoreti družbene razmere. Te koncem XVIII . in v začetku XIX. 
stoletja še niso bile razvite, zato je bil moralizem utopičnih socialistov nujnost, 
ne pa zgolj kakšna subjektivna slabost teh mislecev. Marxova in Engelsova mi-
selna pot od filozofije (etike) k sociologiji in ekonomiji je logičen korak, ki sledi 
iz spoznanja, da je pot od moralizma do resnične etike in morale mogoča le, če 
je le-ta utemeljena z zakonitostmi, če izhaja iz spoznanja zakonitosti in realnih 
možnosti, ki so določene s temi zakonitostmi. 

b) Narava zakonitosti in znanosti 

Socializem je postal znanstveni socializem z odkritjem občih zakonitosti druž-
be in posebnih zakonitosti kapitalistične družbe. Na spoznanjih teh zakonitosti je 
temeljilo tudi spoznanje nujnosti komunizma. 

* To ni nikakršna izjema, saj se tudi pri izrazito središčnih temah njunega nazora upo-
rablja Heglova terminologija. Npr.: narava in zgodovina; uporaba tega, gotovo ne naj-
ustreznejšega termina »zgodovina«, kot sinonima za družbo, ima pri Heglu globji smisel — 
ker pri njem narava ni zgodovinska — ne pa tudi v marksizmu, kjer je tudi narava zgodo-
vinska. 



Toda kaj je zakonitost? Za vse zakonite zveze je značilna splošnost in nujnost 
teh odnosov. 

Splošnost zakonitih procesov je v tem, da se določeni odnos vzpostavlja vedno 
in povsod, kadar so za to dani natančno določeni pogoji. 

Nujno je tisto dogajanje, kjer so druge možnosti izključene, torej je točno 
določen odnos, proces, ki poteka samo na določen način in ne drugače. V teoriji, 
v znanstvenem formuliranju zakonov pogosto nezavedno predpostavljamo da za-
koniti procesi potekajo v čisti obliki; to se lahko dogaja zato, ker konkretni 
zakon obravnavamo kot posamezen, izoliran problem, ker ga imamo pravzaprav 
za edini proces sveta. V stvarnosti seveda ni izoliranih posameznosti, zato se do-
gaja, da se »uveljavlja obči zakon vedno le zelo zamotano in približno« (MEW 
25, S. 171; Kapital III., str. 183). Marx zato pravi, da je zakon le vladajoča ten-
denca (prav tam, S. 162, 171, 184; str. 173, 183, 198). 

Marx tu sicer govori o ekonomskih zakonih, le o posameznem zakonu kapi-
talističnega gospodarstva, vendar lahko to značilnost posplošimo na vse zakone. 
Tendenčnosti zakonitosti Marx utemeljuje takole: »Tu morajo delovati nasprotni 
vplivi, ki križajo in uničujejo delovanje splošnega zakona in mu dajejo le značaj 
tendence.« (Prav tam, S. 242; str. 262.) To seveda ni nikakršna posebnost kapi-
talistične družbe ali le ekonomskih procesov, temveč značilnost kozmosa kot 
celote in njegovih posameznih delov. Vsesplošna povezanost in s tem medsebojno 
učinkovanje je ena najsplošnejših značilnosti sveta, zakonitosti, ki je tako v naravi 
kot v družbi in mišljenju, često poudar ja Engels. 

V vsaki stvari deluje mnoštvo zakonov. Ti medsebojno učinkujejo zelo raz-
lično, pospešujoče, zaviralno, nasprotujoče, enotno itd. Nujnost zakonitega pro-
cesa se zato spremeni v možnost. Poleg tega lahko na določen zakonit proces 
učinkujejo tudi različni slučajni pogoji in vplivi. Nujnost zakonitosti zato ni 
neizbežnost, temveč le tendenca. (Glej pismo Engelsa K. Schidtu, 27. 10. 1890. 
MEW 23, S. 511—2; Kapital I, str. 549.) 

Ce Marx in Engels ne bi dialektično razumela nujnosti in zakonitosti, v Mani-
festu tudi ne bi pisala o znanstvenem socializmu kot teoretičnem izrazu »splošnih 
razmerij«, kot spoznanju »pogojev, toka in splošnih rezultatov« gibanja. Ali kot 
je nedvoumen Engels: skušamo odkriti »splošne tendence razvoja« (MEW 37, S. 
436). Ker nujnost ni neizbežnost in znanstvenost ni čistost, lahko znanstvena 
analiza predvidi le splošno tendenco, ne pa dogajanje in rezultate v vseh podrob-
nostih. Ta omejenost predvidljivosti izhaja torej iz same narave predmeta, iz 
narave zakonitosti objektivnega sveta, ne pa iz subjektivnih slabosti znanstvenika 
(kar ne pomeni, da na to ne vplivajo tudi specifične subjektivne slabosti im 
omejenosti). 

L judje sami delajo svojo zgodovino, vendar ne samovoljno, temveč v zate-
čenih pogojih, torej v dani situaciji (katere del niso samo ekonomske razmere, 
ampak tudi prirodni pogoji, politične ustanove ipd.). V celoti teh pogojev so 
ekonomske razmere odločujoče. Toda niti te razmere niti stanje produktivnih sil 
ne določa enoznačno družbenih odnosov in razvoja družbe. Ta dejanskost nudi 
bistveno različne možnosti. Katera od teh alternativ bo postala dejanska, je od-
visno od delovanja subjektov (in v tem okviru tudi od njihovih idej, prepričanj, 
spoznanj, zamisli itd.). 

4 Anthropos 4—6 49 



Vsaka objektivna tendenca, možnost se v družbenem procesu lahko uresniči 
le, če obstaja tudi istosmerno delovanje ljudi. Ekonomska dejanskost daje le okvir 
možnih udejanjenj. (Primerjaj M E W 37, S. 495.) Enako stanje produktivnih 
sil omogoča tako fevdalne kot buržoazne družbene odnose (oziroma bolj ali manj 
fevdalne ali buržoazne), konzervativni ali napredni politični red itn. To alterna-
tivnost so očitno potrjevali dogodki prve polovice devetnajstega stoletja (zlasti 
plime in oseke revolucionarnih in kontrarevolucionarnih procesov v Franciji, do-
godki 1848 in 1849 v Nemčiji in drugod v Evropi, vzpon in padec delavskega 
gibanja v Angliji itn.). Engels v Anti-Diihringu utemeljeno in izrecno poudarja, 
da dano stanje produktivnih sil daje možnost kapitalizma ali socializma (MEW 20, 
S. 264; Anti-Duhring, str. 319). To alternativnost je praksa dandanes potrdila, 
enako kot njuno tezo, da bolj zaostala dežela lahko preskoči posamezno družbeno-
ekonomsko formacijo. 

Človeško delovanje je zavestna, smotrna dejavnost. Smoter pa pomeni vred-
noto. Smotrna dejavnost zato vedno pomeni tudi vrednostno dejavnost. To enako 
velja za znanstveno in politično dejavnost. Ker je zgodovina alternativna, ker je 
človekova dejavnost smotrna (vrednostna), gre vedno torej za subjektivno, za 
zainteresirano zavest in dejavnost. 

Danes se znanost pogosto reducira na preučevanje obstoječega. V imenu neke 
čiste, stroge znanstvenosti naj bi torej bilo vsakršno preučevanje prihodnosti 
nemogoče. Torej: vsaka znanstvena sodba o prihodnosti je nemogoča. T o pojmo-
vanje znanosti je izrazito meščansko in razredno. Cilj meščanske znanosti, če naj 
še bo meščanska znanost, je in mora biti, zgolj preučevanje obstoječega, ostajanje 
v obstoječem. Nagiranje znanstvenosti komunizma, oziroma možnosti znanstve-
nega razsojanja o prihodnosti pomeni, da v obstoječi družbi ni nobenih elementov 
prihodnosti, sicer bi jih tudi pozitivistična znanost morala odkriti. Ker jih ne 
odkrije, taka znanost jasno razkrije svoj razredni, ideološki karakter. 

Vsaka teorija o prihodnosti družbe, vsaka teorija družbe je že moralna 
(ideološka) teorija. Ce je družba alternativna, če so zakoni tendence, če so te 
zakonitosti protislovne, je videnje te celote in alternativ v njej lahko vedno raz-
lično. Ne gre le za individualne kaprice ipd., temveč za to, da različne razredne 
pozicije šele omogočajo (ali onemogočajo) določeno videnje te enotnosti proti-
slovij. Odločitev za to ali ono alternativo je zato vedno vrednostno, ideološko. 
Prav ta protislovnost omogoča meščansko in proletarsko znanost. Ciste znanosti 
ni, ampak je le-ta vedno zgodovinsko, razredno, subjektivno pogojena teorija. 

Vprašanje je torej le: kakšna ideologija? Ideologija kot sprevrnjena, napačna, 
odtujena zavest, oziroma vnaprejšnja vrednostna opredelitev, izmišljeni ideal, 
večna morala ali pa ideologija, vrednostni odnos, ideal, morala, ki je utemeljena 
z realno možnostjo, z zakonitostjo.* Ideolog si seveda prizadeva tudi za praktično 
uresničitev spoznanj; prepričanju se pridruži »revolucionarna strast«. Mar ne 
postane s tem tudi teorija »strastna znanost«? 

Znanstveni socializem je bistveno tudi etična teorija. Tisti, ki zanikajo, da sta 
Marx in Engels socializem tudi etično utemeljevala, predpostavljajo (naj se tega 
zavedajo ali ne), da je zgodovina bodisi neizbežen proces, bodisi pojmujejo mo-

* Ta dvojni pomen ideologije omogoča razne manipulacije in naivnosti. 



ralne vrednote kot neka večna, invenizkustvena načela, bodisi oboje hkrati. 
Socializem je moralno argumentiran že zato, ker je izbira ene od alternativ, in 
drugič, ker Marx in Engels zahtevata uresničitev tiste alternative, ki je najbolj 
ustrezna človekovi naravi. (Npr. M E W 16, S. 239, 242; M E I D IV., str. 228, 231; 
MEW 20, S. 244, 264; Anti-Duhring, str. 297, 319; M E W 25, S. 828; Kapital III., 
str. 914.) Ta izbor ni samovoljen, niti ni utemeljen le v bistvu človeka, ampak je 
le ena od realnih alternativ. 

Marxova razmejitev je jasna, ko pravi o Proudhonu, da »se z utopisti od-
pravlja na lov za tako imenovano ,znanostjo', ki naj a priori izmozga formulo za 
,rešitev socialnih vprašanj ' , namesto da bi črpal znanost iz kritičnega spoznanja 
zgodovinskega gibanja, ki samo producira materialne pogoje osvoboditve.« (MEW 
16, S. 28; M E I D IV., str. 149.) 

Utopični socializcm je sicer odigral svojo pozitivno zgodovinsko vlogo, toda taka 
ideologija je danes lahko le konservativna. Plodno sodelovanje med znanostjo in 
ideologijo je zato možno le z ideologijo (moralo, političnim idealom in strastjo), 
ki je izraz realnih zgodovinskih možnosti. Marx in Engels zavračata spekulativno 
filozofijo, moralizem, idealizem, sprevrnjeno zavest, ne pa vsake filozofije, mo-
rale, ideologije; zavračata vnaprejšnje konstrukcije, ideale, vrednote, ne pa vsako 
vrednotenje in interes; zavračata utopizem, večne vrednote, socialno mazaštvo, 
abstraktni humanizem, evangelije, univerzalne leke, ne pa proletarski humanizem, 
ne končni cilj, ideal proletarskega gibanja. 



Russell in Strawson o položaju določnih opisov 
MATJAŽ POTRČ 

Kontroverza o položaju določnih opisov med Russellom, kot predstavnikom 
tradicionalne šole logične analize izrazov, in Strawsonom, kot predstavnikom nove 
šole analize, je vzniknila sredi stoletja, ko se je pojavil Strawsonov članek »On 
Referring« (O referenčnem dejanju, 1950). V tem članku Strawsonov ugovarja 
stališčem, ki jih navaja Russell v svojem članku »On Denoting« (O opisovanju, 
1950). 

Da imamo opraviti z dvema, v temelju različnima pozicijama, stališčema do 
obravnave položaja jezika kot predmeta filozofske analize, kaže že določeno Rus-
sellovo spregledanje dosežkov Strawsove kritike. Russell odgovarja šele po sedmih 
letih, in sicer kot pravi, ker so začeli nekateri avtorji, ki jih sam upošteva, resno 
obravnavati Strawsonov ugovor. Zelo nenavadno napisan članek »P. F. Strawson 
o nanašanju« (1957) na primer vsebuje nekatere protislovne trditve. Russellova 
reakcija užaljene veličine ni naključna, saj je teorija opisovanja zanj bistvenega 
pomena, predstavlja konstanto v njegovem impozantnem opusu z večkrat dokaj 
spremenljivimi stališči. Po Russellovih besedah (pismo Lucy z dne 13. junija 1905, 
v: Russell, 1975) teorija opisov razjasnjuje »temelje matematike in celoten prob-
lem razmerja misli do stvari«. 

I 

Omemba matematike je tod bistvena in ne zgolj nekaj naključnega, saj je bil 
Russellov namen zlasti, da bi znanstveno, logično podgradil matematiko. 

Njegova analiza skuša pojasniti jedro »razmerja misli do stvari« ob problemu, 
ki ga predstavljajo izrazi kot so določni opisi. Russellov nauk je zasnovan spoz-
navno, določiti skuša jezik, govorico kot enoznačno domeno in sicer s pomočjo 
teorije o neposrednem spoznanju (ob njegovi razliki s posrednim spoznanjem: 
»knowledge by acquaintance« — »knowledge about«; problematiko so znova obu-
dili, Hintikka, 1981). Če imamo opravka z enoznačno, omejeno domeno, so zani-
mivi mejni primeri, (logične) uganke in če jih pojasnimo, smo uspeli upravičiti 
nauk v celoti. Problem določnih opisov je, da se slovnično predstavljajo kot 
spoznavno, v dejanskosti utemeljeni izrazi, in naloge filozofske analize je, da po-
kaže, da logično niso utemeljeni, da nimamo opravka z neposrednim spoznanjem. 



Po Russellu obstajajo izrazi, ki so spoznavno neposredno utemeljeni, in sicer so to 
logična lastna imena, določni opisi pa, se izkaže, dobijo svojo upravičenost od njih 
kot stebrov, na katerih sloni logična analiza v celoti. Tako imamo nekakšno me-
taforo logičnega lastnega imena (metaforo zato, ker lastno ime, kot je na primer 
»Scott«, pravzaprav le nadomešča paradoksalno edinstveno logično lastno ime, 
demonstrativ »tole«, »this«) in metonimijo določnih opisov (mctonimijo, ker 
vsak opis šele posredno, ob drsenju pod paradigmo logičnega lastnega imena, dobi 
svojo spoznavno in ontološko upravičenost). 

Russell v svoji analizi skratka trdi, da lahko pokaže logično, dejansko obliko 
zgolj zavajajočih (na videzu utemeljenih) slovnično oblikovanih izrazov. Logična 
analiza torej velja za jezik, za govorico, in svojega predmeta ne pusti v prvotni 
obliki, ga spremeni, preoblikuje ga iz neustreznega v ustrezno — logiki prikladno 
— orodje. 

Da je razlikovanje med logično in spoznavno ustreznimi izrazi, logičnimi last-
nimi imeni, ter med izvedenimi, na te prve nanašajočimi se izrazi za Russella bi-
stveno, lahko pokažemo tudi na & 48—49 »The Principles of Mathematics« 
(1903), torej na delu, ki je izšlo pred »On Denoting« (1905), in ki iima za osnovo 
določeno različico platonizma, ki ga je bil Russell zavrgel s svojo teorijo opisov 
(ko je uporabil načelo ontološke ekonomije, Occamove britve, ki trdi, da bitnosti 
ne smemo pomnoževati brez potrebe). Vendar lahko tudi v »Principles« razbere-
mo tisto, kar je za Russella ves čas konstantno: razlikovanje med dvema vrstama 
izrazov, med »stvarmi in pojmi (things and concepts)« (1903, 44). »Prvi«, pravi 
Russell, »so termini, ki nanje kažejo lastna imena, na druge pa merijo vse ostale 
besede«. Tako lahko razlikujemo »subjekt« in »trditev o subjektu«. Če imamo 
relacijsko propozicijo, kot npr. »A je večje od B«, lahko v njej obravnavamo kot 
subjekt A, in je v tem primeru trditev »je večje od B«; — ali pa je zopet subjekt B 
in je trditev o B »A je večje od«. V tem primeru torej lahko propozicijo analizi-
ramo na dva načina: v subjekt in trditev o tem subjektu. Zopet lahko imamo pro-
pozicije, kot »A je na tem mestu ob tem času«, ki jih lahko analiziramo še na več 
načinov. Zanimiva je propozicija oblike subjekt-predikat (S-P), kot na primer 
»Sokrat je človek«, ki jo lahko analiziramo v subjekt in trditev o tem subjektu 
zgolj na en sam način. V tem primeru je subjekt propozicije termin »Sokrat«: 
»Sokrat je stvar, saj se v propoziciji vselej pojavi le kot termin, Sokrata ne more-
mo uporabiti na tak čudni dvojni način kot človek in človeškost« (1903, 45). 
»Človeškost je pojem«, pravi Russell, »in ne stvar«, saj ne moremo reči, da je iz-
raz »Sokrat je« predikat za »človek«. (Lahko sicer rečemo »Človeškost je Sokra-
tova lastnost«, prav tako pa ne moremo reči, da je »Sokrat je« predikat za »člo-
veškost«.) Bistvena razlika je torej, da je (a) termin »Sokrat«, lastno ime, eno-
značen, saj se nanaša na določeno bitnost, in je vsaka (b) trditev o njem izvedena 
glede nanj, predikativna; — termin »Sokrat« v stavku »Sokrat je človek« torej 
uvaja zgolj en sam način analize propozicij na subjekt in trditev o tem subjektu. 

Ta razdelitev na spoznavno in ontološko utemeljene izraze ter nanje nanaša-
joče se izraze je za Russella bistvena in jo skuša v »On Denoting« uvesti ob na 
pogled nasprotujočih primerih kot »Scott je avtor Waverleya«, kjer imamo v stav-
ku oblike S-P na pogled dve imeni (in bi torej bila možna dva načina analize v 
subjekt in trditev o tem subjektu; podoben je tudi Quineov primer »Cicero je 



Tulij«), in kjer moramo pokazati, da je le eden izmed dveh izrazov upravičeno na 
mestu subjekta, — tako je »Scott« lastno ime, »avtor Waverleya« pa opisni izraz, 
in izraz »je avtor Waverleya« lahko le nekaj trdi o subjektu, »Scottu«, ter je re-
lacija med njima nesimetrična. V »On Denoting« (glej navedeno pismo Lucy) 
skuša Russell razrešiti prav ta problem ob primeru stavkov z glagoli, ki izražajo 
propozicionalno naravnanost (»vedeti«, »želeti«): George IV. je želel vedeti, če je 
Scott avtor Waverleya, in ker je bil Scott dejansko avtor Waverleya, je torej želel 
vedeti, ali je bil Scott Scott. Uganko lahko razrešimo ravno, če upoštevamo, da je 
izvedba identitetne trditve neupravičena, ker moramo razlikovati med različno 
vlogo termina »Scott« in opisnega izraza »avtor Waverleya«, ki lahko le nekaj 
trdi o subjektu stavka. 

Rešitev uganke s pomočjo teorije opisov nam torej pokaže, da lahko na mestu 
subjekta v propoziciji nastopajo le izrazi kot so lastna imena, ki se nanašajo na 
nekaj, s čimer smo neposredno seznanjeni (torej termini), če pa »uvedemo stvar 
s pomočjo opisnega izraza, propozicija te stvari dejansko ne vsebuje kot sesta-
vine« (1905, 55). 

V »Principles« (& 49) navaja Russell še dokaz, da so pojmi res lahko le tr-
ditve o subjektu na mestu predikata in ne na mestu termina. Nasprotni položaj bi 
nastopil, če bi lahko razlikovali med »pojmom kot takim in med pojmom, ki ga 
uporabimo kot termin, med takimi dvojicami kot so npr. je in bit, človek in člo-
veškost, med ena v taki propoziciji kot ,to je ena', in / v ,1 je število'«. Tako bi 
lahko nekaj trdili o biti, človeškosti in o 1, ki bi zavzele mesto termina, subjekta 
v stavku. Razlika med takimi izrazi res obstaja, pravi Russell, vendar je utemelje-
na le z zunanjimi relacijami, slovnično, »ni je pa v pravi naravi terminov«. Kajti 
če bi ena kot pridevnik bila zares različna od 1 kot termina, bi nas to privedlo 
v protislovje, ki ga razloži že stavek »Denimo, da bi bila ena kot pridevnik raz-
lična od 1 kot termina«: v samem tem stavku je namreč »ena kot pridevnik« po-
stala termin (kar je protislovje). 

Tako skuša Russell pokazati, da je nujno strogo razlikovanje dveh zvrsti iz-
razov v stavku, in sicer terminov na mestu subjekta, lastnih imen, ki je mogoče 
pokazati njihovo spoznavno utemeljenost (neposredno spoznanje), ter opisnih iz-
razov, pri katerih je mogoče določiti njihovo odvisnost od prvih, namreč da (vse-
lej) nekaj trdijo o subjektnih terminih. 

II 

Takemu dojemanju na pogled zopet ugovarja vrsta propozicij, pri katerih se 
subjektni termin ne nanaša na nič, na pogled obeleža vrzel v resničnostih tablicah 
(izjave s takimi termini niso ne resnične in ne neresnične) in ga torej ni mogoče 
neposredno spoznavno utemeljiti. 

Primer takega stavka je »Sedanji francoski kralj je plešast«, ki o subjektnem 
terminu (»sedanji francoski kralj«) nekaj trdi (da je plešast). Po zakonu izključe-
nega tretjega bi moral biti resničen najsibo »A je B«, ali pa »A ni B«, torej »Se-
danji francoski kralj je plešast«, ali pa »Sedanji francoski kralj ni plešast« (1905, 
48). Vendar pa ni resničen nobeden izmed teh dveh stavkov, saj sedanjega fran-
coskega kralja ni na spisku bitnosti, ki bi jih lahko neposredno spoznali. Še širše 



vzeto meri ta problem na vprašanje, »kako je lahko nekaj, kar ne biva (a non-en-
tity) subjekt propozicije« (1905, 48). 

Russellova rešitev je zopet v tem, da oponese izrazom brez realne (spoznavno 
določljive) podlage upravičenost, da v stavkih nastopajo kot subjektni termini. 
Treba bo torej dokazati, da izraz »sedanji francoski kralj« pravzaprav ni subjekt 
stavka »Sedanji francoski kralj je plešast«. 

Ker je »sedanji francoski kralj« opisni izraz, ki se ne nanaša na ničesar ob-
stoječega, bomo morali pokazati, da stavek, v katerem nastopa, ne ugovarja na-
čelu izključenega tretjega, torej da mu pripada določena resničnostna vrednost in 
ker francoskega kralja danes ne najdemo na spisku obstoječih bitnosti, bo ta res-
ničnostna vrednost neresnično. 

Svoj namen, torej pripis resničnostne vrednosti stavku (1) »Sedanji francoski 
kralj je plešast« skuša Russell udejaniti z analizo kompleksne propozicije, ki jo 
izraža, v tri delne propozicije, in sicer 

( l ' a ) Obstaja vsaj ena oseba, ki je sedaj francoski kralj. 
( l ' b ) Obstaja največ ena oseba, ki je sedaj francoski kralj. 
( l ' c ) Ta oseba je plešasta. 
Stavek (1) lahko s pomočjo teh treh delnih trditev prevedemo v propozicijo 
( ! ' ) Obstaja ena, in samo ena oseba, ki je sedaj francoski kralj, in je plešasta. 
Uganka, ki jo je zastavljal stavek (1), je ob prevodu v propozicijo (1') raz-

rešena, saj je bilo z analizo omogočeno, da smo stavku pripisali resničnostno vred-
nost neresnično, in sicer, ker analiza razkrije, da gre za konjunkcijo treh delnih 
propozicij, med katerimi je prva, (1'a), neresnična, — trdi namreč, da obstaja 
francoski kralj, ki pa ga ni. Vidimo torej, da subjektni termin svoji funkoiji ustreza 
le na videz, da ne gre za lastno ime, temveč za opisni izraz — prav ta pa nas ob 
svoji spoznavni neustreznosti lahko zavede v zmoto. 

/ Russell razlikuje še med prvotnim in drugotnim nastopom opisnega izraza, 
da bi stavku določili resničnostno vrednost; in sicer je stavek »Sedanji francoski 
kralj je plešast« vselej neresničen, njegovo zanikanje »Sedanji francoski kralj ni 
plešast«, pa je neresnično, če zanikamo lastnost plešavosti (»Obstaja bitnost, ki 
je sedaj francoski kralj, in ni plešasta«), in resnično, če zanikamo obstoj subjekta 
v stavku (»Ni res, da bi obstajala bitnost, ki je sedaj francoski kralj, in je ple-
šasta«), kjer gre za drugotni nastop opisnega izraza. / 

Bistvo Russellove analize je v tem, da je postal stavek S-P, ki nam povzroča 
težave, ko ga skušamo umestiti v logični model (zakon izključnega tretjega) ob 
poteku analize logično prosojen, in mu lahko pripišemo logično vrednost. Prej 
nas je stavek zavajal s svojo slovnično S-P obliko, ki je dopustila, da je opisni iz-
raz nastopil na mestu subjektnega termina, in smo ga uspeli razložiti s pomočjo 
logične analize, ki je razčlenila to, kar je bil neupravičeno sežel. Izkazalo se je, 
da slovnično pravilno zgrajen stavek ne izraža nujno tudi logično ustrezne pro-
pozicije. 

Vse tri delne propozicije ( l ' a ) , ( l ' b ) in ( l ' c ) je Russell obravnaval na isti ravni, 
da je lahko dobil rezultat pripisa resničnostne vrednosti stavku (torej konjunkcijo 
treh delnih propozicij, ki je neresnična, čim je eden od njenih členov neresničen). 



Ravno takšnemu postopku analize pa je ugovarjal Strawson v svojem spisu 
»On Referring«. 

Strawson se sicer strinja z Russellom, ko ta trdi, da tvorijo tri delne propo-
zicije ( l ' a ) , ( ! ' b ) in ( l ' c ) res del tistega, kar pomeni kompletni stavek (1). 

Vendar pa zanika — in v tem je srž njegove kritike — da bi lahko vse tri 
delne propozicije obravnavali, kot počne Russell, na isti ravni. Propozicija (1'c) 
res tvori tisto, kar smo z izjavo (1) rekli, zatrdili (state), ostanek tistega, kar (1) 
pomeni, namreč, da obstaja ena, in le ena oseba, ki je sedaj francoski kralj, pa je 
vpotegnjeno v smisel izjave na drugi ravni: pokazano je (shown), nakazano (im-
plied), oziroma predpostavljeno (presupposed) ob izjavljanju stavka, torej izreče-
no ob tem, kar s stavkom rečemo (Recanati, 1979, 212). 

Ce pa je tako, vseh sestavin analize stavka ne moremo obravnavati na isti rav-
ni ter ne moremo uporabiti logične analize, da bi razložili njegov smisel, in da bi 
mu pripisali resničnostno vrednost. 

Kaj pomeni, da je v stavku poleg rečenega še nekaj izrečeno? V stavku (1) 
smo rekli, da je določena oseba plešasta, izrekli pa smo, na drugi ravni — nam-
reč tako, da tega nismo izrecno trdili, ampak da smo to dejstvo dali poslušalcu 
le vedeti, ga nakazali — da obstaja ena in le ena oseba, ki je sedaj francoski kralj. 
Ko smo dejali, da je sedanji francoski kralj plešast, nismo rekli, da obstaja ena 
in le ena oseba, ki je sedaj francoski kralj, ampak smo to implicirali, izrekli. 

Ce po Strawsonu »enkratno referenčno uporabimo« izraz, kot je določni opis 
ali pa tudi ime (torej med njima ne postavlja stroge ločnice), smo sicer predpo-
stavili, izrekli eksistenco, obstoj nekoga (ali nečesa), ki ga z njim opišemo. Tako 
ima tudi uporaba lastnega imena vlogo implikacije eksistence: če vas na primer 
vprašam »Ali ste videli Scotta?«, sem predpostavil, izrekel, dal vedeti, da sedaj 
obstaja oseba po imenu Scott, ki ste jo lahko srečali, vendar pa tega, da ta oseba 
zares obstaja, nisem tudi rekel. Tega nisem izrecno trdil. 

Lastna imena v stavkih tipa S-P po Strawsonu nimajo vloge eksistenčne trdit-
ve, ampak sodijo, kot že rečeno, v širši razred izrazov z »enkratno referenčno 
uporabo«. Razlikovanje med logičnimi lastnimi imeni in določnimi opisi se zabriše 
in zato po Strawsonu logičnih lastnih imen in opisov v Russellovem smislu ni 
(Strawson 1950, 5). 

Ali drugače povedano: Russell je mislil, da je razložil uporabo referenčnih iz-
razov že s tem, ko je bil analiziral njihov pomen, ki naj bi se ujemal z referenco 
subjektnega termina. 

Res je eksistenca subjektnega termina pogoj resničnosti stavka, vendar pa sta-
vek, če je katera izmed njegovih predpostavk neresnična, ni ne resničen in ne ne-
resničen, pač pa je neumesten. Neumestno je na primer, če vprašam zagrizenega 
samca, mar je že prenehal tepsti svojo ženo, saj sem v izjavi predpostavil tako, 
da ima ženo, kot tudi, da jo pretepa. Kljub temu, da sem predpostavil, izrekel 
obstoj osebe, ki je njegova žena, pa tega nisem izrecno tudi rekel in ne morem 
reči, da je moje vprašanje neresnično (oziroma resnično), pač pa je na vsak način 
neumestno. 

Strawson pa svoje kritike z razlikovanjem rečenega (stated) in izrečenega (im-
plied) še ne zaustavi, ampak skuša z njim opozoriti na neko drugo razlikovanje, 



ki ga je Russell spregledal, namreč na razlikovanje med stavkom in izjavo. Iz tega, 
kar smo povedali je namreč razvidno, da je Russell obravnaval stavke kot tiste, 
ki prenašajo resničnostno vrednost; po njegovem mnenju so stavki v svoji splošni 
obliki tisti, ki so lahko resnični ali neresnični. 

Strawson pa sedaj trdi, da tisto, čemur lahko rečemo, da je resnično ali da je 
neresnično, ni stavek, ampak izjava stavka ob določeni priložnosti. 

Izjava (1) ni sicer ne resnična niti neresnična, pa tudi ne nesmiselna, vendar 
ni v tem ničesar nenavadnega. Izjava je smiselna, pač pa neumestna. Neresničnost 
izrečenega, presupozicije, predpostavke, ima za posledico (ne neresničnost — 
Russell — ampak) odsotnost resničnostne vrednosti za izjavo, kot je izjava stavka 
(1). Tako se Strawson vrne na začetni Russellov problem s stavkom (1), vendar 
je sedaj dejstvo, da stavek ne sodi v resničnostne tablice, pripoznano kot pozitivno, 
dvom pa je padel na russellovski postopek analize. 

Strawson se sicer strinja z analizo stavka v njegove sestavne dele, vendar pa 
meni, da russellovska analiza ni dovolj izdelana, saj ne upošteva različnega polo-
žaja sestavnih delov izjave stavka. Še več, russellovsko analizo je treba popraviti, 
saj zamenja — ker ne upošteva razlike med rečenim in izrečenim — stavek in iz-
javo ter govorico in govor; — govor razumljen kot družbeno vez, v kateri iz-
jave šele dobijo svoje mesto, izrazi pa svojo referenčno zasnovanost. 

Drugače povedano: Russell je obravnaval stavke izven položaja izjavljanja, 
v njihovi splošni obliki, Strawson pa jih analizira v okolju govora, v katerem 
vsakič nastopajo. Zato zanj stavek sam kot tak nekaj pomeni, ne moremo pa mu 
pripisati resničnostne vrednosti. Referenco dobi izraz, resničnostno vrednost pa 
stavek šele ob uporabi v govoru, ne moremo pa je pripisati že stavku kot takemu. 

/ Obenem je slovnično merilo za stavke dovolj ustrezno in jih ni treba še pose-
bej logično utemeljevati. Subjektni termini se ne referirajo kot taki (ni logičnih 
lastnih imen, ki bi določala eksistenčno osnovo izrazov), ampak šele ob prilož-
nosti njihove uporabe v izjavi. Subjektni izrazi pa imajo moč identifikacije refe-
rence v govoru in ni (logično) navideznih referenčnih izrazov, kot jih je pripoznala 
teorija opisov. Strawson zato prej kot na abstraktno russellovsko analizo izrazov 
pristane na slovnično utemeljeno analizo, kot jo poznamo v aristotelovski tradi-
ciji. / 

»Ne moremo govoriti o stavku (the sentence), da je resničen ali neresničen, 
ampak le o tem, da smo ga uporabili, da bi trdili nekaj resničnega ali neresnič-
nega, (. . .) prav tako pa ne moremo reči, da stavek govori o posamični osebi (. . .), 
ampak le o uporabi stavka, da z njim govorimo o določeni osebi« (1950, 7). Sta-
vek kot tak sicer ima smisel, vendar pa so resničnost in neresničnost ter referenčna 
funkcija vezane na njegovo uporabo. Resničnostna vrednost stavka torej ni posle-
dica kakšnega »splošnega zakona ali konvencije za uporabo besede kot take« 
(1950, 23), ampak jo lahko oskrbi šele uporaba stavka v določenem kontekstu. 
/ Tako Strawson subvertira tudi Fregejevo stališče, da je »v referenoi stavka vse 
posamično zabrisano« (Frege, 1892)./ Referenco lahko odslej dojamemo kot re-
ferenčno dejanje v določenem kontekstu izjavljanja. 

Prav to razširitev na pogoje govora za določitev resničnostne vrednosti izjav 
je Strawson izvedel pozneje (1964), ko je veljavnost svoje teze iz (1950) omejil 
na primere, ko tvori presupozicija, predpostvka eksistence temo (topic) govora. 



Stavek (1) je brez resničnost ne vrednosti le v primeru, ko je vključen v pogovor ali 
govor o francoskem kralju (Ducrot 1972 1972, 40). 

Razlika med analizo izrazov kot takih in med analizo izrazov ob njihovi upo-
rabi v okviru govora, glede možnosti določitve eksistenčnega pogoja subjektnega 
termina, se tako dogaja iz dveh različnih zornih kotov. Prvi, formalistični 
način analize, določi eksistenčni pogoj ob sami trditvi, ob izrazu ko rcče-
nem, in velja zato analiza izraza za celoten razred izrazov brezčasno, ne 
glede na pogoje, v katerih so izjavljeni: isto velja tudi za določitev resničnostne 
vrednosti stavka. Pri analizi, ki se za določitev resničnostne vrednosti stavka 
nasprotno ozira na pogoje govora, v katerih je stavek izrečen, pa imamo opravka 
z zbirko izrazov, pri kateri ne moremo enkrat za vselej določiti njihove logične 
ustreznosti, saj moramo biti pozorni na okoliščine govora, v katerih so izrazi izre-
čeni in kjer je vselej možna vsaj še ena izjava več. Tako je seveda postavljena pod 
vprašaj logična analiza kot taka in v tem primeru »tako aristotelovska kot russel-
lovska pravila ne oskrbijo natančne logike nobenega od izrazov običajne govo-
rice, kajti običajna govorica nima natančne logike« (Strawson 1950, 27). Kar po-
jasni že dejstvo, da je glede na različne pogoje govora lahko stavek (1) zdaj 
resničen, zdaj neresničen in da kot tak nima resničnostne vrednosti, da obeleža, po 
Quinovem izrazu, vrzel resničnostne vrednosti. 

III. 

Na ta način smo se ob kontroverzi med Russellom in Strawsonom o položaju 
določnih opisov /ti so na eni strani postavljeni v odvisnosti od logičnih lastnih 
imen, ki jim šele oskrbe logični temelj; n a drugi strani pa so, skupaj z lastnimi 
imeni, povzeti v širši razred izrazov z enkratno referenčno uporabo in lahko 
identificirajo individue, to je subjektne termine v slovnično dobro oblikovanem 
stavku/ znašli pred eno od tistih filozofskih, med seboj nezdružljivih dvojic stališč, 
kjer se moramo vsaj širše gledano odločiti za eno ali drugo stran alternative, saj 
obema nasprotnikoma ni mogoče ustreči tako, da bi ju spravili v sintezi širše 
veljave. 

Da je položaj res tak, kaže na eni strani dejstvo, da obeleža Russellova analiza 
izhodišče za šolo takoimenovane tradicionalne logične analize (npr. Quine), Straw-
sonova pa za analitično šolo komunikacije-intence (Searle, Griče). Kot vselej, 
najdemo tudi tod v ozadju obeh smeri enega samega filozofa, Fregeja, ki je dal 
izhodišče za oba pristopa. Polemika med Russellom in Strawsonom se je še 
nadaljevala in zlagoma izkristalizirala različna pogleda na analizo jezika oz. go-
vorice. Na eni strani pristajanje na formalizirani, aktsiomatski sistem, kjer je jezik 
določen kot enoznačna celota med seboj povezanih elementov, ki lahko vsakogar 
izmed njih načeloma v tem sistemu ovrednotimo, na drugi strani pa nastopanje 
izrazov kot realnih delcev govorice v govoru, v komunikacijski situaciji, kjer izra-
zov ne moremo analizirati kot takih, ampak ob upoštevanju okolja govora, v ka-
terem so izrečeni. Na eni strani možnost logično prosojne razčlenitve stavkov, na 
drugi strani upoštevanje presupozicije, izrečenega v rečenem kot pogoja vsako-
kratne analize. 



Problem še najlaže ilustriramo s Strawsonovo umeščenostjo med logiko in 
lingvistiko (»Logico-linguistic papers»). Vprašanje v temelju kontroverze je nam-
reč, ali lahko logična analiza velja za jezikovne, lingvistične danosti. Poseg logike 
v slovnico je bil namreč v tradiciji ves čas prisoten in težave so povezane z ločit-
vijo besede od misli (po Fregeju je misel tisto, kar ima izjava skupnega s svojimi 
možnimi prevodi v druge jezike (Lemmon, 1980, 90). 

Paradoks se pojavi na začetku vsakega postopka logike, ko skušamo dobiti 
tak jezik, ki bi bil primeren za račun, za zapis. Od tod izhaja nujnost prečiščevanja 
govorice, saj je teza logikov, da je govorica dvoumna, vendar pa nam lahko služi 
kot podlaga za konstrukcijo enoznačnega jezika. V nekonsistentni, neomejeni 
celoti vsakdanje govorice logik izlušči omejeno, enoznačno področje, in odslej 
lahko uporablja vsakdanji jezik le za prenašanje novega jezika (npr. za pouče-
vanje), za komunikacijo že izdelanega proizvoda v določeni (minimalni) skupnosti 
znanstvenega občestva. 

»Jeziki znanosti so izpeljani iz vsakdanjega jezika, ki ga štejemo za univer-
zalni jezik, vendar tudi za zelo mnogoznačnega (. . .). Jezik znanosti mora biti 
enoznačen in natančno določen, Vsakdanji jezik je osnova posebnih jezikov, ki so 
lahko sicer univerzalnemu podobni (. . .) ali pa se od njega oddaljujejo s forma-
lizacijo; tu imamo opravka s pravimi umetnimi jeziki. Znotraj teh posebnih jezi-
kov (. . .) uporabljamo univerzalni (vsakdanji) jezik kot sredstvo za definicije in 
opise pomenov osnovnih terminov.« (Jerman 1974, 39) Najvažnejša v tej navedbi, 
ki bi njene različice lahko zasledili marsikje v logični literaturi, je trditev, ki smo 
jo podrčtali: »jeziki znanosti so izpeljani iz vsakdanjega jezika« — torej mora 
obstajati določeno razmerje tudi med jezikom logike in med vsakdanjim jezikom. 

Ce skušamo to razmerje podrobneje artikulirati, sta nam na voljo dve zna-
nosti: logika in lingvistika. Ta dokaj enostavna opomba pa ni nekaj, kar bi ho-
tela prevzeti tradicionalna logika sama, ampak je posebnost določene filozofske 
smeri, ki ji pripada Strawson, filozofije običajne govorice, kot jo imajo včasih 
navado poimenovati. 

Začetni paradoks se pojavi, kot že rečeno, ob razmerju med besedo in mislijo. 
Ali misel temelji na besedi? Logicistični odgovor je negativen in predlaga kot 
prvo nalogo odpravo učinka besede iz zapisa. Strawson nasprotno najprej uvaja 
partikularije, individue kot sestavine referenčnega dejanja, kajti če so te katego-
rije uvedene, zapis ne more več veljati univerzalno. Vselej je treba navesti posa-
mične primere in je tako tradicionalno načelo, da »čista misel ne rabi besed«, 
postavljeno pod vprašaj. Kajti beseda uvaja posamične primere, enega po enega. 
Tod je bistvena razlika med besedo in zapisom, ki naj bi služil za podlago opera-
cijam misli: zapis velja univerzalno, za določeno omejeno področje, pri običajni 
govorici pa v tem smislu ni mogoče formulirati splošno veljavnih zakonov. 

Morda se zdi, da je razlika med stališčem formalnih logikov in teoretikov 
govora preveč obsežna, da bi jo lahko nase obenem prevzel en sam subjekt. A ven-
dar nam je na voljo primer matematika in filozofa, Pascala. Pascal je, kot je zna-
no, pomemben matematik, vendar pa je znan tudi tistim, ki jih zanima literarna 
beseda. Njegove »Misli« (1980) so najbolj pretanjeno, kar je bil v tej smeri 
napisal. In vendar nas preseneti že njihova sestava, saj je tako sistematičen duh, 
kot je bil Pascal, prepustil drugim, da so te raztrosene, vselej ob posebni prilož-



nosti napisane misli uredili v celoto knjige. Vendar pa so si izdajatelji edini, da je 
ena najpomembnejših misli tista o razliki med sposobnostjo za geometrijo (1'es-
prit de geometrie) ter med sposobnostjo za iznajdljivost v običajnem življenju 
(1'esprit de la finesse). 

To razlikovanje nam. lahko služi za umestitev dveh različnih stališč do analize 
izrazov, kot smo jih zasledili pri Russellu oz. pri Strawsonu. Smer, ki ji pripada 
Russell, bi lahko tako umestili v področje sposobnosti za geometrijo, kjer so, kot 
pravi Pascal, »načela jasna, vendar pa so odmaknjena od običajne uporabe« in 
je zanje treba posebne veščine — a ko se te priučimo, ni več nobenih ovir na-
tančnemu napredovanju naše misli. Nasprotno pa pri sposobnosti za iznajdljivost 
v običajnem življenju »načela splošno uporabl jamo in so vsakomur pred očmi«, 
vendar pa jih ne moremo formulirati z isto strogostjo kot prvih. Na to stran bi 
lahko umestili Strawsona, ki trdi, da običajno govorico obvladujejo določeni za-
koni, ki niso aksiomatsko razvidni, a jih je vselej mogoče formulirati za posa-
mično uporabo (izraza). Če je področje geometrije oblikovano v enoznačno omejen 
univerz, kjer je vse razvidno sistematičnemu pogledu, in je le treba slediti začetnim 
načelom, da bi se izognili zmoti, ter je veljavnost naših spoznanj za določeno 
domeno univerzalna; — pa je pri sposobnosti za iznajdljivost v običajnem življe-
nju naša analiza vezana na primer, je partikularna in ne more postati univerzalno 
prosojna. Če je prvo področje dojeto kot celota, je drugo ne-celo, vsak primer 
sledi le partikularnim in ne univerzalnim zakonitostim. 

IV . 

Razlikovanje med celim, aksiomatisko zasnovanim, ter med ne-celim, na 
neskončen niz primerkov oprtim področjem, razlikovanje med razredom, za ka-
terega velja analiza v prvem, ter med zbirko primerov, za katero velja analiza 
v drugem primeru, nas končno vodi še k eni možnosti, kako umestiti kontroverzo 
med Russellom in Strawsonom. To pot s pomočjo znane Lacanove aparature štirih 
govorov, štirih kombinatorno določenih načinov družbene vezi. 

Ni težko videti, da je Russell vpisan v znanstveni govor, govor, ki je umeščen 
med histerikovega in gospodarjevega. Histerikov govor, saj gre za zahtevo sub-
jekta, razcepljenega subjekta, ki je na mestu njegove resnice ta jezik, univerzalni 
jezik kot zbirka vseh sozvočij — subjekta, ki se obrača na gospodarja, da bi mu 
o tem predmetu, na mestu resnice histerikovega govora, proizvedel ustrezno ve-
denje. Tej zahtevi odgovarja gospodarjev govor, ki ga lahko ponazorijo besede 
znanega mojstra govorice Humptyja Dumptyja: »Ko uporabim besedo jaz, pomeni 
prav to, kar izberem, da na j pomeni — nič več iin nič manj.« A kaj drugega končno 
proizvede takšno stališče kot zopet ravno presežek užitka, odpadke analize, ki 
jih skuša legalizirati labirint paradoksov? Gospodarjev govor regresira v histerikov 
govor. 

Strawson nasprotno govori iz univerzitetnega govora, v njegovih analizah je 
na mestu dejavnika vedenje, vedenje, ki ga z mesta resnice podpira avtoriteta slov-
ničnega kanona, kot ga je bila izdelala metafizična tradicija. Zato je začudo to ve-
denje o partikularnem, ki ga razglaša, navedeno le v univerzalni obliki, brez real-
nosti tolikanj hvaljenega primera. Strawson opisuje in se naslavlja na ta jezik kot 



mesto vseh sozvočij le zato, da bi proizvedel z vzrokom želje razcepljenega sub-
jekta, ki se nikakor ne bo mogel priličiti zakonom tradicionalne avtoritete (Si / $). 

Njegovo vedenje o tem jeziku bo lahko pojasnilo šele napredovanje v analitični 
govor, ki postavi na mesto dejavnika tajezik, in temu bo moralo sedaj biti vedenje 
v oporo z mesta resnice. To vedenje pa se sedaj izkaže za tako vedenje, ki bo 
z označevalcem-gospodarjem, lahko ostalo le v razporu. 

LITERATURA 

Ducrot O. (1972): »Dire et ne pas dire«, Hermann, Paris 
Frege G. (1975); »Funktion, Begriff, Bedeutung«, Vandenhoeck u. Rupprecht in 

Gottingen 
Frege G. (1892): »Ober Sinn und Bedeutung«, Ztschr. f. Philos. u. philos. Kritik, ponatis 

v Frege (1975) 
Hintikka J. (1981): »On Denoting What?«, Synthese 
Jerman F. (1974): »Razmišljanja o sodobni logiki« v »Meje spoznanja«, Mohorjeva 

družba, Celje 
Lemmon E. J. (1980): »Rečenice, tvrdnje, iskazi«, Ideje 
Pascal B. (1980): »Misli«, Mohorjeva družba, Celje 
Recanati F. (1979 »La transparence et 1'enonciation«, Seuil, Paris 
Russell B. (1975): »Autobiography«, Unwin, London 
Russell B. (1956): »Logic and Knowledge«, London 
Russell B. (1979): »Moj filozofski razvoj«, CZ, Ljubljana 
Russell B. (1957): »Mr. Strawson on Referring«, Mind, ponatis v Russell (1979) 
Russell B. (1905): »On Denoting«, Mind, ponatis v Russell (1956) 
Russell B. (1903): »The Principles of Mathematics«, Cambridge U. P. 
Strawson P. F. (1964): »Identifying Reference and Truth-Values«, Theoria, ponatis 

v Strawson (1977) 
Strawson P. F. (1977): »Logico-linguistic papers«, Methuen, London 
Strawson P. F. (1950): »On Referring«, Mind, ponatis v Strawson (1977) 



Sodobna analitična teorija znanosti in preseganje 
pozitivistične paradigme znanosti 

ANDREJ ULE 

V sestavku »Sodobna analitična teorija znanosti« smo se ukvarjali z nekaterimi 
temeljnimi problemi sodobne analitične teorije znanosti, namreč z logiko znanstve-
nega razvoja, spreminjanja teorij in napredka v spoznanju. 

Ravno razmišljanja o splošni naravi znanosti, o logični upravičenosti po-
stavljanja splošnih sodb, hipotez in teorij, o odnosu tako imenovanih »teoretičnih 
pojmov« in »empirične baze« teorije, ki iso jih v ospredje postavljali neopozitivisti, 
so pripeljale do dvoma o zgolj formalno logičnem, metajezikovnem ipd. reševanju 
teh problemov na ravni vsakokratne jezikovne ali konceptualne strukture znan-
stvene teorije in do interesa za zgodovinska, družboslovna in psihološka vprašanja 
nastajanja znanstvenih in tehničnih spoznanj. 

Tako verifikacijska kot falsifikacijska verzija analitične filozofije znanosti sta 
se izkazali kot enako abstraktni in parcialni nasproti dejanski teoretični in ek-
sperimentalni praksi znanosti. Nobena zgolj logična zveza obeh kriterijev pre-
verjanja ne more zadovoljivo razložiti tvorbe ter preverjanja stavkov, hipotez in 
teorij, saj izključuje zgodovinsko izkustvo znanosti, ki je zajeto v vsakem ekspe-
rimentu, v vsakem opazovanju oziroma v postopku preverjanja ali zavračanja 
teorij. Od tega namreč ohrani zgolj formalno logični vidik. 

Zaradi tega sta bili tako neopozitivistična podoba kontinuiranega komulativ-
nega napredka znanosti kot tudi Popperjeva podoba napredovanja skozi zavra-
čanje in krize enostranski in nista pojasnili niti notranje in še manj zunanje-
zgodovinske dinamike znanstvenih teorij. 

Raziskovanje logike prehoda iz stare v novo teorijo neke znanosti je postalo 
sploh eno od osrednjih vprašanj sodobne teorije znanosti. Usmeritev k empirič-
nim, zgodovinskim in družbenim razlogom nastajanja novih teorij in izpodrivanja 
starih je del t. i. »empiričnega obrata« v analitični teoriji znanosti, ki še ni končan 
in ki sedanjo teorijo znanosti dela zanimivo za filozofijo nasploh. 

Kot smo že dejali, je bil eden začetkov tega obrata Thomas Kuhn s svojo 
teorijo znanstvenih revolucij, s katero se je zoperstavil tako klasičnemu neopozi-
tivizmu kot Popperjevi šoli. Osnovni pojmi njegove teorije so »paradigma«, »nor-
malna« in »izredna« znanost, »znanstvena revolucija«. 

Do svojih tez in pojmov je prišel preko raziskovanja zgodovine naravoslovnih 
znanosti kot tudi preko nekaterih filozofskih konceptov poznega Wittgensteina. 



Le majhno vlogo so imeli razlogi formalno logične narave, saj je ravno v na-
sprotju s pozitivisti ali Popperjem, ki so zavračali vsako upoštevanje »ne-logičnih« 
faktorjev v teoriji znanosti. 

Kuhnova teorija je, kot smo že opisali, sprožila velik odmev in reakcijo, po-
sebej pri popperjancih, ki pa so ob tem pogostoma razvili še bolj drastične in 
nenavadne teze o razvoju znanosti, kot so bile Kuhnove. Ne glede na realne 
šibkosti Kuhnove teorije, na katere so kritiki takoj pokazali, pa se je zgodil premik 
v vsebini in usmeritvi razprav v teoriji znanosti, namreč premik k zgodovini 
znanosti, k preučevanju dejanske »logike« znanstvenih revolucij. 

Na očitke o iracionalnosti njegove teorije znanosti je Kuhn odgovarjal, da so 
neupravičeni, kajti on da dokazuje le logično nespojljivost in neizvedljivost ene 
paradigme iz druge in omeji logično kontrolirano diskusijo na obseg ene para-
digme. T o pa ne pomeni, da sploh ni nobenih drugih zvez in odvisnosti med 
paradigmatskimi teorijami ali odkritji, so pa družbene, socialno psihološke in 
zgodovinske povezave. T o pa ne pomeni iracionalizem, kajti po Kuhnu lahko 
obstajajo dobri razlogi za sprejem ene in za zavračanje druge teorije, če so ude-
leženci diskusije zmožni vsaj delno prevajati jezik nasprotne teorije v lastnega 
in če je druga teorija po svoji točnosti, enostavnosti, plodnosti zares superiorna 
nad staro teorijo. Toda na splošno ne obstaja nevtralni algoritem za sprejem 
ene teorije in zavračanje drugih saj končno gre za vrednostne sodbe, ne pa za 
dejstvene alii povsem logične. Konec koncev se ne odloča posameznik, temveč 
znanstvena skupnost, nanje pa delujejo nove vrednosti, ki jih predstavlja nova 
teorija oziroma celotna paradigma. Vsa skupnost mora uskladiti svoja dozdajšnja 
izkustva z novimi vrednostmi in novim vrednotenjem izkustev. To ni iracionalen 
proces, čeprav ni tudi logičen ali algoritemskt (ipd. (glej njegov »Postscript« 
v knjigi »Struktura znanstvenih revolucij«). 

Zato tu odpade tako indukcija kot falsifikacija (nasprotne teorije) s pomočjo 
»krucialnega eksperimenta«, nastopi pa element odločitve, subjektivnosti, čeprav 
družbene subjektivnosti. 

Kot smo že pokazali, je Wolfgang Stegmiiller predstavil »racionalizacijo« 
Kuhnove teorije znanosti in mu je začuda uspelo do neke mere prevesti Kuhnove 
koncepcije v svojevrsten formalno logični jezik. Napravil je sintezo tradicionalne 
koncepcije teorije kot logično konsistente in empirično preverljive množice stav-
kov — ter Kuhnove koncepcije paradigme kot enotnosti teorije, raziskovanj, 
eksperimentov, načinov tvorjenja znanstvenih pojmov in hipotez, ki je prej celota 
dejavnosti kot stavkov ali stališč. 

Ne glede na omejenosti tega pristopa, pa je tu storil nevede dialektičen 
korak k preseganju klasične logične teorije znanosti, ko mu je znanost uspelo 
tudi logično razumeti kot sistem aktov, dejanj in šele preko tega kot statičen 
sistem stavkov, jezika ali diskurzivne teorije. 

Ob Kuhnovem, Popperjevem, Lakatosevem, Feyerabendovem, Stegmiillerje-
vem konceptu teorije znanosti in posebej napredka znanosti obstajajo še drugi 
modeli razvoja ali teorije znanosti, ki so nemara potisnjeni bolj v ozadnje, toda 
treba jih je upoštevati, saj prispevajo k dialektični celoti sedanjih teorij. 

2 e pred izdajo Kuhnove knjige »Struktura znanstvenih revolucij« je Stephen 
Toulmin, ameriški teoretik in zgodovinar znanosti, uvedel pojem »paradigme«, 



čeprav drugače kot Kuhn, vsekakor pa v zvezi s pojmom znanstvene revolucije. 
Svoje delo je začel pisati neodvisno od Kuhna in že pred njim, toda kasneje je 
svojo teorijo razvil pod vplivom Kuhnovih teorij. 

Toulmin predstavlja nasprotnika Kuhnovega koncepta znanstvene revolucije, 
kajti nasprotuje sploh pojmu »znanstvena revolucija« in zagovarja neko vrsto 
»evolucijske teorije« razvoja znanosti. Tudi po tej teoriji pride v razvoju znanosti 
do izoblikovanja povsem novih in zaključenih teoretičnih in svetovno nazorskih 
podob, ki si jih oblikujejo ljudje na osnovi temeljnih idejnih in metodoloških 
vzorcev mišljenja in raziskovanja sveta, tj. »paradigem«. Toda do njih pride 
postopoma, z mnogo majhnimi in na videz neopaznimi koraki, ki počasi spodko-
pavajo okvire stare teorije ali svetovnega nazora in gradijo novo teorijo. 

V znanosti ni nasilnih ali trenutnih prehodov, kot si to predstavljajo zago-
vorniki znanstvenih revolucij, kajti po Toulminu so znanstvene revolucije prav 
tako nemogoč pojav kot »katastrofe« v življenjskem svetu. Tako kot je bilo zgre-
šeno s katastrofami pojasnjevati propad nekdanjih živalskih vrst in nastop novih, 
je zgrešeno z znanstvenimi revolucijami pojasnjevati propad starih teorij in na-
stop novih. Toulmin je to mnenje razširil tudi na družbo, češ da so družbene 
revolucije del evolucije družbe, oziroma so kvečjemu nevarni trenutni pojavi, 
saj dajejo videz globoke spremembe, v resnici pa so le zadnji korak cele vrste 
predhodnih evolucijskih sprememb. 

Pri spremembah paradigem gre po Toulminovem mnenju za razliko v stopnji 
dinamike evolucijskega in kontinuiranega spreminjanja teorij, ki se vrši nenehno, 
ne pa za zarezo ali skok. Do teh sprememb pride tako pod vplivom notranjih 
protislovij stare teorije, oziroma pod vplivom internih znanstvenih razlogov, kot 
tudi pod vplivom eksternih, npr. družbenih pritiskov, sprememb zgodovinske 
situacije, sprememb verovanja itd. Kajti znanstveniki sami so člani družbe in kul-
ture, ki oblikuje tudi vse znanstvene koncepte, a prav tako tudi znanstveniki 
vplivajo na kulturo in družbo s svojimi idejami. 

V vsakem zgodovinskem trenutku obstaja množica teorij, pri čemer se dogajajo 
trajno neke teoretične ali eksperimentalne inovacije. Mera inovativnosti je po 
Toulminu odvisna od zunanjih, družbenih faktorjev. Do videza enostranskega 
prevladovanja ene paradigme nad drugimi pride, kadar ena smer inovacije končno 
prevlada, druge smeri pa se prekomerno zapostavljajo. Kolektivne odločitve o tem, 
katera paradigma bo sprejeta, so odvisne od internih predstav o vrednosti in 
normi neke stroke, a tudi vrednosti in norme se zgodovinsko menja jo in se ne 
dajo opisati in logično analizirati enkrat za vselej v neki formuli (npr. v normi 
o falsificljivosti ali verificljivosti hipotez). 

V znanosti torej vedno obstaja množica medsebojno rivalskih teorij in hipotez 
in neki zgodovinsko nastali proces selekcije teh teorij, ki je odvisen od notranjih, 
idejnih razlogov znanosti, po katerem se izločajo nesprejemljive teorije in se preos-
tale sprejemajo v znanstveno tradicijo. V znanstvenih tradicijah spet ne gre za 
ponavljanje ene same paradigme, kot je menil Kuhn, temveč se paradigme, kot 
to kaže Toulmin ob primerih iz zgodovine znanosti, tudi same spreminjajo. 

Ni niti totalnega preloma s tradicijo niti golega ponavljanja istega, temveč le 
»modificirana reprodukcija«. 



Toulmin se v prikazu svoje teorije zavaruje is tem, da jo ima le za hipotezo, 
ne za potr jeno dejstvo, tj. le za začasno delovno orodje raziskovanja znanosti, 
teoretikov znanosti. Toda svoje koncepcije je začel razvijati že pred Kuhnom 
in jih v bistvu ni spremenil od šestdesetih let dalje. 

Zaradi tega ne gre le za nejasne in nedodelane zamisli, temveč za antitezo 
prej omenjenih konceptov »napredovanja skozi revolucije«. Toda Toulmin prav 
tako ne sprejema pozitivistične predstave o nenehnem napredku znanosti skozi 
kontinuirano kopičenje vedenj, kajti znotraj evolucije znanosti so se po Toulminu 
temeljito spreminjali osnovni koncepti sveta, predmeta raziskovanja, delovne 
metode in kriteriji racionalnosti ter veljavnosti teorij. Pri Toulminu lahko naj-
demo pravzaprav eno samo dolgotrajno znanstveno revolucijo, namreč prehod 
iz organske podobe sveta v moderno znanost. Zato celotni znanosti ne moremo 
pripisali enega samega cilja ali ene same delovne metode, oziroma vzorca racio-
nalnosti. V znanosti gre za »družinsko podobnost« dejavnosti in smotrov (spet 
Wittgensteinov koncept »družinske podobnosti« potez, ki smo ga srečali tudi 
pri Kuhnovi »paradigmi«). 

V posebnem ji ne moremo pripisati tudi tega, da teži k »razlagi« sveta ali 
k preciznemu napovedovanju bodočih dogodkov na osnovi zakonov narave ipd. 
(to tezo namreč pogostoma zagovarjajo analitični filozofi, ki celo izenačijo raz-
lago in napoved.) 

Ze iz zgodovine znanosti se kaže, kako lahko ostajata ločeno tako (spekula-
Iativna) razlaga kot napovedovanje. Stari Babilonoi so npr. razvili že dokaj ob-
sežne in natančne matematične metode za napoved astronomskih pojavov, ki so 
jih delno lahko zelo natančno napovedovali, toda prav nič se niso spraševali 
o tem, zakaj se stvari tako dogajajo kot se, zakaj so njihovi računi uspešni. Na-
sprotno pa najdemo v začetkih grškega naravoslovja množico teorij o razlogih 
za pojav sveta, njegove mnogovrstnosti in hkratne enovitosti in temu ustrezno 
celo vrsto »razlag« kozmoloških pojavov, toda brez možnosti predikacije, in tako 
je videti, tudi brez želje po njej . 

Šele kasnejši razvoj helenistične znanosti je spojil oba tokova, toda svoj 
vrhunec je dosegel v geocentričnem sistemu, v Ptolomejevih spisih, ki pa so pred-
vsem dajali dobro matematično metodo, toda povsem neustrezno teoretično 
podobo kozmosa. 

Pravilnejše teoretične podobe kozmosa v novem veku dolgo časa niso zmogle 
tako natančnih predikacij kot teorija »epiciklov« Ptolomeja. To kaže, da ne mo-
remo poistovetiti razlage in napovedi, niti ne enega ali drugega poistovetiti s ciljem 
znanosti, upravičeno ugotavlja Toulmin. Tudi med sedanjimi znanostmi so ne-
katere, ki so bolj razlagajoče kot napovedovalne, toda zato niso manj znanstvene 
od tistih, ki so bolj napovedovalne. Takšna je npr. evolucijska biologija (na-
sproti mehaniki). Vsekakor pa znanost potrebuje oboje, tako zmožnost napove-
dovanja, tj. pravilnega izračunavanja dogodkov, kot tudi razlago tega, zakaj je 
to tako. Enostranske tendence k poistovetenju razlage s kalkulom so povsem 
napačne. Na takšne težnje po Toulminu naletimo običajno v obdobju krize v zna-
nostih, ko bi eventualna razlaga novih pojavov v temelju zamajala tradicionalne 
koncepte ali pa so razlage protislovne (gl. o tem njegovo delo »Foresight and 
Understanding«, London 1961). Znanost kot celota, kot aktivnost, njeni cilji, 

"> Anthropos 4—6 65 



metode in ideje, se evoluirajo s spremembo in selekcijo, analogno evoluciji živih 
bitij. 

Razlaga pomeni osmišljavanje opazovalnih pravilnosti ali naših kalkulov, 
oziroma napovedovanj bodočega. Tako je npr. Kepler sicer odkril eliptično po-
dobo tirov planetov, ko krožijo okrog sonca, toda tega ni razlagal, oziroma je raz-
lagal zelo približno. Šele Newton je kasneje podal razlago, zakaj morajo biti tiri 
ravno takšni, ne npr. krožni. Toda ob tem je podal že celo vrsto novih konceptov, 
nasproti katerim so bile Keplerjeve regularnosti več kot slučajen pojav (gl. tudi 
Toulminovo delo »Modelle der Kosmos, Mtinchen 1970). 

Moč napovedovanja je pravzaprav stvar tehnike, oziroma aplikacije znanosti, 
ne pa že jedro znanosti. Če je tehnika uspešna v napovedih, tedaj je to še eno 
dejstvo več, ki ga mora znanost kot teorija pojasniti. Lahko .se zgodi, kot smo 
videli, da kako nova in uspešna teorija ne poveča možnosti napovedovanja (npr. 
začetki heliocentričnega sistema nasproti tradicionalnemu geocentričnemu sistemu 
tja do Newtona in Laplacea) ali pa da uspešna napovedovalna tehnika ostane 
nepojasnjena cela stoletja. 

Tudi Toulmin ugotavlja, da je pravzaprav šele znanost 19. in 20. stoletja 
združila moč napovedi in razlage, toda obojega nikakor ni izenačila, saj so še 
vedno napetosti med tehnologijo in znanostjo, in ne moremo domnevati, da bodo 
kdaj povsem izginile. 

Marksistično rečeno, proizvodna sila ni enaka znanosti kot moči spoznanja 
in razlage, znanosti ne moremo spremeniti v kalkul ali v tehnologijo. Zmožnost 
napovedovanja je bila prvotno prav tako ona od tehnik vsakdanjega življenja, 
oziroma obrt kot zdravljenje, vzreja živali, kovanje itd. Znanost se ni naslonila 
le na moč napovedi, temveč tudi na druge veje obrti, oziroma, bolje rečeno, na 
zmožnost »uspešne prakse«. Poskuša jih razložiti v splošnih zakonih, ne pa le 
tako da jih prepiše v formule (kot drugo, višjo obliko, »obrti«-računanja, op. U. 
A.). Toulmin se sprašuje, zakaj naj bi bila sposobnost napovedovanja boljši test 
moči neke teorije kot sposobnost razlage, zakaj dodatek oglja olajša taljenje 
rude ali zakaj kinin zdravi malarijo. Seveda lahko tudi to zaobsežemo v razširjen 
pojem »napovedi«, toda pri tem kaj lahko pridemo tako daleč, da vsak recept 
že imamo za zakonito napoved, kar je ekscesna razširitev pojma. 

Glavni cilj znanosti je tako po Toulminu na področju intelektualne kreacije, 
druge dejavnosti — diagnostične, klasifikacijske, industrijske ali pa predikativne 
so dejansko »znanstvene« šele na podlagi njihovih povezav z razlagajočimi 
idejami in ideali, ki so srce naravoslovja. 

Znanost torej ne išče le udobne matematične (po možnosti) povezave med 
opazovanimi fenomeni, temveč tudi postavlja sodbe o svetu, tj. o teh povezavah. 
S tem se je Toulmin uprl slehernemu operacionalizmu ali tehnicizmu, ki sta danes 
izredno popularna nazora precejšnjega števila filozofov in znanstvenikov. Po 
Toulminu se vsaka razlaga naravnega dogajanja končno zvede na neke (po mnenju 
znanosti neke epohe) samo po sebi razumljivo, oziroma bolje, sebe razlagajoče 
stvari ali procese, vse druge se nato opredeljuje glede na njih. V Aristotelovi 
fiziki in še kasneje je bilo npr. krožno gibanje samorazlagajoče, ni potrebovalo 
posebne sile ali vzroka, kajti bilo je dojeto kot naraven tir teles v odsotnostS 
drugih vplivov. V Newtonovi fiziki je takšen primer enakomerno ravno gibanje 



ali mirovanje), kar odstopa od tega, potrebuje posebno razlago, tj. neko silo, ki 
deluje na telo. 

V osnovi takšnih razlag je torej vedno neka »razlagovalna paradigma«, ki 
sama ne potrebuje več razloga, vse kar se od nje razlikuje, pa potrebuje neki 
razlog. Takšne paradigme vsebujejo neke modele ali ideale, principe pravilnosti 
in razlage, niso pa vedno jasno prepoznavne, in ravno razlike v mnenjih o njih 
so dajale povod za globoka nasprotovanja in za obsežne diskusije v zgodovini 
filozofije in znanosti. Gre za idealizirane pojme o »naravnem redu«, ki so ne-
kakšne temeljne predpostavke ali »predsodki« o naravi med znanstveniki neke 
epohe. Ta koncept je tedaj podoben Kuhnovemu pojmu »paradigme«, le da 
Toulmin ne pozna hitrega menjavanja ali tvorjenja paradigme, temveč le evolu-
cijski dolgotrajen proces kopičenja sprememb v neki novi smeri. Pravzaprav ne 
moremo reči, da gre za predsodke, kot je menil Kuhn, temveč za globoke miselne 
vplive celotne tradicije in epohe na samo postavljanje vprašanj in na iskanje odgo-
vorov, torej ne gre za vero v predsodke, temveč za »predformiranje pojmov«, ki 
je neizogibno. 

Ko zremo v svet, zremo skozi predformirane pojme, ne da bi se zavedali 
kakšen bi bil videti svet, če teh pojmov ne bi imeli, pravi Toulmin. Toda nismo 
sužnji le-teh, kajti lahko se jih osvobodimo v tej smeri, v kolikor smo zmožni 
razumeti smisel in razvoj naših idej. 

Zaradi tega Toulmin zahteva, da se znamo soočiti z alternativami, ki so jih 
nekdaj imeli l judje nasproti svojim ustaljenim pojmom in idejam, ko se je preobli-
kovala podoba sveta in narave še posebej. Le tedaj lahko cenimo lastne pojme 
in ideje in jih nimamo preprosto za dane in neizogibne. Toulmin ima v toliko 
soroden pojem »paradigme« kot Kuhn, v kolikor oba zagovarjata globoko pred-
formiranost naših pojmov in idej, toda medtem ko ima to Kuhn za neke vrste 
nujno zlo »normalne znanosti«, je to za Toulmina pogoj napredka. 

Ce ima rast znanosti več stopenj, ki poznajo različne metode dela (začenši 
s starogrško znanostjo — filozofijo), nas to ne sme presenetiti, meni Toulmin. 
Kajti delo znanosti je več kot zbiranje dejstev: zahteva intelektualno arhitekturo 
in konstrukcijo. Pred aktualnim izgrajevanjem teorije je zbiranje materiala, še 
pred tem natančno delo pri koncepciji temeljnih pojmov, tj. pri prepoznavanju 
osnovnih možnih teorij. Tako so npr. stari Grki podali prej različne možnosti 
teoretiziranja kot pa dejanske naravoslovne teorije. Demokrit v tej perspektivi 
ni »genialni anticipator atomizma« (in tedaj bi bil najpametnejši od starogrških 
filozofov), temveč le tvorec ene od teoretičnih možnosti za pojasnitev materialnega 
sveta, pri čemer so imeli tudi drugi sistemi enake teoretične možnosti kot ato-
mizem. Zaradi tega celo sodobna znanost lahko najde analogijo svojih teorij v tej 
ali oni analitični teoriji, zdaj v atomizmu, zdaj v teoriji kontinuuma stoikov, zdaj 
v pojmu matematično urejenega sveta pitagorejcev in platonikov itd. 

Spekulativni, apriorni zasnutki znanstvenih teorij dajejo osnove raznim impli-
citno ali eksplicitno sprejetim koncepcijam »naravnega reda«, ki jih poznajo 
»zrele« znanosti, zato so te špekulacije bile in so legitimni del znanstvenega dela, 
čeprav ne poteka v laboratorijih ali v tovarnah. Dolgoročna učinkovitost uspešnih 
špekulacij je celo večja od uspešnosti eksperimentov. Največjo slavo poberejo 
tisti, ki zasnujejo novi okvir fundamentalnih idej in ki povežejo prej ločene veje 



znanosti. Takšni so bili Newton, Maxwell, Darwin, ki so sicer bili tudi dobri 
eksperimentatorji in opazovaloi, toda predvsem kritični in domiselni tvorci novih 
miselnih sistemov. 

Končno Toulmin raziskuje tudi nastajanje moderne zveze znanosti in tehno-
logije. Oboje se je razvijalo ob spreminjanju duhovnega in socialnega okolja. 
Tudi tu gre za evolucijski proces, ne za otrdele abstrakcije, ki pozabljajo na 
proces, ki vodi do njih. Tu se Toulmin najbolj približa marksizmu; čeprav ga 
sicer odklanja, zato ker po njegovem bojda zastopa teleologizem v pojmovanju 
zgodovine in ne darvinistično neteleološko podobo razvoja (gl. »Entdeckung der 
Zeit«, Miinchen 1970). 

Zgolj kronološki pregled zgodovine znanosti ali zgolj formalna filozofija 
znanosti imata enako pomanjkljivost, oba pozabljata postaviti znanstvene ideje 
v njihovo intelektualno zgodovinsko okolje, kajti šele tedaj bi lahko dali oceno 
vrednosti teh idej v njihovem kontekstu. 

Ideje v znanosti predstavljajo živo in kritično tradicijo, na katero se nave-
zujejo na novo nastajajoče ideje. Te ideje se prenašajo iz generacije v generacijo, 
čeprav se pri tem spreminjajo, kajti v vsaki generaciji se tvorijo nove intelektualne 
variacije in se včlenijo v tradicijo, to tvori t. i. »napredek« znanosti. Nekatere 
nove teorije preživijo, njihovi rival i pa ne, prav tako se pogosto izgubijo njihovi 
predhodniki. Filozof znanosti mora znati analizirati standarde, ki regulirajo takšne 
znanstvene spremembe, oziroma izbiranje ali izločanje variant. Toda ne obstaja 
en sam enotsaven test vrednotsi alternativ, zato tudi ne moremo kritizirati prejš-
njih znanstvenikov s stališča nazora sedanje znanosti. Napredek v znanosti nam-
reč raste le iz ukvarjanja znanstvenikov s problemi njihovega časa, na podlagi 
predformiranih pojmov, ki so jih njihovemu času sprejeli od tradicije. 

Tudi med alternativnimi teorijami nekega časa obstaja neke vrste boj za ob-
stanek, tiste, ki ostanejo, se včlenijo v tradicijo znanosti, v kontinuum njenega 
razvoja. Kaj podeli teoriji moč za preživetje? Na to vprašanje Toulmin ni dal 
zadovoljivega odgovora in preostal mu je končno neki relativizem, ki se skriva za 
biološkimi analogijami. 

Podobno kot v biologiji tudi v znanosti lahko neka teorija razvije neke 
prednosti, ki so pomembne za določeno problemsko okolje, toda ni nujno, da 
bi te bile tudi prednosti v drugem problemskem okolju (lahko bi bile tam celo 
ovira za napredek). Tako npr. določeni dokazi v optiki nimajo mesta v teoriji 
gravitacije, čeprav bi, formalno vzeto, bili povsem na mestu (na primer Kantovo 
pojasnjevanje zakona gravitacijske privlačnosti, ki pada s kvadratom razdalje 
z dokazom, ki je povzet po dokazu o padanju osvetljenosti s kvadratom razdalje 
od svetila). Podohno so npr. nekateri dokazi, ki so bili povzem nekoristni v ke-
miji (namreč iskanje nevidnih principov vsake specifične lastnosti kake snovi), 
postali zelo koristni v biologiji (namreč v genetiki, kjer se da specifičnostim orga-
nizmov poiskati vzrok v genih kot »nevidnih principih« organizma). 

Na posamezne teorije ne smemo gledati izolirano, če nočemo pasti v ab-
straktne ambicije ali da bi začeli iskati kakšne formule za izračunavanje »evolu-
cijske« prednosti neke teorije pred drugimi teorijami. 

Dejansko se neki znanstvenik v določeni duhovni situaciji sooča s sklopom 
variant zahtev, njegov namen je, ne da bi spravljal v nevarnost dosežke pred-



hodnikov. Nima na voljo neskončno množico alternativ, običajno mora porabiti 
svojo genialnost že za to, da razvije eno samo alternativo. Uspešna varianta odgo-
vora na probleme, ki mučijo znanstvenike dane dobe, je spočetka videti kot 
slučajni izum, brez posebnih prednosti pred drugimi variantami. Toda kasneje se 
pokaže, da ima neko specifično lastnost, ki ji podeljuje izrazito prednost pred 
drugimi variantami, namreč ko se pokažejo spremembe v okolju njenih nasled-
nikov. T o je očitno paralelno dogajajnju v živi naravi. Toulmin navaja primer 
Daltonovih »atomskih števil«, ki so v začetku pomenili zgolj udobno tabelariza-
cijo elementov po nekem zaporedju, namreč po zaporedju atomske teže. Atomsko 
težo je Dalton že imel za fundamentalno lastnost elementov, toda atomsko 
število je bila le aritmetična izpeljava, oziroma zgolj znak za mesto elementa 
v redu atomskih tež. Šele moderna kemija, oziroma fizika je pokazala na temeljni 
značaj atomskega števila, ki ustreza številu protonov v jedru in med drugim določa 
tudi izotope elementov. Atomsko število je postalo celo bolj fundamentalna 
lastnost snovi kot atomska teža (saj poznamo kemijsko enake izotope istega ele-
menta, ki se ločijo po atomski teži, ne pa po atomskem številu). 

Vnaprej ne more nihče napovedati razvoja znanosti, kot ne more nihče napo-
vedati bodočega razvoja živalskih vrst. Človek v prihodnosti bo nemara razvil 
povsem nove zahteve do znanosti in bo nemara zavrgel kot nepomembne tiste, ki 
se nam zdijo najpomembnejše. Vendar se bo novo vedno navezovalo na »staro« 
in ga hkrati spreminjalo. 

Ker znanost je imela in ima mnogo nalog in ciljev, si je zastavljala zelo raz-
lične naloge, preden se je razvila moderna znanost s tribunalom eksperimentalne 
verifikacije. Toda tudi sedaj ni izključena vrednost špekulacije, miselne poštenosti, 
matematičnosti, logičnosti kot tudi eksperimentalne inventivnosti ter duhovitosti. 
Zgolj prediktivistični smoter znanosti zapira tem možnostim vrata. Tudi v hele-
nizmu so podobno po mnenju Toulmina znanstveniki omejili svoje cilje na ma-
tematično napovedovanje, a rezultat je bil katastrofalen, zato ob vsej pomemb-
nosti predikacije ne smemo pozabiti na smisel tega, kar prediciramo, tj. da 
zgradimo sistem idej o naravi, ki bi imel neko upravičenost za postavljanje sodb 
o »realnosti«. Razlage znanosti bi torej morale biti ne le matematično natančne 
v napovedih, temveč tudi sprejemljive za časovno bit, torej tako »absolutne« 
kot tudi »v veselje duhu«. 

T o so v kratkem osnovne misli Toulminove teorije znanosti, kot smo jih 
predstavili v povzetku njegovih del. Na tem mestu se ne morem spuščati v po-
drobno presojo in primerjavo njegovih idej z Kuhnovimi ali Popperjevimi, glavna 
pomanjkljivost je vsekakor odsotnost kriterija »napredka znanosti«, oziroma evo-
lucije (gl. C. R. Cordig, The Justification of Scientific Change, Dordrecht 1971). 

Toulminov prikaz zgodovine znanosti prav tako kot Kuhnov stoji na stališču 
neke vrste znanstvene »evolucije« teorij, katere principi so zakoni izbora in prila-
goditve, toda medtem ko Kuhn vidi le neteleološkost te evolucije in odtod sklepa 
na neprimerljivost paradigem ter tudi dvomi o nekem »napredku znanosti«, se 
Toulmin orientira ravno na proces nakopičenja malih, a pomembnih sprememb, 
ki sčasoma pripeljejo do nove znanstvene podobe sveta, oziroma paradigme. 
Kontinuiteta je nastala zaradi tega, ker znanost živi tako od del svoje tradicije kot 



tudi od družbe in širše zgodovine človeštva, ta pa se ne prekinja ali skače (kot 
smo videli, Toulmin tudi družbene evolucije pojmuje zgolj kot navidezne skoke 
v kontinuumu evolucije, ki predstavljajo zaključek nekega dolgotrajnega procesa 
pretvorb). 

Za Toulmina zgodovina znanosti ni le zgodovina idej, kot je to za Popperja in 
Kuhna, temveč družbeni proces, v katerem se povezujejo tako elementi prakse 
in proizvodnje kot tudi elementi teoretične razlage. To je njegova največja 
prednost pred teorijami drugih mislecev, kot meni tudi Elizabeth Streker v svojem 
eseju »Modeli menjanja znanosti v sedanji zgodovini znanosti«, toda poglavitno 
nevarnost predstavlja ravno njegov evolucionizem, ki ga je prevzel iz biologije. 
Kajti dvomno je, če zgodovina znanosti poteka »naravno« po zakonih evolucije in 
če je model darvinističen evolucije sploh primeren za opis družbene zgodovine. 
Strekerjeva ugotavlja, da se tak slovar evolucionizma nikakor ne pojavi povsem 
»naravno«, kot je menil Kuhn, kajti pri tem kaj lahko pademo v nedopustne 
analogije in metafore, ki spreminjajo smisel ter zametujejo pomembne pojmovne 
razlike med naravo in zgodovino. 

Ta ugotovitev velja enako za Kuhna kot tudi celo za Stegmiillerja (ki tudi hvali 
evolucijski neteleološki model razvoja znanosti iin tega zoperstavlja npr. Popper-
jevemu konceptu napredka znanosti kot neskočnega »približevanja k resnici«, 
oziroma kot »povečevanje podobnosti z resnico«). 

Vsekakor imajo kritiki normativizma v pojmovanju znanosti in smotrov zna-
nosti prav, ko ugotavljajo, da ni mogoče enkrat za vselej podati ciljev znanosti 
ali logike njenega napredka, kajti teh ciljev je lahko zelo veliko, se zgodovinsko 
menjajo, napredek znanosti pa ni vnaprej zagotovljen, saj je odvisen od celot-
nega napredovanja (ali nazadovanja) družbe. Zgodovinsko gledano, poznamo 
nekaj primerov stagnacije ali nazadovanj v zgodovini znanosti do danes, najzna-
čilnejša je nemara doba srednjega veka, v primerjavi z antiko in novim vekom. 
Tudi sodobni znanosti se lahko kaj takšnega primeri, celo v naravoslovju, ki je 
najbolj utrjena in formirana znanost. 

Toda tudi ti ugovori ne morejo zanikati vloge spoznavnega smotra v razvoju 
znanosti, težnje k spoznavanju in resnici, ki je pa gotovo bila ena od gonil zna-
nosti in brez katere si po mojem znanost le težko predstavljamo. Toda iz ugo-
tovitve, da si posamezni znanstveniki zadajajo »racionalne smotre«, npr. pove-
čanje spoznanja o svetu, ne izhaja nujno, da tudi znanost kot celota, kot druž-
bena obča proizvodnja sledi tem smotrom ali jih realizira in da jih realizira vedno 
popolnejše. Tudi v znanostih se lahko primeri, da rezultanta racionalnih namer 
in del posameznikov da neracionalen rezultat (npr. sodobno znanost, ki se uveljav-
lja v oboroževalni industriji in predvsem z njo). 

Stegmiiller in še nekateri avtorji so v razočaranju nad nemogočnostjo uniform-
nega logičnega kriterija napredka znanosti, ki bi pomenil tudi napredek spoznanja 
ipd., prešli zgolj na formalno rešitev, češ o napredku lahko govorimo le relativno, 
glede na formalno strukturno primerjanje dveh teorij, oziroma bolje uporabljanj 
dveh teorij. Če se da pokazati, da se ena teorija skupaj z uporabami in možnimi 
razširitvami da reducirati na »del« nove teorije in njene uporabe, potem gre za re-
lativni napredek nove teorije glede na staro. Toda iz relativnega napredka ne 



moremo napraviti absolutnega, oziroma trditi, da gre za objektivni napredek 
znanosti v smislu nekega približevanja k idealu. 

Poleg tega Stegmiillerjev koncept »napredka« kot možnosti redukcije nove 
teorije na staro ne izključuje navideznih napredkov, ki jih omogočajo zgolj 
formalno možne redukcije sila različnih teorij ene v drugo. Da bi to onemogočil, 
včasih doda Stegmiiller zahtevo, da morata dva primera, ki sta na relaciji reduk-
cije, tj. primer uporabe prve teorije in primer uporabe druge teorije, opisovati »en 
in isti objekt«, le opisan na »različen način«. To pa je .seveda težko uresničiti, saj 
npr. objekti, ki jih popisuje klasična mehanika, niso »isti« (vsebinsko gledano) 
kot objekti relativistične mehanike. Da hi izločili zgolj referenčno, predmetno 
»istost« predmetov od njune teoretične vsebine v obeh teorijah, to pa je zelo težka 
naloga, če ne celo v splošnem nemogoča, kajti klasična mehanika je npr. sploh 
šele uvedla nekatere objekte in teh ne moremo obravnavati neodvisno od teorije. 
V klasični mehaniki je npr. sploh uveden pojem mase telesa za razliko od teže, 
medtem ko relativinostna teorija loči vztrajnostno maso in težo, gravitacijsko 
maso, pri čemer ne moremo enostavno pokazati na neko obema teorijama »skup-
no« maso objekta — to je verjetno nemožno. 

Na splošno vzeto, mora nova teorija ne le formalno zajeti rezultate stare 
teorije, temveč tudi razložiti uspeh stare teorije in njene omejitve; če naj gre res 
za napredek v razvoju znanosti (gl. o tem članek K. J. Diisberga, Stegmiiller iiber 
»wissenschaftliche Revolution«, Zeitschrift fur allgemeine Wissenschaftstheorie, 
Wiesbaden, 1977, Heft 2). 

Nova teorija T ' bi morala poleg tega nasproti preseženi teoriji T pojasniti 
tudi bodoči uspeh stare teorije v omejenih okvirih, toda podajanje teh dodatnih 
pogojev k novi teoriji (ki pokaže na to, da je stara teorija neke vrste »del« nove 
teorije) je več kot le odslika delne množice uspešne uporabe T ' na uspešne 
uporabe T, kajti nova teorija mora tudi napovedati in pojasniti nastop »novih 
dejstev«, ki jih stara teorija ne more predvideti niti opisati. 

Stegmiillerjev koncept tedaj ni zadosten opis znanstvene revolucije, oziroma 
napredka, a kot bi pokazalo natančneje preučevanje, ni tudi potreben pogoj (gl. 
zgoraj navedeni članek). 

Osrednji problem je namreč v tem, da s formalno razpuščenostjo pojma pre-
hoda do stare teorije k novi, širši, ne zajamemo nekaterih vsebinskih komponent 
pojma napredka znanosti, kot jih poznamo iz očitnih primerov znanstvenih revo-
lucij. 

Kajti rezultati stare teorije so zajeti in hkrati preseženi v vsej uporabi nove 
teorije, ne le v parcialnem, omejenem vidiku preslikave formul in faktično že 
danih empiričnih rezultatov iz ene teorije v drugo (oziroma njeno uporabo). Gre 
za problem, ki se ga je Stegmiiller sicer nemara kot eden od prvih analitičnih 
filozofov znanosti dotaknil, a ne več, namreč za dojemanje znanosti kot oblike 
dela, kot neizčrpanosti duhovnega dela, ki ga predstavljajo znanstvena odkri t ja 
in proizvodnja ter uporaba teorij. Nobeno znanstveno odkritje in teorija, ki se je 
vpisalo v tradicijo znanosti, ni dokončno izrabljeno, in nobeno ni povsem novo. 
Znanstveno delo je možno pojmiti le kot del »neskončnega« črpanja vse tradicije 
človeškega duhovnega, v posebnem znanstveno raziskovalnega dela in kot tla ter 



potencial bodočih, čeprav neeksplioitnih uporab tega dela. V vsakem sedanjem 
znanstvenem dognanju se npr. navezujemo na delo Newtona, čeprav na spre-
menjenih vidikih, toda ne na njegovo osebno delo, na njegove knjige in poizkuse, 
temveč na občo vsebino tega dela, tj. na tisto osnovno občo in idealno jedro 
dela, ki postane del kontinuuma znanstvene tradicije, oziroma medsebojno po-
vezanega in splošnega dela znanstvenikov družbe in v vseh časih. 

Stegmiiller se je tega dotaknil s tem, ko je presegel koncept teorije kot sistema 
stavkov, ko je k njemu dodal še množico možnih uporab teorije, ki raste liz dolo-
čenih paradigmatskih primerov uporabe. Toda te uporabe je dojel le množično 
teoretično kot nevtralne elemente množice možnih in dejanskih uporab ali raz-
vijanj teoretičnega jedra (osnovnega zakona teorije), ne pa kot družbeno in 
splošno delo znanstvenikov, ki je del skupne splošne proizvodnje (s tem tudi 
duhovne proizvodnje) človeštva. 

Neupoštevaje to dejansko zgodovinsko delo človeštva ni mogoče razumeti 
pomena kontinuitete in diskontinuitete v znanstvenem napredovanju. Dejansko 
ne gre za kopičenje teorij kot nekih struktur stavkov ali pa kot množic uporab 
eno na drugo, temveč za »splošno delo« človeštva, tj. za najbolj podružbljen in 
idealni del siceršnje proizvodnje človeka. Kot vsako delo tudi zgodovinsko delo 
znanosti lahko obstaja le v družbeni in zgodovinski navezavi na delo (ne le na 
rezultate dela) predhodnih generacij, v primeru znanosti pa celo na delo vseh 
predhodnih generacij, vse zgodovine. D o teh zaključkov smo prišli tudi v prvem 
delu raziskave, ob analizi indukcije, ko smo ugotovili, da ni mogoče izstopiti iz 
znanosti, da ni možna popolna negacija neke znanstveno relevantne hipoteze ali 
iznajdenje nečesa povsem novega, kar bi povsem prekinilo z zgodovinsko tradicijo. 

Vse t. i. znanstvene revolucije se dogajajo v tem okviru, toda niso niti preki-
nitve s tradicijo in zasnutek nečesa povsem novega, kot to predstavlja Kuhn, niti 
niso nenehen proces znanosti (proces falsifikaoije pri Popperju), niti ne kontinuiran 
proces brez revolucij, kot je to pri Toulminu. Kajti te spremembe pomenijo 
dejanski preobrat v znanstvenem delu, toda hkrati preobrat v vrednotenju vse 
tradicije, v »načinu črpanja« dela predhodne znanosti in v novem načinu dela 
s predmeti raziskovanja. Ta sprememba pa spet zasnuje novo, poglobljeno na-
dal jnjo kontinuiteto znanstvenega dela, ki v sebi na novi način združuje delo vse 
predhodne zgodovine. 

Gre torej za ohranitev kontinuitete v najgloblji spremembi in spremembe v 
kontinuiranem toku znanstvenega dela. Vsekakor teh sprememb ne moremo opa-
zovati ločeno od hkratnih družbenih sprememb, namreč od sprememb v značaju 
družbenega dela ljudi in družbenih odnosov. Pri tem je ena od znanstvenih revo-
lucij in morda najgloblja ravno tista, ki jo teoretiki znanosti običajno spregledajo 
ali zanemarijo, namreč spremembe znanosti v proizvodno silo družbe, povezava 
prakse neke znanosti v družbi in znanstvenih razlag v novo obliko dela sploh. 
Kot nadaljnja sprememba in revolucija pa se kaže tista, ki jo je le skopo označil 
Marx s pretvorbo »splošnega dela« v »mero« vsega dela, ki naj nadomesti se-
danjo denarno mero dela. Tu pa bi šlo še za pretvorbo znanosti v družbeno 
revolucionarno silo, kajti le v socialistični, oziroma brezrazredni družbi je možna 
ukinitev tržne proizvodnje in merjenje dela ne z denarnim ekvivalentom, temveč 
z duhovno vrednostjo samega dela. 



BIBLIOGRAFIJA 

K. J. Diisberg: Stegmiiller uber »wissenschaftlichc Revolutioncn«, Zeitschrift fur allge-
meine Wissenschafts theorie, Wcisbaden, 1977, Heft 2. 

T. Kuhn: The Structur of Scientific Revolutions, Chicago 1970. 
K. R. Popper: Logik der Forschung, Tubingen 1971. 
Elizabeth Strckcr: Modeli menjanja nauke u današnjoj istoriji nauke, Dialektika, Beo-

grad, 1978, št. 2—3. 
C. R. Cordig: The Justification of Scientific Change, Dordrecht, 1971. 
W. Stegmiiller: Neue Wcge der Wissenschafthilosophie, Berlin, 1980. 
S. Novakovič: Teorija naučnih revolucija, Filozofske študije, Beograd 1971. 
S. Toulmin: Modelle der Kosmos, Miinchen 1970. 
S. Toulmin: Materie und Leben, Miinchcn 1970. 
S. Toulmin: Entdeckung der Zeit, Miinchen 1970. 
S. Toulmin: Foresight and Understanding, London 1961. 
S. Toulmin: Distinction Between Normal and Revolutionary Science, v: Lakatos, Mus-

grave (eds.) Criticism and the Growth of Knowledge, 1970, Chicago 1962. 



Quinova razlaga terminov s pragmatičnega stališča 

VALTER MOTALN 

Quine razlaga nastanek terminov pri razvoju otroka v knjigi Word and Object 
in Ontological Relativity. V prvi fazi se otrok nauči besede kot so »mama« ali 
»voda«. Te besede se otrok nauči, ker se večkrat pojavljajo skupaj z objekti, na 
katere se nanašajo. Ti objekti se pojavljajo kot neke vidne in slušne reči, ki so 
razporejene okrog njega. Prikazujejo se v otrokovem vidnem in slušnem 
polju. Skupaj z njimi se pojavljajo zvoki besed. Quine razlaga javljanje besed ob 
predmetu, da poleg tega, da predmet vidimo, ga lahko tudi slišimo. Skratka, kadar 
se stvar pojavi, se tudi sliši določena beseda. Ta zadeva je ista kakor pri po-
gojnem refleksu. Ob ponovnem ponavljanju reči in istih zvokov, se namreč zveza 
med rečjo in zvokom besedi utrdi. Na ta način se otrok nauči razumevati besede. 
Pozneje se še pridruži stremljenje staršev, da bi otrok besedo ponovil (to je seveda 
tipična beaavioristična teorija). V tej prvi fazi se namreč otrok nauči »koliko 
nečesa« je »mama« in koliko nečesa je »voda«, koliko nečesa je »rdeče«. Objekti 
sami in njihove kvalitete so tako vsi na istem nivoju v tej prvi fazi otrokovega 
učenja. Za otroka ni nobene razlike med njimi. 

V drugi fazi razvoja se javlja uporaba splošnih terminov. Sedaj ni dovolj, da 
veš koliko nečesa je jabolko, temveč moraš tudi vedeti kje se konča eno jabolko, 
kje pa se začne nekaj drugega, kar pa je tudi jabolko. Otrok mora znati indivi-
dualizirati stvari. Šele na tem nivoju pride otrok do pojma predmeta. Vendar je 
tudi za to fazo značilno, da se otrok uči besed na podoben način kot prej, namreč 
ob prisotnosti predmetov in hkratnem zvoku besed. Še stalno se jih torej uči na 
bazi pogojnega refleksa, ob večkratnem ponavljanju besede in objekta skupaj. 
V tej fazi mora otrok znati uporabljati nedoločne zaimke in kazalne zaimke, kot 
so: »to«, »tisto«, »drugo«. Tako mora znati uporabljati splošne termine skupaj 
s temi zaimki kot: »to jabolko«, »drugo jabolko«, »ne to jabolko«. T o se seveda 
nauči uporabljati v kontekstu, to se pravi nedoločne zaimke »ta«, »to«, »tisti«, 
»ne tisti« se nauči uporabljati samo skupaj s kakim univerzalnim terminom. 
Na .isti način, kot se je učil uporabljati zaimke, ki določajo objekt skupaj s samo-
stalnikom, se nauči tudi množino samostalnikov zgolj iz konteksta. »Jabolko« in 
»jabolka« zanj ne bosta imela sorodnega smisla, če se je najprej naučil uporabljati 
množino tega samostalnika in se bo moral naučiti ednino tega samostalnika na 
novo, neoziraje se na prejšnje znanje. Velja pa seveda tudi obratno. Tako ni 



nujno, da bi termin »jabolko« bil podrejen terminu »jabolka«, ker se termin 
»jabolko« lahko nanaša samo na posamezna jabolka, termin »jabolka« pa se 
nanaša na kup jabolk. Šele takrat, ko otrok začne uporabljati besede, ki so] 
v zvezi z identiteto nekega predmeta, kot so »to«, »drugo«, »ne to«, »isto«, itd. 
se lahko nauči pojmovanje objekta, ki t raja v času (otrok se sprašuje ali je ja-
bolko, ki ga vidi na mizi isto, kot tisto prej). Termini kot so »mama«, »rdeče« se 
zopet vračajo v drugem pomenu. Če so se v prvi fazi nanašali samo na nekaj 
kar se neposredno pojavlja pred otrokom, le v tem smislu, da se loči od ostale 
okolice in ni noben individuum, se v tej fazi prično uporabljati z nedoločenimi 
zaimki in tako označujejo posamezne individualne objekte. (To je košček dialek-
tike, ker se prejšnje pojavi v bolj popolni obliki.) 

V naslednji fazi otrok lahko opazi da termini kot »to jabolko« lahko zgreše 
svoj smisel, da se ne nanašajo na željen objekt. Jabolko, ki ga vidi, je lahko samo 
del jabolka (na drugi strani ga je nekdo že pojedel) ali pa je lahko sploh kaka 
druga stvar, na primer paradižnik. Toda stalno je še objekt, na katerega se naj 
izraz nanaša, čutno prisoten. 

V četrti fazi razvoja pride do združitve teh terminov tako, da eden od njih 
igra funkcijo atributa. Nastopajo termini kot »rdeče jabolko«, »velika hiša«, itd. 
Pojavljajo pa se tudi termini o katerih ne moremo reči, da se nanašajo sploh na 
kako stvar. Tak termin bi bil »modro jabolko«. Toda vsak od teh terminov posebej 
se še stalno nanaša na nekaj, kar se da opaziti. Šele njihova zveza je take narave, 
da se ne da opaziti. Tako niso ti termini sami zase ničesar novega. 

V peti fazi se pojavijo preprosti izrazi, ki so sestavljeni iz izrazov, ki se na-
našajo na relacijo splošnih terminov, ki imajo razdeljeno nanašanje (razdeljeno 
nanašanje imajo po Quineu tisti izrazi, ki se nanašajo na vrsto objektov, ki se 
med sabo ločijo z zaimki »ta«, »to« itd.). Ti objekti so tako posamezni individui, 
tako kot je na primer jabolko. (Izrazi, ki imajo razdeljeno nanašanje so tudi taki, 
kot sta »sol« in »voda«. Ti izrazi, pravi Quine, so še pri odraslem človeku ostali 
iz faze, ko še ni ločeval posameznih predmetov med sabo. Ti izrazi so tudi zelo 
slabo vklapljajo v razdelitev, ki jo je vneto zagovarjal Mili, namreč razdelitev na 
splošne izraze in na individualne izraze. T o se lepo vidi tudi v jezikih, ki imajo 
člene; pred samostalniki, ki označujejo snov ne stoji člen, razen takrat, kadar se 
misli na določen del te snovi.) Ti izrazi so posebne narave. Nanašajo se namreč 
lahko na objekte, ki se jih sploh ne da čutno zajeti, in vendar obdrže svojo veljav-
nost. Medtem ko je bila neeksistenca takih objektov, ki se ne dajo opaziti 
(»modro jabolko«) usodna za njihovo rabo, temu tukaj ni tako. Če ne bomo 
nikoli mogli neposredno izkustveno zaznati določenega objekta, na primer »člo-
veka težkega kot vol« še s tem ni rečeno, da je to na sploh nemogoče in da objekt, 
na katerega se ta izraz nanaša, sploh ne biva. (Zadnji izraz bi se dalo opisati 
tudi kot deskripcijo, kjer je sestavljen izraz iz dveh terminov.) 

V naslednji fazi razvoja otroškega pojmovnega aparata začne otrok uporabljati 
termine, kateri sploh nimajo takega denotata, ki bi se ga dalo s pomočjo čutil 
zaobjeti. To so relativni izrazi kot: »manjši še od tako male pege«, ali pa izrazi 
za abstraktne entitete. Sedaj se pojavljajo izrazi kot so: »oglatost«, »človeštvo«. 
Ti izrazi so pravzaprav najbolj zanimivi. Predhodniki abstraktnih izrazov so 
izrazi za snovi kot so: »sol« in »voda« (Voda« je izraz, ki ga lahko stalno razu-



memo kot termin, ki je resničen za nekatere vidne reči, ali pa termin, ki se nanaša 
na konkreten objekt, to je na vso vodo na svetu.) (Pri tem moramo opozoriti na 
to, da Quine loči med termini kot so »rdeče« in »rdečost«. »Rdeče« je splošen 
termin in je resničen za predmete, ki so rdeči. »Rdečost« pa je individual rti 
termin, ki naj bi bil resničen za nek konkreten objekt.) V gramatičnem smislu bi 
se splošni in individualni termini razlikovali v tem smislu, da bi splošni termini 
bili predikati namesto katerih stojijo v kvantifikacijski logiki samo sheme. Ab-
straktni individualni termini pa bi v kvantifikacijski logiki označevali abstraktne 
objekte — množice. Ti objekti so vrednosti individualnih variabel. To razkriva 
Quine v delu: Word and Object. 

Besede, ki se nanašajo na barve, tudi pripravljajo prehod na besede, ki imajo 
abstraktne besede za denotate. Besede za barve se otrok nauči skupno z bese-
dami za snov, kot so sol in voda. Če otrok vidi rdeče jabolko ali pa siok od. 
paradižnika, so zanj te stvari le nekaj, kar je razprostrto pred njim. Če pa vidi 
prerezano jabolko, je pač to nekaj čisto drugega (še posebno ko še ne obvlada 
individualizacije objekta) kot pa celo jabolko, ker je prvo rdeče, drugo pa belo. 
Ko pa se nauči ločiti stvari med sabo kot identične objekte, ki t rajajo skozi čas, 
pa mu beseda za barvo na primer »rdeče« lahko fungira kot termin za snov (kot 
paradižnikov sok) in pa kot termin za rdeče objekte, ki pa so pravzaprav beli, 
če se jim spremeni oblika (na primer bela jabolčna kaša). Tako je »rdeče« termin, 
ki je splošen in je resničen za posamezne reči in pa termin za snov, kot sta bila 
»voda« in »mama« v fazi pred individualizacijo. Ker otrok še ne vidi razlike med 
načinom kako se uporablja termin v prvem in kako v drugem primeru, se tako 
zbira neke vrste individualnost (imena za snov v konkretni splošni termin). T o 
pa je predpogoj za nastanek abstraktno singularnega termina. Podobnost med 
vlogo individualnega in splošnega termina se prenese tudi na druge splošne ter-
mine in tako nastanejo izrazi za abstraktne individualne objekte. 

Quine pravi, da so poleg naštetih še druge reči, ki silijo da uporabljamo! 
abstraktne izraze. Ena od teh reči je skrajšan opis. S pomočjo njega se rešimo 
ponavljanja. Namesto, da bi na primer botanik opisal neko rastlino, nato pa še 
drugo, z istimi besedami, bo rekel: isto kot za prvo, velja tudi za drugo rastlino 
in bo opisal samo eno od njih. Quine pravi, da ob tem ravno pride do rojstva 
atributov kot lastnosti, ki pripadajo raznim rečem hkrati. Namesto da bi l judje 
govorili samo o besedah (iste besede, ki sem jih povedal o prvi rastlini vel ja jo 
tudi za drugo rastlino — govore o lastnostih, ki jih imajo reči. Po njegovem 
izhaja ta navada zaradi zamenjave znaka in objekta, na katerega se stvar nanaša. 
»Tu imamo trmasto vztrajanje v tem, da postvarimo neinterpretirano zadevo 
s tem, da konstruiramo bivanje atributa, namesto, da bi govorili o besedah.«* 

V tej točki se mi zdi, da je posebno močan Quineov nominalizem, ki ga je 
nehote podedoval po sholastiki, po empiristični filozofiji Deweya, in po logičnem 
pozitivizmu sploh. Človek ima občutek, kakor da si Quine zamišlja svet posa-
meznikovega izkustva sestavljen iz posameznih reči. Te reči imajo določene od-
nose med sabo. Te odnose pa posamezniki ugotavljajo z neposrednim izkustvom 
in skušajo sporočiti drugim ljudem o njih. V ta namen uporabl jajo jezik. Jezik 

* V. W. Quine: Ontological Relativity, str. 15. 



fma torej pomen zgolj v celoti interakcij med ljudmi in rečmi. Zaradi tega po-
samezni izrazi v jeziku nimajo pomena v smislu določenih entitet, na katere naj 
bi se nanašali, pa naj si bi bile te intitete izven človeka med ljudmi ali zgolj 
misli. T o stališče bi bilo precej blizu Marxovemu, če bi Quine vsaj malo bolj 
upošteval, da je proizvodnja reči, ki jih človek rabi za svoj obstoj tisti medij, v ka-
terem stopajo ljudje v medsebojna razmerja in razmerja do reči. Tega pa Quine 
ne naredi, ker je izhodišče njegove teorije posameznik, ne glede na neko družbo. 
Solipsizma, v katerega ga pelje ta misel, se rešuje pač s tem, da predpostavlja že 
preje opisano situacijo, v kateri se znajde posameznik. Pravzaprav je v podobnem 
položaju, kot je bil Locke, ko je hotel razložiti od kod človeku znanje o svetu. 
Na eni strani je razlagal vsečloveško znanje kot produkt izkustva, ki ima izvor 
v idejah, ki nam jih dajejo čuti in razum, po drugi strani pa je predpostavljal svet, 
ki je sestavljen iz atomov, ki se gibljejo po praznini. Ta svet pa je, seveda, 
izvor občutkov oziroma idej v njegovi ontologiji. Ker pa so občutki produkt 
odnosov med delovanjem človeških čutil in sveta izven človeka, je trditev, da je 
izvor občutkov svet atomov in praznine neizkustvena, saj prehaja neposredno 
izkustvo, katero naj bi bilo edino izvor zanjo. 

Quine pač namesto sveta atomov predpostavlja behavioristični trikotnik, ne-
koga ki govori, nekoga ki posluša in situacijo. Pri tem mora tisti, ki posluša, imeti 
sposobnost gledati s stališča tistega, ki govori. Isto velja tudi za tistega, ki go-
vori, da se mora znati postaviti na stališče tistega, ki ga posluša. V tej situaciji 
se oblikuje pomen nekega izraza, oziroma tisto, kar naj bi mu bilo ekvivalentno 
v smislu Quineove teorije. 

Namesto pomena nekega izraza imamo tako njegovo aplikacijo. Pomen izraza 
je pri vseh aplikacijah, ki jih jc v različnih situacijah pripravljen uporabiti govo-
reči glede na poslušalca. V algberski obliki bi to lahko razložili takole: pomen 
izraza je določen z reakcijami (obnašanjem) govorečega in poslušalca ob neki 
situaciji. Pomen bi torej bil neka funkcija s tremi argumenti, katere vrednost bi 
bila določeno obnašanje poslušalcev in govorečega (seveda se predstavlja, da 
poslušalec oziroma govoreči nista indiferentna, da imata v principu določene 
reakcije, ki se ne spreminjajo ob istem dražljaju; odsotnost vsake spremembe 
v obnašanju pri določenem izrazu, se da razložiti ravno kot posledica tega izraza). 

Pri tej razlagi nas ne sme motiti pojem egocentričnega govora. Če predpo-
stavljamo da se govor razvija le z odnosi med ljudmi, je samogovor pač situa-
cija, kjer sta poslušalec in govoreči ista. Večkrat rečemo »govoril si je, da bo 
bolje« in podobno. Na ta način se da tudi razložiti mišljenje kot pogovor s samim 
sabo (spomnimo se na razvoj misli pri Avguštinu in Descartesu). To velja verjetno 
za neke vrste mišljenja. Še bolje bi bilo, če bi mišljenje poskušali razložiti kot 
zamišljcnje raznih situacij, v katerih se znajde tisti, ki misli in njegova dejavnost 
(reakcije) v teh situacijah. Tukaj se poslušalec in govoreči identificirata. T o 
se kaže v mišljenju, ki je podobno govoru »Tega ne smeš storiti«, si 
misli otrok ko pleza na omaro s sladkarijami. Pri tem bi behavioristi 
rekli, da otrok sliši zven materinega glasu, ki mu pravi» tega ne smeš storiti«. 
Zraven vidne predstave, ima torej še slušno predstavo, ko vidi materin obraz ob 
tem ko govori. Ob tem se lahko zbudijo še nejasne predstave o materini aktiv-
nosti ob tem govorjenju in njegove lastne aktivnosti takrat, ko mu je govorila. 



(Mislim, da se ob vprašanju, kako razložiti pomen nekega izraza, pride do tega, 
da se postavi vprašanje odnosa med spoznano teorijo, logiko in ontologijo. Pri 
tem se pokaže prepletenost med predmetom spoznavne teorije in ontologije. 
Ce namreč na eni strani predpostavljamo predmet, kot ga vidi ontologija, potem 
že vemo vse o njem in potem spoznavna teorija sploh ni več potrebna. Za spoz-
navno teorijo je relevantno samo proučevanje subjekta, ki pa se ob tem stalno 
kaže kot objekt. Tako je spoznavna teorija nepotrebna. Če pa rečem, da je pred-
met stalno dan preko čutil in preko aktivnosti subjekta, potem pa postane 
odvečna ontologija.) 

Quine pri svoji analizi besed premalo upošteva vlogo človeške aktivnosti in 
pa vlogo metafore. T o pa že zategadelj, ker proučuje nastanek terminov ali glede 
na leksikografa, ki se uči jezika pri nekem ljudstvu z nižjo kulturo (da na ta način 
abstrahira kulturne razlike med ljudmi) ali pa proučuje razvoj terminov pri otro-
ku, kot smo videli sedaj. V prvem smislu proučuje razvoj izrazov v knjigi: Word 
and Object, v drugem smislu pa v isti knjigi in v knjigi: Ontological Relativity, 
ki jo je napisal več let pozneje kot prvo. Če bi dal večji poudarek tudi na otrokovo 
aktivnost ali tudi aktivnost lingvista in divjakov, bi imel s tem možnost, da bi 
zajel, pri svojem proučevanju pomena oziroma odsotnosti pomena izrazov, širše 
področje in bi njegova teorija pridobila na vrednosti. Če bi pa dal ob učenju 
jezika tudi večji poudarek na metaforično izražanje, bi ga to lahko pripeljalo 
tudi do proučevanja izrazov s strani njihovega pomena v mitih in filozofiji. Tudi 
to plat je namreč zanemaril, saj proučuje izraz neglede na njegov filozofski razvoj 
ali pa opravi to reč zelo na hitro. 



„Svet življenja" v Husserlovi fenomenologiji kot 
konkretni in materialni apriori 

BORUT P1HLER 

Husserlovo delo lahko beremo na več načinov. Tisto, kar nas pri tem dolo-
ča in postavlja v konkreten odnos do fenomenologije, je vprašanje, ki mu ga 
postavljamo in naša zgodovinskost, ki stoji izza tega vprašanja. Pomeni, da so nova 
branja potrebna, smiselna in nujna, in to v prav tolikšni meri, v kolikšni nam 
naša lastna zgodovinskost postavlja potrebna, smiselna in nujna vprašanja. Kaj 
pomenijo v okviru vprašanj Husserlova fenomenološka razmišljanja? Ali sploh 
sežejo z nivoja imanence svoje lastne filozofičnosti in zunanjega aspekta časov-
nosti do tiste dimenzije zgodovinskosti, ki delajo neko misel zaresno tudi v 
odnosu do konkretnega zgodovinskega sveta in ne zaresne zgolj v odnosu do 
njene lastne pojmovnosti in pojmovne koherence? Ali z drugimi besedami, 
kako je z odnosom med Husserlovo fenomenologijo in zgodovinsko konkrecijo, 
ki ji je stala nasproti in izza nje, ali doseže radikalnost spraševanja fenomenologi-
je radikalnost krize svojega časa? Da jo tematizira, je razvidno iz dela »Kriza 
evropske znanosti in transcendentalna fenomenologija« (Uvod v fenomenološko 
filozofijo), vendar kako to stori? Krizo znanosti razume in postavi kot izraz 
radikalne življenjske krize evropskega človeštva, kriza teorije mu izskoči iz krize 
sveta življenja. Kaj pomeni v tej konstelaciji ,svet življenja',na kak način ga 
ujame oziroma lahko ujame fenomenologija v svoj filozofski poskus? Naj nave-
demo nekaj del in študij, ki poskušajo neposredno ali posredno problemsko 
uokviriti to vprašanje:Hohl Hubert — »Lebenswelt und Geschichte, Grundziige 
der Spatphilosophie Edmund Husserls«, Miinchen 1952; Ludwig Landgrebe — 
»Das Methodenproblem der transzendentalen Wissenschaft vom lebensweltlichen 
Apriori«, v Phanomenologie und Geschichte Giitersloh 1968; Ludwig Land-
grebe — »Husserls Abschicd vom Carstesianismus«, v Der Weg Phanomenologie, 
Giitersloh 1963; Davor Rodin »Dijalektika i fenomenologija«, Beograd 1979; 
Ernst Tugendhat — »Der Wahrheitsbegriff bei Husserl und Heidegger«, Berlin 
1967; Ante Pažanin — »Znanstvenost i povijesnost u filozofiji E. Husserla«, 
Zagreb 1968; John Wild »Husserl's Life-World adn the Lived Body«, Symposium 
sobre la nocion Husserliana de la Lebenswelt, Mexiko 1963; Gerd Brand — 
»Die Lebenswelt, Eine Philosophic des konkreten Apriori«, Berlin 1971. 

Sistematično z aspekta ,sveta življenja' je predvsem delo Gerda Branda 
»Svet življenja, filozofija konkretnega apriorija«, ki poskuša skozi kritiko feno-
menologije razviti filozofijo sveta življenja in na nov način tematizirati problem, 



ki se pojavi v eksplicitni obliki pri Husserlu v »Krizi evropskih znanosti in tran-
scendentalni filozofiji«. Fenomenologija postane tu ponovno aktualna kot feno-
menologija ,sveta življenja'. Postavljeno je vprašanje po konkretnem oz. materi-
alnem aprioriju. Ali to pomeni, da sta tu na delu fenomenološki materializem 
in materialistična fenomenologija? In kaj je v tem kontekstu s tako formuliranim 
materializmom? Kaj je konkretni apriori kot materialni apriori? 

Husserl si postavi nalogo pojasniti in osvetliti svet življenja in opredeliti 
razmerje med svetom življenja in znanostjo, napraviti svet življenja za neodvisno 
in samostojno temo filozofije in dospeti do strogih znanstvenih izjav o njem. 
Svet življenja, ki vključuje v sebi tudi našo lastno bit, postane izhodišče, pot in 
smisel filozofskega početja. Tisto, kar postavlja Husserl v » K r i z i . . .« kot cilj 
svoje fenomenologije, ni bilo že od vsega začetka tematsko prisotno v vsej jasno-
sti v njegovih delih, čeprav je učinkovalo v njih. In skozi ta cilj se da po Brandu 
nakazati usodne teoretske korake in zmote Husserlove fenomenologije. 

Sestop do izvornega, do tistega, kar leži v temelju vsega, končno do sveta 
življenja, se najavlja po Brandu že v znanem in danes skorajda že pozabljenem 
stavku »k stvarem samim«. Svet življenja so »stvari same«, pot v fenomenološko 
transcendentalno filozofijo pa je možna zgolj kot pot, ki začenja z vprašanjem, ki 
je možno zgolj kot vprašanje znotraj vnaprej danega ,sveta življenja'. Kaj je na tem 
stavku specifično fenomenološkega? Ali ni cilj vsakega znanstvenega in filozof-
skega mišljenja prodreti do stvari? Če poskušamo napraviti očiten fenomenološki 
smisel te zahteve, se nam bosta po Brandu razkrili dve bistveni oznaki te filozof-
ske smeri: fenomenološka zahteva »zu den Sachen selbst« pomeni odločitev o 
tem, kaj stvari so, kaj neka konkretna stvar je, ne sme pa biti v tej odločitvi 
prisotna nikakršna vnaprejšnja odločitev, odločitev mora pasti skozi izkustvo 
stvari same. Kot prvo značilnost lahko torej navedemo naslednje: fenomenologija 
je filozofija, ki počiva na izkustvu in ostaja znotraj izkustva, v nasprotju s filozo-
fijami, pri katerih je govora zgolj o formah in funkcijah spoznanja, o pogojih 
spoznanja, o spoznanju ali principih biti, principih, ki se jih pri.ncipielno ne da 
izkušati. »K stvarem samim« bi torej pomenilo konkretneje: od principov k 
stvarem. 

Na katerem temeljnem uvidu počiva takšna filozofija, se sprašuje Brand, in 
odgovarja: svoje korenine poseduje v neizogibljivi in vseobsegajoči gotovosti, 
na osnovi in tleh katere se skoz in skoz gibljemo, tudi takrat, ko je razvidno 
ne tematizirano, in ki jo ravno zaradi njene enostavnosti in samorazumljivosti 
največkrat pozabimo. Kaj je sedaj s to gotovostjo, oziroma kako opredeliti nara-
vo te gotovosti? Brand jo opredeli, sklicujoč se na študijo Eugena Finka »Pro-
blem fenomenologije«, kot skrivnostno (ratselhafte) vnaprejšnjost splošnega vna-
prejšnjega poznavanja bivajočega. (Brand, op. cit., str. 50). T o nedoločno in 
splošno vnaprejšnje poznavanje in poznanost da je neukinljiva predpostavka 
pred vsem in vsakim, da brez nje ne bi bilo sveta, znotraj katerega govorimo 
drug z drugim, delamo, komuniciramo. In ravno ta skrivnostnost, neuganljivost, 
vprašljivost, problematičnost, neprozornost, nerazumljivost, temačnost oz. nedo-
jemljivost vnaprejšnjega poznavanja predstavlja možnost vsega spraševanja: nara-
voslovnega in pesniškega, znanstvenega in filozofskega: »Brez te nedojemljivosti 
ne bi obstajalo nikakršno hotenje po prodoru do stvari samih. Brez nje bi obstajala 
zgolj gola nevprašljivost, ki nikakor ni predstavljiva, ker bi morala pomeniti 



sovpadanje biti s samo seboj, ki ne bi dopuščala nikakršne distance, nikakršne 
zavesti.« (Brand, op. cit. str. 50). V to nedojemljivo skrivnostnost velja prodreti, 
neopredeljeno vnaprejšnje poznavanje konkretneje opredeliti. Tako najde Brand 
drugo temeljno oznako fenomenologije: prodirajoča v vedno večjo bližino biti, 
ostaja fenomenologija kot filozofija aproksimacija (Anniiherung), ali z drugimi 
besedami: nikoli v celoti ne razkriva te nedojemljivosti. 

Navedeni temelji značilnosti fenomenologije, značilnosti, ki jo razlikujeta 
od drugih filozofskih modelov, pa imata po Brandu za konsekvenco, da je tudi 
sam karakter apriorija, za katerega gre v fenomenologiji, bistveno drugačen od 
tega pojma, kakor ga sicer najdevamo opredeljenega v filozofiji. Ce je apriori 
tisto, kar predstavlja pogoje možnosti vsakega možnega izkustva, če je tisto, kar 
vnaprej opredeljuje vsako možno izkustvo, potem se da s podrobnejšim opredelje-
vanjem pojma apriorija v fenomenologiji najti tretjo specifičnost fenomenologije 
kot fenomenologije: »Apriori, s katerim ima običajno opravka filozofija, je for-
malni apriori, se pravi takšen, ki sam ni izkušen, pač pa dojet kot ne-dana (nicht 
-gegebene) ,forma' izkustva, ki jo izkustvo samo zahteva. V nasprotju s tem tema-
tizira fenomenologija apriori kot konkretni materialni apriori. T o pa ne sme 
pomeniti nič drugega, kakor da je apriori sam dan, da je sam izkušan kot izku-
stvo sui generis, ki zaobjema vsa posamezna izkustva.« (Brand, op. cit., str. 51). 
Da bi ustrezneje naznačil, kaj je z apriorizmom fenomenologije v nasprotju z 
golim formalnim apriorizmom, izpostavi Brand najprej bistvene poteze formal-
nega apriorizma: (1) — apriori, to so pogoji izkustva, ki sami niso dani v izku-
stvu, (2) — apriori je zavesti imanenten, (3) — vsa gotovost temelji v nujnosti, 
in ta ponovno v aprioriju. Fenomenologija išče drugačen apriori in postavlja 
formalni apriori pod vprašaj, ali z drugimi besedami, izkustvo kot tako postavlja 
smiselnostno (sinnvoll), smisel daja joče (sinngebend) in enotno (einheitlich). 

Konkretizacijo fenomenološkega konkretnega apriorija izpelje Brand ob treh 
avtorji: Maxu Schelerju (»Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wer-
tethik«, »Phiinomenologie und Erkenntnis«), Maurice Merleau-Pontyju(»La struc-
ture du comportement«, »Phenomenologie de la perception«) in M'ikelu Dufren-
neu, »Notion d'Apriori«). 

Za Schelerja pomeni mitološki privzetek, če opazujemo dano kot kaos občut-
kov, tako da mora fenomenologija tak pojem izkustva demitologizirati in izhajati 
iz izkustva samega. Občutki, iz katerih bi moralo biti tisto, kar je dano, sestavlje-
no, se dajo spraviti do samodanosti (Selbstgegebenheit), do izkustva, medtem 
ko se ravno danega (das Gegebene), ki naj bi bilo izhodiščna točka za možno 
mišljenje, ne da legitimno nakazati. Po drugi strani je protislovno privzeti, da je 
opazovanje danega že opazovanje v okviru miselnih zakonov, če je potrebno 
le-te šele dobiti. Na ta način postaja po Schelerju očitna osnovna Kantova 
zmota: zamenjava danega (Gegebenen) z golo čutno vsebino (bloss sinnlichen 
Gehalt). 

Maurice Merleau-Ponty razmišlja takole: razlikovanje med apriorno formo in 
empirično vsebino, dojeto kot čutna mnogoličnost, ne more upravičiti in poja-
sniti določenih struktur izkustva: izkustva zavesti drugih, izkustva zavesti besede 
kot besede, izkustva zavesti o jeziku. Preostane zgolj sprejetje materialnega apri-
orija, ki implicira izbris subjekta, ki naj bi obstajal iz čistih organizacijskih 
funkcij izkustva. 

6 Anthropos 4—6 81 



Mikel Dufrenne sprašuje v zvezi s tem problemom še radikalneje. Postavi 
si naslednja vprašanja: kako lahko apriori oblikuje aposteriori? Kako lahko 
pojem ureja zor razuma, vtisne naravi svoj zakon? Ali lahko opišemo dejavnost 
duševnega življenja, ne da bi zapadli v neko vrsto mitologije intelektualnih ope-
racij in sintez, ne da bi zavračali končnosti, ne da bi iz duha naredili univerzal-
nega »naturans«, podeljujoč subjektiviteti tiste privilegije, ki jih je Leibniz dodelil 
bogu? 

Fenomenologija postavi zato pojem apriorija drugače: apriori ni več nekaj 
zavesti imanentnega, pač pa leži v izkustvu samem, pri čemer hkrati izginja dom-
nevno togo nasprotje med zavestjo in svetom, ali z drugimi besedami, zavest je 
zavest o nečem, jaz je vedno bit-v-svetu (In-der-Welt-Sein), svet izkušajoče življe-
nje, ali, kot poudarja Brand, jaz najdeva samega sebe kot vnaprej danega v svetu, 
mišljenje dojema svet, pri čemer so forme same dane v izkustvu. Ni več abstrakt-
nega pred konkretnostjo kot pogoja možnosti konkretnosti, apriori postane kon-
kretni materialni apriorij, vendar postane po Brandu v trenutku, ko je podan 
v eksplicitni obliki, ko je tematiziran, hkrati tudi formaliziran: materialni aprio-
ri postane forma. Mikel Dufrenne to formulira takole: vendar pa kljub temu, da 
postane tematizirani materialni apriori forma, je to forma in ne mišljenje, 
ni pravilo mišljenja, pač pa za mišljenje, kajti svet predpisuje formo mišljenju. 

Pomeni: apriori leži vedno v neki materialni vsebini, ki se ne da logično 
upravičiti oz. legitimirati, nasprotno: šele iz te materialne vsebine dobiva logika 
svojo legitimnost. Tako apriori po Dufrenneu ne more biti postavljen pod normo 
sodbe, o njem tudi ne moremo soditi po oznaki sodbe, ki ga eksplicira, kajti 
apriori je resnica sodbe. 

In če je apriori materialni apriori, ali to pomeni, da lahko sedaj z Brandom 
razumemo fenomenologijo kot »fenomenološki materializem?«, če tako nekoliko 
neustrezno označimo vztrajanje pri konkretnem aprioriju kot materialnem apri-
oriju? Pomeni, ali lahko Husserlov pojem »sveta življenja« razumemo in interpre-
tiramo kot izvorno materialno danost sveta? Ali ne bi tako interpretirana feno-
menologija izgubila svoje domnevne 'idealistične' oznake? In, ali jo sploh lahko 
postavimo znotraj nasprotja med idealizmom in materializmom, ne da bi zgrešili 
njene pristne filozofske zahteve, ki ostaja »nazaj k stvarem samim«? Kaj so 
»stvari same«, kaj je fenomenološko izkustvo, ki jih tematizira? Kaj je konkretnost 
konkretnega apriorija kot materialnega apriorija? Svet življenja je pri Husserlu 
izkušan kot nekaj, kar principielno ni ,objektivni', ,resnični' svet znanosti, kot 
pozabljen smiselnostni fundament znanosti kot objektivne znanosti izkusljiva da-
nost in kot izkusljiva v tem smislu subjektivna: ne predstavlja več teoretično-lo-
gične substrukcije sveta, ki v svoji lastni biti ni več izkusljiva in izkušana. Takšna 
substrakcija je dana v oklepaj. Svet življenja je področje izvornih evidenc. Evi-
dentno dano pa je bodisi v zaznavi kot dano sšmo v neposredni sedanjosti izku-
šano bodisi v spominu kot spominjano (Husserl: »Die Krisis der europaischen 
Wissenschaften und die transzendentale Phanomenologie«, Husserliana, VI. zv., 
str. 130). V kakšnem smislu je lahko svet življenja materialni apriori? Fenomeno-
logija se razume kot ,prva filozofija' in ne kot ,poslednja' kot se tematizira 
historični materializem. 

Gerd Brand razvija svoja nadaljna razmišljanja o formalnem in konkretnem 
aprioriju in kot konkretnem materialnem ob fenomenološki kritiki, ki je uperjena 



proti formalno-apriornemu pojmovanju nujnosti. Nujnost ni razvidna, razumna 
in razumljiva, ker je kot formal no-apriorne nikoli ne moremo izkušati. Kaj potem 
ta nujnost še pomeni? Husserl razmišlja o tem problemu v delu »Prva filozofija« 
(Husserliana, VII. zv., str. 369) na naslednji način: privzamimo, da so sintetične 
sodbe a priori uganka. Sodimo neodvisno od izkustva, sledimo pri tem smeri 
nujnosti in splošnosti, ki pa sta vedno že del habitusa teh sodb, kjerkoli jih lahko 
enoznačno in razvidno podamo. Sodbe hočejo po svojem lastnem smislu objek-
tivno in nujno veljati. Kako to zmorejo, kako je to možno? Vprašanje, ki se 
torej postavlja pred nas, je naslednje: kako je razumeti, da naj podeljuje speci-
fični karakter nujnosti sodbam z zakonitostno vsebino dejansko veljavo, in sicer 
veljavo v tem smislu, ki ga imajo te sodbe, se pravi objektivno veljavo? Ali lahko 
sprejmemo odgovor: ti zakoni pripadajo formirajočim (oblikujočim) funkcijam? 
— Brand tako razume nadaljna Husserlova izpeljevanja: če sem v zadregi, kako 
je razumeti, da obstajajo sodbe s karakterjem nujnosti, potem ostaja ta zadrega 
tudi takrat, če to nujnost odrinemo na drugo področje. Potem tudi ne morem razu-
meti, zakaj je nujnost kot transcendentalna funkcija nujnost. Husserl tako razkrije 
da prisiljujoč karakter formalno-apriorne nujnosti ni enorazviiden, ni razumljiv 
in je slep. 

Brand navede tudi Schelerjevo kritiko tega pojmovanja (»Formalizem v etiki 
in materialna vrednostna etika«). Schcler spelje nujnost nazaj na izkustvo. Uvid 
sam ne more biti speljan na nujnost, nasprotno, spoznanje nujnosti temelji na 
uvidu. Nujnost je po Schelerju negativni pojem, kolikor je nu jno tisto, katerega 
nasprotje ni možno. Vsako spoznavanje aLi dojemanje neke nujnosti kot nemož-
nosti nasprotja nečesa je utemeljeno v pozitivnem uvidu tako-biti (So-Sein) tega 
nekaj. Pozitivni uvid pa je uvid danega, konkretnega apriorija. To pomeni za Bran-
da naslednje: konkretni apriori je danost smisla (Sinngegebenheit). Smisel je posle-
dnje originarno izkustvo. Poslednje izkustvo pa jc tisto izkustvo, na katero napo-
tuje nazaj drugo izkustvo, medtem ko poslednje izkustvo ne napotuje več dalje 
še na kakšno drugo izkurstvo in se v svoji poslednosti tudi več ne more nanašati 
še na kakšno drugo izkustvo: tako je hkrati originarno izkustvo, se pravi izkustvo, 
dajajoče izvor. Danost smisla se manlifestira v tem, da danega ne moremo 
izkusiti skozi nekaj drugega, pač pa zgolj skozi samo sebe. Tako ne moremo 
stopiti izza samega zrenja smiselno danega, čeprav smo vedno znova v skušnjavi, 
pojasniti to poslednje dano z najbližjimi odnosnostnimi okviri, ki uokvirjajo naše 
miselne navade, ne da bi se povprašali po njih: »Vedno znova hočemo razume-
vanje še enkrat razumeti, še enkrat dojeti smisel smisla.« (Brand, op. cit., str. 54). 

Poskus pristopa in pristop sam do konkretnega apriorija pa še ne odgovarja 
na vprašanje, ka j ima smisel in kdaj je smisel dan, po Brandu se problem s tem 
šele razpre. Ugotovljeno je zgolj to, da omogoča vnaprejšnje poznavanje vsega 
bivajočega tematiziranje smiselnosti enotnosti znotraj vsega smiselnostno danega. 
Tako pomeni zahteva po sestopu do sveta življenja, do konkretnega in material-
nega apriorija za fenomenologijo zahtevo po sestopu do dejanskosti, ki jo vedno 
že izkušamo z globalnim smislom, ki jo zaobljema. Vsa možna tematizaranja 
in formalizacije so sekundarna in prepostavljajo izvorno smiselnostno izkustvo, 
tako da lahko zakone tematiziranja in formalizacije šele izpeljemo iz tega izkustva. 

Svet življenja je konkretni in materialni apriori, materialni apriori je danost 
smisla (Sinn-Gegebenheit), smisel je dan, lahko ga uzremo. Kaj je s svetom 



življenja kot konkretnim in materialnim apriorijem znotraj logike Husserlovega 
razvoja od »Logični raziskav« do »Krize evropskih znanosti in transcendentalne 
fenomenologije«? Ali je svet življenja kot konkretni in materialni apriori odkrit-
je »Krize . . .«, ali se ta konkretni apriori najavlja že v »Logičnih raziiskavah«, 
čeprav v drugem kontekstu, na drugačen način in pod drugačnim imenom? 
Gerd Brand poskuša v svojih analizah sveta življenja pokazati, kako je prvo 
najavljainje konkretnega apriorija vezano na Husserlovo »Wesenschau«, »zrenje 
bistev«; kontinuiteta Husserlove fenomenologije je tako najdena kot kontinuiteta, 
ki se konstituira skozi iskanje in tematiziranje konkretnega apriorija. Svet življe-
nja je zgolj poslednji naziv za tisto, kar je Husserl skoz in skoz iskal: konkretni 
apriori. Kako se najavlja konkretni apriori v »zrenju bistev«? Sledili bomo 
Brandovim izpeljevanjem, pri čemer bo postalo razvidno, da je lahko svet življe-
nja rešen pred naturalizacijo zgolj v primeru, če je uzrt v omenjeni kontinuiteti. 

Svet življenja je področje izvornih evidenc, je konkretni ali materialni apriori, 
je evidentna danost smisla, smisel je dan, lahko ga uzremo. Prav ta uvid v zorno 
predstavljenost smisla tistega, kar izkušamo, doživi po Brandu svojo prvo meto-
dično upodobitev v metodi »zrenja bistev«. V zorni danosti smisla pa sta vklju-
čena tudi splošnost smisla in danost te splošnosti same. Se pravi, če dojamem 
nekaj v njegovem smislu, prodrem nadalje na način zrenja v ta smisel sam, 
potem dojamem posamezno kot tisto, kar poseduje z mnogimi drugimi posamez-
nostmi isti smisel. Smisel teh mnogih posameznosti, ki je skupen vsem, je bistvo. 
Bistvo se izpričuje kot tisto, kar omogoča splošno bit za različno individualno 
bivajoče, ki je postavljeno v okvir njegove bistvene splošnosti: »Bistvo pa ni 
dostopno samo meni, pač pa je dano za vse. Bistvo poseduje tako dvojno razloč-
ljivo splošnost: splošnost mnogega bivajočega, ki ga zbira v svojem smislu, in 
splošnost veljavnosti za vse.« (Brand, op. cit., str. 56). 

Ta dvojna splošnost je dana kot ,predmet' zora in eno najpomembnejših odkri-
tij Husserla je bilo po Brandu, da nam niso zorno dani samo individualni pred-
meti, ne zgolj vidljivo in sluhu dostopno realno, pač pa tudi 'idealne' predmetno-
sti kot so to števila, stanja stvari (Sachverhalte), vse kar spada na področje idea-
cijske funkcije: »Bistvo je apriorno, ravno zaradi tega, ker ga dojemam kot leže-
čega v temelju posameznega izkustva. Če izkušam bistvo, potem izkušam 
korelacijo individualnega bistva. Ta danost smisla pa naj bila sistematično dojeta 
z metodo ,zrenja bistev'. ,Zrenje bistev' se dogaja skozi tri medsebojno posredo-
vane stopnje.« (Brand, op. cit., str. 56). 

Brand tematizira te tri stopnje na naslednji način: 
(1) — Prva stopnja v procesu zrenja bistva obstoji v tem, da je sploh dojet 
individualni predmet. Kajti, če se to zgodi, potem je predmet že dojet v svojem 
bistvu, v svojem smislu. Individualni predmet namreč ni zgolj individualni, 
»ein Dies-Da«, v samem sebi poseduje tako ustrojen kot tako svojo lastnost 
(bistvo), svojo obstojnost (Bestand) ob bistvenih predikabilijah (Husserl: 
»Ideen . . .« , Husserliana, III. zv., str. 12). — Se pravi, vsak predmet lahko 
izkušam v njegovem kajstvu kot dan s smislom, ki prebiva v njem. Predmeta brez 
smisla sploh ni. Toda smisel, »das Was des Dies-Da«, lahko ostane popolnoma 
nerazlikovan, ne-razločen; v dojetju tega-tu (»Dies-Da«) ni timatiziran. Tudi, 
če že na prvi stopnji zrenja bistva dojamemo tisto kaj predmeta kot notranje, 



še vedno ni nič rečeno o tem, kaj je ta kaj sam, kako mu lahko sledimo in ga 
konstituiramo. 

(2) — Na drugi stopnji se dogodi dojetje tega ,kaj'. Sprva netematizirano 
dani ,kaj ' postane eksplicitna tema dojemanja, in sicer tako, da je postavljen v 
idejo (Husserl). Izkušajoč ali individualni zor lahko preobrnemo v zrenje bistva 
(Wesenschauung) oz. ideacijo (Husserl, »Ideen . . .«, str. 13). Prvi korak je vedno 
storjen kot nekaj samo po sebi razumljivega, zato tudi ni vedno tematiziiran kot 
prvi, tako da začenja Husserl zrenje bistev z drugim korakom, namreč z ideacijo. 
Skozi proces ideacije postane ,kaj ' bistvo, s tem pa postane to bistvo samo predmet 
zrenja in sicer novega zrenja. Bistvo (eidos) je predmet nove vrste (neuartiger 
Gegenstand). Tako kot je dano individualnega ali izkušajočega zora individualni 
predmet, tako dano zrenja bistva čisto bistvo. (Husserl: »Ideen . . .«, str. 14). 
Zrenje bistva (Wesenschau) je zor (Anschauung), vendar zor nove vrste. Zrenju 
bistev leži v temelju individualni! zor, vendar ju Husserl principielno razloči. Drug 
korak oz. stopnja v procesu zrenja bistva realizira torej to, da postane bistvo 
samo nove vrste predmet. 

(3) — Na tretji stopnji pa se razvije ideacija v eidetski variaciji. Da bi dojel 
splošno bistva, ga moram osvoboditi njegovih naključnosti in posebnosti, v tem ko 
eksemplarično vzeto stvar v njeni dani obstojnosti variiram v fantaziji, preizkuša-
joč in izkušajoč tisto, kar spada k obstojnosti te stvari. To se lahko imenuje tudi 
proces dokončnega razločevanja bistva. Skozi vse realizirane variacije namreč 
izskoči nesprejemljivka — in varianta, ki je v vseh prisotna, in sicer nesprejemljivka 
kot splošna forma, brez katere ta in ta stvar sploh ne bi bila ta in ta stvar: 
nevariabilni ,kaj ' , v katerem se skladajo vse inačice — variante: splošno bistvo. 
(Husserl: »Erfahrung und Urteil«, 1948, str. 411). 

Proces eidetske variacije torej sestavljajo: (a) — proces preverjanja mnogo-
ličnosti variacij, (b) — p o v e z a v a tistega, kar se medsebojno skoz in skoz pokriva, 
(c) — aktivna identifikacija tistega, kar ostaja identično znotraj razlik. (»Er-
fahrung und Urteil«, str. 419). 

Premislek tega postopka je po Brandu važen zaradi tega, da ne bi fenomeno-
loško tematiziranega konkretnega in materialnega apriorija, sveta življenja, dojeli 
na tak način, ki v vsem svojem bistvu zgreši fenomenološko zastavitev. Ze sama 
sintagma ,svet življenja' je obremenjena z naturalistično konotacijo, tako da se 
nam lahko izvorne evidence smiselnostnih danosti preobrnejo v čutne danosti 
zaznav in s tem transcendentalno stališče v empirizem in njegove aporije, katerih 
kritika je fenomenologija v velikem delu svojih prizadevanj. (O tem obsežno 
Husserl v zadnjem velikem oddelku »Krize . . .«, oddelku za naslovom »Pot v 
fenomenološko transcendentalno filozofijo iz psihologije«, paragrafi 56—73, in 
na drugih mestih). 

V »zrenju bistev« se prvič najavi konkretni ali materialni apriori, vendar 
»zrenje bistev« kot tako samega pristopa do tega apriorija še ne omogoča, ni kot 
tako pristop do tistega, kar se samo daje. Husserl je zelo zgodaj ugotovil, da pred-
stavlja »zrenje bistev« eno od disciplin fenomenologije, pomožno disciplino feno-
menologije, ali z drugimi besedami: zrenje bistev ni metoda fenomenologije kot 
fenomenologije, ne spravlja nas pred tisto ,samodano' (,Selbstgegebene'), je zgolj 
prehodna stopnja (Duchgangsstadium), ki pr ipomore k pojasnitvi, ki nam poda 
vodilno nit, kot pravi Brand, ob kateri bomo lahko prodrli do tistega, kar se samo 



daje (zum Selbstgegebenen). Izkustvo tistega, kar se samo daje, kar fenomenologija 
išče, mi ne more biti dano skozi proces eidetske variacije, ker eidetska variacija 
že predpostavlja eidos: kako bi sicer vedeli, kaj spada k eidosu, če tega (eidosa) 
ne bi že predpostavili? Tisto, kar mi da eidetska variacija po Brandu, je, da mi 
pojasni, kaj je tema, smisel, do katerega hočem prodreti, ko ga analitično razla-
gam, pojasni mi skrito bogastvo izkustva, ki mu leži v temelju, razgradi izkustvo lin 
mi razpira pogled na tisto, kar iščem. Eidetska variacija mi tako v nobenem prime-
ru ni v stanju podati bistva, v nobenem primeru nima funkcije, da bi mi dala bi-
stvo, da bi mi razkrila lizkustvu v temelju ležeče fundamentalno izkustvo. Tisto, kar 
dejansko stori »Wesenschau«, je po Brandu to, da mi omogoča na osnovi vnaprej-
šnjih pojasnitev razločevati nebistveno od bistvenega, da bistveno naredi bistve-
nejše: »Wesenschau«, če jo metodično uporabimo, nam da začetne pojasnitve pri 
našem iskanju tistega, kar se samo daje (,das Selbstgegebene'). Več od »Wesen-
schau« ne smemo zahtevati. 

Usoda samega zrenja bistev pa je bila bistveno drugačna; ne samo da se je 
od tega zrenja zahtevalo več, kot je v stanju dati in realizirati za spoznanje, 
»Wesenschau« je postala univerzalna metoda, ki je segla daleč čez področje filo-
zofije, in postala mikavna predvsem za posebna znanstvena področja, katerim je 
domnevno zrenje bistev pomenilo veliko več kot Husserlu in fenomenološki filo-
zofiji v ožjem pomenu besede. Zdelo se je, da je prvič v zgodovini filozofije in 
znanosti izdelana metoda, ki omogoča dojemanja, postavljanje in spoznavanje 
bistev, tako individualnih bistev kot bistev celih področij — regij, pri čemer je bilo 
odločilnega pomena to, da je konec koncev dojetje bistev cilj vsake znanosti. 
Zdelo se je tudi, da je njen bistven sestavni element stroga znanstvenost: metodo 
»zrenja bistev« sta spremljali akribija in strogost, držala se je danega, iskala je 
dano (das Gegebene), hkrati je iskala nujnosti, ki obvladujejo dano. (Brand, op. 
cit., str. 60). Filozofija se je preoblikovala v raziskovanje bistev (»Wesensfor-
schung«), v eidetsko raziskovanje; posameznim znanostim je omogočila fundiranje 
lastnih eidetskih regij. Husserl sam je privzel, dokler ni odkril pojma sveta življe-
nja, razdelitev regij bivajočega na področja znanstvenega postavljanja vprašanj kot 
nekaj danega, in je hotel nakazati v začetku svojih »Idej . . .« z regionalnim 
apriorijem v razvoju regionalnih ontologij prvi pogoj možnosti takšne razdelitve. 
Isto velja za Branda tudi za Heideggra v »Biti in času«. Hkrati se je »Wesen-
schau« pojavila kot metoda, ki je uporabljiva na vseh področjih. »Zrenje bistev« 
je postalo moda kot pozneje strukturalistična metoda in psihoanalitski postopek. 
Znanstvena dela vseh mogočih vrst so začenjala v obdobju Husserlovih prvih 
uspehov s splošnimli, deskripcijami, ki so se ponujale kot »Wesenschau« in »regi-
onalne ontologije«. (Brand, op. cit., str. 61). Tako se je Wesenschau pojavila 
kot metoda, ki je zagotavljala znanostim eidetsko fundiranje, bistvenostno fundi-
ranje njenih lastnih področij. Nekateri znanstveniki so se sami začeli ukvarjati 
s filozofijo, da bi izpeljali eidetsko fundiranje znanstvenih regij, s katerimi so se 
ukvarjali. Odločilen vpliv fenomenologije v smer psihiatrije (Jespers), literarne 
teorije, ipd. 

Veliki začetni uspehi fenomenologije pa se dajo speljati po Brandu na en 
sam dejanski veliki uspeh: prvi uvid v materialni apriori. Pri tem velja takoj 
pripomniti naslednje: svojo obsežno študijo »Die Lebenswelt — Eine Philoso-
phic des konkreten Apriori« zastavi Brand teoretsko v tem smislu, da izpostavi 



Husserlov pojem »Lebenswelta« in razume tudi vsa nadaljna dogajanja znotraj 
poglavitnih fenomenoloških tendenc po Husserlu (Heidegger, Sartre, Merleau-
Ponty) skozi optiko tega pojma; ali z drugimi besedami: filozofska in tudi konkret-
no zgodovinska produktivnost fenomenologije je zadolžena pojmu »Lebenswelta«. 
Skozi »Lebenswelt« ne prihaja zgolj fenomenologija do konkretnega in materi-
alnega apriorija in s tem do zgodovinskosti svojega lastnega početja, pač pa radi-
kalno tudi onstran razlike med idealizmom in materalizmom v običajnem pomenu 
besede. Naslednje, kar bi naj omogočil ustrezno razumljen in postavljen pojem 
»Lebenswelta«, je sestop v zgodovinski čas in ' theatrum mundi ' , katerega krizo 
tematizirajo različni filozofski tokovi, še prav posebno pa tisti del sodobne misli, 
ki se napaja ob izvoru Marxovega preobrata. Iskanje konkretnega in materialnega 
apriorija torej ne pomeni samo iskanja, ki se dogaja znotraj fenomenologije kot 
fenomenologije, pač pa predvsem iskanje, ki poskuša skozi krizo časa in obdobja 
osmisliti fenomenologijovnjeni transcendentalno-zgodovinski konkreciji: »Lebens-
welt« je trancendentalno-zgodovinski konkretni apriori. Ka j to pomeni? Ali ne 
eksplodira nujno v samem sebi tak pojem? In naslednje vprašanje: ali je trans-
cendentalno-zgodovinsko nekaj, kar principielno nikoli ne more biti konkretno 
in obratno? Kako ohraniti enotnost pojma, ne da bi izgubili vsebin, ki jih pola-
gamo vanj? 

Kaj pomeni »Lebenswelt« kot konkretni in materialni apriori? Prvi uspehi 
fenomenologije kot zrenja bistev se da jo po Brandu torej zreducirati na enega 
samega: to je prvi uvid v materialni apriori, uvid, ki da predstavlja v zgodovini 
filozofije nesluten preboj: apriorizem je osvobojen in premagan. Apriorizmi niso 
več možni, ker je odkrit konkretni in materialni apriori. Marx je odkril konkretni 
zgodovinski apriori. Kaj je s konkretnostjo konkretnega in materialnega apriorija 
v fenomenologiji, če to ni Marxov konkretni zgodovinski apriorij? Na tem mestu 
so ta vprašana prav gotovo še prenagljena. Opišimo konkretnost fenomenolo-
škega apriorija s Schelerjevimi besedami, kot jih povzema Brand: kakor bistveno-
sti, so tudi sklopi med njimi dani (gegeben), in ne proizvedeni ali dani po razumu. 
Kot taki so uzrti (erschaut) in ne narejeni (gemacht). So izvorni sklopi stvari (ur-
spriinggliche Sachzusammenhange) in ne izvori predmetov zgolj zato, ker so 
zakoni aktov, ki jih dojemajo. Nezadostnost in delnost zrenja bistev kot metode 
je spoznal že Husserl. Zato se po Brandu dostikrat dogaja, da se fenomenologiji 
očita tisto, kar je sama spoznala kot nezadostno in ovrgla. 

Naslednji korak na poti h konkretnemu in materialnemu aprioriju stori Brand 
ob podrobnejšem tematiziranju originarnega zora (originare Anschauung) kot vira 
vsega spoznanja in ob vprašanju p o samodanosti (Selbstgegebenheit) in resnici. 

»Konkretni apriori je osnova in izhodišče fenomenologije. Čeprav nam zrenje 
bistev le-tega še ne daje, moramo kljub temu vztrajati na materialnosti, se pravi 
danosti (Gegebenheit) apriorija. Smisel in pomen sta nam dana, sta zaznana. 
Vse bivajoče poseduje sebi lastno nazornost (Anschaulichkeit), in sicer na način 
nam poprej znane vnaprejšnjosti. Tej nazornosti se lahko bolj in bolj približujemo. 
Je vir vsakega pravilnega (rechtmassigen) spoznanja.« (Brand, op. tit., str. 62). 

Ta uvid ostaja pri Husserlu konstantno spoznanje, postavljen je za neizogib-
ijivo (izhodišče fenomenologije, za princip vseh principov, ki se ga v nobenem 
primeru ne d a teoretično zavrniti. Brand navaja v nadaljnjem naslednje misli iz 
Husserlovih »Idej . . .« (Husserliana, III. zv., str. 52): nikakršna možna teorija ne 



more zamegliti dejstva, da je princip vseh principov naslednji: da je vsak originar-
ni dajajoč zor pravi (legitimni) vir (Reschtsquelle) spoznanja, da je potrebno vse, 
kar se nam v »intuiciji« originarno daje (takorekoč v svoji telesni dejanskosti), 
enostavno privzeti, kot kar se daje, vendar zgolj v mejah, znotraj katerih se daje. 
Očitno je, da lahko vsaka teorija vsako svojo resnico ustvari zgolj iz teh originar-
nih danosti. 

T o nadalje pomeni za Husserla (in Branda), da izhodišče filozofije konkretne-
ga in materialnega apriorija, izhodišče filozofije »Lebenswelta« in »Wesenchau« 
kot začetna fenomenološka metodološka postavka, ni »Wesenschau« kot eidetska 
variacija v svojem zadnjem koraku, ni »Wesenschau« kot metodološko sredstvo, 
ki sicer že nakazuje prvo javljanje konkretnega in materialnega apriorija, pač pa 
princip vseh principov, uvid v konkretni apriori. Kot tak je v svoji splošni formu-
laciji kot princip po Brandu vodilna misel, ki opredeljuje celotno napredovanje 
fenomenologije, imanentna zahteva, ki jo mora reflektirati vsak naslednji korak 
fenomenološkega napredovanja h konkretizaciji konkretnega in materialnega 
apriorija. 

Tudi fenomenološka redukcija je od tod lahko zagledana v novi luči: ni ča-
robni akt, ki postavi izvenveljave naivno bitno ,objektivno' veljavnost dejanskosti, 
sploh ni kot taka ,filozofsko' ali celo ,filozofovo' dejanje, tudi ni naravnanost ali 
stališče, čeprav skoz in skoz ponavljamo: fenomenološka naravnanost, fenomeno-
loško stališče, ali celo fenomenološko ,gledišče', ampak nekaj, kar iskoči kot 
nuja iz uvida v konkretni in materialni apriori: ali z drugimi besedami, na tem 
principu počiva takoimenovana fenomenološka redukcija s svojim korelatom, 
,epoche'. Ta pa je pogosto bila in je še skoz in skoz razumljena napačno, cele gene-
racije fenomenologov in kritikov fenomenologije so jo razumele napačno, celo 
Husserl jo je po Brandu večkrat napačno razumel, in sicer v smislu ,postavite v 
veljavo' (,In-Geltung-Setzen l) v sebi zaprte zavesti, katere strukture je potrebno 
raziskati, in konstituiranje za-se bivajoče subjektivitete, medtem ko je svet, ali 
vsaj njegova eksistenca postavljen v oklepaj. V svoji začetni splošnosti ne pomeni 
in ne more pomeniti nič drugega kot tisto, kar se samo daje (Selbstgegebenheit), 
tisto, kar se samo daje, so ,stvari same', stvari same' so neposredna danost smisla 
(Sinngegebenheit), področje pra-evidenc, ,svet življenja' kot konkretni in materi-
alni apriori, do katerega stori prvi korak Husserl že s svojo »Wesenschau«. Feno-
menološka redukcija pomeni sestop k tistemu, kar se samo da je in ima kot vsak 
sestop, kot poudarja Brand, dva aspekta: k sestopu, k napotitvi nazaj, k razkri-
vanju, k prodoru k stvarem samim, bistveno spada hkrati postavljanje v oklepaj, 
zadržanje, kar zadeva dajanje sodb, ali z drugimi besedami: izključitev vsega, kar 
ni ,stvar sama'. O tem obsežneje Gerd Brand v svojem delu: »Welt, Ich und Zeit. 
Nach unveroffentlichten Manuskripten Edmund Husserls«, Den Hagg 21969. V 
tem kontekstu že Husserlov zgodnji sestop do ,eidosa' ni metodološki ali celo filo-
zofski idealizem, ampak prvi korak k »Lebensweltu«. Fenomenologija kot filo-
zofija 'sveta življenja',kot področja pra-evidenc, izvornih evidenc, lahko p o eni 
strani utemelji na nov način kot stroga znanost (področje izvoznih evidenc pri-
haja nasproti zahtevi po strogosti) različna področja znanosti, in hkrati ponudi 
merilo za kritiko za tiste oblike znanstvenega mišljenja in delovanja, ki zapadajo 
,objektivizmu' in na tak način zgrešijo ,stvar samo'. Husserlova ,stvar sama pa 
ni Heglova ,die lebendige Sache', fenomenologija sveta življenja ni fenomenologija 



duha, fenomenologija ni dialektika. Logika, ki jo dialektika fenomenologije duha 
že nosi v sebi, lahko fenomenologija sveta življenja šele konstituira 'iz izvornih 
evidenc. Ali to pomeni, da je Husserl storil tisto, kar nam je Hegel ostal dolžan? 
Cesa ni storil, kar je storil Marx? Ce sta Husserl in Marx storila nekaj, česar ni 
storil Hegel, ali je možno njun poskus uzreti skozi skupno optiko tega manka? Marx 
odkrije materialni zgodovinski apriori vsega zgodovinskega življenja, vendar 
skozi kritiko Hegla ponovno sprejme njegovo logiko v svojem »Kapitalu«, ker 
je Heglova logika logika gibanja sveta kapitala. V svetu, kjer je kapital »ens rea-
lissimum« in proletariat »ens nihilissimum« je resnična v strogem pomenu besede, 
utemeljuje ekonomijo kot strogo znanost. Zato začenja dobivati ekonomija status 
fundamentalne znanosti, skozi prizmo katere dobe svojo »poslednjo utemeljitev« 
vse ostale znanosti in oblike zgodovinskega življenja. Logika gibanja sveta kapi-
tala kot poslednja logika kapitalskega sveta pa ni edina možna logika zgodovin-
skega sveta. Šele skozi aspekt nekap'italskega sveta postane Heglova logika ,nere-
snično'. »Resnično je celota« se zagleda v svojem ogledalu: »celota je neresnično« 
(Adorno). To ogledalo je pra-evidenca, ki leži v temelju resnice kot celote. Kot 
pra-evidenca je dejansko poslednja evidenca v kapitalskem svetu, poslednja resnica 
kapitalskega sveta, kot taka pa ni pra-evidenca kot izvor, ampak poslednja resnica 
kot tisto še nerealizirano. Ce gre Husserl globlje od Hegla, gre Marx dlje od 
Hegla. Kljub temu se srečata na nekem mestu. To mesto je konkretni in materialni 
apriori; pri Husserlu tematiziran kot svet življenja, področje izvornih evidenc, 
pri Marxu materialna produkcija in reprodukcija zgodovinskega življenja in kon-
krecija razrednih bojev. Ali je sploh možna, in če je možna, kako je možna kore-
lativna tematizacija teh dveh filozofij, od katerih se ena principielno konstituira 
kot prva filozofija in druga radikalno kot poslednja filozofija. — Navedimo citat, 
ki v konkretni obliki misli ta odnos: »Da bi se vzpostavil dialog med filozofijami, 
torej tudi med fenomenologijo in marksizmom, je potreben cel novi svet. Namreč, 
Marxov zgodovinski materializem in fenomenologija nista samo dve različni 
filozofiji, niti dvoje različnih pogledov na svet, pač pa dvoje različnih form ozave-
denih eksistenc, tako da je njun prodor do dialoga možen zgolj skozi zgraditev ali 
vsaj odkrivanje skupnega sveta, v katerem bo dialog, obsežnejši od gole znanstve-
no-tehnične izmenjave informacij med aparatiziranimi in funkcionaliziranimi mo-
nadami, postal enako možen kot nujen. Tisto, kar povezuje ti različni filozofiji, 
je ravno ta novi svet, za katerega si obe strastno prizadevata.« (Davor Rodin: 
»Dijalektika i fenomenologija«, Nolit, Beograd 1979, str. 67). 

Svet življenja kot konkretni in materialni apriori — problem je s tem komajda 
razgrnjen.* 

* Opomba: pričujoči tekst je kratek odlomek iz raziskovalne naloge z naslovom »Proble-
mi sodobne filozofije I: Fenomenologija — problem ,sveta življenja'«. 



Nekaj tez ob kontroverzi Habermas-Luhmann* 

RUDI JAKHEL 

1. Družba kot preplet sistema in življenjskega sveta 
Po Luhmannu je specifičnost socialnih sistemov in družbenega sistema v celo-

ti to, da se od svojega okolja razmejuje na osnovi smisla,1 da so smiselni sistemi, 
sistemi torej, ki imajo določen smoter, namen, cilj. Potemtakem gre tu za organi-
zacije oz. institucije, za sistem organizacij oz. institucij. 

Za družbeni sistem in njegove podsisteme je okolje predvsem narava. Osnovni 
sm'sel sistema je družbena potreba po prisvajanju narave, po materialni repro-
dukciji družbe, temelji pa na zgodovinsko zrasli družbeni in tehnični delitvi dela. 
Narava predstavlja predvsem zunanje okolje sistema. Drugo okolje sistema je 
sama družba, s katero se sistem po razsežnosti, obsegu, prekriva. Natančneje, 
okolje je tisti del družbe — kompleks individuov in njegovih medsebojnih odno-
sov — ki jih sistem skozi redukcijo in selekcijo pušča kot kontingenčne (kot 
nekaj, kar je, po Luhmannu, možno, a ni zajeto v sistem, prepušča jim torej samo-
svojo eksistenco zunaj sistema, a hkrati znotraj njega. To je tisto, kar označuje 
Habermas kot življenjski svet oz. svet življenja (Lebenswelt)2, Lefebvre pa kot 
vsakodnevno življenje, vsakdan,2* ki ostaja zunaj sistema, je torej njegovo okolje, 
a hkrati prepleta sistem, predstavlja njegovo notranjost, torej njegovo notranje 
okolje. Sistem integrira le tisti del individua, ki opravlja za sistem neko funkcijo: 
funkcijo namensko-racionalnega delovanja, in le tiste odnose z drugimi funkciona-
liziranimi individui v sistemu, bi jih zahteva njegova »vloga«, to je tisti del 
intersubjektivnosti, komunikativnega delovanja, ki omogoča njegovo namensko-
racionalno delovanje. Ker pa je funkcionalno delovanje individua neločljivo po-
vezano z njegovo osebnostjo, ugotavlja Habermas paradoks, da je notranja 
narava individua hkrati element sistema in njegovo okolje.3 Tako gledano je tudi 

* Te teze predstavljajo le osnovno avtorjevo orientacijo v sicer zelo razvejeni in 
pojmovno razgibani razpravi Habermas-Luhmann in naj bi služile kot izhodišče za nadaljnjo 
diferenciacijo. 

1 Nikolas Luhmann: Sinn als Grundhegriff der Soziologie, v J. Habermas/ N. Luhmann: 
Theoric der Gesellschaft oder Sozialteclmologie — Was leistet die Svstemforschung? Frank-
furt 1971, pp, 24—100. 

2 J. Habermas: Legitimationsprobleme im Spčitkapitalismiis, Frankfurt 1973. 
2a H. Lefebvre; Antisistcm, Prilog kritici tehnok.ratiz.ma, Radnička štampa Beograd 1973. 
3 Habermas, 1973, p. 26. — Luhmann opaža, da njegova teorija obravnava človeka 

kot »problematično okolje« in kot del sistema. N. Luhmann Komplcxitat und Demokratie, 
Politische Vierteljahrcszeitschrift, 2—3/1969, p. 316. 



narava notranje okolje sistema. Od položaja individua v sistemu, to je od vloge, ki 
mu jo določa sistem v procesu prisvajanja narave in obvladovanja družbe, je 
odvisno, kako bo doživljal samega sebe ,in svoj svet življenja, pa tudi obratno, 
od njegove notranje narave in dojemanja življenja je odvisno, kakšne zahteve bo 
postavljal sistemu. Družba torej ni razdeljena samo na svet dela in svet interakcij, 
kot to prvotno formulira Habermas4 , temveč tudi na sistem in na svet življenja, na 
svet namenske, tehnične racionalnosti, s katero družba upravlja svojo materialno 
eksistenco, na svet organiziranega dela, proizvodnje in upravljanja, in na svet 
življenja, na svet človekovih kulturnih potreb, na svet obnašanja, čustvovanja, 
doživljanja in izživljanja, na iracionalni svet, gledano z vidika sistema, v resnici 
pa na svet praktične racionalnosti. Ta dva svetova se medsebojno prepletata in 
ustvarjata vsak glede na svojo notranjo diferenciranost zelo pestro podobo, kot 
npr. ugotavlja Lefebvre: 

»Moderno društvo izgleda nam sastavljeno od velikog broja grupa, pojedi-
naca, agensa i delimičnih sistema (podcelina odnosno podsistema). Ako postoje 
stanovanje, odeča i opažanja polja (pejsaži, muzika, itd.), postoje takode, pravni 
,sistem', fiksni ,sistem', školski ,sistem', izborni ,sistem', saobračajni ,sistem', itd. 
Društvena stvarnost se na neki način pojavljuje kao skup ,podsistema', odvojenih 
prazninamail i ,belinama'«5. 

Ta podoba družbe je toliko pestrejša, kolikor več podsistemov in podpodsi-
stemov ima in kolikor bolj različno so ti med seboj povezani in različni po svoji 
notranji strukturi: po kompliciranosti (številu elementov) in kompleksnosti (številu 
odnosov med elementi) in tudi po kontingenčnosti, tj. po Lefebvrovih »prazni-
nah«. Te praznine so lahko različno razsežne, različno med seboj povezane in 
različno intenzivno izpolnjene z različno vsebino. Ta različnost je odvisna od 
tega, koliko je v notranjosti individuov in koliko je v njihovi intersubjektivnosti 
prisoten vpliv sistema v posameznih sferah vsakdanjega življenja (npr. različnost 
individualnosti, ki je mogoča v vojski, nasproti individualnosti, ki jo omogoča 
umetnost itd.). Različna notranja okolja različno vplivajo na svoje sisteme — 
in obratno. 

Sistem in svet življenja torej nikakor nista dve med seboj jasno razmejljivi 
sferi, kajti tudi smisel sistema, ki naj služi kot razmejitev, je zelo diferenciran 
glede na različne »podsmisle« (z nadaljnjo hierarhično in vodoravno diferencia-
cijo). Obenem pa ima tudi vsakdanje življenje svoj glavni smisel in različne smisle 
glede na različne aktivnosti. Gre torej za tisto, kar imenuje Luhmann kompleksnost 
sveta, v katero spada tudi kompleksnost samega sistema. S stališča te prepletenosti 
sistema in sveta življenja je treba vrednotiti tudi današnje tendence razvoja družbe. 

4 J. Habermas: Teclinik und Wissenschaft als Ideologic Frankfurt, 1968. Habermas 
v Legitimationsproblemc znatno odstopa od te svoje prvotne teze, tako ugotavlja: »Družbeni 
sistemi sc spopadajo z zunanjo naravo preko instrumentalnega delovanja (po tehničnih 
pravilih), z notranjo naravo pa preko komunikativnega delovanja (preko veljavnih norm).« 
(Op. eit., 1973. p. 21.) Vendar tudi tu izključuje iz dela interakcijo, oz. iz interakcije delo. 
Delo in interakcija lahko potekata v smislih različnih racionalnosti, po »tehnični« ali po 
»praktični«, torej sta navzoči v obeh svetovnih sistemih in življenju. Če to ne bi bilo tako, 
sploh ne bi bilo emancipatorske alternative kapitalizma. 

5 Lefebvre, op. cit. p. 117—8. Pri tem prav gotovo velja opozoriti na pojem notranje 
diferenciacije, saj pri tem mislim na to, da imajo različni podsistemi in podpodsistemi 
različno kompliciranost (število elementov) in različno kompleksnost (število odnosov med 
elementi) in s tem tudi različno kontingenčnost (možnosti selekcije), torej različno velike 
in različno »prazne« svobodne prostore. 



2. Sistemiziranje družbe in podružbljanje sistema 

Razvoj družbe tendira zgodovinsko v smeri izenačevanja sistema in družbe. 
Pri tem sta opazni dve alternativi: sistemiziranje družbe in podružbljanje sistema. 

Sistemiziranje družbe odseva v razvojni težnji kapitalističnega sistema, da bi 
se ob manjšanju števila neposrednih nosilcev sistema, tj. razreda kapitalistov, 
obenem notranje razširil oz. detajlneje podrobneje strukturiral, da bi torej zajel 
čim več kontingenčnega, še svobodnega življenjskega prostora. Pri tem mu je 
ideologija (Habermasu sicer sveta komunikacija, vendar v tem primeru funkcio-
nalizirana komunikacija, sistem funkcionalnih idej, ki zanikujejo vsakdanje iz-
kušnje življenjske prakse o nasprot ju med sistemom in življenjem) glavno 
sredstvo manipulacije: 

»Prividni ciljevi (kultura, sreča ili blagostanje) predstavljaju sredstva, dok 
su prividna sredstva (potrošnja, proizvodnja radi profita, organizacija) pravi 
ciljevi. Ova organizacija, prema tome nema nikakav drugi cilj, nikakav drugi 
smisao (podčrtal R. J.) osim da na svom nivou (podčrtal H. L.) održi svako-
dnevnicu. I to istovremeno prema meriJima potčinjavanja i korisnosti. Programi-
rana potrošnja, publicitet, komercializacija odmora i slobodnog života, prinude, 
koje pritiskuju ,privatan život', sredstva masovnog informisanja seku na komade 
svakidašnjicu i tako je sreduju da ostane u siromaštvu, u ropskoj zavisnosti koja 
odgovara političkoj i ekonomskoj vlasti«.6 

Najdetajlneje funkcionalno strukturirani del ideologije, ki tudi samo muni-
pulacijo »sistemsko racionalizira«, je sistemsko-teoretična teorija planiranja, ki 
po Habermasu ustreza tipu komprehenzivnega, centralističnega planiranja.7 Njena 
funkcija je vzdrževati družbeni konsenz, potreben za ohranitev sistema in za 
sistemsko-racionalno »krmiljenje« toka zgodovine v smeri tehnokratskega ideala; 
popolna sistematizacija družbe, ki jo upravljajo stroji, s tem pa ukinjanje sfere 
človekovega vsakdanjega življenja in s tem človeka samega.8 

Alternativa temu sistemiziranju je podružbl janje sistema. Pri tem je revolucio-
narni akt, ko se ukine privatna lastnina proizvodnih sredstev, torej podružbljanje 
proizvodnih sredstev, šele predpogoj za podružbljanje sistema nasploh. Na tej 
stopnji (stopnji!) podružbljanja sistema je še vedno možno tendencialno ukinjanje 
človeka kot individua (kot je dokazal stalinizem). Gre za podružbljanje sistema 
v smislu osvajanja vseh podsistemov s strani večine in za hkratno odpravljanje 
sistema, za njegovo tendencialno ukinjanje. Ce je šlo pri sistemiziranju družbe 
za zgoščevanje in prekrivanje sistemskih struktur in za ukinjanje okolja, gre tu za 
povečanje prostih prostorov in redčenje sistema, za razširjanje notranjega okolja 
sistema, za njegovo ukinjanje kot okolja, za izenačevanje družbe s svetom življe-
nja, za očlovečenje družbe, v skrajni konsekvenci za očlovečenje človeka. 

Ti dve alternativi, ki ju v svojih konsekvencah vsebujeta teorija socialnih siste-
mov Niklasa Luhmanna in teorija komunikativne kompentence Jiirgena Haber -

6 Ibidem, p. 155. 
' Habermas, 1973, p. 183. 
s Habermas ugotavlja, ko kritizira Luhmanna, da je ta diferencirano oblikoval prav 

tak koncept duržbe, kot ga je on napovedal že leta 1963, ko je imel o mislih porajajočo 
se socialno kibernetiko. J. Habermas: Theorie der Gesellschaft oder Sozialtechnologie 
Eine Auseinandersetzung mit Niklas Luhmann, v Habernias/Luhmann, op. cit. p. 145. — 
O razliki med tehr.okratizmom »državnokapitalističnih« in »državno-socialističnih« sistemov 
tu ne bomo razpravljali, ker vidimo alternativo drugje. 



masa9 sta predmet diskusije o tehnokratizaciji oz. podružbljanju družbenega 
planiranja v Z R Nemčiji. V svoji razširjeni in intenzivnosti kaže ta diskusija, da 
ne gre samo za neko teoretiziranje, za neki akademski problem, temveč za 
dejanski problem poznokapitalističnega sistema, in sicer ne samo za problem 
legitimnosti, temveč za eksistencialni problem, kot je razvidno že iz Habermasove 
razlage.10 Ce na j bo planiranje, kot ga je definiral Lulimann, »odločanje o premi-
sah odločanja o odločanju«11 , potem gre v diskusiji o dveh možnih alternativnih 
konceptih za problem o tem, kako se naj v bodoče odloča o družbenih problemih. 
V tej diskusiji se torej tematizira racionalnost, smiselnost in zgodovinska upravi-
čenost obstoja kapitalističnega sistema nasploh (čeprav se večina udeležencev v 
izvajanjih bolj ali manj zadržuje zgolj na teoretično-metodološki ravni). T o je 
vidno seveda samo zagovornikom koncepta podružbljanja oz. demokracije. Ka-
pitalistični sistem se namreč sicer spretno skriva za pojmom tehnične racional-
nosti, oz. racionalnosti nasploh kot neke obče veljavne formalne racionalnosti, 
kot se to lepo vidi pri Luhmannu, ki pa je v bistvu racionalnost kalkulacije in 
poslovnega profita, kot je to dokazal Herbert Marcuse v svoji kritiki Maxa 
Webra.12 Z vidika te racionalnosti je podružbljanje sistema odločanje samo 
strošek (poleg izgube moči za nosilce sistema) in kot tako iracionalno, razen, 
seveda, ko naleti sistem na imanentne meje racionalnosti svojega sistema uprav-
ljanja. Kaže, da je ta trenutek aktualen. Z vidika tega trenutka je mogoče 
kritizirati Habermasov prispevek v te j diskusiji. 

3. Konservativnost in progresivnost J. Habermasa 

Habermasova kritika Luhmannovega koncepta je glede na dani trenutek 
konservativna in progresivna hkrati. 

Habermas je konservativen, v kolikor idealizira (izhaja iz idealnega diskurza) 
in s teoretičnih pozicij ne najde poti do prakse. Svojo sfero življenjskega sveta 
postavlja pred sistem,13 ne govori pa o podrejanju sistema življenjski sferi. Sred-
stvo njegove praktične racionalnosti je komunikacija, diskurzivno oblikovanje 
volje, na kraju, komunikativno planiranje.14 Planiranje česa? Planiranje sistema!? 
Ne predvideva ukinitve sistema ali njegove preobrazbe, ne predvideva razširitve 
sveta življenja na račun sistema, temveč obratno — z utemeljevanjem komuni-
kativnega planiranja, do katerega je prišel iz svoje idealne govorne situacije, 
samo utemeljuje že uvedeno oz. izborjeno prakso demokratičnega odločanja v pla-
niranju s pomočjo participacije v t. i. državljanskih iniciativah. Habermas racio-
nalizira iluzijo, da je v okviru konkretnega kapitalističnega sistema možno s 
pomočjo razuma (sistema) razširiti področje praktične življenjske racionalnosti. 
Iz prakse pa so znani za udeležence negativni učinki participacije v planiranju, 
posebej v neštevilnih sanacijah mestnih območij in revitalizacij mestnih jeder. 

0 Cf. Habermas/Luhmann, op. cit. 
10 Habermas, 1973, op. cit. 
11 Niklas Luhmann: Politische Planting, »Jahrbuch fiir Sozialvvissenschaften« 3/17, 

1966, p. 272. 
18 H. Marcuse: Kultur und Gesellschajt — 11, Suhrkamp, Frankfurt 1968, poglavje: 

Industrialisierung und Kapitalismus um Werk Max Webers, pp. 107—129. 
13 Habermas, 1973, p. 26. 
14 Ibidem, p. 191. 



Državljanske iniciative služijo sistemu kot signalni sistem in korektor, da ne 
preseže tolerančnih meja sistemske integracije (Habermasov izraz). 

Če Habermas dokazuje relevantnost irelevantnosti Luhmannovega koncepta, 
bi moral ne samo pokazati na subjekt in prakso, na katero se nanaša ta relevant-
nost irelevantnosti, kar je Habermas po našem mnenju storil premalo eksplicitno,10 

temveč tudi pokazati subjekt in prakso, za katerega je ta teorija irelevantna. 
Habermas očitno nima za seboj revolucionarne družbene sile in se tudi ne obrača 
nanjo. Tako samo teoretizira, zoperstavlja svet življenja sistemu, kar pa po 
Lefebvru ni dovolj: 

»Nije dovoljno suprostaviti antisistem sistemu. . . . zaključak teorijske kritike 
mora biti poziv na otpor. Medutim, otpor se ne može zadovoljiti teorijskim 
stavom«.17 

Habermasova kritika je kot taka le radikalno kritična sistemsko racionalna 
teorija. Dokazuje neuniverzalnost univerzalnega funkcionalizma s tem, ko ga 
prikaže sicer kot rezultat sistema, a idealističnega v svoji univerzalnosti in obenem 
zelo pragmatističnega v svoji funkcionalnosti.18 Obenem postavi Habermas svojo 
pragmatiko kot univerzalno, ki je, kot smo že videli, idealistična in kot taka za 
sistem funkcionalna. Njen implicitni cilj je učinkovitejša racionalizacija sistema, 
kar je najbolj razvidno iz skrbi, ali bodo učinki racionalizacije sistema skozi 
podružbljanje političnih procesov dovolj opravičljivi glede na stroške, ki jih bodo 
povzročili.19 

Obenem pa je Habermasova kritika sistemske racionalnosti po Luhmannu 
kot kritika zahodnonemške družbe tudi progresivna — v kolikor je relevantna 
za neko možno drugačno prakso. Obstoj družbenega planiranja in še posebej 
diskusije o dveh možnih kontradiktornih alternativah racionalizacije odločanja 
kažejo na limito adaptibilnosti sistema razvoju celotne družbe. Glede na tak 
trenutek lahko Habermasovo stališče razumemo kot progresivno liberalistično in 
reformatorsko stališče, ki računa z možno postopno, neopazno ali vsaj nezavedno 
transformacijo sistema, kot je to Habermas teoretsko opredelil: 

»Socialni sistemi . . . lahko ohranijo svoj obstoj v nadkompleksnem okolju 
tako, da spremenijo sistemske elemente ali ciljne vrednosti ali pa oboje, da bi se 
tako obdržali na nekem novem nivoju krmiljenja (upravljanja). Če pa se obdržijo 
tako, da spremenijo oboje, potem postane njihova identičnost nejasna. Ena in 
ista sprememba sistema je lahko potem pojmovana prav tako kot učni proces 
in prilagoditev kakor tudi kot razpadanje in propad sistema; ne da se točno dolo-
čiti, ali se je oblikoval nov sistem ali pa se je samo regeneriral stari.«20 

S tega teoretskega stališča se da pozitivno ovrednotiti strateška pomembnost 
diskusije in prispevek Habermasa in njegovih somišljenikov o alternativni obliki 
racionalizacije sistema skozi neposredno demokratično odločanje v družbenem 
planiranju. S tem se namreč legalno in nevsiljivo postavlja možnost, če ne celo 
znanstveno dokazljiva nujnost transformacije kapitalističnega sistema, kar vse-

15 Tako W. D. Narr/D. H. Runze: Z ur Kritik der politischen Soziologie, v F. Macieje-
wski (ed.): Theorie der Gesellschaft oder Sozialtechnologic? Supp. 2 Frankfurt 1974. 

16 Habermas, 1973, op. cit. 
17 Lefebvre, op. cit., p. 163. 
19 Habermas, 1973, op. cit., p. 189, p. 192. 
'» Ibidem, p. 189. 
20 Habermas, 1973, op. cit., p. 12. 



buje tudi možnosti njegovega postopnega ukinjanja. Na ta način najbolj eksplo-
zivna politična tema vstopa — sicer na krog planerjev, politikov in administra-
torjev ter teoretikov planiranja omejeno — v javnost predvsem v državni upravi 
in vrhovih političnih partij in to v obliki sistemskokonjormne, politično nevtralne 
metodološke diskusije o racionalizaciji sistema. 

Vendar bi bilo treba v tem kontekstu za boljše razumevanje jasneje prikazati, 
za kakšno demokratičnost lahko sicer vse gre. Da tu ne gre za vprašanje: »Sistem 
— da ali ne?« oz.: »Demokracija — da ali ne?« je jasno. Gre za nujnost opredelit-
ve demokratičnosti kot razširjanja svobodnega prostora znotraj sistema, torej 
za podružbljanje sistema, ne pa narobe, da se skozi demokratičnost odločanja 
racionalizira manipuliranje sistema. To je seveda odvisno od tega, kolikšen in 
kateri del prebivalstva je zajet v postopek odločanja in na kateri ravni pristojnosti 
ter kako je organizirano posredno odločanje. S tega vidika gledano postane 
Habermasovo razmišljanje in njegova kritika zanimiva za sistem samoupravnega 
odločanja in za sistem družbenega planiranja v Jugoslaviji. 

4. Dvojnost sistema samoupravnega odločanja 

Za jugoslovanski sistem samoupravljanja je bistvena značilnost obstoj dveh 
sfer: sfera normativnega sistema in sfera dejanskega sistema odločanja. Norma-
tivni sistem samoupravljanja predstavlja do sedaj najradikalncjše podružbljanje 
sistema, do katerega je prišlo, in to ne proti sistemu, temveč preko sistema. Sam 
državni sistem bedi nad integracijo samoupravnega sistema, ki prvega potencialno 
ukinja, s tem pa tudi samega sebe kot sistem. 

V taki situaciji je individuum — vsakokraten, konkreten — v samoupravljanju 
pri odločanju podvržen dvema mnogokrat nasprotnima racionalnostima: racio-
nalnosti normativnega sistema, ki deklarira svoj končni smisel kot emancipacijo 
človeka, in med racionalnostjo sfere dela, tj. proizvodnega sistema, ki je v skrajni 
konsekvenci podvržena zakonitostim svetovnega trga. Ta dvojnost spominja na 
Habermasovo podvajanje na sfero dela in sfero interakcije, oz. na komunikativno 
delovanje in na namenskoracionalno delovanje. Vsekakor pa je tu poleg te podvo-
jene sistemske racionalnosti še sfera racionalnosti življenjskega vsakdanjika, pri 
čemer je prehod iz ene sfere v drugo verjetno mnogo bolj prepleten, kot je to 
primer v kapitalizmu. 

Idealnost oz. idealističnost normativne sfere, in s tem njena relativna ločenost 
od dejavnosti, katero pokuša normativno transcendirati in si jo prilagoditi, po-
vzroča, da je smisel celotnega sistema podvojen in sam v sebi nasproten. 

V normativnem sistemu se implicira totalna enakost in enotnost vseh ude-
ležencev v procesu odločanja — ločili naj bi jih le interesi, izvirajoči iz različnih 
položajev v procesu proizvodnje, in različne življenjske potrebe. Implicira se 
torej enakost v izobrazbi in kulturni stopnji ter načinu izražanja itd., v resnici pa 
ravno ta položaj posameznika v delovne procesu in čisto preproste biološke 
specifičnosti pogojujejo neenakost. Enakost teže glasov in pravice odločanja se 
v dejanskih pogojih priprave odločanja, tj. razprave, medsebojnega prepriče-
vanja, relativira. 



Posebnost samoupravnega sistema je, da je zelo razvejen, v Luhmannovem 
jeziku zelo kompleksen.203 Za to je velika možnost, da se pojmovno izražene 
potrebe samoupravljalcev skozi kompleksno komunikacijsko mrežo kanalov iz-
krivijo oz. modificirajo, da se izgubi povezava z dejanskimi potrebami. V takem 
kompleksnem sistemu odločanja, kjer se lahko zgubi pregled nad prioriteto in 
značajem problemov ter njihovimi medsebojnimi odvisnostmi, je zato nujno 
sodelovanje znanosti, ki naj bi prispevale k redukciji kompleksnosti. 

Situacija protislovnosti, kompleksnosti in nepreglednosti prinaša samoniklo 
obliko racionalizacije odločanja v funkciji posameznih interesnih koalicij. Mož-
nosti manipulacije so glede na njegov značaj tako rekoč vgrajene v sistem samo-
upravljanja. Zaradi zagotavljanja sistemske integritete procesa odločanja ter 
zaradi ohranitve njegove identitete (proti manipulacijam neformalnih koalicij 
interesov) kot tudi za zagotavljanje rešitev v smislu sistemske racionalnosti in 
nadaljnjega razvoja, je partija kot družbena sila, katere cilj je dolgoročna emanci-
pacija človeka in vzpostavitev njej ustrezne družbe, tako rekoč prisiljena nastopiti 
znotraj sistema samoupravljanja kot sicer enakopraven, a organiziran samo-
upravni element (sicer nastopijo druge vrste nelegalnih manipulacij). Če pa ji 
znotraj samoupravnega sistema ne uspe legalna »manipulacija« v smislu razvoja 
samoupravljanja, nastopi kot enopartijski sistem s sredstvom državne prisile, kot 
je to predstavil Kardelj.21 

5. Protislovje sistema družbenega planiranja 

Sistem družbenega planiranja v samoupravljanju predstavlja sistemsko ra-
cionalizacijo postopka odločanja in samoupravljanja nasploh, predstavlja torej 
sistemizacijo sistema samoupravljanja (torej sistema, ki se podružblja) kot njegov 
podsistem, ki na j posreduje med normativno in dejansko sfero, med teorijo in 
prakso. Kot tak vsebuje v sebi nasprotje obeh sfer, obenem pa to nasprotje 
racionalizira: pojavlja se kot sredstvo za njegovo odpravljanje in hkrati kot nova 
sistemska racionalnost samoupravljanja. 

Značaj sistema družbenega planiranja je torej dvojen. Tako je za Kardelja pla-
niranje v pogojih socialističnega samoupravljanja mnogo več kot samo plan dela 
in razvoja. 

»Naime, plan je pre svega instrument stalnog reprodukovanja socijalističkih 
društveno-ekonomskih odnosa, reproduktovanja samoupravljanja na sve višem 
nivou socijalističkog razvitka na bazi društveno-svojinskih odnosa.«22 

Tako gledano, je družbeno planiranje sredstvo zavestne transformacije, v 
skrajnem primeru tudi revolucioniranja družbenega sistema, podružbljanja si-
stema. Predstavlja dolgoročno strateško sredstvo emancipacije družbe. 

Praksa planiranja pa potr juje veljavo drugačnega stališča, da je namreč 
planiranje le »ena sestavina odnosov v družbeni reprodukciji v okviru tržnega 

20a Naj opozorim, da se v razprav o drubenem planiranju v ZRN pojavlja pojem 
kompleksnosti kot sinonim za pojem demokracija. 

20a Naj opozorim, da se v tej razpravi o družbenem planiranju v ZRN pojavlja pojem 
grad, 1977. 

22 E. Kardelj: O sistemu samoupravnog planiranja, Beograd, 1976, p. 19. 



gospodarjenja«.2 3 Družbeno planiranje je potemtakem tudi čisto operacionalno 
sredstvo za ohranjanje sistema, takega kot je, in njegovega prilagajanja samonikli 
»evoluciji« blagovne proizvodnje. V prvem primeru bi lahko govorili s Haberma-
som o komunikativnem, v drugem pa o akcijskem, funkcionalnem, kvečjemu še o 
sistemskoteoretskem planiranju. 

Sistem družbenega planiranja pa ni ali eno ali drugo, temveč oboje hkrati, 
temelji na obeh racionalnostih in jima ustreza v svojih posameznih delih: v po-
sameznih podsistemih prevladuje ena racionalnost bolj kot druga oz. obratno. 

Ce sprejmemo razlago, da je planiranje razdeljeno na pripravljanje odločanja 
in na samo odločanje, kot se je pri nas že utrdilo prepričanje, potem je naloga 
znanstvenega oz. strokovnega dela v planiranju pripraviti odločanje skozi znan-
stveno spoznavanje in predvidevanje, torej na neki družbeno sprejemljiv način 
rešiti problem racionalnosti. 

Glede na vseobvladujoče nasprotje med praktično in funkcionalno racional-
nostjo, je naš problem identičen z nasprotjem, okoli katerega se suče kontro-
verza med kritično in sistemsko teorijo družbe, med teorijo družbe in socialno 
tehnologijo Habermasa in Luhmanna. Pravzaprav, ker imamo opraviti s princi-
pialno in operativno spoznavnostjo sveta, smo aktualizirali celo pozitivistični spor 
med dialektiki in scientisti. Habermas namreč ugotavlja, da gre pri tem za osnov-
no nasprotje med totalnostjo in sistemom.2' Adorno in Habermas se v tem sporu 
odločno obračata proti scientistični, tj. pozitivistični interpretaciji objektivnega, 
formalnologično skladnega, na dejstvih temelječega spoznanja in ji zoperstavljata 
dialektiko, ki izhaja iz totalnosti, odražajoči se v vsaki stvari. Osnovno razliko 
je definiral Adorno: 

»Razlika med dialektičnim gledanjem o totalnosti in med pozitivističnim se 
osredotoči v tem, da je dialektični pojem totalnosti ,objektiven', da namreč teži 
k razumevanju katerekoli socialne posamične ugotovitve, medtem ko težijo po-
zitivistične sisitemske teorije k temu, da skozi izbor kar se da splošnih kategorij 
spojijo ugotovitve ne upoštevajoč njihovih nasprotij, v neki logični kontinuum, 
ne da bi spoznale najvišje pojmovne strukture kot pogoje za vsebine, ki so tem 
pojmom podrejene.25 

Za pozitivizem (družbenega) planiranja — kot kaže praksa, je tu značilno 
zanikovanje teoretske samorefleksivnosti in kritičnosti ter zaverovanost v ob-
jektivnost dejstev, ki ponekod že prehaja v evforijo podatkov — je ta diskusija 
zelo merodajna. Poglejmo torej nekaj argumentov. 

V tem ko hoče dialektika kritično preveriti vsak pojav z ozirom na njegova 
notranja protislovja in bistvo, na možnost preseganja danega iz napetosti med 
obstoječim in možnim20, pa postavlja scientizem dialektiko v mitologijo27 in 
samega sebe razglaša za resnično znanost, scientizem. Sledeč Durkheimovemu 
mnenju, da je treba na družbene odnose gledati kot na stvari, se obnaša do 

13 Mnenja in stališča republiškega sveta za vprašanja družbene ureditve SR Slovenije, 
Ljubljana, februar 1978, Mnenja in stališča k predlogu za izdajo zakona o sistemu drulbenega 
planiranja, p. 10. 

24 J. Habermas: Analytische Wissenschaftshcorie und Dialektik; v Th. Adorno ct al.: 
Der Positivismusstreit in der deutsclien Soziologie, Darmstadt 1969, p. 156. 

25 Th. Adorno: Einleitung, v Adorno, op. cit., p. 21. 
26 Habermas, v Adorno, et., al., op. cit., p. 165. 
27 H. Albert: Der Mythos der totalen Vernunft, v Adorno et al., op. cit. 

7 Anthropos 4—6 Q7 



družbe kot do »statističnega univerzuma«28. Svet je zanj seštevek dejstev — in mu 
zato v skrajni meri ostaja nespoznaven, saj je naštevanje dejstev neizčrpno.29 

Kljub tej svoji objektivnosti, tj. predmetnosti, oz, prav zaradi nje, scientistične 
metode niso sposobne prikazati predmetnosti družbenih odnosov, predvsem ne 
prisil ekonomskih objektivnosti.30 Pozitivizem ne priznava nasprotij znotraj dej-
stev; v imenu metodološke enotnosti znanosti spravlja različne stvari s pomočjo 
poljudno izbrane pojmovne aparature pod isti raster,31 s tem harmonizira 
resničnost in jo apologizira. 

Vendar je nekaj razlogov, po katerih je mogoče soditi, da je pozitivna metoda 
v družbenem planiranju le ustrezna. Najprej je ta metoda na široko razmahnjena 
v planerskem, posebej pa še v prostorsko planerskem delu, kjer je predmet dela 
predvsem fizična pojavna struktura sveta. O kakem naglem spreminjanju metode 
dela ne more biti govora. Drugič je ta predmetna metoda razlage sveta pravilna 
v toliko, v kolikor še vedno prevladujejo opredmeteni družbeni odnosi. Dalje pa je 
tudi dialektična logika še mnogo premalo razvita (v nasprotju s formalno logiko, 
ki se uporablja v pozitivnih znanostih).32 Posebej pa so pozitivne metode ustrez-
ne in pravilne kot sestavni del dialektične metode. 

Kaj torej storiti v taki situaciji? Ce naj bo sistem družbenega planiranja uspe-
šen, si mora ustvariti sistem metod, ki ne bodo samo sistemsko-teoretske v ožjem 
smislu. Ce naj sistem družbenega planiranja racionalizira obstoječo protislovno 
prakso, ne more biti sam brez teh protislovij, saj ni zunaj družbenega sistema, 
ampak njegov (centralni) del. Habermas sam vidi v planiranju, v praktični težnji 
po spreminjanju obstoječega, kadar se predpostavlja, da obstaja zgodovinsko dana 
volja po spreminjanju te strukture, možnost za sočasno uporabo zgodovinske in 
sistemske metode.33 Verjetno je nujno optimalno izkoristiti vrednost funkcionali-
stičnih pozitivnih metod, s kritično distanco seveda in z upoštevanjem Popperjeve 
»situacijske logike«34, kot tudi z dialektičnim preverjanjem ugotovitev preko 
samoupravnega diskurzivnega mehanizma za ugotavljanje konsensualne resnice. 
Na ta način je možno koristno vključiti različne oblike socialnih tehnologij. Ver-
jetno pa je bistveni virtu sistema družbenega planiranja to, da ni togo predpisana 
metodološka shema, temveč se prilagaja konkretnim potrebam v praksi. Če to 
daje videz konglomerata, potem to še ne pomeni, da tak sistem ni racionalen oz. 
da ne prispeva k racionalizaciji samoupravnega sistema, za katerega je sicer 
protislovnost značilna. Nasilno nategovanje nasprotnih si ugotovitev pod neko 
arbitrarno enotno formalno strukturo bi služilo samo ideologiziranju samega 
sistema družbenega planiranja. Idealna enovitost teoretičnega modela, ki bi na 
ta način zanikal protislovnost prakse, bi to protislovnost samo prikril in tako 

Th. Adorno: Soziologie und empirisehe Forschung, v Adorno et, al., op. cit., p. 85. 
29 Glej tu zelo razumljivo napisano razlago M. Pečuljiča: Sociologija izmedu apologije 

i revolucije, Beograd 1973, pp. 77 ff. 
30 Adorno: Soziologie, op. cit., p. 85. 
31 Adorno: Einleitung, op. cit., 24 et. passim. 
32 Tu ne bomo razpravljali o tem, ali je kibernetika in kibernetična sistemska teorija 

zametek dialektike ali ne. 
33 Habermas, v Adorno et al., op. cit., p. 166. 
34 K. R. Popper: Die Logik der Sozialwissensliften v Adorno et al., op. cit., p. 120. 

Njegova vezanost znanosti na konkretno situacijo spominja na Habermasovo preverjanje 
znanstvenih ugotovitev skozi praktečni konsens. 



omogočal njeno nadaljnje destruktivno delovanje. Ta nevarnost je posebej prisot-
na ob poskusih vpeljevanja sistemskega pristopa v družbenem planiranju. 

Dialektičnost znanstvenega dela (teorije) v sistemu družbenega planiranja bi 
verjetno — na sedanji stopnji metodološke razvitosti — bila v tem, da zavestno 
računa z dialektičnostjo planiranja v kontekstu dialektične prakse. 

7« 99 



Pojem mane/vrednosti: magija in blagovno 
gospodarstvo 

IVAN KOSOVEL 

V naslednjem tekstu nameravam prikazati nekatere aspekte ideološkega ka-
rakterja pojmov tipa mana, predvsem nekatere skupne poteze mane in menjalne 
vrednosti. Sam prikaz je ustvarjen ob soočanju z osnovnimi tezami Marcela 
Maussa in Clauda Levi-Straussa. 

1. M. Mauss 

Za uvod je najbolje citirati kar Codringtonov zapis, ki predstavlja začetek 
vseh teoretskih sporov: 

»Vsak opazen uspeh priča o tem, da človek poseduje mano; če so domorodci 
prepričani, da ima določen človek mano, vpliv tega človeka rase in lahko postane 
vodja. Zato je človekova moč — politična ali socialna — njegova mana; ta beseda 
se tu, naravno, uporablja v skladu s domorodskimi prepričanji o karakterju in 
nadprirodnem vplivu katerekoli oblasti.« 

Teoretski pristop k temu predstavlja naslednja Maussova misel: 
»Pri magiji gre končno za drugo na drugo nanašajoče se vrednosti. Te vred-

nosti v stvarnosti ne temeljijo na kvalitetah, ki so stvarem in osebam inherentne, 
ampak na rangu in mestu, ki jim ga pripisuje suvereno javno mnenje in preko 
njega predsodki (1,153).« Mauss nas torej opozarja na fetišistični karakter pojma 
mane, na to, da gre za projekcijo družbeno priznanih vrednosti. T o je hkrati prav 
tisti element, ki se izgublja pri kasnejši »objektivistični« teoriji Clauda Levi-
-Straussa. Maussov naslednji korak je inspiriran s Kantom: mana naj bi vedno 
igrala tako vlogo kopule kot tudi same izjave, magijske sodbe bi bile potemtakem 
»sintetične sodbe a priori«. Rečeno drugače: bistveno zanje je, da so apriorne, pa 
čeprav so včasih vsaj malo tudi eksperimentalne ali celo analitične (1,156). 

Mana se mu tudi prikazuje kot pojem, ki omogoča na zavestnem nivoju sinte-
zo, spajanje fizično sicer povsem nepovezanih stvari, predvsem pa seveda ustvarja 
za magijo nepogrešljivo zvezo maga, rituala, sistema povezanih predstav in pred-
meta. Nastane krog, v katerem je na nek način vse mana ali pa mora to postati. 
Nato sledi misel, ki je pomembna za prisvajanje tega problema z vidika Levi-
-Straussovega strukturalizma. Konec koncev gre namreč po Maussu tu le za neza-
vedno idejo, ki učinkuje na način gramatike v govorici. »Je abstraktna in hkrati 
izpolnjena s konkretnim (1,141).« 



Tu je seveda takoj možna navezava na psihoanalizo, vendar bom v tem tekstu 
sledil skoraj povsem nepoznani bližini pojma mane in menjalne vrednosti. Že iz 
dosedanjih povzetkov vidimo, da je bližina precejšna in toliko bolj čudno je, da 
sam problem še ni b:l deležen prave teoretske obdelave. Poglejmo si nekatere nje-
gove vidike. 

Prvo pri čemer se je možno zaustaviti je status absurda. Kot je znano, se pri 
govorjenju o magiji ta kategorija često uporablja, največkrat seveda pri ljudeh, 
ki poznajo magijo le prek njenih »efektov«. Absurd v pravem pomenu te besede 
se kaže tistemu, ki ne vidi ideološko sprevrnjene družbene posredovanosti stvari. 
Njegovo vlogo v magiji razumemo le, če vspostavimo strukturno analogijo med 
magijo in blagovnim gospodarstvom. Spoznavno gledano je lahko funkcija absurda 
dvojna: ali soočeni z absurdom zavržemo predmet (razsvetljenska pozicija) ali pa 
pristanemo na predmet, ga sprejmemo za dejanskega, zavržemo pa ovirajoči 
razum (religiozna in dialektična pozicija). Da blago povprašuje na trgu po drugem 
blagu, da je človek ovrednoten po tem kar ima (menjalna vrednost) ne pa po tem 
kar je (»uporabna vrednost«), je nedvomno absurd, vendar dejanski, v neposred-
nem življenjskem procesu prikazujoči se in glede na posamičen človeški akt tudi 
aprioren absurd. Religiozna in razumska odločitev sta še vedno abstraktni, z »de-
janskim življenjskim procesom« še neposredovani poziciji. Svojo funkcijo torej 
absurd ne igra le pri čudežih. »Čiščenje« zavesti ni nujno samo pri sprejemanju 
v bistvu nerazumljivega boga (Tertulian: verujem zato, ker je absurdno.), nu jno 
je tudi pri sprejemanju sicer zelo diferenciranega sistema medsebojno »zakonito« 
povezanih predstav, kot je to slučaj pri magiji in blagovnem gospodarstvu. Pri tem 
bi bilo treba pripomniti, da razum tu ni mišljen v smislu razuma, kateremu se zdi 
blagovni sistem povsem naraven, povsem v skladu z zdravo pametjo, temveč je 
mišljenja samo njegova reakcija v trenutku soočanja z absurdom, mišljen je 
razum na svoji lastni »meji«. 

Poglejmo si najprej takoimenovane zakonitosti magijske misli. O zakonitosti 
lahko govorimo zato, ker ni znotraj te misli prav nič prepuščeno slučaju. Med 
stvarmi lahko razberemo neke splošne in nujne (torej zakonite) zveze. Kavzalnost 
je v magiji dojeta skozi zorno predstavo podobnosti. Stvari vplivajo druga na 
drugo tem bolj, bim bolj so si podobne, podobnost pa je v kar največji meri doblje-
na potem, ko je dešifriran družbeno apriorni sistem klasifikacij. Najprej o prvem. 

Podobnost je osnova, na kateri se vzpostavljajo vzročno-posledačni nizi. 
Magija je tako možna na osnovi univerzalizacije kategorije zunanje, lahko bi celo 
rekli »estetske« podobnosti. Avtorji naštevajo vrste te podobnosti npr. takole: 

Faucault pozna štiri tipe: convenientia, aemulatio, analogija, simpatija (anti-
patija). Zadnja seveda zajema prejšnje. Z redukcijo imamo opravka že pri Fra-
zerju. Ta govori o homeopatski (tradicionalni zakon podobnosti) in kontagiozni 
magiji (tradicionalni zakon dotka). Frazerjeva delitev odgovarja Levi-Straussovi in 
Jakobsonovi delitvi na metaforičnost in metonimičnost. Pri teh delitvah dobimo 
vtis, da avtorji nikakor ne razumejo, da gre v obeh primerih za variacijo pojma 
podobnosti: enkrat torej za podobnost predmetov v prostoru, drugič za podobnost 
samega prostora, ki ga zavzemajo predmeti. 

Pri Maussu srečamo še neko klasifikacijo. Poleg zakona kontagioznosti, imamo 
zakon simpatije obstoječ v dveh oblikah: podobno prikliče podobno (slika in 
njen predmet) in podobno učinkuje na podobno. Kot tretji zakon omenja zakon 



kontrastov (podobno prežene podobno, da bi priklicalo nasprotno). V tem pri-
meru je jasno, da gre le za inverzno varianto drugega zakona. Kadar je podobni 
objekt že tukaj, se lahko uporabi zakon kontrarnosti, kadar pa ga še ni, zakon 
podobnosti. Vsekakor to ne more vplivati na predhodno postavljeno tezo, po 
kateri imamo prav v vsakem primeru opraviti z varijacijo na temo podobnosti, kar 
predstavlja na tem nivoju poslednjo možno redukcijo. 

V zvezi z delovanjem teh zakonov je nadalje tehtna Maussova pripomba, da 
učinki magije ne morejo iti na vse strani, kljub temu, da je v magiji vspostavljena 
univerzalna povezanost vsega z vsem. Taka vsesplošna neusmerjena povezanost 
bi naredila magijo nemogočo (1,100). T o razloži s tem, da zvede cel sistem siim-
patijr-antipatij na sistem klasifikacij, ki je sam po sebi že rezultat kolektivnih pred-
stav. T o bi bilo najbolje ilustrirati s Levi-Straussovim primerom. 

Magijski ritual, v katerem se ritualno proizvede dim, da bi prineslo oblake 
in stem dež, ne temelji na predhodni predstavni razliki oblaka in dima, ki naj 
bi jo s pomočjo mane potem spojili/premagali, ampak na tem, da mišljenje dim 
in oblak že predhodno identificira drugega z drugim. Identifikacija (klasifikacija) 
je torej tista, ki dovrši sklenjeno asocijacijo, in ne obratno (2,37). Seveda ostaja 
vprašanje, v kakšnem razmerju avtonomnosti je čista »likovna« podobnost s 
podobnostjo, ki jo ustvarja družbena intervencija na podlagi iz družbe izhajajo-
čega vrednostnega razmerja (kar kot rečeno pri Straussu manjka). 

Vprašanje samo nikakor ni nelegitimno, saj skrajnosti ne bi vodile nikamor. 
Vzemimo primer: sovražnika mag ubije na daljavo tako, da uniči njegovo podobo, 
lutko, šop las itd. Shematična slika, lutka, ki je komaj podobna človeku, kaj šele 
določenemu človeku, postane znotraj rituala z njim istovetna na podlagi pred-
hodne konvencije. Brez poznavanja konvencije tudi oddaljeni sovražnik ne bi 
začel umirati, oziroma, izvajati protiritual. 

Tako razumljeno metaforičnost in metonimičnost pa lahko abstrahiramo tudi 
iz mehanizmov blagovnega gospodarstva. Sistem ekvivalenc, vzpostavljen na 
osnovi kvalitativno iste (menjalne) vrednosti, omogoča menjavo (metonomijo) 
med stvarmi, ki zunaj tega sistema praviloma nimajo nič skupnega. Kot je znano, 
izloči menjava sčasoma blago, ki postavlja vse bolj univerzalno menjalno sredstvo, 
univerzalni reprezentant vseh vrednosti (stvari). Denar opravi nadalje razvoj od 
»boljšega« k »slabšemu«, se pravi izgublja motečo lastno vrednost, da bi postal 
le še reprezentant čitsega kopičenja vrednosti (metafora). 

Denar torej podobno kot predmet poln mane nima lastne vrednosti, kljub temu, 
da se na ideološki način pojavlja tako, kot da bi jo imel. Smiseln je le glede na 
celoto vsega blaga. Praksa premeščanja, kopičenja vrednosti odgovarja magijski 
praksi premeščanja mane. Magičnost učinka je rezultat te prakse, ki vzpostavi nov 
»nepriroden« sistem povezav med stvarmi. Ob nekaterih Maussovih tezah sem po-
skušal na kratko razviti analogijo med zakoni blagovnega gospodarstva in zakoni 
magije. Pokazalo se je, da gre pri sistemu podobnosti v bistvu za konvencije, ki te 
podobnosti zaostrijo do istovetnosti, do istovetnosti, ki se vzpostavlja s posamič-
nemu aktu apriorno ideološko projekcijo družbeno vzpostavljenega sistema klasi-
fikacij. »Napačne asociacije idej« (Frazer) se morajo potemtakem nujno izkazati 
za napačno zavest (ideologijo). Še vedno pa ostaja natančnejša opredelitev pojma 
mane in vrednosti. 



2. Claude Levi-Strauss 

Odnos med magom in njegovim klientom je že pri Maussu opredeljen kot 
odnos vzajemne obsedenosti (1,96), s tem, da je mag gospodar svoje obsedenosti 
(1,73). Po Levi-Straussovi terminologiji predstavlja magova zavest v ritualnem 
srečanju npr. z bolnikovo presežek pomena. Ta presežek mag podeljuje bolniku, 
ki ga karakterizira ravno primanjkljaj: bolnik ne pozna skrivnostnih vzrokov svoje 
bolezni, ne pozna pravega označenca, ki ga lahko označi šele mag, šaman na po-
potovanju v svet nevidnih sil, moči. Tu se mi zdi potrebno poudariti tisto, kar 
sicer z drugega vidika poudari tudi Mauss, da namreč duhovi, demoni, bogovi 
itd. niso specifično magična bitja. To postanejo kvečjemu takrat, ko s svojimi 
karakteristikami specificirajo, personificirajo delovanje mane kot družbene moči, 
kolikor se skratka vključijo v sistem, kjer je vse opredeljeno s hierarhijo mane. 

Na j se vrnem k Straussu: »Sposojajoč si govor lingvistov, bomo rekli, da 
normalno mišljenje vedno trpi zaradi deficita označenega, pri tem pa razpolaga 
mišljenje, imenovano patološko, (vsaj v nekaterih pogledih) s preobiljem označu-
jočega. S kolektivnim sodelovanjem v šamanističnem zdravljenju se vzpostavlja 
arbitraža med dvema dopolnilnima situacijama. Skupina poziva psihopata, da 
vnese v problem bolezni, ki ga normalno mišljenje ne razume, afektivno bogastvo, 
ki samo po sebi nima praktične uporabe (3,188). »Za razliko od znanstvene 
eksplikacije, ne gre za to, da se konfuzna in neorganizirana stanja, čustva in 
predstave, privedejo v zvezo z nekim objektivnim vzrokom, ampak da se jih 
razčleni v obliki totalitete ali sistema, pri čemer je sistem vreden točno toliko, 
kolikor omogoča kopičenje ali vezanje teh difuzivnih stanj . . . Zahvaljujoč svojim 
komplementarnim poškodbam, uteleša par vrač-bolnik za grupo na konkreten 
in živ način antagonizem, lasten vsakemu mišljenju . . . Zdravljenje postavlja v 
odnos nasprotna pola, zagotovi prehod od enega k drugemu in razkriva v totalnem 
izkustvu sovisnosti psihičnega univerzuma, ta sam pa projekcijo družbenega univer-
zuma (3,189).« 

Problem ritualne komunikacije se reducira na problem znaka, ki razkrije 
pravo naravo centralnega pojma magije, pojma mane. »Dve kategoriji označevalca 
in označenca sta bili vzpostavljeni sočasno in vzajemno, kot dva komplementarna 
bloka. Toda spoznaje, se pravi, intelektualni proces, ki dovoljuje poistovetiti do-
ločene aspekte označevalca in določene aspekte označenca . . . steče zelo počasi. 
Stvari so potekale tako, kot da je človeštvo naenkrat dobilo ogromno področje 
in njegov podroben načrt, toda minila so tisočletja, preden je spoznalo, kateri 
določeni simboli načrta predstavljajo različne aspekte območja. Univerzum je imel 
pomen, preden smo začeli vedeti, ka j pomeni; to se nedvomno razume samo po 
sebi. Toda iz prejšnje analize sledi tudi, da je od začetka pomenil totalnost tega, 
česar se lahko človeštvo nadeja v spoznanju.« Znanstveno spoznanje pomeni ure-
janje odnosov med blokoma. Pri tem seveda ne more biti popolnega uspeha: »V 
svojem naporu razumeti svet, človek vselej razpolaga z določenim presežkom po-
mena . . . Ta porazdelitev dodatnega obroka . . . je absolutno nujna, da bi razpolož-
ljivi označevalec in s pomočjo znakov najden1'! označenec ostala med sabo v kom-
plementarnem odnosu, ki je pogoj delovanja simbolične misli. Mislimo, da pojmi 
tipa mana, četudi so ^i lahko tako različni, ko jih opazujemo v njihovi splošni funk-
ciji . . . predstavljajo prav ta plavajoči označevalec, ki je služnost vsake končne 
misli (toda tudi zalog vse umetnosti, vse poezije, vseh mitičnih in estetskih inven-



cij), čeprav ga je znanstveno spoznanje zmožno, če že ne ustaviti, pa vsaj deloma 
disciplinirati (2, 38—39, cit. po 4, 183—184).« 

Zaradi postopnega napredovanja znanja ostaja po Straussu vedno nek pre-
sežek pomena, ki ustreza »plavajočemu označevalcu«. Mana je torej označujoče 
brez (fiksnega) označenega. Lahko pomeni karkoli in spet ne pomeni nič (fiksne-
ga). Vendar je čista iluzija postavljati na isti nivo disciplinirajočo funkcijo zna-
nosti in upadanja prisotnosti pojmov tipa mana. Napredek človeške družbe odpira 
ravno pluralizem tradicionalni magiji analognih sistemov. Denar npr. predstavlja 
vse stvari, ne da bi imel kako svojo posebno vrednost, oziroma je ta zanemarljiva. 
Tako predmet poln mane kot denar sta univerzalna reprezentanta »druge na drugo 
nanašajočih se vrednosti«. V obeh primerih se vspostavlja svet stvari kot svet 
ekvivalenc: kvalitativno isti nivo (menjalne vrednosti), kjer se pojavljajo stvari le 
še kot kvantitativno različne, torej primerljive. Tako za predmet poln mane kot 
za denar pa je tudi značilno, da obstajata le skozi stvari, ki jih reprezentirata. De-
lovati z mano sicer pomeni delovati na stvari, ali drugače, delovati z denarjem 
sicer pomeni delovati na blago, a to hkrati ne pomeni, da ima mana/vrednost še 
kak pomen zunaj teh odnosov menjave. Skrivnost mane je skrivnost celote: 

»Quesalid ni postal veliki vrač zato, ker je ozdravljal svoje bolnike, ozdrav-
ljal je bolnike zato, ker je postal veliki vrač. Tako smo prišli naravnost do dru-
gega pola sistema, to je, do njegovega kolektivnega pola (3,186).« 

Skrivnost stopnjevanja vrednosti je skrivnost celotnega blagovnega sistema. 
Čutno prisotna vrednost v denarju je le videz, saj nominalna vrednost ne ozna-
čuje njegove »lastne« vrednosti. Denar ekonomsko gledano ni drugega kot terja-
tev na emisijsko banko. 

Ce lahko mana pomeni vse, ne da bi pomenila nekaj fiksnega, posebnega, 
potem iz tega še ni mogoče izpeljati sklepa, da gre za čisti označevalec, ki ozna-
čuje »odsotnost pomena«. Ne gre za odsotnost, ampak za celotnost. Formalno 
gledano sicer lahko sklepamo: če označuje vse, potem ne označuje ničesar; 
daleč pa s tem ne pridemo. Ce označuje vse, potem lahko v vsakem posamičnem 
primeru označuje vsako posamično stvar. Ne gre namreč za specifikacijo v smi-
slu genusa in diference, gre le za kvantitativno opredeljevanje na osnovi iste 
kvalitete — ni prizadeta vsebina, temveč le količina v vseh stvareh istega. V tem 
je videti racionalno jedro vseh primarnih in sekundarnih sistemov ekvivalenc, 
»sinteze a priori« (Mauss): mane v magiji, denarja v blagovnem gospodarstvu, 
fizisa v alkimiji, boga v religiji itd. 

Teza, ki jo izpelje Slavoj Žižek: »vselejšna naknadnost pomena je omogočena 
prav s tem, da označevalec, preden kaj pomeni, pomeni odnosnost (pomena) 
(4, 196),« je torej očiten absurd, kajti označevalec ne pomeni ničesar preden 
ne pomeni nekaj in ta nekaj je lahko karkoli, pa četudi odsotnost pomena (smi-
sla). Ne more pomeniti, ne da bi pomenil. Problem pa je drugje, da je struktura-
listična teza prekratka. V njej se nediferencirano povezujeta dve stvari: 

— označevalec »brez« označenega: pred nami je stvar, pojav, ki ga ne razume-
mo, samo posledica tega pa je, 

— da mu lahko pripisujemo neko vrednost. Višina te vrednosti, mane v pravem 
smislu, pa je odvisna od mesta, ki ga bomo dodelili tej stvari znotraj nekega 



sistema ekvivalenc. Manj vsebine bo imela, bolj »nemogoča«, večjo ali celo najvišjo 
avtoriteto bo lahko igrala znotraj njega. 

Pravi pomen mane torej ni neznana stvar, ampak položaj znotraj sistema ekvi-
valentne menjave, »druge na drugo nanašajočih se vrednosti«. Nikakor ni prav, 
da se v imenu neke precejene teze gleda križem na tradicionalne opredelitve 
mane kot neosebne sile, moči v stvareh in ljudeh. Ni »dejanski« absurd, ki sprem-
lja vse te sisteme ekvivalentne menjave v tem, da ne poznamo »označenca«, 
temveč v tem, da nek predmet nenadoma zavzame nenavadno, v primerjavi s 
svojimi »prirodnimi« lastnostmi »nemogoče« mesto v družbeno apriornem in 
»nemogočem« sistemu. Potem tega mesta je dodaten pomen (mana). Dodaten 
pomen je torej vrednostni pomen (rang) v sistemu. Nima nepoznana stvar mane 
v sebi zato, ker je nepoznana: ta praznina je samo nujni pogoj, možnost za vstop 
mane. Tako možnost pa obstaja pravzaprav vedno, kajti vedno je mogoče pojem 
tudi razbiti, s pomočjo metode, ki išče »poslednje« temelje, njegovo vsebino 
relativirati, jo dojeti kot absurdno. Seveda pa to ni mogoče znotraj ideologije, ki 
se ji svet kaže kot izključno racionalno razpoložljiv. V ospredje mora ponovno 
stopiti pojem moči, kajti »predstavni minimum, ki ga vsebuje vsak magični akt, 
je predstava njegovega učinkovanja« (1,94), učinkovanja, ki ne ukinja nujno 
tudi prirodnih lastnosti (pomena). 

CITIRANA LITERATURA 

1. Marcel Mauss: Thcorie der Magic, v Soziologie und Anthropologic, Band I. Ullslein, 
1978. 

2. C. Levi-Strauss: Einleitung in das Werk von M. Mauss, prav tam. 
3. C. Levi-Strauss: Strukturalna antropologija, Stvarnost, Zagreb. 
4. Slavoj Žižek: Hegel in označevalec, D D U Univerzum, Ljubljana 1980. 



O periodizaciji Fichtejeve filozofije 
DARKO ŠTRAJN 

Ne izhajamo iz kakršnegakoli stališča razločljivosti »metodologije« od »pred-
meta«. Gre namreč prav za to, da nam »vsebina« (predmet metodologije), s ka-
kršno imamo opraviti, diktira izpostavitev določenih aspektov našega proučevanja 
na rob, s katerega ti izpostavljeni aspekti funkcionirajo kot metodologija. Druga-
če: ne gre za nič drugega kot za izpostavitev določenosti našega branja Fichteja, 
določenosti, ki v svoji izpostavitvi pojasni sam razlog vprašanja po nečem v Fic-
htejevi filozofiji. Fichtejeva filozofija namreč povsem gotovo omogoča toliko 
vprašanj, da si je sam teren vprašanj težko predstavljati kako drugače, kakor kot 
da bi bil neomejen; seveda je tako samo dokler se ne postavi problem nujnosti 
selekcije (ta je implicirana že v konstataciji »neomejenosti«) med vprašanji, 
zaradi česar postane razvidno, da vsa postavljiva vprašanja še zdaleč ne morejo 
biti enako (i) relevantna. Zaradi tega se tu še bolj poudarjeno izpostavlja postav-
ka, ki zatrjuje, da vsako vprašanje implicira odgovor. Pri našem predmetu — 
torej pri vprašanju po pojmu subjekta v Fichtejevi filozofiji — to splošno izho-
dišče opozarja, da je problematika fichtejanskega subjekta (tudi za naše pričujoče 
zapisovanje) posredovana in edino dana skozi to posredovanost; nadalje je prav 
ta posredovanost tisti (še zamegljeni) »odgovor«, ki nam je postavil vprašanje: 
ne samo Fichtejevi teksti »sami kot takšni«, ki »kot takšni« obstoje le v formi 
svoje knjižne materialnosti, pač pa Fichtejevi teksti skupaj s svojim kontekstom, 
pri čemer pa določitev tega konteksta nikakor ne more biti izvedljiva kot vseob-
segajoč opis kontekstualnih zvez, ki jih je proizvedla prisotnost Fichtejevih 
tekstov. Ce smo rekli, da gre za posredovanost vprašanja, ki je dana predvsem 
kot kontekst, in če je kontekst nekaj, kar pomeni neko »celoto«, za katero pa 
smo implicitno predpostavili, da je ni mogoče elaborirati kot celoto, potem se 
pač moramo vračati po poti, po kateri je prišlo samo vprašanje, ki domnevno 
celoto (kontesta Fichtejevih tekstov) očitno reprezentira, samo pa seveda ni ta 
celota. Vendar, če se vrnemo k trditvi, da vsa postavljiva vprašanja ne morejo 
biti enako (i) relevantna, potem je po logiki tega niza sklepanj gotovo, da razli-
čna številna vprašanja, ki izstopajo iz »celote« (kontekstualnih zvez Fichtejevih 
tekstov) formirajo neko polje reprezentiranosti »celote«, pri čemer pa to pol je 
raspade na centralni del, obrobje itn. Iz tega lahko sledi drugo vprašanje, ki 
zadeva formiranosti polja reprezentiranosti t. j. postavlja se kot problem zakaj 



je to polje formirano ravno tako, da izvrže določene plati »reprezentirane celote« 
kot relevantnejše od drugih itn., ki jih tukaj zapopadamo v figurah vprašanj. 
Le-ta implicirajo tudi odgovor. Odgovor pa je najbrž tisto, kar je posredovanost 
vprašanja in je formalno torej mesto tiste »celote«, ki jo naše vprašanje diferen-
cira ravno zalo, ker je ena od njenih plati. Iz tega izhaja da »celote«pravzaprav 
ni brez njenih plati. Ker pa nam niso nikoli dane prav vse plati celote drugače, 
kakor v polju reprezentiranosti (celote), je vse bolj jasno, da je polje reprezen-
tiranosti celote (kontekstualnih zvez Fichtejevih tekstov) pravzaprav samo ta 
celota, ker brez reprezentiranosti evidentno ne more eksistirati tudi tisto, kar je 
reprezentirano. Govoreč tako abstraktno bi seveda lahko še večkrat ponovili 
tavtološko strukturo, ki jo izpostavi problematika metodologije. Zakaj smo po-
temtakem sploh postavili ta problem, zakaj sploh vprašanje po metodologiji? Mar 
bi torej ne bilo ustrezneje kar govoriti o »stvari sami«, pri čemer bi se »metodo-
logija« formirala na nek »spontani« način? Ne! Gre prav za to, da je metodologija, 
primerjena svojemu predmetu, za kakršno nam tukaj gre, neobtoječa kot neka 
metodologija nasploh, oziroma je kot takšna dana le v formi tavtološke figure. 
Ce nam gre potemtakem za metodologijo, ki je primerjena svojemu predmetu, 
nam torej mora samo to ohravnavanje predmeta v polju navedene tavtologije 
proizvesti razliko, na katero lahko opremo, in iz katere lahko odpremo pot 
utemeljevanju metodologije. Pri obravnavanju Fichtejeve problematike subjekta 
torej računamo na to, da ta problematika ne reprezentira Fichtejevih tekstov v 
njihovih kontekstualnih zvezah tako »nevtralno«, da ne bi tvorila neke posebne 
ravni, ki obenem omogoča sestop v omenjeni kontekst in obeta rezultat po izpe-
ljavi tega sestopa. Ta rezultat pa glede na »nenevtralnost« izhodiščne ravni prav 
tako ne more bili nekaj »nevtralnega«, torej ne bo pač neki opis Fichtejevega 
pojmovanja, opis, ki bi se sprenevedal, da obstaja neko Fichtejevo pojmovanje 
neodvisno od kontestualnih zvez, ki sploh formirajo možnost, da se to pojmova-
nje ne izmaliči v »že za vse čase rešen problem«. 

Naj še specificiramo termin »kontekstualnih zvez«, oziroma namero, ki jo s 
to sintangmo vmeščamo v izhodiščne pozicije izdelave tega pisanja. Ce govorimo 
o kontekstualnih zvezah, potem to banalno pomeni povezave med različnimi 
teksti, povezave tekstov s historičnimi dogajanji, vstopanje tekstov v ideološko 
in ideološkega v tekste itn. pri čemer pa je seveda zopet jasno, da ne gre za 
»vseobsegajoči« (in kot tak nemožni) opis, ampak za to, da je mogoče o kon-
tekstu govoriti samo spričo zgostitev kontekstualnih zvez, ki torej markirajo 
polje pomena, iz katerega se vzpostavijo objekti analize kot členi tistega navezo-
vanja na kontekst, ki seveda izhaja iz teoretske zainteresiranosti pričujočega pi-
sanja. Le-ta (namreč teoretska zainteresiranost pričujočega pisanja) se ne more 
legitimirati drugače kot »sama s seboj«, če namreč upoštevamo, da je pisanje 
v tem primeru eno s teoretskim interesom, mora pa se opreti na nekaj »pozitiv-
nega«, na nekaj zunaj samega sebe, pri čemer pa jasno ta »zunanji« moment 
pisanja (neko drugo pisanje) kaže samega sebe le kot že notranje pisanje, ki se 
na to svoje »zunanje« opira. To pomeni tudi to, da mora praksa našega pisanja 
v metodološkem pogledu biti usmerjena tako, da zariše teren, po katerem naj bi 
se pisnaje gibalo. Teren pisanja je jasno neka notranja diferenciranost pisanja 
samega. 



Tematika subjekta v Fichtejevi filozofiji je gotovo osrednja tematika te filo-
zofije. T o mesto tematike subjekta v Fichtejevi filozofiji ni stvar kakršnekoli 
»poljubnosti« samega Fichteja, ali »poljubnosti« v dešifriranju njegovega pisanja. 
Vprašanje subjekta je za Fichtejevo filozofijo v celoti konstitutivno vprašanje, 
zaradi česar že sama omemba Fichteja evocira stališče filozofije subjekta, ki je 
razvidno v okviru vse sodobnejše filozofije dobila težo ene od paradigmatskih 
filozofij subjektivnosti. Gre za dejstvo iz zgodovine filozofije, ki ni niti najmanj 
sporno, ki tudi konstituira pomembno mesto Fichteja, ki ga postavljajo za vezni 
člen med Kantom in Schellingom ter Heglom,ali ugotavljanja o Fichtejevi recep-
ciji Rousseaujevega prispevka itn. Tovrstnih točk nespornosti bi bilo mogoče 
nanizati še precoj, vendar pa moramo upoštevati, da so te »točke nespornosti« 
materija razlik med interpretacijami Fichteja. 

Pr ihajamo na območje, na katerem se nam vozel pojasnjevanja problematike 
konteksta Fichtejeve filozofije razvezuje v zgodovino interpretacij Fichtejeve filo-
zofije. Sama Fichtejeva filozofija — oziroma vse Fichtejevo pisanje — nam zaradi 
tega ne stopa pred oči brez odtisa svojih interpretacij v njej sami. Pri tem nam 
ne gre samo za nekakšno hermenevtično vprašanje, čeprav je hermenevtična 
figuriranost pristopa očitna, ampak za iskanje tiste poti skozi kontekst Fichtejeve-
ga pisanja, Td izstavlja aktualnost njegove problematike subjekta.1 Pri vsem tem je 
seveda zgodovina interpretacij Fichtejeve filozofije v produktivni povezavi z učin-
kovanjem fichtejevskega diskurza v zgodovini sploh in zgodovini filozofije po 
Fichteju še posebej. Kakorkoli se utegne zdeti filozofsko banalen, pa nam lahko 
na ravni vzpostavljanja metodologije našega raziskovanja Fichteja, služi naslednji 
obrat: zgodovina interpretacij Fichteja je obenem skup določenih interpretacij zgo-
dovine, ali vsaj ena od sestavin določenih interpretacij zgodovine. V tem je že 
implicirano stališče, da interpretacije zgodovine nikoli niso nevtralne (četudi se 
eventuelno sklicujejo na »pozitivna« dejstva). Vedno namreč vključujejo instanco 
produkcije zgodovine (sproduciranosti od zgodovine itn.), kar pomeni ne samo, da 
interpretacija ne more biti izvzeta iz zgodovine (konteksta), marveč da vsak 
poskus interpretiranja zgodovine nujno prikazuje učinkovanje zgodovinskega v 
njem samem. Vkolikor specifičnejše govorimo o tistem interpretiranju pgodovine, 
ki se odvija kot »zapopadanje časa v pojmih«, kar je za Hegla filozofija, potem v 
primeru Fichtejeve filozofije iz njenih interpretacij lahko to filozofijo samo deši-
friramo v njenem paradignatskem pomenu. V tej točki je potrebno poudariti, da 
smo se že približali specifičnejši nalogi, ki nam jo zastavlja izhodiščno vprašanje. 
Aspekt, katerega smo namreč nakazali ni »enako uporaben« za študij vsake 
filozofije, marveč je ta aspekt v okviru pričujočega pisanja že produkt določenega 
funkcioniranja Fichtejeve filozofije v oviru njene določenosti kot meščanske 
filozofije in seveda kot pomembnega sklopa nemške klasične filozofije. Gre 

1 Mimogrede naj opozorimo, da je Fichte že »bil postavljen v muzej«, saj so njegovi 
filozofiji pripisovali popolnoma (nevtralni) historični značaj. Simptom takšnega tretiranja je 
n. pr. Filipovičeva sklepna beseda v hrvaškem prevodu Fichteja »Odabrane filozofske 
rasprave«, Zagreb 1956, n. pr. na str. 287: »Ko pravimo ,zgodovinski pomen Fichtejeve filo-
zofije', potem želimo s tem reči, da Fichtejeva filozofija danes več ni problematsko aktualna, 
da nam z drugimi besedami ne more polagati pri reševanju aktualnih vprašanj filozofije 
in življenja . . ., a po drugi strani želimo poudariti katero vlogo je njegova filozofska misel 
odigrala v dialektičnem razvoju človeške misli nasploh.« 



torej za mesto te filozofije v zgodovini, ki tematizira njeno »nenevtralnost« v nje-
nem ožjem časovnem kontekstu, ki učinkuje tudi na tisti širši kontekst, katerega 
smo opredelili kot zgodovino interpretacij. 

Preden torej načnemo vprašanja, ki nam v skladu s pravkar nakazanim nasto-
pajo kot vprašanja, ki zadevajo opredelitev Fichteja glede na njegovo pozicijo 
v meščanski filozofiji, je še v okviru formiranja polja »metodologije« potrebno 
v splošnem določiti našo tematiko glede na opredeljujoče jo aspekte. Gre torej 
za zaris tematik, ki obkrožajo za nas osnovni problem fichtejanskega subjekta, 
ki torej ta problem locirajo in obenem s tem omogočajo kakršenkoli diskurz 
o njem. 

Govoriti moramo torej o temah, ki jih je nakopičil kontekst učinkovanja 
Fichtejeve filozofije v njenem vzajemnem odnosu z interpretacijami, ki pa vzvrat-
no spet locirajo svoje izhodišče. Gre nam za naznačitev Fichtejevega lastnega 
filozofskega razvoja, katerega je v polni meri kot razvoj mogoče percipirati šele, 
ko je ta razvoj sam rekapituliran v interpretacijah, v katerih se Fichtejeva filo-
zofija še »odvija naprej«, če ne govorimo še o tistih filozofijah, ki partikularno 
ponavljajo kakšnega od osrednjih stališč Fichteja, ne da bi nujno same zase za-
trjevale, da nadaljujejo Fichtejevo tematiko. 

Vprašanje o razmerju Fichtejevega dela z njegovimi interpretacijami pa 
odpira še neko drugo področje vprašanj, ki za naše raziskovanje stopa še bolj v 
ospredje. Iz vsega povedanega je opazno, da zatrjujemo, da je vsak filozofski 
diskurz formiran kot interpretacija filozofskih (ali kakršnihkoli drugih) diskur-
zov. Iz tega se je mogoče vprašati kako drugače bi teorija sploh bila možna, če 
ne bi bila proizvodnja (to pa tu pomeni tudi praksa) na nedvomno posebnem 
— morda izločenem — mestu celokupne družbene produkcije? Teorija je tako 
neprestano možna samo kot posebna produkcija teorije, kar pravimo s popolnim 
reflektiranjem tega, da pojasnjujemo »isto z istim«. Vprašljivo je seveda za kakšno 
»istost« pravzaprav gre, kajt i med teorijo A in teorijo B je še teorija C, ki je 
instanca interpretacije; le-ta je hkrati že inkorporirana v samo teorijo, ki je kot 
proces posebne (diskurzivne) prakse vselej razvidna kot produkt: kot teorija. 
T o je ile eden od vidikov teoretske prakse, ali natančneje forma teoretske pro-
dukcije, forma, ki je tukaj prikazana nekoliko »formalizirano«, pri čemer pa naš 
namen ni razvijati formalizacijo do konca. Mimo tega vidika teoretske produkcije 
pa je potrebno govoriti še o nekem drugem vidiku, ki ga naj označimo kot bolj 
»vsebinskega«. Gre za produkcijo teorije v njenem lastnem praktičnem kontekstu, 
ki ga z določenega zornega kota opredelimo za zgodovino, in s katerim se pri 
obravnavanju določene filozofije vselej srečamo kot z določenim presekom zgo-
dovine, ki v nedoločljivi dozi vsebuje projekcijo iz polja, katero je odrejeno 
vsakemu interpretativnemu pisanju. S tem načenjamo problematiko vezanosti 
vsakršnega teoretskega diskurza, njegove vpletenosti v mrežo vseh družbenih 
praks. Za sedaj pa naj pustimo širše implikacije te problematike ob strani. Če se 
povrnemo k problemu, ki nas je motiviral k temu splošnemu zarisu razmerij 
teorije in interpretativnih instanc v njej, iz naše razlage sledi, da samih Fichtejevih 
tekstov ne moremo brati edino kot samo »predmeta interpretacij«. Fichtejevo 
pisanje samo je namreč prav tako zapis interpretacije kot interpretacije drugih 
tekstov, kot interpretacij določene specifične zgodovinske družbene prakse, in-



terpretacijc, ki torej nujno izreka svojo udeleženost v določeni zgodovinski dru-
žbeni praksi. Ob tem ne mislimo določno ravno na nekatere »praktične« Fichte-
jeve spise, ampak si zastavljamo problem same formiranosti njegovega »filozof-
skega jezika«. Udeleženost Fichtejeve filozofije v pravkar omenjenem kontekstu 
zgodovinske družbene prakse (ki se — naj samo mimogrede opozorimo — speci-
ficira kot kontekst najpomembnejšega prevrata v času prehoda iz fevdalizma v 
kapitalizem, torej kot kontekst francoske meščanske revolucije) se zaradi tega, 
ker gre za filozofijo, nujno hkrati odvija kot tematizacija (navezovanje, polemika 
itn.) filozofije, ki v danem historičnem prostoru, v danem historičnem času, 
vstopa v produktivni stik s Fichtejevo teoretsko (in ideološko) produkcijo. Že 
napisana filozofija tako formira neko okolje skupaj z ostalim historičnim kontek-
stom, ki je kot vemo v Fichtejevem času izrazito prelomen. Za Fichteja torej filo-
zofija njegovih zgodnjemešanskih predhodnikov in njegovih sodobnikov funkcio-
nira kot scena historičnega prevrata. To je scena, na kateri se prevrat šele reali-
zira, šele vstopa v polje, katerega določa Um kot diferencirajoči moment historič-
nega konteksta vpotegnjenega in predelanega v filozofiji. Gre seveda za UM 
kot prosvetljensko načelo, ki je preokupacija vse modernejše filozofije, čeprav 
se sam ta princip v vsaki od posameznih filozofij ne definira enako, in čeprav zno-
traj različnih filozofij zavzema različno mesto, pač glede na razvrstitev kategorij 
v filozofskem sistemu. Po drugi strani je snovanje filozofskih sistemov samo 
utemeljeno z načelom Uma. Fichtejeva filozofija je v celoti situirana v polju pro-
svetljenstva, kar moramo upoštevati glede na razpon interpretacije drugih filo-
zofij v okviru Fichtejevega lastnega filozofiranja. 

Naše razglabljanje nas je pripeljalo do točke, ko se moramo za korak pribli-
žati naši osnovni nalogi, ki je v tem okviru za sedaj splošnejša opredelitev polja, 
v katerem se naj formira naše opredeljevanje Fichtejevega pojmovanja subjekta 
v nekoliko ožjem smislu. T o nas vrača k vprašanju tem Fichtejeve filozofije. 
Da bi se približali tej problematiki, moramo poskusiti zajeti Fichtejev filozofski 
razvoj, v okviru katerega je, kot smo že rekli, tematika subjekta konstitutivna in 
osrednja. 

Filozofski razvoj zlasti takšnih filozofij, ki so v okviru zgodovine filozofije 
ključnega pomena, je jasno težko zapopasti v enem samem zamahu, zaradi česar 
si ne samo zgodovina filozofije, ampak tudi večina izčrpnejših interpretacij, pomo-
re z izdelavo nekakšne sistematizacije določene obravnavane filozofije. Sistemati-
zacija te določene filozofije razpostre kot neki red (sosledje) določenega števila 
faz. Kakršnakoli že ta sistematizacija je, pa nikoli ni možna po tako »objektivnem 
kriteriju«, da bi jo ta kriterij postavil kot »nevtralen instrument«. Kakor kažejo 
tudi nekateri dokaj nedavni primeri razdeljevanj določenih filozofskih razvojev, 
sistematizacija porodi tudi »povsem nova« vprašanja.2 V okviru našega pisanja 
nimamo tako velikopoteznega načrta. Gre nam predvsem za periodizacijo, ki naj 

2 Splošno znan in dokaj nedaven primer, kako lahko sistematizacija, ali natančneje: 
periodizacije, sproži plaz polemik, širših diskusij itn., je primer Althusserjeve periodizacije 
Marxovega filozofskega razvoja. Glede na »spornost« te periodizacije, je lahko prišlo do 
impulza v polju diskusij o Marxu, zaradi česar je upravičeno domnevati, da je Althusserjevo 
postuliranje epistemološke zareze, ne oziraje se na »točnost« ali preverljivost trditve, 
izstavilo vprašljivost določenih razumevanj Marxa, zaradi česar je Althusserjeva periodiza-
cija prispevala k večji intenzivnosti marksistične diskusije. 



navrže večjo preglednost našega predmeta, oziroma natančneje: osrednjega polja 
naše celotne raziskave, polja v katerem je torej Fichtejeva filozofija. Glede na 
povedano je torej jasno, da ohranjamo pred očmi nemožnost povsem nevtralne 
periodizacije, periodizacije, ki že ne bi bila temelj določeni interpretaciji. Ze sama 
periodizacija je eden od tistih partikularnih vsekov v »celoto« določenega filozof-
skega razvoja, ki je artikulacija interpretacije, oziroma vsaj enega od njenih as-
pektov. Da bi se čimbolj ognili preostremu zoževanju polja naše raziskave, se bomo 
odločili za periodizacijo Fichtejeve filozofije, ki jo lahko štejemo za odprto. Večina 
kompleksnejših obravnav Fichtejeve filozofije predpostavlja določeno periodizacijo 
Fichtejevega filozofskega razvoja (jo eksplicira, ali implicira). Tuka j se bomo oprli 
na periodizacijo, ki zadovoljivo primerjeno kriterijem, katere je mogoče izvesti 
iz rekonstrukcije Fichtejeve teoretske prakse in njegova življenja, razmešča Fichte-
jeve tekste. Periodizacija Joachima Streisanda v članku »Philosophie und Politik 
bei Fichte und Hegel«3 je novejšega datuma (1975), upošteva kronološki moment 
in obenem daje razlago svoje razdelitve Fichtejevega razvoja na določene faze z 
ozirom na historične konstelacije, ki se specifično artikulirajo tudi v Fuchtejevi 
filozofiji. 

Prva perioda Fichtejevega razvoja zavzema razdobje do leta 1794. Karakteri-
zirajo jo predvsem spisi v določenem produktivnem razmerju s francosko meščan-
sko revolucijo. Fichtejev filozofski razvoj se namreč začne v direktni navezavi 
na francosko revolucijo, kar obeležuje tudi dejstvo Fichtejeve bližine francoski 
revoluciji, ki je po večini sodb večja kot pri drugih predstavnikih nemške klasične 
filozofije, kar posebno razvidno prikazujejo nekateri teksti iz te periode. Toda 
pri teh tekstih gre za vprašanje kako Fichte zapopade francosko revolucijo, 
v kakšnih filozofskih terminih itn. Na j ob tem pripomnemo, da je t o fazo Fichte-
jevega razvoja »rehabilitiralo« novejše marksistično proučevanje Fichteja (Buhr, 
Willms, Trager itn.), medtem ko je meščansko pisanje o Fichteju največkrat 
reduciralo pomen te faze Fichtejevega razvoja na srečanje Fichteja s Kantom 
in njegovo filozofijo. V tej optiki je centralno mesto dobil tekst »Versuch einer 
Kritik aller Offenbarung« iz 1. 1792. Tekste, v katerih se Fichte neposredno 
ukvarja z vprašanji v zvezi s francosko revolucijo ter v zvezi z nemško reakcijo na 
to revolucijo (»Beitrag zur Berichtigung der Urteile des Publikums iiber die 
franzosiche Revolution« iz 1. 1973) pa to pisanje reducira na »slučaj« Fichtejevega 
bližnjega srečanja s Francosko revolucijo. Kaj pomeni ta potlačitev je mogoče 
širše pojasniti predvsem iz Fichtejevih tekstov te periode, pri čemer naj samo 
naznačimo, da nam konstatacija te potlačitve daje jasen namig za odgovarjanje 
na eno izmed aktualnih vprašanj v zvezi s Fichtejem. Ce namreč Fichteja štejemo 
za predstavnika zgodnjemeščanskega liberalizma, nam utegnejo ravno teksti, ki 
jih motivira kontekst samega revolucionarnega prevrata ob koncu 18. stoletja 
natančneje označiti mesta poznomeščanske reakcije, ki se tako izkaže za še nekaj 
več, kot samo za reakcijo na »komunistično nevarnost«, ampak kot reakcija na 
subverziivnost ideologije, ki temelji na ohranjanju določenih zgodnjemeščanskih 

3 Članek s tem naslovol je bil napisan za zbornik: Buhr, Hahn u. a.: »Theoretische 
Quellen des Wissenschaftlichen Sozialismus«, Fischer, Frankfurt/M 1975, s. 174—127. Pri 
navajanju in razlaganju v osnovi Streisandove periodizacije seveda moramo upoštevati tudi 
druge prispevke s področja študija Fichteja, vendar pa se bomo izognili širokemu citiranju. 



idealov, če ne govorimo še posebej o meščanskem radikalizmu postfašistične 
ere (n. pr. sartrizem). Seveda pa ta politično profilirana problematika še zdaleč 
ne izčrpa pomena te Fichtejeve faze v vsem njenem razponu. Gre ravno za to, da o 
Fichtejevih delih te faze moramo govoriti kot o filozofskih spisih hkrati s tem, da 
o njih govorimo kot o političnih spisih. V drugih terminih (ki še dodatno oprede-
l jujejo to polje) gre za dvojnost (filozofskega in političnega), ki je na drugi ravni 
dvojnost teoretičnega in praktičnega * T a dvojnost pa pravzaprav spremlja Fich-
teja do konca: »praktično« usmerjeni spisi mu proizvedejo teoretsko polje in na-
stanejo utemeljitve praktičnega v teoretičnem, nakar se v teoriji proizvede težnja 
po »vrnitvi« v polje praktičnega itn. — skratka gre za takšno dvojnost, za katero 
morajo obstajati tudi takšni razlogi, da jih je mogoče pokazati v analizi Fichteje-
vih tekstov. Dvojnosti, o kateri govorimo nikakor ni mogoče enoznačno dolo-
čiti v dveh vrstah spisov, kajti dvojnost je prisotna tako v »praktičnih« kakor tudi 
v »teoretskih« spisih, kjer se formira kot špekulacija in delovanje, kot čisti in 
empirični Jaz itn. Spise prve faze Fichtejevega razvoja ne moremo trenirati 
tako, kakor lahko njegovo kasnejšo sistematsko filozofijo, vendar pa se pri teh 
spisih ne kaže izogniti vprašanju subjekta, čeprav Fichte vprašanje subjekta ela-
borira v svoji drugi fazi. Vendar sama nerazvitost določenih vprašanj v določeni 
sistematičnejši formi še ne pomeni, da teh vprašanj še ni, saj jih (če nič drugega) 
vzpostavljajo vse razvidne Fichtejeve navezave na tradicijo prosvetljenstva (Rous-
seau), Kanta itn., prav tako pa prav ti teksti že nazorno izstavijo problematičnost 
Fichtejeve relacije do spinozistične substance. 

Drugo periodo Fichtejevega razvoja štejejo za najplodnejšo, saj gre za čas 
(1794—1799), ko je Fichte profesor v Jeni, konec te periode pa označuje Ficte-
jeva polemika v zvezi z obtožbami ateizma (gre za t. im. »Atheismusstreit«). 
Skoraj odveč je poudarjati , da je centralno delo te periode Fichtejevo življensko 
delo »Grundlage der gesamten Wissenschaftslehre« iz 1. 1794; v tem tekstu 
skuša Fichte utemeljiti svoj sistem, pri čemer mu gre za filozofijo kot znanost 
v strogem pomenu, in to znanstvenost Fichte meni fundirati v opredelitvi dejavne-
ga subjekta v stavku identitete. O težavah v zvezi s tem priča že sama cela vrsta 
novih dodatnih razlag in utemeljevanj »nauka o znanosti«, kar lahko povežemo 
z našo konstatacijo dvojnosti teoretičnega in praktičnega, dvojnosti, ki se torej 
v samem »osrčju« Fichtejeve filozofije pojavlja v transformirani obliki kot neraz-
rešljivost opozicije, zaradi katere se tudi izkaže zasnovanost identitete na razcepu. 
Glede na Fichtejev revolucionarni zagon v tekstih njegove prve faze — ker te faze 
pač nismo pripisali naključnosti — pa je preliminarno mogoče govoriti o »Nauku 
o znanosti« kot o metafizični tematizaciji poraza jakobinske revolucije, ki pa ni 
priznan za poraz »v mislih«. V zvezi s tem naj omenimo stališče Joachima 

4 Da bi se izognili možnim nesporazumom naj poudarimo, da glede termina »praktične-
ga« seveda še ne gre za »prakso« v historično-materialističnem pomenu, ampak da gre v 
primeru Fichteja za »praktično« znotraj horizonta Kantove idealistične določitve praktičnega 
uma, ki jo Fichte pomembno radikalizira. Upoštevajoč Marxove Teze o Feuerbachu, pa 
kaže pristaviti, da je ravno ta pojem praktičnega, kakršen se definira znotraj Fichtejevega 
diskurza del osnove Marxovega pojmovanja prakse, iz česar izhajajo pomembne konsekven-
ce za določitev »idejnega momenta« v družbeni praksi, momenta, ki gre v izgubo v primeru 
»pozabe« prispevka nemške klasične filozofije pri določevanju pojma prakse. 



Streisanda: »Iz povedanega pa lahko takoj postane jasno, da ta sistem ni najpo-
prej nastal kot utemeljitev neke nove spoznavne teorije, ali metafizike, temveč 
naj bi primarno utemeljil socialno-filozofska, etična in politična Fichtejeva poj-
movanja.« (Buhr u. a.: Theoretische Quellen . . ., str. 184) Morda ni odveč k 
temu pripomniti le to, da to ne pomeni, da bi v vsaki od Fichtejevih kategorij 
v »Nauku o znanosti« bilo potrebno videti neko empirično politično vsebino, 
ki je »sublimirana« v filozofski (metafizični) kategoriji, saj bi tako reducirali 
tisto polje pomenov Fichtejeve filozofije, ki konstituirajo njen specifični domet. 
Ce namreč govorimo o tej problematiki kot o dvojnosti teoretičnega in praktič-
nega, potem nam opozorilo zoper reduciranje »metafizike« na historično empirijo 
mora izzvenevati kot signal, da razrešitev dvojnosti ne more prav tako nastati 
v redukciji na eno stran dvojnosti — torej samo na teoretično oz. samo na prak-
tično. Najbrž bo pomembneje zapopasti sam mehanizem podvajanja v Fichtejevi 
filozofiji, kar naj pokaže zakaj se podvajanje znotraj samega Fichtejevega diskur-
za ne more razrešiti. Ravno v osrednjem Fichtejevem sistematskem spisu torej 
kaže, ob upoštevanju kasnejših obravnav in kritik (med katerimi vidno mesto 
zavzema zlasti Heglova), kakor tudi določenih recepcij v okviru problematike 
subjekta, samo Fichtejevo pojmovanje subjekta zajeti v terminih proizvajanja 
podvojenosti. 

Vprašanje političnega in v širšem pomenu praktičnega momenta v »Nauku o 
znanosti« daje poseben poudarek serija prvih Fichtejevih univerzitetnih predavanj 
»Ober die Bestimmung des Gelehrten«, ki tako kot še nekateri spisi iz te periode 
v »popularnejši obliki« razgrinja teze »Nauka o znanosti« in na te navezuje dolo-
čeno »praktično« nadaljevanje. V tej periodi svojega dela Fichte še uspe v rela-
tivnem mirnem filozofskem delu razviti v strožji obliki kakor v svojih zgodnjih 
spisih teorijo naravnega prava in svoj nauk o nravstvenosfi, vendar pa se relativni 
mir ob koncu te periode dokaj hitro razbije ob konfliktih, katerih epilog je že 
omenjeni »Atheismusstreit«. Tega pa jasno ni mogoče obravnavati zunaj določe-
nih historičnih koordinat. 

Tretja perioda (1800—1806) je perioda resignacije, za katero ima Fichte 
dovolj razlogov. Poleg tega, da izgubi svoje mesto na univerzi, se mora soočiti z 
vse ostrejšimi kritikami svojih del tudi iz vrst »zaveznikov«. Izkaže se, da roman-
tiki svojih »idealov svobode« ne enačijo s Fichtejevim drobnoburžoaznim (jako-
binskim) revolucionarnim stališčem. Še pomembnejše pa je, da se sama nemška 
filozofija kritično distancira od Fichtejevega jakobinizma. Fichte odgovarja na 
obeh terenih, vendar pa gre predvsem za Fichtejevo vztrajnost tako v pogledu 
razvijanja temeljnih črt filozofije subjektivnega idealizma, kakor v pogledu zago-
varjanja malomestnega (kleinbiirgerlich)5 političnega programa vsebovanega v 
idealu enakosti. »Nauk o znanosti« iz leta 1804 ni odgovor na kritike po svoji 

5 Ko govorimo o teminu Kleinbiirgerlich je v slovenščini uveljavljen in točen prevod 
»malomeščanski«, ki pa se je v slovenščini pomensko vezal na določen ideološki predznak, 
zaradi česar ga ni mogoče vedno ustrezno vmestiti v tekst kot prevod termina kleinbiirger-
lich, zlasti takrat ne, ko hočemo določneje poudariti specifiko vmesnega razreda v Nemčiji 
19. stoletja. Zato smo uvedli v polje pomena tega termina razliko med »malomeščanski« in 
(v slovenščini prav tako legitimnim pridevnikom) »malomestni«. Pri prevajanju nemškega 
teksta, ali tudi v naši neposredni rabi je za izbiro termina seveda določujoč kontekst. 

8 Anthropos 4—6 113 



formi, toda že samo dejstvo, da je bil napisan, lahko štejemo za simptom Fich-
tejeve potrebe po predelavi sistema, ne da bi ga spremenili v izhodiščih. V polju 
praktične filozofije se 1. 1800 pojavi tekst, ki mu kasnejše interpretacije pripišejo 
dvoumnost: medtem ko veliki del, v okviru meščanske ideologije formuliranih, 
interpretacij vidi v »Der geschlossenen Handelsstaat« malodane »tekst prvega nem-
škega socialista«, pa zlasti novejše marksističko raziskovanje Fichteja, takšno 
karakterizacijo argumentirano odklanja. Gre namreč za to, da je ta tekst znači-
len prav za to obdobje Fichtejeve resignacije, saj gre za nekakšen (utopičen) 
projekt drobnoburžoazne zaprte države s kar največjo premoženjsko enakostjo. 
Naostrejša kritika v zvezi s tem tekstom konstatira, da Fichtejeva opustitev univer-
zalnejše težnje drobnoburžoaznega radikalizma, proizvede nazadovanje v cehov-
sko organizacijo kot bornirano ločitev med nacijami. Drugi vidnejši spis te faze 
»Die Grundzuge des gegenwartigen Zeitalters« je kritika nastalih razmer kot 
»gospostva misleče empirije, slepega egoizma in i religioznosti.« 

V četrti in po tej razdelitvi zadnji periodi (1806—1814) Fichteju še uspe 
skupaj z vzponom nemškega meščanskega nacionalnega gibanja izstopiti iz resig-
nacije časa in predvsem začrtati nov teren napredovanja meščanske revolucije, 
ki je za časa Fichteja v Nemčiji bila tako ali tako »samo v mislih«. Zadnje razdob-
je Fichtejevega pisanja je v nekem določenem pogledu »ponovitev« njegove prve 
periode, čeprav se odvija na povsem drugačnem terenu. Izhodišče Fichtejevega 
filozofskega razvoja — francoska revolucija — je premaknjeno. Fichte vidi v 
svojem filozofskem sistemu izpeljavo premis francoske revolucije v tistem, kar se 
mu kaže kot enotnost teoretičnega in praktičnega v njegovem sistemu. Historični 
razvoj v Franciji ne pomeni udejanjenja ideje enakosti in svobode, nasprotno: 
revolucija je izdana, Francijo »uzurpator« spremeni v despotijo. Mesto udejanje-
nja revolucije in njenih demokratičnih idealov torej ni Francija. Za to to nalogo 
v Fichtejevem pisanju dobi nemška nacija. Izhajajoč iz takšne rekonstrukcije 
Fichtejevega premika na teren nacionalnega, je mogoče zavrniti tudi tiste inter-
pretacije, ki reducirajo pomen Fichtejevega dela v njegovi zadnji fazi (centralno 
delo tega razdobja so znani »Reden an die Deutsche Nation«) na »nacionalizem« 
in celo vidijo v Fichtejevem sodelovanju v procesu nemškega nacionalnega 
emancipiranja osnovo za mnogo kasnejše in ostrejše (predvsem pa dokaj ne-
dvoumno reakcionarne) forme nemškega nacionalizma. Seveda pa takšne interpre-
tacije Fichtejevih patriotskih spisov niso edine in prevladujoče, saj na drugi strani 
izstopa stališče, da je Fichte v svojih »nacionalnih spisih« anticipiral nekatere 
cilje revolucije 1848/49, ki šele dopolni meščanski obračun s fevdalizmom. 

Vsekakor pa tudi v tem zaključevanju Fichtejevega dela ne izgine dvojnost, 
ki se vselej reproducira v njegovem filozofiranju: premik v praktičnem stališču 
je obenem teoretičen in tudi »Nauk o znanosti« dobi še nekaj razlagajočih pripi-
sov. Toda Fichtejeva filozofija je v tem času, kljub temu da njen razvoj še ni iz-
črpan, že bolj ali manj opravila svoj posel; postaja »važen moment razvoja 
absolutnega duha«, s čimer pa njena funkcija v dvojnosti teoretske prakse in 
praktične dejavnosti še ni izčrpana. »Zadnji veliki filozofski sistem« v vsej zgo-
dovini jo ohrani v svoji dialektični ukinitvi, a ob razpadu tega sistema se 
fichtejanski samozavedni subjekt ponovno loči od antiteze — spinozistične sub-
stance in ponovi svoj pohod v mladoheglovstvu. 



Z razdelitvijo Fichtcjevega razvoja v periode smo pridobili nekaj najvažnejših 
izhodišč za podrobnejšo razčlenitev samih Fichtejevih tekstov, pridobili pa smo 
tudi nekaj iztočnic, ki problematizirajo celoten kontekst in ga eventuelno še 
bolj odpirajo na tistih kritičnih mestih, ki omogočajo aktualizacijo Fichtejeve 
filozofije in njenih tematik. Seveda z »aktualizacijo« ne mislimo na ugotavljanje 
v »pozitvistični« maniri, da Fichtejeva filozofija« še vedno odgovarja na temeljne 
probleme tako svojega kot našega časa«, kajti tovrstne aktualizacije razvidno 
služijo predvsem eliminaciji aktualnosti določene filozofije. Aktualnost Fichtejeve 
— kakor tudi vsake druge — filozofije je možna samo v njeni funkciji diferenci-
ranja polja nove teoretske (in ideološke) produkcije, ki načelno ne more biti rešena 
svoje zgodovinske posredovanosti. Mimo meščanskih interpretacij Fichteja (za 
katere tu ne trdimo, da so vse za odmet), je aktualnost Fichteja dana v tisti teoret-
ski tradiciji časa po nemški klasični filozofiji, ki je povzela (v sebi ukinila) 
nemško filozofijo. Evidentno je torej, da govorimo o marksizmu. O aktualnosti 
Fichteja v zvezi z marksizmom ne moremo govoriti samo v kolikor obravnavamo 
določene interpretacije Fichteja v okviru marksizma, s čimer bi prav eliminirali 
aktualnost. Aktualnost Fichteja se nam konstituira na drugem mestu in drugače: 
namreč šele po vprašanju, katerega nam navrže pogled na zgodovino pojma 
marksizma. Razpad Heglovega sistema v mladoheglovstvu, kakor ga Marx in 
Engels dešifrirata v »Sveti družini« namiguje na možnost ponavljanja — le da 
ne gre za ponoven razpad sistema, ampak za analogno razcepljenost polja. Da bo 
jasneje o čem pravzaprav govorimo, kar navedimo sicer zelo znani odlomek: »Boj 
med Straussom in Bauerjem o substanci in samozavedanju je boj znotraj Heglovih 
špekulacij. V Heglu so trije elementi, spinonzistična substanca, Fichtejevo samo-
zavedanje, Heglova nujno protislovna enotnost obojega absolutni duh. (MEID I, 
str. 526/527) Sam Marx (ki se kasneje v Kapitalu deklarira za Heglovega učenca) 
torej rekonstituira celoto Heglovega sistema ravno v dešifraciji dejstva razpada te 
celote in v radikalni kritiki Hegla (kar je znano kot Marxov materialistični obrat 
Hegla) ohrani v svojem lastnem teoretskem sklopu različne plati Heglove filozofije. 
Ne glede na to, da Marxova teorija ne ponovi forme kompleksnega Heglovega 
sistema — temveč se raje ohrani v kritičnih partikularnih vsekih v heglovsko 
polje — p a je kljub temu artikulacija Marxove teorije takrat, ko »postane zgodovi-
na«, v vlogi neke celote; »ponovi« torej vlogo, ki jo je odigral Hegel in postane 
predmet diferenciranja. T o defirenciranje Marxove teorije seveda (tako kot že 
diferenciranje Heglove filozofije v heglovskih šolah in tudi v kasnejših meščanskih 
filozofijah) ne poteka zunaj »materialnih protislovij«, ni torej produkt razlikova-
nja, v katerega bi bila investirana pač nekakšna nedefinirana volja, temveč gre za 
spopade v dilematičnosti, ki jo vzpostavlja kontinuiteta kapitalske strukture. 
Marx torej nujno dobi različne izpeljave. V polju, ki ga definira problem odnosa 
»svobode in nujnosti« je možna izpeljava Marxa na »spinozističnem stališču« 
(stališče prevlade nujnosti), ali fichtejanskem stališču (svoboda). Tu se za sedaj 
ne spuščamo v problematiko materialistične kritike same takšne konstituiranosti 
polja. Pri tem moramo poudariti, da vendarle ni mogoče vse diference med 
»marksizmi« reducirati le na takšen tip razlike, kajti marksizem sproducira lastno 
mrežo možnih razcepov in torej ne gre »samo« za ponavljanja paradigem razlik 
iz meščanske filozofije. Pa vendar tudi to ne pomeni, da fichtejanska filozofija, 
oziroma raven te filozofije ni na delu tudi v produkciji teorije in ideologije znotraj 



marksizma6 kot raven, ki konstituira stališče takoimenovanega svobodnega 
subjekta. 

Podobno se Fichte »nadaljuje« tudi v meščanski filozofiji in v ideologiji anar-
hizma. Vselej gre za stališče samozavednega subjekta, ki bodisi ideološko obvla-
duje oz. konstituira realnost, bodisi jo razbija kot »zunanjemu« — torej objektu — 
nadrejeni princip. 

0 »Ficliteanizem« v marksizmu je karakteristično produkt historičnih konstelacij. Eden 
poznejših izrazitih primerov je bilo nedvomno leto 1968, oz. »fenomen nove levice«, ki se 
je neposredno navezoval na »akcijo«. V konfuziji teorije in prakse, abstraktnega in kon-
kretnega, spontanega in organiziranega . . . se je zdel najtrdnejša točka sam »subjekt svobode«. 



Frege: misel-logična preiskava 

Kakor kaže beseda »lepo« smer estetiki in »dobro« etiki, tako kaže beseda 
»resnično« smer logiki. Sicer je res, da je cilj vseh znanosti resnica, vendar se 
logika z njo ukvarja še na povsem drugačen način. Logika ima nekako tak odnos 
do resnice kakor fizika do teže ali toplote. Odkriti resnico je naloga vseh znanosti, 
vendar pa odkritje zakonov resničnega, (das Wahrsein) pripada logiki. Beseda 
»zakon« se uporablja v dvojnem pomenu. Kadar govorimo o moralnih in državnih 
zakonih mislimo na predpise, ki naj bi se izpolnjevali, s katerimi pa dogajanje 
ni vedno v skladu. Zakoni narave so univerzalnost naravnega dogajanja, z njimi 
je to dejanje vedno v skladu. V glavnem v tem pomenu govorimo o zakonih res-
ničnega. Seveda pa ob tem ne gre za dogodek pač pa za bit. Iz zakonov resničnega 
sledijo pravila overitve mišljenja, sodbe, sklepa. In tako se lahko govori tudi o za-
konih mišljenja. Vendar se s tem približamo nevarnosti, da bi pomešali različne 
stvari. Najbrž se razume sintagmo »zakon mišljenja« podobno kot sintagmo »na-
ravni zakon« in se misli pri tem na obče v psihičnem dogajanju. Zakon mišljenja 
bi bil v tem primeru psihološki zakon. Tako se lahko zdi, da gre v logiki za 
psihični proces mišljenja in psihološke zakone, po katerih se mišljenje vrši. To bi 
bilo (nerazumevanje naloge logike, ker resnici ne bi bilo dano mesto, ki ji 
pripada. Zmota in praznoverje imata ravno tako kakor pravilno spoznanje 
svoje vzroke. Overitvi napačnega in pravilnega nastaneta po psiholoških za-
konih. Izpeljava iz teh in razlaga duševnega dogajanja, ki se izteče v overitev, 
ne more nikoli nadomestiti dokaza tega, na kar se ta overitev nanaša. Ali 
ne bi mogli biti pri tem duševnem dogajanju udeleženi tudi logični zakoni? 
Tega ne bom zanikal; vendar kadar gre za resnico, možnost ne more zadostovati. 
Možno je, da je hkrati udeleženo tudi nekaj nelogičnega in od resnice odklanjane-
ga. Zato se lahko opredelimo šele potem, ko smo razpoznali zakone resničnega; 
na to bomo verjetno sposobni operirati brez izpeljave in razlage duševnega pro-
cesa, če nam gre za to, da odločimo, ali je overitev, v katero se izteče proces, upra-
vičena. Z namenom, da se izognem temu nesporazumu in da preprečim zameglitev 
meje med psihologijo in logiko, nalagam logiki nalogo odkriti zakone resničnega, 
ne pa overitve ali mišljenja. Pomen besede »resnično« (»wahr«) bo razložen v 
zakonih resničnega. 

Najprej bom na grobo orisal to, kar želim v tej zvezi imenovati resnično. Na 
ta način bi mogli pač izključiti obstransko uporabo naše besede. Tu naj ne bi bila 



uporabljena v smislu »pravšnjega« ali »resnicoljubnega«, niti ne tako kot včasih 
pri obravnavi vprašanj umetnosti, ko je govor o resnici v umetnosti, ko je resnica 
postavljena kot cilj umetnosti, ko je govor o resnici umetniškega dela, o pravem 
občutku. Besedi »resnica« se da prednost pred neko drugo besedo zato, ker na j 
bi se ta beseda razumela v n jenem pravem, nepopačenem smislu. T a uporaba tudi 
ne leži na tu zasledovani poti, marveč je mišljena resnica, katere spoznanje je 
postavljeno kot cilj znanosti. 

Govorno se beseda »resnično« pojavlja kot pridevnik. Od tod izvira želja po 
tesnejši omejitvi področja, na katerem se izreka resnica, kjer se sploh lahko spra-
šujemo o resnici. Ugotovimo, da resnico izrekamo o slikah, predstavah, stavkih 
in mislih. Opazno je, da tu vidne in slišne stvari nastopajo skupaj s stvarmi, M ne 
morejo biti čutno zaznavne. Kar meri na to, da se dogajajo premiki smisla. In res! 
Ali je torej slika kot zgolj vidna, čutna stvar ravno tako resnična? In kamen, list, 
nista resnična? Očitno ne bi imenovali slike resnične, če ob tem ne bi bilo nekega 
namena. Slika mora nekaj predstavljati. Tudi predstava ni sama na sebi prepozna-
na za resnično, temveč le v zvezi z namenom, da bi se z nečim ujemala, od tod bi 
lahko domnevali, da resnica obstoji v u jemanju z odslikanim. Ujemanje je relacija. 
Temu pa nasprotuje način uporabe besede »resnično«, ki ni nobena relacijska 
beseda, niti ne kaže na nekaj drugega, s čimer naj bi se ujemala. Ce ne vem, da na j 
slika predstavlja Kolnsko katedralo, ne vem, s čim jo moram primerjati, da se 
odločim o njeni resničnosti. Poleg tega je ujemanje lahko popolno le, če si odgo-
varjajoče stvari sovpadajo, torej ko sploh niso različne stvari. Pristnost čeka se 
preveri tako, da se ga stereoskopsko privede do pokritja z drugim čekom. Toda 
poskus stereoskopsko privesti d o pokritja kos zlata z novcem za dvajset mark bi 
bil smešen. Predstavo bi bilo mogoče privesti do pokritja s stvarjo le tedaj, če bi 
bila tudi stvar predstava. In če se tedaj prva popolnoma ujame z drugo, sovpa-
data. Toda to ravno ni zaželeno, da se resnica določi kot sovpadanje predstave z 
nečim dejanskim. Pri tem je ravno bistveno, da je dejansko različno od predstave. 
Toda potem ne bi obstajalo nikakršno popolno ujemanje, nikakršna popolna res-
nica. Potem ne bi bilo popolnoma nič resnično; ker, kar je le pol resnično, je 
neresnično. Resnica ne prenese nobenega več ali manj . Ali pač? Ali se ne more 
ugotoviti, da resnica obstaja, kadar obstaja ujemanje v določenem pogledu? 
Toda v katerem? Kaj torej moramo storiti, da bi se lahko odločili, če je bilo nekaj 
resnično? Morali bi raziskati, ali bi bilo resnično, da si morda — neka predstava 
in neka dejanskost — ustrezata v trdno ugotovljenem pogledu. In s tem bi bili 
ponovno soočeni z vprašanjem iste vrste in igra bi se lahko začela znova. Tako se 
izjalovi ta poskus, da bi resnico razložili kot ujemanje. Prav tako se izjalovi vsak 
poskus definiranja resnice. Kajti v definiciji bi morale biti podane določene 
značilnosti. In pri uporabi na nekem posebnem primeru bi vedno prišlo do tega, 
če je res, da se te značilnosti ujemajo. Tako se vrtimo v krogu. Od tu dalje je 
verjetno, da je vsebina besede »resnično« povsem enkratna in se je ne da definirati. 

Ce želimo izreči resnico neke slike, pravzaprav nočemo izreči nikakršne last-
nosti, ki bi tej sliki pripadala povsem neodvisno od drugih stvari, temveč imamo 
pri tem vedno pred očmi še neko povsem drugo stvar in rekli bomo, da ona slika 
kakorkoli sovpada s to stvarjo. »Moja predstava se ujema s Kolnsko katedralo«, 
je stavek, in sedaj gre torej za resnico tega stavka. Tako se to, kar se najbrž 
napačno imenuje resnica slik tn predstav, privede nazaj na resnico stavkov. Kaj 



imenujemo stavek? Neko zaporedje glasov; vendar le tedaj, kadar imajo nek 
smisel, vendar ni rečeno, da je vsako smiselno zaporedje glasov stavek. In kadar 
imenujemo stavek resničen, mislimo pravzaprav na njegov smisel. Potem se 
smisel stavka izdaja kot tisto, pri čemer sploh lahko govorimo o resnici. Ali je 
torej smisel stavka predstava? Na vsak način resnica ne obstoji v sovpadanju tega 
smisla z nečim drugim; kajti sicer se vprašanje resnice ponavlja v neskončnost. 

Ne da bi želel podati neko definicijo, imenujem misli nekaj, pri čemer je sploh 
mogoče govoriti o resnici. Kar je napačno, prištevam torej prav tako k mislim, kot 
to, kar je resnično.1 Potem lahko rečem: misel je smisel stavka, ne da bi s tem 
želel trditi, da je smisel vsakega stavka neka misel. Na sebi nečutna misel se odene 
v čutno obleko stavka in postane s tem bolj dojemljiva. Rečemo, da stavek izraža 
misel. 

Misel je nekaj nečutnega in vse čutnozaznavne stvari so izključene iz področja, 
pri katerem resnica sploh lahko pride v poštev. Resnica ni lastnost, ki ustreza 
posebni vrsti čutnih vtisov. Tako se ostro loči od lastnosti, ki jih imenujemo z 
besedami »rdeč«, »grenak«, »dehteč po španskem bezgu«. Toda ali ne vidimo, 
da je vzšlo sonce? In ali s tem tudi ne vidimo, da je to dejansko res? Da je sonce 
vzšlo, ni nikakršen predmet, ki bi oddajal žarke, ki dospejo do mojega očesa, to 
nikakor ni vidna stvar kot je sonce samo. Da je sonce vzšlo, je prepoznano kot 
resnica na podlagi čutnega vtisa. Vendarle resnica ni nikakršna čutnozaznavna 
lastnost. Tudi magnetičnost neke stvari je prepoznana na podlagi čutnega vtisa 
neke stvari, čeravno tej lastnosti prav tako malo kakor resnici ustreza posebna 
narava čutnega vtisa. V tem se te lastnosti ujemajo. Toda, da bi neko telo pre-
poznali kot magnetično, potrebujemo čutni vtis. Nasprotno temu pa, kadar se mi 
zdi resnično, da v tem trenutku ničesar ne voham, ne zvem na podlagi čutnega 
vtisa. 

Vendarle daje misliti dejstvo, da na nobeni stvari ne moremo prepoznati neke 
lastnosti, ne da bi s tem obenem prepoznali za resnično misel, da ima ta stvar to 
lastnost. Tako je z vsako lastnostjo stvari povezana neka lasnost misli, namreč 
resnica. Vendar je vredno ozira tudi, da ima stavek »voham bezeg« povsem 
enako vsebino kot stavek »res je, da voham bezeg«. Tako se pač zdi, da s tem, 
ko misli pripisujem lastnost resnice, ni bilo ničesar dodanega. In vendar! Ali ni 
velik uspeh, ko po dolgem, opotekajočem in težavnem raziskovanju raziskovalec 
končno lahko reče: »Kar sem domneval, je resnica«? Pomen besede »resnica« se 
zdi povsem edinstven. Ali imamo tu opravka z nečim, česar v običajnem smislu 
sploh ni mogoče imenovati lastnost? Navkljub temu dvomu se bom sledeč jezikov-
ni rabi za enkrat še vedno izražal, kot da bi bila resnica lastnost, dokler se ne bo 
našlo kaj pravilnejšega. 

Da bi to, kar hočem imenovati smisel, ostreje razdelal, ločim vrste stavkov.2 

Velelnemu stavku ni mogoče odreči smisla; toda ta smisel ni takšen, da bi pri 
njem lahko prišlo do vprašanja resnice. Zato smisla velelnega stavka ne bom ime-

1 Na podoben način se, recimo, reče: »Sodba je nekaj, kar je ali resnično ali napačno. 
»Dejansko uporabljam besedo »misel« približno v smislu »sodbe« v tekstih logikov. V tem 
kar sledi, bo upam postalo jasno, zakaj sem dal prednost »misli«. Taka razlaga je bila gra-
jana, ker bi bila v njej podana razdelitev v resnične in neresnične sodbe, razdelitev, ki je 
verjetno od vseh mogočih razdelitev sodb najmanj pomembna. Ne morem prepoznati kot 
logično pomanjkljivost, da je z razlago obenem podana razdelitev. Kar zadeva pomembnost, 
bi se je pač ne smelo malo ceniti, če besede resnično, kakor sem dejal, kaže logiki smer. 



noval misel. Ravno tako bodo izključeni želelni in prosilni stavki. V poštev 
morejo priti stavki s katerimi nekaj sporočamo ali trdimo. Toda k temu ne prište-
vam vzklike, s katerimi si damo duška, stoke, vzdihe, smeh, razen če so preko 
posebnega dogovora določeni, da nekaj poročajo. Kako pa je s vprašalnimi stavki? 
Z vprašalnico izrečemo nepopoln stavek, ki naj bi šele skozi dopolnilo, h kateremu 
pozivamo, ohranil pravi smisel. Vprašalnice potemtakem tu ne bodo upoštevane. 
Drugače je pri vprašalnih stavkih. Pričakujemo, da bomo slišali »da« ali »ne«. 
Odgovor »da« pove isto kot trdilni stavek; kajti z njim je podana misel, ki je že 
popolnoma vsebovana v vprašalnem stavku. Tako se lahko k vsakemu trdilnemu 
stavku tvori vprašalni stavek. Vzklika zato ne moremo imeti za sporočilo, ker mu 
ne moremo tvoriti nobenega ustreznega vprašalnega stavka. Vprašalni in trdilni 
stavek vsebujeta isto misel; toda trdilni stavek vsebuje še nekaj več, namreč ravno 
trditev. Tudi vprašalni stavek vsebuje nekaj več, namreč poziv. V trdilnem 
stavku je torej treba razločevati dvoje stvari: vsebino, ki mu je skupna z ustreznim 
vprašalnim stavkom, in trditev. Vsebina je misel ali vsaj vsebuje misel. Torej je 
mogoče izraziti misel, ne da bi jo postavili kot resnično. V trdilnem stavku je 
oboje tako povezano, da se razdeljivost lahko spregleda. Potemtakem ločimo: 

1. dojetje misli-mišljenje 
2. priznanje resnice neke misli-sojenje3 

3. sporočanje te sodbc-trditev 
V tem ko tvorimo vprašalni stavek, smo že izvršili prvo dejanje. Napredek v zna-
nosti se zgodi navadno tako, da se najprej dojame misel, ki je na primer lahko 
izražena v vprašalnem stavku, kadar se po strokovni raziskavi to misel prepozna 
kot resnično. Pripoznavanje resnice izgovorimo v obliki trdilnega stavka. Zato 
ne potrebujemo besede »resničen«. In celo kadar jo uporabimo, prava trdilna moč 
ne leži v njej, temveč v obliki trdilnega stavka, in kjer ta svojo trdilno moč izgubi, 
je niti beseda, »resnično« ne more ponovno vzpostaviti. T o se zgodi, kadar ne 
govorimo resno. Kakor je gledališki grom le dozdevni grom, gledališki boj le 
dozdevni boj, tako je tudi odrska trditev le dozdevna trditev. T o je le igra, le 
poezija. Igralec v svoji vlogi ne trdi, tudi ne laže, celo če reče nekaj, v česar na-
pačnost je prepričan. V poeziji se zgodi, da so misli izražene, ne da bi bile navkljub 
obliki trdilnega stavka dejansko postavljene kot resnične, čeprav je lahko poslu-
šalcu priporočeno, da si sam ustvari ustrezno sodbo. Torej, tudi pri tem, kar se 
v skladu z obliko postavlja kot trdilni stavek, je še vedno vprašljivo, če to resnično 
vsebuje trditev. T o vprašanje moramo zanikati, če manjka potrebna resnost. 
Nepomembno je, če bo beseda »resnično« ob tem uporabljena. Tako se razjasni, 
zakaj se s tem, ko se misli pripiše lastnost resnice, le-tej ne zdi nič dodano. 

Trdilni stavek vsebuje razen misli in trditve često še nekaj tretjega, česar 
trditev ne obsega. To more, ne često, delovati na čustva, raspoloženje poslušalcev 

2 Tu besedo »stavek« ne uporabljam povsem v slovničnem smislu, ki pozna tudi 
odvisne stavke. Nek izločen odvisni stavek nima vedno smisla, pri katerem bi lahko prišla 
v poštev resnica, medtem ko sestavljen stavek, kateremu odvisni stavek pripada, tak smisel 
ima. 

3 Zdi se mi, da se doslej ni dovolj razločevalo med mislijo in sodbo. Morda je k temu 
zapeljeval jezik, saj v trdilnem stavku nimamo nobenega posebnega stavčnega dela, ki 
ustreza trditvi, pač pa to, da se nekaj trdi, leži v obliki trdilnega stavka. V nemščini imamo 
neko prednost s tem, da se glavni in odvisni stavek razlikujeta v besednem redu. Ob tem se 
seveda opazi, da tudi odvisni stavek lahko vsebuje trditev in da često niti glavni niti odvisni 
stavek ne izrazita polne misli, temveč šele sestavljeni stavek. 



ali vzpodbujanje njihove domišljije. Sem spadajo besede kot »žal«, hvala bogu«. 
Taki sestavni deli stavkov močneje izstopajo v poeziji, toda tudi v prozi redko 
povsem manjkajo. V matematičnih, fizikalnih, kemijskih prikaznih bodo redkejši 
kot v zgodovinskih. Kar se imenuje duhoslovje, stoji bliže poeziji, toda s tem je 
tudi manj znanstveno kot stroge znanosti, tiste, ki so toliko bolj suhoparne, kolikor 
strožje so; kajti stroga znanost je usmerjena k resnici in samo k resnici. Tako 
nobeni sestavni deli stavka, na katere se trdilna moč ne razprostira, ne pripadajo 
znanstvenemu prikazu, vendar se jim često težko izognejo tudi tisti, ki vidijo z nji-
mi povezano nevarnost. Kjer se miselno nezajemljivemu približamo po poti slut-
nje, so ti sestavni deli povsem upravičeni. Strožji bo znanstveni prikaz, tem manj 
opazna bo narodnost njenega avtorja, tem lažje se bo dal prevesti. Nasprotno pa 
lahko elementi jezika, na katere želim tu opozoriti, zelo otežkočijo prevod pesmi, 
da celo skoraj vedno onemogočijo popoln prevod; kajti, ravno v tistih, na katerih 
večinoma temelji pesniška vrednost, se jeziki najbolj razlikujejo. 

Ce uporabim besedo »konj« ali »dresiran konj« (Ro) ali »kljuse« ali »mrha«, 
v mislih ne storim nikakršne razlike. Trdilna moč se ne razprostira na področje na 
katerem se te besede razlikujejo. Kar se v neki pesmi lahko imenuje raspoloženje, 
vonj, razsvetljenje, kar se odslika preko rime in ritma, ne pripada misli. 

Marsikaj v jeziku služi temu, da poslušalcu olajša razumevanje, na primer 
poudarjanje stavčnih členov z naglasom ali besednim redom. Pomislimo tudi na 
besede kot »še« in »že«. S stavkom: »Alfred še ni prišel«, mislimo pravzaprav 
»Alfred ni prišel,« in ob tem nakazujemo, da pričakujemo njegov prihod; toda 
to ravno samo mislimo. Ne moremo reči, da je smisel stavka zato napačen, 
ker Alfreda nismo pričakali. Beseda »toda« se razlikuje od besede »in« v tem, da 
se z n jo nakazuje, da je tisto kar ji sledi, v nasprotju s tem, kar smo po pred-
hodnem pričakovali. Takšni namigi v govoru ne povzroče razločka v mislih. Stavek 
se lahko preoblikuje tako, da se glagol iz aktiva prestavi v pasiv in sc poleg tega 
hkrati akuzativni objekt naredi za subjekt. Ravno tako se lahko dajalnik spremeni 
v imenovalnik in obenem nadomesti »dati« s »sprejeti«. Seveda niso takšna pre-
obličenja v vsakem ozira ravnodušna; vendar se ne dotikajo misli, ne dotikajo se 
tega, kar je resnično ali napačno. Ce bi bila na splošno priznana nedopustnost 
takšnih preobličenj, bi bila s tem preprečena vsaka globlja logična preiskava. 
Prav tako važno je opustiti razlikovanja, ki se ne dotikajo jedra stvari, kot 
opraviti razlikovanja, ki zadevajo bistvo. Toda kaj je bistveno, je odvisno od na-
mena. Temu, po čemer si lopo v jeziku uravnava smisel, se lahko zdi pomembno 
ravno to, kar je logiku nebistveno. 

Tako se vsebina stavka neredko dvigne nad v njem izraženo misel. Toda tudi 
obratno se često zgodi, da namreč zgolj izraz, ki je lahko ohranjen s pisavo ali 
fonografom, ne zadostuje za izraz misli. Tempus Praesens (sedanji čas) je upo-
rabljen na dva načina: prvič, z namenom, da poda navedbo časa, drugič, z name-
nom, da se izloči vsaka časovna omejitev v primeru, če je brezčasnost ali večnost 
sestavni del misli. Pomislimo na primer na zakone matematike. Kateri od obeh 
primerov ba nastopil, ni izraženo, temveč mora biti ugotovljeno. Ce naj s sedanji-
kom navedemo čas, moramo vedeti, kdaj je bil stavek izrečen, da bi se misel 
pravilno razumela. Ce nekdo danes želi reči isto, kar je rekel včeraj, uporabljajoč 
besedo »danes«, bo moral to besedo nadomestiti z besedo »včeraj«. Čeprav je 
misel ista, mora biti ob tem besedni izraz različen, da bi se ponovno izenačila 



različnost smislov, ki je sicer povzročena z različnim časom govorečega. Podobno 
je z besedami kot »tukaj« in »tam«. V vseh podobnih primerih zgolj besedni red, 
kot je lahko ohranjen s pisavo, ni popoln izraz misli, temveč je za njeno pravilno 
pojmovanje seveda potrebno še znanje o spremljajočih okoliščinah govora, ki so 
bile ob tem uporabljene kot sredstvo miselnega izraza. Sem lahko spadajo tudi 
namigi, premiki rok, pogledi. Enako bo besedo »jaz« vsebujoč izraz v ustih raz-
ličnih ljudi izražal različne misli, od katerih so lahko nekatere resnične, druge pa 
napačne. 

Nahajanje besede »jaz« v nekem stavku da povod še za nekaj vprašanj. 
Predložen je naslednji primer. Dr. Gustav Lauben reče: »Jaz sem se ranil.« 

Leo Peter to sliši in pripoveduje po nekaj dneh: »Dr. Gustav Lauben se je ranil.« 
Ali sedaj ta stavek izraža isto misel, ki jo je dr. Lauben sam izrazil? Recimo, da je 
bil Rudolf Lingens prisoten, ko je dr. Lauben govoril in sedaj tudi sliši, kar Leo 
Peter pripoveduje. Ce je izrečena misel dr. Lauba in Lea Petra ista, mora Rudolf 
Lingens, ki popolnoma obvlada nemški jezik in se spomni tega, kar je v njegovi 
navzočnosti rekel dr. Lauben, sedaj, pri pripovedi Lea Petra takoj vedeti, da je 
govor o isti stvari. Toda poznavanje jezika je posebna stvar, kadar gre za lastna 
imena. Zlahka se zdi, da s stavkom »Dr. Lauben se je ranil.« le nekateri pove-
zujejo določeno misel. V tem primeru je za popolno razumevanje potrebno 
poznavanje izraza »dr. Gustav Lauben«. Če sedaj oba, Leo Peter in Rudolf 
Lingens pod »dr. Gustav Lauben« razumeta zdravnika, ki stanuje v nekem obema 
poznanem stanovanju kot edini zdravnik, potem oba razumeta stavek »Dr. Gustav 
Lauben se je ranil.« na enak način, oba povezujeta z njim isto misel. Toda, poleg 
tega je možno, da Rudolf Lingens doktorja Laubna ne pozna osebno in ne ve, da 
je bil ravno dr. Lauben tisti, ki je pred kratkim rekel: »Ranil sem se.« V tem 
primeru Rudolf Lingens ne more vedeti, da se stavek nanaša na isto stvar. Zato 
pravim v tem primeru: misel, katero razglaša Leo Peter, ni tista, katero je rekel 
dr. Lauben. 

Predpostavimo naprej, da Herbert Garner ve, da je dr. Lauben rojen 13. sep-
tembra 1875 v N. N. in da to ne velja za nikogar drugega, ne ve pa, kje dr. 
Lauben stanuje sedaj, niti sicer kaj drugega o njem. Po drugi strani pa naj Leo 
Peter ne ve, da je dr. Gustav Lauben rojen 13. septembra 1875 v N. N. Potem 
Herbert Garner in Leo Peter ne govorita istega jezika, v kolikor pride v poštev 
lastno ime »dr. Gustav Lauben«, čeprav dejansko oba s tem imenom označujeta 
istega človeka, kajti ne vesta, da to počneta. Herbert Garner torej s stavkom »Dr. 
Gustav Lauben se je ranil.« ne povezuje iste misli kot jo želi s tem stavkom izra-
ziti Leo Peter. Da se izognem pomanjkljivosti, da Herbert Garner in Leo Peter ne 
govorita istega jezika, domnevam, da Leo Peter uporablja lastno ime »dr. Lauben« 
in nasprotno Herbert Garner lastno ime »Gustav Lauben«. Tedaj je mogoče, da 
ima Herbert Garner smisel stavka »Dr. Lauben se je ranil.« za resničnega, med-
tem ko ima zapeljan preko napačnih poročil smisel stavka »Gustav Lauben se je 
ranil.« za napačnega. Pod izdelanimi predpostavkami so te misli torej različne. 

Potemtakem gre pri lastnem imenu za to, kako je podano tisto, ka r je z njim 
označeno. T o se lahko zgodi na različne načine; vsakemu načinu ustreza poseben 
smisel stavka, ki vsebuje lastno ime. Različne misli, ki slede iz istega stavka, se 
seveda ujemajo v njihovih resničnostnih vrednostih, kar pomeni, če je ena od njih 
resnična, so vse resnične, in če je ena od njih napačna, so vse napačne. Vendarle 



je treba prepoznati njihovo različnost. Torej se mora pravzaprav zahtevati, da je 
z vsakim lastnim imenom povezan edinstven način podanosti tega, kar je ozna-
čeno z njim. Pogosto, a ne vedno je ta zahteva nepomembna. 

Vsakdo je torej samemu sebi podan na poseben in prvoten način kakor niko-
mur drugemu. Ce torej dr. Lauben misli, da se je ranil, bo to najbrž utemeljil na 
tistem prvotnem načinu danosti, kakor je lasten njemu samemu. In tako določeno 
misel lahko razume le dr. Lauben sam. Toda on želi posredovati sporočilo 
drugim. Misli, katero lahko le on sam dojema, ne more posredovati. Ce torej 
reče: »Jaz sem se ranil.«, mora ta »jaz« uporabiti v nekem smislu, ki je razumljiv 
tudi drugim, torej v smislu »onega, ki v tem trenutku govori z vami«, pri čemer 
mu okoliščine, ki spremljajo njegov govor, pomagajo pri izražanju misli.4 

Toda tu naletimo na pomislek. Je misel, ki sta jo izrekla najprej oni in sedaj 
ta človek sploh ista? 

Filozofsko neizobražen človek spozna najprej stvar, kot jo vidi, otipa, na 
kratko, kot jo lahko z občutkom spozna za resnično, kot npr. drevesa, kamenje, 
hiše, in je prepričan, da nekdo drug ravno tako kakor on sam lahko vidi in otipa 
ista drevesa, isto kamenje, iste hiše. Misel očitno ne spada k tem stvarem. Ali 
lahko navkljub temu misel stopi nasproti človeku tako kot drevo? 

Tudi nefilozofu se zdi skoraj nujno priznati od zunanjega različen notranji 
svet, svet čutnih vtisov, stvaritev svoje domišljije, občutkov, čustev in raspolo-
ženj, svet nagnjenj, želja in odločitev. S kratkim izrazom želim vse to, z izjemo 
odločitev, združiti pod besedo »predstava«. 

Ali misli pripadajo temu notranjemu svetu? So misli predstave? Odločitve 
očitno niso. 

Po čem se predstave razlikujejo od stvari zunanjega sveta? Prvič: Predstave ne 
morejo biti niti videne ali otipane, niti vonjane, niti okušene, niti slišane. 

S spremljevalcem grem na sprehod. Gledam zeleni pašnik, pri tem imam vidni 
vtis zelenega. Imam ga, vendar ga ne vidim. 

Drugič: Predstave imamo. Imamo občutke, čustva, raspoloženja, nagnjenja, 
želje. Predstava, ki jo nekdo ima, pripada vsebini njegove zavesti. 

Pašnik in žabe na njem, sonce, ki sije, so tu, ne glede na to, ali jih pogledam 
ali ne; toda čutni vtis zelenega, ki ga imam, obstoji le v meni, sam sem njegov 
nosilec. Zdi se nam absurdno, da bi se bolečina, raspoloženje, želja klatili po svetu 
samostojno brez nosilca. Občutek brez čutečega ni mogoč. Notranji svet mora 
predpostavljati nekoga, katerega notranji svet je. 

Tretjič: Predstave potrebujejo nosilca. Stvari zunanjega sveta so v primerjavi 
s tem samostojne. 

Moj spremljevalec in jaz sva prepričana, da oba vidiva isti pašnik, toda vsak 
od naju ima poseben čutni vtis zelenega. Jaz zagledam gozdno jagodo med zele-
nimi jagodnimi listi. Moj spremljevalec je ne najde; je barvno slep. Barvni vtis jago-
de se zanj razlikuje opazno od barvnega vtisa lista. Ali sedaj vidi moj spremljevalec 

4 Tu nisem v srečnem položaju mineraloga, ki kaže svojim poslušalcem gorski kristal. 
Svojim bralcem ne morem dati misli v roke s prošnjo, da bi si jo z vseh strani dobro ogledali. 
Moram se sprijazniti s tem, da na sebi nečutno misel ponudim bralcu ovito v čutno jezikov-
no formo. Poleg tega povzroča težave slikovitost jezika. Čutno vedno znova vrši pritisk in 
dela izraz slikovit in s tem neprimeren. Tako naslaja boj z jezikom in prisiljen se bom 
spoprijeti še z jezikom, čeprav to tu ni moja prava naloga. Upam, da se mi je posrečilo 
bralcem razločno pokazati, kaj želim imenovati s terminom misel. 



zeleni list rdeče, aLi rdečo jagodo zeleno? ALi oboje v neki barvi, ki je jaz sploh ne 
poznam? To so neodgovorljiva, da, pravzaprav nesmiselna vprašanja. Kajti, beseda 
»rdeče«, če se ne navede lastnosti stvari, temveč se želi označiti značilen čutni 
vtis moje zavesti, je uporabna le v področju moje zavesti; kajti nemogoče je moj 
čutni vtis primerjati s čutnim vtisom nekoga drugega. Zato bi bilo potrebno 
združiti v eni zavesti čutni vtis, ki pripada neki zavesti, in čutni vtis, ki pr ipada 
drugi zavesti. Četudi bi bilo mogoče odstraniti predstavo iz zavesti in jo obenem 
prikazati v neki drugi zavesti, bi vprašanje, ali je to bila ista predstava, še vedno 
neodgovorljivo. Toliko je bistveno za vsako od mojih predstav, da pripada vsebini 
moje zavesti, da je vsaka predstava druge osebe, ravno kot taka, različna od moje. 
Toda ali ne bi bilo mogoče, da bi bile moje predstave, popolna vsebina moje za-
vesti, obenem vsebine neke nepojmljive, morda božanske zavesti? Vendar najbrž 
le, če bi jaz sam bil del božanske zavesti. Toda ali bi bile potem to resnično moje 
predstave? Bi bil jaz njihov nosilec? Vendar to presega meje človeškega razume-
vanja do take mere, da je dovoljeno to možnost pustiti ob strani. V vsakem pri-
meru je nam ljudem nemogoče primerjati predstave drugih z našimi lastnimi. 
Odtrgam jagodo; držim jo med prsti. Sedaj jo vidi tudi moj spremljevalec, to 
isto jagodo; toda vsak od naju ima svojo lastno predstavo. Nihče nima moje pred-
stave, toda mnogi morejo videti isto stvar. Nihče nima moje bolečine. Nekdo lahko 
sočustvuje z menoj; toda ob tem še vedno pripada moja bolečina meni in njegovo 
sočutje njemu. On nima moje bolečine in jaz nimam njegovega sočutja. 

Četrtič: Vsaka predstava ima le enega nosilca, niti dva nimata iste predstave. 
Sicer bi obstajala neodvisno od ljudi. Ali je ona lipa moja predstava? V tem, 

ko vprašanju uporabim izraz »ona lipa«, pravzaprav že prehitevam odgovor, kajti 
s tem izrazom želim označiti nekaj, kar vidim in kar lahko vidijo in otipajo tudi 
drugi. Sedaj je možno dvoje. Ce je moj namen dosežen, kadar z izrazom »ona lipa« 
nekaj označim, potem je v stavku »Ona lipa je moja predstava.« izraženo misel 
očitno treba zanikati. Toda, če sem svoj namen zgrešil, če se mi le dozdeva, da 
gledam, ne da bi dejansko videl, če je potemtakem oznaka »ona lipa« prazna, po-
tem sem se, ne da bi to vedel in želel, izgubil v področju domišljije. Potem ni 
resnična niti vsebina stavka »Ona lipa je moja predstava.« niti vsebina stavka »Ona 
lipa ni moja predstava.«; kajti v obeh primerih imam izjavo, kateri manjka pred-
met. Odgovor na vprašanje je potem lahko odklonjen le z utemeljitvijo, da je vse-
bina stavka »Ona lipa je moja predstava.« domišljija. Seveda imam ob njem najbrž 
neko predstavo; toda te ne mislim z besedami »ona lipa«. Sedaj si kdo resnično 
lahko želi označiti svojo predstavo z besedami »ona lipa«; potem bi bil on nosilec 
tega, kar je želel označiti z besedami; toda tedaj ne bi videl one lipe in nihče 
drug je ne bi videl ali bil njen nosilec. 

Sedaj se vračam nazaj na vprašanje: ali je misel predstava? Ce misel, ki jo 
izrazim s Pitagorovim izrekom, lahko ravno tako nekdo drug kot jaz prepozna za 
resnično, potem ne pripada k vsebini moje zavesti in jaz nisem njen nosilec ter jo 
lahko navkljub temu prepoznam za resnično. Toda če ista misel, moja in nekoga 
drugega, sploh ni razvidna kot vsebina Pitagorovega izreka, potem se pravzaprav 
ne bi smelo reči »Pitagorov izrek«, temveč »moj Pitagorov izrek«, »njegov Pitago-
rov izrek« in te misli bi bile različne, kajti pomen nujno sodi k stavku. Potem more 
biti moja misel vsebina zavesti, njegova misel vsebina njegove zavesti. Ali more 
biti kdaj smisel mojega Pitagorovega izreka resničen smisel, njegovega pa napačen? 



Rekel sem, da je beseda »rdeč« uporabna le v področju moje zavesti, kadar ne 
navaja lastnosti stvari, temveč mora označevati enega mojih čutnih vtisov. Tako 
bi mogli biti tudi besedi »resnično« in »napačno«, tako kakor ju razumem, 
uporabni le v področju moje zavesti, če ne bi zadevale nečesa, česar nosilec nisem 
jaz, temveč bi odgovarjale za poljubno označitev vsebine moje zavesti. Potem bi 
bila resnica omenjena z vsebino moje zavesti in bilo bi dvomljivo, če se v zavesti 
drugih dogaja sploh kaj podobnega. 

Ce bi vsaka misel potrebovala nosilca, k zavesti katerega bi pripadala, potem 
bi bila le misel tega nosilca in nobene znanosti ne bi bilo, ki bi bila skupna mno-
gim, ki bi lahko delali na njej; temveč bi imel sam najbrž svojo znanost, namreč 
celoto misli, katerih nosilec sem, nekdo drug p a svojo znanost. Vsak od naju 
se ukvarja z vsebinami svoje zavesti. Nasprotje med obema znanostima potem ni 
možno; in pravzaprav je nekoristno prepirati se okrog resnice; ravno tako ne-
koristno, celo smešno, kot bi bil smešen prepir dveh o tem, če je bankovec za sto 
mark pristen, pri čemer bi vsak od dveh mislil na tistega, ki bi imel v žepu, in bi 
razumel besedo »pristen« v svojem, posebnem smislu. Ce ima nekdo smisel za 
predstavo, je to, kar sam s tem prepozna za resnično, po njegovem lastnem mne-
nju vsebina njegove zavesti in drugim pravzaprav sploh ne pripada. In če bi slišal 
moje mnenje, da misel ni predstava, tega ne bi mogel zanikati; ker bi se ga to ne 
tikalo. 

Tako se zdi, da je rezultat: misli niso niti stvari zunanjega sveta niti 
predstave. 

Priznati moramo tretje kraljestvo. Kar mu pripada, se s predstavo ujema v 
tem, da ne more biti zaznano s čuti, s stvarmi pa v tem, da ne potrebuje 
nikakršnega nosilca, ki bi to vseboval v svoji zavesti. Tako je na primer misel, 
ki jo izraža s Pitagorovim izrekom, večno resnična, resnična neodvisno od tega, 
če jo kdorkoli ima za resnično. Ne potrebujemo nobenega nosilca. Ni postala 
resnična šele odtlej, ko je bila prvič odkrita, kakor je nek planet bil v interakciji 
z ostalimi planeti, še preden ga je kdorkoli videl.5 

Toda mislim, da slišim neobičajen ugovor. Večkrat sem privzel, da tudi 
drugi (lahko opazijo iste stvari, ki jih gledam sam. Toda kaj če bi bile vse to le 
sanje? Ce sem le sanjal, da sem se sprehajal v družbi druge osebe, če sem le 
sanjal, da je moj družabnik videl isto zeleno polje, kot sem ga videl jaz, če bi 
bilo vse le igra, izvršena na odru moje zavesti, bi bilo dvomljivo, ali sploh obstoje 
stvari zunanjega sveta. Morda je kraljestvo stvari prazno in ne vidim nobenih 
stvari, tudi nobenih ljudi, pač pa imam najbrž le predstavo, katere nosilec sem 
jaz sam. Nekaj, kar more obstajati neodvisno od mene ravno tako malo kot moj 
občutek utrujenosti, neka predstava, ne more biti človek, ne more z menoj 
gledati istega polja, ne more videti jagod, k!i jih držim. Povsem neverjetno 
je pač, da imam pravzaprav le svoj notranji svet, namesto vse okolice, v 
kateri se domnevno gibljem in ustvarjam. In vendar je to neizogibna po-
sledica stavka, da je objekt mojega opazovanja lahko le tisto, kar je moja 
predstava. Kaj bi sledilo iz tega stavka, če bi bil resničen? Bi potem obsta-
jali drugi ljudje? To bi bilo že možno; toda jaz ne bi vedel ničesar o njih: 

5 Vidimo stvar, imamo predstavo, dojamemo ali mislimo misel. Kadar dojamemo ali 
mislimo misel, je ne ustvarimo, temveč le stopimo k njej, ki je v nekem smislu obstajala 
že prej, v nek odnos, različen od videnja stvari in imetja predstave. 



ker moja predstava ne more biti človek, in če bi bil naš stavek resničen, tudi 
ne more biti objekt mojega opazovanja. S tem bi bila spodmaknjena tla vsem 
razmišljanjem, v katerih bi prevzel, da bi bilo nekaj lahko drugemu predmet ravno 
tako kot meni, ker celo, če bi se to zgodilo, ne bi o tem ničesar vedel. Bilo bi mi 
nemogoče razlikovati to, česar nosilec sem, od tega česar nosilec nisem. S tem ko 
bi sodil, da nekaj ni moja predstava, bi to naredil za objekt svojega mišljenja 
in s tem za svojo predstavo. Ali obstaja po tem pojmovanju zeleno polje? Morda, 
toda to mi ne bi bilo vidno, kajti če polje ni moja predstava, tedaj bi bilo lahko, 
odgovarjajoč našemu stavku, objekt mojega opazovanja. Toda, če je moja pred-
stava, je nevidno, ker predstave niso vidne. Lahko sicer imam predstavo zelenega 
polja, toda ta ni zelena, ker zelenih predstav ni. Ali po tem nazoru obstoji sto 
kilogramov težka krogla? Morda, toda jaz o njej ne bi mogel ničesar vedeti. 
Ce krogla ni moja predstava, potem, sledeč našemu stavku, ne more biti objekt 
mojega opazovanja, mojega mišljenja. Toda če bi krogla bila moja predstava, ne 
bi imela nobene teže. Lahko imam predstavo o težki krogli. Ta potem vsebuje 
predstavo teže kot delno predstavo. Ta delna predstava pa ni nič bolj lastnost 
celotne predstave kot Nemčija ni lastnost Evrope. Tako sledi: Bodisi je napačen 
stavek, da je le to, kar je moja predstava, lahko objekt mojega opazovanja, bodisi 
je vse moje znanje in zaznavanje omejeno na obseg mojih predstav, na oder 
mojega zavedanja. V tem primeru bi imel le notranji svet in ne bi vedel ničesar 
o drugih ljudeh. 

Čudno je, kako se po takšnem razmišljanju nasprotja sprevračajo druga v 
drugo. Tako je npr. pri fiziologu čutil. Kakor se učenemu znanstveniku spodobi, 
je zelo daleč od tega, da bi stvari, za katere je prepričan, da jih vidi in se jih 
dotika, imel za svoje predstave. Nasprotno, prepričan je, da ima v čutnih vtisih 
najbolj zanesljiv dokaz o pričujočnosti stvari, ki obstoje popolnoma neodvisno 
od njegovih občutkov, predstav, mislim, ki ne potrebujejo njegove zavesti. 
Živčna vlakna in ganglične celice ima tako malo za vsebino svojega zavedanja, 
da je, nasprotno, bolj naklonjen obratnemu naziranju, da je njegova zavest odvi-
sna od živčnih vlaken in gangličnih celic. Trdi, da svetlobni žarki, prispeli v oko, 
zadenejo živčne končiče in tam povzročijo dražljaj. Nekateri od teh bodo nada-
ljevali pot skozi živčna vlakna v ganglične celice. Na to se verjetno navezujejo 
nadaljni procesi v živčnem sistemu, nastanejo barvni vtisi in ti se združujejo 
v tisto, kar morda imenujemo predstava drevesa. Med drevo in mojo predstavo 
se vrinejo fizikalni, kemični, fiziološki procesi. Neposredno z mojo zavestjo se, 
kot se zdi, vežejo le procesi v mojem živčnem sistemu; in vsak opazovalec drevesa 
ima svoje posebne procese v svojem posebnem živčnem sistemu. Toda svetlobni 
žarki se lahko, preden prodro v moje oko, odbijejo od ogledala in se širijo dalje, 
kakor da prihajajo izza ogledala. Učinki na vidne živce in vse kar sledi se sedaj 
odvijajo ravno tako, kakor bi se, če bi svetlobni žarki prihajali od nekega drevesa 
za ogledalom in bi se nemoteno širili do očesa. Tako se bo pojavila predstava dre-
vesa, čeprav drevesa sploh ni. Tudi vsled loma svetlobe se lahko s posredovanjem 
očes in živčnega sistema pojavi predstava, ki sploh ničemur ne ustreza. Toda 
za vzdraženje vidnega živca ni vedno potrebna svetloba. 

Ce v naši bližini udari strela, verjamemo, da vidimo plamene tudi kadar bliska 
ne moremo videti. Vidni živec je tedaj vzdražen z električnim tokom, ki nastaja 
v našem telesu zaradi udara strele. Ker pa je vidni živec zaradi tega vzdražen tako. 



kakor da bi bil vzdražen zaradi svetlobnih žarkov, ki izhajajo iz plamenov, verja-
memo, da vidimo plamenen. Vidni vtis je odvisen ravno od dražljaja vidnega žiivca; 
kako se ustvari, je vseeno. 

Lahko gremo še korak dalje. Dejansko ni neposredno dan dražljaj vidnega 
živca, temveč le sprejem. Verjamemo, da od nas neodvisna stvar vzdraži živec 
in s tem povzroči čutni vtis; vendar, natančno vzeto, doživimo le konec tega pro-
cesa, ki se razbohoti v naši zavesti. Ali ne more imeti ta čutni vtis, ta občutek, 
ki ga pripisujemo čutnemu dražljaju, tudi druge vzroke, kakor se lahko ta isti 
živčni dražljaj vzbudi na različne načine? Če bi to, kar se dogaja v naši zavesti, 
imenovali predstava, potem pravzaprav doživljamo le predstave, ne pa njihovih 
vzrokov. In če se znanstvenik želi ogniti vsem predpostavkam, mu ostanejo le 
predstave; vse mu razpade v predstave, tudi svetlobni žarki, živčna vlakna in gan-
glične celice, od katerih je izhajal. Tako končno spodkoplje temelje svoje lastne 
zgradbe. Ali je vse predstava? Ali vse potrebuje nosilca, brez katerega ne bi ime-
lo nikakršnega obstoja? Videl sem se kot nosilca svojih predstav; toda ali nisem 
jaz sam neka predstava? Tako me je, kot da bi tako ležal na ležalnem stolu, da 
bi lahko videl dvoje konic škornjev, prednjo stran hlač, telovnik, gumbe, dele 
suknjiča, posebej rokava, dvoje rok, dlake brade, nejasne obrise nosu. In ta pove-
zava vidnih vtisov, ta celovita predstava, sem jaz sam? Zdi se mi tudi, kot da 
vidim tam stol. To je predstava. Pravzaprav se ne ločim tako od predstav; ali 
nisem tudi jaz sam družba vtisov, neka predstava? Toda, kje je potem nositelj 
teh predstav? Kako pridem do tega, da izdvojim eno od teh predstav in jo posta-
vim kot nosilko ostalih? Zakaj mora obstajati predstava, ki si jo izvolim imenovati 
jaz? Ali ne bi mogel ravno tako dobno izbrati tiste, ki sem jo poskusil imenovati 
stol? Vendar čemu sploh nosilec predstav? Ta bi bil vendar vedno nekaj bistveno 
drugačnega od praznih porojenih predstav, nekaj samostojnega, kar ne potrebuje 
zunanjega nosilca. Ce je vse predstava, potem ni nobenih nosilcev predstav. In 
tako sedaj ponovno doživim spremembo v nasprotje. Ce ni nosilcev predstav, 
potem tudi rit predstav; ker predstave potrebujejo nosilce, brez njih ne morejo 
obstajati. Ce ni vladarja, potem tudi ni podložnikov. Samostojnost, ki sem jo 
navkljub občutku priznal, odpade, če ni več nobenega nosilca. Kar sem imenoval 
predstave, ko samostojni predmeti. Nobenega razloga ni, da bi predmetu, ki ga 
imenujem jaz dopustil posebno mesto. 

Toda, ali je to mogoče? Ali je možen doživljaj brez nekoga, ki ga doživlja? 
Kaj bi bila vsa ta igra brez igralca? Ali je možna bolečina brez nekoga, ki jo ima? 
Občutenost pripada nujno s bolečinin in k občutku spet nekdo, ki občuti. Potem je 
nekaj, kar ni moja predstava in vendar je lahko predmet mojega opazovanja, 
mojega mišljenja in jaz sem take narave. Ali pa sem lahko del vsebine svoje 
zavesti, medtem ko je drugi del morda predstava meseca? Ali morda to velja, 
kadar sodim, da opazujem luno? Potem je imel prvi del zavest in del vsebine 
te zavesti bi bil zopet jaz itd. Da bi bil tako vneskončnokrat vklopljen v sebi, je 
povsem nezamisljivo; ker potem ne bi obstajal le en ampak neskončno mnogo 
jazov. Nisem svoja lastna predstava in kadar trdim o sebi, npr. da trenutno 
ne občutim nobene bolečine, zadeva moja sodba nekaj, kar ni vsebina moje za-
vesti, ker ni moja predstava, temveč sem to jaz sam. Torej to, o čemer nekaj 
trdim, ni nujno moja predstava. Toda, morda bi kdo ugovarjal, ali ne ustreza 
besedi »jaz« nekaj v vsebini moje zavesti, kadar mislim, da me trenutno nič ne 



boli? In ali ni to predstava? T o je možno. S predstavo besede »jaz« je lahko v 
moji zavesti povezana določena predstava. Toda potem je to predstava poleg 
ostalih predstav in jaz sem njen nosilec kakor tudi nosilec vseh ostalih predstav. 
Posedujem predstavo o sebi, a sam nisem ta predstava. Strogo je t reba ločiti med 
tem, kar je vsebina moje zavesti, kar je moja predstava, in tem, kar je predmet 
mojega mišljenja. Torej je napačen stavek, da je lahko le tisto predmet mojega 
opazovanja, mojega mišljenja, kar pripada vsebini moje zavesti. 

Sedaj je prosta pot do razpoznavanja drugega človeka kot samostojnega nosil-
ca prestav. Imam predstavo o njem; toda ne zamenjujem je z njim samim. In 
kadar izrečem kaj o svojem bratu, tega ne izrečem o predstavi, ki jo imam o njemu 

Bolnik, ki ga boli, je nosilec te bolečine; toda zdravnik, ki ga obravnava, ki 
razmišlja o vzrokih te bolečine, hkrati ni nosilec te bolečine. Ne domišlja si, da 
lahko s tem, da omami sebe, odpravi ali olajša bolnikovo bolečino. Sicer -lahko 
predstava v zavesti zdravnika ustreza bolečini bolnika; toda to ni ista bolečina 
in ni tisto, kar se zdravnik trudi odpraviti. Zdravnik lahko pokliče drugega zdrav-
nika. Potem moramo razločevati: prvič, bolečino, katere nosilec je bolnik, drugič, 
predstavo prvega zdravnika o tej bolečini, tretjič, predstavo drugega zdravnika 
o tej bolečini. T a predstava sicer spada k vsebini zavesti drugega zdravnika, toda 
ni predmet njegovega razmišljanja, torej je le pripomoček pri razmišljanju, tako 
kakor npr. risba lahko postane takšen pripomoček. Oba zdravnika imata kot 
skupni predmet bolečino bolnika, katere nosilca pa nista. Od tod se da razbrati, 
da ne le stvar, pač pa tudi predstava lahko postane skupni predmet mišljenja 
ljudi, ki te predstave nimajo. 

Tako, se mi zdi, postaja tsvar razumljivejša. Če bi človek ne mogel misliti 
in dojeti ničesar o predmetu njegovega mišljenja, čigar nosilec ni on sam, bi 
imel pač nek notranji svet, ne zunanjega. Toda ali to ne more sloneti na napaki? 
Bil sem prepričan, da je predstava, ki sem jo povedal z besedami »moj brat«, 
izražala nekaj, kar ni moja predstava in o čemer lahko nekaj povem. Toda aH 
se ne morem o tem motiti? Take napake se zgode. Potem proti svoji volji zapa-
demo v utvaro. Dejansko! S korakom, s katerim sem zavzel svoje okolje, se 
izpostavljam nevarnosti pomote. In tu naletim na nadaljno razliko mojega not-
ranjega sveta od zunanjega. Ne morem dvomiti, da imam vidni vtis zelenega; 
toda da vtidim lipov list, ni tako gotovo. Tako najdemo, v nasprotju s precej razšir-
jenim mnenjem, varnost v notranjem svetu, medtem ko nas v naših izletih v zuna-
nji svet dvom nikdar popolnoma ne zapusti. Vsekakor je verjetnost tudi ob tem v 
mnogih primerih komaj ločljiva od gotovosti, tako da si lahko drznemo soditi 
o stvareh zunanjega sveta. Tu celo moramo tvegati nevarnost napake, če ne želimo 
podleči še veliko večjim nevarnostim. 

V skladu z zadnjim razmišljanjem ugotavljam sledeče: Ni vse, kar je lahko 
predmet mojega spoznanja, predstava. Sam kot nosilec predstav nisem predstava. 
Nič me ne ovira, da tudi ostale ljudi prepoznam kot nosilce predstav, podobno kot 
prepoznam sebe. Ko je enkrat dana možnost, je verjetnost zelo velika, tako velika, 
da se po mojem mnenju ne razlikuje več od gotovost. Alii, bi sicer obstajala zgodo-
vinska znanost? Ali ne bi bila tedaj razveljavljena vsaka dolžnost, vsaka pravica? 
Kaj bi ostalo od religije? Tudi naravoslovne vede bi bile lahko ocenjene le še kot 
bajke, podobno kot astrologija in alkimija. Tako ostanejo preudarki, ki sem jih 



navedel, predpostavljajoč, da poleg mene obstoje ljudje, ki se zavedajo iste stvari 
kot objekta svojega opazovanja ali mišljenja, bistveno neoslabljeni v moči. 

Ni vse predstava. Tako lahko prepoznam tudi misel, ki jo pojmujejo drugi 
ljudje, kot neodvisno od mene. Lahko prepoznam znanost, v kateri se lahko veliko 
ljudi udejstvuje v raziskovanju. Nismo nosilci mislim, kakor smo nosilci naših 
predstav. Nimamo neke misli, kakor imamo npr. kak čutni vtis, ker ne gledamo 
misli tako, kakor da gledamo neko zvezdo. Zato je tu priporočljivo, da izberemo 
poseben izraz in kot tak se nam ponuja beseda »dojemati« (fassen). Dojemanju® 
misli mora ustrezati neka posebna miselna sposobnost, moč misli. V mišljenju ne 
proizvajamo misli, pač pa jih dojamemo. Kajti to, kar sem imenoval misel, je 
tesno povezano z resnico. O tem, kar prepoznam kot resnico, sodim, da je resnica 
povsem neodvisna od mojega prepoznanja resnice in neodvisna od mojega mišlje-
nja o tem. K resničnosti neke misli ne sodi to, da je mišljena. »Dejstva! Dejstva«, 
kliče naravoslovec, kadar hoče poudariti potrebo po čvrsti podlagi znanosti. Ka j 
je dejstvo? Dejstvo je misel, ki je resnična. Za zanesljivo podlago znanosti nara-
voslovec zanesljivo ne bo pripoznal ničesar, kar je odvisno od spremenljive za-
vesti ljudi. Delo znanosti ne temelji na ustvarjanju, pač pa v odkrivanju resničnih 
misli. Astronom lahko uporabi neko matematično resnico pri raziskovanju že 
davno preteklega dogodka, ki se je zgodil takrat, ko na zemlji ni bilo nobenega, 
ki bi prepoznal to resnico. T o zmore zato, ker je resnica misli brezčasna. Torej 
ona ne more nastati z njenim razkritjem. 

Ni vse predstava. Sicer bi vsebovala psihologija vse znanosti, ali bi bila vsaj 
glavna sodnica nad vsemi znanostmi. Poleg tega bi obvladovala psihologija tudi 
logiko in matematiko. Toda nič ne bi bilo večje nerazumevanje matematike kot 
njeno podrejanje psihologiji. Niti logika niti matematika nimata za nalogo razisko-
vanje duš in vsebin zavesti, katerih nosilec je posameznik. Njihov namen bi se 
prej lahko predstavil kot raziskovanje duha, ne duhov. 

Dojemanje misli predpostavlja dojemajočega, ki misli. On je nosilec mišlje-
nja, toda ne misli. Četudi miisel ne sodi k vsebini zavesti mislečega, mora nekaj v 
zavesti meriti na misel. T o pa ne bi smelo biti zamenjano z mislijo samo. Tako je 
tudi Algol sam različen od predstave, ki jo ima nekdo o Algolu. 

Misel ne pripada niti k mojemu notranjemu svetu kot predstava, niti k zu-
nanjemu svetu čutno zaznavnih stvari. 

Ta zaključek, četudi tako prepričljivo sledi iz povedanega, najbrž ne bo sprejet 
brez nasprotovanja. Mislim, da se bo marsikomu zdelo nemogoče priti do vedenja 
o nečem, kar ni last njegovega notranjega sveta drugače kot s čutno zaznavo. 
Dejansko je čutna zaznava često pojmovana kot najbolj zanesljiv, celo edini 
spoznavni vir vsega uzrtega, kar ne pripada notranjemu svetu. Toda s kakšno 
pravico? Kajti k čutni zaznavi pripada kot nujna sestavina čutni vtis, in ta ni del 
notranjega sveta. Dva človeka nikakor nimata enakih čutnih vtisov, čeprav imata 
lahko podobne čutne vtise. Samo ti nam ne odpro zunanjega sveta. Morda obstoji 
bitje, ki ima le čutne vtise, ne da bi videlo ali se dotikalo stvari. Imeti vidne 
vtise in isto kot videti stvari. Kako se zgodi, da vidim drevo ravno tam, kjer ga 

" Izraz »dojemanje« je ravno tako metaforičen kakor (izraz) »vsebina zavesti«. Narava 
jezika ne dovoljuje prav nič drugega. Kar imam v roki, gotovo lahko imamo za vsebino 
moje roke, toda ona je vsebina moje roke na povsem drugačen način, kot kosti in mišice, 
'z katerih je roka sestavljena in ji je bolj tuja, kot so ji tuji ti deli. 

9 Anthropos 4—6 129 



vidim? Očitno je to odvisno od vidnega vtisa, ki ga imam, od posebnega načina 
opazovanja in od posebnega načina, da vidim z dvema očesoma. Na vsaki od 
obeh mrežnic, fizikalno rečeno, nastaja posebna slika. Nekdo drug vidi drevo na 
istem mestu.Tudi on ima dve mrežni sliki, ki pa se razlikujeta od mojih. Moramo 
predpostavljati, da te mrežnične slike določajo naše vtise. Za to nimamo le neena-
kih vidnih vtisov, pač pa se pomembno razlikujejo drug od drugega. Tn vendar 
se gibljemo v istem zunanjem svetu. Posedovanje vidnih vtisov je sicer nujno 
za videnje stvari, ni pa zadostno. Kar se mora še dodati, je nečutno. In to je 
ravno tisto, kar nam odpre zunanji svet; kajti brez tega nečutnega bi ostal vsakdo 
zaprt v svojem notranjem svetu. Ker odgovor leži v nečutnem, bi nas lahko tudi 
tam, kjer ne sodeluje čutni vtis, nekaj nečutnega izpeljalo iz notranjega sveta in 
nam dopustilo miselno dojemanje. Zuna j notranjega sveta nekoga bi bilo potreb-
no razločevati pravi zunanji svet čutno zaznavnih stvari in kraljestvo tistega, 
kar je nečutno zaznavno. Za pripoznavanje obeh kraljestev potrebujemo nekaj 
nečutnega; toda ob čutni zaznavi stvari bi morali poleg tega potrebovati še čutni 
vtis, ta pa ves pripada notranjemu svetu. Tako je tisto, v čemer bistveno temelji 
različnost danosti neke stvari od danosti neke misli, nekaj, kar ni pridodano no-
benemu od obeh kraljestev, pač pa notranjemu svetu. T e razlike nimam za tako 
velike, da bi s tem postala nemogoča danost misli, ki ne pripada notranjemu svetu. 

Seveda misel ni nekaj, kar se navadno imenuje dejansko. Svet dejanskega je 
svet, v katerem to učinkuje na ono, ga spreminja in samo spet izkuša reakcije 
ter se s tem spreminja. Vse to je proces v času. Težko bomo prepoznali za dejan-
sko tisto, kar je brezčasno in nespremenljivo. Toda ali je misel spremenljiva ali 
brezčasna? Misel, ki jo izražamo v Pitagorovem izreku, je pogosto brezčasna, 
večna, nespremenljiva. Toda , ali ne obstajajo misli, ki so danes resnične, čez pol 
leta pa bodo napačne? Bo misel, da je npr. tam z zelenimi listi pokrito drevo 
napačna? Ne; zato, ker to sploh ni ista misel. Besede »drevo je pokrito z zelenimi 
listi« same ne zadoščajo za sodbo, kajti vpleten je že čas govornika. Brez oznake 
časa, ki je podana s časom govornika, nimamo popolne misli, to se pravi, sploh 
nobene misli. Samo stavek, dopolnjen z oznako časa in popoln v vsakem oziru, 
izraža misel. Toda to, kar je res, je res ne le danes ali jutri, temveč večno. Tako 
se sedanji čas v »je res« ne nanaša na govornikovo prisotnost, ampak je, če bi 
bil dovoljen izraz čas brezčasnosti. Ce uporabl jamo le obliko trdilnega stavka, 
izogibajoč se besede resninčno, moramo ločiti dvoje stvari, izraz misli in trditev. 
Naznačitev časa, ki je lahko vsebovana v stavku, pripada le izrazu mlisli, medtem 
ko je resnica, katere prepoznavanje leži v obliki trdilnega stavka, brezčasna. Sicer 
si nekatere besede na račun spremenljivosti jezika s časom nadenejo drugačen 
smisel, izražajo drugo misel; vendar to spremembo zaznamo le s pozicije lingvista. 

In vendar! Kakšno vrednost bi imelo za nas nekaj večno nespremenljivega, 
kar ne more niti prenesti učinkov, niti učinkovati na nas? Nekaj povsem neaktiv-
nega bi bilo tudi dejansko in za nas neobstoječe. Celo brezčasno samo mora biti, 
kakorkoli že, prepleteno s časom, če na j bi bilo ka j za nas. Ka j naj bi bila misel, 
ki ne bi bila nikoli dojeta z moje strani! Toda z dojemanjem misli pridem vendar 
v relacijo z n jo in ona z menoj. Možno je, da taisto misel ki jo danes mislim jaz, 
včeraj nisem mislil. Na ta način je seveda odpravljena stroga brezčasnost misli. 
Toda ljudje so naklonjeni razločevanju med bistvenimi in nebistvenimi lastnostmi 
in k upoštevanju nečesa kot brezčasnega, če spremembe, ki jih ono doživi, zadeva-



jo le nebistvene lastnosti. Lastnost misli, ki sestoji ali izhaja iiz dejstva, da jo misle-
či izraža, se imenuje nebistvena lastnost. 

Kako deluje misel? Tako, da je razumljiva in sprejeta kot resnica. T o je proces 
v notranjemu svetu mislečega, ki ima lahko nadaljne posledice v njegovem not-
ranjem svetu in ki se preko področja želja lahko opazi tudi v zunanjem svetu. 
Kadar npr. dojamem misel, ki jo izražamo s Pitagorovim izrekom, je zaključek 
lahko ta, da ga spoznam za resničnega in nadalje, da ga apliciram na sklep, da 
pospešek izvira iz mase. Tako so naša dejanja običajno pripravljena z mišljenjem 
in sojenjem. Na ta način ima lahko misel posredni vpliv na gibanje mas. Delova-
nje človeka je večinoma posredovano z mislimi. Sporočamo misel. Kako pride do 
tega? Povzročena sprememba, ki se zapazi v skupnem zunanjem svetu, zaznana 
od drugih, narekuje, da vsi sprejmejo misel kot resnično. Ali more priti do velikih 
dogodkov zgodovine drugače kot preko sporočanja? In vendar smo nagnjeni k 
temu, da imamo misli za dejanske zato, ker se zdi da ne vplivajo na dogodke, 
medtem ko so mišljenje, sojenje, trditev, razumevanje, vse delo pri tem stvar 
človeškega življenja. Kako dejansko se nam zdi kladivo v primerjavi z mislijo. 
Kako različen je proces zamahovanja s kladivom od sporočanja misli. Kladivo pre-
haja iz enega delovnega procesa v drugega, pograbljeno je, pri tem doživi pritisk, 
ob tem spremeni gostoto, mestoma se spreminja razporeditev njegovih delov. 
Ničesar od vsega tega ni pri misli. Sporočena misel ne more uiti kontroli sporo-
čcvalca, ker konec koncev človek nima moči nad njo. Ko je misel dojeta, doseže 
najprej spremembo le v notranjem svetu mislečega, ki jo dojema; pri tem ostane 
ona sama nedotaknjena v jedru svojega bistva, ker spremembe, ki jih je doživel 
misleči, zadevajo le nebistvene lastnosti (misli). Tu manjka tisto, kar prepoznamo 
povsod v naravnih dogodkih: vzvratno učinkovanje. Misli nikakor niso nedejan-
ske, toda njihova dejanskost je povsem drugačna od dejanskosti stvari. S početjem 
mislečega se izzove njihov učinek, ne da bi bile neučinkovite, vsaj tako daleč, kot 
je mogoče videti. In vendar jih misleči ne naredi, temveč jih mora vzeti takšne, 
kakršne so. Lahko so resnične, ne da bi bile dojete in celo tedaj niso povsem 
nedejanske vsaj v kolikor so lahko dojete in s tem učinkujoče. 

Prevod J. Cerar 



• 



Psihološke in druge razprave 





Pojem strukture v psihologiji 

JANEK M V SE K 

Pojem strukture je danes res tudi modni pojem, vendar se hudo moti, kdor 
meni, da je zgolj moda povzročila ekspanzijo strukturalizma. S strukturalističnim 
prijemom stopa v ospredje sodobne misli spoznavni vidik, ki kot takšen nikakor 
ni nov, vendar se pojavlja na novi ravni, radikaliziran in kritično premišljen do 
te mere, da kot združevalni metodični princip zajema vrsto disciplin in tako očitno 
pomeni eno izmed bistvenih obeležij znanstvene in filozofske misli dvajsetega sto-
letja. Zanimanje za strukturo je najprej odraz avtentičnih potreb te misli in šele 
potem moda. Na različnih mestih se lahko prepričamo, da je to zanimanje splošno. 
Nikakor ne drži, da je njegov edini izvor t. i. strukturalna lingvistika, čeprav je 
res, da je prav saussurovsko jezikoslovje med njegovimi glavnimi pobudniki in na 
njem temelječa francoska smer strukturalizma med najbolj doslednimi nadalje-
valci ter razširjevalci na najrazličnejših področjih — od Levi-Straussa do Lacana, 
od Barthesa do Foucaulta. Nič manj obsežna, po svoje celo vplivnejša strukturalis-
tična tradicija se je uveljavila v Z D A in drugod pod geslom »splošna teorija 
sistemov«, tudi ta z izrazito transdisciplinarno ambicijo, dobro vidno npr. iz del 
von Bertalanffyja, enega njenih protagonistov. Strukturalizem je torej očitno na 
pohodu, četudi z vsebinskimi razločki, naj bo njegov motto pojem strukture ali 
pojem sistema, naj bo njegov center v Evropi ali v ZDA. 

Manj znano pa je dejstvo, da obstaja še ena močna strukturalistična tradicija, 
še en izvor sodobnega strukturalizma. Celo njeni poznavalci jo raje omenja jo 
v preteklem času, kar je delno upravičeno, ker je bila ta tradicija na neki način 
prekinjena. Toda po drugi strani bomo skušali z analizo te tradicije pokazati, da 
njen vpliv ni prenehal in da ga je kot dediščino prevzel sodobni strukturalizem. 
Se več, njen vpliv je bistven v nekem važnem oziru. Prav tradicija, ki jo ome-
njam, se je namreč prva potrudila opredeliti — eksplicirati ključni pojem struktu-
ralizma, pojem strukture oziroma sistema. Izvor te tradicije se da natančno loci-
rati — gre za dve psihološki »šoli«, ki sta se profilirali v dvajsetih letih tega sto-
letja, za celostno (strukturo) psihologijo in za likovno (gestah) psihologijo. 

Oba temeljna pojma, ki sta ju omenjeni šoli uvedli, namreč pojem celostne 
strukture in pojem lika (Ganzheitsstruktur in Gestalt), pomenita prvi poskus 
znanstvene elaboracije strukturalne metateorije, kjer ne gre več zato, da se 
znanstveni predmet prikaže na strukturalni način (npr. tako kot sta storila na 



področju družbenih znanosti de Saussure za jezik ali Durkheim za družbo), 
temveč da se obdela sam pojem strukture. Ta poskus bi bilo napak spregledati 
kot bi ga bilo neprimerno ignorirati. Čeprav izvirata pojma iz različnih in celo 
konkurentnih šol in čeprav se na empirični ravni razlikujeta, sta metateoretični 
ravni korelativna. Oba skušata definirati strukturo, čeprav z drugimi poudarki in 
iz drugačnih izhodišč. 

Obe omenjeni šoli sta danes preteklost, njuni sledovi pa so še kako prisotni. 
Gotovo bi preseglo naš namen vprašanje, koliko sodobna psihologija dolguje eni 
kakor drugi, vsekakor pa je ta dolg velik. Velik del današnje psihologije, o d 
kognitivne psihologije do socialne psihologije — da o drugih področjih ne govo-
rim — ne le vključuje, temveč celo nadaljuje tradicijo in usmeritev teh šol. Do-
bršen del kognitivne psihologije je v bistvu ekstenzija in včasih samo ponovno 
poprijemanje stališč celostne psihologije oziroma »druge leipziške šole«, medtem 
ko je dobršen del socialne psihologije razvijanje idej in dela Kurta Lewina, torej 
v bistvu aplikacija gestaltizma na področju socialnih odnosov. Poznavalcu mora 
biti kontinuiteta kriigerjanske strukture psihologije in še zlasti kontinuiteta likovne 
psihologije razvidna kljub številnim faktorjem, ki kakor da se trudijo, da bi jo 
zastrli — od propada nemške psihologije do amerikanizacije psihologije v po-
vojnem času, za katero je značilno, da se tudi, kadar gradi na že izdelanih os-
novah, tega ne zaveda ali pa noče zavedati. 

T o pa je samo ena stran medalje, ki nas tukaj niti toliko ne zanima. Druga 
stran je prispevek obeh smeri oziroma šol k transdisciplinarni teoriji struktura-
lizma. Izraz teorija je tukaj čisto pravilen, kajti v očeh strukturnih psihologov in 
gestaltistov »strukturalizem« ni samo metodični oziroma epistemološki pojem, kot 
ga skromno omejuje npr. sam Levi-Strauss (1958), temveč tudi ontološki, saj jim 
strukturiranost pomeni bistvo določenih pojavov. Tako se struktura in likovna 
psihologija dokaj prispevno priključujeta vse bolj številnim tendencam, da bi se 
oblikovala strukturalna teorija kot znanost svoje vrste — ne o pojavih kot entite-
tah, kamor se legitimno usmerja pogled posebnih znanosti, ki jih definira prav 
predmetno področje, temveč o odnosih, strukturah in sistemih, ki transcendirajo 
predmetno vezanost. Priključujeta se toku mišljenja, ki ob nujnem in stalnem 
ukvarjanju s predmetnimi vprašanji, pogreša prav znanosti, ki bi se poglobila 
v strukturne relacije, ne glede na to, ali to znanost imenujemo morfologija, kot je 
predlagal že Goethe, ali artologija, kot je pred leti predlagal Barthes, ali kako 
drugače. Vprašanje forme, relacije, celovitosti in strukturiranosti vsega, kar ob-
staja, so toliko pomembna, da terajajo osredotočenih odgovorov. 

Pojem lika (gestalta) 

Likovno psihologijo oziroma gestaltizem pogosto prikazujejo kot nekakšno 
holistično reakcijo na wundtovsko tradicionalno »akademsko« psihologijo, ki je 
bila atomistično (elementaristično, fragmentistično, molekularno) naravnana. Go-
tovo je bilo v gestaltističnem gibanju nekaj tega reaktivnega momenta, ki pa za 
teoretsko vsebino spora med holizmom in elementarizmom nikakor ni odločilen, 
v strogem smislu pa navsezadnje sploh ni pomemben. 



Antagonizem med holističnim in elementarističnim, molarnim in molekular-
nim gledanjem na stvarnost ima tudi sam že dolgo tradicijo. Ze dolgo je znano, da 
lahko na svet gledamo s stališča primata njegove celovitosti (to stališče zastopa 
holizem), ali pa s stališča primata njegovih delov, sestavin oziroma enot (atomov 
— to stališče zastopa elementarizem). Parmenida in eleate lahko navedemo kot 
najbolj zgodnje filozofske oblikovalce holistične pozicije, Demokrita in grške ato-
miste pa kot oblikovalec elementaristične pozicije. 

Toda gestaltizem se le postransko vključuje v spor o prvenstvu mnoštva ali 
celote. Njegovi poudarki gotovo niso zgolj v zavzemanju pozicije v tem neskonč-
nem sporu, kjer so skrajne točke že davno določene, kar se zlahka prepričamo, 
če primerjamo eleate in atomiste, Lcibnizovo monadologijo in brahmanizem itd. 
Res je, da je eden izmed vodilnih gestaltisov, Wolfgang Kohler, pokazal s svojo 
teorijo izomorfizma filozofske ambicije, toda tu gre že za nekakšno nadgradnjo 
gestaltističnih pojmovanj. 

Osnovno vprašanje gestaltistov ni bilo vprašanje, ali moramo gledati na psi-
hološke pojave skozi prvenstvo sestavin, ali skozi prvenstvo celot. To vprašanje 
so gestaltisti že imeli za rešeno. Psihično dogajanje, doživljanje in sploh zavestne 
vsebine imajo celostni, transsumativni značaj: zaznava ni zgolj agregat občutkov, 
melodija ni zgolj vsota posameznih tonov itd. Čeprav je gestaltizem tak primat 
psihičnih celot nad njihovimi sestavinami poudarjal , so ga pred njim ugotavljali 
že drugi, zlasti Ernst Mach in avstrijski psihologi kot von Ehrenfels (ki je v tem 
smislu tudi prvi uporabil pojem »gestalt«: prim, delo »O likovnih kvalitetah« 
/»Dber Gestaltqualitiiten«/, 1890), von Meinong in še kdo. Glavna zasluga gestal-
tistov je bila prav v tem, da so se vprašali, kako so psihične celote strukturirane. 
Od kod zaznavam celostni značaj, ki ga imajo? 

Tu se je gestaltizem resnično dokopal do povsem drugačnega stališča in do 
drugačnih odgovorov kot jih je lahko posredovala tradicionalna akademska psiho-
logija z Wilhelmom Wundtom na čelu. Izhajajoč iz atomističnega modela dušev-
nosti je ta psihologija lahko v psihičnih celotah videla le sintezo osnovnih duševnih 
elementov. Sam Wundt je izrecno priznaval neke vrste transsumativnost psihičnih 
celot, saj je prav on uvedel pojem ustvarjalnih rezultant oziroma ustvarjalne 
sinteze. Zaznava npr. ni seštevek občutkov, temveč ustvarjalna predelava le-teh. 
S priznavanjem tega ustvarjalnega viška pa se Wundtova pozicija pravzaprav šele 
znajde v protislovju: če zagovarjamo primat elementov, tedaj je treba psihične 
komplekse vendarle v celoti pojasniti s temi elementi. Nejasni pojem ustvarjalne 
sinteze dejansko molče priznava, da to ni mogoče. Problem transsumativnosti 
očitno ni rešljiv kot bi mislili s preprosto sintezo, s produkcijo celot iz njihovih 
elementov. 

Na tem občutljivem mestu je gestaltizem napadel elementaristično psihologijo. 
Teza produkcije oziroma sinteze elementov ne more razložiti celostnega značaja 
kompleksnejših psihičnih pojavov. S čim ga je torej mogoče razložiti? Kot plod-
nejše izhodišče so gestaltisti izbrali holistično tezo, da so prav celote tiste, ki de-
terminirajo dele in ne obratno. Ta teza pa sama po sebi seveda ne zadošča in 
treba je bilo najti pojasnjevalni princip, ki lahko razloži celostni značaj duševnih 
kompleksov. Ves napor gestaltistov, da bi to dosegli, je zgoščen v graditvi pojma 
lika (gestalt). 



Težave pni tem so bile nemajhne in gestaltisti so ob njihovem premagovanju 
anticipirali veliko zamisli poznejših relacionistov in strukturalistov. Predvsem se 
jim je moralo zdeti nemogoče, da bi grobo prezrli neke vrste heterogenost in se-
stavljenost psihičnih celot. To bi vodilo v zanikanje izkustva in nazadnje seveda 
v absurdni eleatski monizem parmenidovskega tipa. Kritika elementarizma po 
drugi strani kaže, da sintetična rešitev spet ni možna. Treba je poiskati odgovor 
nekje vmes med prazno totalitarnostjo skrajnega holizma in atomističnim reduk-
cionizmom. Kaj torej še preostane, če nam odgovora ne more posredovati niti 
gola totalnost, niti goli elementi? Na čem temelji celostni značaj zavestnih vsebin? 

Iskanje gestaltistov nam bo razumljivejše, če ga ilustrira stara von Mcinongova 
opazka »Ne smemo reči: sestavni deli v svoji celoti tvorijo komplekse. Bolj je res, 
da se lahko isti sestavni deli združujejo v različne komplekse« (v. Meinong, 1888). 
Ne celota kot takšna, temveč struktura te celote je tisto, kar določa, da bomo 
različnim pojavom prisojali bolj ali manj celostni značaj. Samo pri mehaničnih 
celotah lahko govorimo o primatu elementov. Druge celote pa so strukturirane 
tako, da ni mogoče govoriti o zgolj enosmernih povezavah med njihovimi deli. 
Nasprotno, ti deli so ujeti v mrežo odnosov, v strukturiranost, ki je njim samim 
nadrejena. Pojem lika se nanaša prav na takšne celostne pojave in celostne pro-
cese, ki jih ni mogoče zvesti na njihove elemente, ne da bi izgubili nj ihovo bistvo, 
ki je prav v celostni sktrukturiranosti. V teh celotah niso deli tisti, ki bi narekovali 
naravo celot in tvorili odnose, temveč so odnosi tisti, ki posredujejo celostni 
značaj. Like, gestalte obvladujejo odnosi — ti determinirajo sestavine, ki zunaj 
njih povsem izgubijo svoj pomen. 

Tu se že kaže »strukturalizem« gestaltizma, ki je toliko opaznejši, kolikor bolj 
izdelana in manj amorfno holistična je pozicija avtorjev likovne psihologije. Ka-
korkoli obračamo like, odnosnost je tisto, kar jim podeluje značaj in pomen in to 
tako znotraj njih samih, ko nastopajo kot celostni, »poljni« učinki, ki si podrejajo 
sestavine, kot tudi v primerjavi z drugimi pojavi, ko npr. nastopijo kot odnosni 
diferencial do t. i. »ozadja« oziroma »osnove«. Psihične pojave določajo likovni 
zakoni, v katerih se izraža primat odnosov nad entitetami in to doživljamo kot 
celostne »danosti« likov. Ti po Kohlerju (1923) nikakor ne morejo biti poljubno 
združeni, konstruirani, marveč so naravne enote, so dani kot celote pred vsakim 
konstruiranjem (»vorfindlich«). Celoto gestalta najdemo vedno prej kot njegove 
sestavine. 

Gestaltizem se tako med prvimi tvorno vključuje pod credo relacionizma in 
strukturalizma, kot ga je izpovedal slikar Georges Braque: »Ne verjamem v stvari; 
verjamem v odnose«. Miselna orientacija, ki so jo spodbudile med naravnimi zna-
nostmi fizika s pojmom polja sil, biologija s pojmom organskega, lingvistika s 
pojmom jezikovnega sistema, se tu s pojmom lika nadaljuje, pa tudi dopolnjuje 
v neki bistveni točki: zdaj ne gre za to, kaj se v psihologiji pojavlja kot lik, kaj v 
fiziologiji itd., temveč za vprašanje bistva lika samega. Pojavi in to ravno tisti 
najbolj neposredni, najbolj naravni in enostavni, so vozlišče odnosov, so njihov 
proizvod. To je naziranje, ki ga je Whitehead označil kot »organsko teorijo« v na-
sprotju z materialno teorijo: »Po organski teoriji so trajne samo strukture aktiv-
nosti« (Znanost in moderni svet, 1953). 



Vodilni gestaltisti, zlasti Kohler in Koffka, izrecno smatrajo, da liki nikakor 
niso omejeni na duševno sfero. Nasprotno, psihičnim gestaltom ustrezajo fiziolo-
ški gestalti, tako da celotno stvarnost lahko pojmujemo kot splet dogajanj, ki si 
izomorfno ustrezajo (izomorfizem). Liki so različni po vsebini, po formi pa ne; 
vedno pomenijo strukturni splet odnosov, ki jih izražajo pravila oziroma zakoni li-
kovnega oblikovanja, zakon bližine, skupne usode in slednjič zakon dobre oblike, 
ki je med vsemi najbolj osnoven. Ta zakon kot da odraža kozmični princip ener-
getskega ravnotežja, tendence po minimalni porabi energije. 

Pojem gestalta vključuje sistemsko pojmovanje pojavov. Lik nekega pojava 
je sistem oziroma struktura odnosov med njegovimi sestavnimi deli. Sistemsko 
pojmovanje pojavov, ki ga je v zvezi s pojmom fizikalnega sistema in oslanjajoč 
se na matematično deskripcijo sistema kot spleta medsebojno odvisnih elemen-
tov, postavil že Mach (1872, 1886), vodi preko von Bertalanffyjeve definicije si-
stema kot »celote med seboj prepletenih delov« (1972) ik izrazito relacionalnemu 
pojmovanju strukture kot sistema odnosov. Namesto da se odrejajo odnosi na 
osnovi pojavov, se odrejajo pojavi na osnovi odnosov — polja sil, pravil, diferen-
cialnih mrež ipd. Na področju gestalta se srečujejo organicizem, relacionizem, 
strukturalizem idr., v izčiščeni obliki, kjer lahko pojave izvedemo iz odnosov, ne 
pa tudi obratno. 

Pojem lika predpostavlja vzajemno simultano povezanost delov neke celote 
in tako jasno predhodi sistemski vzajemni funkcionalni odvisnosti kot jo pozna 
sistemska teorija. Sistemska odvisnost »elementov« lika pa seveda nikakor ni va-
rianta kavzalne povezanosti, temveč njena alternativa. Lik pomeni eksemplifici-
ranje znane »notranje, organske, dialektične povezanosti«, vendar bi lahko rekli, 
da ni samo organski sklop. Gestaltisti se niso brez razloga sklicevali na elektro-
magnetno polje kot prototip likovne organiziranosti: spremembe lika nastopajo 
vedno simultano, sinhrono kot spremembe celote. Gemelli poudar ja (1928): »Vse 
zanesljivo in jasno spoznane odvisnosti lahko . . . pojmujemo kot vzajemne simul-
tane odnose.« S tem je dejansko poudarjena značilnost lika, ki jo bo poznejši 
strukturalizem v kar največji meri povzel, sinhrona strukturiranost. Hkrati pa je v 
tej točki gestaltizem krenil v spor s celostno psihologijo, ki je t rdno zastopala raz-
vojni, genetični strukturalizem. Sinhronična usmerjenost gestaltistov zares močno 
spominja na argumente, ki jih v prid sinhronične metode navaja že de Saussure 
(katerega pa gestaltisti najbrž niso poznali) in preko strukturalne lingvistike (Tru-
beekoj, Jakobson) povzema Levi-Strauss. Kurt Lewin pojmuje življenjsko polje 
strogo simultanistično: vse, kar v tem polju deluje, deluje sedaj, je že prisotno. 
Nepomembno je, spraševati se o življenjski zgodovini elementov tega polja, za-
došča namreč, da jih poznamo v sedanjosti, v njihovi aktualnosti. Ves učinek pre-
teklosti je reprezentiran v »spominu«, in ves učinek prihodnosti v »načrtih«. »Spo-
min« in »načrt« pa sta del sedanjega. 

Claude Levi-Strauss, oče antropološkega strukturalizma, izrecno priznava pri-
spevek gestaltizma, ko v predgovoru k »Elementarnim strukturam sorodstva« 
(1947) pravi: »Potem ko je citiral Eddingtona: ,Fizika postaja proučevanje orga-
nizacij', je Kohler pred skoraj dvajsetimi leti zapisal, ,Na tej poti . . . bo fizika 
srečala biologijo in psihologijo'. Moje delo bo doseglo svoj namen, če bo bralec, 
ko ga bo prebral, lahko dodal: tudi sociologijo.« Drugi znani antropolog, Kroe-



ber (1948), se še določneje sklicuje na gestaltizem: »Neki sistem ali konfiguracija 
je po svoji naravi vedno nekaj drugega .in nekaj več kot seštevek svojih delov: je 
mreža njihovih medsebojnih zvez, ki dodaja temu seštevku dodalni element. To 
je dobro znano likovni psihologiji. Lik neke kulture se torej lahko definira kot 
vzorec odnosov med njenimi konstitutivnimi deli.« 

Pojem celostne strukture 

Pojem celostne strukture (Ganzheitsstruktur) se je razvil v krogu t. i. »druge 
leipziške šole« — s prvo je kajpak mišljena Wundtova smer — pod vodstvom 
Felixa Krugerja in njegovih sodelavcev ter učencev Sanderja, Volkelta, Welleka in 
Ruderta. Ta šola, ki jo označujejo včasih tudi kot celostno psihologijo, genetični 
strukturalizem, aLi kratkomalo strukturno psihologijo (to slednje pa je zavajajoče, 
ker lahko povzroči zamenjavo z wundtovsko elementaristično strukturalno psiho-
logijo), z gestaltizmom korelira časovno in po svoji molarni orientaciji tudi vse-
binsko. Toda tudi rivalske poteze so se hitro pokazale med leipziškimi struktu-
ralisti in berlinskimi gestaltisti in polemike, ki jih je vodila predvsem prva stran, so 
bile ostre. Tudi nadaljnja usoda in vpliv obeh šol sta do neke mere konvergentna: 
nacizem je obema zadal udarce, kajti gestaltisti, večinoma Zidje, so morali emi-
grirati, Kriiger pa je zaradi spora z nacistično študentsko zvezo moral predčasno 
v pokoj. Gestaltizem se je neposredno uveljavil onstran oceana, posredno pa sta 
vplivali na sodobno psihologijo obe šoli. 

Gestaltizem se je razvil iz psihologije zaznavanja, sprva se je gibal v bližini 
fenomenologije, nikoli pa ni kazal posebnega interesa za razvojne probleme — 
nasprotno, hitro se je pokazalo, da je pojem polja in gestalta inkompatibilen z 
diahroničnim pristopom. Nasprotno je leipziška celostna psihologija izrazito ge-
nerična, njeno prvotno zanimanje pa je veljalo čustvom in osebnostni sferi. 

Ce je gestaltizem prispeval k sistemskemu pojmovanju pojavov, potlej je ce-
lostna psihologija razvijala nekakšno infrastrukturno teorijo. Pri Kriigerju je 
problem strukture intoniran že v začetku osebnostno: ta problem je namreč v em-
pirični ugotovitvi, da se v vsej raznovrstnosti posameznikovega ravnanja kaže 
neka trajnost, vendar ne kot doslednost posameznih ravnanj, marveč prej kot 
kontinuiteta celote teh ravnanj. Ravnanje, delovanje in doživljanje je vedno bolj 
diferencirano, toda kot kažejo izkušnje, se vselej diferencira vzdolž nekih stalnih 
dispozicionalnih razsežnosti. Videti je tako, kot da bi to ravnanje ob vseh nje-
govih »permutacijah« in naraščajoči fleksibilnosti lahko vedno znova projicirali na 
neko skupno strukturno osnovo. 

Ta moment trajnosti je Kriiger imenoval struktura. In struktura je zanj v bistvu 
dispozicionalni pojem — danes bi rekli, da mu v bistvu ne gre za strukturiranost 
nekega pojava kot fenotipa, temveč za njegovo infrastrukturo. Celostno strukturo 
vsakega duševnega pojava je po Kriigerju pojmovati »kot relativno trajno na-
sproti duševnim pojavnostim in hkrati kot dispozicijski temelj d o ž i v l j a n j a . . . in 
končno kot enotno vzajemno povezanost njenih delov v odnosu do pojavljajoče 
se celote . . . Struktura pomeni razčlenjeno in v sebi zaključeno celoto bivajo-
čega.« (Kriiger, 1924). 



Kriiger je poudarjal dispozicionalnost strukture: »S strukturo razumemo raz-
členjeno in v sebi relativno zaključeno dispozicionalno celoto« (prav tam). Toda 
struktura ne pomeni dispozicije zgolj v smislu možnosti ali potenciala za nastanek 
nečesa, ker je temelj in predpogoj razčlenjenosti in diferenciranosti obstoječega. 
Struktura je nosilec razčlenjevanja in hkrati ohranjevalec celovitosti razčlenjenega. 
Struktura ne predstavlja homogene, nerazčlenjene celote, ona je v sebi vedno že 
razčlenjena. 

To ne pomeni, da je celota produkt svojih delov. Ravno nasprotno. Kriiger 
močno poudarja prav genetični primat celote nad deli. Celota se namreč razvija, 
se razčlenjuje in strukturira po pravilih svoje strukture, po svojih dispozicionalnih 
pogojih in o njenih delih ali členih lahko govorimo le sekundarno. Ni celota 
produkt delov, temveč so deli produkt razvoja, diferenciacije celote. Tudi celostna 
psihologija torej nastopa z vso odločnostjo zoper tezo o produkciji psihičnih 
celot iz njihovih sestavin in zastopa holistično stališče vsaj na genetičnem nivoju. 

Genetično (razvojno, diahronično) stališče je eksplicitno v izvajanjih celostnih 
psihologov: »Duševni razvoj . . . poteka na podlagi dispozicionalne celote kot 
n j e n o . . . razvijanje (Entfaltung) in neprestano preoblikovanje. Vse živo potr juje 
svojo vrojeno strukturo . . . in mora biti že zaradi tega usmerjeno tako, da jo 
oblikuje dalje v smislu naraščajoče strukturiranosti« (Kriiger, 1926). Razvoj gre 
vedno v smeri razčlenjevanja: prvotna je celota, ki je relativno difuzna, se pa v 
procesu razčlenjevanja oblikuje in strukturira. Struktura je dispozicionalni pred-
pogoj tega procesa razvoja in rasti, hkrati pa je njegov stalnostni faktor; strukturi 
pritiče »dinamična konstantnost«, kot pravi Albert Wellek (1941). 

V očeh genetične celostne psihologije je razvoj strukturi imanenten. Tu se 
leipziški strukturalisti močno razhajajo z vsemi pojmovanji strukture, ki so strogo 
sinhronistična oziroma simultanistična (npr. v Lewinovi psihologiji polja ali, če 
gremo na drugo področje, v strukturalni lingvistiki in strukturalni antropologiji). 
Medtem ko sinhronistični strukturalizem vedno meni, da lahko na strukturo da-
nega pojava sklepamo iz aktualnega prereza tega pojava (šahovsko pozicijo lahko 
vedno v popolnosti razumemo iz n je same, ne glede na to, kako je do nje prišlo), 
genetični strukturalizem v vseh svojih variantah od Kriigerja pa d o recimo Lu-
ciena Goldmanna to najodločneje zavrača. Tu nas seveda zanimajo argumenti 
leipziških psihologov. 

Oni predvsem niso verjeli, da bi strukturo lahko razumeli kot enkrat za vselej 
dano število odnosov. Raznolikost površinskega po njihovem mnenju ni le rezultat 
permutacij končnega števila konstitutivnih strukturalnih odnosov, denimo opo-
zicij in korelacij, marveč tudi in v najbolj bistvenem smislu rezultat diferenciacije 
in oblikovanja strukture same. Ce bomo npr. sklepali na strukturo enkrat iz 
začetnega razvojnega stadija nekega pojava in drugič iz poznejšega razvojnega 
stadija, potem bomo prišli do čisto različnih zaključkov glede strukture. Takšnim 
zmotam se lahko izognemo le, če pripoznamo razvojni značaj struktur in upošte-
vamo njegove zakonitosti. 

Te zakonitosti pa pravijo in tu se leipziški psihologi sklicujejo na bogate vire 
psiholoških opažanj, da se psihični pojavi razvijajo od relativno difuznih in brez-
obličnih celot (»Vorgestalte« po F. Sanderju) do izrazito oblikovanih in profilira-
nih smiselnih celot (»Endgestalte«), Celostni značaj pojava se pri tem ne izgubi, 



ker so tudi najbolj razčlenjeni, diferencirani in profilirani pojavi, npr. osebnost, 
integrirani v celoto. 

Psihični pojavi se strukturirajo v filogenetičnem, ontogenetičnem in aktualno 
genetičnem pogledu. Po Franzu Sanderju (1926) se npr. spoznavni pojavi razvijajo 
kot proces, ki noematično seže od relativno nerazčlenjenih, globaliziranih celot, 
preko predlikov (Vorgestalt) k razčlenjenim smiselnim celotam, noetično pa od 
čustveno obarvanega nedoločnega dojemanja (slutonja) k jasnemu predmetnemu 
dojemanju. Geneza doživljanja poteka od kompleksne kvalitete globaliziranega 
čustvovanja k likovni kvaliteti vsebinsko strukturiranega dojemanja (Kriiger, 
1937). 

Strukturalizem leipziških psihologov se v nekaterih bistvenih pogledih torej 
razlikuje od strukturalizma gestaltistov. Prvi poudar ja jo diferencialni znalčaj 
strukture, njeno odnosnost in razčlenjenost, medtem ko se drugi približujejo s poj-
mom »polja« že tistemu holizmu, ki že pozablja na notranjo razčlenjenost pojavov 
in se mu le-ti zdijo vse bolj totalizirane celote. Toda zanimivo je, da je gestal-
tizem s svojimi izredno plodnimi raziskovanji prodrl do tiste temeljne diferencial-
nosti in strukturiranosti, ki je vtkana že v človekov najprvotnejši odnos do iz-
kustva. Tako so gestaltisti, v začetku sami sledeč Husserlovi fenomenološki me-
todi, prišli do jasne ugotovitve, da nam izkustveni fenomeni nikoli niso dani v 
čisti obliki, temveč so vedno že posredovani z drugim fenomenom. Katerikoli 
zaznavni lik se nikoli ne oblikuje kot »sam«, temveč vedno že v odnosu do dru-
gega lika kot njegove osnove oziroma njegovega ozadja (pri čemer je velikokrat 
čisto arbitrarno, kaj se nam kaže kot lik in kaj kot osnova). Gestaltisti so kot 
najbolj striktni fenomenologi tako porušili Husserlovo zamisel transcendentalnega 
zora in pokazali, da je pomen vsakega fenomena, tudi tisti najbol j »neprejudici-
rani« že odnosno posredovan. Ta kritika gestaltistov je vsaj kongenialna kritiki, 
ki jo na fenomenologijo naslavlja celostna psihologija, ki ugotavlja, da najprvot-
nejše zaznave ne dajejo ničesar drugega kot difuzne in neprofilirane, globalizirane 
celote in to je vsekakor daleč od zrenja kakega fenomenalnega bistva, od prave 
predmetnosti. 

Totalistični koncept polja je gestaltiste zaprl v poudarjanje simultanosti (danes 
bi rekli sinhroničnosti): Levvinovi argumenti za simultanost polja spominjajo na 
Drukheimove argumente za totalizem družbe. Po drugi strani je celostna psiholo-
gija izrecno genetično naravnana in predstavlja neke vrste iztočnico poznejšim 
oblikam genetičnega strukturalizma, ki se je v psihologiji novejšega časa uveljavil 
najbolj pri nedavno umrlem ženovskem psihologu Jeanu Piagetu. Zato je logično, 
da bom razpravo o pojmu strukture v psihologiji nadaljeval z obravnavanjem 
koncepcij tega pomembnega znanstvenika. Toda pred tem je treba likovni psiho-
logiji in celostni strukturni psihologiji dati priznanje za nekaj, kar danes neupra-
vičeno pozabljamo: za razvijanje pojma strukture, katerega rezultat sta pojem 
lika in pojem celostne strukture — z drugimi besedami, za nastanek novih teore-
tičnih pojmov, ki transcendirajo meje šol, v katerih so nastali. 



Pojem strukture pri Jeanu Piagetu 

V novejši psihologiji se pojem strukture najpogosteje pojavlja v zvezi z delom 
Jeana Piageta, ki ga mnogi sploh smatrajo za najpomembnejše ime v psihologiji 
zadnjih desetletij. Čeprav se je Piaget nominalno ukvarjal predvsem z razvojem 
kognitivnih procesov in intelekta, je v resnici v svoji shemi razvoja mišljenja razvil 
eno izmed najbolj pregnantnih teorij v psihologiji. 

Piaget ni nikoli prikrival »strukturalnosti« svojega pristopa, nasprotno, veliko 
je prispeval k »strukturalističnemu« stališču, ki ga v delu »Epistemologija zna-
nosti o človeku« (1972) sam označuje kot stališče, ki ni »splošno sprejeto, ki pa, 
kot bomo videli, ustreza vse globlji in vplivnejši težnji«. Kot je Levi-Strauss 
osrednji lik in pobudnik sinhroničnega strukturalizma, je Piaget osrednja postava 
razvojnega strukturalizma (psihogenetični strukturalizem). 

Ta poudarjena različnost obeh pristopov, Levi-Straussovega in Piagetovega, 
je po svoje zanimiva. Medtem ko se je Levi-Strauss vselej čutil dolžnega lingvistiki 
in je sprejel poudarjeno sinhronično naravnanost strukturalne lingvistike in fono-
logije, je Piaget — čeprav poznavalec de Saussura in njegov rojak — vedno od-
klanjal primat jezika nad mišljenjem. Njegove raziskave so ga prepričale, da člove-
kove zavesti primarno ne strukturira jezik, temveč mišljenje, ki ima samostojen 
izvor v procesu progresivne interiorizacije psihomotoričnih akcij. Toda prav ta 
proces in z njim ves razvoj intelekta je značilno strukturiran, ta razvoj je razvoj 
struktur, ki opredeljujejo našo aktivnost na vsakem nivoju. Otroka npr. ni mo-
goče naučiti neke miselne operacije, dokler ni razvita struktura, relacijski sistem, 
ki je podlaga te operacije. Nobeno izkustvo nima za nas prav nobenega pomena, 
če ga ne moremo asimilirati — to pa je mogoče le, če so razvite ustrezne kogni-
tivne strukture. 

Piaget zavrača skrajno holistični strukturalizem in opozarja, da sta postala 
njegovi žrtvi npr. gestaltizem in durkheimovska sociologija, ki sta »totalizirala« 
strukturne celote in tako podala njihov opis namesto njihove razlage. Tako se 
pojavijo vnaprej zaključene celote, ki ne trpijo razvojnega pristopa. 

Po drugi strani zavrne Piaget tudi elementaristični redukcionizem, ki pomeni 
»pojasnjevanje zapletenega z enostavnim . . . zvajanje pojavov na atomistične ele-
mente, katerih vsota svojstev naj bi pojasnjevala celoto, ki jo je treba raztolmačiti« 
(Piaget, 1977, str. 221—222). Po Piagetu gre tukaj za atomizem brez struktur. 

Tretji, Piagetovski strukturalistični pristop, nam postane razumljivejši, če so-
očimo npr. Hullovo teorijo učenja na eni strani s Wertheimerjevo in Kohlerjevo 
na drugi strani. Hullovi postulati ostajajo vseskozi na trdnih empiričnih tleh in so 
vseskozi »sposobni«, da najdejo ustrezno razlago za neko izolirano vedenjsko 
sekvenco. Toda ta sekvenca je ravno zaradi bojazni pred prekoračenjem nepo-
sredno empiričnega vedno tudi samo segment vedenja, je vedno samo odziv, ki je 
izoliran od drugih odzivov. Nobene možnosti ni, da bi v okviru te metode lahko 
razložili in sploh iskali odnose med vedenjskimi segmenti in morebiti le pojasnili 
njihovo celostno povezanost, ki je na prvi pogled tako očitna. T o povezanost po-
sredujejo namreč strukture znotraj organizma, a prav to je tisto, kar mora Hullov 
pozitivistični pristop ignorirati. V primerjavi s Hullovo pomeni Skinnerjeva va-
rianta behaviorizma napredek v toliiko, v kolikor na ravni inputa transcendira 



dražljajski segmentalizem in kot dražljaj pojmuje kompleksno situacijo. Tudi ta 
varianta pa ostane omejena na območje dražljajev in na območje odzivov in vztra-
ja pri ignoriranju struktur organizma, ki posredujejo pri povezovanju odzivov v 
emergentne sklope in ki sklenejo med organizmom in okoljem povratni krog. Prav 
odkritje instrumentalnega učenja s strani Konorskega in Skinncrja je kot skrajni 
domet S-R teorije učenja jasno pokazalo na njene meje: instrumentalno učenje 
poteka hitreje in uspešneje kot klasično pogojevanje, toda razlike ni mogoče zve-
sti na različnost v kontingenci draženja, temveč jo je treba iskati v dispozicijah 
organizma. Pokaže se skratka, da strogega behaviorističnega programa ni mogoče 
uresničiti tako, da ignoriramo »črno škatlo« organizma, organizmični pojmi v ob-
liki pojma »drive« (d) pri Hullu in instrumentalne aktivnosti pri Skinnerju se ho-
češ nočeš vrinejo v teorijo. 

Ce behaviorizem noče seči do notranjih struktur, potlej gestaltizem to stori 
brez obotavljanja in kar a priori. Dražljaji kot takšni sploh niso pomembni, tem-
več so pomembni le z vidika totalitete zaznavnih struktur, ki jih posreduje orga-
nizem. Za človeka je najbolj specifično in značilno prav tisto učenje, ki se odvija 
na podlagi vpogleda, a to pomeni na podlagi skokovitega prehoda iz ene, ne-
pregnantne celote (problemske situacije) v drugo, pregnantno celoto (rešitev prob-
lema). Rešitev problema je v sebi zaokrožena celota (gestalt, polje), ki ji ni ka j 
dodati. Z atomistično analizo gestaltističnih celot si nepovratno onemogočimo pot 
do njihovega razumevanja. 

Kot se na mejah behaviorističnega pristopa vprašanje strukturne pogojenosti 
našega delovanja šele postavi, se ob gestaltističnem pristopu to vprašanje zaključi, 
še preden se ga pravzaprav lotimo. Piaget upravičeno opozarja, da so gestaltistične 
»razlage« duševnega dogajanja bolj opis tega dogajanja kot njegovo pojasnjevanje. 
Po njem vodi »pojasnjevanje totalitete z atomističnimi metodami h genetizmu brez 
struktur, a sklicevanje na emergentne totalitete k strukturalizmu brez geneze«, 
medtem ko je »osrednji problem strukturalizma v bioloških in humanističnih zna-
nostih zajetje strukture in geneze, ker vsaka struktura vsebuje genezo, vsaka ge-
neza pa pomeni prehod (toda oblikujoči prehod) od začetne h končni strukturi« 
(prav tam, str. 226). Tu je videti, kakor da bi se Piagetovo stališče v nekaterih po-
gledih ne razlikovalo mnogo od starejših stališč Felixa Kriigerja in njegovih ko-
legov iz »druge leipziške šole«. 

Strukture torej niso niti adicija elementov, niti emergentne totalnosti, kjer so 
elementi absolutno podrejeni celoti. Piaget primerja to »tretjo pozicijo« v psiholo-
giji z organicizmom, ki ga v biologiji nadaljuje von Bcrtalanffy s svojo teorijo si-
stemov in je teoretično prav tako distancirana tako od »psevdomehaničnega ato-
mizma« recimo kakega kartezijanskega prirodoslovja kot tudi od »emergentne to-
talitarnosti« kakega vitalizma. 

Toda Piaget občutljivo opozarja tudi na posebni značaj psihološkega struktu-
ralizma, ki nikoli ne more biti tako objektivističen, kot si ga privošči recimo Lčvi-
Strauss pri proučevanju družinskih struktur ali pa Chomsky pri proučevanju gene-
rativne gramatike. V psihologiji namreč ne gre samo za to, kako opisati strukture 
duševnega dogajanja, temveč hkrati tudi za to, kako se te strukture održajo v za-
vesti subjekta (kjer se vedno tudi refleksivno odražajo), gre za to, da te strukture 
niso abstraktna podlaga recimo intelektualnih operacij, za katere je Piaget tako 



zainteresiran, temveč intelektualna pravila in norme same, ki imajo za subjekta 
vedno tudi zavesten ali pa nezaveden pomen, in ki se na neki način vedno odra-
žajo v sami zavesti subjekta. 

Strukture intelekta tako po Piagetu niso zgolj modeli, s katerimi si pomaga 
raziskovalec in so odvisni bolj od njegove logike kot od subjekta, temveč »so in-
herentne proučevani stvarnosti, drugače rečeno — strukturam samega subjekta 
ali subjektov« (prav tam, str. 227). Struktura namreč na neki način vedno seže 
v zavest subjekta in sicer ne tako, da bi se on v celoti zavedal te strukture kot 
strukture, temveč tako, da dobijo intelektualne operacije svojevrstni pomen za sub-
jekta. Subjekt jih dojame kot nujnost in pravilnost, ki po eni strani spominja na 
gestaltistično načelo dobre oblike oziroma pregnantnosti, na drugi strani pa na 
filozofski pojem razvidnosti in esencialnosti. Toda zavest o strukturi seže preko 
golega občutja evidentnosti: subjekt ne ve samo, da je sklep pravilen in da mora 
biti tako, temveč zna često tudi deduktivno obdrazložiti sklep. Kot pravi Piaget 
»subjektova zavest spozna rezultate teh struktur in jih prevede v pojme implika-
cij« (prav tam, str. 229). 

Realizacija struktur v zavesti se povezuje z razvijanjem strukture. Največkrat 
pride do zavestne realizacije proti koncu oblikovanja strukture, namreč tedaj, ko 
se struktura »zapre«. Ko je struktura izoblikovana, »zaprta«, nastopijo v subjek-
tovem obnašanju spremembe, v katerih se izražajo strukturne zakonitosti, občutek 
poznavanja ustreznih pravil in norm, ki obvezujejo v logičnem smislu, nikakor 
pa ne v smislu vzročne determinacije. Subjekt pozna zakon operacije, ve pa tudi, 
da lahko ta zakon krši, vendar samo tako, da ne dela pravilno. Tako npr. otrok 
v starosti 4—5 let ne dojame pravila tranzitivnosti, da mora biti A > C , če je A > B 
in B > C : to, ali je A večji od C ali ne, se mu zdi stvar poskusa in verjetnosti in 
zanj ni implicirano v drugih dveh sklepih. Sele ko se ustrezna intelektualna struk-
tura »zapre«, otrok ne samo, da pravilno reši problem, temveč smatra, da je re-
šitev A > C edino pravilna in nujna. 

Skoraj odveč je pripomniti, da Piaget odklanja tako sinhronistično pojmovanje 
miselnih struktur kot tudi primat jezikovnih struktur, s čimer se postavlja v na-
sprotje do strukturaliističnih teženj, ki so prisotne zlasti močno v lingvistiki in v 
antropologiji. Po Piagetu je treba iskati izvor miselnih struktur na predjezikovni 
ravni, namreč na ravni splošne koordinacije akcij. Ta raven pa se pojavlja v sta-
diju senzomotorične inteligentnosti, kjer se oblikujejo sheme akcij in koordinacije 
teh shem na podlagi struktur povezovanja, zaporedja, korespondentnosti i td. 
Vse te strukture že imajo logično obeležje in »predstavljajo izhodišče za poznejše 
miselne operacije« (prav tam, str. 279). Tudi same operacije so v začetku struk-
turirane na podlagi mehanizmov interiorizacije in regulacije akcij in ne na podlagi 
jezika. Po Piagetu bi lahko sploh šele za relativno pozne stadije abstraktnih ope-
racij lahko rekli, da temeljijo na strogo verbalno posredovanih hipotezah. 

Razvojna psihologija nasploh nudi močne argumente zoper tezo o govorni 
oziroma jezikovni posredovanosti človekovega zavestnega delovanja. Nemogoče 
si je zamisliti, da bi jezik, ki se v prvem letu starosti še ne javlja, v drugem pa šele 
začenja, predstavljal izvorno osnovo za razvoj mišljenja. Medtem ko je mišljenje 
in s tem tudi zavest lahko predjezikovno, jezik očitno ne more biti »predmiseln« 
(razen če je zgolj signalne narave). Ravno miselne strukture in njihov nastanek ter 

10 Anthropos 4—6 145 



razvoj pa lahko po drugi strani povežemo s strukturami senzomotoričnih in ak-
cijskih shem, te pa so krepko prisotne že v predgovorni fazi duševnega razvoja. 
Jezik v duševnosti majhnega otroka preprosto ne bi vzbudil nobene specifične re-
sonance, če ne bi raba besed bila tudi sama lahko asimilirana v predgovorne she-
me. Jezik pridobi za človeka specifični pomen šele tedaj, ko se na določeni stopnji 
razvoja — kot meni Vygotski (1934) — »križa« komunikativno izražanje z miš-
ljenjem. A da bi do takšnega križanja lahko prišlo in bi se lahko razvil znakovni 
značaj govora, mora mišljenje doseči že določeno stopnjo predjezikovne razvi-
tosti. 

Piagetov strukturalizem ima v nasprotju z drugimi strukturalističnimi varian-
tami kreativno, konstruktivistično obeležje. Strukture intelekta se razvijajo in so 
daleč od tega, da bi bile vrojene in preformirane v živčnem sistemu in v duševno-
sti. Po drugi strani niso preformirane niti v naravi. Ne gre niti za to, da bi jih 
preprosto realizirali (kot vrojene potenciale), niti zato, da bi jih preprosto odkri-
vali (v naravi), temveč za to, da jih subjekt v kompleksni duševni izmenjavi po-
stopno konstruira. Na podlagi predhodnih struktur se na vsaki stopnji razvoja 
tvorijo nove in iščoča dejavnost subjekta je pogoj za njihovo oblikovanje in pre-
obražanje. 

Struktura in psihologija osebnosti 

Ze na prvi pogled kaže, da je osebnost zelo pravšnji »strukturalni« pojem. 
Skoraj vse definicije osebnosti govorijo o osebnosti kot o »sistemu«, torej o celoti 
interreliranih, sistemsko povezanih komponent. Toda te definicije kakor so že 
točne, ne pomenijo nič novega. Vsako živo bitje je v omenjenem smislu »sistem-
sko«. Kot opozarja splošna teorija sistemov, pa so sisteme, ki jih na jdemo vse-
povsod (»systems everywhere« naslavlja von Bertalanffy eno izmed poglavij svo-
jega znanega dela), kaj različni in zapolnjujejo celo lestvico od najbolj »mehan-
skih« do najbolj »celostnih«. 

Strukturalni pogled na osebnost hoče nekaj drugega kot zgolj ugotavljati si-
stemsko povezanost osebnostnih komponent: zanima ga strukturno ozadje tega 
sistema. Ta pogled lahko ponazorimo s položajem v biologiji, kjer najdemo v 
ozadju neskončne variabilnosti fenotipa diskretno, končno strukturo genotipa. 
Ideal strukturalizma se kaže prav v prizadevanju, da bi lahko na videz kaotično 
variabilnost opazovanega, »površinskega« (pa na j bo organizem, osebnost, zavest, 
družba ali vesolje) pojasnili z bistveno manj variabilnimi potezami, dispozicijami 
in pravili. Ta končna in bistveno preprostejša struktura posreduje kombinacije, ki 
se nam pokažejo kot nepregledno, kaotično mnoštvo. 

V tem smislu pomeni strukturalizem spoznavni napredek, ki se mu ne smemo 
odreči. Iskanje osebnostne strukture je še toliko bolj privlačno in seveda tudi te-
žavno, ker osebnost že po zdravi pameti velja za izjemno kompleksen pojav in tu 
resnično nimamo razloga, da ne bi verjeli zdravi pameti. Zato pa se strukturalistič-
ne tendence v psihologiji osebnosti kažejo v zelo raznovrstnih oblikah; omejil se 
bom na nekaj najbolj paradigmatičnih primerov. 



Problem je, da osebnost »na površju« predstavlja mnoštvo tako v pogledu po-
sameznika (intraindividualno), ki na j bi bil »sklop« psihofizičnih svojstev, kot 
v pogledu razlik med posamezniki, ki se tudi na ravni ene osebnostne dimenzije 
razlikujejo med seboj (interindividualno). Iskati je torej treba principe, ki pove-
zujejo intraindividualni kaos kot tudi principe, ki povezujejo interindiividualni 
kaos. To težavo pa laže prebrodimo, če pomislimo, da smo tako ali tako pozorni 
predvsem na tiste značilnosti, po katerih se posamezniki razlikujejo med seboj. 
Tudi pri posamezniku kot posamezniku vidimo predvsem tisto, po čemer se loči 
od drugih. 

A B 
a b 

a B 

A b 

a B 
A B 

A b 
a B 

a B 
a b 

A b 
A B 

a B 
a. B 

A b 
a b 

A B 
A b 

A b 
A b 

a b 
a 3 

A B 
A B 

A B 
a B 

a b 
A B 

a b 
A b 

a b 
a b 

Slika 7. Porazdelitev fenotipičnih variacij, ki imajo za osnovo kombinacije dveh 
genov, ki nastopata v dveh alelnih oblikah. Prvi gen je zastopan z aleloma A in a, 

drugi gen pa z aleloma B in b. Glej tudi besedilo. 

Interindividualna variabilnost osebnosti je velikanska. Vsaka osebnost je vzo-
rec individualnih svojstev, ki se nikoli ne ponovi. Tudi enojajčni dvojčki, ki ima-
jo praktično identičen genotip in so si najbol j »podobni«, se v neštetih pogledih 
razlikujejo med seboj. Vendar ni treba misliti ravno na človeško osebnost, če že-
limo dobiti primer takšne kaotične variabilnosti. Pri vsakem kompleksnejšem ži-
vem bitju najdemo izredno fenotipsko variabilnost. In ravno biologija ali natanč-
neje genetika, ki zna kaotičnost in nepregledno variabilnost fenotipa pojasniti s 
kombinatoriko končnega števila diskretnih enot — genov, se pogosto navaja kot 
vzorec strukturalistične metode, kjer gre navsezadnje vselej za to, da se mnoštvena 
pojavnost superstrukture da razumeti s pomočjo preglednih in določljivih odno-



sov ter entitet infrastrukture. Redukcija fenotipa na genotip je verjetno še vedno 
najprepričljivejši strukturalni »prijem«, ki se je uveljavil v znanosti. 

Tudi človekova osebnost je v neki zvezi z genotipom človeka. Genetska struk-
tura nedvomno nekaj prispeva k veliki medosebni variabilnosti. Toda variabilnost 
psihičnih lastnosti in osebnostnih potez je tolikšna, da se zdi s trukturna redukcija 
na genotip na prvi pogled malo verjetna. Osebnostne lastnosti so pogosto distri-
birane v obliki Gaussove krivulje (»normalna porazdelitev«) in že zaradi tega so 
mnogi dvomili, da bi bilo mogoče z genotipom, ki je sestavljen iz diskontinuiranih 
enot, pojasniti takšno kontinuirano varieteto. Vendar pa je po drugi strani čisto 
res, da se s kombinatoriko genov lahko zelo približamo normalni porazdelitvi, če 
le predpostavimo, da lahko na posamezno osebnostno lastnost vpliva več genov 
in ne en sam (poligenija) — to pa je po ugotovitvah sodobne genetike vsaj pri 
človeku zelo verjetno. Slika 1 nam pokaže, kako se neka lastnost, ki jo hipotetično 
oblikujeta samo dva gena, v naslednji generaciji pojavi v petih variantah, pri če-
mer razmerja osebkov glede na frekvenco že težijo k normalni porazdelitvi. Če 
si predstavljamo, da na neko osebnostno potezo vpliva npr. 1000 genov, potlej 
lahko v fenotipičnih variacijah pričakujemo le strogo kontinuirane prehode. 

»Strukturna« ideja, da bi bilo »površinsko« variabilnost vedenja in osebnosti 
mogoče zvesti na dojemljive in pregledne odnose »globinske« strukture, je v te-
oriji osebnosti že stara. Zastopana je v večini ti. dispozicionalnih teorij, ki menijo, 
da je poglavitna naloga raziskovanja osebnosti ugotavljanje temeljnih dispozicij 
osebnosti. V nekem smislu to spominja na genetski pristop, ker so geni tudi ne-
kakšne dispozicije fenotipa. Intelegibilne dispozicije pomenijo »ureditev« nepre-
glednega mnoštva aktualnih lastnosti; najbrž bi bilo zelo napačno, če bi vnaprej 
zavračali strukturalno redukcijo, še posebej zato, ker se je naš razum v težnji po 
pojasnjevanju vedno znova oprijema. Zavedati pa se je treba, da na področju 
osebnosti strukturalna redukcija ne more biti preprosta in riziko, da nas zanese 
v pretirano poenostavljanje, je pri njej velik. Osebnostne dispozicije ne tvori samo 
genotip: prej bi lahko govorili o celi mreži dispozicijskih odnosov, ki jih obliku-
jejo tako genetski faktorji kot tudi faktorji okolja in samodejavnosti. V tej mreži 
se gradijo odnosi in povezave, ki v pomembni meri temelje prav na asimilaciji ter 
interiorizaciji vplivov okolja in lastne dejavnosti posameznika. Vsa kulturna de-
diščina, ki je danes neogibna za obstoj posameznika, je npr. posredovana v dispo-
zicionalni strukturi osebnosti na ta način: kulturne tradicije z danes veljavnimi 
genetskimi mehanizmi ne moremo razložiti. 

Nemški personolog Philipp Lersch je že v znanem delu »Aufbau des Charak-
ters« (1938; po vojni znova izšlo z naslovom »Aufbau der Person«) pregnantno 
opisal postopek, ki ga je tudi sam imenoval »strukturalna redukcija«. Menil je, 
da je mogoče mnogoštevilne osebnostne lastnosti, ki jih opazimo pri ljudeh, izpe-
ljati iz določenega števila globljih, temeljnih dispozicionalnih lastnosti. Površinske 
lastnosti je mogoče skrčiti na manjše število jedrnih lastnosti, ki jih je Lersch ime-
noval »prvobitne« lastnosti (Primeigenschaften) oziroma »strukturalne radikale« 
osebnosti. 

Sodobnejša faktorska analiza, ki so jo avtorji kot J. P. Guilford, R. B. Cattell 
in H. J. Eysenck uvedli tudi na področju osebnosti, uvaja nekakšno matematično 
precizirano strukturalno redukcijo, ko preko večjega števila faktorjev prvega reda, 



ki predstavl ja jo »površinske poteze« (surface traits), pr ide do faktor jev višjega 
reda, ki predstavl ja jo »izvorne poteze« (source traits). Po H. J. Eysencku je vse-
kakor mogoče pravcati spekter osebnostnih lastnosti izpeljati iz manjšega števila 
lastnosti, ki jih avtor opredel juje kot »temeljne dimenzije osebnosti«. Če vzame-
mo npr. dve glavni dimenziji, namreč ekstravertnost — introvertnost in čustveno 
stabilnost — čustveno Iabilnost, lahko na n j u n o kombinator iko opremo vrsto dru-
gih lastnosti. T a k o pr idemo do znanega Eysenckovega kroga ali kompasa, ki ga 
kaže slika 2. 

Osebnostne lastnosti niso genotip in jih tudi ne moremo direktno primerjat i z 
genotipom. Od genotipa do njih je dolga pot in le lastnosti so dimenzionalne. Tudi 
strukturni radikali, zlasti pa izvorne poteze in Eysenckove temeljne osebnostne 
dimenzije niso kvalitativne kategorije, temveč bipolarni kvantitativni kont inuumi. 
Seveda pa bo za radikalne strukturaliste ostala vabljiva misel, da bi tudi te di-
menzionalne lastnosti ali bolje dispozicije razgradili se napre j in tako končno le 
prišli do diskretnih enot osebnosti. 

Vendar osebnostne lastnosti niso dimenzionalne kot takšne (prim. Bruner , 
1979) in nemogoče si je zamisliti nekakšne kvante inteligentnosti, introvertnosti 
itn. Ideja, da je empirično mnoštvo osebnostnih pojavov (v tem primeru gre za 
osebnostne lastnosti) moč reducirati na manjše število osnovnih oblik, pa je v psi-
hologiji osebnosti domača in k njej se v račamo tako s po jmom »prvobitnih« last-
nosti pri Lerschu, »pristnih« lastnosti pri Klagesu, izvornih lastnosti pri Cattellu, 
temeljnih dimenzij pri Eysencku, »fundirajočih« lastnosti pri G r a u m a n n u itd. 

pasivnost družabnost 
skrbnost odprtost 

preudarnost zgovornost 



Toda cena strukturne redakcije je vedno zelo velika, posebej pa na področju 
osebnosti. Ta redukcija ni kompatibilna s temeljnim spoznanjem, da osebnost v 
principu ni ponovljiva in zamenljiva. »Osebnost eksistira samo v postelementar-
nem stanju«, pravi Gordon AUport (1963) in če je individualnost osebnosti načel-
na zadeva, potem je nikakor ni mogoče izpeljati kot permutacijo končnega števila 
elementov. Strukturalna redukcija je preveč vabljivo preprosta, da bi lahko za-
dovoljila v celoti. 

(Se nadaljuje) 



Gregory Bateson — osnove teorije 
patoloških komunikacij 

DARKA PODMENI K 

Uvod: 
Proučevanje medosebnih odnosov, oz. tim. mikrosociologija utrjuje svoj pro-

stor v okviru sociologije (ki je v glavnem »makroorientirana«) z dvema prednosti-
ma: vsebinsko se omejuje na mehanizme (med) človeškega obnašanja in s tem 
razjasnjuje področje, na katerega se makro teorije ne spuščajo brez katerega pa 
pa se je analiza družbenih mehanizmov izkazala za pomankljivo1; metodološko 
pa prinašajo nekatere novosti, kot so nujnost interdisciplinarnega pristopa (antro-
pološko-sociološko-psihološke študije), kvalitativne metode raziskovanja (opazo-
vanje z udeležbo, skupinski eksperiment, skupinske terapije) in možnost neposred-
nega preverjanja rezultatov proučevanja. Pobude za tovrstne študije večinoma 
ne prihajajo iz vrst sociologov, ampak so veliko bolj prisotne kot težnje antropo-
logov, psihologov in tudii psihiatrov, da rezonirajo izkušnje iz prakse in zaključke 
iz preučevanj tudi v družbeno-analitičnih okvirjih. Tako so nastale številne 
uspešne analize in tudi manj števiilni, vendarle uspešni posegi v institucionalne 
strukture, ki so lahko »klasično orientirani sociologiji« za vzgled.2 

Eden od »mikro konceptov«, v katerem vidim široke možnosti za aplikacijo na 
družbene makrostrukture (še posebej na institucionalne strukture) je koncept 
medosebne komunikacije. Na področju terapije komunikacij je ta koncept doživ-
ljal tudi svojo »praktično verifikacijo«, ki je dala še zlasti zanimive rezultate. 
Kot pionir na tem področju nastopa Gregory Bateson, in sicer, z teorijo »dvojne 
vezi«, oz. sprege (double bind) in aplikacijo le-te v zdravljenju shizofreničnih 
pacientov. 

Bateson je odprl možnosti, ki so jih delno realizirali drugi: nekateri pred-
stavniki antipsihiatrije in njegovi učenci (Paul Watzlawick, Janet Beavin, Don 
Jackson), sam pa se je umaknil s področja psihiatrije. Od leta 1962, ko je prene-
hal z raziskovanjem patoloških komunikacij v Veterans Administration Hospital, 
Palo Alto, se je posvetil proučevanju komunikacij pri ljudeh in živalih. V svoji 
raziskovalni karieri se je ukvarjal s številnimi področji: antropologijo, psihiatrijo, 
biologijo, razvojnim naukom, genetiko, novo epistemologijo (tj. sintezo sistemske 
teorije in ekologije) in kibernetiko. Ob tem je verjetno čista formalnost, če ome-

1 Collins, Randall, On the Microfoundations of Macrosociology, Am. Journal of Soci-
ology, Vol. 86, N o 5, March 1981. 

2 Golfman: Koncept totalne institucije; Basaglia: dezinstitucionalizacija psihiatrije. 



nim, da je po izobrazbi antropolog. »Kaj delam,« se sprašuje v uvodu k zborniku 
svojih glavnih del?3 »Delo s primitivnimi ljudstvi, s shizofreniki; proučujem bio-
loško simetrijo; kritiziram konvencionalni razvojni, nauk in teorije učenja: kreiram 
novo področje znanosti.« Kot antropolog je opravljal terensko delo med plemeni 
v Novi Gvineji in Novi Angliji ter na otočju Bali. Po drugi svetovni vojni se je 
navdušil za računalništvo ter kibernetiko, kmalu zatem pa za psihiatrijo. Iz kom-
binacije vseh treh je nastalo področje teorije in terapije patoloških komunikacij. 

V uvodu, k izdaji knjige Communication, the Social Matrix of Psychiatry, iz 
leta 1968, navaja Bateson pogoje, ki so determinirali nastanek njegove komunika-
cijske teorije: pojav kibernetike (Wiiener, Shannon & Weawer) ter z njo povezane 
interdisciplinarnosti, v 50. letih, vse večja aktualnost kritik medikalne ter elek-
trošok terapije v psihiatriji in neustreznost klasičnih oblik terapij nasploh. Odlo-
čilno pa naj bi bilo tud družbeno dogajanje, ki je vse te premike pogojevalo, 
II. svetovna vojna, ki je imela za posledico velik porast psiholoških stresov pri 
preživelih. Klasične metode zdravljenja temu pojavu niso bile kos iz dveh vzro-
kov: zaradi velikega števila prizadetih in zaradi očitne pogojenosti okvar z druž-
benimi faktorji . Pričel se je razvoj skupinskih terapij s prednostmi, ki so v množič-
nosti udeležencev, učinkovitosti in stalni prisotnosti družbenih (socialnih) kompo-
nant. Na teh osnovah Bateson deklarira konec ere posameznika; zanimanje hu-
manistično usmerjene znanosti ni več posameznik, ampak skupina, družba. 
Svetovni problemi, kot so polucija, atomsko oboroževanje, propad urbanih sre-
dišč, idr., niso psihološki ampak soaialni. Za reševanje problemov takih razsežno-
sti je po njegovem mnenju potrebno razvijati teorijo o zvezah med posameznikom, 
skupinami in družbo ko t celoto, pojmovno področje kibernetike in komunikacij 
pa odpira možnosti za razvoj take teorije. Tako je njegovo prizadevanje usmerje-
no v adaptacijo komuninkacijske teorije na področje socialnega dogajanja, s po-
udarkom na socialni patologiji. 

Na splošno gledano je Bateson v svojih hotenjih uspel. Z tako zastavljenim 
pristopom je na področju psihiatrije razvil teorijo »dvojne vezi« in ustrezno tera-
pijo pacientov s shizofreničnimi simptomi. Istočasno je tudi pripomogel k razvoju 
»alternativnih psihoterapevtskih praks« kot je npr. antipsihiatrija ter nekatere 
druge alternativne terapije. Prispeval je tudi delež k razvoju generalne teorije 
sistemov, ter utemeljil t.im. »komunikacijsko percepcijo družbenega dogajanja«, 
oz. razlago družbenih (socialnih) odnosov iz aspekta teorije komunikacij.4 Man j 
uspešno pa se je lotil analize globalne družbe (tj. sodobne ameriške družbe), ki 
jo v okviru sistemske teorije sicer dosledno klasificira kot nekak supersistem, 
najkompleksnejši med sistemi (in ga poimenuje kultura); vendar pa prav te kom-
pleksnosti ne poskuša razgrajevati niti pojasnjevati. Zato dajem prednost Bateso-
novi kritični analizi in terapiji medosebnih odnosov. 

O zakonitostih, p o katerih potekajo relacije na medsebojnem nivoju, sklepa 
Bateson po analogiji z zakonitostmi informacijskih sistemov, pri čemer pa upošte-
va specifičnosti entitet tj. posameznikov, oz. človeškega organizma kot genetične 
in biološke celote. Komunikacija je zanj vsakršen odnos (soočenje, srečanje) med 

3 Bateson, Gregory, Steps to an Ecology of Mind, Ballantine Books, New York, 1972. 
4 Bateson vidi vlogo družboslovja v spoznavanju konteksta obnašanja oz. iskanju odgo-

vora na vprašanje: kakšen je pomen obnašanja v večjih socialnih enotah (po razgovoru 
Batesona z D. Golemanom. 



dvema ali večimi posamezniki, ki predpostavlja, da posamezniki (enostransko 
ali večstransko) izmenjujejo sporočila (direktno ali preko medijev). Sporočilo je 
opredeljeno z informacijo, iki jo nosi, in učinkom, ki se kaže kot spremenjeno 
vedenje katerega koli posameznika. Pni tem ne gre zgolj za verbalna sporočila (v 
vsakdanji rabi razumemo s pojmom sporočilo predvsem govorjeno in pisano 
besedo) ampak za vse možne znane in še neznane oblike sporočanja. Bateson 
govori o komunikacijah kot o vseh tistih procesih, s katerimi l judje vplivajo drug 
na drugega. Iz tega sledi: ni komunikacije brez spremembe v človekovem organiz-
mu in komunikacija je vselej, ko je vzpostavljen odnos med ljudmi. Komunikacija, 
za Batesona, ni le eden temeljnih teoretičnih pojmov, temveč še veliko več; zanj 
so »komunikacije edini znanstveni model, ki v okviru enotnega sistema pojasnjuje 
fizikalne, psihološke ter socialne pojave«.5 Univerzalnost komunikacij avtor 
razvija še naprej ; z njimi je moč poenotiti, oz. ukiniti razlike med posameznimi 
znanstvenimi realnostmi, simboličnimi izrazi in različnimi stališči. Skratka: doseči 
soglasje in vsesplošno razumevanje med posameznimi znanstvenimi panogami in 
usmeritvami. 

Kot psihiater komunikolog deluje avtor (po lastni oceni) »na medosebnem 
nivoju; proučuje komunikacijski sistem pacienta, i z v a j a zaključke na druge nivoje 
ter jih posreduje pacientu z namenom terpevtičnega učinkovanja«.6 Tu naletimo na 
dva ključna pojma, (ki pa jih avtor enači): pojem »družbenega položaja« razisko-
valca, oz. terapevta in pojem »konteksta komunikacije«. Družbeni položaj razis-
kovalca je enak definiciji raziskovalčeve vloge v sistemu, ki ga proučuje. To defi-
niranje lastnega položaja, lahko rečemo tudi lastne vloge ali konteksta komunika-
cije, poteka s proučevanjem štirih procesov: 

— percepcije drugih (metakomuniciranja); 
— funkcioniranja vsakega udeleženca kot opazovalca; 
— identificiranja pravil komunikacijskih situacij; 
— identificiranja Vlog posameznikov v komunikacijskih situacijah. 
Na j samo nakažem vsebino teh procesov. Pri proučevanju metakomunikacij 

je treba upoštevati nekatere premise npr.: da je totalna odsotnost komunikacije 
med ljudmi nemogoča: da je nerazumevanje pogosto in ni enako odsotnosti komu-
nikacije; da je terapija možna le s pomočjo komunikacije in je le-ta odvisna od 
pogojev, ki jih osebe, udeležene v terapiji, delijo med seboj, da so sporočila 
rezultat nekega »notranjega« dogajanja v posamezniku in da lahko o percepciji 
percepcije drugega sporočamo le preko metakomunikacij. Metakomunikacija je 
izmenjava predpostavk in ključev za komunikacijo, oz. informacija o odnosih 
med udeleženci komunikacije. Tu gre za zavedanje medosebne percepcije in za 
korekcijo posredovanih signalov, ki je posledica tega zavedanja. Npr.: oseba A 
oddaja osebi B taka sporočila, ki se skladajo z idejami B o A in s tem doseže 
npr. razumevanje. Avtor namreč ugotavlja, da podobnosti v kodificiranju per-
cepcije (percepciji, percepcije) zunanjega dogajanja niso v premem sorazmerju z 
vzpostavljanjem razumevanja v komunikaciji. 

5 Ruesh, J. & Bateson G., Communication, the Social Matrix of Psychiatry, W. W. 
Norton & Com., New York, 1968., str. 5. 

0 Prav tam, str. 7. 
7 Razumevanje med ljudmi, (oz. pozitivni občutki ob komuniciranju) ni enako razume-

vanju komunikacije. To drugo pomeni vsakršno pridevanje pomenov sprejeti komunikaciji, 
neodvisno od občutja. 



V sistemu, ki vključuje vsakega udeleženca kot opazovalca in kot integralni 
del (tak je Batesonov sistem) in je akcija ene osebe stimulans za drugo osebo ter 
obratno, velja da je tudi vse tisto, kar opazovalec opazi, stimulativno za vedenje 
udeležencev in za vsa dogajanja v sistemu. V vsakem primeru, ko razmišljamo ali 
govorimo o družbeni situaciji, smo primorani definirati svoj položaj kot položaj 
opazovalca in glede na to definirati družbene situacije. Poleg položaja moramo 
v definiciji upoštevati še: usmerjenost interesa, s topnjo participacije ter lucidnost 
pri interpretaciji vlog in pravil. 

Pravila kanalizirajo pretok sporočil med posamezniki. Njihov učinek je v 
večini primerov restriktiven — omejuje možnosti komuniciranja med posamezniki 
in še posebej možnosti delovanja posameznikov. Večina pravih je legitimiranih, 
potrebna pa je tudi eksplikacija tistih, ki niso. 

Tekom komunikacije se vloge označujejo medsebojno. Predstavljajo pa kod, 
s katerim se interpretirajo tokovi sporočil. Povdarek je na označevanju (na vlogi 
komunikacij) ter na enakopravni participaciji udeležencev pri formiranju vlog 
drugače pa je vsebina vloge pojmovana v »Parsonsovem« smislu. 

Kot teoretik — komunikolog pa razširja Bateson obseg svojega zanimanja 
na praktično vse nivoje socialnega dogajanja. »Kje je možno proučevati pretoke 
sporočil«; se sprašuje. »V bolj ali manj obsežnih strukturalnih okvirjih,« odgo-
varja in kot zvest pristaš sistemsko-teoretične klasifikacije uvaja strukturo 
štirih nivojev kompleksnosti: nivo intrapersonalnega, nivo skupine, nivo kulture 
in nivo še razsežnejših struktur.8 Na j nekoliko podrobneje predstavim nekatere 
od teh. 

Na medosebnem nivoju imamo opraviti s sistemom, ki sestoji iz potencialno 
enakovrednih delov, tj. participirajočih posameznikov. T o je tako, ker so možno-
sti za sprejemanje, odpošiljanje in vrednotenje sporočil enakovredno razporejene, 
vir ter rezultat sporočanja pa znana in so vselej mogoče korekcije posredo-
vanih informacij. Vsak udeleženec komunikacije je istočasno tudi opazovalec; 
udeležba in opazovanje sta dve vrsti informiranja, ki se dopolnjujeta, ne moreta 
pa potekati istočasno. T o dopolnjevanje, ki pa ni nikoli popolno, onemogoča 
totalno informiranost in s tem natančno predvidevanje lastnega položaja v odnosu 
do položaja drugih. 

Na nivoju skupine ne moremo več govoriti o enakih možnostih. Enota sistema 
je skupina, znotraj skupin pa so funkcije posameznikov specializirane, organizi-
rane. Skupina kot celota sprejema, prenaša in koordinira sporočila. Posamezniki, 
kot viri sporočil in kot cilji, katerim so sporočila namenjena, ostajajo prikriti. 
Pogosto so tudi identificirani zgolj kot samo prenašalci sporočil. Zategadelj je ko-
rekcija informacij otežkočena, če že ne nemogoča, funkcionalnost poročanja pa 
zagotovljena s pristajanjem na utečene pretoke sporočil. Le-ti se omejujejo pred-
vsem na dve smeri komuniciranja: od posameznika k skupini in obratno. V prvem 
primeru so odgovori na sporočila omejeni, pretok je usmerjen od centra k perife-
riji, en sam je aktiven v oddajanju in vsi ostali prevsem v prejemanju sporočil. 
V drugem primeru, ko sporočila tečejo k centru, so kapacitete sprejemnika omeje-
ne in je zato stalno prisoten proces abstrahiranja informacij. 

8 Kot primer takega razsežnejšega nivoja navaja avtor mrežo masovnih komunikacij. 



Informiranost vsakega posameznega člana skupine je toliko manjša kolikor 
večja je kompleksnost in diferenciranost skupine, oz. sistema komunikacij. Speci-
alizacija funkcij osiromašuje percepcijo. V primerh, ko prihaja do komunikacij 
med dvema skupinama, prihaja vselej do nefleksibilnega, stereotipnega ter pro-
jektivnega ocenjevanja položaja članov znotraj posamezne skupine (v primerjavi 
z drugo skupino). 

Poleg osebne, medosebne in organizirane strukture komunikacij, ki jih je posa-
meznik zmožen identificirati kot take, pa obstaja še vrsta primerov, za katere je 
popolnoma nemogoče razpoznavati vire, namene ter nosilce sporočil. Sporočila 
na tem nivoju se tudi ne kažejo kot strukturirana. Sistem sporočil s temi karakte-
ristikami imenuje avtor kulturo, ali kulturni nivo ali kulturni sistem, ali kulturno 
strukturo. V okviru tega sistema posredujejo številni posamezniki sporočila številnih 
posameznikov številnim posameznikom. Vsi ti posamezniki lastnih vlog v sistemu 
ne identificrajo, sporočila sama pa sploh niso eksplicitna marveč inplicitna; go-
vorimo o »načinu življenja«, o »človeških lastnostih«, o »načinu mišljenja« itd. 
Navedemo lahko tudi konkretne primere kot so npr. vsa sporočila o jeziku in lig-
vističnih sistemih, etične premise, materialni človekovi izdelki, idr. 

Pa še nekaj o temeljnih predpostavkah teorije patoloških komunikacij. Poleg 
komunikacijske teorije, se Bateson opira na teorijo logičnih tipov B. Russela in 
Whitcheadove logične principe. Patološki vzorci komunikacij so teoretično opre-
deljeni kot tisti, ki rušijo formalno-logično diskontinuiteto logičnih tipov (ne upo-
števajo pravila o različnih nivojih abstrakcije, tj. pravila, da razred ne more biti 
enota samega sebe, iobr.; enota razreda ne more biti razred sam). 

Pravila formalne logike naj bi se upoštevala v »živi« komunikaciji, ker obsta-
ja določena analogija med logičnimi tipi in oblikami komunikacij. Zatorej bi se 
morali upoštevati različni nivoji abstrakcije, ob posredovanju različnih oblik komu-
nikacij. 

Naj navedem te oblike komunikacij. 
— Lažni izrazi razpoloženja. Le-ti so lahko zavedni ali nezavedni. Pri prvih 

gre za pretvarjanje z določenim namenom, drugi pa sploh niso prepoznani za 
pretvarjanje (npr. posameznik lahko zataji sam pred sabo resnično prijaznost radi 
igrane prijaznosti, česar pa se ne zaveda). 

— Motakomunikacije. Kot že ime pove, gre za komunikacije o komunikaci-
jah; za komunikacije na višjem nivoju abstrakcije, torej. (Metakomunikacija je 
npr. sporočanje: »taka komunikacija je igra«.) Metakomunikativna sporočila so le 
redkokdaj verbalna (sam izbor izrazov je reven) v večini primerov jih posredu-
jemo z izrazi obraza, položajem telesa, intonacijo glasu ipd. 

— Humor. To je oblika komunikacije, ki odkriva implicitne vsebine; misli, 
značaj odnosov ipd. Humor prenaša sporočilo o tem, da prvotno posredovano 
sporočilo ni le metaforično, ampak tudi konkretno in tudi sporočilo o značaju te 
konkretnosti. 

— Učenje. Definirano kot »pojavljanje temeljnih sprememb v organizmu, po-
gojenih s sprejemom določenega signala« lahko poteka na več nivojih. 2 e sam 
sprejem signala pomeni neko spremembo in kot tak učenje na prvem nivoju. 
Odgovor na sprejet signal, tj. spremembe radi sprememb ob sprejemu signala, 
ni nič drugega kot učenje na drugi stopnji. (Primer zanj so eksperimenti Pavlova.) 
Za psihiatrijo je relevantno predvsem učenje na tretji stopnji, to je učenje učenja 



sprejemanja signala, oz. učenje spreminjanja že naučenega sprejemanja signala. 
Z obvladanjem tega nivoja učenja lahko terapevt invocira v pacientu spremembo 
že naučenega odgovarjanja na sprejete signale, oz. ga nauči spreminjati moteče 
utečene vzorce učenja. 

Obstaja tudi četrti (verjetno tudi peti, šesti itd.) nivo učenja, ki ga sicer ni 
težko označiti (»učenje o učenju se samo stopnjuje) znatno težje pa si ga je pre-
dočiti. Zanj trdi Bateson, da je znan le redkim posameznikom. 

Vsaka »živa« komunikacijska situacija sestoji iz iz številnih oblik komunikacij, 
ki potekajo na različnih nivojih. Poleg tega, da mora biti sleherni udeleženec ko-
munikacije sposoben ločevati vse te oblike in nivoje, mora le-te locirati tudi glede 
na sistem, v katerem potekajo, tj. glede na to, ali potekajo v organizmu posamez-
nika ali med večimi posamezniki, ali med skupinami, skupino in posameziikom 
in tako naprej. 

Tam, kjer se pojavijo težave v ločevanju (vsega tega), govorimo o simptomih 
shizofrenije. Le-ti so naslednji: 

— težave pri označevanju oblik komunikacij za sporočila, posredovana od 
drugod; 

— težave pri označevanju oblik komunikacij za sporočila, ki jih oddaja 
(ali posreduje) »označevalec« sam; 

— težave pri označevanju komunikacijskih oblik za čustva, misli, psihične 
procese, skratka, označevalca samega; 

— vse oblike težav pri komuniciranju s signali, ki označujejo nivoje abstrak-
cije sporočil. 

Vsa ta simptomatika pa se nikoli ne javlja izolirano, pri posamezniku, ampak 
vselej v neki skupini (okolju), ki komuniciranje s pravkar navedenimi lastnostmi 
redno prakticira. 

Označene teoretične predpostavke so Batesonu kot terapevtu^praktiku ne-
kakšni smerokazi komunikacijske psihoterapije, ki bi jo poskušala kar se da pre-
prosto opisati. V praksi uporablja psihoterapevt koncept komunikacije zgolj za 
operacionalizacijo dogodkov, ki se dogajajo sukcesivno na relaciji terapevt — pa -
cient. Glede na primerjavo večjega števila operacionaliziranih dogajanj (ki mo-
rajo potekati v enakem okolju in med istimi udeleženci), lahko terapevt označi 
posamezna dogajanja (komunikacije) za bolj ali manj patološka. Potem sledi 
terapija, ki temelji na nekakšnem terapevtovem »obvladovanju« najrazličnejših 
komunikacijskih sistemov (vključno pacientovega, seveda) in ki vodi k prese-
ganju (spreminjanju) tistih pacientov komunikacijskih navad, ki jih je terapevt 
predhodno označil za patološke. V času terapije prihaja do soočanja tudi z dru-
gimi osebami, s katerimi pacient »patološke vzorce« redno prakticira. Omembe 
vredna je še ena postavka, in sicer, da je smer vplivanja preko komunikacij 
dvostranska; to pomeni, da tako kot vpliva terapevt na pacienta v določeni smeri, 
lahko vpliva tudi pacient na terapevte. Ne glede na to, da do obojestranskega 
vplivanja stalno prihaja, pa je vendarle ves smisel terapije v komunikacijskem 
mojsterstvu terapevta, saj bi drugače terapija kot taka (kot specializirana, organi-
zirana dejavnost terapevtov) izgubila svojo nrav. Proces psihoterapije je omejena 
interakcija med dvema osebama, ki se odvija po inplicitnih pravilih in katere 
namen je spreminjanje teh pravil. Bateson jo primerja z igro, ker ima tako kot igra 
omejen psihološki okvir in omejen odnos do osnovnejše realnosti. (To pomeni, 



da pscudo boj v igri ni enak boju v »pravem življenju« ali da ljubezen v terapiji 
ni enaka »pravi ljubezni« ipd.) Implicitna pravila, ki jih terapija spreminja, so 
pravila, po katerih pacent kodira in dekodira sporočila. Na splošno temelji 
komunikacijska terapija na naslednjih predpostavkah: 

— da potekajo verbalne komunikacije na večih, nasprotujočih si nivojih 
abstrakcije; 

— da poteka prepoznavanje razpoloženja v komunikaciji avtomatično in 
preko metakomuniciranja; 

— da je možno razpoznati tri tipe sporočil; sporočila, ki jiih lahko imenujemo 
razpoloženjski znaki, sporočila, ki simulirajo razpoloženjske znake, in sporočila, 
ki omogočajo razlikovanje prvih dveh tipov sporočil. 

Bateson govori o kontekstu kot družbenem položaju, v katerem tako komu-
niciranje poteka; če so neustrezni načini označevanja, je tudi kontekst, v katerem 
to označavanje poteka, neustrezen: »zatorej niso odločilna posamezna trauma-
tična doživetja iz otroštva, ampak značilni, ponavljajoči se vzorci (komunici-
ranja, op. P. D . ) . . .« Da pa se ti vzorci pojavljajo v otroštvu, in to v »najintimnej-
ših« odnosih, je razvidno iz poudarka, ki ga daje avtor odnosu mati—otrok. 
(Eksperimentalno je dokazal, da je »double bind« situacija v tem odnosu ne-
posredno vezana na simptomatiko njegovih pacientov.) Ugotavlja pa tudi na-
membnost patologije v odnosih sekundarnega značaja in pravi, da se shizofrenična 
situacija (»v kateri oseba ne glede na to, kaj stori, vselej izgubi«) pojavlja povsod 
tam (čeprav ne vedno z enako usodnimi posledicami), kjer je posameznik eksi-
stenčno odvisen od družbenega (ali osebnostnega) mehanizma, katerega cilji se 
mu prikazujejo v potvorjeni obliki. T o velja tako za odnos do matere, ki kaznuje 
zato, da skrije svojo nenaklonjenost, kot za odnos do bolnišnice, ki npr. neko 
dejanje, storjeno v prid osebja, interpretira kot dejanje, storjeno v dobro pacien-
tov. (Sistem, ki deluje v smeri hospitalnih ciljev in ki razglaša pacientom to 
delovanje kot deloivanje v njihovo dobro, perpetuira shizofrenične situacije,«) 

S tem so nakazane možnosti kritične analize institucionalnih prijemov (identi-
fikacija z cilji institucije je ena njenih temeljnih značilnosti), čeprav je njegova 
pozornost predvsem usmerjena na primarne, družinske odnose. V vseh primerih, 
ki sem jih zasledila (tudi pri Batesonovih učencih) gre za odnose med starši 
in otroci. Naj navedem enega. 

»Nekega mlajšega pacienta je obiskala mati. Fant je bil matere vesel in jo je 
objel okoli ramen. Le-ta pa se je neprijetno zdrznila, nakar je fant hitro umaknil 
roki. »Ali me ne maraš več«? vpraša mati. Pacient zardi. 

»Dragec, ne smeš se tako hitro zmesti; zakaj hočeš prikriti svoja čustva«? reče 
nato mati." 

Omenila sem že, da se je Bateson lotil tudi kritične analize globalne družbe, 
oz. nivoja ameriške kulture (v njegovi terminologiji). Sam namen je popolnoma 
v skladu s predpostavkami sleherne psihiatrije, ki ima tudi socialne pretenzije, 
rezultati tega poskusa pa so ostali zgolj v mejah odpiranja novih možnosti. Iz 
aspekta psihiatrije se kažejo socialne anomalije kot patologija, katere ukinitev 
ima za posledico tudi ukinjanje same psihiatrije kot institucije, ki patološkost 
legitimizira. Tak poseg pa je že sam po sebi tudi kritika vseh ostalih, na podoben 

9 Watzlawick, Paul, An anthology of Human Communication, ciklostiran material. 



način legitimiziranih družbenih dejavnosti in s tem tudi družbe kot celote. Social-
na psihiatrija je torej že v svoji osnovi družbeno kritična takoj, ko izhaja iz 
predpostavke; da duševne motnje niso determinirane le z osebnostnimi (ded-
nimi) faktorji temveč tudi (ali predvsem) z družbenimi. Med različnimi predstav-
niki takega gledanja je razlika v stopnji kritičnosti, oz. v praktčnih posledicah, 
ki jih njihovo terapevtsko (družbeno) delovanje implicira. 

Bateson ostro loči svoje teoretične poglede od t. im. »tradicionalne psihiatrije«, 
oz. »tradicionalne znanosti« nasploh. Očita ji, in še posebej medicini, da je le 
skupek trikov, ki več ali manj deluje po principu »dvojne vezi«. Tradicionalni zna-
nosti ali znanosti 19. stoletja zoperstavi nekatere novitete, ki da se kažejo v 
spremenjenem načinu psihiatričnega mišljenja kot tudi na drugih znanstvenih 
področjih. Govori o nejasnem trendu, ki predstavlja sovpadanje med psihiatrijo, 
matematiko idr. prirodoslovnimi znanostmi. »Nova znanost« naj bi bila torej 
interdisplicirana in determinirana z nekaterimi postavkami Batesonove teorije, ki 
jih klasificira v tri skupine. 

V prvi so spremembe, ki vodijo k razmišljanju o celoti; v drugi so spremembe, 
ki vodijo k napredku v metodologiji, filozofiji in obvladovanju komunikacij; v 
tretji pa tiste spremmbe, ki se nanašajo na humanistične proteste. 

Na področju psihiatrije so te spremembe takole razvrščene. V prvo vrsto 
sprememb vključuje Bateson: trend od zanimanja za strukture in statične pojave 
k zanimanju za dinamične pojave, oz. procese; naraščanje zanimanja za celoto 
(oz. Gestalt orientiranje) in dimenzijo časa; trend od orientacije na dele k vse-
večjemu poudarjanju človeka kot celote; od specializiranih disciplin k interdisci-
prinalnosti. V drugo vrsto sprememb: trend od poudar janja kvantitativnih k po-
udarjanju propozicionalnih spremenljivk, vzorcev in mrež; trend upadanja zani-
manja za prvi zakon termodinamike in vse večje upoštevanje drugega zakona, 
negativne entropije in informacij; trend preusmerjanja od analize zaprtih sistemov 
k analizi odprtih sistemov ob upoštevanju kontradikcij kot sestavnih delov le-teh. 
V tretjo skupino so razvrščeni le trije trendi. Prvi se kaže v izgubljanju prednosti 
socialnih interakcij, ki pomenijo kontrolo, definitivnost, namensko manipulacijo 
v prid spontanim, neplanskim interakcijam. Drugi trend se kaže v razlagi le-teh, 
ki jemožna le v okviru filozofskih indeterminizmov, ki stopajo na mesto filo-
zofskega determinizma. Kot tretji trend pa navaja vse večji strah pred mehaniciz-
mom in vsled tega opuščanje razlag v okviru zaprtih logičnih sistemov. 

Na področju analize konkretnih družbenih razmer pa Batesonova kritičnost 
in »alternativnost« skoraj v celoti odpove. Kljub temu, da Bateson »spregleda« 
strukturo tradicionalne znanosti kot »strukturo trikov«, se v razčlenjevanje te 
strukture ne spušča. Celo pristaja na t. im. medicinski in še posebej »psihiatrični 
imperializem«, v okviru katerega vidi ugodne možnosti za uveljavitev »ta prave« 
(tj. njegove) psihiatrije, ne pa tudi nujnega obnavljanja že utečenih »struktur 
trikov«, preko katerih je tovrstni imperializem sploh mogoč. 

Ameriška družba je zanj (kot za evropskega priseljenca) ugodno gojišče naj-
različnejših socialnih patologij in istočastno perspektivno področje za razvoj 
ustreznih terapij. Z fleksibilnostjo, ki je zanjo na sploh značilna, razvija nove 
terapevtske oblike kot reakcije na potrebe, ki se kažejo v družbi. Kot zadovoljitev 
potreb po telesni kondiciji in zdravju — celo vrsto relaksacijskih, dietnih idr. te-
rapij, kot reakcijo na socialno nelagodnost vrste skupinskih, komunikacijskih, idr. 



terapij, itd. itd. Imperializem nastopa kot stalno naraščanje množice subjektov, 
vključenih v te terapije, ko se mentalno zdravje pojavlja kot skrb vseh. Istočasno 
pa zahteva tudi ustrezne materialne pogoje: denar, prostore, administracijo idr., 
le da o tem posljednjem v Batesonovi analizi ni govora. Ostaja namreč pri ugoto-
vitvi, da v kolikor vse to služi »pravi medicini«, ne pomeni nič negativnega. 

Ker se nujno vsiljuje vprašanje; od kod tolikšna patološkost (ki zahteva tako 
obsežno in drago terapevtsko dejavnost) ameriške družbe, poskuša Bateson tudi 
na to vprašanje najti odgovor. In sicer, v primerjanju ameriških razmer z evropski-
mi ki jih percipira kot razlike dveh kultur, (kar pa vendarle ni sprejemljivo, ker 
ostaja le na nivoju ugotavljanja osebnostnih in družinskih stereotipov). Tako pri-
pisuje američanom puritansko, prvonaseljeniško moralo, občutek za enakost, dru-
žabnost. težnjo k uspehu, fleksibilnost, pomanjkanje identittete, idetifikacijo s 
skupinami, nedovzetnost za estetske in čutne užitke idr. Specifičnost družinskih 
odnosov se kaže v delitvi vlog med zakoncema, ko je moški realizator pričakovanj 
glede denarja in uspeha, žena pa »družinski stabilizator«, in v strukturi teh vlog, 
ki ni hierarhična ampak kompatibilna. Vedenjski stereotipi (od katerih sem na-
štela le nekatere), ki jih pojmuje Bateson kot ključne značilnosti ameriške kulture 
so lahko le smerokaz od psihiatrične ordinacije k problematiziranju določenih 
institucij; od problemov posameznika k problemom družbe, nikakor pa ne identi-
fikacija ključnih zvez med njima. 

10 Goleman, Damil, Von den Strukturen hinten den Strukturen (razgovori z G. Bateso-
nom) Psychologic Heute, Nov. 1978. 



Kriza socialne psihologije kot izraz iskanja nove 
znanstvene paradigme psihologije 

MIRJANA V LE 

Po sedemedesctih letih lahko zasledimo v svetovnem tisku mnogo mnenj in 
izjav uglednih socialnih psihologov, ki opozarjajo na določeno krizno stanje v 
katerem se je znašla socialna psihologija. Ker je socialna psihologija tesno pove-
zana z drugimi psihološkimi disciplinami, njena kriza odmeva tako v psihologiji, 
kot se seveda prepleta s krizami družbenih ved nasploh. O teh krizah se je začelo 
glasneje govoriti od konca šestdesetih let dalje v tesni zvezi s potrebo po bolj 
relevantnem raziskovanju položaja in možnostih človeka v sodobnih družbenih 
razmerah; V osnovi gre za vedno bolj globoko nezadovoljstvo in nezaupanje v 
pozitivistično naravnane znanosti o človeku, ki niso mogle dati ustreznega od-
govora na vedno bolj zapleteno družbeno in psihološko situacijo človeka v so-
dobni predvsem zahodni družbi. 

O krizi psihologije se sicer govori vsake toliko časa pravzaprav že od njenega 
nastanka dalje. Znane so krize v zvezi s propadom introspektivne Wundtove 
psihologije, krize ob razcepu na behaviorizem, psihoanalizo itd. Vendar nobena 
od teh kriz ni bila v tako tesni povezavi z ostalimi znanostmi o človeku in s 
položajem človeka v družbi in v svetu kot je sodobna kriza socialne psihologije 
in psihologije nasploh. Gre za zahtevo po temeljni spremembi osnovnih teore-
tičnih in metodoloških konceptov psihologije. 

Zaradi tega mnogi avtorji menijo, da gre v psihologiji za »krizo paradigme« 
v smislu Kuhnove teorije znanstvenih revolucij. Po njegovi teoriji kriza neke 
znanosti nastopi, ko se obstoječa paradigma (osnovni teoretski in metodološki 
model neke znanosti) »obrabi« in ko začno ljudje iskati novo paradigmo. Ne-
kateri avtorji sicer dvomijo, da v psihologiji sploh lahko govorimo o krizi v 
Kuhnovem smislu, če imamo v njej sploh kakšno enotno paradigmo, ld bi jo 
bilo treba zamenjati. Zanje je psihologija še v predparadigmatskem obdobju, za 
katero je značilna množica nasprotujočih si teorij in metod, od katerih pa nobena 
ne more zares zajeti vseh znanstvenih problemov psihologije in biti paradigma 
za neko obdobje. Vendar večina avtorjev (Moscovici, Tajfel , Smith, Mertens) 
se le strinja, da je psihologija z behaviorizmom dobila neko dokaj splošno spre-
jeto paradigmo psihologije in da gre za krizo behavioristično orientirane psiho-
logije. 

Kot osnovne razpoznavne znake te krize navajajo: 



1. kriza relevantnosti socialno psiholoških teorij 
2. kriza kot izraz pomanjkljive teoretične zaključenosti koncepta 
3. kriza kot izraz spornega razumevanja znanosti 

/. KRIZA PRAKTIČNE RELEVANTNOSTI SOCIALNO PSIHOLOSKIH 
TEORIJ 

Znaki te krize se kažejo v nerelevantnosti izbranih problemov proučevanja, v 
neuporabnosti raziskovalnih dosežkov in v načinu uveljavljanja teh dosežkov 
v vsakdanjem življenju. 

Kriza socialne psihologije izhaja iz razočaranja v pozitivistično in naravo-
slovno oblikovano psihologijo. Ta je sicer odstranila spekulativno psihologijo 
prejšnjega obdobja, ni pa dala novih in pomembnih rezultatov. Pretiravalo se je 
v izgradnji preciznih merskih instrumentov in eksperimentalnih naprav ter v sta-
tistični obdelavi podatkov, pri tem pa so bila zanemarjena druga področja znan-
stvenega dela kot so npr. kriteriji za presojo vrednosti znanstvenega dela, stopnje 
empiričnih hipotez, integriranost teorije z njihovimi izpeljavami oz. s posebnimi 
primeri itd. (Holzkamp, 1972, str. 12 in dalje). 

Holzkamp meni, da je zaradi zanemarjanja kriterijev integriranosti teorij 
prišlo do široke denotaže teorij in do teoretskega eklekticizma. Vsak posamezen 
raziskovalec je poljubno izbiral probleme in ustrezno teorijo, tako da se je rele-
vantnost teorij bodisi izničila bodisi skrčila zgolj na tehnično uporabnost in 
komercialno uspešnost, seveda na račun možne emancipatorne prakse. Psihologom 
je šlo v praksi le za tiste metode delovanja, ki kontrolirano vodijo do uspeha v 
ekonomskem ali socialnem življenju posameznika ali skupine. To seveda človeku 
ni pomagalo do samorazjasnjevanj, do spoznanj o lastni družbeni odvisnosti in ni 
moglo prispevati k razrešitvam teh odvisnosti (Holzkamp, 1972). 

Tega ne ugotavljajo le nekateri radikalno usmerjeni psihologi, ampak večina 
sodobnih socialnih psihologov. Končno se je že Lewin v tridesetih letih zavzemal 
za povezavo teorije, raziskovanja in socialnega delovanja, kjer ne bi bil osnovni 
cilj le pojasnjevanje dejstev, ampak tudi reševanje socialnih problemov. Toda 
do te sinteze v tistem času ni moglo priti, ker psihologi niso razumeli smisla 
takšnega dela in so se raje ukvarjali z eksperimenti in upali v postopno rast 
svoje znanosti. 

Ze konec šestdesetih let se je pokazalo, da so tudi empirični rezultati poziti-
vistične psihologije zelo malo ali sploh neuporabni v praksi predvsem zaradi 
pogostnih trivialnih zaključkov, ki so plod močno poenostavljenih eksperimen-
talnih situacij (le na ta način je možno potek eksperimenta operacionalno in 
matematično obvladati). Tako je prišlo do paradoksa, da so bile ravno tiste 
izjave, ki so najbolj univerzalne in najbolj potrjene, kar najbol j specialne, 
(Holzkamp, 1972). 

Moscovici poziva socialne psihologe k odkrivanju globjih aspektov socialne 
realnosti, v usmerjanje v bolj relevantne probleme človekovega življenja. Pravi, 
da je treba psihologijo izvesti iz ozkega okvira komercialne raziskovalne dejav-
nosti. Toda, kako določiti socialno najbolj relevantne probleme? (Moscovici, 1972, 
str. 64) Kdo naj odloči, ali so izbrane teme relevantne tudi emancipatorno ne le 

ti Anthropos 4—6 161 



tehnološko? Nasprotniki tega stališča celo trdijo, da težko najdemo bolj kom-
pletno listo pomembnih socialnih problemov, kot jo kaže tematika socialne psiho-
logije danes, oz. da so pričakovanja kritikov prevelika. (Silverman 1973, str. 583) 

Toda to je le videz. Dejansko kažejo socialno psihološke raziskave razne 
omejitve in pristranosti ali nedoslednosti, ki izvirajo iz prilagajanja trenutnim 
družbenim razmeram. Mnogi zahodni avtorji so mnenja, da sodobna socialna 
psihologija ne pripravlja ljudi na »šoke prihodnosti«, ne more pomagati ljudem, 
ki se vtapljajo v nasilju, drogah, nesmislu, brezupu, ne najde razlogov za oživ-
ljanje religije, misticizma, okultizma in novega iracionalizma. Tudi raziskave 
»Rimskega kluba« so pokazale, da težav prihodnosti ne bomo mogli rešiti zgolj 
s tehnološkimi ali ekonomskimi sredstvi, temveč predvsem s spremembo ljudi 
samih. (Tofflers, 1970, Smith, 1973, str. 78.) 

Seveda so naštevanja res relevantnih problemov lahko varljiva in ponuja jo 
še več problemov kot jih sama navajajo. Zato je za nekatere kriterij uporabnosti 
raziskovalnih dosežkov bolj primeren kot kriterij prioritete problemov posebno 
problem njihove vsakodnevne uporabnosti. Silverman je zato dejal, da je prav 
tako lahko podati neko psevdoznanje o družbenih problemih kot karkoli drugega, 
težko pa je uvideti njihov učinek na dejansko vedenje ljudi zunaj paradigme. 
(Silverman, 1971, str. 584) 

Kakšno korist ima praksa od socialno psiholoških teorij? Smith se je leta 
1972 resno lotil tega problema in je ob pregledu relevantnih raziskav ugotovil, 
da obstaja vidno neskladje med eksperimentalnimi metodami in družbenimi pro-
cesi, ki so glavni predmet socialne psihologije. Namesto proučevanja procesov s 
povratno zvezo se pretežno proučujejo linearni, enosmerni procesi vplivanja. Teori-
je srednjega dosega kot so informacijska teorija, teorija odločanja, teorija izmenja-
ve, ki pretežno vladajo v socialni psihologiji danes, posredujejo sliko trdosrčnega in 
profitno kalkulirajočega človeka, kar seveda ne izboljšuje in ne prefinja naše pred-
stave o človeku. Najbolj vplivna je po Smithu v socialni psihologiji behavio-
ristična predstva o človeku; Skinnerjev model človeka je po njegovem mnenju po-
guben za vsakodnevno samorazumevanje, ker odstranjuje svobodo, vrednost in od-
govornost človeka, pojmuje ga le kot reagenta na dražljaje, ne pa za akterja svojih 
dejanj. Toda po njegovem ni mnogo boljše s humanistično psihologijo, ki se 
je sprva postavila po robu behaviorizmu. Ta se je zreducirala na neodgovorno 
iskanje tu in sedaj zadovoljitev, poleg tega pa je vodila k zanemarjanju objektiv-
nosti in koherentnosti znanstvenih teorij. (Smith, 1972, str. 947) 94 f). 

Weisberg navaja kot možen vzrok za neuveljavljanje rezultatov v vsakodnevni 
praksi strah pred izgubo znanstvenega ugleda, če se nekdo bavi s praktičnimi 
problemi, ker se znastveniki idetificirajo s »čistimi« raziskavami o laboratorijih. 
Torej bi bila po njegovem mnenju potrebna predvsem sprememba stališč znan-
stvenikov do svojega dela, le tako bi se lahko preorientirali h glavnim proble-
mom svoje stroke; to je človeškim odnosom v realnem socialnem okolju. Socialna 
psihologija namreč navaja ljudi na določen pogled na druge ljudi. S tem vpliva 
na delovanje in na samorazumevanje človeka. Tu ima teorija večji vpliv kot se 
zdi, večji od direktnih raziskovalnih rezultatov v praktični sferi. 

Podrobno se je z nevarnostmi nereflektiranega uveljavljanja socialno psiho-
loške predstave človeka ukvarjal Argyris (1975). Najbolj razširjena teorija delo-



vanja v vsakdanjem življenju je po njegovem naslednja: doseči cilje, ki si si jih 
zastavil, dobiti ne izgubiti, potiskanje negativnih čustev, poudarjanje racionalnosti, 
doseči kontrolo nad drugimi. Te delovanjske strategije izzivajo zaradi pomanjkanja 
povratnih informacij zaprtost in distanco med ljudmi. Takšna orientacija v delo-
vanju potr juje po Argyriju svet v katerem ljudje, ki so dovolj socialno močni 
posedujejo pravico kontrole in manipulacije. Te teorije odpirajo vrata neenakosti, 
nepravičnosti in enostranski kontroli. 

2. KRIZA KOT IZRAZ POMANJKLJIVE TEORETIČNE ZAKLJUČENOSTI 
SOCIALNE PSIHOLOGIJE 

V sodobni socialni psihologiji lahko že nestrokovnjak ugotovi množico 
zelo raznolikih si teorij, strokovnjaki pa opozarjajo tudi na nasprotja v eksperimen-
talnih rezultatih pri istih fenomenih. To velja celo znotraj iste smeri npr. behaviori-
zma. Socialnopsihološki dosežki ostajajo zato fragmentarni, celota pojavov raz-
kosana na preostro omejene dele, teorije pa ostajajo trivialne, zato je spoznavni 
napredek majhen. 

Munch (1972,) meni, da je glavni vzrok temu prevelika navezanost opisov, 
razlag in teoretičnih posplošitev na neposredno dane čutne podatke, ki jih dobimo 
v eksperimentu. Toda za takšno tesno navezanost na čutno izkustvo je dober razlog 
v tem, da bi hipoteze ne ostale spekualtivne in da bi bile čim bolj preverljive. 
Tako stojimo pred dilemo, ali strogo preverljive hipoteze, a tedaj bolj trivialne 
ali pa manj trivialne, toda tudi manj preverljive. 

Socialna psihologija se torej nenehno ubada s problemom teoretičnega po-
sredovanja izkustva in se zdi, da pogostoma stoji na naivnem stališču, da je čutno 
izkustvo, kot ga nudi rezultat opazovanj ali eksperimentov neteoretično, nekaj na 
sebi razumljivega, teorija pa stopa k temu od zunaj, zato jo je treba minimizirati, 
npr. ob pomoči statističnih teorij in matematičnih modelov. 

Kritiki tega postopka ugotavljajo, da vodi v nepovezane ad hoc hipoteze in v 
banalne ugotovitve, spremljane z obsežno eksperimentalno in matematično tehniko. 
Kvantiteta podatkov zamenja kvaliteto rezultatov, metodična strogost kreativnost 
in teorijo. 

Holzkamp in njegova šola kritične psihologije so se mnogo ukvarjali ravno 
s tem problemom in so skušali najti znanstvenoteoretične razloge za nastop 
teoretične izpraznjenosti in poljubnosti teorij v socialni psihologiji. 

Holzkamp meni, da je eklekticizem postal že nekak program, kjer je vse 
mogoče, kjer se vsaka teorija obda s sebi lastnimi pojmi in jezikom in se tako zapre 
nasproti drugim teorijam, zato so pogosto neprimerljivi tudi eksperimentalni 
dosežki, ki so izpeljani iz teh teorij. Ni nobene nadgrajujoče splošne teorije, ki bi te 
posamezne teoretične dele združevala v celoto, tako da bi lahko vsaj v principu 
na enoten način razložili vsak proučevani pojav. Vse socialno psihološke teorije 
želijo biti enako univerzalne in veljavne in vse želijo veljati na istem predmetnem 
področju. Medsebojno pa se ne dajo primerjati zaradi neobstoja skupne baze pa se 
tudi prav ločiti ne dajo. Preprosto obstajajo druga poleg druge kot slepa dejstva, 
menjava teorij je prej podobna modi kot spoznavnemu napredku znanosti. Znotra j 
samih teorij tudi ne moremo utemeljeno ločiti bistvenih dimenzij od nebistvenih, 

it« 163 



zdi se da z enakimi argumenti razložimo vse pojave, če si le ustrezno pretolmačimo 
razloge (Holzkamp, 1977, str. 10—11«), 

Poglaviten razlog temu je po Holzkampu velika svojevoljnost pri tolmačenju 
kavzalnih hipotez, tj. zveze »če- potem«. Ker ni nekih splošnih razlogov za izbiro 
bistvenih značilnosti procesa, se te kar poljubno vzamejo iz neposredne čutne 
danosti in se enim da naziv »neodvisne spremenljivke«, drugim pa naziv »odvisne 
spremenljivke«. Današnja eksperimentalna metodologija in matematična obdelava 
na splošno vsebujeta postopke, s katerimi lahko opravičimo zelo poljubne razde-
litve spremenljivk. Eksperiment si nato prilagodimo tako, da ustreza našim »priča-
kovanjem« in ga nato še matematično obdelamo tako, da se sklada z njimi. 

Tako pridemo do lažnega kroga, kjer empirija potr juje slabo teorijo, slaba 
teorija pa empirijo, ne da bi bilo jasno, kje se začenja in končuje ena ali druga. 
Na tak način pridemo do empirično potrjenih hipotez in teorij, ki se zdijo univer-
zalne in želijo imeti ekskluzivno veljavo na danem področju. 

Izboljšanje eksperimentov, formalne obdelave podatkov in samih teorij niso 
dovolj za odpravo teh slabosti, pravi Holzkamp, prav tako ne večja praktična 
uspešnost. Po njegovem je potrebno predvsem izgraditi splošno teorijo socialne 
psihologije, ki bo lahko za vse proučevane pojave teoretično utemeljeno našla 
njihovo pravo mesto in na podlagi tega določila bistvene in nebistvene poteze 
pojava, neodvisne in odvisne spremenljivke in s tem podala tudi kavzalno razlago 
pojavov. Ob tem bi vsakemu delnemu teoretičnemu rezultatu bilo dodeljeno nje-
govo pravo območje veljavnosti in stopnja univerzalnosti. 

3. KRIZA KOT IZRAZ SPORNEGA RAZUMEVANJA ZNANOSTI 

Tudi tu gre za centralno vprašanje odkod in čemu tako pomankljivi koncepti 
socialne psiholoije kot jih imamo danes. Kritiki vidijo vzrok v pretiranem nasla-
njanju na naravoslovno metodologijo, pri čemer je bil premalo upoštevan družbeno 
zgodovinski značaj predmeta socialne psihologije. Ali je socialna psihologija sploh 
lahko nomotetična znanost, (znanost naravoslovne vrste, oz. znanost s strogimi, 
občeveljavnimi, objektivnimi zakoni), saj so njeni pojavi pogojeni z vsakokratnim 
socio-kulturnim in ekonomskim kontekstom? 

Tako Israel in Tajfel v svoji knijgi »Kontekst socialne psihologije« (1972) 
menita, da kriza socialne psihologije izvira iz neustreznega pojmovanja njenega 
predmeta. Da je trivialnost večine sedanjih socialno psiholoških raziskav posledica 
stremljenja socialne psihologije pa kavzalno analitičnem (nomotetičnem) razlaga-
nju socialnega vedenja ljudi. Pri tem se povsem spregleda socialna situacija, v 
kateri se pojavljajo vedenjske zakonitosti. Te zakonitosti se ne dogajajo v social-
nem vakuumu, ampak so vedno v nekem socialnem kontekstu. 

Še natančneje razlaga ta problem Moscovici (1972), ki pravi, da je socialna 
psihologija preveč abstrahirala od socialno kulturnega konteksta. Po njegovem je 
prevladujoča psihologistična (individualistična) koncepcija socialnega konteksta 
tista, ki daje socialni psihologiji tako zelo omejeno znanstveno perspektivo. 
Moscovici razlikuje znotraj dosedanje socialne psihologije tri različne koncepte: 
»taksonomski«, »diferencialni« in »sistematični« koncept socialne psihologije. 



Pri »taksonomski« socialni psihologiji je cilj raziskovanja iskanje socialnih 
dražljajev, ki vplivajo na psihološke procese subjekta. Ne upošteva se diferencialno 
psiholoških parametrov subjekta, predvsem pa se ne upošteva dialektični odnos 
med posameznikom in okoljem. Socialno psihološki kontekst ostaja nedefiniran. 
Objekti se delijo na socialne in nesocialne. 

Prototip takih raziskav so dela Yalske grupe (1953) o vplivu komunikacij (kot 
bistveni razlog tega vpliva so predpostavili značilnosti komunikatorjev); 

Pri diferencialni socialni psihologiji imamo obratno situacijo; objekti so nedi-
ferencirani, upoštevajo pa se osebnostne značilnosti subjekta, ki se jih ima za izvor 
opazovanega vedenja. Raziskovalec poskuša ugotoviti, kako posamezniki z raz-
ličnimi osebnostnimi karakteristikami reagirajo ob soočenju z drugimi osebami. 
Tudi tu se socialni kontekst dogajanja ne upošteva. Značilne so tu raziskave o 
vodenju, o odločanju, raziskave povezane z propagando itd; 

Pri sistematični socialni psihologiji je povdarek na pojavih, ki izvirajo iz 
medsebojnega delovanja več subjektov v nekem fizikalnem ali socialnem okolju. 
Odnos med subjektom in objektom je posredovan z nastopom drugih subjektov 
med subjekt in objekt. Odnosi se proučujejo bodisi statično ali dinamično. Pri 

statični analizi so predmet analize vedenjske spremembe posameznikov; pri di-
namični analizi pa so predmet učinki, ki so posledica odnosov, interakcije med 
Posamezniki in orientacija posameznikov v okolju. Primeri za statično socialno 



psihologijo so raziskave o socialnih olajšavah in o socialni menjavi (npr; dela 
Zajonica), primer dinamične socialne psihologije pa ponuja jo študije o malih 
grupah iz Lewinove šole, dela Festingerja o socialno primerjalnih procesih itd. 

Moscovici meni, da predstvalja edino sistematična socialna psihologija pravilno 
obliko socialno psihološke analize, pa tudi tu je bil velikokrat zanemarjen polni 
socialni kontekst. Socialni kontekst je bil zožen na vedenja partnerja v odnosu, 
zanemarjalo pa se je objektivne socialne momente kot npr; produkcijske in porab-
niške odnose, institucije, norme, vrednote itd. Sistematična perspektiva v socialni 
psihologiji še ni bila zares soočena s socialnim vedenjem kot družbenim proizvo-
dom ali z vedenjem v družbi. 

Tudi drugi avtorji, (Armstead, Shot ter ; . . .) menijo, da je vzrok krize pred-
vsem metodološki. Čeprav izhajajo iz različnih teoretičnih predpostavk, gre po 
njihovem mnenju za krizo pretežno individualističnega pogleda na človeka, v 
katerem se sploh ne pojavijo socialni faktorji kot so npr: dialektika med posamez-
nikom in družbo. 

Gergen je leta 1973 izzval obsežno polemiko s svojim kritičnim sestavkom 
»Socialna psihologija kot zgodovina« (1973). Izhajal je iz teze, da so socialno 
psihološke teorije lahko le zgodovinsko relativne. T o tezo je utemeljil z na-
slednjim: 

1. fenomeni socialnega vedenja se ne dajo opazovati časovno neodvisno. 
Osvajanje socialno psihološkega znanja namreč vodi k pojasnjevanju vsako-
dnevnega delovanja; 

2. socialno psihološke teorije v različni meri opisujejo zgodovinsko posredo-
vana vedenja ljudi; 

ad 1. To pomeni, (drugače kot v naravoslovju) nabrano znanje o socialnem 
vedenju vpliva povratno na samorazumevanje ljudi, ki nato spremenijo vedenje. 
Sprejemanje psiholoških spoznanj in njihova praktična uporaba spreminja tudi 
značaj navidezno nespremenljivih vedenjskih zakonov. Znanost in družba tu 
predstavljata dva medsebojno vplivajoča se sistema, ko znanost vpliva na člane 
družbe in je povratno sama od njih spremenjena. Socialno psihološke teorije vsebu-
jejo namreč poleg deskripcije (opisa) vedno tudi preskripcijo (napotke, zapovedi, 
pričakovanja). Znanje povečuje alternative dejanj in prejšnji vzroci vedenja se 
spreminjajo ali ukinjajo npr. študije konformnosti so predstavile ljudi kot »social-
no čredo«. Posamezniki, ki se seznanijo s temi dognanji, skušajo svoje vedenje 
spremeniti in se izogniti takim nelaskavim okarakterizacijam. 

Naraščajoča prosvetljenost o psiholoških zakonitostih otežuje rekrutiranje naiv-
nih poskusnih oseb za socialno psihološke eksperimente. Kolikor večja je progno-
stična vrednost teorij, toliko večje so možnosti njenega širjenja med ljudmi in s tem 
tudi možnosti njihovega razveljavljanja. Gergen je skeptičen do poskusov spravlja-
nja teh povratnih mehanizmov vplivanja znanosti na vedenje ljudi in povratno 
vplivanje na znanost pod še neko splošnejšo psihološko teorijo, ker po njegovem 
vse zgoraj navedeno velja tudi za takšno teorijo. 

ad. 2. Poleg dosedaj omenjenega zmanjšujejo univerzalno veljavnost socialno 
psiholoških zakonov še sociokulturni in ekonomski pogoji, ki zgodovinsko posre-
dujejo človeško socialno vedenje. Gergen to pojasni na primeru Festingerjeve 
teorije socialnega primerjanja, po kateri človek intenzivno stremi po samospošto-



vanju, in da se mora zato nenehno primerjati z drugimi ljudmi. Toda povsem 
lahko si zamišljamo posameznike in cele družbe, za katere to dvoje ne bi veljalo. 
Teorija kognitivne disonance temelji na domnevi, da l judje ne morejo prenesti 
nasprotujočih si kognicij. Vendar se osnova za to vedenje ne zdi genetsko progra-
mirana. Obstoje posamezniki, ki protislovja občutijo povsem drugače. Torej je 
pritisk k zmanjšanju nasprotij zgodovinsko relativen. Iz teh in drugih primerov je 
Gergen potegnil sklep, da so poskusi postavljanja kulturno in časovno invariantnih 
zakonitosti človeškega socialnega vedenja vnaprej povsem nesmiselni. Po njegovem 
je študij socialne psihologije primarno zgodovinsko početje. Uporabljamo znanstve-
no (univerzalno) metodologijo, toda rezultati niso znanstveni (univerzalni) principi 
v nomotetičnem smislu. 

Pepitone je dopolnil Gergena še z dvema problemoma sedanje socialne psiho-
logije: (1976) 

a) dosedanja socialna psihologija ne loči med t. i. »normativnim« in »ne-
normativnim« socialnim vedenjem; 

b) za izhodišče svojih teorij si je izbrala posameznika, a to je nezadostna 
enota analize. 

Normativno vedenje je tisto, ki je odvisno od širše sprejetih norm, ki vladajo 
v določenih skupinah, razredu, družbi ali kulturi. To ni nekaj, kar bi od zunaj 
določalo človeško socialno vedenje, temveč pripada socialnemu življenju posa-
meznika kot njegov nujen okvir. Normativno vedenje ima svoje pojmovno mesto v 
relevantnih družbenih enotah, ki so širše kot posameznik ali vsota posameznikov. 
Zato niti izhajanje iz posameznika niti iz neposrednih interakcij med njimi ni 
ustrezno za socialno psihologijo, ker ne razume pravih vodil socialnega življenja. 

Najprej je potrebno določiti okvir socialnih sistemov, v katerih se dogajajo 
socialna delovanja ljudi, potem pa lahko v tem okviru preidemo na kavzalno 
razlago socialnega vedenja posameznika ali na razlago njihovih medsebojnih 
interakcij. Ne smemo zapasti zmoti, da zato ker preučujemo in celo merimo social-
no vedenje posameznikov, le to tudi izvira iz njega. Pepitone je na več primerih 
značilnih socialnopsiholoških teorij pokazal, kako zanemarjanje »normativnega 
vidika« vedenja vodi do skrajšanih rezultatov ali do napačnih zaključkov (npr. v 
teoriji odločanja, v teoriji pravičnosti, v teoriji disonance, teoriji agresivnosti in 
kaznovanja in v raziskovanju stališč). 

Bistvo Pepitonove kritike je v tem, da opozarja na dejstvo, kako je družbeno 
bitje in življenje človeka več kot vsakokratno individualno vedenje. Je del družbe-
nih odnosov v katerih živi. 

4. PRESEGANJE KRIZE PSIHOLOGIJE POMENI PREDVSEM 
PRESEGANJE PREVLADUJOČE SLIKE ČLOVEKA V PSIHOLOGIJI 

Med ocenami o vzrokih krize socialne psihologije prevladujejo predvsem 
vzroki metodološke narave in kritika pozitivističnega ideala znanosti v sodobni 
psihologiji. Tudi predlogi za rešitev krize gredo v teh dveh smereh; predlogi 
metodološke narave na eni strani in predlogi teoretsko konceptualnih sprememb 
na drugi strani. 

Pomembni metodološki predlogi izhajajo npr. od strani zastopnikov akcij-
skega raziskovanja oz. grupne dinamike. Kritiki temeljno metodološko protislovje 



vidijo v dejstvu, da se človek postavlja v položaj objekta raziskovanja. Razisko-
valec pa je izločen iz tega procesa in se postavlja nasproti njemu kot subjekt 
ne da (bi se tega zavedal). Bistvo njihovega koncepta je, da se psihologija spremeni 
iz opazujoče vede v sodelujočo ali celo moralno praktično znanost. To je sicer 
hkrati metodološki, pa tudi teoretičen problem. Naloga psihologije je ne le, da 
opazuje človeka in z njim eksperimentira, ampak da sodeluje v njegovem spremi-
njanju ali kot pravi Shoter: »Resnica o ljudeh, o človeški naravi ni nekaj, 
kar čaka, da bo že izdelano odkrito, izgradijo jo lahko samo ljudje v dialogu, 
kot rezultat družbenega dogajanja, v neposrednem proučevanju in dogovarjanju. 
Taka psihologija zahteva ne samo spremembo vsebine v primerjavi s starim, 
ampak radikalno novo obliko mišljenja in znanstveno raziskovalnega dela. Njen 
cilj ni ustvarjanje javnega, skupnega, objektivnega znanja, temveč intersubjektiv-
nega, skupnega razuma, ki ga ne odkrivajo posamezniki, ki sami iščejo v svetu, 
temveč do katerega so prišli l judje in se o njem dogovorili v poteku medsebojnega 
komuniciranja.« 

Kritiki, ki se usmerjajo k bolj teoretsko konceptualnim spremembam socialne 
psihologije, pozivajo na spremembo slike človeka, ki jo goji sodobna psihologija. 
Kritiki opozarjajo na ujemanje prevladujoče slike človeka v sodobni socialni 
psihologiji s samopredstavo sodobnega meščana. Gre za tip preračunljivega člo-
veka, ki vidi druge ljudi le kot sredstvo za dosego svoega namena, ki uspeh svojih 
dejanj meri po stopnji neposrednega zadovoljstva, ki svobodo izenačuje s svoje-
voljo, odgovornost pa s fair playem v socialni tekmi. 

Socialna psihologija naj bi gradila na predstavi človeka, ki se v svojem družbe-
nem okolju obnaša kot subjekt svojih dejavnosti, kot izvajalec namer, kot osmišlje-
valec svojega sveta in kot kritični ocenjevalec družbene in naravne dejanskosti. 
Ne glede na vse ovire, ki jih v praksi postavlja človeku tako naravna kot družbeno 
zgodovinska pogojenost in omejenost z življenskimi izkustvi, pa psihologija ne bi 
smela nikoli »kapitulirati« pred temi omejitvami, nasprotno njena naloga je, 
da poišče izhod iz teh omejitev. Glede na vse dosedaj povedano, se razvoj socialne 
psihologije proti novi paradigmi kaže predvsem v naslednjih smrereh: 

a) v odmiku od idealov metodološke strogosti kot jo pozna naravoslovje 
kot edino relevantnih za psihologijo. Tu ne gre za izgubo znanstvenosti, kot bi 
se zdelo na prvi pogled, gre le za odmik od mehanistične ideologije v psihologiji, 
ki izvira iz pretiranega posnemanja raziskovalnih in konceptualnih metod naravo-
slovnih znanosti. Tudi naravoslovje in njegov koncept raziskovanja se je zgodovin-
sko razvijal in spreminjal. Pogojen je z naravo objektov, s katerimi ima opravka 
naravoslovje (ti pa ne vsebujejo »subjektivnosti«). Čeprav je model kavzalnosti 
že znotraj naravoslovja v veliki meri presežen, je še vedno mnogim psihologom 
ideal znanstvene razlage. Ravno odmik od pozitivistično ozkega modela eksakt-
nosti in znanstvene razlage bi omogočil večjo eksaktnost, večjo univerzalnost 
in netrivialnost psihologije. Seveda pa bi v tem primeru psihologija ne razvijala 
le receptov za psihološko in socialno reintegracijo ljudi v danih razmerah, ampak 
bi predvsem motivirala ljudi za samoosveščanje in emancipacijo od vsega, kar 
jih spreminja v družbeno in osebno nesvobodne osebnosti. 

b) v novem konceptu teoretičnega posploševanja in idealizacij. Odmik od 
mehanističnih konceptov znanstvene razlage ne pomeni, da je iskanje natančnih 



matematičnih modelov človeškega delovanja odveč, ali da se je treba odreči eksper-
rimentu. Gre za to, da se spozna omejitve tega postopka predvsem pri interpretaciji 
in uporabi rezultatov. Tudi nekakšen »skok« v konkretnost neposrednega življenja 
in v vsakdanjo prakso ni nobena rešitev, če je motivacija zanj le to, da idealizirani 
modeli psihologije ne morejo razložiti nobenega konkretnega primera in niso 
praktično uporabni. Tudi fizika je s tem, ko se je sprva omejila na najbolj »pusto« 
obliko gibanja in ga povsem idealizirala (na mehansko gibanje), dosegla konkretne 
rezultate, ki so še kako praktično uporabni. 

Vsekakor je potreben prehod v abstrakcijo, v poenostavljanje situacij, v 
enostavne modele da pridemo do osnovnih zakonitosti iz katerih se principialno 
gradijo tudi vse konkretnosti. Tak postopek ustreza tudi gibanju iz konkretnosti v 
abstrakcijo in nato v globje dojeto konkretnost, o katerem je pisal Marx kot o 
temelju znanstvenega dela. Toda s tem ni rečeno, da so tiste poenostavitve iz 
katerih je izhajala fizika oz. iz katerih izhaja tudi naravoslovje tudi nujne psiholo-
ške poenostavitve in osnova za gradnjo psiholoških modelov in zakonitosti. Zdi 
se, da psihologija šele mora najti pot do zares relevantnih in bistvenih osnov, 
in da je dosedanje delo le začetek tega procesa in delni rezultat. 

c) v približevanju vsakodnevnemu življenju in emancipatorični praksi ljudi 
kar pa ne pomeni izgubo teoretičnosti, moči razlage in tudi ne prepustitev svoje-
volji, subjektivizmu posameznika in naključnim rezultatom. Zal smo tu na 
začetku še celo pri osnovnih miselnih sredstvih in konceptih ter metodah razisko-
vanja. V tej smeri so se v psihologiji razvijale predvsem teorija simboličnega 
interakcionizma, socialna psihoanaliza, novejši poskusi marksistično zasnovane 
kritične psihologije. 

V zadnjem času najdemo tudi precej poskusov približevanja in integracije 
teh smeri in upati je, da bo ta proces šel nanprej in odločilno pomagal k 
oblikovanju nove paradigme znanosti v psihologiji. Predpostavljam tudi, da bo 
samo dogajanje v modernih družbah vedno bolj sililo znanstvenike različnih smeri 
in disciplin, da združijo svoje napore in poiščejo tudi teoretično pojmovna 
sredstva, ki bi posredovala med različnimi programi. 

Ob tem je potrebno spregovoriti nekaj besed še o domnevi, ki jo zasledimo 
Predvsem pri družbeno kritično usmerjenih psihologih; da je kriza socialne psiholo-
gije v bistvu odmev krize sodobne družbe. Gotovo je preenostavno videti krizo 
socialne psihologije le v krizi družbenih odnosov. Preenostavno bi bilo razvoj 
znanosti videti le v eksternih družbenih pogojih. Razvoj poteka preko prepletanja 
eksternih in internih faktorjev. Pri tem pa zagotovo lahko trdimo, da je ravno 
v družbenih vedah ta dealektičen proces medsebojnega pogojevanja potekal čisto 
spontano. Družboslovci se skoraj niso zavedali, koliko so izhajali iz družbeno 
vrednostnih in praktičnih interesov, koliko pa iz čisto znanstveno imanentnih 
zahtev. Zaradi tega lahko domnevamo, da se v krizi socialne psihologije uveljavlja-
jo tako znanstveno imanentni kot tudi eksterni krizni pojavi. 

V zadnjih letih se je v vsem razvitem svetu povečala potreba po praktični 
uporabnosti socialno znanstvenih spoznanj. Socialne znanosti so se čutile zavezane 
družbi v kateri živijo, čeprav še ni prišel do zavesti kritičen značaj takšne usmer-
jenosti. Zaradi tega se je znanstveno delo delilo na temeljne raziskave in zunanjo 
Pfakso. Socialne znanosti so tako na eni strani postajale legitimacijski faktor 



družbe (tudi ideološki faktor), na drugi strani pa so poskušale ohranjati aka-
demsko višino nevtralnega raziskovanja. Toda za nadaljnji razvoj socialne psiho-
logije bo vedno težje zavračanje praktične orientacije. Dolgoročno gledano se 
vsaka znanstvena disciplina legitimira na osnovi učinkovitosti pri reševanju prak-
tičnih problemov. Tako nezadovoljstvo nad neobvezujočim teoretiziranjem kot 
še bolj anticipacija vedno močnejših zahtev po uporabi psiholoških spoznanj 
silijo socialne psihologe v premislek o sedanjem stanju lastne znanosti. 

Iz vsega napisanega je razvidno, da bo treba najti izhod v takšni psihologiji, 
ki ni vrednostno nevtralna veda, ki bi obstajala in veljala izven družbenih proti-
slovij. Razne nove oblike terapij in akcijskih raziskav niso toliko poskusi novih 
razlag človekovega vedenja in delovanja, ampak prej nove oblike psihološke prak-
se, obstoja psihologije kot »emancipatorične znanosti«, kjer se zmožnost znanstvene 
razlage in spreminjanja človeškega življenja povezujeta v novo, višjo obliko sinteze 
in višjo obliko znanosti. 

Očitno je, da bo vsem tem nalogam sama psihologija komaj kos. To je naloga 
skupne revolucije družbenih ved, zato je nastajanje nove paradigme psihologije 
možno le v interdisciplinarnem sodelovanju z drugimi družbenimi vedami. 

Literatura: 

Gergen K.: Social psychology as history; In: Journal of Personality and Social Psycho-
logy, 1973, 309—320 

Holzkamp K.: Kritische Psychologie, Frankfurt 1972 
Mertens, Fuchs: Krise der Sozialpsychologie, Miinchcn 1978 
Mertens W.: Aspekte einer sozialwissenschaftlichen Psychologie, Miinchen 1977 
Moscovici S.: Society and theory in social psychology, London 1972 
Munch R: Zur kritik der empiristischcn Forschungspraxis, In Zeitschrift fur Soziologie, 

1972 
Pepitone: Toward a normative and comparative biocultural social psychology, Journal of 

Personality and Social Psychology 1976, 641-—653 
Silverman I.: Crisis in social psychology, American Psychologist 1971, 
Smith M.: Is psychology relevant to new priorities? In American Psychologist, 1973 
Tajfel, Israel: The context of social psychology: A critical assesment, London 1972 
Shoter G.: Predstave o čoveku u psihologiji, Beograd, 1974 



Nekateri problemi raziskovanja in interpretacije 
v socialni psihologiji 

VELKO S. RUS 

Odprta vprašanja raziskovanja ter interpretacije v socialni psihologiji bom 
skušal razvrstiti v naslednja »problemska okna«: 

1) Vprašanje eksperimenta v socialni psihologiji s povdarkom na problemu 
posploševanja raziskovalnih rezultatov. 

2) Vprašanje raziskovanja velikih grup. 
3) Problematika subjektivno-objektivno v socialnopsihološkem pristopu. 
4) Problem relativne celovitosti v obravnavanju odnosa individualno-družbe-

no, zajet v pojmu življenjske situacije posameznika. 
Prispevek ima zgolj namen opozoriti ma zapuščena področja, ki jih je treba 

šele iskrčiti. Sele tedaj se dodobra zavemo tudi novih razpotij, kar pa je že višja 
stopnja problema. Pri tem se je treba zavedati dejstva, da je tudi nivo in širina 
interpretacije eden prvih korakov k širjenju lastnega družbenega vpliva. 

1) Za eksperimentalni del socialne psihokogije je značilna poenostavitev nje-
govih pogojev, spremenljivk ter zmanjševanje njihovega števila do te mere, ki še 
dopušča ustrezno manipulacijo (razpolaganje) in nadzor. Tako okleščen pristop je 
s tem postavljen na piano, kjer je svobodno izpostavljen vsem kritičnim pogledom, 
ki se zanj zanimajo. Površnosti, napake in nezadostnosti se opazijo hitreje in 
lahkotneje kot tam, kjer se »življenjska resnica« skriva v goščavi besed, zvez in 
pojmov, med katerimi se pred neveščim bralcem (poslušalcem) brez težav skrije 
marsikatera nedoslednost. 

Zadeva pa se zaplete pri obrazložitvi rezultatov eksperimentalnega postopka. 
To, večkrat bledo in malokrvno prispodobo stvarnosti, ki se rojeva v ozkih 
okvirih laboratorijskih in kabinetnih zagraditev, pa zastopa včasih skoraj vsiljiva 
obrazložitev, ki bi se hotela uveljaviti tudi tam, kjer ji ni mesta. 

Opredelitev cilja, izvedbe, hipotez in metodične obdelave je nedvomno avto-
nomen problem, ki zahteva posebne izkušnje in miselni napor. V psihologiji je 
celo izrazitejši kot marsikje drugje. Zato sedaj ne bom zagrizel vanj. 

Ob njem pa se prav tako kot sorazmerno samostojno zastavlja vprašanje 
posplošitvenih meja eksperimentalnih rezultatov. Njihova obrazložitev se lahko 
giblje v ožjem okviru, ki se nanaša izključno na delovno opredeljene dejavnike 
poskusa. Lahko pa se primerjalno razširi tudi na druge ravni. 

Ravno tu pa je največ pasti. Zakaj? Za velik del obrazložitev v socialni 
psihologiji (v svetu) je namreč značilno, da niso kritično primerjalne. Pojem kri-



tične primerjalnosti pomeni sistematično soočanje spremenljivk, pogojev in vrste 
odnosov, z »resničnimi« življenjskimi, kulturnimi, socialnimi, ekonomskimi, po-
litičnimi in zgodovinskimi pogoji, pač odvisno od ravni, ki jo obrazložitev zajema. 

Znaten del socialne psihologije tega še vedno ne počne in se ne meni za 
morebitne kakovostne razlike med socialnimi situacijami. Zveze med različnimi 
ravni so pri njih večkrat direktne, »vodoravne«, zgodi pa se, da se take razlike 
sploh ne predpostavljajo. Interpretacije tako bolj ali manj »obvisijo«. 

Ob vsem tem seveda ne smemo prezreti dejstva, da so med psihološkimi 
vidiki različnih zunanjih dogodkov včasih manjše kakovostne razlike kot bi se 
nam sicer »zdelo«. Situacije so si lahko psihološko podobne ne glede na spremen-
ljivost t. i. zunanjih pogojev. (Ta psihološka podobnost seveda ne pomeni po-
dobnosti v smislu zunanjih analogij, temveč vsebinskih komparacij. Le-te se v 
takih primerih nanašajo predvsem na primerjavo dinamike in konponent moti-
vacijskega ciklusa.) To zlasti velja za konativni in emotivni vidik. Ravno na 
»relativni avtonomiji« emotivnega (konotativnega pomena) gradi logika se-
mantičnega diferenciala. Konativni vidik pa se izraža skozi določene značilnosti 
motivacijskega ciklusa, ki se splošno pojavljajo, (torej se ne pojavljajo kot 
splošni), ne glede na raznolikost situacij. Še enkrat je treba poudariti, da se ome-
njeni (določeni) psihološki vidiki ne pojavljajo kot nekakšni »čisti pojavi«, ločeni 
od celote subjektivnega in objektivnega momenta konkretne situacije. Tudi niso 
abstraktne konstrukcije, temveč »ontološke entitete« v dialektiki konkretnega. 

Zanimivo je to, da del psihologije kaže malo zanimanja za obravnavo ob-
jektivnih pogojev tam, kjer le^ti bistveno vplivajo na celoten značaj pojava ali 
dogodka. Hkrati pa včasih istočasno miži pred tistimi psihološkimi vidiki, ki glede 
na različno strukturiranost socialne situacije izraziteje variirajo v intenziteti kot v 
kvaliteti. (Primer zgornje zamere je npr. pojav, da del socialne psihologije brez 
kakršnekoli slabe vesti izpeljuje odnose velikih grup iz odnosov med mikroskupi-
nami, ali pa celo med posamezniki. Primer drugega prigovora pa sta lahko npr. 
dve osebi z različnim, ali celo nasprotujočim sistemom vrednot oz. vrednostnega 
doživljanja, ki sta si lahko psihološko »bližje« — po določenih aspektih kot in-
tenziteta pričakovanj, trdnost prepričanja, volja, notranje ojačanje, zadovoljstvo 
itd. — kot pa osebi z navzven enakim sistemom vrednot. Seveda pri tem prekriva-
nje psiholoških ne pomeni hkrati prekrivanje vrednostnih vidikov, tistih, ki jih 
je okvalificirala človekova in družbena zgodovinska izkušnja, praksa. Sicer pa 
so dober primer kakovostne podobnosti tudi t. i. elementarna čustva (strah, jeza), 
ki imajo v različnih zunanjih situacijah, pa tudi ostalih notranjih pogojih (kogni-
tivnih, konativnih, volitivnih), ne le podobno kvaliteto doživljanja, ampak veliko-
krat tudi identične zunanje izraze. Mimogrede: Verjetno ni naključno, da ima 
ravno konotativni pomen toliko metaforičnih in alegoričnih inačic, ki ohranja jo 
določeno identiteto doživljanja ne glede na simbolno obliko njenega izraza. 

2) Drugo področje, kjer se socialni psihologiji zatika, je pristop k velikim gru-
pam. Zatika se od problema opazovalnih tehnik, do kategorij in kriterijev inter-
pretacije. Pri tem vprašanju velikih grup ne gre samo za maso, publiko itd., temveč 
tudi naselje, sosesko, socialni krog, pa tudi sloj, razred, narod. V tesni zvezi s ta-
kimi grupami so tudi pojavi socialne moči (njenih »centrov«, pogojenosti, no-
silcev, količine, vrste in učinkovitosti), masovnega vedenja, socialne klime, pred-
stavništva, vodenja itd. Glede na vse to je jasno, da morajo merila in kategorije 



tako pristopa kot razlage v tem primeru zajeti zgodovinskorazvojni vidik njihove 
določenosti. Okrog tega vprašanja pa se z raznih strani mnogi odgovori ponujajo 
kot najboljši. Kako izbirati? Vsekakor ne na osnovi nekakšne predpisane ideolo-
gije. Vsekakor pa na osnovi kritičnega medsebojnega primerjanja teh odgovorov, 
pri čemer pa noben od njih ni popolen in dokončen. Končno pa psihologija tudi 
tam, kjer ne gre ravno za najožja i,n najočitnejša psihološka področja, ne sme biti 
samo povpraševalec, ampak tudi producent določenih spoznanj. Na poti d o tega 
cilja pa je mnogo ovir. Na prvo naletimo že pri najbolj priročni psihološki tehniki 
opazovanja. Sam pojem opazovanja grupe kot celote, torej možnost njegove reali-
zacije, predpostavlja določeno prostorsko razporejenost članov-pripadnikov te gru-
pe in tako dejavnost, da jo lahko opazovalec registrira z neposredno udeležbo 
v grupni dinamiki. Primer sta npr. publika in masa. Pri takem opazovanju pride 
do izraza kriterijska in nivojska razčlenjenost (strukturiranost), skratka kompleks-
nost percepcije in ocenjevanja. Seveda pa številnih velikih grup ne moremo zajeti 
v perceptivno-opazovalni celoti, še manj pa lahko tako zajamemo njihovo komu-
nikacijsko mrežo. Gre za tiste velike grupe, ki jim njihova struktura in dinamika 
določa drugačno prostorsko, socialno-hierarhično in dejavnostno vlogo. Enovitost 
in različnost različnih reakoij članov takih velikih grup (npr. socialnega kroga, so-
seske, mesta, izobraževalnega okolja) lahko registriramo samo z delnimi prostor-
skimi opazovanji (povezanimi z različnimi psihološkimi vidiki), ki jih kasneje, 
zopet na osnovi določenih predpostavk, povezujemo v opazovalno in ocenjevalno 
celoto. Seveda so vse grupe, povezane z večjo strukturiranostjo in dinamiko hkrati 
take, da zajemajo pomembnejši delež človekovih potreb in njihovega načina za-
dovoljevanja. Hkrati s tem pa narašča tudi opazovalna, ocenjevalna in razlagalna 
kompleksnost pojavov v domeni takih grup. In še: Če je to opazovalcu všeč ali ne, 
če se tega zaveda ali ne, se ne more izogniti temu, da je vsaka interpretacijska in 
opazovalna kategorija, ki se nanaša na dejansko, aktualno obstoječo veliko sku-
pino, sad določenih predpostavk, ki jih je treba obravnavati razvojno in teoretično. 
To lahko včasih prihrani odvečne »opazovalne halucinacije« ali pa obrazložitvene 
spreglede, ki nastajajo, ko se teorija sproti in v žepnem formatu producira za po-
trebe določenih poskusov in njihovih ugotovitev. Tako se včasih z naslednjim 
sorazmerjem: kolikor poskusov, toliko teorij. Zato ni čudno, da se sem ter tja 
pojavi pojem, ki pomeša eksperimentalno in dejansko stvarnost. Pa še ena posle-
dica: Kjer ni poskusov, ni niti teoretičnega dela. Tako ostaja del področij, ki je 
eksperimentalno nedostopen ali težko dostopen, (problematika velikih skupin spa-
da večinoma ravno sem), hkrati tudi teoretično zapuščen. Res je, da se o ka-
rakteristikah velikih skupin lahko sklepa na osnovi tega, da se njihovi reprezenta-
tivni vzorci obdelujejo z metričnimi instrumenti. Vendar se tudi s tem psihologiji 
izmakne velik del dinamike, ki pa jo vzamejo namesto nje v zakup druge družbene 
veje: sociologija, filozofija, celo ekonomija. Psihologiji je tu v veliki meri uspelo, 
da je prav nojevsko odsotna. Gre namreč za naslednje: Metrična obdelava re-
prezentativnih vzorcev lahko pokaže marsikaj poučnega, ne more pa zajeti 
strukture in dinamike skupine v njenih konstitutivnih značilnostih. To pomeni, da 
skupina na določeni stopnji organiziranosti in medsebojnih odnosov ni aditivna 
množica posameznikov, ampak »res sui generis«, z vsebovanostjo v socialno 
psiholoških mehanizmih interakcije in njihovih rezultatih. (Tako se npr. socialna 
klima izraža tako v odnosu med posamezniki, kot v odnosu posameznika do sku-



pine kot celote. Lahko se izraža tudi v odnosu določenih podgrup do skupine 
kot celote. Ravno ta odnos do skupine kot celote izraža določen odnos socialne 
interakcije, ki je značilen samo za določeno stopnjo organiziranosti in funkcioni-
ranja. Neopravičena in krivična bi bila trditev, da se ni na tem področju nič 
naredilo: res pa je, da socialno psihologijo čaka še veliko dela in da se je predolgo 
zamujala na pragu problema. 

Pomemben vidik interakcije v velikih skupinah je problem komunikacije. 
Z metodološkega vidika gre za vprašanje ustreznega soočanja (analiza vsebine je 
že en tak primer) s »pisano besedo«: od propagandnih letakov do tiska. Pa ne le 
s pisano besedo tudi z medijskim »tonom, sliko in pogovorom«, torej radiom, te-
levizijo, filmom in drugimi sredstvi masovnih komunikacij. S katere strani osvetliti 
problem? S psihološke strani ne le z osvetlitvijo subjektivnih zaznav sprejemnikov, 
temveč tudi tistega, ki sporoča in sporočilo samo. Na tak način zajemamo celo-
viteje ves komunikacijski proces. Pri obravnavanju sporočila je tako subjektivna 
zaznava samo eden od vidikov. Taka diferenciacija procesa komunikacije je v 
zvezi z razlikovanjem med dejanskim, stvarnim v psihološkem pojavu, ter med 
subjektivno zaznanim. (Ter seveda z odnosom med tema dvema komponentama s 
posebnim povdarkom na vlogi zavestnega, subjektivnega faktorja.) 

3) Kot tretje: Psihologija naj bi zajela dialektično interakcijo subjektivnega 
in objektivnega faktorja v zgodovinskem procesu razvoja in aktualni pojavnosti 
širokih, kompleksnih pojavov kulture, morale, filozofije, vrednot. Tudi navidez 
izolirani pojavi psihološke prakse se namreč ne »prikazujejo« v čisti, izolirani 
obliki, ampak v organski zvezi z organizacijskimi, političnimi, kulturnimi, social-
nimi ter drugimi pojavi družbene zavesti in ekonomske strukture. Odnos subjektiv-
no-objektivno se ne prekriva »zakonito« z odnosom zunanje-notranje, torej z 
razmerjem, s katerim se skuša včasih v psihologiji upreproščeno zajeti odnos 
subjekt-objekt. Navade, podzavest, objektivni interesi, ki so pojavi na nivoju 
človekove zavesti in se zdijo najbolj subjektivno obarvane, imajo lahko v poteku 
duševne dejavnosti značaj objektivnega dejavnika, to je dejavnika z vplivno 
močjo, ki je relativno neodvisna od subjektivnih (zavestnih-zavednih) narav-
nanosti. 

Seveda je zelo pomemben vidik človekove življenjske situacije odnos med 
raznolikimi vidiki zavesti (potreb, interesov, ciljev, čustev, zamisli, spoznanja) ter 
vidiki t. i. »objektivne stvarnosti v smslu zunanjh okoliščin. Poenostavljeno bi 
problem lahko prikazali s trikotnim odnosom med zavestjo, dejanjem, in »zunanjo« 
stvarnostjo. Celoten proces interakcije med temi dejavniki pa se suče istočasno 
okoli dimenzij družbeno-individualno, notranje-zunanjo, subjektivno-objektivno, 
vse to pa na različnih ravneh. (Npr. na ravneh medosebnih odnosov, odnosov 
majhnih, srednjih ali velikih grup do tipa družbenih sistemov.) 

Pri tem je treba na osnovi kritično obravnavanih teoretičnih predpostavk in 
meril prakse kategorialno razčleniti pojme zavesti, dejanja in zunanje stvarnosti. 
(Odnos zavesti in stvarnosti, torej značilnosti zunanjega objekta ter njegove sub-
jektivne zaznave je hkrati temeljno izhodišče za razlikovanje pojmov in pojavov 
vrednot in vrednostnega doživljanja, kar sem skušal obdelati v enem prejšnjih 
prispevkov v Anthroposu). Odnos zavesti in zunanje stvarnosti, (njune interakcije, 
zlasti interakcija s socialno stvarnostjo) ni samo »splošno filozofsko vprašanje«, 
temveč vsakodneven življenjski izziv za vsakega posameznika, pojavno izražen v 



vsakdanjih problemih prilagajanja in preseganja najrazličnejših konfliktov. Celo-
vitost kot metodološka zahteva pristopa v tako pojmovanem kontekstu ni ne-
kakšna normativana, temveč na realnih, materialnih pogojih življenja sloneča 
potreba. Vsaka od zgoraj omenjenih kategorij se namreč pojavlja v konkretnih 
časovnih dimenzijah (preteklosti, sedanjosti, bodočnosti) na katere se vežejo tudi 
kvalitativno različni pojavi zavesti (načrti, »perspektiva«, želje, potrpljenje itd.). 
Prav tako se pojavlja v okviru konkretnih dimenzij prostora, meril samega sebe, 
dogodkov ter ljudi okoli sebe. 

Nedvomno se človeku tudi njegova psihološka iskušnja, ne le objektivno 
pogojeno, ampak tudi različno subjektivno doživljeno, pojavlja na način njegovega 
celovitega, konkretnega načina življenja: konkretnih potreb in njihovega načina 
zadovoljevanja, ne pa na način konstruktov, teorij, reduciranih faktorjev itd. 
Hkrati je ta izkušnja marsikdaj izraz njegove lastne, posebne ustvarjalnosti, ko na 
originalen način presega zadane rešitve zadanih problemov, z izvirno reformu-
lacijo problemov in njihovih rešitev. Prav taka izkušnja je tudi sestavni del člove-
kovega procesa dela, kjer se izrazito prepletajo dejavniki subjektivnega in objektiv-
nega. Delo je edini način, da se človekovo znanje, sposobnosti in interes združijo, 
oživijo v produktivno celoto. Delo tudi ni osebnostni dejavnik učenja, ki bi se kot 
»najpomembnejši« pojavljal »ob« interesih, znanju in sposobnostih, ampak so le 
ti njegovi notranji, konstitucijski dejavniki, ki pa ga ne izčrpajo v celoti. Ne 
izčrpajo ga niti na subjektivni niti na objektivni ravni. Zlasti težko pa zajamejo 
celoto odnosov ter interakcij glede na posameznikovo vlogo subjekta-objekta. Zato 
bi morala socialna psihologija v jezik svoje teoretične obravnave prevesti pojem 
prakse, kot enega temeljnih pojmov drugih družboslovnih disciplin. Pri tem se ne 
more ogniti vprašanj različnih praks (politične, ekonomske, kulturne itd.), njihove 
soodvisnosti in povezanosti. Prav tako se ne more ogniti vprašanju enotnosti in 
doslednosti človekove prakse, njenih učinkov in učinkovanja, njene povratnosti na 
človeka samega ter njene zgodovinsko-razvojne določenosti. In še: praksa je ne 
samo »kriterij resnice«, temveč tudi edino polje, ki obrodi realne kriterije člove-
kovih izkušenj, njegovega doživljanja in delovanja. 

Raznovrstna siromašitev pogojev človekove prakse je tako tudi siromašitev 
njegovih kriterijev in dušitev njegovih pričakovanj. Vrednostne, socialne, kultur-
ne in druge človeške »padce« si tako ne razlagamo kot posledico tega, »da ga je 
nekaj udarilo v glavo«, temveč kot posledico »padca« prakse v katero je ujet s 
svojo eksistenčno življenjsko vlogo. Seveda je lahko taka »siromašitev« nalašč, 
namensko prirejena. T o je namreč nujni pogoj vsakršne manipulacije. Ustvarjajo 
se taki pogoji, da ljudje ne mislijo, oz. ne morejo, ne smejo misliti s svojo glavo, 
kritično. Manipulacija je toliko uspešnejša, toliko prikritejša, kolikor uspe človeku 
odtujiti celoto pogojev njegove življenjske prakse. (Tja do pogojev nastanka po-
sameznikovih potreb.) Tako je »kvaliteta« manipulacije v tesni zvezi z raznoli-
kostjo oblik predhodne alienacije. Psihološke probleme alienacije lahko obdelu-
jemo le skozi prizmo njegove odtujene prakse z njenimi subjektivnimi in objektiv-
nimi vidiki. Na drugi strani to pomeni vprašanje načina vključenosti psihologije 
v obstoječo družbeno prakso kot producenta določenih spoznanj in kot nosilca 
določene akcije. 

4) Problem relativne celovitosti v obravnavanju odnosa individualno-družbeno, 
zajet v pojmu življenjske situacije, vključene seveda tudi v dosedaj povedano. Vse-



eno pa se bom ustavil predvsem ob vprašanju individualno-družbeno, ki je v psi-
hologiji še vedno na široko odprto. Pojem življenjske siiituacije posameznika se ne 
usmerja na nobeno izolirano komponento le-te, niti je ne prikazuje na topološko-
-shematičen način v obliki nekakšnega polja. Tu gre za hkratno analizo vseh 
objektivnih razmer v soodnosnosti do psihološkega dejavnika, kjer je treba po-
sameznika postaviti v celoto družbenih razmerij tako, da iz njega ne »izpade« 
njegova individualna »bitnost«. Na pojem življenjske situacije v tem smislu je pri 
nas prvi opozoril Zvonarevič. Seveda gre sedaj za problem njegovega nadaljnjega 
razvijanja. Konkretno gre za vprašanja človekovih potreb, njihovega načina za-
dovoljevanja, soodvisnosti in konkretnih področij njihovega pojavljanja. (Delov-
nega mesta, doma, družine, prostega časa, torej področja, kjer se konkretno 
vzpostavljajo določena, za posameznika pomembna družbena in družabna razmer-
ja.) Človeka je namreč težko zamisliti izven konkretne situacije, ki jo tvori celota 
pogojev in možnosti, pa tudi nekatera« od človekove zavesti neodvisna razmerja«, 
kar pa ne pomeni, da ni med posamezno zavestjo in temi razmerji nobene inter-
akcije. Nedvomno gre za posebno interakcijo, njene konkretne oblike pa je treba 
psihološko šele razčleniti. Psihologija samoupravljanja (kot celovitega družbenega 
procesa), je »prisiljena« posameznika preučevati na način celovite življenjske 
situacije, ne pa iz delnih pristopov oblikovati posplošene zaključke. Samouprav-
ljanje zahteva človeka, ki bo samostojno, graditeljsko izkoriščal in razvijal svoje 
možnosti, kar od njega zahteva tudi razvito subjektivno percepcijo le-teh. 
Percepcijo s čim manj predsodki, stereotipi, preživelimi oblikami zavesti in »miti«: 
včasih se namreč zdi, da je preživelih oblik zavesti pri nas še vedno več kot na 
novo oživljenih. 



Vpliv družinskega okolja na kreativnost otrok 

NORBERT JAUSEVEC 

Z raziskavo sem želel ugotoviti, katere družinske variable vplivajo na ustvar-
jalnost otrok, kako in v kolikšni meri. Ugotovitve raznih avtorjev o družinskih 
vplivih podajam v tabeli: 

avtor ugotovitve 

Knapp (1946—51) 1/3 znanstvenikov izvira iz delavske sredine 
60 % znanstvenikov izvira iz nižjega srednjega razreda 
9 % znanstvnikov izvira iz višjih razredov 
umetniki izvirajo iz ekstremnih soc. ekonomskih sredin 

Roe (1952) veliko znanstvenikov je izgubilo enega od staršev 
znanstveniki so večinoma prvorojenci 

MacKinnon (1960) odnos v družinah kreativnih otrok je manj srečen kot v 
poprečnih 

Weisberg & Springer družine kreativnih otrok niso ljubeče, zakon je slabo 
(1961) prilagojen z veliko nesporazumi 

Goertzel & Goertzel ustvarjalci poročajo o neprijetnih izkušnjah v otroštvu, 
(1962) ki so sorodne tem, o katerih poročajo delikventi, nevrotiki 

Tumin (1962) kreativnost zavirajo statusne odločitve, vezane na to da si 
enak drugim 

Torramce (1960, 1962) kreativnost vzpodbuja responzivna vzgoja, 
dopuščanje in razvijanje fantazije 

Getzels & Jackson na kreativnost ugodno vpliva: poklic staršev-business, 
(1962) obojestranska zaposlenost, gotovost in varnost družine, 

popustljivost do otroka 

Nickols (1964) avtoritativnost staršev neugodno vpliva na kreativnost 

Heilbrun (1971) ugoden vpliv ima nižja stopnja kontrole in omejevanj 
otrok in visoka stopnja topline in skrbi 

Anthropos 4—6 177 



avtor ugotovitve 

Vogrinčič (1971) ugoden vpliv ima gotovost, ljubezen, priznanja v vzgoji, 
priložnosti za raziskovanje, za socialne stlike 

Stein (1975) neodvisnost od staršev, odraslih, nekonsistentnost staršev Stein (1975) 
v odnosih in stališčih do otrok, pogoji za samostojno 
dejavnost, kompleksnejši odnosi v socialni transakciji 
starši—otroci imajo ugoden vpliv 

Taylor (1975) ugodno vplivajo: pogoji za praktično tehnično aktivnost 
(orodja, delovna miza itd. zaslužek očeta (3000 US $), 
število prebranih knjig (ena tedensko), število socialnih 
stikov zmenkov (tri in več tedensko) 

Schubert & Wagner Prvorojenci in edinci so pogosteje zastopani med 
(1977) skladatelji in glasbeniki, pisatelji pogosteje kasneje 

rojeni otroci 

Eržebet (1979) ugodno vplivajo topli in demokratični družinski odnosi 

Metodologija 

Sodelovalo je 481 otrok osnovnih šol v Mariboru, ki so obiskovali 8. razred. 
Selekcija spremenljivk za študijo je potekala na osnovi poznavanja tujih in 

naših raziskav s tega problemskega področja, fzločenih je bilo 15 variabel: kreativ-
nost inteligentnost, poklic očeta in matere, izobrazba staršev, informiranost dru-
žin (za ves vzorec) starost očeta in matere, vrstni red rojstev otrok, število 
otrok v družini, odnosi staršev do otrok, šole, izobrazbene aspiracije staršev za 
otroka, interes za sodelovanje v raziskavi (za ekstremni skupini 50 najbol j-najmanj 
kreativnih). 

Uporabil sem Guilfordove DP teste: multiplo grupiranje (DFC, DSC) kombi-
nacije števil (DSR), kombinacije črk (DMS), nenavadne uporabe (2 testa DMT). 
D A T serijo (besedne, abstraktne, specialne sposobnosti). Vprašalnik za otroke 
in starše. 

Vpliv inteligentnosti sem izenačil statistično. Razlike med variablami sem 
preverjal z Newman-Keuls in Sheffe metodo. Rezultate vprašalnika sem obdelal s 
Hi2 testom. 

Analiza in interpretacija 

Vpliv poklica staršev 

Rezultati raziskave so pokazali, da ima poklic očeta in matere vpliv na stopnjo 
kreativnosti otrok. 

Pri očetih pomembno iztopata poklica inženir in prosvetni delavec, saj so 
njihovi otroci znatno višje kreativni, v negativnem smislu pa iztopa poklic pisarni-



ški delavcc. Pri materah v pozitivnem smislu vpliva poklic dclovodkinja, prosvetna 
delavka, razni tehnični poklici. V negativnem pa pisarniška delavka, medicinska 
sestra in gospodinja. Poklicni vplivi obeh staršev se do neke mere prekrivajo, zato 
sem jih razdelil na dve skupini: 

poklici staršev 
visoko kreativni otrok nizko kreativnih otrok 

— tehnični poklici (inženir, tehnik) — pisarniški poklici (tajnica, admini-
strator, računovodja, ekonomist) 

— prosvetni poklici (učitelj, profesor, — gospodinja 
predavatelj) 

— delovodja (samo pri materah) — medicinska sestra 

Poklic delovodja ima deljen učinek, če ga izvaja mati, pozitivno vpliva na kre-
ativnost otrok, če ga opravlja oče pa negativno. Kot razlaga se vsiljuje misel, da 
je v naši družbi še vedno malo žena na vodilnih položajih. To dejstvo je verjetno 
povezano s tradicionalno delitvijo poklicev na moške in ženske, kamor sodijo 
predvsem gospodinje, tajnice in medicinske sestre. Prav ti trije poklici imajo 
izrazito negativen vpliv na kreativnost otrok. 

Predpostavljam, da mati, ki se odloči za ta poklic ravna konformno v skladu 
s tradicijo. Ta konformnost pa se gotovo prenaša z vzgojo naprej na otroke. Z 
druge strani pa mati, ki je izbrala poklic delovodkinje, ravna nekonformno. 

Druga dva poklica, ki ugodno vplivata na kreativnost otrok sta: tehnični 
poklici, ki usposabljajo človeka za določeno praktično delo in zahtevajo naravo-
slovna znanja ter prosvetni delavec-učitelj, ki temelji na delu z ljudmi, na socialni 
interakciji in poleg strokovnega znanja na pedagoško-psihološki usposobljenosti. 
Te usmeritve se prenašajo z vzgojo na otroke. Oba poklica vsebujeta elemente, 
ki so pomembni za razvoj kreativnosti. Primerjamo lahko študijo Taylorja (1975). 

Naslednja pomembna ugotovitev je, da so otroci zaposlenih mater bolj krea-
tivni, kot otroci gospodinj. Za družine, kjer sta oba starša zaposlena velja, da 
otrok obiskuje vrtec in kasneje v šoli oddelek podaljšanega bivanja. Iz tega pa 
sledi, da je tak otrok v večji meri sam, ločen od staršev, da ima več interakcij 
z vrstniki, mora se zanesti nase, se osamosvojiti in razbiti neodvisne miselne pro-
cese. Vsi ti faktorji pa ugodno vplivajo na stopnjo kreativnosti otrok, kot je ugo-
tovil Stein (1975). Nezaposlene matere s svojimi prepovedmi, zahtevami in zapo-
vedmi ustvarjajo družinsko klimo, ki zavira kreativnost. To velja predvsem za 
skupino mater z nižjo izobrazbo in višjimi poklicnimi aspiracijami za otroka. 
Tako ugotovitev potrjujeta raziskavi Matusseka (1967) in Tumina (1962). 

Drugi poklic, ki je dal neugoden vpliv na razvoj kreativnosti otrok, je bil 
pisarniški delavec in to neodvisno od spola ter stopnje izobrazbe. Vzrok temu je 
verjetnost, da so materiali, s katerimi operirajo pisarniški delavci preveč abstrakt-
ni za otroka, ki je razvojno na stopnji konkretnih operacij. V stadiju, ko se razvi-
jejo formalne operacije (13—15 let), družinsko okolje ne predstavlja več tako bist-
venega faktorja. 



Vpliv izobrazbe 

Izobrazba staršev vpliva na stopnjo kreativnosti otrok, vendar je ta vpliv 
omejen. Ločnica potoka med izobrazbo staršev do 8 let šole iti izobrazbo nad 
8,5 let šole. Poprečna kreativnost otrok sicer z izobrazbo narašča, vendar so razli-
ke statistično nepomembne. Že pri analizi poklicev se je kazal ta trend, saj imamo 
poklice staršev, ki imajo ugoden vpliv in ne zahtevajo več kot 10 let šolanja (delo-
vodja). Z druge strani pa so pokllici, ki zahtevajo tudi do 16 let šolanja pa neugod-
no vplivajo na stopnjo kreativnosti otrok (ekonomist). 

Podobne rezultate je za inteligentnost dobila Gnamuš (1975). Ameriški avtorji 
so dobili različne rezultate: Knapp (1946—51) in Getzels & Jackson (1962). Ti 
rezultati pa so le težko primerljivi z mojimi, ker so dobljeni na ameriški popula-
ciji, na majhnih in selekcioniranih vzorcih. Zaključil bi da ima izobrazba, ki je 
višja od osnovne šole, približno enako ugoden vpliv na kreativnost otrok. Gotovo 
je, da starši, ki imajo univerzitetno izobrazbo, v primerjavi s tistimi, ki imajo 
zgolj poklicno šolo, lahko otroku posredujejo več znanj. Vendar pa pretirano 
znanje lahko celo negativno vpliva na faktor originalnosti, saj privede v mišlje-
nju do fiksacij. Za razvoj kreativnosti je pomembna določena stopnja samostojno-
sti, ločenosti od staršev in kritičen pogled na vrednote odraslih. Otroci si poiščejo 
informacije in znanja samostojno z eksperimentiranjem. Lahko bi sicer zavrnili 
to ugotovitev s tem, da nudijo univerzitetno izobraženi starši več možnosti za tako 
iskanje. Z druge strani pa se moramo zavedati, da ima vsak otrok v naši družbi 
dovolj možnosti, da to razliko izenači in je prav njegova inciativnost tista, ki 
ga že identificira kot kreativnega. 

Kombinacija poklicnih in izobraževalnih komponent je eksperimentalno izho-
dišče za ugotavljanje socialno ekonomskega statusa (SES) družine. Integracija 
obeh ugotovitev kaže, da je ta vpliv na kreativnost nižji kot na inteligentnost. 
Pri vplivu na kreativnost pride bolj do izraza vzgoja, ki se veže na nek poklicni 
profil. Seveda pa samega vpliva SES ni moč izničiti, saj je bil ta pri otrocih iz 
najnižjih SES očiten. 

Vpliv informiranosti staršev 

Glede na število naročenih revij, časnikov, posedovanja radija, televizije in 
števila knjig sem starše razdelil v tri skupine. Izkazalo se je, da ima ta variabla 
pozitiven vpliv na stopnjo kreativnosti otrok. Podobno zvezo je dobil tudi Taylor 
(1975). Gotovo je, da imajo družine, ki so naročene na številne revije, časnike, 
posedujejo večjo knjižnico tudi širše interese. Ob onem pa so otroci bolje oskrblje-
ni z viri informacij, kar je po mnenju avtorja Wolf (1963), Gnamuš (1975) važen 
pogoj za razvoj sposobnosti. Ti otroci imajo tudi možnosti za razvoj simboličnih 
sistemov, predvsem za socialni simbolični sistem, kar je pomembno za razvoj 
kreativnosti. Ivič (1978) ugotavlja, da prehod iz socialnega na privatni simbolični 
sistem in obratno, ustvarja nove pomene, rojeva nove misli. Gre za komunikacijo 
z okoljem preko najrazličnejših medijev. Znano je, da je posredovanje nekega 
kreativnega produkta nujno, da ga okolje lahko kot takega spozna. Otroci družin, 
ki imajo na razpolago veliko število informacijskih virov so pri tem spretnejši. 

Druga razlika med starši visoko kreativnih otrok in nizko kreativnih je bila 
vprašanje vprašalnikov. Starši visoko kreativnih otrok so jih vrnili pomembno 



več kot starši nizko kreativnih otrok. T o variablo sem poimenoval interes za so-
delovanje v eksperimentu. Gre za odpr tos t napram okolju, za spre jemanje novih 
vtisov, odprtost do izkušenj, ki jih Rogers (1961) smatra kot osnovo kreativnosti. 
Mooney (1975) je to imenoval odprtost napram vtisom, ki jih kreativni vključuje 
v že stare. 

Vpliv starosti staršev in konstelacije družine 

Iz rezultatov lahko zaključim, da ta dva fak tor ja nimata pomembnega vpliva 
na s topnjo kreativnosti otrok. 

Stališča staršev glede vzgoje 

V raziskavi je ta vpliv le delno potr jen. Gotovo je temu kriva sama metoda 
ugotavl janja stališč in majhen numerus . Izkazalo se je, da starši visoko kreativnih 
otrok pustijo otroku več svobode in izvajajo manj pritiska glede učnega uspeha. 
Dovoli jo mu, da izrazi svoje mnenje . Tako bi lahko strnil tri vprašanja, ki so 
dala signifikantno razliko. Poleg teh statistično ugotovljenih razlik obs ta ja jo še 
druge, ki jih je težko psihometr ično obdelati . T a k o recimo so starši visoko krea-
tivnih otrok na vprašalnik pisali svoje pr ipombe, v večji meri so hoteli sodelovati 
v intervjuju. Rezultati v glavnem sovpadajo z ugotovitvami Getzelsa & Jacksona 
(1962), ki zaključujeta, da se razlike da jo le bolj čutiti kot meriti. 

Vpliv izobrazbenih aspiracij staršev 

Starši visoko kreativnih otrok imajo višje izobrazbene aspiracije, kot starši nizko 
kreativnih. Od vseh zaključkov, ki sem jih izpeljal na osnovi vprašalnika, je ta dal 
na jpomembnejšo razliko ( P = .001). T a ugotovitev ni presenetljiva, saj so številni 
avtorji prišli do podobnih zaključkov Epps (1969). Z druge strani daje ta ugoto-
vitev še doda tno informaci jo: ker imajo starši visoko kreativnih otrok višje izo-
brazbene aspiracije za svoje otroke, jih realno ocenju je jo in imajo svoja pričako-
vanja usklajena z dejanskimi sposobnostmi. 

Vpliv variabela na kreativnost otrok 

variabela ugoden vpliv neugoden vpliv P 

poklic očeta prosvetni delavec 
inženir 

pisarniški delavec .01 

poklic matere prosvetna delavka 
delovodkinja, 
tehnični poklici 

gospodinja, 
pisarniška delavka, 
medicinska sestra 

.01 

izobrazba nad 8 let pod 8 let šolanja .01 
informiranost visoka nizka .01 
vzgoja večja svoboda, man j 

kontrole 
•zobrazbene aspiracije višje nižje .001 
tnteres za sodelovanje večji manjši .01 



Izsledki raziskav nakazujejo dvojnost. Na eni strani avtorji ugotavljajo, da 
so bili kreativneži v otroštvu izpostavljeni neugodnim, konflikta im situacijam, 
ki so sorodne tem, o katerih poročajo delikventi, nevrotiki in psihotiki, Geort-
zel & Goertzel (1962), Roe (1952) itd. Drugo skupino pa tvorijo avtorji, ki trdijo 
ravno obratno, Taylor (1975), Getzels & Jackson (1962), Cačinovič—Vogrinčič 
(1972). Fromm (1947) ugotavlja, da se produktiven tip osebnosti, ki se odlikuje 
tudi po kreativnosti, razvije v okolju ljubezni. Integracija mojih ugotovitev z ugo-
tovitvami navedenih avtorjev kaže, da se skladajo z rezultati druge skupine. 

Ta dvojnost v raziskavah postane še bolj zanimiva, če jo primerjamo s vpli-
vom okolja na inteligentnost. Tuka j so ugotovitve mnogo bolj konsistentne. V 
glavnem velja, da ugodno okolje lahko dvigne dosežek na inteligenčnih tekstih, 
Wolf (1963), Gnamuš (1975), Dennis (1941) itd. 

Take ugotovitve ponovno načenjajo vprašanje o odnosu med kreativnostjo in 
inteligentnostjo, o povezanosti ali ločenosti teh dveh sposobnosti. Inteligenten 
in nekreativen posameznik je od okolja bolje sprejet. Pri svojem delu naleti na 
manj ovir. O tem poročata Getzels & Jackson in Torrance (1970) za odnos 
učenec-učitelj. Kreativen posameznik ponavadi ravna v nasprotju z družbo, je 
nekonformen. Njegove produkte okolje le počasi ceni. D o podobne ugotovitve 
je prišla tudi Ulmannova (1968), ki za kreativen produkt piše: »V večini prime-
rov ta ni nagnjen, ampak zadovoljuje potrebe določene situacije in dobi svojo 
splošno veljavo v novem vladajočem redu.« Takšen odnos med okoljem in krea-
tivnim posameznikom pa ustvarja konflikte, ki so prav gotovo podobni tem, 
ki privedejo posameznika do nevrotičnosti in delikvetnosti. Gre za vprašanje 
med vzrokom in posledico. Ali je konflikta a situacija nastala kot posledica kre-
ativnega posameznika, ali pa je neugodno okolje s svojimi deprivacijami produ-
ciralo kreativno osebnost. Upoštevati je treba tudi, da lahko neka kreativna 
oseba v fazi inkubacije in premišljevanja o problemu kaže določene znake nevro-
tičnosti, ki pa niso odraz nevrotične osebnosti, ki rešuje svoje stanje z obrambnim 
mehanizmom-kreativnostjo, ampak prav posledica kreativnega reševanja nekega 
problema. 

Tudi v teoretičnih razglabljanjih o kreativnosti obstajata dva pristopa, ki sta 
si v svojem bistvu povsem nasprotna in navezujeta na dvojnost v raziskavah o 
vplivu okolja na kreativnost. Gre za psihoanalitično in humanistično interpreta-
cijo osebnosti. Psihoanalitiki, predvsem klasična psihoanaliza, zagovarja načelo, 
da je osnovna težnja osebnosti maksimalno zadovoljiti nagone ob minimalni 
kazni in občutku krivde. Najvišja in najbolj zaželena oblika obnašanja je torej 
adaptacija na zahteve družbe. Tak način obnašanja je vezan na predpostavko 
o konfliktnem odnosu med posameznikom in družbo, kjer je obramba edina mož-
nost posameznika, da se obvaruje. Iz tega sledi, da je kreativnost neke vrste ob-
rambni mehanizem, ki služi sublimaciji nagonskih potenaialov, da se izražajo 
v družbeno sprejemljivi obliki. Kreativnost je v okviru te teorije postavljena na isti 
kontinuum kot nevrotičnost in psihotičnost. Freud (1968) recimo trdi: lise, kli 
motivirajo umetnika, so istii konflikti, ki dovedejo druge ljudi do nevrotičnosti. 
Po McClellandu (1962) izvira razlika v kreativnosti med moškimi in ženskamli, 
zaradi odsotnosti Ojdipovega kompleksa pri ženskah. 

V ostrem nasprotju s temi interpretacijami pa so teoretiki humanistične 
psihologije ali kot jih opredeli Maddi (1972) teorije dopolnitve (fulfillment mo-



<Jel). Srž osebnosti leži po njihovem mnenju v realizaciji in aktualizaciji notranj ih 
potencialov. Smatra jo , da ob rambno in socialnim pritiskom pri lagajajoče vedenje, 
ki se izraža v konformnost i , oddal ju je posameznika od aktualizacije notranj ih po-
tencialov. Z a njih je t ranscendensa socialnih konvencij nu jna za razvoj polno 
funkcionalne osebnosti. Rogers (1961) smatra, da je za tak razvoj po t rebna pred-
vsem v otroštvu brezpogojna pozitivna nagrada (unconditional positive regard) 
s strani staršev in drugih pomembnih posameznikov. Kreativnost je po tej teoriji 
aktualizacija notranj ih potencialov in ne obrambni mehanizem. Razvija se pod 
vplivom pozitivnega okolja. Raziskave o osebnostnih potezah, ki so značilne za 
kreativne posameznike, v večji meri po t r ju je jo teorijo dopolnitve. Kreativne oseb-
nosti se odl ikujejo po potezah kot so: ego-moč, neodvisnost, emocionalna stabil-
nost, nizka anksioznost, gotovost vase itd. T o so same značilnosti, ki so v naspro-
tju s freudist ično razlago kreativnosti. 

Tud i moja raziskava po t r ju je ugotovitve dopolni tvene teorije osebnosti. Težko 
bi ustvarjalnost in genialnost imenovali v eni sapi z nevrotičnostjo in norost jo . 
Res, da obs ta ja nekaj pr imerov ustvarjalcev, ki so bili zelo blizu temu drugemu 
ekstremu recimo Van Gogh, Kafka , Dali itd. Vprašl j ivo pa je seveda, ali ni prav 
zaradi ustvarjalnosti in iz te izvirajočih konfliktov z okoljem prišlo do nevrotičnosti 
in drugih duševnih motenj . Z druge strani pa bi bilo treba dokazati , da je duševna 
bolnost v populaciji ustvarjalcev večja, kot v povprečno kreativni skupini ljudi. 
Podobno ugotavlja tudi Ulmannova (1968). 

Eks t remna gledanja psihoanalit ikov je v novejšem času skušala ublažiti Ego-
psihologija. Kris (1952), ki kreativnosti sicer še zmerom pripisuje ob rambno fun-
kcijo, vendar ta ne izvira več iz podzavesti, ampak je zavesten regres na bol j 
otročje obnašanje , da bi se našla inspiracija za socializiran način reagiranja. 
Gre za nek vmesen pristop med klasično psihoanalizo in modeli dopolnitve. 

Izmed teorij kreativnosti, ki i zha ja jo iz mišljenja, še na jbol je za jema kreativ-
nost asociativna teorija, čeprav ne razloži, zakaj pride do kreativnosti . 

Pri analizi odgovorov, predvsem na obeh tekstih nenavadnih uporab, ki so po 
svoji konstrukcij i podobni asociativnim tehnikam, je bilo to dobro opazno. Na j -
prej so bili odgovori stereotipni, na to pa bolj oddaljeni in nenavadni , pri nekate-
rih osebah pa so ves čas ostali na istem stereot ipnem nivoju. Prav tukaj pa je sla-
bost te teorije, saj ne poda j a zadovolj ive razlage, zaka j neke osebe težijo k nena-
vadnim odgovorom, druge pa ne. Razen tega je bil test časovno omejen, k l jub 
temu pa so se že po dveh do treh stereotipnih odgovorih (na vprašanje, zakaj lahko 
uporabl jaš zidak? -za gradnjo, risanje, p isanje itd.) pojavili bol j originalni odgo-
vori (za bu jen je zaspancev, katapult za ubi janje insektov itd.). Vprašl j ivo je, kako 
bi se asociativna teorija obnesla pri razlagi znanstvenih odkri t i j in umetnosti . 
V podkrepi tev lahko za l i teraturo ugotovim, da se ji do neke mere približuje. 
Romani smeri toka zavesti (J. Joyce—Ulises) se skladajo s teori jo asociacij. Pred-
vsem v zadnjem delu -Penelopa- pisanem v tehniki samogovora, se lepo vtidi, kako 
se javl jajo posamezne asociacije, kako ena misel skoraj neopazno prehaja v drugo. 
Podobno velja tudi za Proustova razmišljanja o izgubljenem času. Pri raznih 
krajevnih obeležjih se pred nami razvije cela vrsta na te vezanih asociacij in spo-
minov, ki se prepleta jo v celotnem ciklu romanov: Iskanje izgubljenega sveta 
(M. Proust : V senci cvetočih deklet, V Swanovem svetu). 



Tudi znanstvena odkritja lahko interpretiramo z asociativno teorijo. Stopnja 
priprave je enaka evolutivnemu procesu kopičenja kvantitete, Jaroševskij (1971). 
Spominja na kopičenje stereotipnih asociacij, ki privedejo do neke originalne 
ideje. Kedrow (1969) ta proces imenuje preskok ovire in ga pripisuje slučaju na 
križišču dveh neodvisnih verig dogodkov. Še zmeraj je nejasno, zakaj nekatere 
osebe dajejo originalne odgovore in težijo k temu, da bi se izognile stereotipnosti. 
Gotovo je premalo povedati le, da imajo te osebe željo po novosti in zavračajo 
stereotipnost, kot sta to intrpretirala Houston & Mednick (1963). Nekoliko bolj 
oprijemljiva je razlaga Koestterja (1979), ki govori o bisocijativnem mišljenju 
ter smatra humor za sprožilen mehanizem pri spajanju dveh nekoherentnih ma-
tric. Po njegovem bi torej pri preizkusu nenavadnih uporab te predstavljale kod, 
zidak pa elastično matrico, humor bi dal originalno povezavo: uporabljamo ga 
za bujenje zaspancev. Menim, da humor ni vzrok, ampak ustvari le situacijo, za 
sprostitev kreativne ideje, ki je blokirana s socialno konvencijo ali fiksacijo na 
stereotipen način mišljenja. Temu v prid govorijo tudi avtorji raznih treningov 
kreativnosti, kjer sta humor in sproščenost pomembna dejavnika. 

Aktivacijska teorija osebnosti Fiske & Maddi (1961) pojasnjuje, zakaj neka-
tere osebe rešujejo probleme kreativno. Oseba razvije pod vplivom okolja, že 
v otroštvu določeno krivuljo aktivacije in njej prilagaja obstoječo situacijo. Tip, 
ki bi ustrezal kreativnemu posamezniku je visoko aktiviran, aktiven in internalen. 
Iz tega sledi, da so bili otroci, ki so visoko kreativni izpostavljeni številnim vpli-
vom s strani okolja, ki so habituirali njihovo krivuljo aktivacije na višji nivo, 
kar poteka preko impacta z intenzivnostjo, variabilnostjo in pomenom ter preko 
treh nivojev: ekstroreceptivnega, introreceptivnega in kortikalnega. V moji razi-
skavi se je izkazalo, da so visokokreativni otroci razpolagali z večjim številom 
knjig, revij skratka informacij, kar sovpada s pojmom novosti, ki ga navajata 
Fiske & Maddi. Tudi moje ugotovitve glede poklica staršev in zaposlenosti matere 
se dajo interpretirati v smislu te teorije. Otroci, ki so več časa sami, ali so deležni 
raznih oblik varstva, se soočajo s situacijami, ki so bolj variabilne, kot ti, kjer 
matere niso zaposlene. 

Na osnovi literature in mojih izsledkov bi definiral kreativnost: 
Je normalno porazdeljena konstelacija med intelektualnimi sposobnostmi in 

osebnostnimi potezami, ki se razvijajo v interakciji z okoljem. 
— kreativnost je normalno porazdeljena: s tem sem se skušal izogniti pojmo-

vanju avtorjev, ki za kreativne smatrajo zgolj vrhunske in zgodovinske dosežke. 
Kreativnost je torej v večji ali manjši meri prisotna pri vsakem, pa čeprav ni ko-
municirana okolju. Ivič (1978) navaja simbolizacijo kot primer ustvarjalnega 
procesa pri posamezniku. Ta ugotovitev gre tako daleč, da bi pojem ustvarjalno-
sti lahko smatrali kot ločnico med človekom in živaljo. Kelly (1955) primerja 
posameznika z znanstvenikom, ki preverja najrazličnejše načine reagiranja. Rohr 
(1975) pripisuje posamezniku kreativne strategije pri spreminjanju njegove eksi-
stence, če je onemogočena njegova dosega motivov, ali če je ogrožen s strani 
zahtev iz okolja. Kreativnost implicira v reševanje kompleksnih socialnih situacij. 

— kreativnost je konstelacija med intelektualnimi sposobnostmi in osebno-
stnimi potezami: to velja predvsem za ugotovitev, da se kreativnost ne da obra-
zložiti zgolj z mišljenjem, ampak sodelujejo še določene osebnostne komponente. 
V obliki formule je ta odnos prikazal Cattell (1957). 



— zadnj i del definicije se nanaša na okolje. Vpliv tega je po mojem dvojen: 
omogoča kreativnost (daje informacije, vzgoja), z druge strani pa sprejema krea-
tivne produkte . T u k a j je vloga okol ja v smislu indikator ja . Ta slednji del je sporen, 
predvsem če gledamo na nekatera enkratna odkri t ja v znanosti ali umetniška dela, 
ki so prav zaradi svoje originalnosti naletela na neodobravanje s strani družbe. 

Moja definicija opredel juje kreativnost po štirih vidikih: 
— osebnostnih potezah 
— mišljenju 
— odnosu osebek — okolje 
— produktu , ki je zajet v funkcij i okol ja 

CITIRANI VIRI 

1. Cattell, R.: Personality and motivation structure and measurement, New York: 
World, 1957. 

2. Cattell, R.: Fluid and Crystalized Intelligence, 1957, v J. J. Jenkins & D. C. Paterson: 
Studies in individual differences, Appleton Century Crofts, INC, N. Y. 1961. 

3. Epps, E. G.: Correlates of academic achivement among northern and southern 
urban Negro students, J of soc. Iss. 1969, 25. 

4. Dennis, W.: Infant developement under conditions of restricted practice and of 
minimum social stimulation, Gen. Ssyc. Mon. 1941, 23. 

5. Freud, S.: Uvod u psihoanalizu, Novi Sad, Matica Srpska, 1968. 
6. Fromm, E.: Man for himself, W. J. Holt Reinhart & Winston, 1961. 
7. Fiske & Maddi, S. R.: Functions of varied experience, Dorsey 1961, Homewood 
8. Getzels & Jackson: Creativity and Intelligence, John Wiley & sons INC 1962. 
9. Gnamuš, O.: Jezik in socialni položaj, Sodobna pedagogika št. 1—2, 1975. 

10. Heilbrun, A. B.: Maternal child rearing and creativity in sons, The J. of Gen. Psyc. 
1971, 119. 

11. Houston, J. & Mednick, S.: Creativity and the need for novelity, J. of Abn. &Soc . 
Psyc. 1963. 

12. Jaroševskij, M. G.: Probleme des wissenschaftlichen Schopfcrtums in der modernen 
Psychologie, 1971 v Mclhorn & Melhorn: Zur kritik der biirgerlichen Kreativitattsforschung, 
Berlin 1977. 

13. Kedrow, B. M.: Der psychologische Mechanismus wissenschaftlicher Entdcckungen. 
Vop. psichol. 3, 1969. 

14. Kek, Eržcbet: Uticaj vaspitnih stavova na kreativnost dece, Psihologija 3—4, 1979. 
15. Kelly, G. A.: The psychology of personal constructs, N. Y. Norten 1955. 
16. Knapp, R. H.: Demographic Cultural and Personality Atributes of scientists, v 

Taylor-Barron: Scientific Creativity, 1975. 
17. Koestter, A.: citirano po M. Ilič: Teorija i filozofija stvaralaštva, 1979. 
18. Kris, E.: Psihoanalitička istraživanja umetnosti, Beograd, Kultura, 1970. 
19. MacKinnon, D. W.: citirano po Guilford: The nature of human intelligence, McGraw 

•Hill, 1971. 
20. Maddi, R. S.: Personality Theories, The Dorsey Press, 1972. 
21. Matussek: citirano po Landau, E.: Psychologic der Kreativitiit, Miinchcn, Basel 1969. 
22. Mednick, S.: The associative basis of the creative process, Psychological Review, 

1962, 69. 
23. McClelland D. G.: On the psychodynamics of creative physical scientists, 1962 v 

Maddi R. S 1972. 
24. Mooney, R. L.: A conceptual model for integrating four approaches of the identifica-

"on of creative talent v Taylor in Barron 1975. 
25. Nichols, R. C.: Parental attitudes of mothers of intelligent addolcscents and creativ-

i t y of their children, Child Dev. 1964, 35. 
26. Roe, A.: The making of a scientist N. Y. Dodd Mead 1952. 
27. Rogers, C. R.: On becoming a person, Boston, Mifflin 1961. 



28. Rohr, R. A.: Kreativc Prozesse und Methoden der Problemlosung, Belz 1975. 
29. Schubert, D. S., Wagner, M. E.: Family constelation and creativity, J. of Psyc. 1977, 

30. Stein, M. J.: A transactional approach to creativity and productivity among men 
in two Research Laboratories, v Taylor Barron, 1975. 

31. Torrance, E. P.: citirano po E. Landau (1960, 62). 
32. Torrance, E. P.: Creative teaching makes a difference, v Creativity its educational 

implications, Wiley 1967. 
33. Torrance, E. P.: Creative learning and teaching, N. Y., Dood & Co 1970. 
34. Tumin, M.: cit. po E. Landau (1969). 
35. Ulmann, G.: Krcativitat, J. Bcltz, 1969. 
36. Vogrinčič, G. Č.: U obitelji djete uči stvaralački odnos prema sebi i prema okolini, 

Kreativnost mladih i slobodno vrijeme, 3. kolokvij, Šibenik, 1971. 
37. Weisberg, P. S. & Springer, K. J.: cit. po Guilford (1971). 
38. Wolf, R. M.: The identification and measurement of enviromental process variabels 

to intelligence, 1963, cit. po Bloom: Stability and change in human characteristics, J .W. 
1964/66. 



Po sledovih Wilhelma Reicha 

TANJA LA MOV EC 

Delo Wilhelma Reicha je v dobrih 20 letih, ki so minila od njegove smrti, 
vzbudilo nešteto odmevov. Številni so članki in knjige, ki bolj ali manj kritično 
obravnavajo posamezne vidike njegovega dela, ter poskušajo osvetliti njegovo 
osebnost kot človeka in kot znanstvenika. Mnoga od teh del so pristranska in se 
nagibajo v eno ali drugo skrajnost, bodisi, da odsevajo avtorjevo nepoznavanje 
ali čustveno odklanjanje Reichovega dela, ki je bilo značilno za širšo javnost 
v letih po njegovi smrti, ali pa kažejo nekritično privrženost Reichovi »avtoriteti«, 
ter slepo prevzemajo vse njegove zamisli, celo tiste, ki jih je sam označil le kot 
hipotetične. Na ta način ovirajo nadalnji razvoj dela, ki ga je začel Reich, vnašajo 
vanj dogmatičnost in ga zapirajo v ozek krog privržencev. 

Med avtorji, ki se jim je uspelo izogniti obema skrajnostima velja omeniti 
Davida Boadello, ki je v knjigi: »Wilhelm Reich, The evolution of his work« 
podal dokaj izčrpen pregled njegovega znanstvenega dela in dokumentarne po-
datke v zvezi z njegovim procesom, pri čemer pripominja, da so mnogi podatki 
se vedno nedostopni javnosti. 

Reichovo delo bi danes označili kot interdisciplinarno. Poleg formalne me-
dicinske izobrazbe si je ob svojem delu pridobil znanja iz najrazličnejših področij 
tako znotraj medicine (psihoanaliza, seksualna patologija in vzgoja, psihosomati-
ka, patologija raka), kot tudi s področja družbenih ved (marksizem, sociaino-men-
talna higiena), kjer se je uveljavil z aktivnim družbenim delom. Poudarjal je te-
meljno povezanost vseh vrst političnega zatiranja s seksualnim zatiranjem, kar 
mu je prineslo izključitev iz buržoazije ortodoksne psihoanalize kot tudi neodo-
bravanje s strani komunističnih partij, ki so bile tedaj pod močnim vplivom sta-
linizma. Kasneje je svoje zanimanje razširil na celotno bio-fizično okolje in opo-
zoril na mnoge probleme predvsem v zvezi z onesnaževanjem okolja, ter na druž-
beno pogojenost človekovega odnosa do narave. 

Celotno Reichovo delo nosi izrazit pečat njegove osebnosti. Njegovi sodelavci 
l n učenci ga opisujejo kot človeka skrajnosti. Zlasti poudar ja jo njegovo vitalnost, 
osveščenost, miselno širino in ustvarjalnost, pa tudi nepopustljivost. V svojem 
mišljenju je znal združiti znanstveni, analitični pristop s celostnim pogledom, ki 
m u je omogočal pregled nad ožjimi področji, s katerimi se ukvarjajo posamezne 
znanstvene panoge. Prav smisel za celostno, globalno dojemanje ga je privedel 
do delovanja na tolikih, na videz ločenih področjih znanosti in jih osvetliti iz 



novega zornega kota. V tem pa je tudi njegov pomen: v širini in drznosti zastav-
ljenih problemov ter v izredni plodnosti idej, pa čeprav so mnoge od njih ostale 
rudimentarne in nedodelane ter s stališča današnje znanosti nepreverljive in jih 
zato lahko uvrščamo med predpostavke. Z uvedbo novih predpostavk si je Reich 
prizadeval izdelati novo paradigmo znanstvenega raziskovanja, ki bi temeljila 
na neločljivi povezanosti človeka s socialnim in naravnim okoljem, kar pa mu v 
tedanjih razmerah ni uspelo. Predstavniki »tradicionalne« znanosti se za njegova 
prizadevanja niso menili in so zavračali njegove ugotovitve, ne da bi jih posku-
sili preveriti. Tako je npr. njegova domneva o psihosomatski pogojenosti raka 
šele po njegovi smrti postala predmet znanstvenega raziskovanja in doživela mno-
ge potrditve, pa čeprav ta povezanost v podrobnostih ni povsem taka, kot je 
predvideval Reich. Podobno je tudi na drugih področjih, kjer je Reich naslutil 
splošne zakonitosti in povezave ter plodne načine eksperimentalnega pristopa, ki 
pa jih ni do kraja izdelal. 

Podobno kot je Reich skušal podreti pregrade, ki ločijo različne znanstvene 
panoge, pa se ni ustavil niti na razpotju, ki deli znanost od metafizike. Morda 
je v tem, kot tudi v vsem svojem delu odšel predaleč. Odkril je preveč, kot pravi 
Boadella, da bi ga njegovi sodobniki lahko sprejeli, delo pa, ki si ga je zastavil, 
presega zmožnosti posameznika. Prav njegovo poseganje na področje, ki meji 
na metafiziko, ga je še bolj oddaljilo od ostalih znanstvenih prizadevanj in utrdilo 
njegovo izolacijo. Po drugi strani pa je vzpodbudilo peščico znanstvenikov k pro-
učevanju energetskih pojavov tako žive kot nežive narave, kar odpira možnosti 
za znanstveno proučevanje tega, kar je še do nedavnega spadalo na področje 
metafizike. Dokler je tovrstno prizadevanje omejeno le na ozek krog ljudi, je 
težko podati kako zanesljivejšo oceno tega dela, prav tako nesmiselno pa bi bilo 
vnaprej zanikati možnost obstoja energije, ki bi povezovala organsko in neorgan-
sko prirodo. 

Od vsega Rcichovega dela so danes nedvomno v ospredju njegova psihote-
rapevtska prizadevanja. Bil je prvi, ki je v terapevtski praksi dosledno uveljavil 
načelo funkcionalne istovetnosti telesnega in psihičnega ter je postavil temelje 
novi terapevtski metodi, ki povezuje oba vidika. Reichov vpliv zasledimo danes 
pri večini novejših psihoterapevtskih smeri, ki so sicer izšle iz povsem drugačnih 
teoretskih zasnov, a so v svoj okvir vključile tudi telesne vidike doživljanja. Na 
tem mestu pa si bomo pobližc ogledali le tiste smeri, ki predstavljajo neposredno 
nadaljevanje Reichovega dela v ZDA. Osredotočila se bom predvsem na vprašan-
je kaj se danes dogaja z Reichovim delom, v katerih smereh ga njegovi učenci 
nadaljujejo, dopolnjujejo in spreminjajo. Večina inštitutov, ki sem jih obiskala, 
prireja več let t rajajoče tečaje za usposabljanje terapevtov poleg tega pa tudi ob-
časne seminarje s praktičnim prikazom osnovnih tehnik dela. Mnogi od njih izda-
jajo redne publikacije, ki prikazujejo praktične kot tudi teoretične vidike njihove-
ga dela. 

Najstarejša neo-reichovska smer, ki deluje v New Yorku nosi naziv Medicin-
ska orgonomija. Ime izhaja iz besede orgon, s katero je Reich označil življcnsko 
energijo organizma, za katero je menil, da se razširja tudi izven njegovih meja 
in tvori okoli njega energetsko polje. Kasneje jo je enačil s kozmično energijo. 
V živih organizmih naj bi se izražala kot bioenergija, ki je nosilec fizioloških pro-



cesov vzburjenja, fenomenološko pa jo doživljamo kot občutja, čustva in sponta-
ne vzgibe. 

Na čelu gibanja je Elsworth Baker, dolgoletni Reichov sodelavec in učenec, 
ki zvesto sledi izročilom svojega učitelja, do tiste mere, da zavrača skoraj vsak 
poskus vnašanja novosti v Reichovo delo. Medicinska orgonomija je danes izred-
no zaprta organizacija z močno izdelano hierarhijo in je dostopna le zdravnikom. 
Zastopa medicinski model, katerega cilj je zdravljenje in preprečevanje nevroz, 
biopatij oziroma psihosomatskih motenj na ta način, da skuša odstraniti tim. 
»mišični oklep«. Slednji nastane kot rezultat trajnih kontrakcij različnih mišičnih 
skupin in zavira prosti pretok energije oziroma vzburjenja. Navzven se kaže v 
nezmožnosti izražanja najrazličnejših čustev, predvsem seksualnih, v zmanjšani 
pulzaciji organizma ter v nizkem energetskem naboju. Služi kot obramba proti 
lastnim nesprejemljivim impulzom, pa tudi kot ščit pred zunanjim svetom. 

Cilj orgonske terapije je vzpostavitev orgastične sposobnosti. V zmanjšani 
sposobnosti za popolno orgasticno sprostitev je videl Reich kot tudi Baker osnovo 
za vse vrste patologije, od individualne do socialne. Orgasticno sposobnost opre-
deljuje kot zmožnost predati se orgazmičnim konvulzijam, ki zajamejo celo telo 
"'n jih spremlja trenutna prekinitev zavesti oziroma spremenjeno stanje zavesti. 
Kot sestavni del orgastične sposobnosti se navadno omenja tudi ljubezen med 
Partnerjema. Tako opredeljena orgastična sposobnost je v zahodni civilizaciji 
dokaj redka med pripadniki obeh spolov in se je mnogi niti ne zavedajo. Preosta-
'a nesproščena energija povzroča napetosti, ki se funkcionalno strukturirajo v 
mišičnem oklepu. 

Tako pojmovanje kaže mehanističen pogled na delovanje organizma, hkrati 
Pa postavlja seksualno motenost kot vzrok ostalim vrstam motenj, kar se zdi vpra-
šljivo oziroma nedokazano. Nedvomno drži, da je sekusalno delovanje večine lju-
di precej pod optimalno ravnijo, zato je poudarek na teh problemih in iskanje 
načinov za izboljšanje vsekakor zelo pomembno. Čeprav se s temi problemi v 
ZDA danes precej ukvarjajo tudi izven neo-reichovskih usmeritev, predvsem na 
behavioristični osnovi, pa je neo-reichovski pristop bolj celovit in zajame celo-
kupno psiho-fiziološko in emocionalno plat človekovega doživljanja. 

Bakerjevo terapevtsko delo se odvija izključno individualno in združuje nepo-
sredno telesno manipulacijo otrdelih mišičnih sistemov s karakterno analizo, katere 
temelje je postavil Reich. Pacient med terapijo večinoma leži na hrbtu, s skrče-
nimi nogami in upognjenimi koleni, s podplati pa se opira na podlago. Večji del 
Postopka je neverbalen, pozornost je usmerjena na dihanje in na gibe telesa. 
Terapevt vzpodbuja pacienta, da izraža svoja občutja s celim telesom, z brcanjem 
a ' i udarjanjem ob kavč ob ustrezni vokalizaciji, pri čemer terapevt občasno s 
Pritiskom sprošča napete mišice na posebej določenih mestih. Pri tem se često 
Pojavijo močni spontani izbruhi čustev, ki so bila poprej vklenjena v mišičnem 
°klepu. Delo na telesu poteka sistematično od glave navzdol po metodi, ki jo je 
°Pisal Reich v »Analizi karakterja«. 

Terapevtska praksa orgonomije odpira vrsto zanimivih vprašanj iz področja 
Psiho-somatike. Mnogi laboratorijski poskusi kažejo, da zveze med mišično nape-
tostjo in potlačenimi čustvi ni moč zanikati. Po drugi strani obstaja danes vedno 
V eč podatkov, ki kažejo na psihosomatski izvor mnogih bolezni, med njimi tudi 
r a ka , kot je predvideval že Reich. Skoraj vse študije oseb, ki so zbolele za rakom, 



so trdile, da je zanje značilno nekakšno psihosomatsko zožanje v smislu depre-
sije, izgube upanja, pomanjkanja veselja do življenja ipd. Reicn je to stanje označil 
kot anorgonijo, za katero je značilno kronično pomanjkanje prijetnih občutkov 
in ekspanzije organizma, pri čemer so mnogi organi v stanju trajne kontrakcije. 
Ob doživljanju prijetnih občutkov naj bi se bioenergija gibala v smeri ekspanzije, 
od središča organizma proti obrobju in izžarevala tudi v energijsko polje, ki se na 
na ta način ojača. To gibanje naj bi bilo v osnovi protoplazmatske narave in ga 
najdemo že pri enoceličarjih. 

Kot sem že omenila, Baker ni doprinesel nič bistveno novega, pač pa si je 
prizadeval ohraniti Reichovo delo, ki je bilo v času po njegovi smrti dokaj nepri-
ljubljeno in morda obsojeno na pozabo. Kot je to navada pri vseh ortodoksnih 
gibanjih, se je bolj držal črk kot pa duha Reichovega dela, kar se še posebej neu-
godno odraža v zaprtosti in hierarhičnosti njegove skupine. 

Kljub pomanjkanju ustvarjalnosti pa je Baker dovolj dober sistematik in je 
v svoji knjigi »Man in the trap« zbral in razumljivo prikazal mnoge Reichove 
ugotovitve in postopke, ki jih je Reich v svojih delih podajal na dokaj nesistema-
tičen način. Posebno pozornost posveča Baker opredelitvi posameznih karakter-
nih struktur. Osnove te tipologije je postavil že Freud in temelji na fazah psiho-
seksualnega razvoja, Reich pa jo je dopolnil tako, da ji je dodal specifične te-
lesne značilnosti, ki so posledica različne razvitosti posameznih segmentov mišič-
nega oklepa. Ti segmenti obsegajo očesni, oralni vratni, prsni, diafragmatični, 
trebušni in medenični del. 

Dokaj sporen pa je Bakerjev opis socio-političnih karakternih tipov, pri čemer 
se zdi, da neustrezno posplošuje nekatera Reichova zapažanja, ki so se nanašala 
na trenutno politično situacijo, v kateri je živel. Prav v tem delu se očitno izraža 
Bakerjeva politična konzervativnost, ki je sicer razvidna tudi v strukturi njegove 
organizacije. Nedvomno je Reich vlogo seksualnosti v zvezi z družbenimi vpra-
šanji precenjeval v tem smislu, da je skušal z zatiranjem seksualnosti pojasniti 
preveč in je zato spregledal vlogo mnogih drugih družbeno-ekonomskih dejavnikov, 
čeprav slednjih ni zanikal. To, kar pri Reichu lahko štejemo kot pomankljivost, pa 
se je pri Bakerju sprevrglo v dogmatizem. 

Baker je nadaljeval tudi Reichovo delo na področju preventive nevroz. Reich 
je menil, da je s preprečevanjem nastanka mišičnega oklepa potrebno začeti že 
pred otrokovim rojstvom in mu tako v prvih tednih življenja omogočiti ustrezno 
čustveno ozračje. Domneval je, da že v tem obdobju nastopi usodno plazmatsko 
skrčenje, ki pogojuje kasnejši nastanek oklepa. Novorojenček je že takoj po roj-
stvu izpostavljen najrazličnejšim šokom, ločitvi od matere ter razporedu hranje-
nja, ki se ne ozira na njegove individualne potrebe. Vse to povzroči, da se njego-
va naravna samoregulacija poruši, kar ga navdaja s strahom. Reich je zasnoval 
projekt, katerega namen je bil ugotavljati dejavnike, ki vplivajo na nastanek 
oklepa pri dojenčkih ter ustvariti optimalne razmere za otrokov razvoj. Baker 
je ta projekt dopolnil in izvedel. Otroci mater, ki so bile predhodno deležne or-
gonske terapije in ki so po rojstvu živeli v optimalnem okolju, so zares kazali 
mnoge prednosti pred drugimi otroci, predvsem v smislu hitrejšega razvoja in 
boljšega počutja, vendar so se kasneje tudi pri teh otrocih včasih pojavile motnje. 
Pričakovanja, da bi bilo moč doseči popolnoma zdravo osebnost se celo v naj-
ugodnejših pogojih niso izpolnila. 



Ozračje, ki vlada v orgonomski organizaciji, je po mnenju nekaterih drugih 
Reichovih učencev zelo nezadovoljivo, zato so se mnogi od nje odcepili. Čeprav 
vsi priznavajo Bakerju visoko strokovno znanje, pa predstavlja dogmatizem in 
kultno vzdušje resno oviro vsakemu nadalnjemu razvoju. Sovražno razpoloženje 
do ostalih neo-reichovskih smeri jih vodi v vedno večjo izolacijo. Orgonska tera-
pija je ena najdražjih v Z D A in zajema paciente predvsem iz vrst višjega razreda, 
medtem, ko večina uporabnikov ostalih oblik psihoterapije pripada srednjemu 
razredu. Ironija situacije je toliko večja, ker je Reich sam imenoval Bakerja za 
svojega uradnega naslednika, njegova skupina pa je pravi prototip patološke 
skupine, kakršne je opisoval Reich. 

Najbolj uveljavljena neo-reichovska smer je nedvomno Bioenergetika, katere 
pobudnik je Alexander Lowen, ki je hkrati avtor večjega števila knjig, med ka-
terimi so najbolj znane: »The betrayal of the body«, »The language of the body« 
ter »Depression and the body«. Njegova dela so precej pripomogla k širjenju bio-
energetskih načel tudi med zastopniki drugih terapevtskih usmeritev. 

S pomočjo sodelavcev, posebno Johna Pierrakosa, je razvil svojo terapevtsko 
metodo v smeri, ki se precej razlikuje od orgonomije. Čeprav je kot osnovni pojem 
prevzel pojem bioenergije in mišičnega oklepa, pa se v ciljih terapije v marsičem 
približuje ciljem ego-psihoanalize, le da jih skuša doseči z delom na telesu. 
Njegov okvir je še vedno medicinski, katerega namen je zdravljenje nevroz. 
Precejšen pomen pa pripisuje tudi osbnostni rasti in spoznavanju sebe na osnovi 
telesnih drž in značilnosti. Bioenergetski inštitut ima dobro razvit program za 
usposabljanje bioenergetskih terapevtov, tako iz vrst zdravnikov, psihologov 
kot tudi socialnih delavcev. 

Lowen označuje bioenergetsko analizo kot tehniko za: 
1- Razumevanje osebnosti skozi telo: 
2. Izboljševanje vseh osebnostnih funkcij z mobilizacijo energije, ki jo vežejo 

mišične napetosti; 
3- Povečevanje zmožnosti doživljanja ugodja z opustitvijo karakteroloških drž, 

ki so strukturirane v telesu in ovirajo njegovo ritmično in celovito gibanje. 
Po Lowenovem pojmovanju ima vsak habitualen telesni izraz (drža, izraz 

v očeh, ton glasu, način gibanja) svoj pomen, iz katerega lahko razberemo po-
sameznikovo preteklo doživljanje. Interpretacija habitualnih drž in izrazov ter od-
stranjevanje kroničnih mišičnih napetosti predstavlja pomemben del terapije. Na 
telesni ravni pa se odražajo tudi načini zanikanja ali izkrivljanja realnosti. Tako 
n pr . nevrotik, Idi. si boji priznati svoj strah, prikriva svoja čustva s pretiranim izra-
zom poguma, kar se pokaže tudi v drži. Značilna so dvignjena in oglata ramena, 
Prsni koš je izbočen kot bi bil neprestano v fazi vdiha, trebuh pa je potisnjen 
navznoter. Sele k o v terapiji mišične napetosti popustijo, se strah pojavi na zave-
stni ravni. 

Pri delu s telesom poudar ja Lowen dve načeli: 
1. Vsaka omejitev telesne gibljivosti je tako rezultat kakor vzrok emocionalnih 

t ežav. Nastane kot posledica nerazrešenih otrokovih konfliktov, vztrajanje na-
petosti pa ustvarja sedanje čustvene probleme, ker onemogoča celosten in ustre-
zen odziv na zahteve realne situacije. 

2. Vsaka motnja naravnega dihanja je hkrati rezultat in vzrok anksioznosti. 
Anksioznost v otroštvu zmoti naraven ritem dihanja. Če situacije, ki jo povzročajo, 



vztrajajo dovolj dolgo, se motnje v dihanju strukturirajo v mišičnih napetostih 
prsnega koša in trebuha. Neustrezno dihanje v stanju čustvenega stresa predstav-
lja fiziološko osnovo za občutek anksioznosti. 

Enovite in usklajene telesne reakcije so možne le tedaj, če je respiratorno 
gibanje integrirano z ostalimi gibi. Telo predstavlja po Lowenovem mnenju osnovo 
za vse realitetne funkdije. Povečanje stika z lastnim telesom izboljša posamezni-
kovo predstavo o sebi in kvaliteto njegovega doživljanja, ter tvori podlago za 
izboljšanje stika z realnostjo tudi na medosebni ravni. Šele potem, ko je dosežen 
ustrezen napredek na telesni ravni, posveča Lowen več pozornosti tudi verbalni 
terapiji. 

Kot cilj terapije navaja Lowen osvoboditev od »omejitev in potreb, ki iz-
haja jo iz nevrotske druge narave človeka«. Stremi k zmanjšanju posameznikove 
odtujenosti, ter k izboljšanju stika z realnostjo. V tej zvezi je uvedel izraz 
»grounding«, ki bi ga dobesedno prevedli kot »ozemljitev« in se nanaša na posa-
meznikovo sprejemanje lastnega telesa ter seksualnih funkcij kot predpogoj za 
izboljšan stik s svetom. 

Večino telesnega dela opravlja pacient stoje. Lowen in Pierrakos sta razvila 
večje število t. im. stres položajev, ki služijo mobilizaciji energije. Karakterni 
oklep ter njegov ekvivalent — mišični oklep se često pokaže šele tedaj, ko je 
stopnja mobilizirane energije večja kot običajno, kar se v vsakdanjem življenju 
zgodi ob prisotnosti čustvenih pritiskov. Reich in Baker sta mobilizacijo energije 
dosegla predvsem z različnimi načini dihanja, pri čemer je bil pacient v pasivnem, 
ležečem položaju, ki je omogočal sprostitev in predajanje vegetativnim občutkom. 
Lowen pa skuša naučiti pacienta, da sam aktivno mobilizira svojo energijo. T a 
pristop se je izkazal za uspešnega predvsem pri zdravljenju depresij, kjer je v 
ospredju posameznikova nezmožnost mobilizacije lastne energije, ki je posledica 
potisnjene in neizživete žalosti in jeze. Tudi Lowen spodbuja živahno izražanje 
čustev, kar mnogi tolmačijo kot katarzično terapijo. Vendar pri tem ne gre za 
katarzo v klasičnem pomenu sproščanja energije, temveč za povečanje zatrtih 
sposobnosti za občutenje čustev in telesnih občutkov ter načinov, na katere jih 
posameznik blokira. Skupaj z ženo sta pred kratkim izdala knjigo s podrobnim 
opisom stres položajev, ki ni uporabna le v terapevtske namene, temveč služi tudi 
povprečnemu človeku kot način aktivnega sproščanja. 

Lowen, v nasprotju z Reichom in Bakerjcm, začenja delo na telesu od spodaj 
navzgor, ker meni, da je potrebno najprej utrditi posameznikov občutek za real-
nost, oziroma povečati njegovo »ozemljitev«. Tak način je posebno primeren za 
osebe s shizoidno in psihopatsko osebnostno strukturo, ki jih Bakerjevi pristaši, 
pa tudi mnogi psihoanalitiki označujejo kot neprimerne za terapijo. 

Delo se odvija individualno kot tudi v skupinah, kjer ostali udeleženci 
aktivno podoživljajo izražena čustva in delujejo kot vir socialne podpore in spod-
bude za pacienta. Lowen je bil prvi neoreichovski terapevt, ki je uvedel skupinsko 
delo. 

Zaradi večjega poudarka na pospeševanju stika z realnostjo, se Lowen manj 
ukvarja s spontanimi vegetativnimi funkcijami, manjši poudarek pa je tudi na 
opuščanju kontrole. Seksualnosti posveča precej pozornosti, vendar pa ji ne pri-
pisuje izključnega pomena pri nastanku osebnostne motenosti. 



Kot terapevt je Lowen zelo direktiven, pri čemer analizira in interpretira 
posameznikov karakter predvsem na osnovi telesnih značilnosti in drž, medtem 
ko je Reichova analiza karakterja temeljila predvsem na analizi uporov v toku 
terapevtskega procesa. V somatski diagnozi je Lowen izredno pronicljiv in je 
zmožen razbrati komaj opazne telesne značilnosti ter jih povezati z ustreznimi 
karakternimi posebnostmi. V tem oziru se zdi, da gre često predaleč in skuša na 
osnovi telesnih značilnosti pojasniti preveč. Vprašanje je, v koliki meri s svojim 
direktivnim pristopom doseže, da pacient nekritično sprejme Lowenove interpre-
tacije, kar povečuje njegovo odvisnost in ga često postavlja v vlogo objekta. 

Lowen enači pojem bioenergije s procesi fiziološkega vzburjenja, pri čemer po-
udarja predvsem zavestno aktivnost. V tem se bistveno razlikuje od večine ostalih 
neoreichovskih usmeritev, ki mu očitajo, da je preveč zanemaril nehotno, vege-
tativno delovanje organizma, ki predstavlja srž Reichovega dela. Tudi v socialna 
vprašanja se Lowen največkrat ne spušča in v tem pogledu ostaja zmeren, tako kot 
večina drugih psihoterapevtskih smeri v ZDA. 

Tret ja neoreichovska smer, ki deluje na vzhodni obali Z D A je Jedrna energeti-
ka (Core-energetics), ki se je pod vodstvom Johna Pierrakosa odcepila od bio-
energetike. Opustila je medicinski model ter se usmerila v razvijanje pozitivnih 
človekovih stremljenj. Pierrakos je na osnovi dolgoletnih izkušenj z bioenergetskim 
delom spoznal, da je v ta namen potrebno poseči globlje od samega dela s telesom 
in negativnimi vidiki nezavednega. Če hočemo doseči resnično človekovo inte-
gracijo, je po njegovem mišljenju potrebno mobilizirati silnice, ki tvorijo jedro 
človekovega energetskega sistema in so usmerjene k potrjevanju pozitivnih živ-
ljenjskih manifestacij. 

Pojem energetskega sistema vključuje vse tisto, kar si navadno predstavljamo 
pod osebnostjo, razširja pa ga tudi na dejavnike v okolju. Vsebuje kvantitativno 
in kvalitativno komponento. Prva se nanaša na energijo, ki je strukturirana v teles-
nih procesih, druga pa predstavlja funkcijo in zavestno percepcijo energetskih 
dogajanj. Oba vidika skupaj pa sestavljata človekovo jedro. Fiziološki procesi, 
kot tudi zavest so po tem pojmovanju le manifestacije energetskih procesov. 

Pierrakos se je veliko ukvarjal tudi z energetskimi procesi v fiziki in je skušal 
najti enoten okvir za preučevanje teh pojavov v živih organizmih kot tudi v fizi-
kalnem svetu. Kadar je naravna pulzacija energetskih procesov človekovega jedra 
utesnjena ali frustrirana, nastane okoli jedra zaščitni ovoj, ki vsebuje izraze ne-
gativnosti. Pozitivni energetski impulzi se ob prehodu skozi ovoj izkrivijo in se 
kažejo kot patološki izrazi strahu, jeze in sovraštva. Negativni ovoj pa prekriva še 
tretja plast-ego maska, ki predstavlja karakterološki sistem shramb. Oba sloja 
delujeta kot nekakšna filtra med zunanjo in notranjo realnostjo. 

Pri razmeroma zdravi osebi je pretok skozi oba filtra prehoden in je zato 
v situacijah, ki to dovoljujejo, zmožna neposrednega izražanja svojega jedra, 
brez negativnih izkrivljenj in maske. Večina ljudi pa habitualno ohranja masko 
in se zato giblje v krogu negativnosti in maske. Blokiranje energije ustvarja pre-
grado med zavedujočim se jazom ter realnostjo, tako zunanjo kot notranjo. Pri 
težje motenih osebah je ta pregrada tako močna, da je izmenjava energije in in-
formacij zelo zmanjšana, posameznikov jaz pa ostaja izoliran. Vsako znatno blo-
kiranje zmoti delovanje celotnega energetskega sistema in ne le področja, na 
katerem se blok nahaja. 

1 3 Anthropos 4—6 1 9 3 



Pri terapevtskem delu je poudarek na tem, da se približamo jedru preko tistih 
funkcij, ki so razmeroma na jmanj zablokirane. Na ta način se posameznik osvešča 
pozitivnih kvalitet jedra, kar mu daje potrebno motivacijo za soočanje z negativ-
nostjo, hkrati pa mu pomaga najti ustreznejšo življenjsko usmeritev. Posameznik 
se z novo močjo spoprime z vprašanjem, kaj želi v življenju doseči ter z večjim 
zaupanjem odkriva svoje zmožnosti kot tudi možnosti, ki jih nudi okolje. Pre-
teklosti posveča jedrna energetika manj pozornosti ter je usmerjena predvsem na 
osebo, kakršna je v sedanjem trenutku in v odkrivanje smeri, v katerih se želi 
nadalje razvijati. Zaupanje v ustvarjalne lastnosti jedra daje jedrni energetiki po-
seben optimistični pečat, ki je značilen tudi za celotno vzdušje Pierrakosovega 
inštituta. Specifični cilji terapevtskr dejavnosti, če jo lahko tako imenujemo, niso 
določeni vnaprej, temveč je poudarek na lastni odgovornosti vsakega posameznika, 
da usmerja svoje energetske procese v smeri, ki je zanj najustreznejša. V tem oziru 
je jedrna energetika zelo blizu humanistični psihologiji, razlikuje pa se od nje 
v tem, da poleg duhovnih vrednot v enaki meri poudar ja tudi pomen telesnih 
energetskih procesov, kar se odraža tudi v praktičnem delu. Pri delu s telesom 
uporablja Pierrakos predvsem bioenergetske metode. 

Pierrakosovo delo lahko označimo kot uspešno sintezo dela s telesom in 
osveščanja, ki je usmerjeno na sprejemanje in občutenje samega sebe ter procesov 
na medosebni ravni, kot tudi na odkrivanje ciljev in smotrov v življenju. Jedrna 
energetika je pretrgala s psihoanalitično tradicijo, ki je tako pri Bakerju kot pri 
Lowenu sestavni del terapevtskih prizadevanj. Poleg vpliva humanistične psiho-
logije z glavnimi predstavniki Rogersom in Maslowom, je dokaj opazen tudi vpliv 
Gestalt terapije ter Jungovih pojmovanj osebnostnega razvoja oziroma indivi-
duacije. 

Večina dela se odvija v manjših skupinah. Z a Pierrakosov inštitut je značilna 
miselna odprtost in dovzetnost za najrazličnejša iskanja in oblike izražanja, 
predvsem umetniškega, tako, da je često težko potegniti mejo med umetniškim in te-
rapevtskim delovanjem. Tej usmeritvi je morda v največji meri uspelo vključiti 
umetnost kot enega od dejavnikov osebnostne rasti, po drugi strani p a zmanjšati 
prepad, ki loči »terapijo« od vsakdanjega življenja. Seveda ni naključje, da se za 
to usmeritev ogrevajo predvsem ljudje, katerih delo zahteva veliko osebne 
ustvarjalnosti in ki se občasno srečujejo z ustvarjalnimi krizami. 

Na zahodni obali predstavlja središče neo-reichovskih smeri Radix inštitut, 
katerega vodja je Charles Kelley. Kelley se je prav tako kot Pierrakos oddvojil 
od medicinskega modela in pojmuje svoje delo bolj kot učenje ali vzgojo, ki 
zajema dve področji: področje čustvenega doživljanja ter namenske, k cilju usmer-
jene aktivnosti. 

Kelley je razvil več let t rajajoč program za izobraževanje učiteljev Radixa, 
ki ne zahteva nikakršnih formalnih kvalifikacij, pač p a poglobljene izkušnje z 
delom z ljudmi ter določeno stopnjo osebnostne zrelosti oziroma pripravljenosti 
nenehnega osebnega izpopolnjevanja. 

Beseda »radix« pomeni izvor, koren, prapočelo (po mnenju D. Boadelle je to 
le drugo ime za »orgon«, ki je postala nekako nepopularna). S to besedo označuje 
Kelley osnovo, iz katere izvira tako subjektivno doživljanje kot telesni izrazi in 
gibanje. Radix se kaže v pulzaciji in energetskem naboju v telesu ter se sprošča 



ob čustvenih izrazih. Pretok radixa je otežkočen ali zablokiran zaradi prisotnosti 
oklepa. 

Z uporabo nove terminologije je skušal Kelley predvsem razmejiti svoj lasten 
Pristop od ostalih neoreichovskih smeri, ki uporab l j a jo do neke mere sorodne 
Pojme kot so bioenergija ali orgonska energija. 

Kelley se poleg praktičnega dela precej ukvar ja tudi s teoretičnimi vprašanji . 
Posebej zanimivo je njegovo po jmovan je izvora mišičnega oklepa, ki predstavlja 
pomembno novost na tem področju in se izraza tudi v njegovem načinu dela. 

Za človeka je po eni strani značilna energetska dimenzija, katere izraz so 
čustva in občutki, ter p o drugi strani, namenska aktivnost. Slednjo označu je kot 
tisto aktivnost, ki si jo posameznik izbere kot pot k dilju, ki si ga je sam izbral. 
Kelley razlikuje preprosto, k cilju usmer jeno aktivnost, ki je bodisi nagonsko 
pogojena kot p r i živalih ali pa služi ciljem, ki si jih posameznik ni sam izbral. 
Osnovna značilnost namenske aktivnosti je torej svobodna posameznikova izbira, 
ki je v skladu z njegovim čustvenim doživl janjem. Če po jmu jemo namensko aktiv-
nost v tem smislu, tedaj bi le za majhen del človekovega vedenja lahko rekli, da 
spada v to skupino. Človeštvo kot celota je po njegovem mnenju v teku zgodovin-
skega razvoja postalo oklepl jeno kot rezultat evolucijsko nižje, k cilju usmerjene 
aktivnosti, s lednja pa je pr ipomogla k nastanku neustreznih družbenih sistemov. 

Evolucija namenske aktivnosti za jema tri s topnje . Na prvi stopnji je izbira 
ciljev povsem instinktivna. Na drugi stopnji , to je, ob začetku družbenega razvoja, 
so bili posameznikovi cilji povsem podrejeni ciljem družbe, oziroma vladajočim 
slojem. Posameznik je bil prisiljen zavreti in kontrolirati svoje nagonske težnje, 
hkrati pa je bil prisiljen svojo energijo usmerjat i v delo, ki ni služilo njegovim 
o l jem. Vse to je zahtevalo ogromno napora , volje, saj tako delo posamezniku ni 
nudilo nobenega zadovoljstva, hkrati pa je močno skrčilo njegovo zmožnost 
spontanega čustvenega odzivanja. Oklep je po tem pojmovanju rezultat volje, ki je 
usmerjena k doseganju ciljev, k i služijo drugim. Danes je v svetovnem merilu 
družba pretežno še vedno na tem nivoju in zato ustvar ja oklepljene ljudi, l a k a 
družba vsiljuje spre jemanje svojih ciljev in le redkim posameznikom uspe, da to 
sprevidijo in tudi temu ustrezno ravnajo. Predpogoj je, da posameznik pri sebi 
razreši izkrivljenja, ki so posledica oklepa tako na telesni ravni kot na ravni za-
vesti. Popolna individualna določitev ciljev, ki bi predstavljala tret jo evolucijsko 
fazo, danes zaradi neustreznih razmer ni mogoča. 

Vzemimo za pr imer otroka, ki se uči namenske dejavnosti . Na jp re j se mora 
naučiti nadzorovati svoja čustva in odlagati zadovoljitve. Cesto pa se zgodi, d a se 
Pod vplivom storilnostno naravnane kul ture tega preveč dobro nauči, tako, d a ni 
v eč zmožen spontane čustvene odzivnosti. 

Kelley svojega dela ne po jmu je kot terapijo in ga smatra bol j kot odprav l jan je 
Posledic napačnega p redhodnega učenja v najširšem smislu. Oklep torej ni rezultat 
namenske aktivnosti kot take, temveč napačnega doumevan ja slednje, ki se izrodi 
v kompulzivno bo rbo za cilje, ki v resnici niso skladni z našimi celovitimi tež-
njami. Ti cilji so nam z vzgojo vcepljeni od zunaj , a se tega največkrat niti ne 
zavedamo. 

V človeškem telesu na j bi se radix ob sproščanju pretvarjal v dejavnost in 
C ustva. Na jmočne jša sproščanja so konvulzivna. Nastopi jo tedaj , ko se nabo j v te-



lesu dovolj skonccntrira in se pulzacija ojači. Prototip takega sproščanja je spolna 
aktivnost. Isti proces pa naj bi se dogajal tudi pri vseh močnih emocijah, ki jih 
spremljajo nehotne konvulzije celega telesa. Tako se npr. sproščanje žalosti lahko 
začne z jokom, ki vključuje sprva samo oči, usta in zgornji del prsnega koša. 
Ce dopustimo, da se žalost razvije naprej, se dihanje poglobi in pojavijo se 
konvulzivni izbruhi joka, ki pr ihajajo iz trebušnega predela. 

Le malo odraslih ljudi ohrani sposobnost predati se nehotnim vzgibom, ki 
vodijo do popolne sprostitve. Mnogi žive v kroničnem stanju napetosti. Pri 
drugih je oviran sam proces pulzacije in je zato zmanjšan energetski naboj, kar se 
kaže v zmanjšani vitalnosti. 

Sprostitev (discharge) je najbolj verjetna tedaj, kadar je naboj visok in sovpa-
da z fazo izdiha. Pri vdihu pa se naboj poveča. Z a povečevanje naboja uporablja 
Kelley dve tehniki: trebušno dihanje ter dihanje z vrhom prsnega koša. Pri 
trebušnem dihanju se sprosti trebušna prepona in se vzburjenje širi navzdol po 
telesu. Pri dihanju s prsnim košem je vdih hiter, kot v stanju presenečenja. 
Trebušna prepona se stisne, zato se pulzacija poveča predvsem v gornjem delu 
telesa. 

Učinek teh tehnik, ki se zde zelo preproste, je včasih prav presenetljiv in je 
odvisen od posameznika. Včasih že p o nekaj minutah pride do močnega spro-
ščanja, včasih pa je potrebno tudi pol ure ali več. Nekateri posamezniki imajo 
habitualno zmanjšan naboj, drugi pa povečanega. Prvi dajejo vtis pomanjkanja 
energije. Njihovo dihanje je plitvo, prsni koš je udrt kot pri podaljšanem izdihu. 
Koža je navadno bleda, mišice pa so ohlapne. Govor in gibi so počasni in ne-
gotovi, hrbtne mišice so mehke. 

Oseba s povečanim nabojem pa nasprotno daje vtis vitalnosti in energičnosti. 
Govor je navadno glasen, v gibanju je hiperaktivna, čeprav često slabo koordini-
rana. Prsni koš je privzdignjen kot pri vdihu, izdih pa je nepopoln. Mišice p o 
telesu so napete, koža pa je videti živa. 

V nekaterih primerih je celo telo napeto in preveč nabito, navadno pa so 
napetosti najbolj izrazite v gornjem delu prsnega koša, ramenih in obrazu, spodnji 
del pa lahko izraža tudi pomanjkanje naboja. Večina ljudi kaže mešane vzorce 
premajhnega in prevelikega naboja, ki so v vsakem primeru nekoliko drugačni. 

Tehnike, ki sem jih dosedaj omenila, služijo za odkrivanje specifičnih vzorcev 
premajhnega in premočnega naboja ter za lokacijo blokov. S samo tehniko ni mo-
goče namenoma izzvati sprostitve, ki je nehoten proces, in se pogosto pojavi kot 
stranski učinek. Tehnike za olajševanje sproščanja so pravzaprav tehnike za od-
pravljanje blokov. Včasih je sproščanje omejeno le na mišični sistem in je zato 
nepopolno, saj ne vključuje nikakršnih čustev. Popolno sproščanje pa spremljajo 
ustrezna čustva in včasih tudi spomini na situacijo, ki je bila z njimi povezana. 

Načini, na katere posameznik blokira sprostitev, so različni. Najpreprostejši 
način je s pomočjo krčenja mišic, s čemer zaustavimo celotni proces pulzacije. 
Drugi način je izražanje emocij, preden jih zares občutimo ali pa izražanje ene 
emooije namesto druge, ki bi bila bolj ogrožujoča. Tako moški na splošno raje 
izražajo jezo, ženske pa žalost. Eden od načinov blokiranja je tudi izolacija izra-
žanja čustev, tako, da s krčenjem mišic omejimo občutke le na del telesa (npr. 
gornji del prsnega koša pri joku). 



Mišični oklep, ki ga sestavljajo kronično napete mišice in ki služi kot obramba 
Pred nezaželenimi čustvi, je aktiven proces*. V ekspanzivni fazi pulzacije, ki je 
usmerjena od središča navzven, se skrčijo tisti deli, v katerih je nastopila nasprotna 
pulzacija. Nasprotna pulzacija je aktivnost, ki tvori osnovo oklepa in preprečuje 
sprostitev. Kelly se pri tem navezuje na Freudovo kot tudi Reichovo teorijo o raz-
cepu impulza. Impulz se razcepi v dve veji. Ena še vedno prevaja impulz, ki se 
skuša izraziti, druga pa deluje proti temu, da bi se izrazil. Kadar ta aktivnost 
Postane kronična, govorimo o bloku. Navadno se posameznik zaveda le ene od 
obeh vej, drugo pa zavrača kot nekaj njemu tujega. Odstranjevanje bloka temelji 
na tem, da se posameznik osvesti samega procesa blokiranja ter odkrije ka j in 
kako blokira. 

Proces nasprotne pulzacije in oklepa je izrazitejši, če zavzamemo ustrezno 
telesno držo. Reich je navadno delal tako, da je pacient ležal na hrbtu z upognje-
nimi in razmaknjenimi koleni, stopala pa so bila na trdni podlagi. Tudi Kelley 
uporablja ta položaj, poleg tega pa tudi stoječega. Poseben pomen posveča 
Kelley stiku z očmi in neposrednemu izražanju čustev drugi osebi. Večina delia 
Poteka v skupinah, često v parih, kjer -posamezniki izmenično pomagajo drug 
drugemu. 

Kelley je opazil, da so bloki često simetrično porazdeljeni. Posameznik, ki 
blokira v grlu, ima navadno blok tudi v trebušni preponi. Oba delujeta kot 
funkcionalni par, kar pomeni, da sodelujeta pri blokiranju istega impulza. Če 
sprostimo enega, se navadno poveča drugi, zato je treba doseči istočasno spro-
stitev obeh. Čeljustni blok se navadno pojavlja skupaj z medeničnim, očesni blok 
Pa se povezuje z blokiranjem v gležnjih. Ljudje, katerih tipična obramba je 
'ntelektualizacija, imajo navadno blok v grlu in trebušni preponi. 

V običajnih prilikah le redko opazimo omejitve, ki izhajajo iz blokov, ker 
snio se navadili kompenzatorne drže. V ta namen tudi Kelley uporablja stresne 
Pozicije, ki sta jih razvila Lowen in Pierrakos. 

Kelly poudarja, da niso vse mišične napetosti povezane z blokiranjem emocij, 
temveč so lahko posledica ukvarjanja z nekaterimi športi ali vsakdanjih navad. 
V tem primeru sprostitev mišice ne vodi do čustvene reakcije. 

Pri delu izhaja Kelley iz telesnih znakov, predvsem iz drže. Svojih opažanj ne 
•nterpretira, temveč sugerira ustrezne vaje. Drugi pomemben znak je stopnja na-
boja, ki prevladuje v posameznih delih telesa. Ugotavljamo ga s pomočjo tonusa, 
napetosti, vitalnosti, barve in pulzacije. Ko spozna splošno posameznikovo 
funkcioniranje, načine in mesta blokiranja, mu pomaga, da s pomočjo vaj bloke 
°bčuti. Medtem ko se začetni del odvija navadno v ležečem položaju, pa je pri 
°sveščanju blokiranja bolj priporočljiv stoječ položaj. Posameznik je tako v 
aktivnem položaju, s tem pa mu je omogočen kar najboljši stik z realnostjo v 
smislu ozemljitve, še posebno pa očesni stik. Smer dela je navadno iz središča 
navzven ter od zgoraj navzdol, čeprav se tega ne drži dosledno, temveč sledi 
Procesu, ki se dogaja v telesu. 

Vse, kar sem povedala dosedaj, se nanaša na učenje čustvenega izražanja, to 
Pa predstavlja le en del celotne obravnave. Drugi del imenuje Kelly učenje 

* Deluje v smeri, ki je nasprotna pulzaciji, to je, naravnemu toku vzburjenja, njen re-
U|tat pa je kontrakcija. 



samousmerjanja in se nanaša na učenje namensike aktivnosti. Namen drugega 
dela je postaviti prej naučeno zmožnost polnejšega občutenja v celotni kontekst 
posameznikovega življenja. Drugi del se ne dogaja avtomatično. Čustva je potreb-
no razviti, občutiti, izraziti ter jih organizirati v zaželeni smeri. 

Čustveno učenje pomeni postopno sproščanje ustvarjalne energije, učenje 
samousmerjanja pa predstavlja preusmeritev te energije tako, da služi povečanju 
kvalitete posameznikovega celotnega življenja. Posameznik se nauči uravnavanja 
med čustvi in namensko aktivnostjo, ki vključuje razum in načrtovanje. Slednje 
naj bi bilo tako, da bo v končrti fazi služilo čustvenemu izražanju, ne pa da temu 
nasprotuje. 

Samousmerjanje pomeni, da si posameznik poišče cilj, ki ga želi doseči, ter da 
v okviru tega usmerja svoje življenje. Tako kot čustveno učenje sprošča mišični 
oklep, učenje samousmerjanja pomaga posamezniku, da se znebi socialnega okle-
pa, ki se izraža v vcepljenih vrednotah, pojmovanjih in stališčih. Kelley ne daje 
v tej smeri nikakršnih napotkov, temveč le pomaga posamezniku, da prevrednoti 
svoje zavestno doživljanje. 

V ta namen uporabl ja najrazličnejše skupinske aktivnosti, ki so pretežno 
verbalne. Zelo pogosto člani skupine drug za drugim dopolnjujejo stavke, ki se 
začenjajo s kako kritično besedo. T o se dogaja po principu, ki je podoben prostim 
asociacijam, poteka hitro in se odvija toliko časa, dokler niso vsi izrazili svojih 
pojmovanj. Pri tem vsakdo poda čiimvečje število trditev o določeni temi. 

Medtem ko je čustveno učenje usmerjeno na sedanjost, pa učenje samousmer-
janja vključuje prihodnost, spomine iz preteklosti kot tudi domišljijo. Ob tem je 
Kelley dokaj eklektičen in uporablja praktično vse znane metode, od metod 
Gestalt terapije, transakcijske analize do vodene domišljije. 

Posebna odlika Kellyjevega dela je ravno njegova mnogostranskost in harmo-
nično razvijanje celokupne človekove osebnosti. Težko bi rekli, da pretirano 
poudarja en vidik na račun drugega. Pomembno mesto pripisuje tako čustvom in 
njihovim telesnim izrazom, kot tudi razumski in namenski aktivnosti. V tem smislu 
se razlikuje od večine neoreichovskih smeri, ki so često usmerjene protirazumsko. 

Njegovi teoretski pogledi se kažejo tudi v vzdušju, ki vlada med njim in nje-
govimi sodelavci. Zelo je poudarjena enakopravnost, spoštujejo se osebne odločit-
ve posameznikov, značilna pa je tudi čustvena toplina in tovariški odnosi. V veliki 
meri je odsotna tudi delitev na kliente in terapevte. Kvalificirani vodje skupine se 
imenujejo učitelji radixa. V skupinah, ki so namenjene treningu novih učiteljev, 
se vloge često zamenjujejo. Kelley in drugi izkušeni učitelji sami neredko delajo 
na sebi pod vodstvom učencev. Osebnostno učenje kot kontinuiran proces se tako 
povezuje z delom, kar je seveda možno samo v relativno izolirani skupnosti, 
kakršno predstavlja Radix inštitut. 

VIRI 

1. Boadella, D., Reich, Wilhelm: The Evolution of his Work. Dell Publishing Co., New 
York, 1973. 

2. Baker, E. F., Man in the Trap: The Causes of Blocked Sexual Energy. Avon Books, 
New York, 1967. 

3. Lowen, A: Bioenergetics. Coward, Mc Cann & Gcoghcgan, New York, 1975. 
4. Lowen, A: The Language of the Body. Macmillan Publishers, New York, 1958. 



5. Lowen, A. & Lowen, L.: The Way to Vibrant Health: A Manual of Bioenergetic 
Excercises, Harper & Row, New York, 1977. 

6. Pierrakos, J. C: The Core-Energetic Process in Group Therapy. Institute for the 
New Age of Man, New York, 1975. 

7. Kelley, C. R.: Education in Feeling and Purpose. The Radix Institute, Santa Monica, 
1974. 

8. Kelley, C. R.: Radix Journal. Vol 1 & II. Radix Institute, Ojaj, 1978—1980. 
9. Reich, W.: Character Analysis. Simon & Schuster, New York, 1972. 



Prispevek k poklicni etiki psihologov 

STANE F LIS 

UVOD: 

Naslov našega prispevka jasno pove, da je njegov cilj skromen. Obdelati želimo 
samo nekaj vprašanj, ki se nam zdijo na današnji stopnji razvoja naše stroke 
aktualna. Ne pričakujemo, da se bodo tukaj predstavljena stališča avtomatično 
sprejela in dodala dosedanjemu etičnemu kodeksu psihologov, ampak želimo 
predvsem vzpodbuditi razpravo o njihovi ustreznosti. Šele široka obdelava teh 
zamisli, pri kateri bi bilo udeleženo večje število psihologov, ki bi se z njimi 
strinjali, bi jih lahko dvignila do tistega statusa, ki opravičuje sprejem v obvezni 
kodeks etičnih načel. 

Poklicna etika je pomemben faktor neke stroke: 

Poklicna etika je obsežen dokument. Praviloma je delo večjega števila stro-
konjakov, včaslih celo več generacij predstavnikov neke stroke. Poklicna etika 
vrhu tega ni nekaj statičnega, ampak je podvržena občasnim dopolnitvam in 
spremembam. Zato smemo reči, da ni nikoli do kraja izdelana. Poklicna etika 
mora sicer imeti neko stabilno jedro in osnovne postavke, ki ostanejo enake skozi 
daljša obdobja, vendar je treba etiko hkrati varovati pred rigidnostjo in ustvarjati 
pogoje, da lahko sprejema vase konstruktivna dopolnila, ki nastanejo zaradi 
splošnega razvoja družbe ali intenzivne ustvarjalnosti predstavnikov stroke. Ob 
dodajanju novih postavk se praviloma ni moč izogniti opuščanju nekaterih do-
tedanjih. Ce kot primer vzamemo najbolj popularno poklicno etiko, t o je medicin-
sko etiko, vidimo, da izvira že iz Starega veka in je njen prvi avtor slavni Hipo-
krates, po drugi strani pa tudi danes mnogi avtorji delujejo na tem področju, 
prispevajo dopolnila, komentarje in sodobne interpretacije, ter tako ohranjajo 
njeno vitalnost in aktualnost. 

Delo na področju lastne poklicne etike je tudi za psihologe zelo smiselno. 
Solidna poklicna etika je namreč pomembna tako za stroko kot za družbo v celoti. 
Družba mora vedeti, kaj lahko prispeva neka stroka in po katerih načelih se 
ravnajo njeni predstavniki. Prispevek, ki ga stroka lahko ponudi, sloni tako na 
možnostih, katere prinaša znanstveni razvoj, kakor na načinu delovanja njenih 



predstavnikov v praktičnih razmerah, to je na načelih, po katerih strokovnjaki 
uresničujejo svoje poslanstvo. Poznavanje teh načel je toliko pomembnejše pri 
strokah, ki ne proizvajajo otipljivih izdelkov, katere bi lahko ovrednotili šek 
tedaj, ko so že gotovi, ampak je način dela tak, da se m o r a m o zaupati s trokovnja-
ku vnaprej in predno nam kakorkoli dokaže, da bo zares storil najbol je , kar mu 
omogoča stanje njegove stroke. Od s t rokovnjaka na takšni poziciji pr ičakujemo, 
da razpolaga z ustreznimi dokazili o strokovni usposobljenosti , in da se ravna po 
vnaprej objavljenih in družbeno sprejetih načelih. 

Solidna poklicna etika je pomembna tudi za stroko samo, kajti družba mnogo 
višje ceni stroko, ki razpolaga z etiko, katero objavi in s tem pokaže, ka j de la jo 
njeni predstavniki in po katerih načelih se ravnajo. Ugled in celo poznavanje neke 
stroke je pogosto odvisen od kvalitete n jene poklicne etike. Poklicna etika pred-
stavlja med drugim nek zbir osnovnih spoznanj in načel stroke in je v tej obliki 
zelo pr imerna za ob javo in hkrati za popular iziranje stroke. L jud je nasploh kažejo 
več zaupanja v pr ipadnike stroke, ki je sposobna nastopati z izdelano etiko, dočim 
je zaupan je manjše, kjer so etični vidiki m a n j izraženi in k jer naj bi bilo zato samo 
Po sebi razumljivo, da se s t rokovnjak ravna po neki etiki. Ce stroka nima dovolj 
jasno izdelane lastne etike, se njeni predstavniki lahko ravna jo le po nekih sploš-
nih pozitivnih načelih, ki vel ja jo za vse člane družbe, ali p a so prisiljeni izposojati 
si načela pri tistih strokah, ki so poklicno etiko uspele ustvariti. 

Psihologija se z neko solidno pokl icno etiko t renutno še ne more pohvaliti. 
Prizadevanja za izdelavo pokl icne etike so sicer tudi pri psihologih že od nekdaj 
živa, vendar je videti, kot da zaključenega kodeksa nikakor ne uspe ustvariti. 
Bolj tipični so neki provizorioni kodeksi, ki so jih uspeli izdelati psihologi v raz-
vitih deželah, ob katerih pa je vsem jasno, da bi potreboval nekaj boljšega. 

Dokler bo tako, ne bo napak, če se b o m o zgledovali pri s trokah, ki so na tem 
Področju naprednejše . Kot najbol j primeren vzor se nam ponu ja medicina s svojo 
Poklicno etiko. Čeprav ne bi biilo pr imerno pret irano posnemanje , pa se od nje 
lahko zelo veliko naučimo. Od tam lahko č rpamo tudi marsikatero načelo za našo 
etiko, čeprav bi bilo pret i rano posnemanje škodljivo. P redno nekaj sprejmemo, 
moramo vsako postavko temeljito predelati , kajti stroki sta si močno različni in 
obdelujeta povsem različni področji , čeprav se obe ukvar ja ta s človekom. Pr imer 
medicinske etike pa je pomemben tudi z drugega vidika: kaže nam, kako zelo 
Pomembno je izdelati solidno poklicno etiko. Ravno popularna poklicna etika 
je bila eden pomembnih činiteljev, da je zdravnikom tako zelo uspelo preseči 
okvire, katere jim postavl ja n j ihova izobrazba, v skladu s katero so predvsem 
tehnologi za človeško telo. Ker izraža nj ihova poklicna etika tako korekten odnos 
do člvcka, jim je družba zaupala obravnavanje področij , ki so daleč od proble-
matike telesnega zdravja. 

Izdelava neke poklicne etike pa je lahko tudi prispevek k družbi oz. kul turi . 
Neredko se zgodi, da začne družba črpati postavke od neke poklicne etike in tako 
dopolnjevati načela, ki na j poslej v ladajo tudi v drugih razmerah in odnosih . 
Zato ima lahko delo na poklicni etiki psihologov tudi splošen pomen za družbo 
l n ji prinese kulturni prispevek. 



Prijemališče poklicne etike psihologov je vedenje 

Pojem prijemališča poklicne etike smo izdelali zato, da z njim opozorimo, 
kateremu pojavu ali področju je t reba posvetiti centralno pozornost. Za osvetlitev 
pojma prijemališče poklicne etike lahko vzamemo primer s področja medicine. 
Predmet zdravnikovega dela je človekovo telo in je zato povsem samo ipo sebi 
umevno, da je prijemališče zdravnikove etike tudi isti pojav, to je človeško telo 
oz. človek. Za to je povsem logično, da medicinska etika toliko poudarja zdrav-
nikovo usmerjenost na človeka. Kadar ne govori ekspliaitno o človeku, poudarja 
pomen življenja, to je življenja človekovega telesa. Zdravnik je dolžan storiti vse, 
da pomaga človekovemu telesu in ga ohrani čimdlje pri življenju. Vise svoje prije-
me mora podrediti temu cilju. Hkrati si mora prizadevati, da človekovemu telesu 
ne bi prizadejal kakršnekoli škode. Bolje napravi, če pusti stvarem svojo pot, kot 
da bi se loteval preveč tveganih posegov. 

Poklicne etike so si izdelale mnoge stroke, ki se ukvarjajo s človekom, vendar 
za večino njih ne bi mogli reči, da je prijemališče njihovih poklicnih etik človek. 
Vzemimo primer poklicne etike pravnikov. Tam je sicer veliko govora o korekt-
nem odnosu do človeka, s katerim pravnik dela, vendar analize pokažejo, da 
dejansko prijemališče tiste etike ni človek. Kljub vsemu pravilnemu odnosu do 
človeka, pravnik včasih koga obsodi celo na smrt. Prijemališče pravniške etike 
vidimo zato v pravičnosti, vzdrževanju reda v družbi. T o je osnovni cilj, ki ga 
pravniki žele doseči in videti je logično, da je to tudi prijemališče njihove poklicne 
etike. 

Za poklicno etiko novinarjev bi v istem smislu lahko trdili, da je n jeno 
prijemališče resnica. Točno in neoporečno poročanje o dejstvih je cilj, h kateremu 
teži novinar, ki upošteva etiko, čeprav je jasno, da s tako obliko dela prizadene 
marsikaterega človeka. 

Predmet psihologije sta vedenje in doživljanje. Torej je povsem korektno 
postavi tezo, naj bo prijemališče psihologove poklicne etike vedenje. Ob tem ne 
gre pozabiti vprašanja doživljanja, čeprav že iz same definicije izhaja, da mu gre 
nekoliko podrejena vloga. Psiholog mora upoštevati doživljanje človeka, ni pa se 
dolžan ukvarjati predvsem z njim. Opira se lahko na dejstvo, da sta vedenje in 
doživljanje med seboj tesno povezana, predvsem vzročno povezana. Pravilno in 
učinkovito vedenje vodi do ugodnega doživljanja in prijetnega počutja, končno 
tudi do splošnega zadovoljstva. Korektna etična usmerjenost na vedenje lahko 
privede tako tudi do ugodnega doživljanja. 

Vedenje, ki naj bo prijemališče psihologove poklicne etike, je pojav, ki 
nastopa med človekom in njegovim okoljem. Praviloma se nahaja med človekom 
in družbo, kajti družba predstavlja danes najpomembnejši del človekovega okolja. 
Psiholog zato ravna v skladu s svojo poklicno etiko, kadar pri svojem delu 
upošteva vidike in interese obeh omenjenih področij, to je tako človeka kot 
družbe. Cim bi se pretirano opredelil samo za eno stran, bi kršil načela poklicne 
etike. Ne more enostransko zastopati interesov posameznika, ki se zateče k njemu 
po pomoč, niti sprejeti vlogo agenta družbe, ki želi podrejati in omejevati svobodo 
svojih članov. 

Na prvi pogled je jasno, da je položaj psihologa ob tej opredelitvi vse prej 
kot lahek. Vedno mora upoštevati mnogo različnih in celo protislovnih faktorjev 



ter biti sposoben ohranjati ravnovesje med njimi. Psiholog se pri svojem delu na-
haja v mnogo bolj zapletenii situaciji kot zdravnik. Zdravnik mora skrbeti samo 
za enega osnovnih vidikov, psiholog za dva. Zdravnik napravi vedno dobro in 
pravilno, kadar pomaga človeku. Navadno doseže izboljšanje funkcioniranja 
človekovega telesa, ni pa v nasprotju z njegovo poklicno etiko, če uredi človeku 
še kaj drugega. Za zdravnika je malo pomembno, kje bo dobil sredstva za to, kdo 
bo plačal stroške njegovega dela in ostale pomoči človeku. Poklicna etika ga 
opravičuje, da poišče sredstva kjerkoli in kakorkoli. Cim bolj vneto skrbi za 
materialno podlago svojega dela, tem bolj se ravna v skladu s poklicno etiko. 

Psiholog žal ne more stremeti k tako enoznačnemu pojavu kot je zdravje, kajti 
njegovo področje dela je drugje. Za vedenje nikoli ne moremoreči, da je zdravo 
— pojem zdravja pri opisovanju problematike vedenja uporabljajo le v vlogi meta-
fore — vedenje je lahko le normalno ali abnormalno. Moteno doživljanje tudi 
ni vselej znak bolezni, ampak je pogosto posledica zgrešenega vedenja. Psiholog 
sme pomagati človeku doseči ugodnejše doživljanje le s takim vedenjem, ki je 
v skladu z interesi družbe in ostalih ljudi. 

Psihologu se je dokaj težko sklicevati, da je njegov cilj doseči pri človeku 
normalno vedenje, kajti tudi ta pojem je zelo pester in mnogoznačen. Med normal-
no vedenje štejemo zelo različne oblike vedenja, med drugim tudi take, ki so zgolj 
v interesu njegovega nosilca, so pa morda neugodne ali škodljive za njegove so-
ljudi ali družbo. 

Pri svojem delu mora psiholog predvsem skrbeti, da bo pri svojih klientih 
ustvarjal vedenje, katero bo normalnejše in bo prinašalo boljše posledice, vendar 
Se bo gibalo v okvirih, ki nikogar ne ogrožajo, nikomur ne prinašajo škode, torej 
vedenje, ki črpa iz lastnih možnosti klienta samega in sloni na njegovi pošteni 
skrbi zase. 

Psiholog krši načela poklicne etike, kadar deluje v skladu s predstavami, da 
živimo v mogočni irn bogati družbi, ki ima obilo možnosti pomagati in podpirati 
uboge, nesrečne, nesposobne ljudi, in v skladu s tem daje predloge, naj se mu 
omogoči živeti od socialne podpore, prezgodnja invalidska upokojitev ipd. Edino 
Pravilna usmeritev je tista, ko skuša psiholog storiti čimveč, da bi človeka osposo-
bil za samostojno življenje in ga naučil čim bolje uporabljati svoje sposobnosti, 
d rugačne oblike skrbi za človeka naj psiholog prepusti drugim strokovnim 
službam, ki so bolj specializirane za takšna vprašanja. Tako bo najbolje ohranil 
svojo poklicno lintegriteto in ustrezno zadržanje do klientov, svoj tipičen psiho-
loški pristop in visoko kvaliteto svojega dela. Psiholog naj si ne dela utvar, da bo 
lahko nekakšen univerzalen strokovnjak — zgrešenost te predstave kažejo razne 
bizarne oblike delovanja tistih, ki ti to domišljajo — ampak naj na svojem 
Področju deluje ustrezno predmetu svojega dela. 

Psiholog predvsem spreminja vedenje ljudi; indirektno doseže tako tudi spre-
membe doživljanja. Ljudje svoje vedenje praviloma neradi spreminjajo, ker je to 
Po eni strani velik napor, po drugi jim jemlje ugodnosti, ki so jih doslej dosegali 
2 njim. Psiholog ne sme v nobenem primeru »sejati dobroto«, kajti s tem bi 
zgolj utrjeval dosedanje malo primerno vedenje pri svojih klientih, vrhu tega bi 
močno zmanjševal pripravljenost na spreminjanje vedenja. Z izvajanjem »dobrih 
del« bi torej deloval psiholog direktno nasprotno osnovnemu cilju svojega dela. 
Psihologu je dovoljeno edino to, da napoti klienta k ustreznemu strokovnjaku, ki 



bo nudil neko materialno pomoč, kadar je presodil, da so njegove sposobnosti in 
objektivne možnosti tako majhne, da s spreminjanjem vedenja ne bo mogel doseči 
nekega sprejemljivega stanja. 

Usmerjanje prijemališča psihologove etike in vedenja ni v nasprotju z do-
sedanjim načelom, naj se psiholog orientira na kliente in se mu maksimalno posveti 
in vzpostavi z njim čimboljši osebni kontakt. Protislovje bi videl tukaj samo 
nekdo, kdor bi presojal stvari izredno površno, se oprijemal zgolj na verbalne 
fraze. Psiholog lahko ob svojem osnovnem stališču vselej vzpostavi odličen 
kontakt s klientom, ki je pripravljen pošteno sodelovati. Ce pri klientu te pošte-
nosti ni, ampak goji morebitna parazitska pričakovanja, takega sodelovanja ne bo, 
kajti človek bo zahteval vse kaj drugega kot psihološko pomoč. Podobna pripo-
ročila so veljala končno tudli doslej, ko se je kljub bolj poudarjeni orientaciji na 
človeka, opozarjalo, da ne smemo ustreči vsem njegovim željam, predlogom, 
zahtevam ipd., ampak moramo zavzeti objektivno stališče in človeka osveščati 
o naravi njegovih pričakovanj. Ob upoštevanju tega lahko ugotovimo, da se naše 
stališče vsebinsko ne razlikuje pretirano od dosedanjih. Različna je predvsem 
njegova formulacija, kar omogoča izostritev nekaterih bistvenih vidikov. 

Naša stališča po svoji obliki niso humanistična niti si ne prizadevamo, da bi 
jim dali takšen videz. Skušamo biti kritični do današnjega stanja, ko je ideologija 
humanizma dobesedno preplavila mašo družbo. Menimo, da ni nikoli koristno 
pretirano se opreti na katerokoli ideologijo, najsi je njen videz še tako bleščeč. 
Med drugim so pri vsaki ideologiji možne zlorabe, kar dokazujejo številni primeri 
lažnega humanizma. Z a psihologijo kot stroko je lahko samo škodljivo, česepreveč 
veže na katerokoli ideologijo ali se celo opira nanjo, vrhu tega ji to niti ni po-
trebno, kajti ima svoj jasno definirani predmet dela, do katerega lahko zavzame 
povsem stvaren odnos. Za humanizem smemo reči, da je ravnokar dosegel svoj 
vrhunec. Psihologija je po drugi strani mlada stroka, ki še mi pokazala vseh svojih 
zmožnosti. Dejstvo je, da za neko stroko ni nič hujšega kot opirati se na neko 
staro ideologijo. Vrhu tega so druge stroke toliko izčrpale možnosti humanizma, 
zlasti je tukaj dejavna medicina s svojo striktno usmerjenostjo na človeka, da psiho-
logija praktično ne bi imela dodati še kaj temeljitejšega, če bi si še tako priza-
devala biti ekstremno humanistična. Torej psihologiji res ne ostane nič drugega, 
kot da išče svojo samostojno pot, in razvfije možnosti kako nuditi družbi čim 
večji prispevek. 

Psihologovo osnovno delo je neposredno nudenje pomoči 

Psihologi danes delujejo na najrazličnejših področjih in opravljajo zelo pes-
tre oblike nalog. Kot osnovno zadržanje psihologa postavljamo zahtevo, naj sku-
ša vedno nuditi pomoč in sicer čimbolj neposredno pomoč. Psiholog naj sam ukre-
pa v širokem spektru možnih situacij in naj se izogiba temu, da bi prelagal izvr-
šitev posameznih nalog na druge strokovne profile. 

Doslej je bilo videti, da ostaja psiholog bolj v ozadju, kjer deluje kot nek 
zbiralec psihološko relevantnih informacij. Drugi strokovnjaki zahtevajo od njega, 
da s svojimi instrumenti zbere te informacije in jih posreduje njim, tipa nato 
sprejemajo končne odločitve in izvajajo konkretne ukrepe z ljudmi. Takšna situ-



acija je neugodna tako za psihologijo kot za družbo. Dejstvo je namreč, da na 
osnovi zbranih psiholoških informacij lahko edino psiholog oblikuje najboljše 
odločitve. Pri prenosu informacij od enega strokovnjaka do drugega prihaja do 
izgubljanja informacij in njihovega izmaličenja. Vrhu tega ni nikogar, ki bi znal 
bolje razumeti psihološke informacije od psihologa samega; nekateri si to morda 
domišljajo, vendar praksa kaže, da prihaja v dosedanjih razmerah do številnih 
napak in pomanjkljivosti. Eden od vzrokov stanja so tudi psihologi sami. Doslej 
so bili pretirano s k r o m n i Nekateri so si svojo eksistenco poenostavili s tem, da so 
se klanjali raznim centrom moči in si tako podkupovali mogočne zaščitnike. Veči-
na jih je bilo premalo sigurnih vase in so odgovornost prelagali na druge. Dose-
danje stanje je delno razumljivo ob upoštevanju dejstva, da so se psihologi pojavili 
v družbi šele pred nekaj desetletji, da so bili brez tradicije, vrhu tega je bila veči-
na psiholoških kadrov mlada. Danes je to stanje objektivno že preseženo, zato 
ni razloga, da začno psihologi nastopati odločneje in prevzemati naloge, ki so 
čimbliže neposrednemu nudenju pomoči in odločanju. Ce bi sprejeli takšno za-
držanje kot zahtevo poklicne etike, bi s tem še dodatno vzpodbudili psihologe, 
da začno zavzemati v družbi položaj, ki jim pripada glede na pomen njihove 
stroke. 

Najbolj neposredno pomoč nudi psiholog ljudem pri psihoterapevtskem delu. 
Upravičeni smo postaviti zahtevo, da je psihoterapija sploh naloga vsakega psiho-
loga. Poleg psihoterapije opravlja marsikateri psiholog tudi druge naloge, vendar 
moramo vsemu ostalemu delu pripisati zgolj sekundarni pomen. 

Situacija je precej analogna pri zdravniku. Nihče ne dvomi, da je osnovno delo 
zdravnika zdravljenje ljudi. Tudi njihova poklicna etika postavlja to tezo kot os-
novno izhodišče. Kljub temu pa delujejo posamezniki na področjih, kjer ne izvaja-
jo sposobnosti kandidatov za opravljanje določenih nalog. Zdravniki v raznih 
komisijah sprejemajo odločitve o usodi ljudi. Pri preventivni medicini zdravnik 
tudi neposredno ne zdravi. 

Zagovarjanje osnovnega izhodišča, da je psihologovo osnovno delo psihote-
rapija, je izredno pomembno. Ce to tezo postavimo na nivo etičnega imperativa, 
bo vsak psiholog najbolje vedel, k čemu mora pri svojem poklicnem delu pred-
vsem težiti. Mnogi bodo prišli v situacije, ko jim bo okolje nalagalo razne dru-
gačne naloge, vendar bodo ob upoštevanju te orientacije znali sami najti ustrezno 
delo zase in za opravljanje svojega poslanstva. Danes je žal tako, da skuša psiho-
logu marsikdo nalagati najrazličnejše naloge, vendar je dejstvo, da je psiholog 
toliko visoko formiran strokovnjak, da je predvsem sam sposoben najti primerno 
delo zase. Kjerkoli se nahaja, bo znal presoditi, kaj naj dela, da bo nudil največji 
Prispevek delovnih organizacij, l judem s katerimi prihaja v stik, :i.n končno družbi 
kot celoti. Zanašati se na druge in se prepuščati njihovemu vodstvu je v načelu 
zgrešeno, kajti oni slabše vedo, na kakšen način lahko poda psiholog največji 
Prispevek. Seveda pa je nujno, da psiholog sodeluje z drugimi strokovnjaki, da 
utemeljuje svoja stališča in obvešča o možnostih svojega dela. Sodelovanje je 
nujno v vsakem trenutku, podrejanje morda vodi do kršenja poklicne etike 
Psihologov. 

Da bi lahko uveljavil svoje delo in svoj položaj ter se ravnal po poklicni etiki, 
mora psiholog marsikje delovati zoper zastarele in nerealistične predstave. Naj-
bolj tipičen primer je spet s področja psihoterapije. Dokler se psihologi niso poja-



vili kot formirana grupa strokovnjakov, so se s psihoterapijo ukvarjali zdravniki. 
Oni so bili celo tisti, ki so skovali pojem psihoterapije, pojem, ki vsebinsko ne 
ustreza, je pa danes zelo popularen in smo ga prisiljeni obdržati. Današnja empi-
rična znanost jasno kaže, da je pojem o duševnosti nevzdržen, kajiti dejanski 
predmet dela je vedenje, za pojem terapije ali zdravljenja pa velja, da ga je smisel-
no uporabljati le pri odklonih na telesu, se pravi pri boleznih. Motnje vedenja 
in doživljanje niso bolezni, zato jih tudi ni potrebno zdraviti v klasiičnem smislu, ra-
zen kadar slonijo na kakšni boleznii, kar pa se redkeje zgodi. Treba pa je na te 
motnje delovati s psihološkimi sredstvi, to je s psihoterapijo. Pojem psihoterapije 
uporabl jamo tukaj zato samo v metaforičnem smislu, ob tem pa se zavedamo, 
da gre za povsem nemedicinsko problematiko. 

Nobena etika ne ponuja nekih lahkih rešitev in ne omogoča ljudem zapadati 
v lagodnost. Prav nasprotno, etika služi za angažiranje ljudi, postavlja jim naloge 
in nakazuje cilje, ki jih je treba doseči. Stroga poklicna etika zato bolj obreme-
njuje predstavnike neke stroke kot situacija, v kateri so etična načela ohlapna ali 
nejasna. Za to predloženih zamisli ne bi smeli ocenjevati z vidika, koliko bi bilo 
psihologom ob njhovem upoštevanju laže ali bolj prijetno, koliko bi s tem prido-
bili brez vlaganja večjih naporov. Najbol j korektno bi lahko presojali te predloge, 
če bi se opirali na dolgoročne koristi, ki jih ima lahko stroka od njihovega upo-
števanja, kakor tudi na dolgoročne koristi, ki bi jih lahko psihologija ob tem pris-
pevala družbi. Interesi psihologije in interesi družbe so identični, kajti potrebe 
po psihološkem delu so v razviti družbi vse bolj prisotne. Psihologija je celo eden 
od faktorjev, ki omogoča dobro funkcioniranje družbe in prispeva k njenemu na-
daljnemu razvoju. Seveda pa lahko to nalogo opravlja le solidna psihologija, ki 
bo razpolagala z zadostnim številom strokovno temeljito formiranih in pravilno 
etično orientiranih kadrov. 



Pomenske in vedenjske značilnosti različnih okolij 

MARKO POLIC 
BOJAN DEKLEVA 

LJUBICA MARJAN0V1C 
PETER UMEK 

Znano je dejstvo, da l judje različno dojemajo in različno delujejo v različnih 
okoljih. Toda skoraj vedno to dojemanje in delovanje bolj ali manj ustrezata 
danemu okolju. Lahko domnevamo, da slednje posreduje določene znake, ki jih 
posameznik uporablja, kot nekakšne vodiče. Ti znaki so predvsem kulturno, 
družbeno določeni. Rapopor t (1969) smatra, da je zveza med obnašanjem in 
okoljem dvojne narave. Po eni strani je razumevanje vedenjskih vzorcev, želja, 
motivov in čustev bistveno za razumevanje zidane oblike, saj je le ta fizično 
utelešenje teh vzorcev. Z druge strani, enkrat zgrajena oblika vpliva na obnašanje 

način življenja. Toda zavedati se je treba, da fizično okolje le nudi oz. ne 
nudi možnosti za uresničenje nekega vedenja, nikakor pa ne ukazuje, kakšno naj 
le to bo. V tem smislu je tudi razumeti vlogo znakov ali skritih pomenov, ki jim 
je okolje nosilec. 

Anne Buttimer (1976) poudar ja vpliv družbenega okolja, v katerem ljudje 
zive, na njihovo znanje, uporabo in vrednotenje prostora. Njen prikaz dialektičnih 
odnosov med krajem, prostorom, osebo in družbo predstavlja nekako razčlenitev 
družbenih razsežnosti našega znanja o okolju. Kraj si zamišlja kot določeno pod-
r°cje, ki je oblikovno omejeno, prostor pa kot nepretrgano površino, na kateri 
Potekajo različni procesi. Kraji vsebujejo neki fizični ali družbeni pojav, ter 
Predstavljajo sečišče različnih dinamičnih prostorskih procesov. 

SLIKA J.: Dialektična perspektiva znanja o okolju. Odnosi med posamezno osebo 
ln družbenim sestavom so analogni odnosom med posameznim krajem in prostor-

skim sestavom (po Buttimer, 1976). 



V okviru odnosov med prvinami tega modela bomo poskušali prikazati tudi 
vprašanja, ki se jih bomo v nadaljnjem lotili. Odnosi med osebo in prostorskim 
sestavom (a) zajemajo razčlenitev prostorskega obnašanja, dejavnosti, izbiro 
kraja stanovanja, nakupovalno obnašanje, itd. To so tudi osnovna vprašanja, ki 
nas, v tem trenutku zanimajo. Podobno je tudi z odnosi med krajem in družbenim 
sestavom (d), ki se kažejo npr. v pomenih, ki jih pripisujemo kraju. Proksemično 
obnašanje, ozemeljskost, spoznavanje prostora, ipd. se nanašajo na posamezni-
kove odnose s krajem (b). Sestave prostorske nadvlade, družbene neenakosti, ter 
razna prepletanja družbenih in prostorskih procesov zajema odnos med družbenimi 
in prostorskimi sestavi (c). Odnosov (e) in (f), kjer je prvi predvsem stvar socialne 
psihologije oz. sociologije, drugi pa zemljepisa, se v tem sestavku sploh ne bomo 
dotaknili. 

Gibson (1950) je razvil tipologijo za opis pomenov, ki jih ima neki objekt 
oziroma okolje za posameznika. Tu bomo omenili le štiri vrste teh pomenov: 

Konkretni pomeni — izhajajo iz aktivnega raziskovanja fizičnega okolja, oz. 
gre za učinke okolja kot so hrup, gneča, itd.; 

Uporabni pomeni — pomeni za zadovoljevanje potreb, uporabnost okolja 
(za hrano, igrače, rekreacijo, itd.); 

Čustveni pomeni — nanašajo se na stvari, ki naredijo okolje bodisi prijetnejše 
bodisi zoprnejše (estetski videz) na najbolj različne načine; 

Simbolični pomeni — gre za abstraktne, kulturno določene pomene, okolja 
ali stvari, ki predstavljajo ali nakazujejo nekaj drugega (svobodo, pretekla leta, 
itd.). 

Na samo vedenje se nanašata Hallova (1969) pojma ustaljeno in polustaljeno 
oblikovanega prostora. Prvi predstavlja enega od pomembnih načinov urejanja 
dejavnosti posameznika in skupine. Vključuje tako materialne pojave kot tudi 
skrite ponotranjene vzorce, ki so vodiči posameznikovega obnašanja. Polustaljen 
prostor dopušča hitro spremembo fizičnega okolja kot seveda tudi spremembo 
dejavnosti v njem. Na ta vprašanja se nanaša tudi Barkerjeva (1968) teorija 
vedenjskega okvira. 

Naj omenimo še Ecovo (1972) razlikovanje med osnovnimi in drugotnimi 
funkcijami arhitekture, kjer se druge nanašajo na simbolične vrednosti okolja. 
Neupoštevanje enih ali drugih, ali pa sprememba družbenih odnosov, ki jih 
pogojujejo, lahko popolnoma spremene pričakovani vzorec dejavnosti in odnosov 
v nekem mestu. 

Simbolični pomeni so sestavni del naše zaznave okolja prav zaradi njegove 
družbene določenosti. Okolje na simboličen način prenaša množico vedenjskih 
pričakovanj ter tako določa vrsto dejavnosti, ki naj bi se v njem po možnosti 
pojavila. O tem priča vrsta zgodovinskih dognanj o razvoju npr. mestnega okolja. 
Bogdanovič (1976) je tem vprašanjem posvetil celo knjigo, kjer je pokazal, kako 
je mesto v zgodovini delovalo kot simbol, kot »zmanjšani analogon sveta, v 
sredini med človekom in vesoljem . . .«. V kar največji meri pa ustroj mesta 
odraža dane družbene odnose, tako razredne, kot tudi npr. potrebo po družab-
nosti, red, disciplino, anonimnost, pomanjkanje svobode, itd. 



SLIKA 2.: Tloris četrti sužnjev v okviru Horusovega templja v Luxorju v Egiptu. 
Enoličnost in razosebljenost sta bili sploh značilnost naselbin potlačenih razredov 

in skupin (po Grillo, 1975). 

Smithova (1974) štiri področja simbolizma mestnega okol ja predstavl ja jo do 
n eke mere bolj razdelane Ecove drugotne funkci je okolja: 

a) Asociativni simbolizem se nanaša na osebne izkušnje in je povezan z do-
ločeno vrsto okolja. 

b) Kulturno pogojeni simbolizem, se za razliko od prejšnjega nanaša na 
skupinske asociacije. 

c) Simbolizem domačega, se deli v to, kar je vsakdanje in predstavlja 
ozadje za dnevne naloge, ter v simbolizem zgodovinskih stavb, ki simbolizirajo 
'n predstavl ja jo različna zgodovinska obdobja . 

d) Arhetipični simbolizem ima svoj izvor globoko v človeški predzgodovini. 
Glede na to, da so se ti simboli materializirali na filogenetsko zgodnji s topnji 
razvoja človeške vrste, so skupni in morda celo vsesplošni. 

Medtem ko je razdelitev vsaj v prvem delu bolj tehnične narave, razlikuje 
osebno od skupinskega, posebno od splošnejšega, pa tretja kategorija deloma 
zajema to, kar je Barker imenoval vedenjski okvir. Zadn j a vrsta simbolizma izraža 
značilen Jungov vpliv, ki je, to bomo pokazali še z enim primerom, med nekate-
r>mi arhitekti kar precejšen. Mnogi od njih mešajo dejstvo, da je način človeko-
V ega zaznavanja (predvsem vidnega) prostora toliko prirojen, kot so se čutila 
tokom evolucije razvijala in pri lagajala (preko mutacij) zemeljskemu okolju, da bi 
§ a sploh mogla odražati in da se nekatere splošnosti v prostorskem simbolizmu 
Pojavljajo ne zaradi prirojenosti , pač pa zaradi istovrstnih čutil dn podobnega 
okolja. 

Jungovi praliki lahko zas topajo prvine skupne človeške zgodovine, toda zato 
se niso prirojeni, niso del dednega sporeda človeške vrste. C. Cooper (1976) je, 
s h a j a j o č iz Jungovih pojmov kolektivne podzavesti, pralika in simbola, poskusila 
Pokazati, kako ti pojmi nudi jo uporaben pojmovni okvir za razlago hiše kot 
s>nibola sebe. S posredovanjem kolektivne podzavesti so l judje v stiku z arhaičnim 

1 4 Anthropos 4—6 209 



pralikom sebe in z njegovim simbolom-hišo. Dejansko obstaja vrsta podatkov, 
najdemo jih tudi v vsakdanjem življenju, ki pričajo o odvisnosti vrste hiše ali 
stanovanja in njegove opreme od posameznikovega družbenega položaja, njegove 
osebnosti ipd. Lahko bi celo rekli »Povej mi, kje in kako stanuješ in povem ti, 
kdo si«. Laumann in House (1971) sta odkrila, da je prisotnost oziroma odsot-
nost določenih predmetov dober znak in odraz stališč in položaja posameznika. 

^ te i Ktr 
3 
Z 

£ -"-v • ' 

i ' W 
P/)»TeH ?freer— 

oVt'i pr.H. 

I L - g 
d . 

Q 
cA 

Ml 
Pm 

s ^ n -

J / __—. .—. 
T T 

L / 

N 
11 — 

ii] l »lom tf./f 

b 

SLIKA 3.: Ernestov zemljevid (a) kaže, kako velika je psihološka pregrada med 
predelom, kjer živi in predelom belcev. To kaže nesorazmerno široka ulica. Ralph 
pa, ki je hodil v drugo šolo in je zahajal tudi na »ono stran«, je narisal svoj 

zemljevid (b) v normalnih razmerjih (po Gould in White, 1974). 



Sprednja stran hiše in dnevna soba sta verjetno najbol j ugodna vira za presojo 
načina, na katerega posameznik izraža svojo družbeno istovetnost. Oba namreč 
predstavljata to, kar je predvsem dostopno javnosti, zato ju bo posameznik tudi 
uporabil za ustvarjanje slike o sebi. 

Potrebno je seveda upoštevati, da je ustvarjanje slike o sebi pogojeno tudi 
z materialnimi možnostmi lastnika stanovanja, saj si ne more vsakdo omisliti 
lastne hiše in dragega pohištva. 

Čeravno je tovrstni simbolizem tudi vezan na človekovo dejavnost, pa ni 
tako neposredno kot tisti pomeni nekega okolja, ki se odražajo v spoznavnih 
zemljevidih. Risbi, ki ju v svoji knjigi prikazujeta Gould in White (1974) na 
simboličen način odražata odnos dveh črnskih dečkov do okolja, s tem pa tudi 
v sa j omejitve možnega prostorskega obsega njune dejavnosti v danem okolju. 

Na j ob zaključku omenimo še Russellovo in Mehrabianovo (1976) mnenje, da 
fizično okolje vzbuja čustvene odgovore, ki nato vplivajo oziroma posredujejo 
sosledna obnašanja. Toda, čeprav drži, da za vsako dejavnostjo stojijo določena 
čustva, nam slednja vendarle ne morejo odgovoriti na vprašanje o vrsti dejavnosti, 
razen v okviru splošnih kategorij približevanja in umikanja. Vendar pa čustva 
Predstavljajo osnovo za nastanek ustreznega vrednostnega simbolizma. 

V nadaljnjem se bomo ukvarjali z možnimi vplivi štirih različnih okolij na 
človekove simbolične odgovore ter na zaznavo možnega opravljanja različnih 
dejavnosti. Zanimajo nas tudi razlike med osebami različne starosti. Ali bo njihov 
različen družbeni položaj vplival na odgovore? Razlike in povezave med objektiv-
nimi in subjektivnimi značilnostmi okolja predstavljajo dodatno vprašanje. Lahko 
domnevamo, da bodo otroci bolj omejeni v svojih odgovorih, predvsem pri iz-
biri dejavnosti, prav tako pa, da bosta umetno okolje ter prisotnost ljudi vnašala 
dodatne omejitve, ter razilčen simbolizem. 

METODA 

Osebe: V raziskavi sta sodelovali dve skupini preizkušancev. V prvi skupini 
Je bilo 29 otrok, učencev OS Karel Destovnik-Kajuh, starih od 13 do 14 let. 
Drugo skupino je sestavljalo 24 študentov psihologije, starih od 20 do 24 let. 

Gradivo: Različne raziskave (npr. Shafer & Richards, 1974) so pokazale, da 
'ahko fotografije s precejšnjo veljavnostjo zastopajo resnično okolje, kadar razi-
skujemo vplive okolja na človeško obnašanje. Seveda mora fotografija zajeti celoto 
vseh vidnih značilnosti okolja, ki so zanj značilne. Istočasno nam omogoča boljši 
nadzor nad predstavitvijo značilnosti okolja, katerih vplivi nas zanimajo. Glede 
n a to, da so nas zanimale razlike, ki obstajajo med simboličnimi sporočili umetnega 
m naravnega okolja ter okolja, v katerem je več, oziroma malo ljudi, smo iz 
vzorca 33 črno-belih fotografi j različnih predelov Ljubl jane izbrali ožji vzorec 
desetih slik, ki so se bolj ali manj razlikovale po navedenih značilnostih. V samem 
eksperimentu smo uporabili štiri slike iz tega ožjega vzorca. Izbrali smo jih na 
osnovi razčlenitve njihovih medsebojnih podobnosti s programom MINISSA, 
saj smo želeli tudi empirično ugotoviti tiste splošne razsežnosti ali značilnosti, 
vzdolž katerih preizkušanci zaznavajo in razvrščajo predstavljena okolja. Mere 
Podobnosti smo dobili v predeksperimentu pri skupini študentov. Dvorazsežnost-



na končna razvrstitev slik dobl jena s tem programom je ob sorazmerno nizkem 
stresu ( = 8 % ) odkrila naslednji razsežnosti : umetno oko l je—naravno okolje 
in prisotnost l judi—odsotnost ljudi. Slednja razsežnost se je v precejšnji meri 
pokrivala z razlikovanjem med odprt im in zaprt im (zaključenim) okoljem. 
Razvrstitev kaže slika 4. Štiri slike, ki smo jih izbrali, so predstavljale skrajnosti 
v razvrstitvi s tem, da v dveh primerih nismo izbrali najskrajnejših, saj smo 
pazili, da so predstavljale skrajnost le na eni razsežnosti, na drugi pa so morale 
biti čim bolj nevtralne. T a k o smo lahko zagotovili čistejši vpliv posameznih zna-
čilnosti predstavljenih okolij. 

S pomočjo desetih bipolarnih pridevniških parov, opisujočih različne vidike 
konotativnega pomena, smo ugotavljali značilnosti okolja, ki bi nekatere od njih 
lahko imenovali tudi simbolične. Pridevniki so bili podobni tistim, ki sta jih 

ZAPRTO - ODSOTNOST LJUDI 

ODPETO - PfUSOTNUST L3UDI 

SLIKA 4.: Dvorazseznostna končna razvrstitev fotografij desetih različnih pre-
delov Ljubljane. 



SLIKA 5.: Fotografije, ki so bile uporabljene v eksperimentu. Predstavljajo raz-
lične predele v središču Ljubljane, z izjemo parka (Tivoli), ki pa je tudi blizu 

središča. 

uporabljala Russell in Mehrabian (1976) s tem, da smo izključili devetstopenjsko 
lestvico. Tako smo se izognili nevtralnim odgovorom preizkušancev, saj nas niso 
zanimale stopnje pomena, pač pa možne povezave simbolične narave. S pomočjo 
seznama dvajsetih dejavnosti, ki je zajemal tako tiste vsakodnevne in običajne 
na javnih mestih (npr. pogovarjanje, sprehajanje) preko protislovnih (npr. kri-
čanje, sedenje na tleh) pa do družbeno prepovedanih (npr.: uriniranje, pretepanje), 
smo hoteli ugotoviti možne povezave med vrsto okolja in obnašanjem v njem 
Tako pridevniški pari kot seznam dejavnosti so podani v tabeli 1. 

Postopek: Eksperiment je bil skupinski. Preizkušanci so si najprej ogledali 
Posamezne fotografije, ki so jim bile prikazane v naključnem redu. Nato so v 
seznamu pridevnikov podčrtali tisti pridevnik v vsakem paru, ki je najbol j ustre-
zal njihovemu vtisu o prikazanem okolju. Prav tako so morali označiti za vsako 
dejavnost ali bi jo, oziroma je ne bi opravljali v danem okolju. 

REZULTATI IN RAZPRAVA 

Odgovori preizkušancev pričajo, da obstaja povezava med določenimi objek-
tivnimi značilnostmi okolja, njegovimi simboličnimi pomeni ter možnimi dejav-
nostmi v njem. Rezultate kaže tabela 1. 



TABELA 1. Pomeni in dejavnosti, ki so jih izbrali študenti (S) in učenci (U) ob 
predloženih fotografijah. 

FOTOGRAFIJA 

1 2 3 4 

S U S U S U S U 

A POMENI 
PRIJETEN-NEPRIJETEN n n 1 n 1 1 1 n 
Z N A N - N E Z N A N 1 1 1 1 n n 1 n 
UREJEN-NEUREJEN 1 1 n 1 1 1 1 
VELIK-MAJHEN 1 1 1 1 n 1 2 n 
V A R E N - N E V A R E N n 2 1 1 1 1 1 n 
POMEMBEN-NEPOMEMBEN n n 1 1 n 1 n n 
BLIZNJI-ODDALJEN 1 n 1 1 n n n n 
ZIVAHEN-MIREN 1 n 1 1 2 2 n n 
MARLJIV-LEN n n 1 1 2 n n n 
DOLGOČASEN-ZANIMIV n 1 2 2 2 2 2 n 
2 ( 1 ) 5 4 8 7 3 5 4 1 

B. DEJAVNOSTI- Ali bi ( s e ) . . . ? 
POGOVARJAL + + + + + + + + 
SPREHAJAL + + + n + + + n 
ZABAVAL + n + n + + + n 
TEKEL + n + n + n + n 
KADIL + — + — + — n — 

JEDEL, PIL n n + n + n + n 
POČIVAL n — n n + n + — 

OBJEMAL n n n — + n + — 

PREPEVAL + — n — + n n 
KRIČAL + — n — + — n _ 
CITAL n n n n + n n n 
POLJUBLJAL n n n — n n n 
TELOVADIL n — n — + n n — 

IGRAL + — n — 4- n n 
UČIL, ŠTUDIRAL n n — . — + n n _ 
SEDEL N A TLEH n — n — + n n — 

PLJUVAL N A TLA n — n — n — n — 

BIL PIJAN n — — — n — n — 

LULAL — — — — n — n 
PRETEPAL n 

8 2 6 1 16 3 7 1 

1 = izbran je bil prvi pridevnik 
2 = izbran je bil drugi pridevnik 
+ = preizkušanci bi dejavnost opravljali 
— = preizkušanci dejavnosti ne bi opravljali 
n = razlika ni bila statistično pomembna 

Označene razlike so bile statistično pomembne vsaj na nivoju 0,05. 
Od 24 (S), oziroma 29 (U) preizkušancev jih je pri statistično pomembni pove-

zavi vsaj 17 (S) oziroma 20 (U) izbralo eno od možnosti. 



Takoj lahko ugotovimo, da z ozirom na dejavnosti obstajajo močne pozitivne 
korelacije med odgovori obeh skupin, kot tudi znotraj skupin med fotografijami. 
Čeprav je splošni vzorec odgovorov podoben, pa obstajajo razlike v številu dejav-
nosti, ki bi jih preizkušanci v posamezni skupini opravljali. V povprečju bi štu-
denti opravljali 9,25 od 20 dejavnosti, učenci pa le 1,75. Upoštevali smo le 
statistično pomembne razlike, preverjene s x2- Razlike lahko pojasnimo z večimi 
dejavniki: 

— otroci so z ozirom na svoje obnašanje pod veliko ostrejšim družbenim 
nadzorom kot odrasli; 

— nekatere dejavnosti otroci ne počenjajo v toliki meri kot odrasli, oziroma 
imajo za njih drugačen pomen (npr. objemanje, poljubljanje). 

T o seveda ne pomeni, da učenci nekaterih nezaželjenih dejavnosti ne izva-
jajo (vemo, da je kajenje pri učencih dokaj pogosto), le da jih izvajajo v znanih 
okoljih in v okoljih, ki so pod slabšim družbenim nadzorom. 2 e naravno okolje 
postavlja precej manj omejitev za obnašanje, kot pa umetno, kar kažejo predvsem 
odgovori učencev. Upoštevati pa moramo tudi dejavnik prisotnosti ali odsotnosti 
ljudi ( = večji ali manjši nadzor). Ne le na teh fotografijah, pač pa v umetnem 
okolju na sploh, so ljudje bolj prisotni. Vendar pa manjša stopnja omejitev, ki 
jo daje naravno okolje izvira tudi iz njegove mnogofunkcionalnosti, oziroma 
bolje, odsotnosti posebnih funkcij. 

TABELA 2. p-korelacije med fotografijami in skupinama z ozirom na pogostnost 
izbir ( + ) in (1), to je, z ozirom na dejavnosti (a) in pomen (b). 

Foto-
grafije S 

(a) 
U S 

(b) 
U 

Foto-
grafije 

(a) 
S-U 

(b) 
S-U 

1 — 2 0,85** 0,93** 0,05 0,16 1 0,54** 0,15 
1 — 3 0,58** 0,83** 0,37 —0,70 2 0,78** 0,86** 
1 — 4 0,74** 0,82** 0,04 0,42 3 0,71** 0,81** 
2 — 3 0,57** 0,75** —0,18 —0,04 4 0,84** 0,27 
2 — 4 0,86** 0,91** —0,09 —0,38 
3 — 4 0,72** 0,81** 0,67* —0,22 

* p < 0,05 
** p < 0,01 

Osnovne funkcije naravnega okolja niso utrjene (z izjemo oddiha) umetno 
okolje pa je zaradi svoje smotrnosti nasproten primer. Odtod tudi razlike v 
njunem pomenu. 

Upoštevati moramo tudi dejstvo, da so vse štiri slike predstavljale javno 
okolje. T o dejstvo je vplivalo na odgovore preizkušancev mimo in skupaj z 
razlikami v prikazanih okoljih. Nekatere dejavnosti ustrezneje potekajo v za-
sebnih okoljih (npr. poljubljanje in objemanje, hranjenje, uriniranje), oziroma 
v tistih javnih okoljih, ki posamezniku zagotavljajo potrebno stopnjo zasebnosti. 

V simboličnih povezavah je pri obeh skupinah precej podobnosti. Vendar 
je skladnost predvsem v vrsti povezave, razlike pa nastopajo v stopnji povezave. 



Vrstni redi pogostnosti posameznih izbir so v nekaterih primerih celo negativno 
korelirani. To je posebej razvidno pri korelaciji med odgovori na prvo (umetno 
okolje) in tretjo (naravno okolje) sliko pri otrocih. Sliki predstavljata dve skraj-
nosti v spoznavnem prostoru uporabljenega gradiva in je tak odgovor pri učencih 
razumljiv. Manj jasno je, za kaj gre pri študentih. Dejstvo, da je takoj zraven 
prikazanega trga park (del dreves se vidi tudi na sliki) in, da študenti to precej 
bolje vedo kot pa učenci (ki so iz predmestne šole), lahko pojasni tesnejšo zvezo 
med odgovori na sliki pri študentih. Nasploh so povezave z ozirom na konota-
tivni pomen izrazito nižje od povezav z ozirom na dejavnosti. Zdi se, da so 
dejavnosti in njihov vrstni red v posameznem okolju izrecneje določeni z družbe-
nimi pravili, kot pa je določeno to kar l judje mislijo, njihova stališča, ipd. Ena 
stvar je kaj bi nekdo v danem okolju počel, druga pa, kaj si o njem misli. 
Možno je tudi, da gredo razlike le na račun statistične obdelave — korelacija 
med 20 odgovori je manj podvržena slučajnim dejavnikom, kot pa korelacija 
med 10 odgovori. Med skupinama so si podobni predvsem odgovori na drugo 
(prisotnost ljudi) in tretjo (naravno okolje) sliko. Očitno imata oba dejavnika 
toliko določujoč skupni družbeni pomen, da ni večjih razlik med odgovori otrok 
in odraslih. Drugače je s prvo in četrto sliko, pri katerih je situacija manj jasna. 
Spomnimo se tudi, da nobena od njiju ni zavzela skrajne vrednosti vzdolž 
ustrezne spoznavne razsežnosti. 

Razlike v odgovorih, kolikor obstajajo, so pogojene z različnim položajem, 
znanjem in zmožnostmi pripadnikov obeh skupin. To kar je za eno skupino 
precejšnja nevarnost (npr. promet), drugi skupini ni tako nevarno. To kar je 
za eno skupino delo, oziroma zabava, ni nujno isto tudi za drugo skupino. Na-
ravno okolje je prijetno posameznikom iz obeh skupin, na jmanj pa je vsem 
prijetno okolje z avtomobili. 

Gnečo povezujejo študenti tudi z neurejenostjo (pri učencih se pojavlja le 
ustrezna težnja), naravno okolje pa jim pomeni mir. Nasprotje je le v tem, da 
bi v tem mirnem okolju izvajali tudi kar najbolj glasne in nemirne dejavnosti. 
»Mir« se torej nanaša bolj na možnost mirne izbire in izvajanja dejavnosti, po-
vezan pa je tudi z znanim stereotipom. 

V celoti lahko zaključimo, da so znaki, ki jih posreduje okolje, družbeno 
določeni. To kažejo tako razlike kot podobnosti med skupinama med okolji. 
Odgovori so si podobnejši v primerih, ko se obe skupini nahajata v podobnem 
položaju. Upoštevati moramo, da so skupna kultura in način življenja ter zna-
čilni kulturni stereotipi vplivali na zmanjšanje razlik. Po drugi strani tudi velja, 
da okolje postavlja omejitve obnašanju z ozirom na predvidene funkcije (primerjaj 
naravno in umetno okolje). Te omejitve oziroma znaki, ki jih sporočajo, so 
posebej očitne pri družbeno nezaželjenih dejavnostih. V tem okviru lahko upo-
števamo tudi Newmanovo (1972) teorijo ohranljivega prostora. 

Lahko zaključimo, da družbeno in fizično okolje delujeta kot celota pri vpli-
vanju na človekovo dejavnost. Vendar pa vpliv ni enosmeren, saj je dejavnost 
odvisna tudi od osebnostnih lastnosti posameznika, od lastnosti skupine in njune 
dejavnosti. 



VIRI 

1. Buttimer, A.: Exploring the Social Dimension of Environmental Knowing. V Moore 
G. T. & Golledge R. G. (Eds.) Environmental Knowing. Stroudsburg: Dowden, 1976. 

2. Barker. R. G.: Ecological Psyhology. Stanford: Stanford University Press, 1968. 
3. Bogdanovič, B.: Urbs & Logos. Niš: Gradina, 1976. 
4. Cooper, C.: The House as Symbol of the Self. V Proshansky H. M., Ittelson W. H. 

& Rivlin L. G. (Eds.) Environmental Psychology. New York: Holt, Rinehatr & Winston, 1967. 
5. Eko, U.: Kultura, informacija, komunikacija. Beograd; Nolit, 1973. 
6. Gould, P. & White, R.: Mental Maps. Harmondsworth: Penguin, 1974. 
7. Grillo, P. J.: Form, Function & Design. New York: Dover, 1975. 
8. Hall, E. T.: The Hidden Dimension. N e w York: Doubleday, 1969. 
9. Laumann, E. O. & House 1. S.: Living Room Styles and Social Attributes: The 

Patterning of Material Artifacts in a Modern Urban Community. V Laumann E. O., Siegel 
P. M. & Hodge R. W. (Eds.) The Logic oj Social Hierachies. Chikago: Markham, 1971. 

10. Newman, O.: Defensible Space. London: Architectural Press, 1972. 
11. Rapoport, A.: House form and Culture. Englewood Cliffs: Prentice-Hall, 1969. 
12. Russel, J. A. & Mehrabian, A.: Some Behavioral Effects of the Physical Environment. 

V Wapner S., Cohen S. B. & Kaplan B. (Eds.) Experiencing the Environment. London, 
Plenum, 1976. 

13. Shafer, E. L. & Richards, T. A.: Comparison of Viewer Reactions to Outdoor Scenes 
and Photographs of Those Scenes. V: Canter D. & Lee. T. (Eds.) Psychology and the Built 
Environment. Tollbridge: Architectural Press, 1974. 

14. Smith, P. F.: The Dynamics of Urbanism. London: Hutchinson, 1974. 





Sociološke in pedagoške razprave 





Znanstveno - tehnična revolucija, 
biosfera in ekološka kriza I. 

ANDREJ KIRN 

Uvod: Ekološki idejni izziv znanstveno-tehnične revolucije (ZTR) 

V sovjetskih študijah o Z T R na začetku 60. let okološka razsežnost običajno 
ni bila navzoča ali vsaj ne na tak način kot v poznejših delih iz 70. let. Po L o s u 
(1978, 146—147) so bile do nedavnega analize Z T R usmerjene na primarni 
produkcijski vidik človekove dejavnosti, na celokupnost kvalitativnih sprememb 
v strukturi proizvodnje, družbenih odnosov, znanosti in mišljenja, ki omogočajo 
povečati učinkovitost produkcijske dejavnosti družbe, v manjši meri pa so upošte-
valo ekološko vsebino. Ekološka revolucija je postala pomembna, ker spreminja 
smer, metode in oblike ZTR. Ekološki vidik je začel spreminjati ustaljene poglede 
na ZTR, vnesel vanje večjo kritičnost, zadržanost, skeptičnost, včasih pa celo 
dramatični odtenek. Nastala so obsežna temeljna dela že proti koncu 60. in za-
četku 70. let, kot npr. Resursi biosfery na territori SSSR 1971, Biosfera i ce resursi 
1972, Biosfera 1972, M. I. Budyko: Klimat i zizn', 1971, Priroda i obščestvo, 
1968, M. I. L'vovič: Vodnye resurey buduščego, 1969, M. M. Kamšilov: Bioličeskij 
krugovorot, 1970, M. A. Rjabčikov: Struktura i dinamika geosfery, ee estostvennce 
lazvitie i izmenenie čelovekom, 1972, G. F. Hil 'mi: Osnovy fiziki biosfery, 1966, 
A. I. Perel 'man: Geohimija biosfery, 1973, V. A. Kovda: Biogeohimiceskie cikly 
v prirode i ih narušenie čelovekom, 1975, idr. Ta dela se opirajo na temeljna spoz-
nanja sovjetskih biologov biogeokemikov, ekologov iz 19. stoletja in prve tretjine 
20. stoletja (Dukačeva, Sukačeva, Timirjazova, N. Vavilova, Fers 'mana in zlasti 
še Vrnadskega). Vse bolj se upošteva tudi ekološka literatura, zlasti francoskih in 

* Pričujoči tekst je vzet iz raziskovalne naloge Znanstveno-tehnilna revolucija in narava. 
Nalogo je financirala Raziskovalna skupnost Slovenije v letu 1979. 

Pri navajanju literature so uporabljene naslednje kratice: 
FN = Filosofskie nauki 
VP = Voprosy filosofii 
MA1B = Metodologičeskie aspekty issledovanija biosfery, Moskva 1975 
PIO = Priroda i obščestvo, Moskva, 1968 
POS = Problema okružajuščej sredy v mirovoj ekonomike i mezdunarodnyh otnošenijah, 

Moskva, 1976 
SPEIS = Sociyl'nye problemy ekologii i sovremennost', Moskva, 1978 
SAE2 = Society and Environment: a Soviet View, Moskva, 1977 
NTR = Naučno-teliničeskaja rcvoljucija i krizis savremenoj buržoaznoj ideologiji, 

Moskva, 1978. 



angleških avtorjev, predvsem tistih, ki so prevedena v ruščino in ki so izrazito 
ekološko kritična do kapitalističnega produkcijskega načina. Zelo pozitivno pa 
sovjetski avtorji (Fedorov in Novik 1972, VP, št. 12, 47) ocenjujejo dela B. 
Commonera, češ da je pokazal na konkretne socialno-ekonomske vzroke onesna-
ženja okolja v ZDA. Teoretično-filozofske razprave o odnosu med naravo, družbo 
in tehnologijo so se razvijale še zlasti ob soočanju s svetovnimi modeli »meje 
rasti«. Sprejeto je stališče, da je problem medsebojnega učinkovanja med naravo 
in družbo postal eden izmed najbolj aktualnih in ključnih globalnih problemov 
sodobne civilizacije. Pričakuje se, da bo filozofska analiza pomagala premagati 
težave, ki nastajajo v sodobni ekološki situaciji. Raziskovanje ekoloških prob-
lemov pa bi narobe lahko obogatile filozofsko metodologijo in vneslo bistveno 
nove momente v celotni dialektično-materialistični pogled na odnos subjekta in 
objekta. Ekološka razsežnost človekove dejavnosti je bila, je in bo vedno prisotna, 
toda ne na enak način in v enakem obsegu. 

Sovpadanje ZTR z ekološko krizo ni slučajno. ZTR je po Girusovu (1976, 92) 
ustvarila pogoje za odstranitev tehničnih omejitev v izkoriščanju naravnih bo-
gastev. 

Zgodovinska soodvisnost med naravo in družbo 

Proces menjavanja družbeno-ekonomskih formacij do nastanka socialistične-
komunistične družbe je Marx motril kot naravnozgodovinski proces. Za človeka 
socialista je po Marxu vsa tako imenovana svetovna zgodovina nastajanje narave 
za človeka. V vsakem produkcijskem načinu je po Marxu obstajala specifična 
oblika povezanosti družbe in narave. Preko zgodovine delovnih sredstev se po 
Laptovu (1977, 15) lahko odkrijejo bistvene črte celotne zgodovine medsebojnega 
učinkovanja družbe in narave. Toda taka zgodovina še ni napisana. Tudi v svojem 
razvoju se je marksistična misel usmerila predvsem k proučevanju odnosov znotraj 
družbe, k proučevanju zakonov razvoja družbeno-ekonomskih formacij, malo po-
zornosti pa je posvetila družbeno-ekonomskim formacijam kot delu narave 
(Anučin, 1978). Narava je za Marxa anorgansko telo človeka, naravni material 
pa pretvorjen v organe človekove volje. Delavec po Marxu ne more ničesar ustva-
riti brez narave, brez zunanjega čutnega sveta. Sama narava je udeležena v delov-
nem procesu kot stroj ali organizem. Marx poudari, da če je človek duhovno in 
fizično povezan z naravo, pomeni, da je narava povezana s samim seboj. Človek 
je po Marxu eksistenčno vedno odvisen od narave, toda zgodovinsko vedno na 
drug način. Med sovjetskimi avtorji je še zelo pogosto razširjena teza, da se člo-
vek v zgodovini vedno bolj osvobaja svoje odvisnosti od narave. Po Girusovu 
(1976, 122—123) pa človekova odvisnost od narave narašča z rastočim učinkom 
družbe na naravo in je torej odvisnost družbe od narave sedaj večja kot v pretek-
losti. Takšno stališče spregleda družbeno posredovanje naravne odvisnosti, ki 
znižuje odvisnost človeka od narave v nekaterih vidikih in dejavnostih, ne osvo-
baja pa ga primarne izhodiščne odvisnosti, za katero pa ni mogoče reči, ali se veča 
ali manjša. Širina, raznovrstnost dn posredovanost človekove odvisnosti od narave 
je ravno oblika njegove rastoče neodvisnosti. Girusov točno ugotavlja, da postaja 



vse bolj relativna razmejitev med umetnimi in naravnimi pogoji življenja družbe, 
v kolikor se naravni pogoji kažejo vse bolj kot rezultat človekove dejavnosti. 
Laptev (V F, 1976, št. 7, 85) se postavlja na bolj korektno stališče, da se z zmanj-
ševanjem človekove neposredne odvisnosti od narave povečuje njegova posredna 
odvisnost. Novoveški meščanski ideal gospodstva človeka nad naravo je v prakso-
loški idealistični varianti preraščal v utopični ideal totalne človekove neodvisnosti 
od narave. Marx in Engels nista nekritično sprejela te meščanske tradicije. Po 
Engelsu človek ne more vršiti gospodstva nad naravo na tak način, kot ga vrši 
neko osvajalno ljudstvo nad drugim. Iluzijo o popolni človekovi neodvisnosti od 
narave je pomagala utrjevati okoliščina, da so dejansko mnoge človekove dejav-
nosti izgubile sezonski značaj in postale v določenih vidikih, toda ne v vseh, 
dokaj neodvisne od naravno klimatskih geografskih razmer, npr. terciarne de-
javnosti, tovarniška in obrtniška proizvodnja, gradbeniška dejavnost, pa celo v 
omejenem obsegu tudi poljedelska dejavnost, kolikor dobiva industrijski značaj, 
promet, zlasti pomorski in železniški, lahko potekata tudi v zelo slabih vremenskih 
razmerah. 

Ne samo družba, pač pa poljubna oblika življenja preoblikuje okolje. Na-
ravno okolje se spreminja tudi pri procesih čisto bološke menjave snovi. Engels 
je poudaril, da tudi živali spreminjajo naravo s svojo prisotnostjo in aktivnostjo. 
Sedanja podoba planeta je v mnogočem rezultat organskega življenja. Seveda pa 
je človek edino živo biitje biosfere, ki to biosfero preoblikuje s tehniko in s celoto 
produktivnih sil. Družba mora šele proizvesti sebi ustrezne pogoje za bivanja, 
ti namreč niso že dani hkrati z njenim obstojem. Spremembe v naravnem okolju 
v razvoju družbe so neizogibne. Človek si prisvaja naravo preko tehničnih sred-
stev, družbene organizacije, delitve dela, ne da bi mu bilo treba spremeniti svoj 
organizem, svoje fiziološke, anatomske, morfološke lastnosti. Ni mu treba izpo-
polnjevati svojih organov, da bi preživel. 

Človekov odnos do narave je družbeni odnos, posredovan preko konkretne 
družbe, kateri pripada. Tudi človekov individualni odnos do narave je v bistvu 
že družbeni odnos. Človekov odnos do narave je posredovan preko družbeno de-
lovnega procesa. Kako človek vidi naravo, kaj v njej vidi in v kaj se usmerja, je 
odvisno od njegovih ciljev, potreb, nalog in možnosti njegovih materialnih sred-
stev. Človeško bistvo narave obstaja po Marxu samo za družbenega človeka. 
Treba je torej oblikovati takšnega družbenega človeka, ki bo sposoben proizvajati 
človeško bistvo narave in s tem svoj lastno naravno bistvo (PIO, 1968, 25). 
Razumevanje medsebojnega odnosa zgodovine narave in zgodovine ljudi je bistven 
moment materialističnega pojmovanja zgodovine (PIO, 1968, 4). Kemična, bio-
loška in geološka evolucija se že od davna razvija hkrati s človekovo produkcijsko 
dejavnostjo (MA1B, 1975, 86). Večkrat navajajo Engelsovo misel, da se v pojem 
ekonomskih odnosov vključuje tudi geografska osnova, na kateri se ti odnosi 
razvijajo. Engels poudarja, da če se ekonomske odnose motri odtrgano od medse-
bojnega učinkovanja družbe z naravo, ni mogoče razumeti mnogih posebnosti 
razvoja proizvodnje in znanosti in tudi ne odtujitve v vsej njeni razsežnosti. 

Pri človeku je neposredna menjava snovi z naravo posredovana s proizvodnjo. 
Samo v ozkem razponu svojih biofizioloških aktivnosti (dihanje, hranjenje, iz-
ločanje, razmnoževanje) je človek ostal v neposrednem procesu menjavanja snovi, 



energije in informacij z naravo. Posredna menjava obstaja preko materialne 
proizvodnje, tehnike in družbene delitve dela. Materialna praksa združuje človeka 
z naravo in ga hkrati izloča iz nje. Človek je neposredno povezan s predmeti in 
sredstvi dela, ne pa, kot živali, s predmeti potrošnje. Ker je človek razvil in spe-
cializiral svoja družbena produkcijska sredstva, je postala odvečna njegova biološ-
ka specializacija. Ljudje kot pripadniki ene vrste opravljajo v družbeni delitvi 
dela hkrati neznanski obseg različnih dejavnosti, medtem ko pripadniki ene in iste 
živalske vrste praviloma opravljajo vsi en sam določen tip dejavnosti. 

Univerzalnost človeka se kaže tako v produkciji, potrošnji kot tudi prostoru 
prebivanja. Specializacija umetnih produkcijskih instrumentov je omogočila prin-
cipalno despecializiranost človeka. Sovjetski avtorji zavračajo stališče, da bi se 
zaradi družbeno-kulturno-tehnološkega razvoja nehal biološki razvoj človeka. Bio-
loški razvoj človeka se nadaljuje, toda ne v tem smislu, da se homo sapiens raz-
vija v novo vrsto, ampak da nastajajo morfološke in funkcionalne spremembe. 
Čimbolj radikalne, revolucionarne, dolgoročne in globalne so spremembe v ma-
terialnih, ekoloških in družbenih pogojih človekovega življenja, tem bolj vidne 
so tudi spremembe v njegovem lastnem organizmu. 

Človekov učinek na biosfero ima štiri glavne oblike: 
— spreminjanje strukture zemeljske površine in notranjosti geoloških plasti 

(posek lesa, melioracije, urbanizacija, umetna jezera ipd.), 
— spremembe, vnesene v živi svet mikroorganizmov, favno in floro, ter spre-

membe v organizmu človeka samega; 
— sprememba sestave biosfere (vode, zemlje, zraka); 
— sprememba toplotnega ravnovesja Zemlje; 
—• spremembe v različnih vrstah sevanj in elektromagnetskih polj, kateremu 

je izpostavljeno življenje. 
Vse do industrijske revolucije 18. stoletja je človekov učinek na biosfero 

v glavnem ostajal omejen na prvi dve skupini sprememb, v 19. in zlasti 20. stoletju 
pa se je razširil še na druge. 

Ju. P. Trusov je zgodovino človekovega odnosa do narave razdelil na na-
slednja obdobja: 

a) Antična stopnja odnosa med naravo in družbo, za katero je značilno ne-
posredno proizvajanje in uporaba gotovih produktov narave s pomočjo primitivnih 
orodij (nabiralništvo, lov, ribolov, osvojitev ognja in gojitev rastlin in udomačitev 
živali, uporaba lesa, kosti, kamna). Harmoničnost odnosa družbe z naravo je 
dosežena za ceno vtopljenosti družbe v naravo in za ceno nerazvite osebnosti. 
Primitivna tehnologija pa človeka še ni ločila od narave kot objekta dela in 
prebivanja. Delovna sredstva še niso imela lastnosti, ki bi jih razlikovala od iz-
hodiščnega primarnega materiala. V animistični in totemističnih oblikah religiozne 
zavesti in prakse pa so bile že izoblikovane določene norme, ki so objektivno 
imele ekološki pomen, npr. prepoved ubijanja določenih živali v času parjenja, 
prepoved nepotrebnega, odvečnega ulova rib in živali. V Indiji je leta 242 pr. n. št. 
Ašoka izdal ukaz o zaščiti rib, gozdov in nekaterih živali. Kubljaj kan je pre-
povedal lov v času parjenja. Tako je človeška družba že vgradila določene meha-
nizme kontrole v svoja praktična ponašanja do narave. Nomadska živinoreja je 



že v veliki meri prispevala k degradaciji zemlje velikanskih površin v Srednji 
Aziji, Srednjem vzhodu in Sredozemlju. Še globlje učinke pa je človek vnesel 
s svojo ekstenzivno, kasneje pa tudi z intenzivno poljedelsko dejavnostjo. Verjetno 
pa bi bilo pretirano pripisati nastanek velikih puščav zgolj človeku. Upoštevati 
je treba tudi klimatske in tektonske spremembe. 

Ekološke učinke najstarejše paleolitske kulture je poskušal med drugimi 
proučiti M. I. Budyko (VF, 1973, št. 1, 61—70). Po njegovi oceni je lovska de-
javnost paleolitskega človeka v zmernem pasu severne poloble botrovala izumrtju 
velikih živali, ki imajo majhno število potomcev. Konec kulture paleolita v Evropi 
je bil v znatni meri povezan z nerazrešljivim protislovjem med tehniko skupin-
skega množičnega lova na velike, številčno omejene rastlinojede živali. Ko se je ta 
življenjski vir izčrpal, je konservativna proizvodna dejavnost paleolitskega človeka 
zabredla v hude težave, kar je privedlo tudi do zmanjšanja števila prebivalstva. 
To podmeno naj bi potrjevala tudi okoliščina, da se je pri prehodu iz poznega 
paleolita v mezolit izgubila vrsta dosežkov kulture poznega paleolita. 

Živali, ki so živele tisoče in milijone let, so izumrle zaradi hitrega razvoja 
človeka, ki se je v primerjavi razvojem živali, ki jih je lovil, razvijal neprimerno 
hitreje. Živali z majhnim količnikom rodnosti imajo tudi manjšo sposobnost 
vzdrževati stalno število populacije v ravnovesju z njihovimi sovražniki, medtem 
ko imajo majhne živali tudi večji količnik rodnosti. 

b) Za doindustrijsko stopnjo je značilna ekstenzivna rast in počasno izpo-
polnjevanje poljedelstva, razvoj obrti, nastanek mest, pridobitev transportnih sred-
stev. Ob koncu tega obdobja že doseže znaten razmah blagovna proizvodnja. 
Glavno obliko energije predstavlja energija človeka, živali, vetra in vode. V pri-
merjavi z obsegom potrošnje se zdijo naravni viri kot neskončno veliki. Vse 
do kapitalistične družbe, ki so bile predvsem poljedelske, so bile pretežno v eko-
loškem ravnovesju z naravo. Šele kapitalistični produkcijski način je odtrgal veli-
kansko množico ljudi od zemlje in s tem ukinil njihovo neposredno naravno 
delovno zvezo. Ze nastanek mest je bistveno spremenil človekovo povezanost z 
naravo. 

Z mestnim načinom življenja je človek prvič izstopil iz bioekološkega kroga 
in se mu odtujil. Mesta v sedanji podobi so dejansko antiekološka destruktivna 
oblika organizacije družbenega življenja, čeprav so bila zgodovinska oblika, v ka-
teri se je lahko pojavila kultura, znanost in intenzivnejša delitev dela. 

c) Industrijska stopnja odnosa med družbo in naravo sovpada z vekom pare, 
elektrike, plina, rasti mest in komunikacij ter industrializiranim poljedelstvom. 
Vse večja vloga delovnih sredstev je neposredno odvisnost od narave spremenila 
v posredno in s tem se je povečalo bogastvo povezav družbe z naravo. Viri na-
rave prenehajo biti kot praktično neomejeni v primerjavi z gospodarsko tehnič-
nimi potrebami človeka. Narava postane za kapital samo koristna stvar, material. 

d) Stopnja noosfere, v katero sedaj stopa človeštvo, je povezana z ZTR, z nuj -
nostjo globalnega družbenega upravljanja z naravo in s praktičnim prodorom člo-
veka v vesolje. V zadnjem času se človekovi učinki širijo vse bolj tudi v vesoljski 
Prostor. Sovjetski avtorji poudarjajo, da prodor človeka v vesolje dokazuje samo, 
da se človek lahko odtrga od Zemlje, ne pa od njene biosfere. Kozmonavti vza-

Anthropos 4—6 225 



mejo s seboj kos zemeljske biosfere. Ne ve se, katere lastnosti bodo pridobili, spre-
menili ali izgubili vesoljski aparati, ki so bili zgrajeni iz zemeljskih materialov, 
ko bodo dolgotrajno izpostavljeni drugačnim vesoljskim pogojem. Vsak del vesolja 
namreč učinkuje in predeluje snov v skladu z lokalnimi konkretnimi pogoji. In ne 
ve se tudi, kako bo funkcionirala tehnologija, narejena iz vesoljskih materialov, 
v zemeljskih pogojih. Poudarjajo, da se je pričela vesoljska stopnja v razvoju 
zemeljske civilizacije in da se odnos »družba-Zemlja« vse bolj preoblikuje v od-
nos »družba-vesolje«. 

Kvalitativno objektivno različno stopnjo odnosov družbe do narave pa sprem-
ljajo tudi različne teoretično-filozofske refleksije. G. A. Davidova an L. Elez (PIO, 
1968, 11—28) sta razlikovala tri osnovne stopnje filozofske refleksije: 

I. Starogrško, za katero je značilna ideja harmonije človeka z naravo, koz-
mosom. Sam kozmos se je motril kot poduhovljen organizem, kot večna urejenost 
in skladnost. Narava je samobitno proizvajanje, »poesis«. 

II. V novem veku je narava poudarjena kot tehnični material dela. Oblikuje 
se proizvodno-tehnična utilitaristična meščanska koncepcija narave. Narava se 
predstavlja kot velikanski mehanizem. V naravi razjiskujejo predvsem tisto, 
kar se nanaša na število, mero, figuro, gibanje in prostor. Absolutizirajo meto-
dološke analitične prijeme v raziskovanju, ki so hkrati tudi značilni za mehansko 
proizvodnjo. Meščanska koncepcija narave se razcepi v dve varinati: 

a) naravoslovno-materialistično, ki človeka motri kot del in proizvod narave 
in podrejenega večnim naravnim zakonom; 

b) idealistično izločitev človeka iz narave. Narava je v bistvu duhovna, idealna, 
je druga bit duha. 

Prevladuje prepričanje, da so naravni viri neomejeni. Negativni ekološki vplivi 
človekove dejavnosti so bili v glavnem prezrti. Vse do začetka 20. stoletja so nara-
voslovci menili, da antropogeni procesi, ne glede na njihovo pomembnost, ne kon 
kurirajo naravnim silam. Lilley je zanikal pomen človeka v globalni zgodovini 
Zemlje. Redki naravoslovci so že zgodaj postali kritični do novega načina pro-
dukcije, ne da bi seveda prepoznali njegovo družbeno bistvo. Lamarck je že leta 
1820 pisal, da je človek zaslepljen z egoizmom zaradi brezskrbnega odnosa do 
bodočnosti in ravnodušnosti do sebi podobnih. Poslanstvo človeka je, da uniči 
svoj rod in da bo najprej naredil zemeljsko skorjo neprimerno za svoj obstoj 
(cit. po V. I. Visockij, PIO 1968, 142). Pri sovjetskih teoretikih pa sedaj prevla-
duje ključno teoretično priznanje, da je človekova aktivnost in moč v mnogih 
pogledih primerljiva ali celo že presega moč in obseg naravnih procesov. To je 
uvidel že A. E. Fersman v 30. letih 20. stoletja. Ob takšnem stanju pa se radi-
kalno spremeni ekološki status in pomen človekove dejavnosti. 

III. Marksistična, zgodovinsko-materialistična koncepcija presega obe pred-
hodnji, ki sta po svoje izključevali človekov praktični produkcijski odnos do na-
rave in mu nista dali ustreznega teoretičnega priznanja. Narava izgublja svojo 
»golo koristnost« in postaja narava za človeka. Utemeljitev človekove svobode 
ne zahteva utopitve narave v subjektu, pa tudi ne nemočne podreditve subjekta 
naravi. Narava ni primarno samo koristna stvar, ampak je mnogo več, je anor-
gansko telo človeka, kolikor ni njegovo organsko telo. 



Ekološka reinlerprelacija zgodovine in marksizma 

Geološka zgodovina ter nastajanje in odmiranje rastlinskih in živalskih vrst 
dokazuje, da ni nekega fiksnega nadzgodovinskega ravnovesja v naravi. Zaradi 
bioloških in drugih neantropogenih dejavnikov je izumrlo velikansko število rast-
linskih in živalskih vrst. Danes živi samo še 1 % vseh živalskih vrst, kar jih je 
živelo v pretekli zgodovini našega planeta. 

Kritične epohe v geološki zgodovini so spreminjale ekološka ravnovesja, toda 
menjale niso njegovega relativno stabilnega cikličnega značaja. Razvoj družbe pa 
se je tej možnosti približal. Protislovja med produktivnimi silami in produkcijskimi 
odnosi, ki vodijo k menjavanju družbeno-ekonomskih formacij, bi bilo treba 
proučiti z ekološkega vidika in tako poglobiti in razširiti teorijo družbenega raz-
voja. Treba je odmeriti ekološkemu dejavniku njegovo mesto in vlogo v sistemu 
notranje-družbenih protislovij in materialnih temeljev družbeno-ekonomske for-
macije. Pritegnitev tega vidika pa ne more voditi k temu, da bi ekološka reinter-
pretacija zgodovine izpodrinila historično-materialistično teorijo družbenega raz-
voja, kar bi v bistvu lahko pomenilo vračanje k teoretsko preseženemu geograf-
skemu determinizmu in naravoslovnemu meščanskemu materializmu. T a k o se 
poskuša ekološko pojasniti propad rimskega imperija in propad starih civilizacij 
(Aztekov, Majev, Inkov), češ da so propadle zaradi izčrpanja tal ob obstoječem 
načinu poljedelstva (Goldsmith, 1975, 196—206, J. D. Hughes, 1976). Veliki 
predeli Sahare so bili nekdaj obljudeni in ljudje, ki so tod živeli, so zapustili 
svoje sledove. Civilizacija v Sahari je propadla pred 5000 leti pr. n. š. Indijska 
kultura v mestu Mohenjo Daro je v 5. tisočletju pr. n š. imela že kanalizacijski 
sistem, skladišče žita z ventilacijskimi kanali. Propadla je verjetno zaradi tega, ker 
so porabili les za pekarne, s čimer se je spremenila vlažnost zraka in celotna 
mikroklirna. Ekološke krize v preteklosti so zelo otežile življenje ljudi, hkrati pa 
je premagovanje teh kriz predstavljalo tudi enega izmed vzvodov napredka. Pri-
zadevanje, da se napiše ekološka zgodovina človeka, je šele na svojem začetku. 
Ekološko razsežnost vsakokratnega produkcijskega načina je treba vključiti v hi-
storično-materialistično teorijo menjavanja družbeno-ekonomsikih formacij ter 
propada posameznih kultur in civilizacij sploh. Protislovje med produktivnimi 
silami in produkcijskimi ter sploh celotnimi družbenimi odnosi ter protislovje med 
produktivnimi silami, družbeno bitjo in družbeno zavestjo, je odsevalo tudi v pro-
tislovju med naravo in družbo. Ekološka protislovja in omejitve danega produk-
cijskega načina je mogoče razumeti samo na osnovi tega produkcijskega načina 
samega. Historični materializem ima vgrajena in izdelana že pomembna teoretična 
izhodišča, ki nudijo dovolj prostora in možnosti za vključitev ekološkega vidika 
v vsej svoji konkretnosti v razumevanje človeške zgodovine. Nobena »ekološka 
reinterpretacija zgodovine«, ki bi skušala konkurirati in izključevati historični 
materializem, ne more biti znanstveno uspešna. Zgodovinske konflikte in krize 
med naravo in družbo ni mogoče pojasniti in celostno razumeti mimo notranjih 
družbenih protislovij razrednega značaja zadovoljevanja potreb, dosežene ravni 
Produktivnih sil in sploh celotno materialne osnove družbe in produkcije. V svoji 
najboljši podobi poskusi ekološko reinterpretacijo zgodovine v bistvu samo-
niklo ali pod vplivom marksizma vključujejo pomembne elemente historič-



nega materializma. J. D. Hughes (1975, 3) vključuje v svojo zgodovinsko študijo 
odnosa človeških civilizacij do naravnega okolja tri vidike: vpliv okolja na razvoj 
civilizacij, vpliv civilizacij na naravno okolje in človekovo teoretično in psiho-
loško ponašanje do narave, oziroma kako prva dva praktična materialna odnosa 
prodirata v človekovo zavest in celotno psiho. 

Pritegnitev ekoloških vidikov za razumevanje propada nekaterih starih civili-
zacij in kultur, ni nekaj novega. Nizozemski agronom Karel Fraas je v svojem delu 
iz leta 1847 Klima in rastlinski svet v času, njuna zgodovina pokazal na vlogo 
destruktivnega ekološkega dejavnika v propadu antičnih kultur. Ko je Marx 
v pismu Engelsu 25. marca 1868 ocenjeval to delo, je zaključil, da avtor izraža 
nezavedno socialistično tendenco, ker je v bistvu pokazal, da kultura, ki se raz-
vija nenačrtno, pušča za seboj puščavo. Novejša raziskovanja iz ekološke zgo-
dovine človeka, ta zgodnja odkritja nizozemskega agronoma nedvomno potrjujejo, 
toda žal celo v takem uglednem delu, kot je Hughesova Ekologija v antičnih civili-
zacijah (1975), ni nobene reference na delo Karla Fraasa, kar kaže, da je ta 
knjiga v glavnem neznana sodobnim raziskovalcem. Raziskovanje ekološke zgo-
dovine človeštva ima lahko velikansko vrednost kot svarilo za sodobno ponašanje 
človeka do narave, ne glede na to, da se današnja ekološka situacija bistveno raz-
likuje od vseh predhodnjih, toda te razlike ne predstavljajo nekakšno prednost 
glede na preteklost, ampak prej večjo nevarnost in ogroženost, ki se je prestavila 
z lokalne na globalno, planetarno raven vsega človeštva in življenja sploh. 

Pojem in osnovne značilnosti biosfere 

Ideja o biosferi je vzniknila na temelju poznavanja globalnih funkcij organiz-
mov na našem planetu. Nov pojem so uporabili zato, da bi v teoriji izrazili novo 
stanje zemeljske površine, ki je pogojeno z dejavnostjo žive snovi (Girusov, 1976, 
22). Kot organizem ne more biti razumljen zunaj povezave z neživo naravo, tako 
tudi neživa narava v okviru biosfere ne more biti razumljena, ne da bi upoštevali 
učinkovanje organizmov. Pojem biosfera v novejši sovjetski literaturi uporabljajo 
v treh pomenih: 

a) v najširšem kozmološkem kot sinonim za naravo sploh; zmotno je izenače-
vati biosfero z naravo, saj velik del narave in vesolja ni organiziran v biosfero; 

b) kot sinonim za naravo v podobi Zemlje; 
c) v čisto biološkem pomenu, kot biološki sistem, ki vključuje vso maso živega 

in upoštevaje medsebojno učinkovanje biosfere z geosfero, hidrosfero, atmosfero; 
d) kot tisti del zemeljskega ovoja, ki je zapolnjen z življenjem in torej že 

vključuje geosfero, hidrosfero, atmosfero, litosfero. Masa biosfere Zemlje pred-
stavlja eno stomiljoninko mase zemeljske krogle (Šklovskij, 1973, 298). 

Pojem biosfere sta uvedla Lamarck na začetku 19. stoletja in avstrijski znan-
stvenik E. Suess 1875. leta. Suess je pod biosfero razumel poseben ovoj Zemlje, 
ki vključuje celokupnost organizmov. Temelje nauka o biosferi pa je postavil V. I. 
Vernadskij v knjigi Biosfera 1926. leta. V pojem biosfere je Vernadskij vnesel 
novo biogeokemično vsebino. Celokupnost organizmov pa je označil za »živo 
snov«. Živa snov se količinsko izrazi z biomaso. Izločil je 10 biogeokemičnih funk-



cij biosfere. Organizem, ki bi izvrševal vse geokemične funkcije ni možen. 
Različni organizmi v izpolnjevanju iste funkcije so se menjali, toda sama funkcija 
se ni spremenila. Samo človek opravlja različne geokemične funkcije, toda ne 
s svojo fiziološko dejavnostjo, temveč z razumom in tehniko (Lukašev, Vadkov-
skaja, 1976, 18). 

Vsa biosfera je bila ustvarjena pod učinkom in na osnovi sončne energije. 
Smo otroci Sonca in Zemlje. Vse snovi v nas so preoblikovane snovi Zemlje 
s pomočjo sončne energije in družbenega dela. čaščenje Sonca je v religiozni obliki 
izrazilo človekovo odvisnost od temeljnih naravnih eksistenčnih predpostavk, 
kateremu vse živo dolguje svoj obstoj. To seveda ne pomeni, da bi se morali 
ponovno vrniti k idolatriji in mitologizaciji Sonca. Sedaj smo si te odvisnosti 
v svesti na drug, družbeno-zgodovinski, kulturno-znanstveni način. 

Bistvena značilnost celotne biosfere je njena »krožnost«, cikličnost, samo-
uravnavanje in raznorodnost. Ideja kroga in krožnosti je v filozofski misli vseskozi 
imela odločilno vlogo. Bila je sinonim za popolnost, samozadostnost, večnost. 
Krožni značaj biti, narave, absolutnega duha je obstajal tako v idealistični kot 
materialistični filozofski tradiciji. Ciklični značaj procesov odkriva dandanes 
znanost na najrazličnejših področjih. Obstajajo posebne revije in institucije za 
proučevanje ciklusov. Krožni značaj procesov ima lahko pravilno ciklično ali 
neciklično obliko. Spiralna oblika krožnosti je ena izmed fundamentalnih in 
univerzalnih lastnosti biti, stvarnosti. Relativna spiralna krožnost in zaprtost pro-
cesov se odkriva povsod v naravi in v družbi. T o pojavljanje krožnosti 
nas lahko upravičeno vodi k razmišljanju, da je krožnost morebiti temelj ustroja 
in strukture biti. Sam pojav in možnost življenja temelji na načelu krožnosti. 
Čaka nas še premislek o medsebojni odvisnosti med bistvom krožnosti in bistvom 
življenja. Globlja razsežnost se skriva v ugotovitvi Vernadskega, da ni možno 
govoriti o oblikovanju in nastajanju »prvega« posamičnega organizma, ampak o 
nastajanju preproste biocenoze kot nekaj celostnega in zaključenega, kot skupnost 
organizmov s svojim okoljem; in v takšni skupnosti je že utelešeno načelo krož-
nosti 

Tudi v neživi naravi se oblikujejo sistemi kot celote, npr. planeti skupaj s son-
cem. Načelo razvojnosti in zgodovinskosti, ki je vzniknilo iz izkustva razvojnosti 
človekove družbene prakse z nastopom meščanskega produkcijskega načina, je 
enostransko potisnilo stran staro modrost o krožnem značaju biti. Heglova 
odisejada absolutnega duha in Nietzschejeva ideja večnega vračanja sta po svoje 
ostali zvesti tej modrosti. Produkcijski načini, ki temeljijo na nenehni razširjeni 
reprodukciji, niso primerni in pripravljeni dati načelu krožnosti univerzalni onto-
loški status v razumevanju stvarnosti. Čistega tj. zaprtega krogotoka v naravi in 
družbi ni, kot tudi ni čistega napredka. Razvoj se uveljavlja kot prehod iz enega 
kroga v drugega. Razvoj obvezno vključuje krogotok in obratno, jivljenje v svoji 
celoti je vedno krog, toda ne izključuje biološkega razvoja. Napredek človekove 
Produkcijske dejavnosti je začel ogrožati temeljni krožni ciklični značaj biosfere, 
krogotok biosfere in družbeni napredek sta si v zgodovinskem spopadu in na-
sprotju, če si hoče slednji popolnoma podrediti in demantirati krožnost. 

Sončno energijo pretvarjajo živi organizmi v zemeljsko (kemično) in tako 
Ustvarjajo neskončno raznovrstnost okolja. Vse življenje na Zemlji je povezano 



s potrošnjo kemične energije organskih spojin, ki se pridobi s fotosintezo. Foto-
sinteze so sposobne višje rastline, morske alge in nekatere bakterije. Edini zu-
nanji vir energije za vsa živa bitja so avtotrofne rastline, ki preko fotosinteze 
asimilirajo okoli 0,05 °/o sončnega sevanja, ki pade na zemeljsko površino (Budy-
kev, VF, 1973, št. 1, 61). Tako so energija sonca v povezavi s kemičnimi elementi 
Zemlje preoblikuje v energijo organskih spojin in postaja dostopna vsem drugim 
organizmom. Vsa biosfera sestoji iz treh funkcionalnih sistemov: rastlin, ki v pro-
cesu fotosinteze iz COa, vode in mineralov proizvajajo primarno organsko materijo, 
z rastlinami se hranijo živali in mikroorganizmi, ki razkrajajo organske snovi, ki 
jih ustvarjajo rastline in živali in jih vračajo neorganski snovi, ki jo zopet upo-
rabljajo rastline. 

Opirajoč se na predhodnike je Vernadskij razdelil organizme na dve skupini: 
1. Avtotrofni organizmi, ki na račun neorganskih elementov in asimilacije 

sončne energije gradijo svojo lastno organsko strukturo in tvorijo s tem objektivne 
pogoje za razvoj drugih organizmov, vključno s človekom. Za zgradbo svojega te-
lesa ne potrebujejo že gotovih organskih spojin drugega organizma. Vsa živa bitja 
se lahko razvijejo samo na račun neorganskega sveta. 

2. Heterotrofni organizmi, ki so v svoji materalno-energetski oskrbi odvisni 
od avtotrofov in izkoriščajo produkte njihove življenjske dejavnosti. 

Nekateri ločijo še grupo miksotrofov, ki so med avtotrofnimi in heterotrofnimi 
organizmi. Miksotrofi imajo možnost izkoriščati produkte klorofilnih o r g a n i z m o v 

in istočasno samostojno sintetizirajo nujne organske spojine (Los', 1978, 49). 
Vernadskij je v svojih predavanjih iz geokemije, ki jih je imel na Sorboni v le-

tih 1923—1924, predvidel možnost »avtotrofnosti človeštva«, da si človeška druž-
ba pridobi možnost vse večje neodvisnosti od drugih oblik življenja in da se člo-
vek iz socialno heterotrofnega bitja prelevi v socialno avtotrofno (Los', 1978, 50)-
Los' meni, da je prenos pojma avtotrofnosti kot biološkega pojma, kot ga upo-
rablja Vernadskij v družbi naravoslovno-družbeno utemeljen (ibidem, 51). Kri-
terij avtotrofnosti je nedvomno lahko tudi kazalec specifične človekove odvisnosti 
in samostojnosti do narave, ki jo je človek zgodovinsko proizvedel. Zgrešeno pa 
bi bilo, če bi pojem avtotrofnosti, uporabljen za družbo, zbudil iluzorno upanje 
in pričakovanje, da človeška družba lahko obstaja brez drugih oblik življenja in 
produktov njihove dejavnosti. V tem primeru bi bila biosfera popolnoma izenače-
na s sociosfero. Pojem avtotrofnosti po Los'u pomeni samo R E L A T I V N O neod-
visnost človeka od gotovih produktov biosfere. Po Los'u bi bilo verjetno bolj 
smotrno govoriti ne o avtotrofnosti človeka in človeštva, ker ta zaradi določenih 
pogojev funkcioniranja nikdar ne more izstopiti iz okvira heterotrofnosti, ampak 
o avtotrofnosti načina proizvodnje, oziroma o avtotrofnem značaju proizvodne de-
javnosti družbe (ibidem, 53). Tako naj bi se razrešilo protislovje med omejenim' 
naravnimi viri biosfere zaradi rasti materialno-energetskih potreb družbene proiz-
vodnje in vse večjo onesnaženostjo okolja. To je po Vernadskem možno priča-
kovati hkrati z razrešitvijo socialnih problemov, ki jih je postavil socializem, in 
ob spremenjenih oblikah prehrane in virih energije, ki so dostopni človeku 
(ibidem, 52). 

Ideja Vernadskega o »avtotrofnosti človeštva« je med raziskovalci v glavnem 
ostala neopažena in se ni pojavljala v literaturi. Zdela se je utopična vse do prve 



polovice 20. stoletja. Šele v drugi polovici 20. stoletja je postala bolj realistična 
in se je približala praktičnim potrebam in možnostim družbe. Ideja Vernadskega je 
v 70. letih spet našla svoje mesto v sovjetski strokovno-znanstveni literaturi. Ures-
ničitev zamisli o avtotrofnosti človeštva je po Los'u povezana z razrešitvijo mnogih 
socialnih, znanstveno-tehničnih in medicinsko-bioloških problemov. Na nekatere 
je že opozoril Vernadskij: izgradnja močne energetske osnove, proizvodnja sinte-
tičnih materialov, umetnih sintetičnih prehrambenih izdelkov in oblikovanje eko-
loškega zaprtega sistema vzdrževanja življenja. 

Za avtotrofno družbeno proizvodnjo ne bi bila praviloma nujna prisotnost vi-
sokomolekularnih naravnih spojin. Visokemolekularne spojine, ki so osnovna ob-
lika obstoja žive narave, bi zamenjale nizkomolekularne spojine ali celo neposred-
no kemični elementi kot surovinski in energetski vir (ibidem, 54). 

Postavlja pa se vprašanje, ali ne bo tehnološka-industrijsko posnemanje in re-
alizacija avtotrofnosti zaradi celotne porabe energije in materialov, manj produk-
tivno in ekonomično kot avtotrofnost v naravi. G. F. Hil'mi opozarja, da so tehnič-
ne naprave, ki zamenjujejo biosfero, verjetno bolj kompleksni sistemi, pa manj 
praktični kot biosfera. 

Po Los'u zato ideje avtotrofnosti proizvodnje ne smemo istovetiti z zamenjavo 
biosfere s tehnosfero. Avtotrofna proizvodnja naj bi omogočila takšno povezavo 
poljedelske, industrijske in rekreacijske dejavnosti družbe, ki ne bi bila povezana 
z nadaljnjim rušenjem naravnih zvez in odnosov, predstavljala naj bi ravno opti-
mizacijo medsebojnega učinkovanja človeka in okolja (Los', 1978, 54—57). 

Razvojnost biosfere 

V. I. Vernadskij se je prvi drugače vprašal o nastanku biosfere in s tem zasta-
vil na novo tudi vprašanje o nastanku življenja. Problem nastanka življenja je raz-
širil in preoblikoval v problem nastanka biosfere. Tako je uvidel, da sicer indivi-
dualno žviljenje obstaja, ne more pa obstajati osamljeno, izolirano življenje, ločeno 
od celote življenja, tj. biosfere. Vernadskij je razvoj biosfere dojel kot izraz in rezul-
tat učinkovanja živega na neživo. Živo bitje je glavna biogeokemična sila zemeljske 
površine. Brez ocenitve in upoštevanja vloge živih organizmov in njihove biogeoke-
mične dejavnosti ni mogoče razumeti zgodovine razvoja zemeljske skorje in last-
nosti sedanje biosfere. Nežive komponente biosfere se po Vernadskem ne morejo 
samostojno razvijati. To je za Hil 'mija (V F, 1979, št. 3, 129) enostranska pred-
stava. Podoba Zemlje se namreč ne spreminja samo zaradi učinkovanja življenja, 
ampak tudi zaradi abiogenih vzrokov (premeščanje materiala, tektonske, vulkan-
ske idr. dejavnosti). Biosfera ni samo enostranski rezultat učinkovanja živega na 
neživo, ampak izraz in rezultat njunega medsebojnega učinkovanja (Hil'mi, VF, 
1979, št. 3, 129). Razvoj življenja kaže rastoči vpliv vsega živega na neživo. S po-
močjo organizmov destruktorjev (v glavnem mikroorganizmi) se vključuje vsaka 
nova osvojitev življenja v biotični krogotok, ki se tako vse bolj razširja (Kamši-
lov, VF, 1973, št. 2, 8). Medsebojno učinkovanje teh tendenc je zagotovilo pro-
gresivni razvoj življenja na našem planetu v miljarde letih. Ciklična povezanost 
osnovnih sistemov zagotavlja biosferi »neskončni« obstoj. Neorganski svet je re-



zervoar, iz katerega življenje črpa izhodiščne gradbene snovi, a mu jih hkrati tudi 
vrača. Produkcija biosfere je organizirana po krožnem zaprtem načelu, ki ne pozna 
odpadkov. Samo na temelju krogotoka snovi je bilo premagano protislovje med 
rastočo intenzivnostjo metaboličnih procesov v živi naravi in omejeno količino 
snovi v neživi naravi. Protislovje med tendenco neskončnega razvoja življenja in 
omejenimi pogoji je narava razrešila s krožno organizacijo biosfere. Edina mož-
nost, da se omejeni količini da lastnost neskončnosti, je, da se giblje po zaprti 
krožnici (Gudošnik, 1975, 68). 

»Vendar je biosfera sposobna funkcionirati neomejeno dolgo. In sicer zato, ker 
se snovi v biosferi izkoriščajo v obliki krogotoka, pri čemer se izrabljene snovi 
obnavljajo in so primerne za ponovno izkoriščanje.« (Hil'mi, MA1B, 1975, 447.) 
V biosferi je vrsta globalnih biokemičnih krogotokov: kisika, vodika, dušika, oglji-
ka, fosforja, žvepla. Girusov (1976, 59) loči tri krogotoke: geološki, biološki in 
antropogeni ali tehnološki. Slednjega je samo pogojno možno imenovati krogotok. 
V biosferi istočasno potekata dva grandiozna procesa: stalno obnavljanje žive snovi 
in stalno vzdrževanje okolja njenega prebivanja. 

»Živa snov je temeljna gonilna sila krogotokov snovi na našem planetu in samo 
zaradi njene dejavnosti se preko sistema krogotokov biosfera Zemlje postopno 
razvija.« (Verzilin, 1976, 59.) Biološki krogotoki niso popolnoma zaprti in rever-
zibilni. Vsak novi cikel krogotoka tega ali onega elementa ni popolna ponovitev 
predhodnjega. V razvoju biosfere je del procesov bil ireverzibilen, zaradi česar je 
prišlo do kopičenja biogenih usedlin in večanja količine kisika v atmosferi (Ver-
zilin, 1976, 58). 

Biotični krogotok je po Kamšilovu nastal kot rezultat verjetnostnih procesov 
medsebojnega učinkovanja snovi v abiogenem krogotoku (Kamšilov, VF, št. 3, 
1979, 130). Ves razvoj materije je z informacijskega vidika rastoča sinteza raz-
sejane informacije. Sinteza razsejane informacije je potekala na temelju verjetno-
stnih procesov in zato je oblikovanje biosfere zahtevalo velikanska časovna raz-
dobja in prisotnost posebno ustreznih pogojev. Ko so ti pogoji bili ugodni, je na-
stanek biosfere postal nujen, toda samo združitev teh pogojev je malo verjetna 
(ibidem, 130). Osnovne faktorje razvoja biosfere je Kamšilov razdelil na: 

a) svojevrstni odnos biosfere do abiogenega okolja (kozmičnih in geoloških 
faktorjev), 

b) medsebojno učinkovanje živega in neživega v biosferi in 
c) specifičnost živega, biotični faktorji (dednost, dedna spremenljivost, med-

sebojni odnosi med organizmi in naravni izbor). 
Kozmični in geološki faktorji so sicer različno vplivali na razvoj življenja na 

Zemlji, niso pa ga preprečili. Kozmični in geološki faktorji so odgovorni za nasta-
nek biosfere, njenega obstoja in možnost trajnega razvoja. Od notranjih biosfernih 
faktorjev je odvisna celostnost in relativna stabilnost biosfere. Njeno specifičnost 
kot poseben ovoj Zemlje pa opredeljujejo biotični faktorji, zlasti sposobnost za 
samoreprodukcijo, kar vodi k temu, kar je po Kamšilovu možno imenovati »pritisk 
življenja«. Na vsaki zgodovinski stopnji nastane protislovje med neomejeno spo-
sobnostjo za samoreprodukcijo in omejeno možnostjo, da se izkoriščajo materialni 
viri zunanjega okolja. To protislovje se razrešuje s spremembo dednosti in izbora, 
kar vodi k obvladovanju novih virov. Specifičnost okolja se preko izbora spre-



minja v dedno specifičnost. Dedna spremenljivost je predpostavka oziroma način 
zafiksiranja nove informacije. Z nastajanjem novih vrst se biotični krogotok spre-
minja v vse bolj razširjeno spiralo, ki priteguje vase nove materialne vire, ki jih 
dosedanje življenje še ni osvojilo. Vsaka vrsta ima zaradi svoje dedne heteroge-
nosti možnost, da se razvije v novo formo. Realizacija te možnosti je odvisna od 
strukture biocenoze, ki ji določena vrsta pripada. Pri nespremenljivi biocenozi je 
po I. I. Smal'gauzenu naravni izbor stabilizirajoči dejavnik, ki zavrača vse odklone 
od norme, ki so prilagojeni dani biocenozi. V spremenjenih pogojih pa je izbor 
dinamičen in vodi k preoblikovanju vrst, ki so pod njegovim vplivom. Ravno bio-
tični faktorji imajo odločilno vlogo pri oblikovanju zakonitosti evolucije biosfere 
(ibidem, 136). Vso zgodovino biosfere je Kamšilov razdelil na tri kvalitativno raz-
lična obdobja: 

a) Prvo obdobje zajema več kot tri milijarde let in v njem so odločilne navede-
ne tri grupe faktorjev: abiogeni, biosferni in biotični. Za to obdobje je značilen 
nenačrten razvoj biosfere, zato le-ta ni imela bodočnosti. V vsakem trenutku 
bi po Kamšilovu lahko nastale kritične situacije, v katerih bi bilo uničeno vse živo 
(globalna zaledenitev, izčrpanje zalog svobodnega ogljika zaradi prekinitve vulka-
nizma, povečanje količine radiacije zaradi izbruha supemovih zvezd v okolici son-
ca idr.) (ibidem, 137). Seveda pa se postavlja vprašanje, ali morda znanstveno-
tehnična industrijska dejavnost 19. in 20. stoletja ne odvzema bodočnosti biosferi, 
ker jo je bolj radikalno ogrozila kot vse možne kritične situacije v njeni dose-
danji zgodovini. Te krizne situacije niso nastopile v razdobju treh in pol milijarde 
let, toda človekova produkcijska dejavnost je v dobrih dvesto letih, torej v zane-
marljivem času v primeri z življenjsko dobo biosfere, že približala biosfero resni 
krizi. Kakšni krizi pa jo bo šele lahko izpostavila, če predpostavimo, da bo trajal 
teoretično v nedogled človekov znanstveno-tehnični produkcijski odnos do na-
rave. Vsakemu mora biti jasno, da se sodobni tip znanstveno-tehničnega produk-
cijskega odnosa do narave ne more obdržati dolgo, če je praktično že na svojem 
začetku ogrozil tak trajni samouravnalni sistem, kot je biosfera. 

b) Produkcijska dejavnost človeka, ki se je začela pred dvemi do tremi mili-
joni let, je privedla h kvalitetnemu prelomu življenja na Zemlji. Prišlo je drugo 
obdobje v razvoju biosfere. Človek, pa tudi druga živa bitja, jemlje iz biosfere 
sredstva za svoje bivanje, ne vrača pa ji vedno to, kar lahko uporabijo drugi or-
ganizmi. Univerzalna sposobnost mikroorganizmov za popolno destrukcijo or-
ganskih snovi je omogočila vključiti človekovo gospodarsko dejavnost v biotični 
krogotok. Položaj pa se je postopno spremenil, ko je človek s svojo dejavnostjo 
vnesel v biosfero snovi, ki jih drugi organizmi ne uporabljajo, ali pa je tako spre-
menil strukturne elemente biosfere, da je to ogrozilo druge organizme. 

c) Tret je obdobje v razvoju biosfere sovpada s prehodom družbe, ki se je raz-
vijala nenačrtno, v družbo, kjer je element zavestnosti, planskosti proglašen za os-
novo državne politike (ibidem, 137). Razumen odnos do biosfere naj bo izhod iz 
sedanje okološke krize, omogoči naj razcvet človeške družbe, hkrati pa naj bo 
pogoj za časovno neomejen obstoj biosfere. Samo s smotrno dejavnostjo lahko 
človek premaga kritične situacije, ki bi lahko ogrozile obstoj biosfere. Človek bo 
moral s svojo dejavnostjo upoštevati strategijo biosfere, ki se je razvijala milijarde 
let. Kamšilov ne problematizira smotrne človeške dejavnosti z ekološkega vidika. 



Je mar človek s svojo planetarno smotrno tehnično produkcijo in potrošno dejav-
nostjo, ki je obremenjena z vsemi razrednimi in drugimi družbenimi nasprotji, 
sposoben v kratkem času — zakaj veliko ga nima na voljo — in ob sedanjem na-
činu in hitrosti produkcije in potrošnje reorganizirati modelirati to svojo življenjsko 
dejavnost glede na izkustvo, ki ga je nakopičilo funkcioniranje biosfere v treh in pol 
milijarde let njenega obstoja? Ali ni velilk paradoks v tem, da se mora smotrna 
človekova dejavnost prilagoditi »izkustvu«, ki se je utrdilo, preverilo konec kon-
cev vendarle kot rezultat nenačrtnih procesov, pa se kljub temu izkaže kot bolj 
razumno, popolnejše — zanesljivejše, trajnejše kot pa celokupni rezultat plane-
tarne smotrne dejavnosti človeka? Ta dialektični paradoks nas sili v globlji pre-
mislek o smotrni produkcijski tehnični dejavnosti človeka glede na nenačrten, pa 
vendarle stabilno organiziran proces biosfere. 



Rokeachova potvorba komunističnih vrednot 

JAN MAKAROVIC 

Naj zmisli, kogar bi puščice te zadele, 
da na visoki vrh lete iz neba strele! 

Prešeren 
Feriumt summos fulmina monies 
Amicus Rokeach, sed magis arnica Veritas 

1. Rokeachova teorija dveh političnih vrednot 

Lansko leto se je portoroškega srečanja psihologov udeležil tudi znameniti 
ameriški psiholog Milton Rokeach. Še pred tem je imel Rokeach v Ljubljani 
predavanja na Filozofski fakulteti ter na Inštitutu za sociologijo in filozofijo. Pri 
tem je lahko seveda prikazal le del svojega obsežnega opusa, vendar je očitno 
impresioniral tudi mnoge med tistimi, ki njegovih odkritij dotlej niso poznali. Kar 
človeka pri Rokeachu posebej prevzame, je njegova samoraslost. Njegove teorije 
so resnično njegove, ne pa eklektična rezanica različnih nazorov, empiričnih ugo-
tovitev in zdravega razuma, kakršna je v ameriški psihologiji tako zelo razširjena. 
Ob tem pa imajo trdno, skoraj spinozistično logično zgradbo — kot npr. njegova 
teorija dogmatizma. In naslednja, še bolj redka lastnost: ostra logika se združuje 
pri njem z bogato in strogo lege artis izvajano empirijo. 

Morda najbolj fascinantna med Rokeachovimi teorijama pa je teorija poli-
tičnih vrednot. Rokeach izhaja iz teze, da je mogoče pojasniti razlike med vlada-
jočimi političnimi ideologijami sodobnosti s pomočjo samo dveh temeljnih vred-
not: svobode in enakosti. V kapitalistični ideologiji je svoboda vrednotena pozi-
tivno, enakost pa negativno. V komunistični ideologiji je situacija ravno nasprotna: 
enakost je vrednotena pozitivno, svoboda pa negativno. Podobno nasprotje sre-
čamo tudi med fašistično in socialistično ideologijo. Pri prvi je tako svoboda kot 
tudi enakost vrednotena negativno, pri drugi pa sta obe vrednoteni pozitivno. 

Za preizkušnjo te teorije je Rokeach analiziral vsebino štirih skupin tekstov, 
ki naj bi predstavljali te ideologije. Kapitalistično ideologijo naj bi predstavljali 
Goldvvaterjevi spisi, komunistično Leninovi, fašistično Hitlerjev »Mein Kampf«, 
socialistično pa spisi Normana Thomasa in še nekaterih drugih. Iz vsake skupine 
je bil izbran tekst ali vzorec tekstov, ki je obsegal skupno 25.000 besed, tako da 
so imeli vsi analizirani teksti skupaj 100.000 besed. Ocenjevalci so morali prešteti, 
kolikokrat je v teh tekstih omenjena neka vrednota, za katero se pisec zavzema 
ali pa jo zavrača. Pri tem so imeli pred seboj Rokeachov seznam 36 vrednot, ki je 
bil sestavljen po dolgotrajnem eksperimentiranju. Naročeno jim je bilo, naj dela 
ne opravljajo mehanično, ampak naj upoštevajo tudi vse sinonime za te vrednote. 
Upoštevati so morali tudi vse tiste vrednote, za katere so se avtorji zavzemali ali 



jih odklanjali, pa v Rokeachov seznam niso bile vključene. Sleherno zavzemanje 
za neko vrednoto je dobilo predznak plus, odklanjanje pa minus. Končni re-
zultat za posamezno vrednoto je bil enak številnosti njenega »pozitivnega« ome-
njanja, od katerega je bila odšteta številnost njenega »negativnega« omenjanja. 

Rezultati so pokazali, da se naše štiri skupine tekstov ne razlikujejo bistveno 
po poudarjanju nobene izmed vseh 36 vrednot — razen dveh: svobode in ena-
kosti! Pri teh dveh vrednotah pa so rezultati resnično tako impresivni, da jih je 
vredno navesti: 

Socialisti Hitler Goldwater Lenin 

Svoboda 66 — 4 8 85 —47 
Enakost 62 — 7 2 — 1 0 88 

»Prelepo, da bi bilo lahko resnično!« Prepričan sem, da bo to prva reakcija, 
ki jo bo vzbudila gornja tabela pri večini raziskovalcev. Kljub temu pa mi ni 
znano, da bi se kdo lotil preverjanja teh rezultatov. Še posebej pa je presenetljivo, 
da se niso lotili preverjanja marksistični raziskovalci, če upoštevamo, da Lenina 
naša tabela ne kaže v posebno lepi luči. Svobodo vrednoti namreč Lenin očitno 
skrajno negativno, podobno kot Hitler. Po drugi strani pa vrednoti celo Gold-
water, ta arhireakcionarni ameriški politik, svobodo ne le više, ampak diametralno 
nasprotno kot Lenin! Kaj je potemtakem z vrednotenjem svobode v komunizmu? 
Ali pa je bil morda usoden nesporazum, da je komunistična partija Jugoslavije 
prevzela vodstvo narodno-osvobodilnega boja? . . . 

Pa ne samo to. Ravno z vidika marksizma bi bilo mogoče kritizirati že izho-
dišča Rokeachove teorije. Marksizem gleda namreč tako na svobodo kot tudi na 
enakost dialektično, kot na enotnost nasprotij. Prvo poglavje »Komunističnega 
manifesta« je pravi slavospev buržoaziji, ki je osvobodila človeka stanovskih vezi 
in privilegijev ter duhovnega mračnjaštva: vse odnose med ljudmi je spremenila 
v odnose menjave med enakopravnimi in svobodnimi posamezniki. Toda hkrati 
je ravno svobodna menjava, svobodna prodaja in nakup delovne sile izvor kapi-
talističnega izkoriščanja, proti kateremu se bori komunizem, hoteč doseči resnično 
osvoboditev človeka. Toda ta resnična osvoboditev je spet nemožna brez pred-
hodne diktature proletariata, brez uporabe nasilja, omejitve »svobode« izkori-
ščanja. Ta dialektična enotnost pojma svobode se vleče skozi vse spise zname-
nitih marksistov; na nekaterih mestih postane vrednotenje svobode tako skrajno 
dvoumno, da postane vprašanje, kako vrednoti pisec »svobodo kot tako«, končno 
povsem nesmiselno: 

Vzpostaviti hočemo in vzpostavili bomo svoboden tisk ne le v policijskem smislu, ampak 
tudi v smislu svobode od kapitala, svobode od karierizma; — ne le to: tudi v smislu svobode 
od buržoazno-anarhičnega individualizma. 

Te zadnje besede se bodo zazdele paradoks ali posmeh nad bralci. Kako! bo najbrž 
vzkliknil kakšen inteligent, strasten pristaš svobode. Kako! Vi hočete, naj se podredi kolektiv-
nosti takšna žlahtna indivdualna zadeva, kakršna je literarno ustvarjanje! Vi hočete, da bi 
delavci z večino glasov reševali probleme znanosti, filozofije, estetike! Vi zanikate absolutno 
svobodo absolutno individualnega idejnega ustvarjanja! 



— Pomirite se, gospoda! Prvič, govora je o partijski literaturi in o njeni podreditvi 
partijski kontroli. Vsakdo je svoboden, napiše in govori vse, kar mu je drago, brez kakršnih-
koli omejitev. Toda vsaka svobodna zveza (in tako tudi partija) je tudi svobodna, da izžene 
tiste člane, ki uporabljajo firmo partije za širjenje protipartijskih stališč. Svoboda besede 
in tiska mora biti popolna, ampak tudi svoboda združenj mora biti popolna. Moram ti do-
pustiti v imenu svobode govora, polno pravico, da vpiješ, lažeš in pišeš, kar ti je drago. 
Ampak si ti dolžan dopustiti meni, v imenu svobode združenj, pravico sklepati ali pretrgati 
zvezo z ljudmi, ki govorijo to ali ono . . . 

Drugič, gospodje buržoazni individualisti, vam moramo povedati, da so vaše besede 
o absolutni svobodi ena sama hinavščina. V družbi, ki temelji na oblasti denarja, v družbi, 
kjer so množice tistih, ki delajo, brez vsega, peščica bogatašev pa lenari, ne more biti 
resnične in dejanske »svobode«. Ste mar vi, gospod pisatelj, svobodni pred vašim buržoaznim 
založnikom? pred vašo buržoazno publiko, ki zahteva od vas pornografije . , . 

Kajti ta absolutna svoboda je buržoazna ali anarhična fraza . . . Živeti v družbi in biti 
svoboden od družbe ni mogoče. Svoboda buržoaznega pisatelja, umetnika, igralke je samo 
zamaskirana . . . odvisnost od mošnje denarja, od podkupnine, od plače (LENIN, Sočinenija, 
4. izdaja, zvezek 10 : 29—30). 

Podobno kot na svobodo gleda marksizem tudi na enakost. Neenakost med 
izkoriščevalci in izkoriščanimi v kapitalistični družbi temelji po Marxu ravno na 
enakopravnih kupčijskih odnosih med delavcem in »delodajalcem«. V bodoči 
socialistični družbi naj bi bila ta neenakost odpravljena: vsi naj bi delali, vsakdo 
naj bi prejemal po svojem delu. Toda, kot poudarja Marx v »Kritiki gothskega 
programa«, bo tudi v socialistični družbi ravno ta enakost med ljudmi izvor ne-
enakosti, kajti l judje se pač razlikujejo po svojih sposobnostih. Zato bo prejemal 
nekdo več, nekdo drug pa manj. Šele na neki višji stopnji družbenega razvoja bo 
prevladan »ozki okvir buržoazne pravičnosti«. Vsakdo bi prispeval po svojih 
sposobnostih in prejemal po svojih potrebah. Ampak — lahko takoj dodamo — 
tudi to ne bo pomenilo absolutne enakosti med ljudmi, kajti l judje imajo pač 
različne sposobnosti -in različne potrebe. Enakost in neenakost sta skratka samo 
dva vidika ene same celote, tvorita nerazdružno enotnost nasprotij, ki se na 
različne načine kaže na različnih stopnjah družbenega razvoja. 

Resnici na ljubo je treba priznati, da v ljubljanskih in portoroških diskusijah 
z Rokeachom niso niti psihologi niti sociologi podvrgli njegovih stališč radikalni 
marksistični kritiki, čeprav so imeli precej kritičnih pripomb. To je mišljeno se-
veda tudi kot moja samokritika, ki se štejem za psihologa in sociologa v eni osebi. 

Kot opravičilo lahko navedem predvsem vabljivo preprostost in eleganco 
Rokeachove teorije. Prav ta preprostost in eleganca je bila tudi glavni vzrok, da 
sem ob diskusijah o stalinizmu, ki so jih začeli letos objavljati v »Naših Raz-
gledih«, najprej pomislil ravno na Rokeachovo teorijo. Razmišljal sem nekako 
takole: »V čem je pravzaprav bistvo stalinistične ideologije? Kakšen je njen odnos 
do Leninove? Svobodo bi vrednotil Stalin vsaj tako nizko kot Lenin, če ne še 
bolj — se pravi izrazito negativno. Odstop od Lenina pa lahko pričakujemo pri 
vrednotenju enakosti. Za razliko od Lenina, ki je skladno z načeli marksizma in 
Pariške Komune uvedel izenačenje dohodkov uradništva, inteligence in še po-
sebej državnega aparata z delavskimi mezdami, je Stalin napadel ,uravnilovko' in 
skrbel za privilegije birokratskega aparata, ki si ga je zgradil kot oporo svoje 
oblasti. Pričakujemo lahko torej, da se bo njegova ideologija bolj ali manj pribli-



zala fašistični, z njenim nizkim vrednotenjem svobode in enakosti! In ali se mar to 
ne bi ujemalo tudi z nekaterimi presenetljivimi podobnostmi v politični praksi 
Stalina in Hitlerja?« 

Če sem hotel preveriti to hipotezo, sem moral seveda analizirati Stalinove 
spise, na podoben način kot je Rokeach Leninove. Za osnovo sem vzel Stalinove 
»Probleme leninizma«, njegovo najpomembnejše in najbolj znano delo, zajeten 
zbornik razprav in govorov, ki so ga v Sovjetski zvezi nenehno ponatiskovali in 
pripravljali v novih izdajah. Toda rezultati, do katerih sem se dokopal, so bili 
diametralno nasprotni od mojih pričakovanj. 

2. Stalinov paradoks 

Enajsta ruska izdaja »Vprašanj leninizma« iz leta 1945, na kateri je temeljila 
moja analiza, obsega 611 strani. Na eni strani je povprečno približno 350 besed, 
kar pomeni, da bi za vzorec 25.000 besed, kakršnega je uporabljal Rokeach, 
zadoščalo že 71 strani. Toda kako izbrati teh 71 strani? S slučajnim izborom? Pri 
branju teksta mi je postajalo bolj in bolj jasno, da Stalin ni posebno rad govoril 
o svobodi in enakosti; mnogo bolj so ga zanimala konkretna, praktična vprašanja. 
Kasneje sem se prepričal, da je redkobesednost o problemu svobode in enakosti 
značilna tudi za Lenina, pa tudi za dva misleca, ki sta v najbližjem sorodstvu 
z njim: za Marxa in Trockega. V »Permanentni revoluciji«, morda najbolj zna-
nem delu Trockega, ki obsega 163 strani, ni niti svoboda niti enakost kot pozitivna 
ali negativna vrednota omenjena niti enkrat. Med marksističnimi pisci, ki sem jih 
analiziral, je edina izjema Kardelj; toda o tem kasneje. 

Če bi vzeli slučajen izbor iz Stalinovih tekstov, bi dobili sicer kolikor toliko 
objektivno podobo tega, koliko sta problema svobode in enakosti dejansko vzne-
mirjala Stalina, vendar bi bile dobljene frekvence tako nizke, da bi nam pove-
dale le malo o tem, kako ju je pravzaprav vrednotil. Dobljeni rezultati bi bili nizki 
in nezanesljivi. Nezanesljivost bi bila še tem večja zaradi tega, ker omenjanje 
svobode in enakosti pri Stalinu seveda ni razporejeno enakomerno, temveč v »groz-
dih«. Glede na njegov znani »katekizemski« stil, pri katerem se neprestano po-
navljajo ene in iste besede in formulacije (»Ali se je tovariš Lenin motil, tovariši? 
Ne, tovariši, ni se motil. Nikakor se ni motil. Da se je tovariš Lenin motil, lahko 
trdijo samo tisti, k i . . .« itd. itd. itd.) lahko pričakujemo, da bo tudi tam, kjer 
bo začel govoriti o svobodi in enakosti, ponavljal ti besedi znova in znova — 
drugod pa ju ne bo niti omenil. Dobljene frekvence bodo torej močno odvisne od 
tega, koliko bomo slučajno naleteli na nek tak »grozd« ali ne. 

Očitno se je s podobnimi problemi srečal tudi Rokeach pri analizi Leninovih 
spisov. Seznam analiziranih mest kaže že na prvi pogled, da ne gre za slučajen, 
temveč namensko izbran vzorec: Rokeach je očitno izbral za analizo take odlomke, 
kjer se pojavljata problema svobode in enakosti, ostale pa je zanemaril. Vpra-
šanje, koliko je Lenina vznemirjal problem svobode in enakosti, je tako stopilo 
v ozadje, vendar je bilo edinole tako mogoče odgovoriti na bistveno vprašanje: 
kako je usmerjeno vrednotenje svobode in enakosti pri Leninu? Ni mi torej pre-



ostalo drugega, kot da se lotim branja celotnega, čeravno prilično dolgočasnega 
Stalinovega teksta, ter izberem za analizo tista poglavja, v katerih je vsaj včasih 
govora o enakosti ali svobodi. Pri tem sem skušal omejiti faktor subjektivnosti 
s tem, da sem, kolikor le mogoče, vključil v analizo celotne razprave ali govore, 
oziroma celotna poglavja iz daljših razprav. Prizadeval sem si tudi, da bi bili 
karseda enakomerno zastopani prispevki iz vseh obdobij Stalinove ustvarjalnosti, 
ter čim različnejša tematska področja. Tako sem izbral naslednja poglavja: 

1. »Nacionalno vprašanje«, 6. poglavje predavanja »O osnovah leninizma«, 
ki je prva razprava, vključena v zbornik (8 strani). Kot pripadnik nacionalne 
manjšine je bil Stalin v zgodnjih letih svoje kariere smatran v partiji za nekakš-
nega eksperta za nacionalna vprašanja. V to smer so šla tudi njegova teoretska 
prizadevanja, čeprav je pri tem v glavnem ponavljal Leninova stališča. 

2. »Vrtoglavica od uspehov« (8 strani) in »Odgovor tovarišem kolhoznikom« 
(17 strani). V obeh prispevkih je Stalin pojasnjeval kolektivizacijo kmetijstva in 
svetohlinsko opozarjal, da bi morala biti ta kolektivizacija prostovoljna, ne pa 
prisiljena. 

3. »Nove razmere — nove naloge gospodarske izgradnje« (19 strani). V tem 
govoru na posvetu gospodarstvenikov iz leta 1931 je Stalin med drugim napadal 
»uravnilovko«. 

4. Poročilo na 17. partijskem kongresu (1934), poglavje »Partija« (23 strani). 
Tu se je Stalin še posebej podrobno posvetil problemom družbene enakosti in 
uravnilovke. 

Končni rezultat analize je bil naslednji: Stalin je v gornjih poglavjih navajal 
— svobodo v pozitivnem smislu 51 krat, 
— svobodo v negativnem smislu 5 krat, 
— enakost v pozitivnem smislu 16 krat, 
— enakost v negativnem smislu (uravnilovka ipd.) 18 krat. 
Rezultat je vsekakor presenetljiv. Do neke mere je sicer potr jena hipoteza, 

da je pri Stalinu enakost vrednotena niže kot pri Leninu, če izhajamo iz Ro-
keachovih podatkov; toda svoboda je vrednotena diametralno nasprotno kot pri 
Leninu! Če izhajamo iz Rockeachove tipologije, bi bil Stalin še najbliže libera-
listični ideologiji — Goldwaterja! Svoboda je, kot vidimo, za Stalina sploh naj-
višja vrednota — podobno kot za Goldwaterja. Stalin kot liberalist! Stalin kot 
zagovornik svobode! Si je mogoče misliti kaj še bolj absurdnega? Ali pa gre morda 
za nekakšno skrivnostno perverzijo propagandnega aparata ali pa dinamiko pod-
zavesti »Premodrega«, ki govori ravno nasprotno od tistega, kar v resnici počne? 

Po drugi strani pa nam vrednotenje enakosti pri Stalinu kaže, da Rokeach ni 
ravnal pravilno, ko je negativna stališča do neke vrednote preprosto odšteval od 
Pozitivnih. Stalin je bil marksist in je gledal na enakost dialektično — ali pa je 
Po marksistično vrednotenje enakosti prilagajal potrebam svoje politike: vsekakor 
Pa je bil njegov odnos do enakosti izrazito diferenciran in ambivalenten. Če bi 
uporabili Rokeachovo metodo, pa bi lahko prenagljeno sklepali, da do problema 
enakosti Stalin ni imel sploh nobenega odnosa. Toda za primerjavo Stalinovih 
stališč z Leninovimi je bilo vsekakor nujno ponoviti Rokeachovo analizo Lenina, 
2 ločenim štetjem sprejemanja in odklanjanja svobode in enakosti. 



3. Lenin o svobodi in enakosti 

Pri svoji analizi Leninovih tekstov je Rokeach uporabljal angleško moskovsko 
izdajo njegovih zbranih del (Progress Publishers) iz leta 1964. Uporabil je skupno 
deset različnih mest iz desetega, enajstega, štirinajstega, dvajsetega in petindvaj-
setega zvezka. Vendar pa je v glavnem črpal iz petindvajsetega zvezka. V tem 
zvezku je namreč analiziral kar 50 strani, medtem ko je vseh analiziranih strani 
v vseh ostalih zvezkih le 28. 

Zal te angleške izdaje nisem mogel dobiti. Predpostavljal pa sem, da gre za 
prevod četrte ruske izdaje Leninovih zbranih del, ki je izšla neposredno pred 
angleško izdajo. Peta ruska izdaja je namreč izšla že po letu 1964. To prepričanje 
mi je utrdilo tudi dejstvo, da se Rokeachov izbor zaključi s petindvajsetim zvez-
kom. Rokeach se je namreč omejil na Leninove spise pred prevzemom oblasti, 
da bi jih lahko primerjal s spisi ostalih avtorjev. (Kot znano, je bil tudi Hitlerjev 
»Mein Kampf« napisan pred prevzemom oblasti, Goldwater pa se do oblasti sploh 
ni nikoli dokopal.) Petindvajseti zvezek ruske izdaje pa obsega ravno spise, ki so 
izšli od junija do septembra 1917, torej neposredno pred oktobrsko revolucijo. 

Odločil sem se torej za četrto rusko izdajo Leninovih zbranih del, pri čemer 
sem imel pred Rokeachom vsaj to prednost, da sem črpal iz originala, ne pa iz 
prevoda. (Kot se je pokazalo kasneje, ta prednost nikakor ni bila nepomembna.) 
Toda želel sem seveda analizirati ista mesta kot Rokeach. Kako najti ta mesta? 
Zal Rokeach ne navaja naslovov Leninovih spisov, ampak samo strani. Da bi 
se strani v ruskem originalu popolnoma ujemale s stranmi v angleškem prevodu, 
pa je bilo seveda izključeno. Popolne skladnosti izbranih mest z Rokeachovimi 
torej ni bilo mogoče doseči. Sicer pa to tudi ni bilo nujno, saj ni nikjer rečeno, 
da je ravno Rokeachov izbor najboljši od vseh možnih. Toda želel sem doseči 
vsaj približno ujemanje. 

Prvi ključ pri iskanju mest, ki naj bi jih analiziral Rokeach, mi je dalo dejstvo, 
da je zadnji spis, objavljen v petindvajsetem zvezku ruskega originala, »Država in 
revolucija«. Bil sem prepričan, da Rokeach ni mogel mimo tega spisa, saj je 
Lenin svoje nazore o svobodi in demokraciji najizčrpneje pojasnil prav tu. Kot 
zadnje mesto, ki ga je analiziral, navaja Rokeach strani 464—470 petindvajsetega 
zvezka. Te strani se očitno ne skladajo s tekstom originala, kajti v originalu se 
Leninov tekst konča že s stranjo 462. Toda vsekakor gre verjetno za neko mesto 
v »Državi in revoluciji«. Pregled celotnega tega spisa pa nam pove, da je v njem 
govor o svobodi ali enakosti na 33 mestih, od katerih odpade kar 28 mest na 
peto poglavje, ki tvori tudi sicer teoretski vrh tega dela. To poglavje obsega 
v originalu strani 429—446. Glede na število strani je sicer videti, da Rokeach 
ni analiziral celotnega poglavja, vendar dobimo tako vsaj približno razmerje med 
stranmi originala in prevoda. 

Naslednje, predzadnje mesto, ki ga navaja Rokeach, obsega strani 323—365. 
To je hkrati tudi najobsežnejši in najpomembnejši tekst, ki ga je uporabil. Zdi se 
verjetno, da gre za neki Leninov daljši, zaključen spis. Zadnja stran tega spisa naj 
bi bila oddaljena od prve strani zadnjega uporabljenega mesta za 464 minus 365, 
torej skoraj natanko sto strani. 



V originalu je zadnji obsežnejši spis pred »Državo in revolucijo« članek 
»Grozeča katastrofa in kako se boriti z njo«, ki obsega strani 295—339, tako da 
ga loči od petega poglavja »Države in revolucije« 110 strani. Članek obsega, kot 
vidimo, 35 strani, medtem ko obsega mesto, ki ga citira Rokeach , 42 strani. T o bi 
se približno ujemalo, če upoštevamo, da so strani v originalu nekoliko »daljše« 
kot v prevodu. 

Prvi dve mesti, kii sta prišli v poštev za analizo, sta bili torej peto poglavje 
»Države in revolucije« ter članek »Grozeča katastrofa in kako se boriti z n jo«. 
Ob upoštevanju razlik med dolžino strani v originalu in prevodu sem nato skušal 
identificirati še ostali dve mesti iz pet indvajsetega zvezka, ki ju je uporabi l 
Rokeach. Pri tem sem hkrati predpostavljal , da je Rokeach najbrž analiziral 
zaključene spise oziroma članke, in da mora obseg navedenega mesta, ki ga na-
vaja, približno ustrezati dolžini članka. Podobno sem ravnal tudi pri 
iskanju mest v ostalih zvezkih, ki pa obsegajo, kot že rečeno, le manjši del 
teksta, ki ga je analiziral Rokeach . 

Na mestih, ki sem jih tako identificiral, govori Lenin precej pogosto o svobodi 
in enakosti. T o me je utrdilo v prepričanju, da sem našel vsaj v glavnem »prava« 
Rokeachova mesta. Vznemir ja joče je bilo le dejstvo, da je bilo ravno v članku 
»Grozeča katastrofa«, ki na j bi bil glavni Rokeachov vir, o svobodi in enakosti 
govora le poredkoma. Toda o tem kasneje. 

Rezultat , do katerega sem prišel, pa je bil zame popolno presenečenje. Na 
mestih, ki na j bi bila Rokeachova, govori namreč Lenin: 

— o svobodi v pozitivnem smislu 32 krat , 
— o svobodi v negativnem smislu 6 krat, 
— o enakosti v pozitivnem smislu 35 krat, 
— o enakosti v negativnem smislu 4 krat . 
Svoboda je torej za Lenina očitno pozitivna, ne pa negativna vrednota, kot 

Rokeach! Le kako je moglo priti do tako velikega neskladja med Rokeachovimi 
'n mojimi rezultati? Del odgovora je morda iskati v kodiranju članka »Grozeča 
katastrofa«, ki je bil ver je tno Rokeachov glavni vir. 

V tem članku se Lenin vznemirja zaradi grozeče lakote (septembra 1917), 
obsoja pasivnost vlade in odločno zahteva razne oblike kontrole nad privatnimi 
Podjetniki in špekulanti . Zahteva združitev vseh bank v eno in kontrolo nad njo , 
nacionalizacijo podjetniških sindikatov, odpravo poslovne tajnosti itd. V tekstu se 
Zelo pogosto pojavlja beseda »kontrola« (rus. »kontrol '«) . 

Ali so morda Rokeachovi ocenjevalci interpretirali vsa tista mesta, kjer se 
Lenin zavzema za »kontrolo«, kot nasprotovanje svobodi? T o je še tem bol j 
verjetno, če pomislimo, da ima beseda »control« v angleščini povsem drugačen 
Pomen kot ustrezna slovenska in tudi ruska beseda. Slovenec ali Rus bo »kontro-
lo« redkokda j razumel kot nasprot je svobode. Težko bi na primer rekli, da 
sprevodnik, ki kontrol ira vozne listke v vlaku, s tem omejuje svobodo potnikov. 
Američan bo reagiral drugače: zanj vkl jučuje namreč »control« aktivno pose-
ganje v dejanje in nehanje posameznika. Ker je Rokeach izhajal iz prevoda, ne 
Pa iz originala, si je s tem ver je tno zmanjšal možnost objektivne interpretacije 
teksta. 

If ' Anthropos 4—6 241 



Ni pa seveda izključeno, da bo Američan, vzgojen v duhu privatnega podjet-
ništva, razumel že golo »kontrolo« podjetij kot omejevanje njihove svobode. Vsaj 
kak Goldwater bi prav gotovo tako reagiral. Tudi neomejenost možnosti izko-
riščanja in sleparjenja nosi namreč v kapitalistični ideologiji veliko ime »svoboda«. 
Pa naj bo kakorkoli že. Predpostavljamo, da pomeni sleherno Leninovo zavzema-
nje za kontrolo po eno negativno točko za svobodo. V tem primeru lahko zaklju-
čimo, da se pojavlja pri Leninu: 

— svoboda v pozitivnem smislu 32 krat, 
— svoboda v negativnem smislu 36 krat, 
— enakost v pozitivnem smislu 35 krat, 
— enakost v negativnem smislu 4 krat. 
Rezultat je tokrat nekoliko bliže Rokeachovemu, vendar je še vedno daleč 

od njega. Ce združimo pozitivne in negativne odgovore, bi dobila svoboda pri 
Leninu štiri negativne točke, enakost pa 31 pozitivnih. Rokeach pa navaja 47 
negativnih točk za svobodo in kar 88 pozitivnih za enakost. Misterij torej ostane. 

Preostane nam še ena možnost, kako je lahko prišlo do napake v kodiranju. 
Ocenjevalec bi lahko ovrednotil izraz »demokracija«, ki se pri Leninu pojavlja 
razmeroma pogosto, kot sinonim za »svobodo«. Priznam, da sem tudi sam nekaj-
krat skoraj zapadel tej skušnjavi. Toda to bi bila seveda groba napaka, kajti izraz 
»demokracija« pomeni celoten politični sistem, ki vključuje svobodo samo v do-
ločenem smislu in poleg nje še marsikaj drugega. Demokracija pomeni dobesedno 
»oblast ljudstva«; kjer pa obstaja oblast, obstaja seveda tudi omejevanje svobode, 
pa čeprav gre le za svobodo pripadnikov manjšine. Lenin razume demokracijo 
večinoma kot vladavino buržoazije v kapitalistični družbi, in govori glede na to 
o njej v negativnem smislu. Vrh tega pravi Lenin dobesedno: »Demokratija ozna-
čaet ravenstvo« (LENIN, Sočinenija, 4. izdaja, zvezek 25 : 443). Demokracija 
pomeni torej za Lenina predvsem enakost, ne pa svobode. Ce so Rokachovi 
ocenjevalci vrednotili demokracijo kot »svobodo«, je lahko prišlo potemtakem do 
grobih napak. 

Pa naj bo kakorkoli že. Pravilnosti mojega kodiranja seveda ne morem izpri-
čati drugače kot tako, da povabim bralca, naj ga ponovi za menoj; toda osebno 
sem prepričan, da so izvedli Rokeachovi ocenjevalci kodiranje skrajno nemarno 
ali pa pod vplivom izrazito protikomuniističnega razpoloženja. Lahko so na 
primer vrednotili »diktaturo proletariata«, ki je podobno kompleksen pojem kot 
»demokracija«, v smislu negacije svobode, čeprav je po »Komunističnem mani-
festu« ravno diktatura proletariata »izbojevanje demokracije« (MARX-ENGELS 
II : 611). Vrh tega Rokeach sam navaja, da so kodirali npr. »brotherhood« kot 
enakost, čeprav je to seveda nekaj čisto drugega (ROKEACH: 172). 

Kako je lahko prišlo do takih napak pri sicer tako odličnem r a z i s k o v a l c u 

kakršen je Rokeach, je zame skrivnost. Toda nekemu drugemu odličnemu psiho-
logu, Cyrilu BURTU, so dokazali nedavno ne le napake, ai tpak celo n a m e r n e 

potvorbe dejstev. Zvesti Burtov učenec, H. J. Eysenck, je ob tem resignirano 
priznal, da za kaj takega resnično ni opravičila — da pa pred podobnimi hibami 
ni bil imun niti sam Isaac Newton. 

Toda kako je Lenin resnično vrednotil svobodo in enakost? Na to vprašanje 
bomo najlaže odgovorili tako, da sploh izločimo sporni članek »Grozeča kata-



strofa« in ga nadomest imo z drugimi teksti. Na eni strani Leninovih zbranih del 
je povprečno približno 300 besed. Če hočemo obdelati tekst, ki obsega, glede na 
Rokeachovo normo, 25.000 besed, moramo torej analizirati 83 strani. Izbor, na 
osnovi katerega sem prišel do gornjih rezultatov, pa obsega brez »Grozeče kata-
strofe« skupno 57 strani. Da bi dosegel Rokeachovo normo, sem torej moral do-
dati še 26 strani, oziroma neka j več, ker so Leninovi teksti večinoma kratki in je 
zato precej strani nepolnih. Izbral sem naslednje tekste: 

10. zvezek: »Parti jska organizacija in part i jska literatura« (6 strani). 
11. zvezek: »Boj za oblast in ,boj ' za miloščino« (4 strani). »Koga izbirati 

v državno dumo?« (8 strani). V tem p ropagandnem letaku je Lenin nazorno pri-
kazal razlike med programom svoje lastne stranke in programi ostalih strank. 
»Kakšno stališče imajo do volitev v d u m o buržoazne stranke in delavska stranka?« 
(5 strani). 

25. zvezek: »Nauki revolucije« (2. poglavje) (2 strani). »O kršitvah demokra-
tizma v masovnih organizacijah« (pol strani). Lenin protestira proti neenakosti 
števila deputatov glede na število volivcev v sovjetih. »Kako zagotoviti uspešnost 
Ustavodajne skupščine (O svobodi tiska)«. 

Če dodamo te tekste tistim, ki na j bi jih domnevno izbral Rokeach, lahko 
ugotovimo, da govori Lenin: 

— o svobodi v pozitivnem smislu 63 krat , 
— o svobodi v negativnem smislu 21 krat, 
— o enakosti v pozitivnem smislu 35 krat, 
— o enakosti v negativnem smislu 4 krat . 
Pr imer java teh rezultatov z našim prvim vrednotenjem domnevnega Rokeacho-

vega vzorca nam pove, da je ostalo vrednotenje enakosti na tanko enako kot prej , 
Pri svobodi pa se je znatno povečalo tako število pozitivnih kot tudi število nega-
tivnih vrednotenj . Za razliko od enakosti je svoboda pri Leninu pogosto vred-
notena tudi negativno (kot »abstraktna« svoboda, svoboda trgovine ipd.) O tem 
se lahko prepr ičamo, če p r imer jamo nekatere spise in govore pooktobrskega 
obdobja. V zborniku »Nova ekonomska politika« je na borih 20 straneh (82— 
101), kjer je govora o kronštatski vstaji in raznih drugih zadevah, svoboda ome-
njena v negativnem smislu nič man j kot 13 krat, v pozitivnem pa le štirikrat. 
Enakost je omenjena le enkrat , in to v negativnem smislu. Predvsem po tem se 
Lenin razlikuje od Stalina, ki je govoril o svobodi skoraj vedno le pozitivno, 
o enakosti pa pogosto tudi negativno. 

Vseeno pa je vsaj v Leninovih predoktobrskih spisih tako svoboda kot tudi 
enakost izrazito pozitivno vrednotena. Rokeachov Lenin in njegova teza o »ko-
munistični« ideologiji je mit. 

Specifičnost komunistične ideologije? 

Če izhajamo iz pravega, ne pa iz Rokeachovcga Lenina, ne n a j d e m o nobene 
radikalne razlike med »komunist ičnim« in »socialističnim« vrednotenjem svobode 
'n enakosti , kakršnega zastopa npr. Norman Thomas . Podobno temel jno vred-
nostno orientacijo s rečamo tudi pri Stalinu, čeprav je tam nekoliko potvor jena 



z negativnim odnosom do enakosti. Toda ali sta Lenin in Stalin resnično najbolj 
značilna predstavnika komunizma? Ali je Rokeach ravnal prav, ko si je izbral 
za svojo analizo komunistične ideologije Lenina — ne pa kar samega Marxa? 
Vrh tega pa: če smo dobili tako opazne razlike med Leninom in Stalinom — ali 
ni potemtakem verjetno, da bomo našli razlike tudi med Leninom in Marxom, 
med Marxom in Stalinom? In končno: ali ni jugoslovanska, samoupravna inačica 
komunizma celo nekakšno diametralno nasprotje stalinizma? Kako se torej razli-
kuje »samoupravno« vrednotenje svobode in enakosti od stalinističnega? 

Postavljata se torej dve temeljni vprašanji. Prvič, ali lahko sploh govorimo 
o komunistični ideologiji kot enotnem pojavu? Raziskovalci marksističnih spisov 
opozarjajo že od nekdaj na bistvene razlike in celo nasprotja med posameznimi 
pisci. Marxa postavljajo proti Engelsu in Leninu, Stalina proti Leninu in Marxu. 
Vrh tega postavljajo Marxa celo proti njemu samemu ter odkrivajo prepade med 
»mladim« in »zrelim« Marxom. Kaj če se te razlike odražajo tudi v odnosu do 
svobode in enakosti? 

Drugič: če lahko govorimo o marksizmu oziroma komunizmu kot enotni ideo-
logiji — koliko je ta ideologija specifična, koliko se razlikuje od drugih socia-
lističnih in revolucionarnih ideologij? 

Kar se tiče odnosa marksizma do drugih ideologij, je treba seveda priznati, 
da Rokeach Leninu ni napravil posebne usluge z druščino, s katero ga je pri-
merjal. Primerjavo s tistim histeričnim švabskim kaplar jem bi človek še nekako 
prenesel, če pomislimo n a neizmernost zla, ki ga je zakrivil nacizem. Toda pri-
merjava s politično ničlo Goldvvaterjem in s sentimentalno-humanistično rezanico, 
ki se ji pravi socializem, je vseeno precej deplasirana. Toda pustimo Goldwaterja 
in Hitlerja: saj vemo, kako je z njima. Bolj nas zanima mesto marksizma v okviru 
naprednih, socialističnih, revolucionarnih gibanj, kjer je podobnost največja. Ali 
ne bi mogli tu najti marksizmu kakega pomembnejšega partnerja kot je Norman 
Thomas? 

Po mojem lahko najdemo takega partnerja marksizmu predvsem med ideologi 
Velike francoske revolucije leta 17S9—1793. Ti l judje so bili v jasnosti in radikal-
nosti svojih idej kot nebo od zemlje daleč od cmeravega malomeščanskega eklekti-
cizma, ki mu Rokeach pravi »socializem«; Marx in Engels sta se učila pri njih 
in prav tako pripravljala prevrat obstoječega družbenega reda — v nasprotju z 
Goldwaterji in Hitlerji, ki skušajo ta red ohraniti za vsako ceno. Po drugi strani 
pa je bila njihova revolucija nedvomno buržoazna, ne pa prolelarska. Prav tu 
lahko torej pričakujemo v primerjavi z marksizmom izrazite podobnosti in izrazite 
razlike hkrati. Prav tu bomo najlaže ugotovili, v čem je specifičnost marksistične 
ideologije. Med ideologi francoske revolucije se zdi najzanimivejši Jean-Paul 
Marat, in to nikakor ne le zaradi obsežnosti svojega opusa, napisanega v najbolj 
vročih dneh revolucije. Med vsemi voditelji francoske revolucije je bil n a m r e č 

Marat edini, ki ni bil preprosto »vržen« v revolucijo, ampak je vstopil vanjo z že 
izdelanimi revolucionarnimi idejami. Temeljna vrednostna orientacija »prijatelja 
ljudstva« ostaja v osnovi enaka kot že v njegovih predrevolucijskih spisih, z l a s t i 

v »Sponah suženjstva«. Kaj torej sodi Marat o svobodi in o enakosti? 
Pri analizi Maratovih spisov se nisem srečal s takimi težavami kot pri Leninu 

in Stalinu, ki govorita o svobodi in enakosti le poredkoma. Obe vrednosti se p f 



njem pojavljata nenehno. Njegove »Izbrane tekste« sem zalo v Vovcllovi izdaji 
lahko analiziral kar od kra ja , ne da bi ka j izbiral. Izpustil sem le nekatere od-
lomke, da ne bi prekoračil Rokeachove norme 25.000 besed. Izbor, iz katerega 
sem črpal, vsebuje le nekoliko več kot 25.000 besed: največji del izbora je torej 
namesto mene opravil že maratolog Vovelle. 

Na to sem se lotil Marxa , in sicer na jpre j »mladega« Marxa. Med deli »mla-
dega« Marxa so vsekakor najznamenitejši »Ekonomsko-f i lozofski rokopisi«, ime-
novani tudi »Pariški rokopis«, iz 1. 1844. T o je hkrati tisto Marxovo delo, ki ga 
osebno najbol j občudujem. Čeprav je tekst ostal v fazi osnutka, ni namreč Marx 
nikjer drugje tako strnjeno in celovito prikazal svojega pogleda na svet, predvsem 
pa svojih antropoloških nazorov. Če odpišemo njegov tretji in zadnji del, ki je 
posvečen čisto filozofskim vprašanjem in za problem svobode in enakosti ni za-
nimiv, ter zlasti v začetku številne citate, vsebuje celotni tekst skora j na tanko 
25.000 besed. Tekst , ki sem ga analiziral, obsega v prvem zvezku »Izbranih del« 
Marxa in Engelsa strani 252—365. 

Med deli »zrelega« Marxa , kjer je presenetlj ivo malo govora o svobodi in 
enakosti, pa skora jda nisem imel druge možnosti , kot da se odločim za naslednje 
razprave in odlomke: 

1. »Komunistični manifest« (razen prvega poglavja, ki predstavlja objektivno 
družboslovno analizo)) (27 strani). V tem temeljnem delu marksizma je za naš 
problem zanimiv zlasti f rontalni napad na »buržoazno svobodo« ( M A R X - E N -
G E L S I: 606). 

2. »Inavguralna poslanica Mednarodnega delavskega združenja« in »Začasna 
Pravila Mednarodnega združenja« (15 strani). Pri tem temeljnem dokumentu 
Prve internacionale je imel Marx man j proste roke kot pri »Komunist ičnem ma-
nifestu«, zlasti kar se tiče abstraktnih idealov. O svobodi in enakosti je zato go-
vora pogosteje kot bi na jbrž Marx sam hotel. T o d a nekako je bilo pač t reba 
Marxa prijeti za besedo in ugotoviti, ka j je pravzaprav mislil o teh vrednotah. 
Tekst je vzet, podobno kot vsi naslednji , iz četrtega zvezka »Izbranih del«. 

3. »Državl janska vojna v Francij i«. Z a analizo sem izbral znameni to tret je 
Poglavje, kjer Marx razpravl ja o revolucionarnih spremembah, ki jih je uvedla 
Pariška Komuna — ta prva oblika »diktature proletariata« (21 strani). 

4. »Kritika gothskega programa« (24 strani). Kot je znano, jc to domala edino 
delo, v katerem je Marx prikazal svojo vizijo bodoče komunist ične družbe. Za 
nas je še posebej zanimivo zato, ker je v njem podrobno obravnavana dialektika 
družbene neenakosti . 

5. Odlomki iz prvega dela »Kapitala« (36 strani). Izbor obsega podpoglavje 
*Nakup in prodaja delovne sile« iz prvega poglavja (»O blagu«) ter zadnji dve 
Podpoglavji iz poglavja o delovnem dnevu. Na teh mestih odkriva Marx globlje 
Zveze med ideali svobode in enakosti ter ekonomsko s t rukturo kapitalistične 
družbe. T a družba temelji na svobodnem proda jan ju in kupovanju delovne sile, 
ki se odvija med enakopravnimi posamezniki. T o d a prav ta svobodna in enako-
pravna p roda ja in nakup sta konec koncev izvor nesvobode in neenakosti . Ne 
s memo pozabiti, da Marx buržoazne svobode in enakosti ne kritizira v imenu 
nesvobode in neenakosti , kot to dela fašizem, ampak ravno zato, ker se sprevračata 



v svoje nasprotje ter ne omogočata resnične osvoboditve človeka in resnične 
enakosti med ljudmi. 

Bilo bi napak, če bi ob teh analizah Marata, Marxa, Lenina in Stalina pozabili 
na naše lastno, jugoslovansko samoupravljanje. Zato sem vključil v analizo tudi 
Kardeljeve »Smeri razvoja političnega sistema socialističnega samoupravljanja«, 
ki predstavlja takorekoč »zadnjo besedo« glavnega teoretika jugoslovanskega 
samoupravljanja. Podobno kot Marat, tudi Kardelj neprestano govori o svobodi 
in osvobajanju; le enakost omenja presenetljivo redko. Zato se tudi pri Kardelju, 
podobno kot pri Maratu, nisem trudil z izborom posebnih odlomkov; za analizo 
sem vzel preprosto prvih 25.000 besed tega teksta, kar tvori približno polovico 
celote. 

Končni rezultat vseh analiz, ki sem jih izvedel, kaže naslednja tabela: 

Avtoi' Svoboda Enakost 

+ — + — 

Marat 89 5 27 3 
»Mladi« Marx 20 4 15 5 
»Zreli« Marx 26 24 17 9 
Lenin 63 21 35 4 
Stalin 51 5 16 18 
Kardelj 60 1 12 0 

Kot vidimo, so razlike med našimi avtorji precejšnje, vendar je temeljna konfi-
guracija povsod enaka: povsod je svoboda vrednotena v glavnem pozitivno, ena-
kost pa je vrednotena pozitivno povsod razen pri Stalinu, kjer sta pozitivno in 
negativno vrednotenje v ravnotežju. V najbolj čisti obliki se kaže ta konfiguracija 
pri Maratu, medtem ko marksistični misleoi včasih precej odstopajo od nje (ne-
gativno vrednotenje svobode pri zrelem Marxu in Leninu, negativno vrednotenje 
enakosti pri Stalinu). Pri meščanskem mislecu Maratu se kažeta pač svoboda in 
enakost še v naivni, čisti, abstraktni obliki, medtem ko pri marksistih že prodre 
na dan njuna dialektika. 

Libcrte, F.galite, Fraternite! Te ideje Velike francoske revolucije so v bistvu 
tudi ideje socializma, marksizma in komunizma. Ne pozabimo, da so prvotni 
socialisti — Babeuf, Saint-Simon in Fourier — izšli prav iz te revolucije! Pozna-
vanje zgodovine jakobinske diktature in navduševanje nad njo je bilo za Marxa 
in Engelsa nekaj samoumevnega. Marx ni dal brez vzroka enemu svojih najpo-
membnejših del naslov »Osemnajsti brumaire« — izraz, ki je nepoznavalcu zgo-
dovine francoske revolucije popolnoma nerazumljiv. 

Socialistična kritika ni bila naperjena proti idejam francoske revolucije — 
ampak proti polovičnemu in nedoslednemu uresničevanju teh idej, še posebej pa 
proti družbi, ki je izšla iz te revolucije, a je te ideje potvorila in izdala. Čeprav 
Marx in Lenin pogosto govorita o svobodi v negativnem smislu, nikoli ne napa-
data svobode kot take, ampak vedno le ozko, abstraktno, buržoazno pojmovanje 
svobode. Tega Rokeach očitno ni opazil. Pa tudi Stalin nikjer naravnost ne na-



stopa le proti »uravnilovki«, ki jo razume kot abstraktno, mehanično izravnavanje. 
Marksistično načelo enakosti je bilo za Stalina prav tako nedotakljivo, kot je za 
papeža nedotakljivo krščansko načelo ljubezni do bližnjega. Seveda pa je mogoče 
eno in drugo načelo razumeti na različne načine. Sicer pa lahko odstopanja 
marksistov od čisto pozitivnega vrednotenja svobode in enakosti gledamo tudi 
v luči konkretnih zgodovinskih okoliščin: negativno vrednotenje svobode pri 
Marxu in Leninu laže razumemo, če ga gledamo v luči »klasične«, liberalne etape 
razvoj kapitalizma — negativno vrednotenje enakosti pri Stalinu pa v luči razvoja 
sovjetskega birokratizma. 

S tem pa smo se hkrati že približali kočljivemu problemu, ki ga žal ne bomo 
mogli razrešiti: »Mar črt ni najbolj jezni — tvoj bog, ki kličeš ga boga ljubezni?« 
Podobno kot krščanstvo, je tudi komunizem počel v imenu vzvišenih vrednot 
stvari, ki so z njimi vse prej kot skladne. Ravno po tem se komunizem razlikuje 
od kakega nacizma, ki odurnosti ne le počne, ampak jih tudi brezsramno pridiga. 
Solženicin je dokazal, da začetnik ideje o zapiranju političnih nasprotnikov v kon-
centracijska taborišča ni bil niti Stalin niti Hitler, ampak sam Lenin (SOLZE-
NICYN: 11 ss., LENIN, Sočinenija, peta izdaja 50 : 143—4). Je bilo takšno in 
podobno početje implicirano že v sami teoriji (prim. HRIBAR) , je izviralo iz 
dane politične strukture ali celo iz osebne psihologije udeležencev? Ali pa je bilo 
preprosto stvar objektivne nujnosti? Ni bil morda vojni komunizem, kasneje pa 
pošastni galop prvotne akumulacije kapitala objektivna nujnost, ker bi bil sicer 
prva dežela socializma uničena? Ali pa so, kot običajno beremo, ravno Stalinove 
čistke in moritve milijonov »kulakov« v koncentracijskih taboriščih deželo tako 
oslabile, da bi skorajda postala nacistični plen? Sicer pa bi lahko postavili po-
dobna vprašanja tudi »Krvavemu« Maratu — temu vnetemu zagovorniku svobode 
in enakosti! Je storila lepa (ali »grda« — odvisno od vira!) Šarlota Corday ju-
naško ali podlo dejanje, ko ga je umorila? Les dieux ont soif! Marat bi seveda 
odgovoril, da so bile vse glave, ki so padle pod giljotino, malenkost v primerjavi 
z množico ljudstva, žensk in otrok, ki jih je pobila rojalistična soldateska na 
Marsovem polju; in če bi po smrti lahko govoril z Robespierrom, bi mu podrgnil 
pod nos, da je revolucija propadla ravno zato, ker je posekala premalo glav! 

Pred svojim obiskom v Sloveniji se je Rokeach mudil na Madžarskem, kjer je 
med drugim uporabil tudi svojo preizkušnjo vrednot. V ZDA je dobival Rokeach 
tipično »kapitalistična« povprečja (visoko vrednotenje svobode, nizko vredno-
tenje enakosti); pričakovali bi torej, da bodo povprečja na Madžarskem izrazito 
»komunistična«. Toda namesto tega je madžarska populacija reagirala izrazito 
»fašistično« (nizko vrednotenje svobode in nizko vrednotenje enakosti)! Rokeach 
je skušal razložiti ta nenavadni pojav z dediščino iz Horthyjevih časov; meni pa 
se zdi nasprotno verjetneje, da gre za resignacijo nad vrednotama svobode in 
enakosti, o katerih v komunizmu tako pogosto govore, a ju tako redkokdaj ures-
ničijo! 

Zal teh problemov na tem mestu ne moremo rešiti. Naša razprava se tiče 
komunističnih vrednot kot takih, ne pa njihovega uresničevanja. Tudi vprašanje, 
koliko je zagovarjanje teh vrednot v komunizmu iskreno, in koliko gre zgolj za 
ideologijo v marksističnem smislu, za prevaro množic — tudi to vprašanje mo-
ramo pustiti ob strani. Enostranost? Vsekakor; toda žal je ta enostranost nujna. 



Vrnimo se k Rokeachovi tezi o štirih temeljnih ideologijah. Videti je, da v res-
nici nimamo štirih ideologij, ampak samo tri, kajti Rokeachova »komunistična« 
varianta — nizko vrednotenje svobode in visoko vrednotenje enakosti — očitno 
odpade. Sicer pa se postavlja vprašanje, koliko je ta varianta sploh logične* 
možna. Kako naj si predstavljamo družbo, v kateri vlada enakost in hkrati ne-
svoboda? Moja nesvoboda predpostavlja, da obstaja nekdo, ki omejuje mojo 
svobodo; ali je v tem primeru mogoče govoriti o enakosti med menoj in njim? 

5. Revizija Rokeachove teorije 

Toda ali je naša domneva, da enakost že predpostavlja svobodo, pravilna? 
Naj spomnim na pogovor med perzijskim Kraljem Kserksom in grškim kviz-

Iingom Demaratom, ki ga srečamo pri Herodotu. Kserkses namerava napasti 
Grke, Demaratos pa ga svari pred pogumom svojih rojakov Špartancev. Kserkses 
se pomilovalno nasmehne: to že ne more biti res, saj so Špartanci vendar svobodni! 
»Da, ko bi imeli enega gospoda kakor pri nas, bi morda iz strahu pred njim 
prekosili same sebe in se pod silo biča pognali v boj tudi z močnejšim nasprotni-
kom; tako pa, ko so svobodni, tega pač ka-li ne bodo storili.« — Na to Dema-
ratos: »Resda so svobodni, vendar ne brez pogojev: tudi nad njimi stoji gospo-
dar, to je zakon, in tega se bojijo veliko bolj kakor tvoji podložniki tebe. Kar 
zahteva zakon, storijo brez ugovora: zahteva pa to, da se v bitki ne umaknejo 
niti največji premoči, temveč da vztrajajo v vrsti ter ali zmagajo ali umro« (»HE-
R O D O T VII: 102 ss.) 

So bili torej Špartanci svobodni ali ne? Za nas predpostavlja svoboda možnost 
izbire; toda Demaratos si očitno ni belil glave s takimi problemi. Zanj , ki je živel 
v sužnjeposestniški družbi, je bila razlika med svobodnim in nesvobodnim že 
vnaprej jasna. Problem svobode, kakor jo razumemo danes, se pojavi šele s krščan-
stvom. Liberum arbitrium je ena osrednjih tem, ob kateri lomijo kopja krščanski 
misleci, od Avguština do Lutra. Šele tu preneha biti svoboda samo vprašanje prav-
nega statusa in postane vprašanje posameznikove lastne, osebne odločitve, vpra-
šanje njegove individualnosti. Demaratos je videl svobodo v konformnosti z »za-
konom«, z družbenimi normami — mi jo nasprotno vidimo v nekonjormnosti. 
Zanj je bil svoboden tisti, ki je sledil splošnemu — za nas pa je nasprotno bistvo 
svobode v uveljavljanju lastne individualnosti. Kar je bilo za Demarata svoboda, 
je za nas nesvoboda. Seveda le »notranja«, »moralna«, ne pa fizična nesvoboda — 
toda za sodobnega Evropejca je ravno »notranje« in »moralno« bistveno pri vpra-
šanju svobode. 

Sedaj pa se seveda postavi vprašanje, odkod ti dve tako različni pojmovanji 
svobode. Na to vprašanje nam najlepše odgovori Demaratos sam. »Vedi torej — 
razlaga Kserksu — da so Grki od vsega začetka siromašen narod, da pa so si 
z modrostjo in strogim zakonom pridobili vrlost, ki jih varuje uboštva in odvis-
nosti.« Čim bolj je neki narod siromašen, tem bolj so mu potrebne stroge druž-
bene norme, da se ohrani pri življenju. Čim večja je odvisnost človeka od narave, 
tem strožje so tudi družbene norme, tem bolj neusmiljeno se kaznuje pri mladi 
generaciji sleherno odstopanje od njih. Pravico, biti prištet med odrasle, si pridobi 



mladenič v mnogih prvobitnih skupnostih šele s tem, da se podvrže okrutnim 
mučenjem, ki so v zvezi z iniciacijskimi obredi. Pomen tega na prvi pogled ne-
smiselnega »sadizma« nam postane jasnejši, če ga r azumemo kot »mnemotehnično 
sredstvo«, s katerim odrasli mladim enkrat za vselej »zabičajo«, jim vtisnejo v 
spomin, da mora jo spoštovati zakone plemena: »Neizbrisno bo ostalo arandskemu 
moškemu v spominu, kar so mu storili pri njegovi iniciaciji, in prav tako malo 
bo pozabil zakone svojega rodu, ki so mu jih hkrati sporočili.« In na jbrž ni 
naključje, da so ti obredi na jbol j »okrutni« ravno tam, k jer je narava na jbol j 
surova in so možnosti preživetja na jmanjše ( F A R B : 99—100) . V takih razmerah 
se — podobno kot pri antičnih Špartancih — zahteva brezpogojna pokorščina 
tradiciji plemena, razvije se nezaslišan pogum, možatost in druge vrline: »Culu-
kafri . . . in Nubijci . . . so storili to, česar ne more storiti nobena evropska 
vojska: oboroženi samo s sulicami in kopji, brez pušk, so v dežju krogel in pušk 
angleške pehote . . . prodrli do bajonetov in angleško pehoto več kot enkrat 
spravili v nered in celo vrgli nazaj , kl jub velikanski neenakosti o rož ja in kl jub 
temu, da ne pozna jo vojaškega roka in ne vedo, ka j je ekserciranje« ( M A R X -
E N G E L S V: 304-5). T o d a naše navdušenje nad tem kamikazovskim pogumom bo 
nemara manjše, če pomislimo, da gre konec koncev vendarle za »vrline termit-
njaka«. Požrtovalnost Culukafra ni plod njegove lastne odločitve, ampak je pre-
prosto pokorščina zakonu, ki je vzvišen nad voljo posameznika. 

Za nas pa je nasprotno pojem svobode neločljiv od pojma individualnosti. 
Pogosto govore o nasprot ju med svobodo in nujnost jo . To je nesporazum: na-
sprotje nujnosti ni svoboda, temveč slučajnost. Če delam tisto, kar mi slučajno 
pade na um, nisem nič bol j svoboden kot prašni delci pr i Brownovem gibanju, 
ki jih zračne molekule nakl jučno premetava jo semtert ja . Resnično svoboden sem 
šele tedaj , ko imam možnost izraziti svojo osebnost, svojo posebnost , indivi-
dualnost. Sedaj pa se seveda postavi vprašanje vrednot: v katerem družbenem 
sistemu bo tako po jmovana svoboda cenjena in spoštovana — in v katerem bo 
zavračana? 

Po vsem tistem, kar je bilo rečeno, lahko pr ičakujemo, da bo individualnost, 
posebnost, originalnost ipd. cenjena tem manj , čim večja je s topnja ogroženosti 
družbenega sistema. T a ogroženost je lahko dvojna. Lahko gre za vojaško ogro-
ženost — toda predvsem gre za tisto ogroženost , ki izhaja iz nizke stopnje druž-
bene razvitosti, primitivno tehnologijo, omejeno s topnjo kooperaci je in delitve 
dela itd. In obratno: čim višja bo s topnja razvitosti neke družbe, v tem večji meri 
si bo lahko ta družba privoščila tudi ods topanja od norm ter individualne poseb-
nosti. Pa ne samo to. Na višji razvojni stopnji , ki predpostavl ja višjo s topnjo 
delitve dela, družba ne le tolerira, ampak tudi potrebuje različnost med l judmi, 
ker se prispevki različnih posameznikov dopoln ju je jo med seboj. Dokler je kmet 
Še oral z ralom, si je lahko sam izdelal vse, kar je potreboval za življenje. Kmet, 
ki or je s plugom, že pot rebuje »drugega« — kovača. Sodobni kmet pa je odvisen 
od neštetih različnih delavcev in s t rokovnjakov. Družba , v kateri živi, temelji pač 
na organski, ne na mehanski solidarnosti. 

Znameni to razlikovanje med organsko in mehansko sol idarnost jo dolgujemo 
Emilu Durkheimu. Prva, ki je značilna za relativno visoko s topnjo družbene razvi-
tosti in delitvi dela, temelji na različnosti med posamezniki — druga, ki je zna-



čilna za nizko stopnjo, pa na podobnosti med njimi. Pričakujemo lahko, da se na 
razmeroma nizki razvojni stopnji pojem svobode, ki temelji na individualnosti, 
sploh ne bo pojavil — kolikor pa se bo, bo taka »svoboda« vrednotena izrazito 
negativno. Ravno nasprotno bo veljalo za družbene sisteme na razmeroma visoki 
stopnji razvoja. 

Toda kaj je pravzaprav »družbeni razvoj«? V najbolj abstraktni obliki lahko 
razumemo razvoj kot večanje različnosti. V teku razvoja se pojavljajo razni do-
godki, oblikujejo se razne nove strukture ipd. Toda to pojavljanje novega in 
hkratno izginevanje starega je konec koncev le spreminjanje, ni pa še razvoj. Raz-
voj ima določeno smer; smer pa dobi razvoj šele tedaj, ko ne gre več le za pre-
prosto menjavo starega in novega, temveč je novo hkrati nekaj »več« od starega, 
ki je minilo. Ta »več« pa lahko novo pridobi šele tedaj, ko v sebi hkrati »prevlada 
in ohrani« tudi staro, kot pravi Hegel. Pogoj razvoja je torej, da staro ne izgineva 
tako hitro, kot se poraja novo. Elementi se morajo torej ne le izmenjavati med 
seboj, ampak na nekakšen način kopičiti, kar pomeni, da imamo opravka z vedno 
večjim številom različnih elementov. Seveda se morajo ti elementi med seboj tudi 
nekako povezovati, organizirati in integrirati, ne smejo ostati le gola vsota — 
kajti v tem primeru sistem razpade, kar je konec koncev isto kot če bi imeli 
opravka z golim zaporedjem elementov, z golim spreminjanjem. Proces diferen-
ciacije predpostavlja torej proces integracije. Toda očitno je ravno diferenciacija 
oziroma večanje različnosti tisto, za kar v razvojnem procesu pravzaprav gre. 

Kako pa je z vrednotenjem različnosti, ki se pojavlja v tem procesu? V družbi, 
ki temelji na mehanski solidarnosti, bo to vrednotenje seveda izrazito negativno. 
Sleherno odstopanje od norme, od »zakona«, ki vlada v družbi, bo sprejeto z ob-
sojanjem, zgražanjem, gnusom. Toda razvoj napreduje nezadržno: pojavljajo se 
nove iznajdbe, srečujejo se različni narodi, l judje si pridobivajo raznovrstne iz-
kušnje, obseg različnosti v družbenem sistemu neprestano narašča. Mehansko 
solidarnost je mogoče v takih razmerah ohraniti edinole tako, da se vsi člani 
skupnosti razvrstijo po vertikalni lestvici glede na to, v kakšni meri ustrezajo ali 
ne ustrezajo družbenim normam. Končno pride tako daleč, da tem normam v ce-
loti ustreza le en sam — tj. tisti, ki je na vrhu družbene piramide: vsi drugi se 
vrednotijo glede na to, koliko se približujejo temu idealu. Pri starih Majih je 
nosil kralj značilno ime »halach uinic«, tj. »pravi mož«: edinole on je bil pravi 
mož, vsi drugi so bili nepravi in so se mu morali potemtakem pokoravati. Po-
dobno se je pri starih Rimljanih izraz »gentilis«, ki je prvotno označeval vse 
člane »gensa«, omejil na žlahtnike, na ozki privilegirani sloj. Miniti so morala 
tisočletja, predno so začeli ponovno pričakovati od vsakega moškega, da se ob-
naša kot — gentleman! 

Prvobitna družba ki temelji na mehanski solidarnosti, nosi v sami sebi kal 
svojega razpada. Mehanska solidarnost zahteva od posameznikov, da so enaki med 
seboj. Ker so enaki, je izenačeno tudi njihovo vrednotenje: nihče ni boljši ali 
slabši od drugih, nihče ni vreden bistveno več ali bistveno manj kot drugi. Toda 
kadar se v družbi dejansko pojavi različnost, je sistem ne zna obvladati drugače 
kot tako, da jo prevede v neenakost. Ljudje niso preprosto različni, ampak so 
boljši ali slabši, večvredni ali manjvredni. Čim bolj napreduje družbeni razvoj, 
tem bolj napreduje tudi to neenako vrednotenje, tem bolj se navzgor in navzdol 



podaljšuje lestvica družbene hierarhije. Družbeni sistem, ki je nizko vrednotil 
svobodo posameznika, a visoko cenil enakost med ljudmi, se po notranji logiki 
stvari sprevrže v drug družbeni sistem, ki nizko vrednoti tako svobodo kot tudi 
enakost. Če se opremo na Rokeacha, bi lahko govorili o »fašistoidnem« vred-
nostnem sistemu. 

Proces se nadaljuje toliko časa, dokler se pod pritiskom naraščajoče različ-
nosti ne zlomi baza, na kateri temelji kohezija sistema. Srednjeveški cesarji in 
papeži so svojo oblast utemeljevali z večnimi, apriornimi normami in vrednotami. 
Doba buržoaznih revolucij pa je ne nazadnje ravno kritika te apriornosti. Tisto, 
kar drži družbo skupaj, nikakor ni vnaprejšnja predanost nekakšnim od Boga da-
nim vrednotam, temveč praktični interes in družbena pogodba. Ne mehanska 
solidarnost cnakomislečih, temveč organska solidarnost kupčijskih interesov, ki se 
dopolnjujejo med seboj. Pri tem ima vsakdo tem več upanja na uspeh, čim bolj 
je njegova roba različna od tiste, ki jo prodaja jo drugi. 

Temelj delovanja tega družbenega sistema je svoboda kupovanja in prodajanja. 
Enakost je manj pomembna — razen kolikor gre za pravno enakost med posa-
mezniki, ki jim omogoča, da stopajo v kupčijske odnose. Po drugi strani pa je 
končni namen teh kupčijskih odnosov ravno neenakost: vsakdo tekmuje z vsakim, 
vsakdo želi obogateti na račun svojega bližnjega. Neenakost med delavcem, ki je 
prisiljen prodajati svojo delovno silo, in kapitalistom, ki to delovno silo kupuje, 
je izvor kapitalistovega profita, kot ugotavlja Marx. Toda podobno kot je prvo-
bitna skupnost nosila v sebi kal lastnega propada, nosi v sebi kal lastnega propada 
tudi kapitalistična družba. Razlika je le v tem, da sedaj ni več na kocki enakost, 
temveč neenakost. Videli smo, da v sistemu mehanske solidarnosti sleherna nova 
različnost povečuje neenakost. Ravno nasprotno velja za sistem organske solidar-
nosti. Različnosti so tu komplementarne, se dopolnjujejo z drugimi različnostmi. 
Ce delim delo s teboj ali s teboj sklepam kupčijo, potem to pomeni, da je za do-
sego delovnega rezultata moj prispevek enako neobhoden kot tvoj, oziroma da je 
tebi moja roba enako potrebna kot je tvoja roba potrebna meni. Različnosti, ki se 
pojavljajo v sistemu, so neobhodne za delovanje sistema kot celote. Vzemimo, 
da je vloga enega samega smetarja v življenju mesta razmeroma malo pomembna; 
toda taka je samo zato, ker lahko opravljajo njegovo delo tudi drugi smetarji. 
Sedaj pa vzemimo, da bi vsi smetarji prenehali delati en sam teden! Prav kmalu 
bi se začelo mesto dušiti v smeteh, in delo smetarjev bi se pokazalo za pomemb-
nejše od dela jedrskih fizikov in državnih voditeljev! Če bi opravljal delo vseh 
smetarjev en sam smetar — kot kakšen Veli Jože — ne bi nikomur padlo n a 
misel, da je njegovo delo manj pomembno od kateregakoli drugega. Čim bolj 
se povečuje v sistemu obseg različnosti, tj. število specifičnih, individualnih, nepo-
novljivih in nenadomestljivih funkcij in vlog — tem večja postaja tudi stopnja 
enakosti, ker je funkcija vsakogar enako pomembna za dosego skupnega cilja, za 
skladno delovanje celote. V tem družbenem sistemu ne bodo visoko vrednotili 
le individualnosti in svobode posameznika, ampak tudi enakost med posamezniki. 
Ce se znova opremo na Rokeacha, lahko rečemo, da imamo opravka s prehodom 
iz kapitalističnega v »socialistični« vrednostni sistem. Na mesto visokega vredno-
tenja svobode in nizkega vrednotenja enakosti stopi visoko vrednotenje svobode 
in enakosti. 



V tem shematskem prikazu glavnih zakonitosti družbenega razvoja smo na-
pravili korak naprej od Rokeacha. Vrednote se nam ne prikazujejo več kot1 

abstrakcije, ampak organsko izhajajo iz danih družbenih situacij. Po drugi strani 
pa se nam ne prikazujejo statično, ampak dinamično, kot momenti v fazah druž-
benega razvoja. To pa seveda hkrati pomeni, da se tudi vrednote razvijajo, da ima 
njihov razvoj smer, in da lahko govorimo o višjih in nižjih vrednotah — 
podobno kot lahko govorimo o višjih in nižjih stopnjah družbenega razvoja. Vajeni 
smo, da s pomočjo vrednot razvrščamo pojave zunanjega sveta v vrednostno 
hierarhijo; sedaj pa vidimo, da je mogoče tako razvrščati tudi vrednote same. 
Tudi vrednote same je mogoče vrednotiti više ali niže — in očitno je, da je med 
našimi štirimi vrednostnimi sistemi najvišji ravno tisti, kjer se visoko vrednotita 
tako svoboda kot tudi enakost. 

Toda kaj nam daje pravico, da povezujemo Rokeachove politične ideologije 
sodobnosti s fazami razvoja človeštva, ki začenja v prazgodovini in sega v ne-
znano prihodnost? T o pravico nam daje dejstvo, da se logika tega razvoja v taki 
ali drugačni obliki pojavlja znova in znova. Tudi v kratki povojni zgodovini Ju-
goslavije bi lahko odkrili podobne faze. Pa ne samo to. V vsaki od teh faz so 
igrale dominantno vlogo določene družbene strukture ali sloji — in po zaključku 
dane faze ti sloji nikakor niso preprosto izginili, ampak so kot »prevladani in 
ohranjeni« prešli v naslednjo fazo. 

Struktura neke družbe je njena okamenela zgodovina. Podobno kot v geolo-
giji, se tudi v družbi čas prevaja v prostor. Zgodnje plasti so v geologiji in arheo-
logiji hkrati »spodnje«, kasnejše »gornje«. Podobno imajo v družbi plasti iz? 
različnih zgodovinskih obdobij različna mesta v celoti. 

Najstarejšo plast tvorijo v sodobni družbi kmetje. Družbene oblike, v katerih 
živijo kmetje, spominjajo v marsičem na prvobitno skupnost. Tipična vaška skup-
nost je majhna, tehnološko zaostala, vdana tradiciji itd. Podobno kot prvobitni 
človek, je tudi kmet pogosto brez moči pred silami narave, predvsem pred vre-
menskimi neprilikami; ritem njegovega dela se strogo pokorava ritmu letnih 
časov. 

Egalitarizem, ki je zakoreninjen v tradicionalni kmečki skupnosti, se pogosto 
prenaša tudi v industrijo. Znano je, da so ravno »polproletarci« najbolj vneti za-
govorniki uravnilovke. V razmerah tehnološke zaostalosti in počasnega uvajanja 
inovacij si posameznik težko predstavlja, da pripada nekomu drugemu zato, ker 
je sposobnejši ali prizadevnejši; nasprotno, sleherna ugodnost se razlaga kot rop 
ali sleparija. Ta surovi egalitarizem revnih, pri katerem se visoko ceni enakost, 
svoboda osebne iniciative pa ne šteje, nekoliko spominja na »surovi komunizem«, 
ki ga je kritiziral Marx ( M A R X - E N G E L S I: 330-1); vsekakor pa nima nič skup-
nega s pravim komunizmom. Spričo primitivnosti te ideologije je sploh vprašanje, 
ali je zastopana v kateremkoli pomembnejšem političnem programu. Morda ima 
kaj skupnega z maoizmom. Tega ne vem, ker Maovih spisov nisem podrobneje 
analiziral. Vsekakor se na 14 izbranih straneh iz Maovih spisov, ki jih navaja 
v svoji antologiji Wright Mills ( W R I G H T MILLS : 375—388), pojavlja klasični 
komunistični model pozitivnega vrednotenja svobode in enakosti. Svoboda je 
navajana šestkrat v pozitivnem smislu in dvakrat v negativnem, enakost pa trikrat 



v pozitivnem. Ce bi držala Rokeachova teorija, pa se »surovi komunizem« sploh 
ne bi razlikoval od pravega. 

Ideal »surovega komunizma« velja seveda le za najbolj zaostale vaške skup-
nosti. Z razpadanjem teh skupnosti se začne naglo poglabljati neenakost na vasi. 
Pojavlja se drobna vaška buržoazija: krčmarji, kramarji, mešetarji, gruntarji, 
obrtniki. Tipična obrtniška mentaliteta pa je že drugačna od kmečke. Neenakost 
sedaj ne moti več; nasprotno, vsakdo si prizadeva, da bi čimbolj obogatel. 

Prav individualizem drobne buržoazije, združen z omejenostjo njenega ob-
zorja, nam pomaga razumeti, zakaj je tvorila ravno ta družbena plast najširšo 
množično bazo fašizma. Seveda pa je treba razlikovati eno drobno buržoazijo 
od druge. Veliko francosko revolucijo na primer so izbojevalii ravno pariški 
kramarji in obrtniki, v imenu svobode in enakosti. 

Od drobne buržoazije se bistveno razlikuje velika butioazija, predvsem in-
dustrijska. Za razliko od kmetov in obrtnikov, ki predstavljajo tehnološko zaostali 
del družbe, je velika buržoazija nosilka tehnološkega napredka. Tej buržoaziji in 
vsemu tehno-birokratskemu aparatu, ki jo spremlja — menažerjem, direktorjem, 
inženirjem — ustreza ideja svobode. Ampak od te svobode, pod katero razumejo 
predvsem svobodo podjetništva, trgovine, tehničnih inovacij itd., imajo seveda 
korist le oni sami. Mcritokratska delitev družbenih položajev in družbenega 
produkta, za katero se vneto zavzemajo, je v bistvu neenaka delitev. 

Preostane nam še četrta družbena plast — delavci v industriji. Dokler so to le 
mezdni delavci, bo njihova dominatna ideologija verjetno primitivni egalitarizem 
oziroma surovi komunizem. Toda čim večja postaja njihova vloga pri upravljanju 
podjetja, tem bolj postajajo tudi oni, podobno kot vodstva podjet ja, zagovorniki 
svobode. Le da gre sedaj za svobodo, povezano z enakostjo — ne z neenakostjo. 
Prav delavci so torej resnični nosilci idej bodoče, socialistične in komunistične 
družbe, ki sloni na idejah svobode in enakosti. 

Koliko je ta hipoteza o vrednotah posameznih slojev točna, bodo morale se-
veda pokazati empirične raziskave. Rokeach sam navaja sicer množico podatkov 
o odvisnosti vrednotenja od izobrazbe, dohodka, religije, spola itd., vendar ne 
upošteva gornjih štirih družbenih slojev. Zanimiva pa je študija o vrednotah in ide-
oloških orientacijah družbenih slojev, ki jo je izvedel Dragomir Pantič v okviru 
znane raziskave o družbenih slojih v Jugoslaviji (POPOVIČ et al.; 269 ss.). S 
faktorsko analizo političnih stališč je dobil Pantič dva faktorja: prvega imenuje 
»tradicionalizem-samoupravljanje«, drugega pa »etatizem-liberalizem«. Med lest-
vicami stališč, ki so obtežene s prvim faktorjem, se zdita najpomembnejši lestvici 
modernizma (npr. »Mladini, mlajši od 16 let, bi morali preprečiti gibanje zunaj 
doma po osmih zvečer«) in samoupravljanja (npr. »Samoupravljanje je v celoti 
boljše od centralističnega načina odločanja«). Drugi faktor pa je po mojem po-
imenovan povsem napačno. V resnici gre za faktor egalitarizma. Izkazalo se je, 
da so kmetje in zasebni obrtniki orientirano pretežno »tradicionalistično« — in-
teligenca, vodilni kadri in delavci pa »samoupravno«. Po drugi strani pa so delavci 
in kmetje orientirani pretežno egalitarno, zasebni obrtniki, vodilni kadri ter inte-
ligenca pa neegalitarno. Ce bi se pokazalo, da lahko prvi faktor povežemo z vred-
noto svobode, drugega pa z vrednoto enakosti, bi bila naša hipoteza potrjena. 



6. Sklep 

Ni mi posebno prijetno kritizirati Rokeacha po vsem tem, kar mu dolgujem 
jaz sam in verjetno še marsikdo med nami. Še posebej mi ni to prijetno zaradi te-
ga, ker se je Rokeach lansko leto tako prijazno odzval vabilu naših psihologov. 
Tudi mi ni prijetno, da ga napadam v njegovi odsotnosti. Vse to je nemara po-
dobno nehvaležnosti in zahrbtnosti. Toda kaj hočemo. Amicus Rokeach, sed magis 
arnica Veritas. Predvsem pa me pomirja dejstvo, da lahko ta tem mestu izrazim 
svojo hvaležnost Miltonu Rokeachu. Njegove zmote namreč očitno niso nič manj 
plodne kot njegova odkritja, saj se brez njih nikoli ne bi dokopal do rezultatov, 
ki sem jih skušal prikazati v tem referatu. 

LITERATURA: 

Hribar T. (1981) Stalinizem ni nujna zgodovinska posledica marksizma, Naši Razgledi, 14. 
avgusta 1981, stran 431—2 

Kardelj E. (1977) Smeri razvoja političnega sistema socialističnega samoupravljanja, Ko-
munist, Ljubljana 

Lenin V. I. (1947) Nova ekonomska politika in socialistična graditev, Cankarjeva založba, 
Ljubljana 

Lenin V. I. (1945 ss.) Sočinenija, Izdanie četvertoe, Gosudarstvennoc izdatcl'stvo politi-
českoj literatury, Moskva 

Lenin V. I. (1964 ss.) Sočinenija, Izdanie pjatoe, Gosudarstvennoe izdatel'stvo političeskoj 
literatury, Moskva 

Marat J.-P. (1963) Textes choisis, cd. Michel Vovelle, Editions Sociales, Pariz 
Marx K. — Engels F. (1969 ss.) Izbrana dela v petih zvezkih, Cankarjeva založba, Ljub-

ljana 
Rokeach M. (1973) The Nature of Human Values, The Free Press. New York 
Solženicyn A. (1974) Arcipelago GULag II, Mondadori, Milano 
Stalin i . V. (1945) Voprosy leninizma, OGIZ, Moskva 
Trotzki L. (1968) Die permanente Revolution, Ncue Kritik, Frankfurt/M 



Razpravljanje o sistematizaciji zgodovine človeštva 

LJJDV1K CARNl 

Zgodovina človeštva je zgodovina vseh ljudstev in narodov sveta od nastanka 
človeka in človeške družbe do današnjega dne. Delitev ali sistematizacija zgodo-
vine človeštva je odvisna od pojmovanja človeške družbe in razlage njenega raz-
voja. Zgodovina družbene misli priča, da je bilo razpravljanje o zgodovini člo-
veštva in njeni delitvi živahnejše v prelomnih zgodovinskih razdobjih. Tako 
prelomno razdobje je tudi po drugi svetovni vojni. To je razdobje, ko je bilo 
odpravljeno kolonialno gospostvo. Prišlo je do pomembnih sprememb v razvitih 
kapitalističnih deželah, kjer je postal delavski razred odločilni faktor nadaljnjega 
razvoja. Številne dežele so šle po poti socialistične preobrazbe družbe. Te spre-
membe so okrepile razpravljanje o nadaljnjem razvoju posameznih dežel, njiho-
vih medsebojnih odnosih in nadaljnjem razvoju človeške družbe kot celote. V tem 
okviru so posebno pozornost namenili neevropskim deželam, ki so se osvobodile 
tuje nadvlade in oblikujejo nadaljnja pota razvoja. T a lahko oblikujejo na do-
seženi stopnji razvoja, ki pa je rezultat zgodovinskega razvoja. Zato se je okrepilo 
zanimanje za njihovo oddaljenejšo in neposredno preteklost. Raziskovanje lastne 
tradicije ni le osnova, ampak tudi opora njihove prihodnosti. Raziskovanje pre-
teklosti je sprožilo tudi razpravljanje o sistematizaciji njihovega razvoja, ker so 
sodili, da je sistematizacija neustrezna in jo spoznanja o njihovem razvoju ne 
potrjujejo. Sistematizacija pa razkriva bistvena obeležja zgodovinskega razvoja, 
razvoj njihove ekonomske, socialne, politične in idejne strukture. V sodobni 
literaturi zasledimo številne sistematizacije ali delitve njihovega razvoja. V ne-
marksistični literaturi so v zadnjih desetletjih največ razpravljali o delitvi zgodo-
vine človeštva na posamezne kulture ali civilizacije in o delitvi zgodovine člove-
štva, ki temelji na teoriji tehnološkega determinizma. Marksistično načelo delitve 
zgodovine človeštva je pojem formacije družbe. Tudi med marksističnimi avtorji 
so razlike v delitvi zgodoviine človeštva zaradi nedoslednega upoštevanja načela 
in (ali) zaradi razhajanj v sodbah o prevladujoči družbeni strukturi v določenih 
razdobjih posameznih dežel. 

V razpravah o delitvi zgodovinskega razvoja neevropskih dežel razredne 
strukture dokapitalističnega razdobja je bilo v drugi polovici petdesetih let našega 
stoletja obnovljeno razpravljanje o azijskem načinu proizvodnje. O tem načinu 
proizvodnje so živahno razpravljali konec dvajsetih in v začetku tridesetih let 
našega stoletja. Takrat je bilo razpravljanje na neustrezen način prekinjeno. Uve-



Ijavilo se je prepričanje, da zgodovinski razvoj neevropskih ljudstev lahko raz-
delimo na iste formacije družbe kakor evropski razvoj. Večina zagovornikov je 
v tistem času azijski način proizvodnje povezovala z dokapitalistično razredno 
strukturo azijskih oziroma azijsko-afriških (Egipt) ljudstev. Tako so sodili, da 
so se azijska in evropska ljudstva z razredno strukturo do kapitalizma razvijala 
po različnih poteh. Razpravljanje o azijskem načinu proizvodnje je bilo obnov-
ljeno, razlage pa so pestrejše kot v preteklosti. Razpravljalci pa sodijo, da njihove 
razlage sovpadajo z Marxovim in Engelsovim pojmovanjem azijskega načina 
proizvodnje, ki ga Marx omenja v Predgovoru »H kritiki politične ekonomije«, 
pa (tudi v drugih tekstih. O tem, da sodobni avtorji azijski način proizvodnje 
različno pojmujejo, pričajo tudi razprave tujih avtorjev, ki so jih ponatisnili v 
reviji »Marksizam u svetu«, 1980, št. 7, 407 strani.1 Nekaterim teoretičnem vpra-
šanjem, ki jih avtorji v omenjenih razpravah zastavljajo, in razpravam o azijskem 
načinu proizvodnje v slovenskem tisku2 je namenjen pričujoči zapis. 

V obravnavani številki revije je ponatisnjenih šestnajst razprav tujih avtorjev, 
objavljena je uvodna razprava Miomiira Jakšiča o omenjenih razpravah in po-
natisnjena ocena C. Levitta o Kraderjevem raziskovanju azijskega načina pro-
izvodnje. Avtorji, razen Samira Amina, ki piše o »urbani ali nekapitalistični civi-
lizaciji« (str. 385) in znani kitajski akademik Kuo-Mo-Jo, ki razpravlja o delitvi 
kitajske zgodovne (str. 354), razpravljajo o azjskem načinu proizvodnje. V prvih 
sedmih razpravah razlagajo predvsem svoje poglede na Marxovo in Engelsovo 
pojmovanje tega načina proizvodnje ali podaja jo preglede razprav o le-tem, v 
ostalih pa pojasnjujejo predvsem značilnost tega načina proizvodnje. Več kot 
polovico razprav, ki so ponatisnjene v reviji, je bilo objavljenih v šestdesetih letih 
našega stoletja (razen K. Wittfogla, ki je razpravo objavil leta 1957), oziroma vse 
razprave do sredine sedemdesetih let, z izjemo razprave Sawerjeve, ki je bila ob-
javljena 1977 in podaja pregled razprav o azijskem načinu proizvodnje v SZ v 
dvajsetih in v začetku 30. let našega stoletja. Ta razprava po vsebini ne presega 
razprav, ki so jih o tem napisali sovjetski in drugi avtorji. Jakšiču kaže pritrditi, 
da se Sawerjeva moti, ko trdi, da je bilo v SZ razpravljanje o azijskem načinu 
proizvodnje obnovljeno zaradi spora z LR Kitajsko. Vzroki so bili podobni tistim 
v drugih deželah. Razpravljanje pa je bilo obnovljeno, ko so bili odstranjeni 
vzroki, ki so privedli do prekinitve v začetku tridesetih let. Ti vzroki pa niso 
prekinili le razprave o azijskem načinu proizvodnje, ampak so zavrli tudi ostala 
metodološka in druga razpravljanja. Po izboru razprav bi lahko sodili, da se je 
razpravljanje o tem načinu proizvodnje v zadnjem desetletju umirilo. 

Izbor razprav predstavlja tok razpravljanja o azijskem načinu proizvodnje 
od konca petdesetih let, ko je bilo razpravljanje obnovljeno. Večina razlag azij-
skega načina proizvodnje, ki so jih avtorji zapisali v novejši literaturi, je pred-
stavljenih. V razpravah so podane tudi starejše razprave; predvsem v že omenjeni 
razpravi Sawerjeve in v razpravi Kimio Shiozawe, ki poda ja pregled razprav ja-
ponskih zgodovinarjev o tem načinu proizvodnje od dvajsetih let našega stoletja 

1 Del razprave iz knjige Krader, L., »The Asiatic Mode of Production«, Assen, 1975, ki se 
nadaljuje v tej številki, je bil objavljen v isti reviji 1979, št. 2. Avtor o tem načinu proizvodnje 
razpravlja tudi v knjigi »Etnologija i antropologija u Marxa«, Zagreb. 

2 Jan Makarovič, Azija in različnost poti v socializem, Naši razgledi, 1980, št. 13; Huda 
zmešnjava, a ne »po Sofriju«, Naši razgledi, 1980, št. 22. 



naprej. Stališča starejših in novejših piscev o tem načinu proizvodnje v svojih 
razpravah navajajo tudi drugi avtorji. Pregled novejših razprav v tuji literaturi 
posebej podaja sovjetski avtor Kačanovski. Razprava je odlomek iz knjige »Suž-
njelastništvo, fevdalizem ali azijski način proizvodnje«, ki je leta 1971 izšla v 
Moskvi. Nikiforov podaja v razpravi, ki je odlomek iz knjige »Vzhod in svetovna 
zgodovina«, sodbe evropskih avtorjev o azijskem razvoju od 17. do sredine 
19. stoletja in raziskovanje vaške srenje v Evropi v 19. stoletju. T o je koristen 
pregled, ki priča o različnih sodbah avtorjev o azijskem razvoju. 

Objavljene razprave omogočajo bralcu, da se seznani z delom novejših raz-
prav o delitvi zgodovine človeštva v zadnjih desetletjih. Zal tak ponatis razprav 
ni bil opravljen že pred leti, ko se je razpravljanje o azijskem načinu proizvodnje 
razplamtelo. T o posebej zato, ker je bil prof. dr. B. Durdev med prvimi, ki so 
konec petdesetih let povzeli razpravljanje o tem načinu proizvodnje in je bila 
razprava o tem načinu proizvodnje tudi naša domača tema.3 To bi kazalo v 
uvodni razpravi omeniti. Če tega ne omenjajo tuji avtorji, morajo to storiti do-
mači. 

Kaj nam omenjene razprave o delitvi zgodovine človeštva povedo? Vsem je 
skupno, da zavračajo delitev zgodovine človeštva na pet formacij družbe: arhaično, 
sužnjelastniško, fevdalno, kapitalistično in komunistično. Ta delitev se je v stro-
kovni marksistični literaturi uveljavila v sredini tridesetih let našega stoletja. Ne-
kateri so te formacije družbe pojmovali kot obvezno stopnjo razvoja vseh ljudstev 
in narodov sveta. T a delitev zgodovine človeštva ni bila nikoli splošno sprejeta. 
Uveljavila se je po znani metodološki razpravi v SZ, v okviru katere je potekala 
tudi razprava o azijskem načinu proizvodnje. V tej razpravi so sodelovali tudi 
tuji avtorji. Od sredine tridesetih let dalje so avtorji predlagali tudi druge delitve. 
Največ razhajanj in sporov pa je bilo v opredeljevanju najstarejših razrednih 
struktur azijskih ljudstev. Od sredine tridesetih let našega stoletja so jih na j -
pogosteje opredeljevali kot sužnjelastniške. T o naj bi veljalo za dežele bližnjega 
vzhoda, Indijo, Kitajsko itd. Iz prepričanja, da najstarejše razredne strukture v 
omenjenih deželah, predvsem na Kitajskem in Indiji, niso bile sužnjelastniške, je 
vzniknila ponovna živahna razprava o azijskem načinu proizvodnje. Avtorji se 
pri svojih opredelitvah sklicujejo na Marxa, Engelsa, Plehanova in Lenina. Ne-
kateri Marxove in Engelsove opredelitve dopolnjujejo tako, kot jih razumejo. 
Svoje razumevanje Marxovega in Engelsovega pojmovanja azijskega načina pro-
izvodnje sem zapisal.4 Ponovni pregledi Marxovih in Engelsovih tekstov, argu-
menti, s katerimi nekateri avtorji razlagajo njuno pojmovanje, tudi avtorji razprav, 
ki so objavljene v reviji (Thorner, Ter-Akopjan, Shiozawa), le pričajo, da je taka 
razlaga pravilna. Nedvoumno sta Marx in Engels azijski način proizvodnje po-
stavila pred antični način proizvodnje. To je razvidno iz Marxovega Predgovora 
»H kritiki politične ekonomije« in iz drugih tekstov. Zato so napačne razlage, ki 
njuno pojmovanje tega načina proizvodnje postavlja vzporedno z antičnim, kakor 
je storil Plehanov in drugi. V marksistični teoriji način proizvodnje obsega stopnjo 
v razvoju produktivnih sil in odnosov produkcije. Pri razvitosti produktivnih sil 
moramo, kakor je zapisal Engels, upoštevati kolikor toliko razvito razdobje for-

3 Durdev, B., Teoretske osnove periodizacije u istoriji i periodizacija opštc istorije, 
Historijski pregled, 1958,<St. 3—4, Razvitak čovečanstva i društvo. Novi Sad. 1980. 

4 Carni, L., Teorija formacij družbe, Ljubljana, 1979. 

'7 Anthropos A—6 257 



macije družbe. Marx je v Predgovoru »H kritiki politične ekonomije« zapisal, da 
predstavl ja jo azijski, antični, fevdalni in moderni buržoazni način proizvodnje 
progresivne s topnje v razvoju človeške družbe. Iz tega so nekateri sklepali, da je 
Marx pred azijski postavil določen (arhaični) način proizvodnje, ker je le tako 
ta način proizvodnje lahko progresivna s topnja v razvoju človeške družbe. Tak 
sklep ni utemeljen. Marx je v Predgovoru »H kritiki politične ekonomije« naštel 
načine proizvodnje, ki jih je ločil, oziroma s topnje v razvoju človeške družbe, ki 
jih je ločil v zgodovinskem razvoju človeške družbe. T o tudi ustreza smislu ome-
njenega teksta. 

Lenina v starejših razpravah niso šteli za pristaša azijskega produkcijskega 
načina. V sodobni literaturi pa tako mnenje zasledimo. Zagovar ja jo ga predvsem 
tisti zagovorniki azijskega produkcijskega načina, ki t a način proizvodnje po-
vezujejo z dokapitalist ično razredno s t rukturo azijskih, oziroma neevropskih ljud-
stev. Pri nas tako mnenje zagovar ja J. Makarovič. Lenin azijskega produkci jskega 
načina ne omenja v oceni knjige Bogdanova »Kratki pregled ekonomske znanosti«, 
ki jo je napisal leta 18985 in ne v predavanju »O državi«, ki ga je imel leta 1919 
na sverdlovski univerzi.0 V tem predavanju sužnjelastniške družbe ne omeju je 
na antiko itd. Če bi bil Lenin zagovornik azijskega produkci jskega načina, bi ga 
v oceni ali p redavanju omenil. Res je, da je Lenin pisal o »aziatskih oblikah« itd. 
T a k o tudi v spisu »Ekonomska vseibina narodništva in njegova kritika v knjigi 
g. Struveja«, ki jo je napisal leta 1894 in v začetku leta 1895. T a m piše o tlačan-
skem (fevdalnem) izkoriščanju kmetov v na jbol j grobih »aziatskih oblikah«.7 

»Aziatske oblike« ne pomeni jo azijskega načina produkcije , ozi roma azijske for-
macije družbe. T o je več ko t očitno. D a Lenin ni bil zagovornik azijskega načina 
proizvodnje, lahko povzamemo tudi iz omen jene razprave Sawerjeve (str. 153, 
163). Za to Lenin tudi ni bil zagovornik obstoja azijskega načina proizvodnje v 
zgodovinskem razvoju Rusije. T o po t r ju je tudi zapis P lehanova ki se je prvega 
srečanja z Leninom spominjal : »Spominjam se, kako me je neki tovariš leta 1895 
želel prepričati , da je bil v Rusiji prav tako fevdalizem kakor na Zahodu . Od-
govoril sem, da podobnost v tem pr imeru ni večja, kakor med ruskim Voltaireom 
— Sumarokovim in resničnim francoskim Voltaireom, a so moji dokazi koma j 
prepričali mojega sobesednika.«8 J. Makarovič se, da bi obrani l svojo sodbo, da 
je bil tudi Lenin zagovornik azijskega načina proizvodnje, sklicuje na razmerje 
med bazo in nadstavbo. Sklepa, da je bil Lenin zagovornik azijskega načina pro-
izvodnje in da je ta način proizvodnje štel za značilnost ruskega razvoja, ker 
piše o »aziatski« vladavini v Rusiji . »Aziatska« oblika vladavine ali despotizem 
pa naj bi bila značilnost azijskega načina proizvodnje . Makarovič je prezrl, da 
despot izma ne zasledimo le v zgodovinskem razvoju azijskih l judstev in Rusije, 
tudi pojem ni nastal pri opredel jevanju zgodovinskega razvoja teh ljudstev. Hkrat i 
pa ga ni mogoče povezati le z določenim načinom proizvodnje. Res pa je, da 
Leninu »azijske« oblike pomeni jo grobost, surovost itd. 

Ali je za Rusi jo značilen azijski način pro izvodnje ali je le delno značilen, 
kakor doda ja J. Makarovič v polemiki s F. Klopčičem? V preteklosti so različno 

5 Lenin, V. I., Polnoe sobranie sočinenij, Moskva, 5 izdaja, zv. 4, str. 35. 
" Prav tam, zv. 39, str. 64. 
7 Prav tam, zv. 1, str. 447. 
s Nikiforov, V. N., Sovetskie istoriki o problemah Kitaja, Moskva, 1970, str. 51. 



opredeljevali razvoj ruske družbe. V začetku tridesetih let našega stoletja so ne-
kateri rusko dokapitalistično razredno družbo opredeljevali kot sužnjelastniško 
in fevdalno. Znani zgodovinar Grekov je strokovno zavrnil obstoj sužnjelastniške 
formacije družbe in njeno dokapitalistično razredno strukturo opredelil kot fev-
dalno. Od tega časa dalje ta opredelitev ni bila omajana, čeprav tudi v novejšem 
času zasledimo mnenje, da je v Rusiji bila tudi sužnjelastniška formacija družbe. 
K. Wittfogel je obudil misel, da je tudi za Rusijo bil značilen azijski način pro-
izvodnje, ki naj bi bil iz azijskih dežel prenesen v Rusijo, ker tu ni bilo umetnega 
namakanja. To pa naj bi bilo osnova azijskega načina proizvodnje. Za njim so to 
misel ponovili nekateri drugi avtorji. Melotti piše o polazijski ruski družbi (str. 
256). To misel je povzel J. Makarovič. Za rusko družbo je zapisal: »Prcdkapitali-
stična ruska družba in njena zgodovina imata čisto posebne, specifično ruske zna-
čilnosti, ki se v natanko taki obliki ne ponavljajo nikjer drugje na svetu. Toda med 
temi značilnostmi srečamo med drugim tudi nekatere izrazito »azijske« poteze — 
podobno kot srečamo tudi evropske.« Pritrditi je treba, da ima ruska družba svoja 
specifična obeležja, kakor vsaka druga. Vprašanje je, kaj so izrazito azijske in 
evropske poteze ruske družbe. Sklepati je, da po Makarovičevem mnenju evropske 
poteze, oziroma zahodnoevropske poteze ne pomenijo potez fevdalne družbe. Iz-
razito azijska poteza je despotizem. Evropska poteza je najbrž nasprotna azijski. 
T o je lahko liberalizem, demokratizem itd. Zdi se, da je pravilna misel, ki je že 
bila zapisana, da se z azijskim načinom proizvodnje v tej razlagi obnavlja stari 
grški mit o slabi Aziji in dobri Evropi, točneje, zahodni Evropi. 

Oznake o polazijski in polevropski ruski družbi ne prispevajo k razlagi njene 
zgodovine, ker ne povedo ničesar stvarnega. V Rusiji, kakor je zapisal J. Maka-
rovič, ni bilo umetnega namakanja. Tudi Peter Veliki ni 'imel opravka z njim. 
Zato se mi zdi Makarovičevo opozarjanje na ustanovitev in graditev Petrograda 
(tudi če je zapisano v oklepaju) v zvezi z razpravljanjem o azijskem načinu pro-
izvodnje in ruski družbi odveč. Petrograd je začel rasti, na j uporabim Makaro-
vičev izraz, na kosteh ruskih ljudi, toda ruskih fevdalno odvisnih kmetov, kakor 
so na kosteh fevdalno odvisnih kmetov zrasli številni evropski gradovi, kate-
drale itd. Vse, kar je bilo v zgodovini človeštva ustvarjenega, je ustvaril človek 
v pogojih, v katerih je živel. Makarovič je v svoji razpravi pozabil na ruske 
fevdalce. 

Kastni sistem za rusko družbo ni značilen. Da so bile v Rusiji kaste, lahko 
razberemo iz besedila Sofrija (njegovo delo navajam v knjioi, str. 116), ki ga na-
vaja J. Makarovič. Kaste tudi niso značilnost sovjetske družbe stalinskega ali 
poznejšega razdobja. Za kaste je značilna dedna pripadnost. Za birokratski sloj 
pa tega ne moremo trditi. 

Marx je ločil odnose produkcije po odnosu ljudi do produkcijskih sredstev. 
Ločil pa je arhaične, sužnjelastniške, fevdalne, kapitalistične in komunistične ter 
drobnolastniške produkcijske odnose. Zadnji so bili v zgodovinskem razvoju člo-
veške družbe vedno le stranski produkcijski odnosi. 

Najstarejše produkcijske odnose kaže imenovati arhaične. Pojem je uporabil 
Marx, uporabl jajo ga tudi poznejši pisci, med njimi francoski sociolog Gurvitsh. 
Za te odnose produkcije je značilna družbena lastnina produkcijskih sredstev, 
predvsem zemlje, ki je pogoj človekovega obstanka in osnovno produkcijsko 
sredstvo razdobja. Ti odnosi produkcije so tudi osnova arhaične družbe, ki je, 



tako Makarovič, ne kaže imeti za egalitarno. Pojem za to razdobje človeške zgodo-
vine ni primeren. Pritrditi pa kaže, da je tudi v pogojih družbene lastnine zemlje 
možno izkoriščanje človeka po človeku. V zadnjem razdobju te družbe že za-
sledimo premoženjsko in družbeno razslojevanje, ki sta medsebojno povezana 
pojava. V zgodovinskem razvoju ljudstev sta imela različna obeležja. Proizvodnja 
je bila individualna v okviru družin. Produkcijska sredstva, razen zemlje, so že 
bila privatna lastnina družin oziroma družinskih poglavarjev. Po mnenju Marxa, 
ki ga je zapisal v osnutkih pisma Veri Zasulič, je individualna proizvodnja in 
privatno prilaščanje vzrok razpada arhaične družbe.® Če je bilo v pogojih družbene 
lastnine zemlje mogoče izkoriščanje človeka po človeku, to ne pomeni, da je 
lahko po Marxu družbena lastnina zemlje osnova različnima dokapitalističnima 
formacijama družbe. T o mnenje zagovarjajo nekateri avtorji, katerih razprave so 
objavljene v obravnavani številki revije, K. Shiozawa, F. Tokei, J. Chesneaux in 
drugi. T o mnenje zagovarja tudi J. Makarovič, K. Shiozawa poudarja, da je 
osnova azijskega načina produkcije azijska skupnost, ki po opisu ustreza tisti 
stopnji razvoja, ki jo je Marx v že omenjenem pismu Veri Zasulič imel za zadnje 
razdobje arhaične formacije družbe in hkrati za prehodno razdobje k sekundarni 
(sužnjelastniški ali fevdalni) formaciji družbe. O stopnji razvoja, ki jo Shiozawa 
imenuje azijsko skupnost, imamo pričevanja iz zgodovinskega razvoja mnogih 
ljudstev, tudi evropskih. Zato poimenovanje te skupnosti kot azijske ni primerno. 
Najpogosteje jo imenujejo vaška srenja, sosednja itd. 

V strokovni literaturi so bile ocene arhaične družbe različne. To velja tudi za 
marksistično literaturo. V polpretekli dobi so večkrat idealizirali to družbo. To 
je bilo pogojeno tudi z idealizacijo (prihodnje) socialistične družbe. Take ocene 
arhaične družbe tudi v sodobni literaturi niso odstranjene, čeprav so neustrezne. 

Melotti meni, da je primitivna (ustrezneje nerazvita) skupnost za Marxa, 
kakor za vse kritične antropologe, sovpada le z naturalnim (točneje prisvajalnim) 
gospodarstvom (nabiralništvo, lov, ribolov), pastirstvom in nomadstvom na 
splošno in v najboljšem primeru z neustaljenim poljedelskim gospodarstvom, 
medtem k o azijski način proizvodnje sovpada z ustaljenim poljedelskim gospo-
darstvom, ki ga spremljajo velika namakalna dela (str. 241). 

Marx in Engels nastanek razredne družbe nista povezovala z določenimi obli-
kami gospodarstva ali določenimi oblikami poljedelstva itd. T o je razvidno iz 
njunega proučevanja srenjskih oblik, kjer so ju zanimala predvsem medsebojna 
razmerja v srenji. Engels je v pismu Marxu leta 1882 vzporejal Tacitove Ger-
mane in ameriške rdečekožce, ki so imeli različne gospodarske oblike.10 Znano 
je, da so nekatera plemena s prisvajalnim gospodarstvom dosegla mejo razredne 
družbe, torej višjo stopnjo, kot su jo imela poljedelska plemena na začetni stopnji 
poljedelstva. Z a mnoge primere pa velja, da je nastanek razredne družbe povezan 
z ustaljenim poljedelstvom. Upoštevati pa moramo krajevne razmere, naravne 
pogoje itd. Melotti ni navedel Marxovih tekstov, kjer naj bi ta zapisal, da arhaična 
družba sovpada s prisvajalnim gospodarstvom in neustaljenim poljedelskim go-
spodarstvom. 

Razpravljanje o azijskem načinu proizvodnje ni vzpodbudilo razpravljanja 
o značilnostih dokapitalističnih formacij družbe, čeprav je večkrat zadevalo nji-

» MEW, zv. 19, str. 403—405. 
10 Marx, K.-Engels, F., Prepiska, Beograd, 1960 (Prcpiska), zv. 4, str. 641. 



hovo opredeljevanje. Največkrat so omenjali fevdalno družbo. Osnova fevdalne 
družbe je fevdalni način proizvodnje, oziroma fevdalni odnos proizvodnje, torej 
razmerje med lastnikom zemlje in fevdalno odvisnim kmetom. Ta je lahko bil 
tudi tlačan, osebno nesvoboden, vezan na zemljo. Ta razmerja so odločilna in 
najbistvenejša razmerja v fevdalni družbi. Odločilnega pomena pa niso fevdna 
razmerja, razmerja med fevdalci. Ta razmerja nimajo le politične narave, kakor 
sodi Rodinson, njegovo mnenje navaja Melotti (str. 255) in najbrž J. Makarovič. 
Prav tako ni mogoče pritrditi mnenju Hoffmana , ki ga navaja Lewin. Hoffman 
piše, da so fevdalni odnosi proizvodnje zasnovani na privatni lastnini zemlje in-
dividualnih gospodarjev; večina zemlje je razdeljena na številne parcele v pri-
vatno izkoriščanje in individualno kmečko posest (str. 346). Fevdalci so lahko 
posvetni ali cerkveni, fevdalec pa je lahko tudi država. Mnenje, da državna last-
nina ne more biti osnova fevdalne družbe, pomeni, da tudi državnokapitalistična 
lastnina ne bi mogla biiti osnova kapitalistične družbe. Mezdni odnosi lahko imajo 
individualno, skupinsko in državnolastniško obliko. Gre za to, kako so pro-
izvajalci združeni s proizvajalnimi sredstvi. V zvezi z nekaterimi razpravami o 
fevdalni družbi moram opozoriti, da so bili fevdalni odnosi zelo raznoliki. Pojem 
fevdalnega odnosa proizvodnje je le obči pojem za te raznolike oblike. Lewin 
opozarja, da je Marx svoje proučevanje fevdalne družbe osredotočil na zahodno 
in centralno Evropo. Z Engelsom te družbe nista omejevala na Evropo. Znano 
je, da je Engels pisal o turškem fevdalizmu," Marx o japonskem.12 O tem, ali je 
bila v zgodovini Turčije fevdalna družba, so razpravljali tudi pri nas. V našem 
Zgodovinopisju zadnjih desetletij najdemo le pritrdilen odgovor. To pa ne velja 
'e za naše zgodovinopisje. Ali je bila fevdalna družba tudi v drugih azijskih deže-
lah? Odgovor ni mogoč le na osnovi občega sklepanja. Opredelitev posameznih 
dežel ali razdobij je potrebno opreti na gradivo, ki priča o njihovem razvoju, ter 
Upoštevati metodološka izhodišča, potrebna za opredeljevanje. Fevdalne družbe 
zahodne Evrope ni mogoče imeti za model te družbe, ampak le za eno od oblik 
te stopnje razvoja človeške družbe. V knjigi, kjer obravnavam predvsem teore-
tična vprašanja delitve zgodovine človeštva, nisem odgovoril na zastavljeno 
vprašanje. To tudi ni bil moj namen. 

V razpravah o azijskem načinu proizvodnje so precejšnjo pozornost namenili 
Marxovemu in Engelsovemu razlikovanju srenjskih oblik. O tem razpravlja tudi 
L Makarovič. Avtorji se pri tem sklicujejo tudi ali predvsem na tisti del rokopisa 
•z »Očrtov h kritiki politične ekonomije«, ki ga poznamo kot »Oblike pred 
kapitalistično proizvodnjo«, oziroma kot »Obdobje ekonomskega formiranja 
družbe«. Marxovemu rokopisu »Očrt h kritiki politične ekonomije«, posebno 
Omenjenemu delu rokopisa, so v zadnjih desetletjih namenili precejšnjo pozornost. 
Nekateri opozarjajo, da je to le Marxov rokopis, zato se z zadržanostjo sklicujejo 
nanj, ko pojasnjujejo njegova stališča. Določena zadržanost je potrebna, kakor 
Pri vsakem tekstu, ki ga avtor ni pripravil za tisk. Iz večih razlogov pa bi bilo 
napak, če bi obravnavani rokopis prezrli. Z nastajanjem tega rokopisa Marx ni 
zaključil proučevanje srenjskih oblik. Mnoga stališča je povzel v »Kapitalu«. Tudi 
sodbe o delitvi zgodovine človeštva. 

11 Engels, F., Gospoda Evgena Diihringa prevrat v znanosti, Ljubljana, 1948, str. 210 do 

12 MEW, zv. 23, str. 745. 



Zdi se, da nimamo podrobnejše analize Marxovega raziskovanja srenjskih 
oblik od »Nemške ideologije« do osnutkov pisma Veri Zasulič leta 1881. Taka 
analiza bi razkrila mnoge podrobnosti Marxovega proučevanja srenjskih oblik 
in zgodovine človeške družbe v celoti.'3 Osnove ugotovitve pa so znane. Tako 
je tudi iz dela rokopisa »Oblike pred kapitalistično proizvodnjo« razvidno, da je 
Marx »azijske« oblike lastnine povezoval z arhaično družbo. Antično in ger-
mansko obliko srenjske lastnine pa z razdobjem razredne družbe. Za antično 
srenjo je zapisal, da je zgodovinski produkt. Zanjo je značilno, da je posameznik 
privatni lastnik zemlje itd. Za germansko obliko lastnine pa je sodil, da v njej 
ni tako kot v specifično orientalski obliki, kjer je član srenje že kot tak solastnik 
skupnostne lastnine, ampak srenja eksistira samo v medsebojnem odnosu indi-
vidualnih zemljiških lastnikov kot takih. Srenjska ali ljudska zemlja (ager publi-
cus), lovišča, pašniki, gozdovi za sekanje drv itn., del zemlje, ki je ni mogoče 
razdeliti, se kaže kot dopolnilo individualne lastnine itd.14 T o pomeni da so raz-
merja med ljudmi drugačna kot v orientalski (arhaični) srenji. Ni pa mogoče 
sklepati, tako Makarovič, ki se sklicuje na Mildenbregerja, da se je ta oblika 
srenje razvila že pri starih Germanih, torej v arhaični družbi. To je srednjeveška 
germanska srenja. Pred njo je bila tudi pri Germanih starejša, arhaična oblika 
srenje.15 

Iz osnutkov pisma Veri Zasulič razberemo, da je Marx ločil več arhaičnih 
srenj. Za najrazvitejšo je imel »vaško« ali »poljedelsko« srenjo. O tej srenji, 
njenem mestu in vlogi v zgodovinskem razvoju človeške družbe so in potekajo 
razprave. V sredini preteklega stoletja so jo imeli za specifično slovansko obliko, 
kmalu jo je raziskoval Maurer na nemškem ozemlju. Marx je leta 1868 v pismu 
Engelsu zapisal: »Moje pojmovanje, da azijske, oziroma indijske oblike tvorijo 
začetek povsod po Evropi, dobijo tukaj (čeprav M/aurer/ o tem nič ne ve) nov 
dokaz. Rusi medtem definitivno izgubljajo pravico na originalnost tudi v tem 
pogledu.«16 

Marxa in Engelsa je proučevanje srenjskih oblik zanimalo tudi v zvezi z 
agrarnim programom delavskih strank. Precejšnjo pozornost sta namenila pro-
učevanju ruske srenje.17 O njeni vlogi v nadaljnjem razvoju Rusije so mnogo 
razpravljali. Zdi se, da Makarovič preveč optimistično razlaga Marxove in Engel-
sove sodbe o vlogi srenje pri preobrazbi dežele, ki jih lahko razberemo tudi iz 
osnutkov pisma in pisma Veri Zasulič ter predgovora k ruski izdaji »Komunistič-
nega manifesta« leta 1882. Zdi se, da sta bolj teoretično dopuščala, da je srenja 
lahko izhodišče preobrazbe dežele. 

Marx in Engels sta nastanek »orientalskega despotizma« povezovala z arhaič-
nimi oblikami srenje. Zdi se, da sta tako mnenje ohranila do konca življenja 
(Antropos, 1978, št. 5—6). Avtorji so v razpravah zadnjih let, posebno v raz-
pravah o knjigi K. Wittfogla, iz nje je ponatisnjen odlomek v obravnavani številki 
revije, nasprotovali mnenju, da je umetno namakanje vzrok za nastanek orien-
talske države. Tako mnenje zavrača tudi S. Košak. Zapisal je, da je arheološka 

111 Nekatere koristne podatke najdemo v delu »Formationtheorie und Geschichte«, Berlin, 
1978. 

MEID, zv. 4, str. 52—62. 
15 Prcpiska, zv. 4, str. 34; Marx K., Kapital, Ljubljana, 1961, zv. 1, str. 90—91. 
" Prcpiska, zv. 4, sir. 34, glej tudi str. 138. 
17 Britovšek, M., Carizem, revolucija, stalinizem, Ljubljana, 1980, 1. knjiga, str. 108—11®' 



topografija ovrgla staro teorijo, »da lahko samo državna organizacija načrtuje, 
nadzira in financira namakalne sisteme. Sistemi prekopov so obstojali tisočletja 
pred prvimi administrativnimi središči. Etnografske raziskave silno zapletenega 
integriranega sistema namakalnih prekopov, kakšen je skozi tisočletja v rabi na 
Sri Lanki, so pokazale, da so ga ustvarili, ga vzdrževali in nenehno širili po-
samezni posestniki, soseske in krajevne skupnosti — zgolj z dogovarjanjem, brez 
slehernega nadzorstva kake centralne koordinacije. Arheološka evidenca priča, 
da je tako nastal in deloval tudi namakalni sistem v stari Mezopotamiji.«18 Mnenje, 
da nastanek države ni povezan s potrebami umetnega namakanja, zagovarjajo 
tudi nekateri avtorji, katerih razprave so ponatisnjene v obravnavani številki 
revije. Za to moramo vsaj dvomiti v pravilnost razlage azijskega načina proizvod-
nje K. Wittfogla. Njegovega dela ne moremo šteti, tako Jakšič v uvodni razpravi 
(str. 16), za klasično delo azijskega načina proizvodnje. Avtor je precenil vlogo 
geografskega elementa, vlogo in pomen administrativnega aparata, prezrl pestro 
socialno strukturo in spremembe v zgodovinskem razvoju azijskih ljudstev itd. 

Zagovorniki azijskega načina proizvodnje niso v zadovoljivi meri razkrili 
obeležja nove ali novih formacij družbe, ki jih predlagajo. Razlage azijskega 
načina proizvodnje, ki ga povezujejo z družbeno strukturo na stičišču arhaične 
in razredne družbe, spominjajo na poskuse avtorjev, ki so uvajali posebna pre-
hodna razdobja med arhaično in razredno družbo. Nekateri avtorji tudi azijski 
način proizvodnje oziroma »azijsko« formacijo družbe pojmujejo kot prehodno 
razdobje. V tridesetih letih se je pojavila teorija o takoimenovanem »dofevdal-
nem« razdobju, za katero naj bi bila značilna barbarska država. Z različno po-
udarjenimi obeležji razpravljanje o tem razdobju nadaljujejo. Omenjeni zagovor-
niki azijskega načina proizvodnje niso mogli v zadovoljivi meri razkriti značil-
nosti te formacije družbe tudi zato, ker je to razdobje odmiranja arhaične in 
nastajanje razredne družbe. Nastajanje razredne družbe je proces, ki je zajel vse 
sfere življenja. T o je boj med tistimi, ki na različne načine z različnimi sredstvi 
utrjujejo svoj položaj v družbi, njim so že v napoto načela klasičnega razdobja 
arhaične družbe, in tistimi, ki ta načela branijo, sklicujoč se na tradicijo, ki vedno 
bolj izginja, ker so se spremenile razmere. V tem boju se nekateri elementi raz-
redne družbe lahko prej pokažejo v izrazitejši obliki kot drugi, čeprav so v med-
sebojni odvisnosti. Tega razdobja ne kaže imeti za posebno stopnjo v razvoju 
človeške družbe. 

O zgodovinskem razvoju azijskih in drugih neevropskih ljudstev so v zadnjih 
desetletjih napisali številna dela. Zdi pa se, da so napisali malo del, kjer bi pri-
kazali celovitejšo podobo njihovega zgodovinskega razvoja od arhaične družbe 
do kapitalizma, ki se je začel razvijati po vdoru Evropejcev. V razpravah, ki so 
Ponatisnjene v obravnavani številki revije in drugih tekstih, imamo pričevanja, 
da v teh deželah država ni bila monopolni lastnik zemlje. Zemlja je bila tudi 
Privatna lastnina in predmet kupo-prodaje. O vaški srenji imamo bogatejša pri-
čevanja kot v preteklem stoletju. V mnogih deželah se je ohranila vse do najno-
vejšega časa. V nekaterih deželah, ki so se osvobodile kolonialne odvisnosti, so 
vaške srenje vzeli za osnovo upravne organizacije, drugod so služile ali bile 

19 Košak, S., Soočanje s svetovno arheološko dediščino, Delo, 5. aprila 1980, sobotna 
Priloga, str. 18. 



osnova poljedelske proizvodnje itd. Ne moremo pa trditi, da je bila vaška srenja 
v vseh deželah v vsem holonialnem razdobju. Zdi se, da je tudi v Indiji ne za-
sledimo povsod v vsem razdobju pred vdorom Evropejcev.18 Mnogi pa štejejo 
Indijo za vzor dežele, kjer naj bi se vaška srenja vsesplošno ohranila. 

V teh deželah so v dokolonialnem razdobju bili različni produkcijski odnosi, 
arhaični, sužnjelastniški, drobnolastniški, tudi fevdalni. Zelo malo pa je razi-
skano, kakšen je bil delež posameznih odnosov proizvodnje, kar je odločilnega 
pomena pri opredeljevanju njihovega razvoja. Različne odnose proizvodnje v 
zgodovinskem razvoju teh ljudstev omenjajo tudi zagovorniki azijskega načina 
proizvodnje. Ta način proizvodnje pa je ostal neopredeljen. Med avtorji so tudi 
razlike v poskusih opredeljevanja. Za to je prenagljena zahteva, da dokapitali-
stično razredno družbo azijskih in drugih neevropskih ljudstev opredelimo z 
azijsko formacijo družbe. 

10 Habib, I., The Agrarian System of Mughal India (1556—1707), Bombay, 1963; Hasan, 
S. N., Thoughts on Agrarian Relations in Mughal India, New Delhi, 1973. 



Odnos do mrtvih v socialistični družbi* 

MARKO KERSEVAN 

Socialistična in komunistična gibanja niso bila vsa nereligiozna ali celo proti-
krščanska. Vsa pa so bila tostransko usmerjena. V zemeljskem življenju so hotela 
realizirati »Kraljestvo«, ne glede ali je bilo le-to pojmovano kot božje ali ne. Prav 
zato jih je vseskozi spremljalo vprašanje odnosa do smrti. Ce so se mu sama na 
retorični ravni izogibala, so jih s toliko večjim poudarkom postavljale tradicio-
nalne religiozne ideologije im njihovi nosilci: kaj je s srečo, smislom, bratstvom, 
polnim človeškim življenjem v novi družbi ob neizogibnem dejstvu smrti? Dejstvo 
smrti, kot kritika socialističnih predstav sploh, kot kritika predstav o samozadost-
nem socializmu, ki se ne bi dopolnjeval z religioznim onstranstvom, še posebej 
kot kritika marksističnega socializma in njegovih pretenzij, da shaja brez vsake 
religije? Tudi med sicer marksističnimi misleci srečamo prepričanje, da je vpra-
šanje odnosa do smrti t rajna osnova oziroma razlog obstoja religije tudi v 
socializmu oziroma komunizmu. Kot realna zgodovinska gibanja so se sociali-
stična gibanja seveda srečavala z dejstvom smrti. Razredni boji so zahtevali 
žrtve. Beseda »žrtve« že vključuje osmišljanje takih smrti.1 Res je že davno pred 
kakim Solženicinom, leta 1905, Arcibašev dal svojemu junaku izreči: »Kakšen 
smisel se ima dati obesiti za to, da bodo delavci X X X I I . stoletja imeli dovolj 
hrane in spolnih užitkov.«2 Besede slovenskega revolucionarnega pesnika: »lepo 
je živeti, toda za kar sem umrl, bi hotel še enkrat umreti« (Kajuh), ki jih lahko 
postavimo zgornjim nasproti, niso argument zaradi svoje retorične privzdignje-
nosti, temveč zato, ker je pesnik — kot mnogi drugi — dejansko žrtvoval svoje 
življenje. 

Kako se postavlja vprašanje odnosa do smrti danes v družbah, ki se imajo za 
socialistične in kjer socializem in odnos do smrti ne moreta biti zgolj teoretični 
vprašanji; v družbah, kjer socializem ne zahteva več žrtev v strogem pomenu 
besede in smrti zato tudi ne osmišlja več na tak način? 

* Referat na 16. mednarodni konferenci za sociologijo religije (C. I. S. R., Lausanne, 
1981) v okviru teme »Religija, odnos do smrti, vsakdanje življenje«. 

1 Verzi slovenskega pesnika O. Zupančiča, nastali v jeku narodnoosvobodilne in revolu-
cionarne borbe v Sloveniji in vklesani v grobnico narodnih herojev v Ljubljani: 
Domovina je ena, nam vsem dodeljena 
'n eno življenje in ena smrt. 
Bodočnost je vera, kdor zanjo umira 
se dvigne v življenje, ko pade v smrt. 



Treba je takoj reči, da je to vprašanje v socialističnih deželah komaj predmet 
proučevanja; vsaj za Jugoslavijo lahko trdim, da o kakšnem sociološkem pro-
učevanju »death-related behaviour« ni mogoče govoriti. Raziskovanje slovenske-
ga javnega mnenja in specializirane raziskave vrednot in religije zlasti med 
mladimi vendarle vsebujejo nekatere relevantne podatke. Simptomatični so v 
zvezi z našo temo predvsem podatki o izjavah o verovanju v posmrtno življenje. 
Podobno kot v drugih evropskih deželah, le da morda še bolj izrazito, ti govore 
o razkoraku med izjavami o verovanju nasploh in verovanju v posmrtno življenje. 
Javnomnenjske raziskave ob reprezentativnem vzorcu vseh odraslih Slovencev so 
pokazale, da le manjši del verujočih tudi izjavlja, da veruje v posmrtno življenje. 
(Podobno govore tudi specializirane ankete o religioznosti med mladimi.) 

Izjava o verski opredeljenosti in veri v posmrtno življenje (Raziskava: Slo-
vensko javno mnenje 1975/76) (v °/o) 

Vernost 
Vera v posmrtno 

življenje 

1. veruje 52,0 18,7 
2. neopredeljen 9,8 20,5 
3. ne veruje 36,6 60,5 
4. brez odgovora 1,6 0,3 

N 
100,0 
2.059 

100,0 
2.059 

(Vir: Z. Roter, Vernost in nevernost v Sloveniji, 1968—1978, FSPN, Ljubljana, 
1980, str. 71.) 

Ne glede na vse možne rezerve do tovrstnega raziskovanja tako subtilnih 
vprašanj, kot je osebno verovanje v posmrtno življenje, teh podatkov le ni mogoče 
enostavno obiti. Kar zahteva pozornost, je, da tudi večji del religioznih ne veruje 
v posmrtno življenje, zaradi česar se večina deklarirano religioznih in deklarirano 
nereligioznih ne razlikuje več med seboj prav pri vprašanju, ki je vseskozi veljalo 
kot preizkusni kamen verovanja ali ne-verovanja. Pustimo ob strani vprašanje, 
koliko lahko še imamo za krščanske religiozne tiste, ki izjavljajo, da verujejo 
v boga in sodelujejo pri cerkvenih obredih, ne izjavljajo pa, da verujejo v po-
smrtno življenje. (Apostol Pavel: »Kako govore nekateri med vami, da ni vsta-
jenja mrtvih. Če ni vstajenja mrtvih, tudi Kristus ni vstal. Če pa Kristus ni vstal, 
je prazno naše oznanjenje, je prazna tudi vaša vera.« 1. Kor. 15.) Ali ni videti, 
da tisto — odnos do smrti — kar je nekoč hranilo krščansko verovanje, zdaj 
pogojuje in omogoča sodobno nereligioznost.2 Ne bom niti poskušal odgovarjati na 
taka vprašanja, za katera tudi mislim, da niso specifična za slovenske razmere 
in razmere socialističnih družb. Ne bomo se gibali niti na retorični ravni vprašanja 
o odnosu socializma, religije in smrti, niti na ravni (socialne) psihologije, na 
ravni vprašanja o dejanskem osebnem verovanju v (kakšno) posmrtno življenje. 

2 Primerjaj: E. Bloch, Das Prinzip Hoffnung, Suhrkamp (stw), str. 1379. 



Poskušal bom odgovoriti na vprašanje: s kakšnimi praktičnimi ideologijami 
se srečuje posameznik v sodobni slovenski družbi pri soočanju s problemom 
smrti. Kakšnih ideologij se poslužuje pri tem? Natančneje: katerim praktičnim 
ideologijam je podrejen, v katere praktične ideologije je vključen pri soočanju 
s smrtjo kot socialnim dejstvom (torej s smrtjo dragih). Če govorimo o praktičnih 
ideologijah ali o ideoloških praksah, s tem izpostavimo, da z ideologijo ne mislimo 
le na predstave, ideje, retoriko, temveč da upoštevamo tudi materializiran in 
družbeno objektiviran obstoj ideologij v ravnanju, materializirani simboliki in 
institucijah. Poudarek na »praktičnosti«, »materialnosti« ideologije,3 se bo, upam, 
pokazal kot upravičen tudi pri analizi družbeno reguliranega soočanja s stvar-
nostjo smrti. 

Možnost za analizo takšnih ideologij in medsebojnih odnosov med njimi nam 
najneposredneje nudita dve družbeni instituciji, ki sta posebej naravnani k stvar-
nosti smrti: pogreb in dan mrtvih.* 

d a n m r t v i h 

Dan mrtvih je državni praznik v Socialistični republiki Sloveniji, ki sovpada 
z dnem katoliškega praznovanja Vseh svetnikov — prvim novembrom. Ker je 
slednji starejšega datuma, bi bilo seveda možno tudi reči, da so katoliški Vsi 
svetniki postali v Socialistični republiki Sloveniji (ne pa drugod v Jugoslaviji!) 
državni praznik. S tega vidika bi bil v Jugoslaviji izjemen in na prvi pogled 
neprincipialno izjemen. V Jugoslaviji so bili namreč — dosledneje kot v drugih 
evropskih socialističnih deželah — ob izpeljavi načela ločitve cerkve od države 
tudi vsi cerkveni prazniki dosledno proglašeni za privatne praznike, vključno z 
božičem. Praktično to pomeni, da niso dela prosti dnevi. K temu je poleg za-
ostrenih odnosov z različnimi verskimi skupnostmi (in med verskimi skupnostmi) 
v prvem povojnem obdobju, v obdobju konstituiranja nove državnosti in zakono-
daje, prispevala tudi izjemna zapletenost religiozne strukture Jugoslavije. Ne le 
da bi se večina krščanskih praznikov morala praznovati po dvakrat — po kato-
liškem in pravoslavnem koledarju — posebno vprašanje je, kako bi bilo z 
organiziranjem muslimanskih praznovanj. 

Kot je znano, korenini katoliško praznovanje Vseh svetnikov v javnem čaš-
čenju mučencev, kasneje pa tudi drugih svetnikov, ki niso mogli biti deležni 
posebnega godovnega dne, v začetku 13. maja, od leta 835 pa po Gregorju IV. 
1. novembra. Kasneje, ob koncu prvega tisočletja, je bil 2. novembra temu dodan 
Vseh vernih duš dan. Lahko bi rekli, da je bil praznik Vseh svetnikov razširjen 
oziroma dopolnjen s praznikom Vseh vernih duš z očitno težnjo cerkve, da tako 
izrine oziroma krščansko preoblikuje in artikulira verovanja in obrede, ki so bili 
povezani s predkrščanskim kultom mrtvih. Kar zadeva slovensko ljudsko reli-

* Opiram se na osebna opazovanja, seminarske naloge študentov sociologije in etno-
logije na Filozofski fakulteti ter ustrezne odloke občinskih skupščin v Sloveniji. 

3 Altusser definira »praktične ideologije« kot »kompleksne formacije .montaž' pojmov-
P'edstav-podob na eni strani in ,montaž' obnašanj-ravnanj-zadrževanj na drugi strani. Celota 
deluje kot praktične norme, ki obvladujejo stališča ljudi in njihovo zavzemanje konkretnih 
Pozicij nasproti stvarnim problemom njihove socialne in individualne eksistence« (po La 
nouvelle Critique, Paris, 1969/23, str. 45). 



gioznost, lahko rečemo, da je v tem razmerju (praznik Vseh svetnikov — Vernih 
duš dan — kult prednikov), vsebinsko prevladala vsebina praznika Vernih duš 
in prekrila tudi vsebino praznika Vseh svetnikov,4 tako da je ta ostal le bolj 
oficialno cerkvena zadeva (praznična maša). Po drugi strani pa so se s krščansko 
vsebino spominjanja na verne duše (molitve in maše za pokojne) v ljudski 
religioznosti povezali elementi predkrščanskega odnosa do umrlih. Tu velja 
omeniti predvsem elemente darovanja mrtvim na grobovih, obdarovanja revežev 
in otrok, ki ne glede na kasnejše krščanske in laične interpretacije ne morejo 
zakriti svojega izvora v darovanju mrtvim (odkupnina, ki jo plačujejo živi, da 
bi jih svet mrtvih ne ogrožal, da ne bi vdiral v svet živih).5 Če je bila nosilec 
predstav, obredov in simbolike, vezane na čaščenje svetnikov, profesionalna 
cerkvena organizacija, je bila družbeni nosilec mimokrščanskih elementov kulta 
mrtvih predvsem družina-rodbina, pa tudi lokalna skupnost. V spominu vernih 
duš — kar je v katoliškem svetu identično s trpečimi dušami v vicah — v molitvah 
in obredih za pokojne, pa je prišlo do sovpadanja interesov cerkve in družine-
rodbine. Od tod tudi dominantnost Vernih duš kot posrcdujočega in povezujočega 
elementa med cerkveno krščanskim odnosom do smrti in mimokrščanskim ljud-
skim odnosom do prednikov v svetu mrtvih. 

Posebej je treba poudariti, da 1. november ni bil le cerkveni praznik, nekaj, 
kar je zadevalo cerkev in vernike kot člane cerkve. Bil je tudi praznik (predstavni 
— obredni — simbolni sklop), katerega nosilec je bila družina-rodbina, s poseb-
nostmi, ki jih ni bilo mogoče brez ostanka vključiti v cerkvene okvire, niti ne 
izvesti iz njih. Hkrati pa so bili idejni, obredni in simbolni okviri cerkveno reli-
giozne ideologije dovolj široki in prožni, da se te posebnosti niso kazale kot 
opozicija do nje. Rodbinski grobovi so poudarjali družinsko identiteto in poseb-
nosti, toda stali so znotraj cerkvenega posvečenega prostora. Poudarjena rodbin-
ska imena na nagrobnikih so sicer izpostavljala posebno rodbinsko identiteto 
umrlih poleg njihove krščanske osebne identitete in povezanosti z ustreznim 
svetnikom preko osebnega imena (»christian name«). Toda vsi so hkrati bili 
pokopani in izenačeni pod simbolom križa na grobovih. Obredje ob Vseh svet-
nikih ni vključevalo le skupne maše v čast vseh svetnikov, ampak tudi poseben 
ritual na družinskih grobovih: prižiganje sveč, tiho ali glasno, bolj ali manj 
ritualizirano spominjanje na družinske pokojnike. Hkrati pa je molitev na grobo-
vih, še posebej pa duhovniško blagoslavljanje grobov ohranjalo zvezo s cerkveno 
religiozno ideologijo. 

Kaj je prinesel novega Dan mrtvih kot državni praznik? Neposredno je nje-
gova vsebina koncentrirana v javnem komemoriranju ob grobovih ali spomenikih 
padlih borcev in žrtev fašističnega terorja iz druge svetovne vojne oziroma slo-
venske NOB. Komemoracija se izvrši ob grobovih ali spomenikih z vklesanimi 
imeni padlih. Pogosto so sami grobovi padlih urejeni kot poseben enoten centralni 
del pokopališča. Komemoracija je običajno v poznih dopoldanskih ali zgodnjih 
popoldanskih urah, v urah najpogostejšega obiska pokopališč, in sestoji iz govora, 
recitacij, pesmi, godbe na pihala, polaganja vencev, poklonitve zastav. Izvajalci 
so javne ustanove, šole, pevska in glasbena društva, množične politične organi-

* Primerjaj: N. Kurent, Praznično leto Slovencev III., Celje, 1970, str. 113—123. 
5 Prav tam, str. 124—125; enako tudi C. Levi-Strauss, glej »Babbo Natale suppliziato«, 

v knjigi: »Razza e storia e altri studi di antropologia«, Einaudi, Torino, 1967. 



zacije, še posebej Zveza borcev. Govornik je običajno eden od političnih funkcio-
narjev v krajevni skupnosti. Govor, recitacije in pesmi obuja jo spomine na žrtve 
boja proti fašizmu, podčrtujejo vrednote, za katere so padli: narodno osvoboditev, 
enakopravnost vseh narodov, socializem in socialno pravičnost, bratstvo in enot-
nost jugoslovanskih narodov, mir, kot temelje obstoja in razvoja jugoslovanske 
in slovenske družbe. Opozar ja jo na zavezanost sedanje generacije tem vrednotam 
že zaradi žrtev, ki so zanje padle. Ob sicer nedvoumni osredotočenosti na padle 
v NOB pa meje komemoriranja niso ostre: na eni strani segajo preko nacionalnega 
okvira, komemorirajo se padli za iste vrednote pri vseh narodih, po drugi strani 
pa tudi vsi, ki so v preteklosti na drugačne načine prispevali k neodvisnosti, 
nacionalnemu obstoju in razvoju slovenskega naroda. K temu pripomorejo tudi 
pesmi; te so partizanske v tem smislu, da so jih kot borbene pesmi ali žalostinke 
peli med narodnoosvobodilno borbo, po svoji vsebini ali melodiji pa so pogosto 
stare narodne in ponarodele pesmi, ali pa revolucionarne pesmi drugih narodov. 

Lahko bi rekli, da imamo opravka z značilnostmi »civilne religije« (Bellah)0, 
ki na retorični, obredni in simbolni ravni obuja in časti spomin ljudi, katerih 
dejavnost in žrtve so konstituirale temelje sedanje družbe. Tako komemoriranje, 
vzpostavljanje in ohranjanje kolektivnega spomina, na j bi povezovalo žive ob 
vrednotah, za katere so živeli in umirali predniki, v skrajni konsekvenci in na nek 
način vsi predniki. Komemoracija padlih borcev je tako centralna vsebina Dneva 
mrtvih sploh. Mrtvi, ki se komemorirajo kot posebna skupina, so tu hkrati repre-
zentanti mrtvih sploh, oziroma tistega pri vseh mrtvih, kar zavezuje tudi današnje 
generacije. 

Ob Dnevu mrtvih se srečujejo v Sloveniji tako tri ideologije: cerkvena, dru-
žinska in skupnostna. Najzanimivejše je vprašanje, kakšna so razmerja med njimi, 
še posebej, kaj je vnesla v to razmerje nova, toda navsezadnje zdaj vendarle že 
skoraj 40 let stara »civilna religija«. Časovno in prostorsko je razmerje tako: 
zjutraj oziroma dopoldne cerkveni obredi (maša za vse svetnike); komemoracija 
kot časovno centralno dogajanje na pokopališču ob spomeniku padlih; zbiranje 
ljudi čez ves dan ob urejenih družinskih grobovih s polaganjem cvetja, sveč, 
vencev; večerni obredi z zvonjenjem za »verne duše«. Ze iz take prostorsko 
časovne skice so razvidna tudi prekrivanja ideologij. Padli borci so prisotni 
dvojno, preko imena na skupnem spomeniku in v posebni družinski grobnici. 
Kolikor je njihov grob neposredno vključen v enotno urejeno pokopališče padlih 
borcev, pa je v tem primeru hkrati del javnega komemorativnega mesta in (delni) 
družinski grob. Preko dejstva, da so vsi grobovi na pokopališčih, ki je po cerkve-
nih merilih hkrati cerkveno pokopališče, in da so vsaj nekateri grobovi padlih 
borcev preko sorodnikov vključeni tudi v cerkveno obredje (duhovnikov blago-
slov groba), se nahaja jo tudi znotraj oficialne cerkvene ideologije. Poseben status 
grobov borcev in žrtev fašizma, ki so (vsaj posredno) vključeni v vse tri ideolo-
gije, kaže, da se te ideologije ne pojavljajo kot apriori izključujoče. »Civilna 
religija«, osredotočena na komemoracijo padlih borcev, ne izključuje družinske 
in cerkvene ideologije. 

T o pa ne pomeni, da niso bile v preteklosti prisotne (v nekaterih posameznih 
okoljih pa so še danes) tudi drugačne tendence. Še enkrat je treba podčrtati, da 

6 Prim. R. Bellah, Civil Religion in America, Deaidalus 96, 1967, str. 1—21. 



ob Dnevu mrtvih nimamo opravka zgolj z neko retoriko, ki bi se vezala na 
abstraktne in zato pol jubno uporabljive ideale ali na neke bolj ali manj mitološke 
figure (Neznani junak, posamezni izjemni heroji ipd.). Opravka imamo z ideo-
logijo, ki vključuje konkretne vsakdanje ljudi in njihove grobove, takorekoč na 
vsakem slovenskem pokopališču, ljudi, ki so mimo oficialnega statusa povezani s 
še obstoječimi konkretnimi družinami in rodbinami in ki zato tudi niso pol jubno 
razpoložljivi. Opravka imamo z realno zgodovinsko oblikovano družbeno ideo-
logijo in ne z nekim pragmatično politično vsiljenim državnim kultom. Od tod 
tudi možnost različnih učinkov. Dana je možnost določenega konflikta z družinsko 
ideologijo. 2 e posebej urejena pokopališča, spomeniki z imeni padlih, lahko 
učinkujejo kot poudar jan je nasprot ja med tistimi, ki so se borili, ki so vstopili v 
zgodovino, in tistimi, ki se niso borili, ki so ostali zgolj v družinsko-zasebnem 
statusu. V skrajnem primeru lahko učinkujejo kot izraz nasprot ja med tistimi, 
ki so padli zato, ker se drugi niso borili, ali celo zato, ker so se nekateri borili 
proti njim (kot sodelavci okupator ja) . V tem primeru ostaja oficialna komemo-
racija zgolj retorika, ali pa zasebna zadeva ožjega kroga prizadetih družin. 
Družinska ideologija ostalih se v tem primeru ne razume kot dopolnilo, kot 
razširitev oficialne, ampak kot n jeno nasprotje. Take poudarke smo lahko srečali 
v posameznih okoljih, tam kjer je narodnoosvobodilni boj vključeval močan ele-
ment državljanske vojne, ali bil v skrajnem primeru bolj ali manj izoliran. 

V teh primerih se je običajno pokazalo tudi nasprot je med oficialno in 
cerkveno ideologijo. V okoljih, k jer so bili duhovniki povezani s kolaboracionisti , 
kjer se je cerkev kazala naklonjena okupator jem, se je komemoraci ja padlih 
borcev doživljala kot bolj ali m a n j jasno izražena kritika cerkve. Cerkev se je 
s svoje strani v takih primerih lahko povezala z družinsko ideologijo v skupnem 
zoperstavljanju »civilni religiji«.V skrajnem primeru smo imeli opravka s tendenco 
k oblikovanju dveh vrst družinskih ideologij, ene povezane z oficialno ideologijo, 
druge povezane s cerkveno, brez integrirajočega skupnega člena. Množičnost 
NOB, njegova dejanska nacionalna in socialna širina ter preseganje nekdanjih 
konfliktov v zdaj že 40-letnem povojnem razvoju je privedlo d o prevladovanja 
povezujočih in ne razdvajajočih odnosov, čeprav še srečamo posamezne izraze 
razdruževalne tendence. Naslonitev praznovanja Dneva mrtvih na komemoraci jo 
padlih borcev ni delovala razdruževalno, ker je množičnost N O B in širina pod-
pore, ki jo je imela tudi med vernimi ljudmi, privedla do tega, da so se ob padlih 
ujele javna, družinska in cerkvena ideologija. 

Vpel java tretjega elementa je privedla do sprememb tudi v razmerju med 
družinsko in cerkveno ideologijo. Pred tem je družinska ideologija sicer imela 
svoj delež, ki se je kazal že v prevladovanju vsebine praznika Vernih duš nad 
Vsemi svetniki, toda vsaj formalno dominantna je bila vendar cerkveno-religiozna 
ideologija. Cerkvena ideologija je bila tista, ki je uspevala postaviti in predstaviti 
elemente, katerih nosilec je bila družinsko-rodbinska ideologija kot parcializacijo, 
konkretizacijo, tudi deformaci jo obče cerkveno-krščanske ideologije, oziroma kot 
privatne dodatke k njej. Zaradi take dominacije cerkveno-religiozne ideologije 
so imeli ob Dnevu mrtvih zadržke mnogi nereligiozni ljudje. Nekateri , ki so 
odklanjali cerkveno-religiozne okvire, so se nagibali k omalovaževanju ali sploh 
odklanjanju tudi samih družinskih manifestacij, vezanih na Dan mrtvih ali na 



pogrebe, pokopališča in grobove sploh. Uvedba Dneva mrtvih kot državnega 
praznika je take zadržke odpravila. 

Civilni kult, ki je sicer osredotočen na komemoriranje padlih, toda ni omejen 
le nanje, je s svojo osnovno temo (komemoriranja in zavezanosti sedanjih gene-
racij zaslužnim mrtvim) ponudil ustrezen okvir tudi za tiste elemente družinskega 
kulta, ki jih cerkvena ideologija ni mogla vključevati ali pa le z veliko težavo. 
To so bili navsezadnje prav elementi, ki so izražali povezanost in zavezanost 
konkretnim družinskim (rodbinskim, rodovnim) prednikom in obveznosti do 
njih. Za slednje se je sicer v katoliški cerkvi našla rešitev (dokaj sumljivo 
krščanska, kot priča stališče protestantskih cerkva) v obveznosti živih, da z 

molitvami, odpustki itd. skrbe za duše svojih prednikov in vernikov v vicah. 
Temeljna predstava o zavezanosti mrtvim pa je ostajala v glavnem izven okvirov 
cerkvene ideologije. Uvedba Dneva mrtvih je omogočila razmah družinski ideo-
logiji: 1. s tem da jo je sploh sprostila pri nereligioznih in 2. s tem, da ji je dala 
dodatno idejno in simbolno oporo tudi pri cerkveno religioznih. Lahko bi 
vzpostavili celo paralelo. Kot se je čaščenje vseh svetnikov vsebinsko razširilo 
na vse verne duše in s tem omogočilo, da so se v krščanskem okviru uveljavljali 
tudi predkrščanski elementi odnosa do mrtvih, se je tudi komemoracija padlih 
razširila v komemoraci jo mrtvih sploh, nosilec katere so konkretne družinske 
skupnosti. Družina se nasproti cerkveni ideologiji in njenim nosilcem ne pojavlja 
več kot nosilec dodatkov, partikularizacije ali celo deformacije, ampak kot 
nosilec občega (v obči ideologiji uveljavljenega) načela zavezanosti mrtvim zaradi 
ohranjanja konkretne skupnosti živih. Zdi se, da se zdaj cerkvena ideologija 
oziroma njeni obredni simbolni elementi pri vernikih pojavljajo kot konkreti-
zacija, partikularizacija te družinske ideologije (npr. zavezanost mrtvim iz hva-
ležnosti, ker so nam med drugim ohranili vero; izvajanje cerkvenih religioznih 
obredov kot izraz obveznosti do njih: ne zato, ker bi mi verovali v posmrtno 
življenje duše in podobno, ampak ker so oni to verovali in v tej veri živeli 
m umirali tudi za nas). Lahko predpostavljamo, da je tak vzorec mišljenja in 
ravnanja razširjen pri tistih vernikih, ki sicer ne verujejo v posmrtno življenje. 

Vpeljava novega, tretjega člena v dosedanjo zgolj dvočlensko relacijo tako 
ni privedla do na prvi pogled pričakovane konfrontacije dveh členov, ki sta oba 
imela pretenziji po reprezentiranju občega: ni privedla do absurdne konfron-
tacije komemoracije padlih borcev in čaščenja vseh svetnikov. Privedla je d o 
okrepitve enega že obstoječih členov: družinskega, in njegove prevlade v raz-
merju do cerkveno religioznega. Lahko bi to tendenco k preobrnitvi razmerja 
Pojasnili tudi s tem, da je bil prej družinski element podrejen cerkvenemu, ker 
je ta hkrati reprezentiral skupnost, versko skupnost, ki je bila hkrati družbena. 
Ko se je kot novi možni reprezentant skupnosti in skupnega pojavila »civilna 
religija«, pojavil nov člen, se je družinska ideologija lahko navezala tudi nanj , 
ali ustrezneje rečeno, se je družinska ideologija lahko neposredno navezala nanj, 
cerkvena pa ne. T a se je lahko povezala z njim le posredno preko svoje na-
vezave na družino in torej v odvisnosti od nje. Družinski člen, člen, ki participira 
na obeh ideologijah je tako kot vezni člen, kot pogoj za možnost funkcioniranja 
°beh, postal dominanten. Omenili smo že, kako je znotraj tega veznega člena 
&Pet imel privilegirano, posredujočo in povezujočo vlogo status padlih borcev. 



P O G R E B 

Z vidika našega problema bomo razčlenili le nekatere elemente sicer kom-
pleksnega dogajanja. Tudi v Sloveniji je bil tradicionalni pogreb povsem identičen 
s cerkvenim (katoliškim) pogrebom. Pogreb je bil simbolično in miselno-pred-
stavno navezan na serijo predhodnih cerkveno religioznih dejanj: krsta, odveze, 
poslednjega olja in tako jasno vključen v krščansko pojmovanje o telesni smrti, 
nesmrtnosti duše in vstajenju v večno življenje. Poleg krščanskega pojmovanja 
individualne zemeljske minljivosti in večnega življenja, je hkrati izražal razmerje 
med cerkvijo na zemlji in cerkvijo v nebesih, povezanost občestva na zemlji in 
občestva v nebesih. Dominantnost cerkvene ideologije pri pogrebu je bila jasno 
reprezentirana že s križem na začetku sprevoda, duhovnikom na privilegiranem 
mestu pred krsto, v dveh viških pogrebnega dogajanja, v obredih v cerkvi in 
duhovnikovih obredih ob odprtem grobu. Ob tem še zvonjenje, molitve in versko 
petje, ki so spremljale pogreb. Znotra j teh cerkvenih okvirov in ob njih smo 
srečali običajno še številne elemente, ki so izražali pred- in mimo-krščanski odnos 
do smrti in mrliča, branili žive pred njim in vplivali na njegovo posmrtno usodo 
(v Sloveniji tako npr. zatiskanje oči, iznašanje iz hiše z nogami naprej, metanje 
grude na krsto, sedmina oziroma osmina po pogrebu itd.). Njihov nosilec je bila 
pretežno ali izključno družina ali soseska. Da je bila ta sploh vseskozi navzoča 
pri pogrebu, in to tudi s posebnimi interesi po poslovitvi od posameznika ali nje-
govi izločitvi iz družinske ali krajevne skupnosti, je seveda dovolj očitno. Vendar 
so bili ti interesi praviloma v zadostni meri zadovoljeni in izraženi v okviru enot-
nega cerkvenega pogrebnega obreda. Le redki občasni konflikti, ko cerkev ni 
hotela pokopati koga na način, ki ga je družina ali lokalna skupnost pričakovala, 
so razkrili, da je z vidika družinske (ali krajevne) skupnosti in njene ideologije tudi 
(cerkveni) pogreb njena zadeva in sestavina. 

Cerkvenih pogrebov je danes v Sloveniji okrog 85 %>. Necerkveni pogreb se 
sploh pojavi v pomembnejšem številu šele po drugi svetovni vojni in revoluciji. 
Sam »civilni pogreb« je bil poznan seveda že prej, po revoluciji pa je dobil 
poudarjen oficialni značaj. Civilno so bili pokopavani zdaj tisti, ki niso hoteli 
ali mogli biti pokopani cerkveno, tj. člani partije in med njimi seveda številni 

javni in politični delavci. Pogreb je bil znamenje zadnjega slovesa družbenih in 
političnih organizacij od svojega člana: z zastavami, venci, govorom, godbo in 
petjem. Drugi, pa čeprav osebno nereligiozni so bili pokopavani še vedno 

cerkveno, že zato, ker sicer oni sami in sorodniki niso mogli računati na ustrezno 
organizacijo pogreba. Če za njimi ni stala nobena družbena organizacija ali vsaj 
društvo, se je pogreb pogosto zreduciiral na bolj ali manj brezobličen in tih 

pokop. Tako smo imeli dve obliki pogreba: cerkveni in civilni, ki je bil izvajan 
praktično s strani posameznih organizacij. Poleg partije oz. Zveze komunistov 
se je kot organizacija posebej pogosto pojavljala Zveza borcev. Problemi so se 
zgodaj začeli kazati na dveh točkah: Prvo, pogrebi nereligioznih, ki niso bili 

člani neke organizacije, so bili praktično brez najbol j elementarnega ceremoniala, 
še posebej v manjših krajih, kjer ni bilo posebnih profesionalnih institucij, ki so 
sicer skrbele v večjih mestih za tehnično izvedbo pokopa; drugo, navzkrižja so 
se pojavila ob vprašanju, kakšen oziroma čigav bo pogreb. Pojavil se je boj, če 
ne za duše, pa vsaj za trupla. D o navzkrižja je prihajalo pri članih partije, ki jih 



je verno sorodstvo hotelo cerkveno pokopati , ali pa so tudi sami izrazili to željo. 
Vprašanje se je zaostrilo tudi ob vernih članih Zveze borcev. Tem je normalno 
pripadal cerkveni pogreb, toda ravno tako je bila Zveza borcev — organizacija 
z razvitim esprit de corps — prepričana, da pogreb kateregakoli borca v družbi, 
ki je zrasla iz narodnoosvobodi lne borbe, ne more biti privatna zadeva in še 
posebej ne zadeva, iz katere je izločena organizacija Zveze borcev. Ob mnogih 
konfliktih so se začele spontano pojavljat i tudi rešitve. Člani organizacij , zlasti 
Zveze borcev, so se začeli s svojimi simboli, zastavami, govori, pet jem in godbo 
organizirano udeleževati tudi cerkvenih pogrebov. Dualizem cerkvenega in civil-
nega pogreba je bil t a k o pos topoma presežen. Pojavljat i so se začeli tako imeno-
vani »mešani pogrebi«. T o p a je povzročilo nova vprašanja . T a so se na zuna j 
najbolj zaostrila ob dilemi, kje bo šel križ, prod ali za zastavami, ozi roma sploh, 
kdaj in kje bo kdo nastopal v pogrebnem ceremonialu. Katoliška cerkev ima 
seveda tudi svoje predpise o udeležbi pri nekatoliških pogrebih in pojavilo se 
je vprašanje, k d a j je pogreb (ne)katoliški. 

Pos topoma, spontano in dogovor jeno so se začele oblikovati posamezne 
rešitve. Laična stran je našla nače lno rešitev, ki ji je tudi Cerkev težko ugovarjala: 
stališče, da je vsak pogreb »javna pietetna manifestacija«, da je pogrebna poslo-
vitev nekaj , do česar ima vsak član družbe pravico oz i roma nekaj , kar mora 
družba zagotoviti vsakemu svojemu članu. Cerkev je težko ugovar ja la te-
mu, ker je v zavesti ljudi vsak pogreb taka družbena poslovitev že vse-
skozi bil, pa čoprav v cerkveni formi. Novo je bilo zdaj to, da cerkev oziroma 
verska skupnost ne more več reprezentirati družbene (krajevne) skupnosti . Ver -
ska skupnost je lahko le ena od družbenih skupnosti oziroma skupin. Na osnovi 
tega načela so pos topoma začeli državni organi (občinske skupščine) z odloki 
urejati pogrebne slovesnosti, pogrebne poslovitve itd. Niti odloki niti praksa pred 
'n po odlokih niso docela enotni, vendar se jasno kažejo do ločene osnovne 
rešitve. T a k o je zdaj uveljavljeno, da gre na čelu pogrebnega sprevoda zastava 
z žalnim črnim trakom — slovenska zastava, če gre za Slovenca; jugoslovanska 
ali pa zastava ustrezne republike, če ne gre za Slovenca; črna, če gre za tujca. 

Za nacionalno zastavo so lahko zastave drugih družbenih organizacij (Zveze 
borcev, Part i je itd.), sledijo venci, godba, pevci, nosilci odlikovanj. Če po želji 
Pokojnika ali sorodnikov na pogrebu sodeluje tudi Cerkev, je duhovnik s sprem-
stvom tik p red krsto in križ tik prod njim. Svojci umrlega so tik za krsto in za 
njimi ostali udeleženci pogreba. 

Prostorski simbolizem je torej tak, da omogoča dve interpretaciji , eno, spre-
jemljivo za Cerkev, drugo, za oficialno družbo. Zastava na čelu sprevoda omo-
goča interpretacijo, po kater i je celoten obred enotna družbena manifestacija z 

notranjimi variacijami: z udeležbo raznih ožjih skupin, s Cerkvi jo ali brez nje. 

Možna pa je tudi drugačna, za Cerkev sprejemljiva interpretacija. Konstantni 
del vsakega pogrebnega sprevoda je tisti del, ki sega od križa preko duhovnika , 
krste s spremstvom, do svojcev; ker je to nesporno centralni del pogrebnega 
sprevoda in ke r ima znot ra j n jega cerkev s imbolno nesporno privilegirano mesto, 
Je mogoče imeti tak pogreb za katoliški pogreb. Vse ostalo je periferi ja , so n u j n e 
lokalne variacije (v tem pr imeru pač zastava, odl ikovanja itd.). Skratka, opravka 
•mamo s prostorsko simboliko centra in periferije. 

18 Anthropos 4—6 273 



Analogno, čeprav z večjimi variacijami, je bil razrešen problem časovnega 
razporeda svečanosti. Tudi tokrat je nedotaknjen ostal cerkveni del obreda: 
prenos krste v cerkev z ustreznimi obredi in ritual ob odprtem grobu. Družbena 
skupnost je obvezno reprezentirana vsaj z enim poslovilnim govorom, običajno 
predstavnika krajevne skupnosti, ki mu lahko sledijo ali predhodijo govori pred-
stavnikov organizacij ali posameznikov. Prav tako so praviloma navzoči tudi 
pevci, med njimi lahko tudi cerkveni, večkrat tudi godba z nereligioznimi žalo-
stinkami. Najdoslednejša izpeljava načela, da je pogreb v celoti enotna javna 
manifestacija z možnimi notranjimi variacijami, je, da se ves ceremonial zaključi 
s priklonitvijo zastav. Cerkveni ritual je v item primeru jasno le del možnih 
variacij znotraj obvezujočega družbenega okvira. Srečamo pa tudi druge rešitve, 
ki bolj dosledno razmejujejo med obvezno družbenim in privatno cetfkvenim 
delom obreda. Javna manifestacija se začenja po cerkvenem obredu v cerkvi in 
se konča s poklonitvijo zastav preden začne (kot neobvezen del pogreba) cer-
kveni ritual ob odprtem grobu. V odvisnosti od krajevnih pokopaliških prilik 
srečamo tudi formulacije, da se med prenosom krste v cerkev pogrebni cere-
monial »prekine« ipd. Tudi v tem primeru je možna nasprotna, Cerkvi ustreza-
joča interpretacija, da je pač pravi pogrebni obred njegov cerkveni del, ostalo 
pa so neizogibni in tudi že v preteklosti obstoječi lokalni dodatki. 

Treba je povedati, da ostaja na željo pokojnika ali svojcev tudi možnost 
»tihega« (zasebnega, družinskega) pogreba, k je r družbena skupnost ni zastopana 
(možna pa je udeležba duhovnika). 

Institucija »tihega«, zasebnega pogreba posebej izpostavlja in zagotavlja 
družinsko naravo pogrebnega obreda. Družina je kot nosilec pogreba tako edina 
navzoča na dva načina: kot središče pogreba kot javne pietetne manifestacije, ali 
pa kot samostojen nosilec pogreba, pri čemer je od njene odločitve odvisna vrsta 
pogreba sploh in udeležba cerkve v okviru ene ali druge vrste. Čeprav je večina 
pogrebov še sedaj tudi cerkvenih, se je sama udeležba Cerkve na pogrebih spre-
menila, ne le neposredno zaradi vključenosti v okvire obvezne javne manifesta-
cije, ampak tudi zaradi njene zdaj bistveno večje odvisnosti od družine. 

ZAKLJUČKI 

Kaj nam kaže elementarna analiza Dneva mrtvih in pogrebov, kot družbenih 
institucij, povezanih s smrtjo in umrlimi v sodobni slovenski družbi? 

Prvo: Očitna je navzočnost vsaj treh praktičnih ideologij v tem polju: cer-
kvene (cerkveno-religiozne), družinske in javne (»civilno-religiozne«). Pri tem 
gre za praktične ideologije v polnem pomenu besede: ideologije s svojimi ne-
posrednimi družbenimi nosilci (cerkveno organizacijo, družino ter javnimi oziro-
ma družbenimi organizacijami); s svojimi posebnimi ideološkimi sklopi; poseb-
nimi funkcijami z ozirom na družbene skupine, ki so njihovi nosilci. Vsaka od 
ideologij ima svoj predstavno-miselni svet, konkretno svojo koncepcijo preživetja 
posameznika, materializirano v posebnih ritualih in z njimi povezanimi prostor-
skimi in siceršnjimi materialnimi simboli. 

Drugo: kaže, ikako se v sodobnem slovenskem prostoru te tri ideologije 
ne pojavljajo kot alternative in medsebojno izključujoče, ne glede na obstoj 



določenih napetosti med njimi. Narobe, prevladuje tendenca k medsebojnemu 
dopolnjevanju in povezovanju aLi vsaj koeksistiranju. Ob novejši vključitvi tretje, 
javne, socialistično intonirane ideologije na to področje, ni prevladala potencialna 
možnost konflikta z že do tedaj obstoječimi ideologijami. Prišlo pa je do dru-
gačne artikulacije tega polja in do spremenjenega razmerja med družinsko in 
cerkveno ideologijo. 

Tretje: k sedaj uveljavljeni artikulaciji tega področja in še posebej k dejstvu, 
da se ideologije ne pojavljajo kot konkurenčne ali celo izključujoče, je v kon-
kretnih slovenskih razmerah posebej odločilno prispeval status grobov padlih 
borcev in žrtev fašističnega terorja ter pogrebov po vojni umrlih borcev. Zaradi 
naravnanosti javne komemoracije mrtvih na komemoraci jo padlih v NOB ob 
konkretnih grobovih taka javna manifestacija ni ostala na ravni izolirane oficialne 
formalnosti ali zgolj meglenega retoričnega dodatka realnim družinskim in cer-
kvenim ideologijam. Spričo množičnosti NOB lin široke podpore, ki jo je uživala, 
je komemoracija padlih tako rekoč v vsakem kraju oprta na konkretne grobove, 
konkretna imena, s tem pa tudi na konkretne živeče sorodnike in prijatelje. Ker 
so bili mnogi borci in njihovi še živeči sorodniki hkrati tudi verniki, se komemo-
racija že zato ni mogla — kljub določenim tendencam v tej smeri — oblikovati 
kot Cerkvi konkurenčna ali celo proticerkvena. Iz istega razloga pa po drugi 
strani tudi Cerkev pri vernikih komemoracije že zato ni mogla dezavuirati kot 
protikrščanske in proticerkvene. Grobovi in pogrebi borcev imajo tako javni, 
družinski in preko družine lahko tudi cerkveno-religiozni status. Vključeni v vse 
lri ideologije so postali nj ihovo presečišče in povezava. 

Četrto: V novem tročlanskem, nasproti prejšnjemu dvočlanskemu razmerju 
se je spremenila teža in antikulacija posameznih členov. Cerkvena ideologija v 
družbeno institucionaliziranem odnosu do umrlih ni več prisotna kot obče, ampak 
kot posebno in privatno. Ne le zaradi dosledneje uveljavljenega načela o zaseb-
nosti religije v mnogoreligiozni družbi in ob številčnem naraščanju nereligioznih, 
'udi zaradi ravnanja dela cerkvenega vodstva med NOB in od tod včasih mili-
tantno proticerkvene nastrojenosti med borci in njihovimi sorodniki, komemora-

c , j a padlih od vsega začetka ni mogla imeti cerkveno religioznega značaja 
(kakor po drugi strani ni mogla imeli proticerkvenega zaradi udeležbe velikega 
števila religioznih v NOB). Zanimivejša je v tej zvezi sprememba v statusu in 
lcži družinske ideologije. Če je bila prej ta podrejena cerkveni, je zdaj cerkvena 
Postala odvisna od družinske; le preko nje se namreč lahko udejanja v polju 
družbeno institucionalnega odnosa do umrlih. Znotraj starega dvočlenskega dru-
zmsko-cerkvenega razvoja je družinska ideologija živela od ostankov, od tistega, 
kar cerkvena ideologija pri odnosu do mrtvih ni mogla ali hotela vključiti v svoj 
sistem, je pa vendarle bolj ali manj tolerirala. Na drugi strani se je pojavljala 
družinska ideologija zgolj kot parcialni izvajalec cerkvenega kul ta vernih duš, 
r e s da že takrat v trdovratno »poganizirajoči« interpretaciji in materializaciji kulta 
(svojih) umrlih. Zda j se je družinska ideologija začela napajati še iz drugega vira: 

Javne ideologije komemoriranja mrtvih. Tako napajanje iz več virov pa seveda 
°samosvaja družinsko ideologijo nasproti vsaki od njih, zlasti nasproti nekdaj 
nadrejeni cerkveni. 



Ali je tu iskati vzroke za razmah družinskega manifestiranja in statusnega 
tekmovanja v postavljanju grobnic in grobov, v njihovem urejanju in krasenju 
s cvetjem in svečami vsaj ob Dnevu mrtvih. Monumentalni grobovi, sveče in cvetje 
so bili izvorno izraz »poganskega« preseganja minljivosti v večnosti kamna, 
zakrivanja njene stvarnosti s simboli življenja (cvetjem in lučjo), bili so oziroma 
postali transformirane oblike darovanja mrtvim in svetu mrtvih. Kot taki, »po-
ganski«, so bili dušeni in disciplinirani v okviru cerkveno-krščanske ideologije, 
čeprav nikdar docela zatrti. Ali so šele sedaj doživeli razmah, ker so z osvobo-
ditvijo družinske ideologije od cerkvene nadvlade lahko postali teren statusnega 
izražanja in tekmovanja? Ali celo več; ali se je iz spoja starih predkrščanskih 
in miimokrščanskih pojmovanj in sodobnega komemoriranja oblikoval nov pre-
vladujoči način soočanja s smrtjo: preko predstave lastnega preživetja v spominu, 
v ko-memoriji , preživetja, katerega pogoj je lastno sodelovanje v komemoriranju 
drugih. Preživetje v spominu drugih, bodočih, ki zahteva miselno, obredno in 
simbolično ohranjanje in obnavljanje spomina na druge, preminule; preseganje 
lastnega življenja v skrbi za (posmrtno) življenje drugih. Pojmovanje, ki lahko 
shaja brez krščanskega verovanja v posmrtno življenje duše in vstajenje ter brez 
cerkvenega kulta v zvezi s tem, ki pa slednjega ne izključuje, temveč ga lahko 
absorbira. Ali lahko v tej smeri iščemo razlago razlike med 8 5 % cerkvenih 
pogrebov, aktualnostjo Dneva mrtvih, in le 20—30 % izjav o verovanju v po-
smrtno življenje duše in vstajenje (lastno in tistih, ki se jih pokopuje)? 

Ne mislim seveda, da je vprašanje sodobnega odnosa do umrlih, izčrpano z 
odgovori, ki jih nudi analiza nekih značilnosti tega odnosa v sodobni Sloveniji. 
Ne mislim pa tudi, da so ta vprašanja in odgovori nekaj specifično slovenskega, 
čeprav so morda v Sloveniji spričo nakazanih posebnosti izraziteje artikulirani 
ali jasneje prišli do izraza. Res je, da kjerkoli in kadarkoli zvoni, zvoni vedno 
drugim. Toda velja tu: » . . . nikdar ne pošiljaj vprašat, komu zvoni. Zvoni tebi« 
(Hemingwayev vstop v roman »Komu zvoni«). 



Odgovornost in ustvarjalnost v združenem delu 
z vidika posameznikovega razvoja 

STANKA KUŠCE ZUPAN 

Človeka opredeljuje ustvarjalnost. Ker predstavlja ta značilnost njegovo bi-
stvo, ki se mu v asimptotičnem smislu približuje, je pojem v marsičem parad,ig-
matičen. Človekovo prizadevanje je med drugim hkrati zavestno in podzavestno 
udejanjanje nekega reda kategorij, pojmov, dejstev in težnje po ustvarjanju 
skladnosti; kriteriji zanjo so družbeno zgodovinsko pogojeni. S tem zadevamo 
v jedro dialektike ustvarjanja. Dialektika je v sebi konfliktna celota relativne 
dinamike in relativne statike; pri čemer lahko v ustvarjalnem procesu neka kultur-
no določena, vnaprej opredeljena, zmodelizirana družbena stvarnost, v tem primeru 
le to delovna organizacija, predstavlja relativno statično konstitulivnost, človekov 
ustvarjalnih dej pa dinamično polje ustvarjalnega procesa z mnogokrat nepred-
videnimi posledicami. Načeloma lahko postavimo vprašanje o odgovornosti posa-
meznika za določeno mero nepredvidljivosti rezultatov ustvarjalne aktivnosti. S 
t ega vidika je poenostavljeno doumeta zveza absurdna, saj izhajamo pri togo 
opredeljeni odgovornosti bolj ali manj iz predpostavke, da je delo absolutno 
zavestna dejavnost. Odgovornost je namreč element »zavedajoče« se zavesti, po 
značaju temeljno etično vprašanje, povezano z moralno odgovornostjo za delovne 
rezultate. Odgovorni smo lahko samo za tista dejanja, ki smo jih izvršili v celoti 
namerno na podlagi realno ocenjene možnosti o vplivanju na oblikovanje pogojev 
Za doseganje omenjenih rezultatov. S tem je odprta vrsta dilem občečloveškega 
značaja, ki pa se v posamezni delovni organizaciji povsem specifično izražajo. 

Ustvarjalnost je rezultanta vseh družbenih in individualnih dejavnikov, kar 
se na ravni delovne organizacije predvsem izraža v učinkovitosti in uspešnosti.1 

Odgovornost zajema etične vidike dela, je sestavni element zavesti in vpliva na 

, 1 J. Jerovšek navaja v delu »Učinkovita delovna organizacija«, Obzorja, Maribor, 1979 
*?t kriterij učinkovitosti, povzet iz organizacijskih ved, razmerje med inputom in outputom, 
. 1 Prihaja do izraza med učinkovitostjo organizacije dela in sistemom kontrole, v novih pro-
'Zvodih, ki ustvarjajo večji dohodek in v ustreznem prilagajanju zahtevam okolja (glej str. 26, 
,"> 127, 139, 159). Glede na to, da razvijamo samoupravljanje kot družbcno-ckonomski odnos, 

v največji meri zagotavlja razvijanje ustvarjalnosti čim širšega dela delovnega kolektiva, 
. 1 morali uspešnost delovne organizacije povezovati s samoupravno urejenostjo. Povezanost 
' e opredeljena s številnimi dejavniki, zaradi česar težko sklepamo, kot navaja B. Kavčič v 

Samoupravna urejenost in gospodarska uspešnost delovnih organizacij«, Delavska enotnost, 
Mubljana, 1978, kateri dejavniki delujejo kot vzrok in kateri kot posledica. 



usmerjenost ustvarjalne energije celotnega delovnga kolektiva, da se le-ta izrazi 
kot organizirani delovni proces v delovnih rezultatih ter se nato vgrajuje v ustvar-
jalnost širše družbene skupnosti. 

ODGOVORNOST Z VIDIKA POSAMEZNIKA 

O odgovornosti in ustvarjalnosti delovnega kolektiva ne moremo govoriti 
brez odgovornosti in ustvarjalnosti posameznika. Osebna odgovornost je v internih 
aktih in normativih dela delovne organizacije največkrat le načelno opredeljena. 
To načelnost med drugim pogojuje nejasen odnos med osebno odgovornostjo 
pri delu in odločanjem o porazdelitvi in opredelitvi delovnih nalog, o rezultatih 
dela in načrtovanju dela, kar je predvsem s formalnopravnega vidika stvar od-
ločanja celotnega delovnega kolektiva. Pri kolektivni odgovornosti, ki iz tega 
izhaja, je občutek krivde manjši, saj je odvisen med drugim od ravni zaznave 
posameznega delavca o njegovem deležu vplivanja na odločanje o delovnih 
pogojih. Občutek krivde je izrazito individualni psihični pojav, ki je odvisen od 
vrste okoliščin, v katerih je posameznik odraščal, delal in živel, od njegove aktiv-
nosti in drugih osebnostnih dejavnikov. Občutek odgovornosti je ozko povezan 
s samostojnostjo pri delu, s stopnjo zahtevnosti delovnih nalog, ki jih nekdo oprav-
lja, z njihovo povezanostjo z nalogami sodelavcev, z organizacijo dela in drugim. 
KJjub vsemu so nekateri delavci ne glede na take ali drugačne vplive okolja ta 
občutek bolje razvili kot ostali. Vpet je v njihov odnos do dela, kar pa pred-
stavlja širši socialno-psihološki spekter vprašanj.2 V primeru, ko iščemo poveza-
nost med odgovornostjo in ustvarjalnostjo, je pomembna človekova predstava 
o njegovi vlogi in funkciji v delovni organizaciji, ki vpliva na njegovo usklajevanje 
z dolom in delovnim okoljem. Ce se delavec počuti preveč odgovornega tudi za 
tiste delovne naloge, na katere v večji meri vplivajo dejavniki širšega okolja, lahko 
doživlja različno intenziteto frustracije.3 Delavec se namreč počuti bolj ali man j 
krivega tudi pri uspehu ali neuspehu, ki ga pri svojem delu doživlja. Občutek, 
ki ga spremlja uspeh, pomeni v pravšnji meri spodbudo za ustvarjalno delo in 
obratno. Občutek, ki navdaja nekoga pri neuspehu in zavedanju, da ga je zakrivil 
predvsem s svojim neodgovornim delom, ima podobno strukturo vpliva na razvoj 
njegovega dela. Prava mera občutka odgovornosti je povezana s spoznanjem 
posameznika, ki sloni na realno ocenjenih dejstvih o njegovi sposobnosti in moči 
vplivanja na delo. Torej gre za zavestno razčlembo razmerja med posameznikovo 
zmožnostjo in realno oceno objektivnih pogojev neke delovne situacije. Cim bolj 
avtohtono je posameznikovo delo, tem laže je tako z vidika posameznika kot 

a Več o tem glej: M. Zvonarcvič, »Socialna psihologija«, Školska knjiga, ZG, 1978. 
3 Frustracija je v svojem bistvu občutek neprijetne napetosti, ki jo, npr. pri delu, povzro-

čajo različni problemi. Ustvarljalnost, ki je sproščanje napetosti, zato predpostavlja predhod-
no napetost. Za posameznikovo ustvarjalnost je pomemben optimum napetosti, ki se od 
delavca do delavca precej razlikuje. Reakcije na frustracije pri delu so odvisne predvsem od 
osebnostne strukture posameznika in od delovne situacije. Prevelika mera frustracije pri delu 
lahko pomeni motnjo v komuniciranju, manjšo zainteresiranost za delo, slabšo pozornost pri 
delu, zatorej zmanjšanje storilnosti in v skrajnem primeru, če gre za stalno reprodukcijo 
takega stanja, celo bolezen. Kaj predstavlja za nekoga delovni problem in kako se nanj odziva, 
je odvisno tudi od ekstro ali introvertiranosti posameznika. 



delovne skupnosti opredeljevati kriterije osebne odgovornosti. Pri zapletenih 
delovnih nalogah, katerih narava zahteva skupinsko delo in imajo njih rezultati 
za delovni kolektiv in širšo družbo daljnosežne posledice, je to opredeljevanje 
ozko povezano z organizacijsko učinkovitostjo delovne organizacije, s strukturo 
vpliva in moči v delovni organizaciji in drugimi objektivnimi in subjektivnimi 
dejavniki. Težave pri odločanju, kakšna naj bi bila osebna odgovornost in prav 
tako kolektivna, izvirajo predvsem iz slabo organiziranega delovnega procesa — 
neprilagojenega razvoju človeka in samoupravljanja, spleta osebnih dejavnikov 
in moči tehnobirokratskih silnic, ki so se v gospodarstvu precej razrasle. Proti-
slovja postanejo toliko močnejša, ko se v posameznih primerih počuti človek 
sam pred seboj odgovornega tudi zaradi pomanjkanja poguma in moči, da bi 
pri svoji delovni usmerjenosti, za katero je popolnoma prepričan, da je pravilna, 
vztrajal navkljub vsem preprekam. Taka protislovja začenjajo rušiti posamezni-
kovo integriteto. Do te vrste naporov in tudi konfliktov z lastno identiteto prihaja 
zlasti pri razvijanju ustvarjalnih sestavin dela, zoper katere je lahko večina 
delovnega kolektiva tudi zaradi tega, ker bi zanj pomenile spremembe, povečanje 
naporov zaradi ponovnega prilagajanja novo ustvarjenim pogojem. Velja pouda-
riti, da je primarno treba opredeliti posameznikovo delovno odgovornost do 
konkretnega delovnega kolektiva. 

Odgovornost za delo je pomemben dejavnik kakovosti dela in predstavlja del 
posameznikove vesti.4 Vest je posameznikova zavestna reakcija na njegovo 
obnašanje. Tudi ta je povezana z vsemi že omenjenimi osebnimi dejavniki in z 
vplivom okolja ter s tistim sklopom posameznikovih značilnosti, ki jih prištevamo 
značaju. Značaj5 je »del osebnosti, ki ni oblikovan na podlagi dednosti, temveč 
na podlagi izkušenj. V tem smislu je bolj ali manj trajna, socialno in zgodovinsko 
pogojena organizacija teženj in zadovoljevanja potreb nekega individuuma, neke 
vrste uravnava, s katero se ta individuum približuje svetu in ljudem.« Znača j 
je obenem posameznikov odnos do samega sebe in do drugih, ki si ga izobliku-
jemo na podlagi svoje aktivnosti v okolju, v katerem delamo in živimo. Vsebinska 
konstituanta značaja je delovna morala. Čim višja je, tem večja je posameznikova 
vest — zavest.« Odgovornost je ena od osnovnih družbenih odnosov in človeko-
vih kvalitet, je predpostavka človekovega dostojanstva.6 »Odgovornost« ostane, 
ko vse druge odgovornosti zataje, ker so vse druge regulirane, ta je edina ki jo 
človek ima ali nima poleg in izven vseh institucij in zunaj norm.« 

In ne nazadnje, samoupravna odgovornost posameznega delavca je predvsem 
odgovornost do celotne delovne organizacije in do članov delovnega kolektiva, 
odgovornost do družbene skupnosti in do samega sebe kot člana te delovne 
skupnosti in določene družbe. 

4 Vež o tem: Stanko Ilič, »Informisanje u udruženom radu — humanizacija radne 
sredine«, Privredni pregled, BG, 1978. 

5 Riesman, »Osamljena gomila«, 1950 — vzeto iz M. Zvonarevič, »Socialna psihologija«, 
str. 200. 

• Jovan Bordevič, »O samoupravnom i odgovornom društvu«, Službeni list, BG, str. 
159 — povzeto iz dela pod navedbo št. 4. 



USTVARJALNOST Z VIDIKA POSAMEZNIKA 

Večina psiholoških teorij si je enotna glede opredeljevanja posameznikove 
ustvarjalnosti, ki se kaže v originalnosti pri odkrivanju nečesa novega, neobi-
čajnega, v metodološki originalnosti, v iznajdbah oddaljnih rešitev odgovorov 
in vprašanj, v odkrivanju novih pomenov pojmov in danih podatkov, v izvajanju 
novih korelativnih idej na podlagi danih, v ustvarjalni domišljiji, v odprtosti in 
zaprtosti izkušenj, v fleksibilnosti mišljenja, v fluentnosti kot sposobnosti pro-
izvesti v določenem času čim več idej, v občutljivosti za probleme in njih 
razvijanje in v elaboraciji kot sposobnosti razvijanja dela kot celote.7 Teorije o 
ustvarjalnosti, ki povezujejo različne vidike dela, pa bolj poudar ja jo delovne 
pogoje z organizacijo dela, opredeljenostjo in strukturo delovnih nalog, razmeji-
tev odgovornosti glede na delovne funkcije, stile vodenja v delovni organizaciji, 
splošno delovno »klimo«, delavčev status v delovni organizaciji in družbi, moti-
vacijske dejavnike, osebno in delovno zrelost, starost delavca idr. Relativno 
slabše je v literaturi, in sicer v delovni praksi, upoštevan socialno antropološki 
vidik delovne ustvarjalnosti kot sestavine človekovega celovitega razvoja, pri 
čemer je poudarjena vrednostna komponenta razvoja človekove zavestnosti o 
njegovi vlogi in funkciji v posamezni delovni organizaciji in družbi. T a vidik 
ustvarjalnosti je vezan s človekovimi moralnimi normami, od katerih je ena po-
membnejših, in to imanentno človeške narave, odgovornost za svoje obnašanje v 
najširšem pomenu te besede. 

Moralne norme se bolj ali manj internalizirajo zlasti v obdobju tretje stopnje8 

socializaoije. Človek pa se spreminja tudi kasneje, vendar je to spreminjanje 
manj intenzivno ter potrebuje več in močnejše vplive ter spodbude družbenega 
okolja. Delovni pogoji se danes hitreje spreminjajo kot nekoč, zaradi tega že delo 
samo zahteva bolj intenzivno in ustvarjalno prilagajanje posameznika. 

V ta koncept razmišljanja sodi tudi kritika preveč toge predpostavke, da je 
zgolj materialni rezultat tisti, ki določa, oziroma opredeljuje človekovo delovno 
aktivnost. Človekovo osebnost oblikujejo tudi spoznanja, ki se ne udejanjajo 
neposredno v delovnih rezultatih, tudi zavoljo objektivnih razlogov ne, temveč 
bolj v medsebojnih odnosih, ki lahko bolj ali manj vplivajo na razvoj delovne 
ustvarjalnosti. Osebni vidik človekove vrednostne rasti je mnogokrat zanemarjen, 
ker pretirano in poenostavljeno poudar jamo samo enosmerno povezanost ma-
terialne baze z razvojem človekove duševnosti. Taka usmerjenost družbenih sil 
je zlasti značilna za gospodarsko krizna obdobja, ko se delovne organizacije po 
liniji najmanjšega odpora, tudi zaradi pojavljanja večje birokratizacije izvršilnih 
organov oblasti, odločajo pretežno za ustvarjanje kratkoročnih delovnih ciljev 
pragmatične narave; pozabljajo pa, da je od celovitih pogojev razvijanja nosilca 
proizvodnega procesa predvsem odvisno, kako bomo v bodoče premostili težave, 
ki jih niso povzročile neke imaginarne sile, temveč le človek, ki je bil premalo 
sposoben, marsikdaj napačno usmerjen in premalo voljan spopasti se z novo 
ustvarjenimi proizvodnimi odnosi in družbenimi protislovji. In končno je razvija-
nje človekove ustvarjalnosti udejanjanja svobode, te pa kot da bi se je bali, ker 

7 Več o tem R. Kvaščev, »Kako razviti stvaralačke sposobnosti«, Beogradsko izdav. 
grafički zavod, 1978. 

8 To je obdobje pubertete. 



je povezana s preveliko odgovornostjo. »Svobodni smo,« kot je dejal Gandhi, 
»če imamo čisto vest.« 

Če nameravamo najti stične točke med ustvarjalnostjo in odgovornostjo 
posameznika, nas zanima, katere so tiste osebne značilnosti posameznika, ki mu 
zagotavljajo poleg že omenjenih delovnih pogojev večjo ali manjšo ustvarjalnost. 
Guilford9 med drugim našteva nekonformizem, dajanje prednosti kompleksnim 
nalogam in zaradi tega težnja po izogibanju banalnostim in trivialnostim in odpor 
do tradicij. Temu lahko dodamo težnjo po objektivni informiranosti, po čim bolj 
fleksibilni organizaciji dela, visoko vrednotenje osebne svobode in delovne spon-
tanosti, interes za meditativno, refleksivno, rigorozno in logično mišljenje. Enako 
R. May 195910 meni, da je ustvarjalna oseba tista, ki je sposobna avtentičnega 
spopada z realnostjo, ki oživlja svoj notranji Jaz in se ne prepusti absorbciji tipične 
brezosebnosti. Ta posameznikova usmerjenost pa ni vselej zavestna. Do svojega 
neposrednega izraza lahko prihaja v posameznikovih interesih, v intenzivni aktiv-
nosti njih uresničevanja tako z intelektualnega kot s čustvenega vidika. Za Rogersa, 
1954 — isti vir, živi ustvarjalni posameznik »s hipotezami«, dvoumnosti do-
pušča tam, kjer za to obstajajo razlogi, in je sposoben sprejemanja nasprotujočih 
se informacij brez posebnih zaključkov in kristalizacij. Ustvarjalna osebnost ljubi 
intelektualno svobodo. Predpostavlja, da so stvari, ki so za večino očitne in ne-
problematične, lahko dejansko povsem drugačne. Zaradi tega se mora takšen 
posameznik v delovni organizaciji sprijazniti s pozicijo osamljenosti. Kljub vsemu 
pa je običajno tako zaverovan v svojo pot, da se ne odreka priložnosti ocenjevanja 
in vrednotenja lastnih delovnih rezultatov od sodelavcev in obenem ne zanika 
pomena vrednosti družbenega vpliva. 

Posameznik je lahko ustvarjalen tudi v negativnem smislu. T a pojav označu-
jemo z destruktivnostjo, čeprav se večina avtorjev nagiba a priori k temu, da bi 
k pojmu ustvarjalnosti šteli vselej tudi etične vrline posameznika. Poznamo celo 
vrsto delavcev, ki so s stališča posameznika resnično ustvarjalni. Zaradi nekaterih 
negativnih osebnostnih potez, kot npr. stremuštvo, pretirani egoizem, izrazita 
asocialnost in pri zasledovanju delovnih ciljev stremljenje predvsem po lastnem 
osebnem razvoju za vsako ceno, pri tem pa odrekanje pravice za zagotavljanje 
enakih delovnih pogojev za razvijanje ustvarjalnosti drugim sodelavcem, pa 
nikakor nočejo uskladiti svoje aktivnosti s skupno dogovorjenimi delovnimi cilji 
kolektiva. Njihova dejavnost se dobesedno izraža v razdiranju skupnih delovnih 
naporov, pri čemer so zaradi svojih nadpoprečnih sposobnosti zelo uspešni. Nji-
hova usmerjenost v destruktivnost ne more trajati v nedogled, ker si s takim 
obnašanjem, v kolikor to ne sovpada s partikularistično obarvanimi interesi tistih, 
ki imajo v delovni organizaciji vpliv in moč, spodkopavajo pogoje za lastno 
ustvarjalnost. Ustvarjalna osebnost se namreč obnaša bolj na podlagi spoznanj 
kognitivne narave." Pri tem po večini uporablja smotrno sistematizirane infor-
macije, oblikovane na podlagi stalnega pridobivanja novega znanja. Spričo tega 

9 J. P. Guilsord, »The Nature of Human Intelligence«, International student Edition, 
MK, LJ, 1971. 

10 Povzeto po: V. Rubini, »La Creativita«, Giunti Barbera, Firenze, 1980, str. 93. 
11 To ne velja v tolikšni meri za ustvarjalce na področju umetnosti, za katere je predvsem 

Pomembna lastnost biti spontan in originalen. 



je njeno obnašanje pri delu, če je razdiralnega značaja, v toliko bolj neodgovorno 
in obsojanja vredno, saj je njena aktivnost bolj namerna kot pri drugih delavcih. 

Pri socialno antropološkem vidiku ustvarjalnosti je poudarek na vrednostni 
komponenti, ki jo lahko izrazimo tudi s stavkom: biti tako ustvarjalen, da s svojo 
dejavnostjo omogočamo tudi razvoj ustvarjalnosti drugih udeležencev delovnega 
procesa. Nekateri avtorji so na podlagi obširnega proučevanja osebnih lastnosti 
visoko ustvarjalnih posameznikov sestavili podrobne osebnostne profile ustvar-
jalnega človeka. Med njimi je za naš pristop obravnave najbolj zanimiv tisti, 
ki ga je sestavil Torrance 1957.12 Iz profila so izbrane predvsem tiste značilnosti 
posameznika, ki se močneje prepletajo z moralnimi normami posameznika. Te 
so:13 prisrčnost — 6, altruizem — 7, uglajenost — 8, konformizem — 10, kri-
tičnost v soočenju svojih mnenj z mnenji drugih — 6, želja po odlikovanju — 6, 
moti delo skupine — 6, opravi delo v dogovorjenem času — 8, avtoritativnost — 
7, arogantnost — 8, neodvisnost v razsojanju — 2, kooperativnost — 5, negativist 
— 7, se podreja avtoriteti — 8, vztrajen — 3, priljubljen — 7, sprejemljiv za 
ideje drugih — 6, pošten — 5, sociabilen — 8, precizen — 5, vsestranski — 6, 
idealist — 3. 

Ekscentričnost in za delovno skupino največkrat nepopularne značilnosti 
kreativnih posameznikov so med drugim tudi lahko krive, da jim delovni kolektiv, 
ki je v naših razmerah zaradi običajno poenostavljeno doumetih načelih razvijanja 
samoupravnega socializma na eni strani, na drugi pa zaradi preveč poenostav-
ljeno pojmovane egalitarnosti,14 postavlja prevelike ovire pri njihovem prizade-
vanju. Poleg tega je v naši družbi še vedno prisotna relativno velika mera kon-
zervativizma,15 ki se med drugim izraža tudi v strukturi vodilnih delavcev v 
gospodarstvu in v strukturi zaposlenih na ključnih delovnih mestih, ki jih zasedajo 
pretežno delavci z »bogatimi delovnimi izkušnjami«. V delovnih organizacijah 
ni pravilnega razmerja pri delitvi zahtevnih delovnih nalog v tem smislu, da bi 
po eni strani ustrezno izkoristili tiste človekove potenciale, oziroma sposobnosti, 
ki jih je marsikdo razvil z delom, in po drugi strani tisto energijo in mladostni 
polet sposobnih mladih strokovnjakov, željnih uspeha in samouresničevanja z 
delom. Organizacija dela, ki je zelo slabo razvita, in zastareli delovni pristopi jim 
tega ne dopuščajo. 

" Podobnega sta sestavila tudi MC Kinnon 1962, Gough 1957. Povzeto po navedenem 
viru pod točko 9. 

13 Vsaka značilnost ima vrednost od 1 do 10, pri čemer pomeni 1 največjo povezanost 
z ustvarjalnostjo, vrednost 10 pa najmanjšo. 

14 Pri tem ni mišljen egalitarizem kot uresničevanje splošnočloveške enakosti, ki se 
izraža v zagotavljanju enakih pogojev za razvijanje osebnih potencialov, temveč egalitarizem v 
smislu kritike utopično pojmovanega egalitarizma kot enoličnosti, popolnega podrejanja 
posameznika skupnosti ali uresničevanje ekstremnega principa, ki ga je MARX označil 
kot »vračanje k nenaravni enakosti človeka revnega in brez potreb«. 

15 Konzervatizem je usmerjenost delovne organizacije v statičnost, v ohranjanje dose-
ženega položaja, pomeni odpor do sprememb, soglašanje s stališči, vrednotami in normami, 
ki so bolj značilne za preteklost kot za sedanjost. Aktivnost konzervativca je bolj obarvana 
z difuznimi emotivnimi sestavinami kot pa z zavestno sprejetimi elementi, kajti slednje 
oblikujemo na podlagi novih argumentiranih informacij (predvsem na podlagi permanent-
nega izobraževanja), ne pa s sklicevanjem na kakršnokoli prakso. Konzervatizem pomeni 
večjo emotivno kot pa kognitivno privrženost vodilni ideologiji. Zatorej jc to oblika »iluzij-
ske« zavesti. Konzervativni človek je nagnjen h kritizerstvu, kar je bolj odraz nemoči ob-
vladanja sprememb kot pa dejanskega stanja družbeno ekonomskih odnosov. 



Povezanost med odgovornostjo in ustvarjalnostjo ni enodimenzionalna in 
enostavna. Predpostavljamo lahko, da na oboje vplivajo dejavniki s podobno 
strukturo. To bi raziskovalce moralo izzvati za poglobljeno proučevanje, da ne 
bi bili največkrat primorani predvsem posegati po rezultatih raziskav v tujem oko-
lju, kjer so morda ustvarjalne značilnosti posameznika take, kot jih je ugotovil 
Torrance, prav zaradi specifičnih družbenih razmer, v katerih ti posamezniki delajo 
in živijo. Če bi želeli dokazati, da v primeru razvijanja socialističnega samouprav-
ljanja potrebujemo bolj vrednostno oblikovani profil ustvarjalnega delavca, bomo 
morali pristopiti k temeljitemu raziskovalnemu delu. Rezultati teh raziskav pa bi 
najbrž pokazali tudi dejavnike v delovnem okolju, ki v naših pogojih zavirajo 
množično ustvarjalnost. 

UPORABLJENA LITERATURA 

1. Guilford, J. P.: »The Nature of Human Intelligence«, International student Edition, 
MK, LJ, 1971. 

2. llič, S.: »Informisanje u udruženom radu«, Privredni pregled, BG, 19'78. 
3. Jerovšek, J.: »Učinkovita delovna organizacija«, Obzorja, MB, 1979. 
4. Kavčič, B.: »Samoupravna urejenost in gospodarska uspešnost delovnih organizacij«, 

Delavska enotnost, LJ, 1978. 
5. Kvašček, R.: »Kako razviti stvaralačke sposobnosti«, Beogradsko izdavački grafički 

zavod, 1978. 
6. Pečjak, V.: »Psihologija spoznavanja«, Državna založba Slovenije, LJ, 1977. 
7. Rostohar M., Psihologija, Državna založba Slovenije, 1966. 
8. Rot, N.: »»Osnovi socialne psihologije — socializacije«, Zavod za udžbenike i 

nastavna sredstva, BG, 1972. 
9. Rubini, V.: »La Crcativita«, Giunti Barbera, Firenze, 1980. 

10. Zvonarevič, M.: »Socialna psihologija«, Školska knjiga, Zagreb, 1978. 



Terensko raziskovanje oz. opazovanje z udeležbo 
— temeljne dileme in možne razrešitve* 

FRANKO ADAM 

Terensko raziskovanje oziroma opazovanje z udeležbo je paradigmatska 
metoda kvalitativnega pristopa metodologije.** 

V tem poglavju nam nikakor ne gre za »prikaz« te metode, temveč za izposta-
vitev najbolj kritičnih took. V tej zvezi bomo obravnavali tri tematske sklope, in 
sicer: problem intersubjektivnosti, vloga oziroma vpliv raziskovalca ter odnos 
teorija-empirija. Pri tem ne gre za poljudno izbrane teme (ali dileme) temveč za 
fundamentalna vprašanja opazovanja z udeležbo, ki z vso ostrino prihajajo na 
dan v sodobni sociološki in antropološki literaturi (Whyte, 1979; Bodemann, 
1976, 1978; Vidich, 1970; Becher/Greer, 1970 itd.).*** 

Če Whyte (1979), eden od znanih ameriških sociologov, ki je povrhu še 
»doyen« terenskega raziskovanja (spomnimo se njegovega dela Street Cornel 
Society) izjavi, da je metoda terenskega dela, oziroma opazovanja z udeležbo še 
vedno premalo prisotna v sociologiji in še niso izkoriščeni vsi njeni »potenciali«, 
potem mu moramo (vsaj delno) verjeti. S tem v zvezi bi pričakovali, da bo od-
govoril na očitke, češ da je terensko delo oziroma opazovanje z udeležbo pre-
malo objektivno, oziroma, da so podatki premalo validni in reliabilni; skratka, 
na pripombe, da je opazovanje z udeležbo metoda, ki ne zagotavlja intersubjek-
tivne preverljivosti oziroma replikabilnosti. Vendar Whyte ni šel v svojem članku 
v to smer. Potem ko eksplicira (oziroma obnovi) nekaj temeljnih dilem, kot so: 
odnos »informant« — raziskovalec, pasivno ali aktivno zadržanje subjektov, od-
krito ali zakrito (tajno) raziskovanje ipd., se usmeri na — utemeljevanje akcij-
skega raziskovanja. 

* Poglavje iz doktorske disertacije »Kvalitativna metodologija in akcijsko raziskovanje 
v sociologiji« (Filozofska fakulteta v Zagrebu, 1981). 

** Ni pa s tem rečeno, da tu ni možna kvantifikacija, do absurda je to prignal Fried-
richs (1974). 

*** Metodološki učbeniki jugoslovanskih avtorjev in pri nas prevedeni učbeniki tujih 
avtorjev v glavnem na hitro opravijo s kvalitativnimi metodami, konkretno s terenskim raz-
iskovanjem. Tako Toš (1976), šušnjič (1973), Pečujlič, izd. (1976), Good/Scates, (1976). Še naj-
več in na »nivoju« piše o tej metodi Milič (1965). Zaenkrat še ne premoremo boljšega me-
todološkega učbenika, kot je njegov. 

Sicer pa je največ o tej problematiki napisal Kuvačič (1967), v navezavi na akcijsko raz-
iskavo Terapeutske kolonije v Rakitni pa Mesec (1977). 



Vendar, kot ugotavlja Kuvačič (1977), Becker in drugi »kvalitativci« kljub 
svoji kritiki objektivnosti in (vrednostne nevtralnosti) prevladujoče empirične 
sociologije niso zapustili tal znanstvenega rezoniranja. 

Becker je namreč v svojii kritiki intervjuja ravno izpostavil vprašanje »objek-
tivnosti«, oziroma, ali se v intervjuju lahko »zanesemo« le na verbalne (subjek-
tivne) izjave respondentov, brez vpogleda v socialno okolje, v katerem živijo 
respondenti in ki hkrati fungira kot hermeneutski pogoj razumetja, oziroma dojetja 
verbalnih izjav in izrazov. V tem smislu je poudarjen (metodološki) primat opa-
zovanja z udeležbo, ki omogoča direktno kontrastiranje izjav in obnašanja sub-
jektov (Becker/Greer, 1970; Meinefeld, 1978). 

Tu zadenemo na problematiko metodoloških kriterijev, adekvatnih specifični 
»naravi« sociologije oziroma družboslovja, ki jo, kot je bilo že nakazano, naj-
bolj sistematično rešuje in elaborira »interpretativna paradigma«. 

Bielefeldski sociologi so na obče teoretskem in metodološkem nivoju sicer 
sistematično razvili interpretativno paradigmo, vendar so v zvezi s terenskim 
delom (ki ga, kot vse druge metode, pojmujejo kot komunikativni postopek — 
kot razumevanje drugega) ugotovili pomanjkljivo eksplikacijo kriterijev, ki bi 
fungirali kot alternativa kriterijem objektivnosti in replikabilnosti v normativni 
paradigmi. Tako so postavili zahtevo: ». . . treba je razviti tudi pravila, s po-
močjo katerih bo omogočeno preverjanje teh interpretacij od drugih raziskoval-
cev. Morala bi obstajati nadaljnja pravila za menjavo med ,notranjo perspektivo' 
in zunanjo analizo.« (Arbeitsgruppe Bielf. Soz., 1976; 14.) 

Problem torej, ki ga je skušal rešiti že Shutz z uvedbo konstruktov prvega in 
drugega reda (solucija, ki j o je podal, pa je precej »scientistična«, kot smo vi-
deli). Doslej je na tem področju še največ naredil Leithauser s sodelavci (1976). 
Izhajajoč iz zahteve, ki so jo postavili »bielefeldski sociologi«, je elaboriran na-
slednji alternativni metodološki kriterij (Leithiiuser/Volmerg, 1976, 128/129). 

Znanstveno-teoretski kriteriji družbo-
slovnega spoznanja 

tipična situacija 
(vsakdanja situacija) 

Odvisnost od konteksta 
(praktična udeležba raziskave v vsak-
danji situaciji) 

Intersubjektivnost 

Pripadajoči metodični kriteriji za in-
terpretacijo 

»ekstcrna validnost« 

»interna validnost« 
(npr. tematsko centrirana interakcija) 

ponovljivost 
ugotovitev strukturnega 
soglasja (tipične vsakdanje situacije) 
Oblikovanje konsensa o pravilnosti in-
terpretacije 

Tuka j je govor o dveh hermeneutskih poljih. V »hermeneutskem polju I.« 
gre za praktično udeležbo v določeni socialni situaciji. Tu se mora raziskovalec 
čimbolj prilagoditi danostim socialne situacije, oziroma z drugimi besedami, pri-



lagoditi se mora pravilom komunikacije v proučevani sredini. Bolj je praktična 
udeležba intenzivna in korektna, bcvlj so vzpodbujeni pogoji oziroma kriteriji »in-
terne validnosti«. Zda j se zastavi vprašanje verifikacije »interne validnosti« (ozi-
roma kvalitete protokolov). V tej zvezi je instruktiven naslednji napotek: »Proto-
kole interakcij (besedne transkripcije, magnetofonske posnetke, filmske slike) je 
obravnavati kot tekste, ki so odvojeni (abgelost) od intencij akterjev kot nosilcev 
objektivnih socialnih pomenskih struktur. Interpret jih skuša eksplicirati bolj 
detajlno, kot je to mogoče s hevristično pritegnitvijo vseh na razpoložljivih in 
relevantnih izkustvenih izvorov, vključujoč teoretske domneve družboslovja. In-
terpret se pri tem ne postavlja na stališče pošiljatelja teksta ali konkretnega 
drugega, ki se je udeleževal interakcije, ampak na stališče občega absolutnega 
drugega, ki — eksperimentalno gledano — združuje v sebi vse v tekstu odkrite 
,načine branja ' latentne pomenske strukture«. (Oeverman, cit. po Leithauser, 
1976; 132). 

Smo na tleh »hermeneutskega polja II.« in smo soočeni s problematike ko-
respondenčnih kriterijev za zagotovitev intersubjektivno kontroliranih interpretacij 
in gre za ponovljivost, ugotovitev strukturnega soglasja in oblikovanja konsensa 
o pravilnosti interpretacij, ki nastopajo kot »nadomestki« reproduktibilnosti, 
standariziranosti, merljivosti. Na mesto v normativni paradigmi proklamirane 
kontrole pogojev raziskovanja stopi »eksplikacija pravil«. Izpostaviti je treba 
pravila, po katerih se interpret loti interpretacije v prvem hcrmeneutskem polju 
zbiranja podatkov. Podobno kot Moser (1975, 1976), se tudi Leithauser in so-
delavci zatečejo k instanci »diskurza«, vendar to instanco zgolj nakažejo in se ne 
ukvarjajo z njo. V tej zvezi razvijejo koncept psihoanalitske tekstualne interpre-
tacije (Volmerg, 1976). Zdi pa se, da je zadnji kriterij intersubjektivne verifikacije 
vendarle teoretsko »preddeterminiran« v smislu »eksternc validnosti« . . . »če 
pogoji komunikacije in interakcije v raziskovalni situaciji reproducirajo tipične 
znake in strukturne elemente vsakdanje situacije« (Leithauser, Volmerg, 1976; 
138). 

Če se zdaj povrnemo k diskusiji o problemu intersubjektivne kontrole, ozi-
roma verificiranja v »klasičnem« terenskem raziskovanju, lahko ugotovimo nekaj 
instruktivnih solucij. Tako Becker (1970) npr. govori o eksplikaciji »naravne 
zgodovine zaključkov«, do katerih pride raziskovalec v svoji sukcesivni poti 
konceptualizacije. Bralec naj bi bil tako sposoben slediti detajlom analize in 
videti, iz kakšne baze izhajajo zaključki. 

Vloga raziskovalca 

Neposredno na problematiko intersubjektivne preverljivosti in komparabil-
nosti se veže tudi vloga oziroma pozicija raziskovalca. Vidich (1970) je spoznal, 
da mora biti terenski raziskovalec pripravljen na »kontinuirano redefinicijo svoje 
pozicije«. Čeprav zagovarja distanco in nevključitev v socialno situacijo (kar naj 
bi raziskovalcem omogočalo razumeti »komulativne spremembe«), pa vseeno 
zahteva, da »mora biti upoštevana socialna pozicija opazovalca in opazovanega 
ter odnos med njima, ko se interpretira podatke« (Vidich. 1970, 172). Ze Linde-
mann, »oče« opazovanja z udeležbo, je zanikal možnost objektivnega statusa 
raziskovalca (Madge, 1964). 



V opazovanju z udeležbo sta vsebovana dva aspekta. Prvi: distanca (opazo-
vanje), rezultati morajo biti preverljivi. Drugi: razumevanje (udeležba) socialne 
entitete in živetja z njo. V tradicionalnem opazovanju z udeležbo so enote opazo-
vanja (situacije, interakcije, geste) in opazovalne kategorije (akt opazovanja) že 
vnaprej definirane in se registrira samo kolikokrat se pojavijo. Subjektivni vtisi 
so reducirani na minimum, vendar se na itak način skoraj nič ne izve. Drugi 
»ekstrcm« je v prevelikem razumevanju in izgubi distance (v takem primeru se 
zlasti za antropologe uporablja izraz »going native«, podoben izraz je tudi »over-
rapport«). Kaže, kot da smo na milost in nemilost izročeni dvema alternativama: 
če ostanemo v distanci do »objekta« raziskave, ne izvemo nič vrednega, če pa 
prekinemo z distanco, ne moremo kontrolirati subjektivnih vtisov. Centralna 
naloga je torej: prizadevati si moramo socialno entiteto čimboljc razumeti, tj. 
spoznati jo od znotraj ter tisto, kar izvemo (razumemo) posredovati tudi drugim in 
zagotoviti možnost preverjanja. Tega problema pa ni mogoče rešiti s polovičar-
stvom ali blefiranjem. Rešitev, ki jo sugeriirata omenjena avtorja, se zdi pre-
prosta. Indiviiduum naj bi se branil razumeti drugega človeka na točki, pomembni 
zanj, namreč, da je center svojega sveta. V meni je odpor do dejstva, da je drugi 
v svojem svetu ravno tako resničen, kot jaz v svojem. V taki poziciji individuum 
(npr. raziskovalec) vztraja na »nadrealnosti (svojega) jaza«. Drugi so objekti (in 
ne »jazi«), tako da rezultati raziskave služijo potrditvi identitete raziskovalca. 
Če pa se identificiram z drugimi, izgubim svoj jaz. Treba je zavrniti oboje. V ko-
likor izpeljem poizkus razumeti drugega z identifikacijo do konca (reflektirane 
konsekvence), mi je v neposredni evidenci razvidno, da imata v tem momentu dva 
(ali več) jaza polno realnost v meni (če nimam višje rangirane realitete, potem 
nimam tudi nižje). 

Povzetek se glasi: »Šele poizkus speljati razumevanje dejansko do konsekvenc 
(do konca) me privede d o točke, v kateri je opazovanje z udeležbo (in družbene 
znanosti sploh) sploh možno. Z notranjo nujnostjo prinaša enotnost razumevajoče 
in kontrolirajoče distance. Nasprotje obeh momentov je na tej točki odpravljeno.« 
(Wolfferdorff/Ehlert , 1974.) 

Ostane zahteva po tem, da morajo biti rezultati opazovanja komunikabilni in 
preverljivi. Toda za koga? Če hočemo drugim posredovati rezultate, do katerih 
sem prišel, morajo tudi ti spoznati iluzionarni značaj nadrealnosti svojega jaza in 
ga odpraviti. Tisti, ki hočejo izvedeti in preverjati, morajo skozi isto »očiščevalno« 
fazo kot jaz sam. (Wolfersdorf/Ehlert 1974.) 

Prava rešitev opisane metodološke zagonetke obstoji v istočasni distanci in 
identifikaciji z »objektom« raziskave. Ta je možna na točki transsubjektivnosti. 

Ta točka transsubjektivnosti pa ne pomeni nekega mističnega zlitja razisko-
valca z raziskovanimi, temveč gre za realizacijo zahteve po stalni refleksiji in 
redifinicijo raziskovalčeve pozicije, kar mora biti razvidna tudi v raziskovalnem 
Poročilu. 

Po drugi strani to implicira odpoved elitističnemu mišljenju, da običajni 
ljudje verjamejo in delujejo iz potrebe, medtem, ko sociologu to narekuje um in 
logika. Sociologi morajo v skladu s tem sebe in svojo pozicijo v raziskovalnem 
Procesu ocenjevati z istimi kriteriji, kot jih sicer uporabl jajo pri ocenjevanju 
drugih ljudi (Rizman, 1976). 



Nastajanje teorije 

V interpretativni paradigmi so pojmi okarakterizirani kot senzitivni instru-
menti. Po eni strani napotujejo raziskovalca k določenim aspektom realnosti, po 
drugi strani pa predstavljajo formalno in predčasno omejitev aspekta realnosti (ki 
ga proučujemo), tako da se pojmi šele v stiku z realnostjo (oziroma s predmetom 
proučevanja) napolnijo z vsebino (Blumer, 1970). Kar je treba tu omeniti, je to, 
da omenjeno pojmovanje vodi k »naravnemu socialnemu svetu« (za razliko od 
sveta podatkov in abstraktnih pojmov, s katerimi operira tradicionalna sociolo-
gija). Drugače povedano: teorija ne fungira kot deduktivna baza, temveč kot 
»interpretativna folija (Leithauser/Volmerg, 1977). Teorija nastopa skratka kot 
konceptualni referenčni okvir, v katerem postanejo teoretske domneve in hipoteze 
transparentne. Takšna zastavitev je skladna s centralno tezo, da interakcija pred-
postavlja interpretacijo, kar na j bi pomenilo, da interpretativnih procesov ne mo-
remo deduktivno zajeti (in izčrpati) s stališča neke teorije, temveč šele po razu-
metju interpretacij (kar zahteva »maksimalno bližino« do predmeta proučevanja), 
da bi raziskovalec lahko proučili splošne principe, po katerih ljudje v vsakdanjem, 
življenju organizirajo svoje izkušnje, oziroma si »prilaščajo« socialni svet. Tu pa 
smo že blizu tistih raziskav, ki jih imenujemo eksplorativne raziskave. Za razliko 
od eksplanativnih raziskav, pri eksplorativnih . . .« ne predpostavljamo niti, da 
poznamo relevantne spremenljivke niti da so konceptualizirane. Iz tega sledi, da 
ni pojasnjen in utemeljen izibor merskih instrumentov, kar pa seveda ne pomeni, 
da je seznam spremenljivk in merskih instrumentov, ki smo jih nameravali upo-
rabiti, popolnoma poljuben. Izhaja se iz določenega teoretičnega predrazume-
vanja, ki pa ni bilo eksplicirano in katerega implicitno obliko predstavlja prav 
izbor spremenljivk in merskih instrumentov kot operacionalnih definicij teh spre-
menljivk in, ki naj bi ga v prvi (eksplorativni) fazi skušali eksplicirati, med dru-
gimi tudi s pomočjo neposredne uporabe tega »modela« in instrumentov v razi-
skovalni situaciji in opazovanje njegovega ,vodenja' (Mesec, 1977, str. 436). 

Tu je še zmerom navzoča predpostavka o »prvi fazi« oziroma o eksplanaciji, 
ki naj bi sledila drugi fazi*. Neki drugi sociolog pa v navezavi na Straussa in 
Glaserja pravi: »Teoretično radikalno inovativna pa so tista raziskovalna pri-
zadevanja, ki se nekega problema lotevajo brez obstoječih teoretičnih dogajanj, 
ne glede nanje ali kljub njim. V tem primeru ne gre za ,neznanje' ali ,pozitivizem' 
ali ,radikalni empirizem', ampak za zavestno iskanje takih teoretičnih rešitev ali 
posploševanj, ki bi izvirala neposredno iz konkretnega izkustvenega gradiva in 
opazovanj, in ki bi bila v največji možni meri povezana s specifičnim razisko-
valnim problemom ali področjem« (Jambrek, 1979). Tu je eksplorativnost pri-
gnana do konca, toda dokler pobliže ne razjasnimo, ka j mislimo s teorijo, »teoret-
skim posploševanjem« ipd., nas še zmeraj zadane očitek empirističnega indukti-
vizma. Na srečo sta Glaser in Strauss (1970) natančneje opredelila postopek eks-
plorativne študije, oziroma, razmerje med področjem in predmetom raziskovanja 
in »teorijo v nastajanju«. Po drugi strani pa sta zavrnila tezo o preliminarnem 
karakterju eksplorativnega, kvalitativno-terenskega raziskovanja. Postopek, ki ga 

* Čeprav avtor, kot je razvidno iz nadaljnjega teksta, priznava enakopravnost obema 
pristopoma, oziroma eksplorativni pristop enači s kvalitativnim, cksplanativnega pa s kvanti-
tativnim pristopom. 



avtorja imenujeta »odkritje substantivne teorije«, na j bi se izražal v naslednjem: 
»Z odkritjem substantivne teorije mislimo na formulacijo konceptov in njihove 
medsebojne povezanosti v set hipotez za določeno substantivno področje — kot 
je oskrba pacienta, obnašanje ,klape' ali vzgoja — ki bazirajo na raziskovanju 
določenega področja (area)« (Glaser/Strauss, 1970, str. 288). Avtorja namreč 
ločita tri »vrste« teorij: že naznačeno substantivno, »utemeljeno formalno teo-
rijo«, ki bazira na podatkih, in formalno teorijo, ki je spekulativno-logična (pri-
mer je Parsons). Substantivna teorija naj bi ravno fungirala kot strateška baza za 
formuliranje »utemeljene formalne teorije«. Samorazvijanje in samonastajanje 
konceptov in hipotez oziroma podatkov (pridobljenih s kvalitativnim pristopom) 
Pa je tudi pri Glaserju in Straussu pogojeno s sekvenčno analizo (ki jo je, kot smo 
videli, razvil H. Becker)*. 

Eksplorativni postopek »odkrivanja substantivne teorije« je bolj poizkus ela-
boracije kompromisa med makroskopskim dn molekularnim pristopom (Mills, 
1977). Ali če hočemo drugače: na delu je stara filozofska kontraverza med racio-
nalizmom in empirizmom (med sociologi je znana delitev na »teoretike« in »em-
pirike«). Glede na multiparadigmatsko naravo sociologije in silovit razvoj kvan-
titativnih tehnik obdelave vsekakor prihaja do velike diskrepance med empiričnim 
delom in teoretskim posploševanjem. Eksplorativno raziskovalno strategijo, ki 
s ta jo razvila Glaser in Strauss, je najlaže uporabiti v terenskem, delu oziroma 
opazovanju z udeležbo — zlasti, ko se spuščamo v malo poznana in v literaturi 
zanemarjena področja in bi z aplikacijo neke »formalne teorije« le »forsirali 
Podatke« v nek teoretski okvir, tako da bi se zgubila vsa »diferentia specifica« 
raziskovanega objekta — s tem eventualna teoretska inovativnost. 

Po drugi strani pa nobeno raziskovanje ni »brez teoretsko« (lahko je teoretsko 
siromašno), tudi eksplorativno ne, že sam izbor problema, vstop na teren, da ne 
govorimo o konceptih in kategorijah (ki jih sicer lahko razvijemo, izhajajoč iz 
empiričnega materiala), tudi če so še tako »provizorične«, priča o obstoju (impli-
citnem ali zavednem) teoretskega predrazumevanja. 

Kako narediti dobro terensko raziskavo 

Osrednja točka terenskega raziskovanja je sekvenčna ali dimenzionalna ana-
liza, kot jo imenujeta avtorja (Gerdes/Wolffersdorf-Eklert, 1974). ki sta izhajala 
iz Beckerjevega koncepta. Proučevala sta subkulturo narkomanskih združb v ne-
katerih nemških mestih. Ze od vsega začetka sta si zapisovala tako deskriptivne 
kot interpretativne elemente. Bistvo opazovanja z udeležbo na j bi bilo ravno v 
zapopadenju poteka dogajanja in interpretacije in statu nascendi. Na ta način 

* Zato ni nič čudnega, če Glaser in Strauss navajata kot primer »utemeljene« teorije 
Beckerjevo delo The Outsiders. Po mojem mnenju pa je mogoče celo boljši »primer«: 

Goffmanova teorija sekundarne adaptacije v totalni instituciji (Goffman, 1961). Le-ta je 
definirana takole: »Sekundarna adaptacija predstavlja načine, s katerimi se posameznik 
ločuje od vloge, ki mu jo piše na kožo institucija.« (Goffman, 1961; 172). Pojavna oblika se-
kundarne adaptacije je »notranje življenje« institucije (underlife) — sistem procedur izmikanja 
' n kompromisov z oblastjo oz. institucijo. Goffman je več časa preživel v eni od psihiatričnih 
bolnic kot pomožni terapevt, kar mu je omogočilo, da je svojo teorijo sekundarne adaptacije 
r a z v ' l neposredno iz konkretnih opazovanj. 

l l ) Anthropos 4—6 289 



sta prišla na različnih mestih poročil, intervjujev in zapiskov do abstrakcij, špeku-
lacij in končno do teoretske formulacije opazovanih zvez. Da pa bi prišla do 
pregleda nad do tistega časa zbranimi abstrakcijami in teoretskimi formulacijami, 
sta poiskala dimenzije, pod katere je bilo mogoče subsumirati zbrani material. 
Nastal je grob raster, ki je vseboval več dimenzij (npr. vsakodnevne aktivnosti, 
jezik in način komunikacije, biografske podatke itd.). Dimenzionalna analiza naj 
bi bila vmesni korak med raziskovalno aktivnostjo in končnimi teoretskimi inter-
pretacijami. V to shemo dimenzionalne analize so bili vključeni materiali, ki so 
nastali pri opazovanju in zapiskih. Kljub temu, da magnetofonskih posnetkov 
intervjujev in skupinskih diskusij nista vključila, pa pripominjata, da bi se jih dalo 
ravno tako vključiti. 

V tej shemi pa ni upoštevana »hermeneutska pozicija« raziskovalca. Za kaj 
gre? 

Sistematična eksplikacija in refleksija vključitve v raziskavo in »vstopa« na 
teren, teoretskega predrazumevanja in vloge raziskovalca v raziskovalnem procesu 
v veliki meri pripomore k zagotovitvi validnosti, reliabilnosti in objektivnosti ter 
s tem k verifikabilnosti oziroma replikabilnosti raziskave*. Gre za izpostavitev 
»naravne zgodovine« raziskave (Becker, 1970), tako da ima bralec vpogled v vse 
faze raziskave in tako tudi možnost evaluacije in verifikacije. Na ta način je (do 
neke mere) ustreženo Cicourelovi (1974) zahtevi po izdelavi teorije socialnih 
tipov, ki šele omogoča vzpostavitev korespondenčnih pravil na relaciji teorija-
empirija. Tu pa nujno nastopi potreba po uporabi sekvenčnega oz. dimenzional-
nega modela (kjer posamezne faze zbiranja podatkov dopolnjuje in usmerja delna 
»obdelava« oziroma interpretacija), ker na ta način vzpostavljeni sukcesivni 
razvoj interpretacij in teoretskih posploševanj ponuja možnost poglobljenega 
vida v celoten raziskovalni proces tudi za bralce. V ta globalni metodološki pri-
stop se zdi povsem logično vstaviti sekvenčno analizo. Le-ta pa ne more abstrak-
tirati od nujnosti po samorefleksiji raziskovalca oziroma raziskovalnega tima. Gre 
za sistematičen opis (samo)refleksije, ki naj bi obsegala: 

1. ideološko-eksistencialno pozicijo in zadržanje raziskovalca do »objekta« 
raziskave, 

2. teoretska predrazumevanja in teoretska pričakovanja, 
3. način vključitve v raziskavo in vstopa na »teren« ter posebej način izbora 

informatorjev oziroma intervjuvancev. 
Te tri točke je treba eksplicirati v času pripravljalne faze raziskave. Aposte-

riorna (samo)refleksija (ki se vrši na koncu raziskave) pa na j bi se usmerila 
zlasti na: 

1. opis spreminjajoče se vloge raziskovalca, 
2. opis, iz katerega bo razvidna (ne)adekvatnost teoretskega predrazumevanja 

ter eventualne teoretske in konceptualne, pa tudi metodološke transformacije. 
Readaptirana in dopolnjena shema Gerdesa in Wolffersorfa-Eklerta* bi bila 

zdaj takšna: 

* Če se izražamo v klasičnih terminih. 
* Glej moj članek (Adam, 1979). 



o M 

O 
Bl, 

O o H 

o 
C 
_> 
M 
rt /-v 
rt ° 
C v 

•a« > o 0 M 
TN C 
'3 s 
rt u 
01 S-

rt 
"rt > 
O M 
VI 

'N V5 
rt o 
V c 

•o .£; 
u O u s 

PL, rt 

D< 
1/5 O u 
o 

V V 

8 s 

I3a S 

fc c u o o ti 

g * 

g s 
rt* 
C CS O C 
N >o 
S s 

D & 

M 
>t/i 
"o •o o 

D 

>cj rt 

E .« 
C o 

g i« Cj 
k a E 

]rt > 
'c o 

u 
u- l/> 0 s rt 

> h i: 
.2 & a o 

rt « 
u E 

»O (U 
N rC 

•r o "O 
•S 3 

^ 
S 
. o •£. 
S a a 
•s > g 
2 N rt 

t J N PLI 

rt rt 
•O 
- 'S 

8 -a 
rt 

_rt g 
"3 E 
T3 o 
N JZ 

O x> 
>N 0 
•o — 
3 55 N O 

t-. . U O 
'a 
1 > S .2 
rt u 
CL 

a S 
> E P 
~ S | 

o « g 
o, c E 

3 
'F 3 
S -s 
C >3 
._. rt 
^ A 

u 
c 

"O 
O- 3 

o>s; 

N C C 
J3 a 

• O 3 

O So 

rt 
a 
"rt 
'1 O o T3 
(/3 C/) 

.5 
<D T3 
O ° * 
o 

o o 
•o o o 
H & • 

V > 

O rt (U C 
> E 

> <u u 
- s C H > 

3 
C 
rt .ti o > >0 M-< 
c -2..S 

o E 
3 > b rt — N 

? S .<=£ i 
š .a S ,» S 5 c N 

H o. Z .5 o 



LITERATURA 

1. Arbeitsgruppc Brelefclder Soziologen (1973) izd.: Alltagswissen, Interaktion und 
gesellschaftliche Hircklichkeit Rcwohlt. 

2. Becher Howard (1970): Problems of Inference and Proof in Participant Observation 
v Filstead rd: Qualitative Methodology, Merchan Publ. Comp. 

3. Becher Howard, Greer Blanche: Participant Observation and Interviewing: A 
Comparison, v Flestcad Qualitative Methodology, Marchan Publ. Comp. 

4. Blumer, Herbert: Der methodologische Stantort des Simbolischen Interaktionismus, 
v Arbeitsgruppc Biemefelder Soziologen, izd: Alltagswissen, Interaktion und gesellschaftliche 
Wirklichkeit, 1973. 

5. Bodemann, Michael Y.: Oberlegungen zu praxisbezogenen Soziologie am Beispiel 
der tcilnehmcnden Beobachtung, v Badura, izd: seminar: Angewandte Sozialforschung, Suhr-
kamp, 1976. 

6. Cicourel, Aaron.: Methode und Messung in der Soziologie, Suhrkamp, 1974. 
7. Gerdes, Klaus/Wolfersdorf-Ehlert, Christian: Drogenscenc: Suche nach Gegenwart, 

F. Enke V, 1974. 
8. Glaser, Barney/Strauss, Anselm: Discovery of Substantive theory: A basic Strategy 

underlying Qualitative Research, v Filstead, izd: Qualitative Methodology, Marcham Publ. 
Comp., 1970. 

9. Jambrek, Peter: Možnosti izgradnje marksistične sociološke teorije, TiP 17.7/8, 1978. 
10. Gofmann, Erwin: Asylums, Pelican Books, 1961. 
11. Kuvačič, Ivan: Znanost i društvo, Naprijcd, 1977. 
12. Leithause, Thomas/Volmerg, Birgit: Die Entwicklung einer empirischcn Forschungs-

perspcktive aus der Theorie des Alltagsbewusstscins, v Leithauser idr.: Entwurf zu einer 
Empirie des Alltagsbewusstseins, Suhrkamp, 1977. 

13. Madge, John: The Origins of Scientific Sociology, The Free Press of Glencoe, 1978. 
14. Meinfeld, Werner: Einstellung und soziales Handeln, Rowohlt, 1978. 
15. Mesec, Blaž: Metodologija akcijsko raziskovalnega projekta, v Kos idr.: Prosto-

voljno, preventivno in socialno terapevtsko delo z otroki, Inštitut za sociologijo in filozofijo, 
Ljubljana, 1977. 

16. Milic, Vojin: Sociološki metod, Nolit, 1965. 
17. Mills, Whrigt: Dva stila istraživanja u društvenim naukama, Marksizam u svetu, 

Vol. 4., no. 11—12, 1977. 
18. Moser, Heinz: Aktionsforschung als kritisehe Theorie der Sozialwissenschaften, 

Kosel Verlag, 1975. 
19. Isti: Praxis der Aktionsforschung, Kosel Verlag, 1976. 
20. Isti: Mcthoden der Aktionsforschung, Kosel Verlag, 1977. 
21. Pečujlič, Miroslav: Metodologija društvenih nauka, Novinska ustanova, Službeni list 

SFRJ, 1976. 
22. Rizman, Rudi: Perspektive marksizma v družbenih vedah: »Sociologija sociologije«, 

Anthropos no. 1/2, 1976. 
23. šušnjič, Duro: Kritika sociološkog metoda, Gradina, 1973. 
24. Throw, Martin: Comment on »Participant Observation and Interviewing: A Compa-

rison«, v Filstead, izd.: Qualitative Methodology, Marcham Publ. Comp., 1970. 
25. Toš, Niko: Metodologija družboslovnega raziskovanja, Partizanska knjiga, 1976. 
26. Vidich, Arthur: Participant Observation and the Colection and Interpretation of 

Data, v Filstead, izd.: Qualitative Methodology, Marcham Publ. Comp., 1970. 
27. Whyte, William F.: Making the most of Participant Observation, The American 

Sociologist, Vol. 14, no. 1, 1979. 
28. Adam, Franko: Odprti in skupinski intervju v sociologiji, Anthropos št. 1/2, 1979. 



Informacija v znanosti 

FRANC PEDIČEK 

Človekov delovni, spoznavni in obvladovalni odnos do stvarnosti je do danes 
prešel dve stopnji. Hitro in strmo se zadnje čase dviga na tretjo razvojno stopnjo, 
o kateri pa ne more biti govora brez prisotnosti in udeležbe izoblikovanega siste-
ma znanostne informacije in dokumentacije. 

Ce je na prvi razvojni stopnji svoje produkcijske, miselne in civilizacijsko-kul-
turne evolucije stal človek delovno, spoznavno in različno življenjsko-relacijsko 
povsem »gol« nasproti vsemočni naravi in nasproti svojemu bivanju ter je takšen 
ostajal tako dolgo, dokler si ni začel izdelovati prva in vedno bolj sestavljena 
orodja za spreminjanje narave in sebe ob tem, pa je na drugi razvojni stopnji za-
čel svoj prvobitni praksis tesno povezovati s posplošitvami svoje izkušnje, z »ab-
strakti« svoje prakse, kar je rodilo in k njegovemu praksiisu pridružilo najprej 
logos, to je filozofijo, nato pa širok kompleks empiričnih vednosti, in iz njih raz-
vitih znanosti o naravi, o individualnem in skupnem življenju. 

Med naravo, to je stvarnost in njene stvari, pojave in prvinske procese na eni 
strani ter nakopičenostjo spekulativno in empirično dobljenih vednosti oziroma 
filozofskih in posebnih znanstvenih spoznanj o sestavinah te narave, stvarnosti na 
drugi strani, pa se danes vriva kot nujen element in pogoj nadaljne evolucije člo-
vekovega kreativnega obvladovanja narave, to je dela in njegovih novih vednosti 
ter spoznanj o njej — najprej podatek o novih stvareh, pojavih in procesih v na-
ravi in v življenju, zatem pa sporočilo o kakršnemkoli nekdanjem ali sedanjem 
spoznanju o njih. To pa pomeni, da se med do danes znano binomično relacijo 
»narava, stvarnost, stvari, pojavi, procesi — izkušnje ob njih, vednosti in spozna-
nja o njih« postavlja vedno bolj uporno in evolucijsko nujno medialni člen, to je 
konstatacija, informacija, sporočitev, poročilo, pričevanje, listina ali dokument. 
S tem medialnim faktorjem, ki se strukturira v vedno bolj trden sistemski kom-
pleks današnje informatike in dokumentarike, prerašča sodobni človek znani prak-
sizem, ki zadržuje njegova spoznanja na stopnji naivnosti, in prerašča tudi znani 
filozofizem ter empirizem, ki pa zapirata njegova spoznanja v okvir znanega de-
dukcionizma in indukcionizma, vednostnega parcializma in pogostnega »kolum-
bovskega kompleksa«. 

Kakršenkoli novi razvojni dosežek v človekovem kreativnem obvladovanju 
narave, njenih stvari, pojavov in procesov je torej danes vedno manj rezultat zgolj 



praksisa ali rezultat zgolj logosa in empirije ter iz njiju izvedenih vednosti o na-
ravi in njenih različnih pojavnostih, temveč je vse bolj rezultat vseh teh treh ele-
mentov in še četrtega, to je sporočitve ali informacije o čim večjem številu člove-
kovih zmag, zmot in porazov v spreminjanju ter v spoznavanju stvarnosti. 

V vsem tem pa je vzrok, da se danes, podobno kakor se je v zgodovini struk-
turiralo najprej delo, praksis v samostojen in temeljni faktor človekovega napre-
dovanja v času in prostoru, za njim pa logos, to je misel, in še za njim izkušnja, 
posplošena od preprostih vednosti o stvareh, pojavih, procesih narave in življenja 
do vse bolj sestavljenih in pronicljivih posebnih znanstvenih spoznanj, pa struk-
turira v takšen poseben današnji evolucijski faktor človekovega kreativnega ob-
vladovanja narave in življenja sistem informacij in dokumentacij. 

Vse to zaradi tega, ker današnji razvoj človekovega delovanja in nehanja ne 
more biti več pogojevan le od individaulne prakse, od individualne misli an izkuš-
nje ter od individualnih spoznanj, temveč mora biti vedno bolj grajen na kolektiv-
ni človeški praksi in izkušnji ter na iz n je izvedenih kolektivnih spoznanjih. Dela-
vec ob orodjih ali znanstvenik ob eksperimentih, ki bi začenjal danes le pri svoji 
praksi in pri svojem spoznanju, in bi pri njej ali njem ostajal, je anahronizem tako 
sleherne sodobne produkcije, kakor sleherne sodobne znanosti. 

Pot do strukturiranja človeške kolektivne prakse, kolektivnih izkušenj in ko-
lektivnih spoznanj pa je treba danes šele graditi. Gradimo jo tako, da oblikujemo 
posebne sisteme informacij in dokumentacij, da razvijamo nauk o teh sistemih, 
njihovih elementih in funkcijah, to je, da gradimo informatiko ter da postavljamo 
operativo za zbiranje in diseminacijo tehnološko-tehničnih in znanostnih informa-
cij, to je informacijsko-dokumentacijsko službo. 

Ob podanih ugotovitvah glede relacije znanost — informacija je treba razčle-
niti temeljne pobude za razvoj današnje znanostne informatike. 

Takšnih pobud je danes mogoče opaziti obsežen splet. Težko jih je ločevati 
med seboj, saj se ta novi faktor človekovega nadaljnega produkcijskega in znan-
stvenega razvoja, to je, informacijsko-dokumentacijski faktor, ne pojavlja le iz 
enega vira, iz enega vzroka, iz ene želje ali iz ene volje, temveč iz današnje celo-
vitosti evolucijskih premikov v človekovem delu, življenju in spoznavanju. 

Naša zamejitev na razčlenjene tri pomeni zatorej le tovrstno »interesno zame-
jitev«, ne pa tudi globalno tematske, saj danes ni najti področja bodisi v okviru 
dela, produkcije, bodisi v okviru družbenega življenja in ravnanja, ki bi ga bilo 
mogoče nadalje razvijati brez sistema informacij in dokumentacij, ki predstavljajo 
enako pomembno »proizvodno surovino« kot nekoč snovi prirode. 

Seveda pa pri orisovanju in razčlenjevanju teh pobud za vznik in razvijanje 
današnje znanostne informatike izpuščamo oris in analizo znanih primarnih po-
bud, ki jih je vsekakor treba iskati v razvoju današnjih produkcijskih procesov in 
družbenih odnosov. Ti namreč danes po svoji naravi in vlogi vse bolj zahtevajo 
oblikovanje sistema znanostne in tehnološko-tehnične informatologije in informa-
tike pri nadaljnjem razvijanju produkcije ter oblikovanje ustreznega sistema infor-
matologije in informatike pri nadaljnjem razvijanju družbe. (Glej npr. zahtevo po 
razvijanju informatike v knjigi E. Kardelja Smeri razvoja političnega sistema so-
cialističnega samoupravljanja, ČZP Komunist, Ljubljana 1977, str. 218—220!) 



Toda, ker nas v našem tematizaeijskem okviru zanimata predvsem pojav in 
področje znanostne informatologije an informatike, se omejujemo na analizo nas-
lednjih treh njunih pobud: razvoj znanosti, mednarodna prizadevanja in razvoj 
teorije o znanostni informaciji. 

Razvoj znanosti 

Priznavajoč današnjost za vek znanosti, to je, za vek dialektične misli, na-
sproti dvema že prehojenima vekoma, to je nasproti veku praksisa in veku zdra-
vega razuma, nas zanimajo tiste razvojne determinante v tej dainašnji znanosti, ki 
se tesneje in usodneje povezujejo z nujnostjo po sodobni informacijsko-dokumen-
tacijski službi. 

To pač zato, ker je danes povsem preverjeno, da so prav informacijski sistemi, 
znanstveno preučeni in aplikativno razviti, omogočili razvoj sodobne znanosti in 
da današnja znanost, podobno kakor brez logike, dialektike in matematike, ne mo-
re nikamor brez novodobnega »organona«, to je brez svoje informatike. Zaradi 
tega se iz znanosti, njene produkcije, procesa, razvoja izključi danes vsak posa-
meznik in vsaka dežela, ki zanemari pomen in vlogo tega novega »znanostnega 
orodja«. 

Najprej je treba ugotoviti, da brez informacij in dokumentacij danes ni več 
mogoča beseda o bolj razviti materialni produkcija, kaj šele o bolj razviti znanosti, 
saj je komunikacija z znanostnimi informacijami postala eden temeljnih pogojev 
in rezultatov celotne sodobne človekove vednosti. Ne gre torej več le za čim bolj 
neoporečno identifikacijo, to je, deskripcijo in eksplikacijo stvarnosti, temveč ob 
vsem tem tudi za čim bolj neoporečno identifikacijo informacij in dokumentacij 
o že razkritih spoznanjih te stvarnosti. V tem je tudi temeljni vzgib in osnovna 
cesu razvoja znanstvenih spoznanj pomenijo tiste utrjene točke, od katerih je mo-
goče delovati v znanosti naprej, ne da bi se bilo treba ponovno vračati k že pre-
učeni stvarnosti. Seveda pa je tudi to kdaj potrebno. Posebno takrat, kadar neko 
spoznanje, zajeto v določeno znanostno informacijo, ni prepričljivo, kadar zbuja 
dvome, kadar mu ni mogoče preveriti poti, po katerih je do njega prišlo itd. Tako 
postaja danes znanostna informacija in znanostna dokumentacija povsem nova 
»produkcijska baza« znanosti, novi vir spoznavanja stvarnosti, po svoji naravi si-
cer posreden, a zaradi svoje znanostne overificiranosti še boljši, kakor neposredna 
stvarnost, ob stiku s katero se lahko raziskujoča misel vselej na novo pomoti in 
zmoti, zasvojena z varljivim in naivnim empirizmom. To pa pomeni, da sistem 
informacij in dokumentacij postaja za sodobno znanost abstrakt stvarnosti, torej 
koncentrirana stvarnost in kot takšen v mnogih primerih podobno zanesljiv vir 
novih spoznanj, kakor neposredna, čutom posredovana realnost. Lahko bi na te-
melju tega celo rekli, da se danes pojavlja ob preseženem empirizmu in senzualiz-
mu, pa ob enako preseženem racionalizmu in pragmatizmu, neka nova »gnoseo-
loška smer« v operativi sodobne znanosti, ki bi jo lahko poimenovali — sit venia 
verbo — kolektivni informatizem. 

Potemtakem je mogoče reči, da ima znanostna informacija o nekem že dose-
ženem in neoporečnem spoznanju stvari, pojava ali procesa iz stvarnosti podobno 



vlogo v razvoju današnje znanosti, kakor jo je imel — in jo še ima — pojem v raz-
voju spoznavanja stvarnosti na temelju zdravega razuma ali kakor jo je imel — 
in jo še ima — izkustveni podatek v razvoju spoznavanja stvarnosti na temelju 
empiričnega znanostnega raziskovanja. 

Današnja znanstvena spoznanja ostajajo namreč celo brez vrednosti za na-
daljnji razvoj same znanosti, če niso transformirana v informacije, ki jih potem 
pravočasno dobe vsi tisti, ki se ukvarjajo z istimi ali podobnimi problemi. V tem 
pa se kaže, kakšno pomembno vlogo ima poleg omenjenega informacijskega in-
puta hiter in uspešno pretočen informacijski out-put. Šele s hitro in uspešno di-
seminacijo znanostnih informacij namreč dobi danes določeno znanstveno spo-
znanje svojo vrednostno dimenzijo. Pogoj zanjo je torej sporočitvenost določene-
ga znanstvenega spoznanja vsem tistim, ki se z istim ali podobnim pojavom ali 
procesom stvarnosti raziskovalno ukvarjajo. To pa pomeni, da znanstveno spoz-
navanje, zaprto v krog individualnega raziskovanja brez sprotnega pritoka in iz-
toka informacij o njem širokem krogu ljudi z istimi raziskovalnimi interesi, aspira-
cijami in nalogami, izgublja samo sebe, svojo opravičenost, funkcionalnost in mo-
ralno ter družbeno vrednost. Tako je danes mogoče le prek sistema in dinamizma 
znanostne informatike in dokumentarike opravičevati znanstveno delo in ga vklju-
čevati v nadaljnji tovrstni razvojni tok. 

Temeljni delovni proces v sodobni znanosti, to je, raziskovalni proces, mora 
slediti istim imperativnostim, kakor vsak drugi produkcijski proces. In ena takšnih 
imperativnosti je vsekakor delitev dela. 

Raziskovalni proces, ki delitve dela ne uresničuje v svojem dinamičnem po-
teku, nujno ostaja na ravni individualnega raziskovalnega manufakturizma. Da-
nes pa gre za to, da postaja raziskovalno delo skupinsko, kolektivno, timsko opra-
vilo. In zbiranje ter eksploriranje znanostnih informacij ter dokumentacij postaja 
nujna strukturna faza vsakega razvitega in organiziranega raziskovalnega procesa. 
Iz tega, kako je tovrstna delitev dela uresničevana, je celo mogoče sklepati na stop-
njo razvitosti raziskovalnega procesa, njegovo organiziranost in največkrat tudi 
na stopnjo njegove verodostojnosti, nespornosti, korektnosti. 

Razlogi za takšen razvojni trend pa ne leže danes samo izven raziskovanja kot 
temeljnega delovnega procesa znanosti, to je v eksploziji znanostnih informacij, 
v problemih njihovega akumuliranja, skladiščenja in eksploriranja, temveč tudi 
v delovnih etapah raziskovanja samega. 

Tako danes pri izbiranju raziskovalne tematike nikakor več ne zadostuje in-
dividualna informiranost o tem, ali je bilo določeno raziskovanje že kje oprav-
ljeno, kdaj in kako je bilo opravljeno ter kakšni so bili njegovi rezultati. Tudi za-
devna skupinska informiranost o tem ni več dovolj, če gre za timsko raziskovanje, 
saj je pri njem nujno potrebna pomoč posebnega znanostnega področja, to je in-
formatike, ki nam preverjeno posreduje obvestila o tem, ali je bilo takšno oziro-
ma podobno raziskovanje že opravljeno, kje in kdaj je bilo opravljeno ter s kakš-
nimi rezultati in posledicami v praksi, predvsem pa po kakšni metodološki poti 
je bilo opravljeno ter s katerih teoretičnih vidikov, s pozicije katerih hipotez, 
s katerih metodoloških prijemov in v katerih spremenjenih objektivnih in razvoj-
nih okoliščinah bi ga še bilo vredno opraviti. 



Razen pri odločanju za določeno raziskovalno tematiko je pomoč znanostnih 
informacij vedno bolj nujno potrebna pri fazi identificiranja, klasificiranja, zame-
jevanja raziskovalne teme, predvsem pa pri njenem utemeljevanju ob podpori štu-
dijskega branja in prikazovanja razvojne poti določene raziskovalne teme ter do-
ločevanja cilja in nalog njenega raziskovanja. 

Posebno pomembno vlogo ima znanostna informatika še ob postavljanju hi-
potez, pri zbiranju podatkov in dokaznem postopku, zlasti pri interpretiranju re-
zultatov in oblikovanju raziskovalnega poročila. 

Ugotoviti je torej mogoče, da je pomoč sodobne znanostne informacije nujno 
potrebna na vseh etapah raziskovalnega procesa, posebno še, če je ta timski in 
zasnovan kot določen makroprojekt. To pa zato, ker timski makroprojekti v ra-
ziskovanju zahtevajo še večji znanostno informacijski aparat, saj gre za širše te-
matske izseke, pa tudi za multimetodološke pristope in multidisciplinarne ter in-
terdisciplinarne interpretacijske prijeme. 

Druga takšna imperativnost današnje znanosti je uresničevanje medznanstve-
nosti ali interdisciplinarnosti oziroma večznanstvenosti ali multidisciplinarnosti. 

Dokler so bile znanosti še malo razvite in zaprte vase ter izolirane druga od 
druge (monodisciplinarnost!), znanostne informacije niso predstavljale kakšnega 
pomembnejšega faktorja v njihovem razvoju. Ko pa so se znanostne informacije 
skozi stoletja namnožile, so se začele medsebojno mešati in razkrivati, kako spoz-
nanje določenega pojava ali procesa v stvarnosti ni odvisno samo od ene znanosti, 
po raziskovalnem predmetu sicer »pristojne« za določen pojav ali proces iz stvar-
nosti, temveč od cele družine znanosti. To razkritje pa je zahtevalo pretok infor-
macij in dokumentacij med posameznimi znanostmi, saj je le na ta način mogoče 
uresničevati to razkritje, ki ga danes običajno imenujemo interdisciplinarnost. Ta-
ko se zbiranje, urejanje, prelivanje in integriranje znanostnih informacij ter do-
kumentacij pojavlja kot conditio sine qua non za uresničevanje zahtevka in načela 
interdisciplinarnosti v sodobni znanosti. 

Ce je znanostne informacije danes mogoče pojmovati kot »produkcijsko su-
rovino«, pomeni, da je od uspešnosti njihovega transfera in »predelovanja« od-
visna tudi cena znanosti. Tako je empirično ugotovljeno, da je znanost brez baze 
v urejenem sistemu in v uspešnem pretoku znanostnih informacij in dokumentacij 
zelo draga, saj je odvisna od uvoza danes njene temeljne produkcijske surovine. 
Razen tega je takšna znanost postavljena v neproduktivno odvisnost od današnjih 
»tovarn« in »trgovskih kompanij« znanostnih informacij in dokumentacij. Te pa 
dajejo iz svojih skladišč nerazvitim naročnikom navadno le tisto znanostno in-
formacijsko-dokumentacijsko blago, ki je že nekurantno za razviti svet in njegovo 
razvito znanost. S takšnim vedenjem informacijsko razvitih pa postaja znanostna 
informacija in dokumentacija danes celo sredstvo eksploatacije nerazvitega sveta 
in njegove nerazvite znanosti. 

In obratno: informacija postaja moč in kriterij enakovrednosti neke dežele. Le 
z lastnim informacijsko-dokumentacijskim sistemom v znanosti in na drugih po-
možnost za hitrejši razvoj današnje znanosti. Informacije in dokumentacije v pro« 
dročjih produkcije in inovacij je mogoče danes izsiljevati od razvitih tiste zna-
nostne informacije in dokumentacije, ki jih sicer nikoli ne bi bilo mogoče dobiti. 
V vsem tem je tudi vse bolj razsežna družbena, pa tudi politična funkcija doku-



mentacijsko-informacijske dejavnosti v sodobni znanosti, saj le prek nje vodi pot 
v delitev znanstvenega dela med različnimi današnjimi družbami. 

Če je opazna na eni strani težnja po skrivanju in zadrževanju znanostnih in-
formacij, pa je opazna na drugi strani prava eksplozija znanostnih informacij in 
dokumentacij. Vpričo te eksplozije pa so stari načini, modeli njihove diseminacije 
začeli odpovedovati. Pojavlja se nevarnost, da se znanost v lastnih informacijah 
in dokumentacijah zaduši. Zaradi tega danes iščejo povsod nove vzorce za infor-
macijsko-dokumentacijsko akumulacijo in diseminacijo, pa tudi nova sredstva in 
nove mehanizme zanju. Brez tovrstnih iskanj in naporov postaja vsaka nacionalna 
znanost danes slepa, sterilna, samozadostna in statična. 

Informacijsko-dokumentacijska dejavnost se pojavlja v razvoju sodobne zna-
nosti ne samo kot materialni pogoj njenega nadaljnjega razvoja, temveč tudi kot 
oblikovalec njenega subjektivnega faktorja, to je kot oblikovalec človeka, ki dela 
v znanosti. 

Na stopnji zdravega razuma in empirizma v znanosti je temeljni pogoj njenega 
razvoja človekov z gradivom iz čutil zapoljeni ali strukturirani razum, stoječ v 
neposredni komunikaciji s stvarnostjo in njenimi impulzi. 

Danes pa se vedno bolj pojavlja kot takšen osrednji subjektivni pogoj v raz-
voju znanosti določen funkcionalno-operativni sindrom človekovega duha, ki de-
luje kot osvajalec in pretvornik informacij o stvarnosti in o spoznanjih o njej. 
Imenujemo ga človekova inteligentnost ali razumnost. 

Seveda to ne pomeni, da današnja znanost ne zahteva angažmana človekovega 
razuma in da že od nekdaj ni zahtevala človekove inteligentnosti. Pomeni le, da 
zahteva resnična znanost danes več obojega, tako razuma oziroma duha, kakor 
tudi inteligentnosti, čeprav včasih kaže, kakor da razuma, duha niti ne potrebuje 
toliko, pač pa predvsem iznajdljivo usvajanje, pretvarjanje in kombiniranje zna-
nostnih informacij in dokumentacij. To je trend, ki ga v današnji znanosti ni mo-
goče prezreti. 

Na drugi strani pa informacijsko-dokumentacijska dejavnost v okviru današ-
nje znanosti vpliva tudi na človekov delovni etos. S to dejavnostjo se namreč pre-
buja med sodobnimi znanstveniki duh kolektivnosti, duh medsebojne odvisnosti 
in medsebojne pomoči pri znanstvenem spoznavanju stvarnosti, pa tudi prizna-
vanje prioritete in vrednosti dela drugih, spoštovanje dela drugega in drugih, kar 
vse rezultira v plodnem delovnem, kolektivizmu. Razvija se tudi demokratičnost 
v sprejemanju in odklonitvi spoznanj drugega in drugih. Znanostna informacija 
in dokumentacija tako danes postajata temeljni kriterij kritičnega vrednotenja in 
ocenjevanja stališč, misli, spoznanj in zmot drugega in drugih, ki delajo v zna-
nosti, ne pa avtokratska vsevednost kogarkoli. 

Le informacija in dokumentacija lahko tudi oblikujeta tolerantnost in načel-
nost med znanstveniki, pa objektivno ocenjevanje lastnih dosežkov in spoznanj 
v primerjavi z dosežki in spoznanji drugih in prek tega delovno in miselno po-
štenost do drugih in do sebe. Iz vsega tega pa se prav prek informacijsko-doku-
mentacijskega delovanja v okviru sodobne znanosti oblikuje njen etos, njena kul-
tura in njen humanizem. 

Zato tudi danes velja za delikt nad znanostjo, kadar kdorkoli in v imenu ter 
zaradi česarkoli onemogoča človeku, ki se ustvarjalno in kritično ukvarja s katero 



od znanosti, da sporoča svoje misli, svoje dvome, svoja zavračanja, svoje pomote, 
svoja spoznanja in svojo kritiko drugim v ožjem in širšem znanstvenem ter raz-
ličnem družbenem okolju, ki se tudi ukvajrajo s podobnimi ali z istimi vprašanji 
o pojavnostih stvarnosti. V takšnih primerih je potrebna le kritična in ustvarjalna 
izmenjava mnenj in stališč na temelju zbranih znanostnih informacij in dokumen-
tacij, nikakor pa kakršnakoli anatema. 

Napak pa bi bilo, če v analizi determinant, ki zahtevajo razvijanje sodobnega 
znanostnega informacijskega sistema, ne bi poudarili, da se je ob vsem tem pa 
treba varovati druge skrajnosti, to je precenjevanja vloge informacij za nadaljnji 
razvoj znanosti. Znanostna informacija sama po sebi namreč nima funkcije na-
daljnega razvijalca znanosti. To vlogo dobi šele s svojo »nagradnjo«, ki jo pred-
stavljata najprej transformacija informacij o podatkih določenega pojava ali pro-
cesa iz stvarnosti v interpretacijo teh podatkov dn zatem kreacija novih misli, no-
vih spoznanj, novih dognanj o pojavih in procesih stvarnosti na osnovi z informa-
cijskim sistemom zbranih in ustrezno interpretirani!! znanostnih informacij. 

Mednarodna prizadevanja 

Zavedajoč se pomembnost i o vlogi znanostnih informacij in dokumentac i j za na-
daljnji razvoj današnje znanosti , in dejstva, da nobena dežela ne more danes vložiti 
tol iko sredstev v to dejavnost, kol ikor bi jih potrebovala za razvoj svoje znanosti , je 
dal že 1. 1966 posvetovalni organ U N E S C A , to je Mednarodni svet zveze znanost i 
(International Counci l of Scient i f ic U n i o n s — I C S U ) predlog za študijo o znanostnih 
informacijah. Ta študija je dobila ime U N 1 S I S T (Uni ted Nat ions in Scient i f ic and 
Technical information) . Objavljena je bila 1971. Prva pobuda zanjo je bila dana že na 
pugwashki konferenci za znanosti in zadeve sveta v Karlovih Varih 1964. leta, kjer je 
bilo ugotovl jeno: »Proliferacija znanstvene literature predstavlja eno največjih motenj 
Pri učinkovitem napredovanju današnje z n a n o s t i . . . N u j n o je, da sc č im preje sproži 
svetovno, s istematično, koordinirano in kolikor je m o g o č e č im bolj integrirano priza-
devanje za zbiranje in iskanje znanostnih informacij . Sedanji sistemi in službe za 
abstraktiranje in stroji za kodiranje ter indeksiranje zadovoljujejo le majhno področje 
znanostnih informacij , ker so se razvijali neodvisno eni od drugih, tako da informacije , 
ki se zbirajo na e n e m mestu, niso tol iko svobodne, da bi se lahko izmenjavale z nekim 
drugim mestom.« 

L. 1970 je dal isti organ U N E S C A pobudo za sol idarnostno sodelovanje institucij, 
ki publicirajo in indeksirajo, analizirajo in evalvirajo, kakor tudi tistih ustanov, ki zbi-
rajo in iščejo znanostne in tehnične informacije , da bi tako bilo m o g o č e preseči eko-
nomske težave, ki se pojavljajo v današnji znanosti . 

Generalna skupščina U N E S C A je zatem 1. 1970 sklenila, da sc organizira v Parizu 
1971. mednarodna konferenca z nalogo, da pregleda in sprejme priporočila, zapisana 
v UNIiSISTU. T e h priporočil je 21. 

UNISIST (United Nations in Scientisic and Technical Information) je akro-
nim za organizirano prizadevanje UNESCA in za mednarodni sistem izmenjave 
znanostnih informacij. Temeljno načelo je: kar kdo obdeluje v okviru znanostnih 
in tehničnih informacij, naj takoj v obliki dogovorjenih standardiziranih infor-
macij sporoča naprej mimo vseh ovir, ki jih danes postavljajo jeziki in drugi dejavniki. 



Vsak ustvarjalec sekundarnih znanostnih informacij na j bo vsaj preko enega 
člena povezan v enako mednarodno informacijsko enoto za svoje znanostno in 
tehnično področje in vsaka nacionalna informacijsko-dokumentacijska služba se 
je dolžna organizirati tako, da njeno delo ne predstavlja kakršnekoli ovire v 
pretoku znanostnih in tehničnih informacij v okviru mednarodne mreže, temveč 
da je živ organizem, ki doprinaša po svojih močeh k tovrstnemu mednarodnemu 
sodelovanju na svojem strokovnem področju. Vse to pa zaradi tega, ker nobena 
znanost ali nacionalna INDOK enota ne bo več mogla pokrivati svojega p o j 

dročja znanosti ali tehnike, ne da bi se povezala v tovrstni sistem mednarodne 
delitve dela. To je edino racionalno vedenje nacionalnih in področnih INDOK 
služb, hkrati pa tudi največji ekonomski doprinos k nadaljnemu razvoju svojih 
znanostnih in tehničnih torišč. Načelo pri tem je, karkoli je že kjerkoli kdorkoli 
analitično obdelal, naj se ponovno ne obdeluje, temveč se naj čim hitreje prevede 
v standardizirani svetovni informacijski jezik in posreduje slehernemu, ki je 
priključen na omrežje mednarodnega informacijskega sistema, da se tako prihrani 
trud in stroške. 

V tem je treba iskati vzrok, da si kvalitetnega in avtarktičnega sistema zna-
nostnih informacij danes ne more izoblikovati nobena država ali dežela, ker no-
bena nima dovolj bogastva za takšno naložbo. Zaradi tega tudi nobena nima 
univerzalnega sistema informaoij za vsa znanostna in tehnična področja ter disci-
pline, še manj pa za vsa torišča človeške dejavnosti. Vse pa si pomagajo s tem, da 
si gradijo zelo elastične informacijske sisteme, kar jim omogoča vključevanje 
v tovrstno mednarodno delitev dela in hkratno uporabljanje rezultatov drugih 
informacijskih sistemov. 

S tega vidika je torej vsaka INDOK služba enota v mednarodnem sistemu 
zbiranja in pretakanja informacij, ki na j bo neposredno povezana vsaj z eno 
mednarodno enoto za informacije lastnega področja in ki nam zagotavlja vlaganje 
in črpanje informacij iz svetovne zakladnice podatkov in obvestil. 

Razvoj teorije o znanostni informaciji 

Eden izmed pomembnih razvojnih faktorjev človekove celovite zgodovinske 
evolucije je prav gotovo sporočitev lastnega dognanja, razkritega v delovni komu-
nikaciji s prirodo, drugemu človeku. S tem je bil prihranjen drugemu človeku trud 
in čas, da bi se moral sam dokopati do sporočenega mu dognanja. A v zameno 
je ta davni recipient (tisti, ki sprejema neko informacijo) posredoval svojemu 
emitentu (tisti, ki je neko informacijo sporočil) določeno lastno dognanje, do 
katerega je prišel ob delu, ob spreminjanju narave za potrebe svojega bivanja. 
Tako je nastal že v davnini preprosti, a zgodovinsko-evolucijsko zelo pomemben 
pretok informacij, ki se je iz zaprtega kroga človekovih vednosti prebijal v raz-
vojno spiralo človekovih spoznanj o naravi in življenju. 

Posredovanje informacij o lastnih dognanjih in izkušnjah drugemu človeku 
je tako postalo gibalo vedno bolj naglega razvoja v človekovem delu in s tem 
v obvladovanju narave, pa tudi vedno bolj naglega razvoja človekovega mišljenja, 
spoznavanja stvari, pojavov in procesov ter uvidevanja njihovega bistva in ne-



bistva, kar je pospeševalo razvoj človeka kot umnega bitja in enako razvoj člo-
veka kot socialnega bitja. 

Tudi današnji nagel razvoj dela, spoznavanja in družbenega življenja je v pre-
težni meri rezultat nastajanja vse večjega števila informacij in njihovega vse hi-
trejšega kroženja, pretakanja, diseminiranja. 

Seveda je v davnini tekla ta difuzija informacij v okviru ozkih relacij človek-
človek in pa najprej predvsem neposredno, to je neposredno med človekom in 
človekom, skupino in skupino ljudi. Ob tem p a se je začela razvijati tudi; po-
sredna oblika sporočanja in menjavanja informacij. Najprej s preprostimi »audio-
vizuelnimi sredstvi« (bobni, ogenj, grmade, tetoviranja), ki pa so se vedno bolj 
razvijala preko zapisov, knjig, časopisov in fotografije do današnjih visoko raz-
vitih oblik informacijsko-komunikacijskih sistemov (radiofuzija, televizija). 

Sporočila, obvestila in njihov nenehni pretok je začel v svojem razvoju struk-
turirati posamezna človeška znanja, ki so na naslednji stopnji postajala vednosti in 
kot takšna gradivo za strukturiranje filozofije, katera dobi vlogo njihovega siste-
matizatorja in verifikatorja na osnovi logosa, to je, misli, razuma. Iz tega gradiva 
in okvira pa se je na nadaljni razvojni stopnji diseminacij znanj in vednosti ro-
dila »logija«, to je znanost, družina sodobnih znanosti, sloneča na neovržnih 
preverjenih dognanjih o naravi stvari, pojavov in procesov. Vse to pa je omogo-
čilo tolikšno ekspanzijo različne tehnologije v zadnjih dveh stoletjih. In posledica 
je, da človek danes lahko bolj ali manj uspešno napoveduje »vedenje« stvari, 
pojavov in procesov v naravi, pa pojavov in procesov v sebi in v obdajajoči družbi, 
kar vse odseva v tolikšnem razvoju današnje produkcijske tehnologije, psihologije 
in politologije. 

Toda ves ta razvoj ne bi bil mogoč, če bi ugasnil proces, ki ga je poganjal od 
nekdaj in ga poganja še danes, to je nenehni transfer informacij o človekovih 
vedno novih in novih znanjih, vednostih ter dognanjih. 

Ta informacijski proces, kot eno izmed gibal vsega človekovega zgodovin-
skega razvoja, to je delovno-produkcijskega dn kulturno-civilizacijskega napredka, 
ki se že od nekdaj pojavlja v funkciji pogoja ali razvijalca človeške znanosti, pa 
se danes vedno bolj nujno pojavlja tudi kot objekt, to je kot predmet te iste zna-
nosti, seveda njene posebne zvrsti ali veje, ki jo imenujemo »teorija znanostne 
informacije«. Poznamo pa zanjo tudi takšne označitve: dokumentacija, doku-
mentalistika, informacijska znanost (Information Science), informatika, doku-
mentacijska znanost, informatologija, referistika, dnformologifa, dokumentolo-
gija itd. 

Do rojstva te posebne znanosti je danes prišlo, ker je delitev dela v celotnem 
kompleksu sodobnih znanosti začela opozarjati, da zbiranje, urejanje, preverjanje, 
evalviranje in transferiranje informacij kot njena imanentna dejavnost nikakor ne 
more več biti neizločeno postavljena v operativni proces znanosti, to je v razisko-
vanje, in da zatorej ne more več biti le naloga posameznega raziskovalca, temveč 
da je takšno dejavnost zbiranja, urejanja, skladiščenja, preverjanja, evalviranja in 
transferiranja informacij treba osamosvojiti in strukturirati v posebno znanstveno 
V e jo ali samostojen »znanostni nauk«, to je, v informatiko, ki se lahko postavlja 
danes že s prvimi katedrami na univerzah. 



Vsebinsko pa je danes mogoče definirati informatiko kot »interdisciplinarno 
vedo in praktično dejavnost, ki preučuje oziroma uporablja metode in tehnike 
dela v zvezi z organizacijo, obdelavo in izdelavo ter posredovanjem (diseminacijo) 
znanstvenih dosežkov in strokovnih izkušenj zainteresiranim uporabnikom«. (Raz-
iskovalec, 3, 1973, str. 283.) 

Zanimivo je, da pa nekateri podobno opredeljujejo tudi dokumentacijo, kar 
kaže, kako so pojmovanja ene in druge dejavnosti ali discipline še nerazčiščena: 
Dokumentacija je znanstvena disciplina in praktična aktivnost, ki proučuje oz. 
obdeluje strukturo in lastnosti (mimo konkretne vsebine) znanostnih in tehničnih 
informacij kot so: zakonitosti znanostno informativne dejavnosti, njihove teorije, 
zgodovina, metode in organizacije. (Spanring Jože). 

Današnji nauk o znanostni informaciji ima svoj preučevalni predmet, svoje 
metode, svoje cilje in naloge, svoja področja ter svoje odprte probleme. 

Preučevalni predmet tega nauka je najprej znanostna informacija uskladiščena 
v različnih informacijskih virih in dokumentih, pa tudi dejavnost, ki se danes 
odvija ob znanostnih informacijah, to je, njihovo zbiranje, shranjevanje, čuvanje, 
obdelovanje, evalviranje, eksploriranje in širjenje ter slednjič še principi, metode 
in tehnike ob teh dejavnostih. 

Na osnovi identifikacije predmeta tega nauka je mogoče podati naslednjo 
njegovo delovno opredelitev: Nauk o znanostni informaciji preučuje naravo in 
funkcionalnost znanostne informacije ter principe, metode, sredstva in tehnike 
oblikovanja, zbiranja, klasificiranja, shranjevanja, interpretiranja, vrednotenja, 
izkoriščanja in sporočanja primarnih ter sekundarnih znanostnih informacij 
v okviru posebnih informacijskih sistemov in v okviru povezovanja teh sistemov 
v informacijske makrosisteme. 

Informacijsko dejavnost preučuje ta nauk z interdisciplinarnega vidika in v 
okviru posebnega timskega dela. Pri reševanju problemov v teoriji in v praksi je 
to znanostno ali strokovno področje povezano z matematiko, z logiko, lingvistiko, 
posebno aktivno se danes povezuje še s kibernetiko, matematično teorijo infor-
macij, matematično logiko, semantiko, znanostjo o znanosti, psihologijo, naukom 
o bibliotekarstvu, nekaterimi vejami tehnološke znanosti in tehnike (npr. repro-
tehnika), fiziko, sociologijo, terminologijo in semiotiko. 

Vprašanja, na katera se trudi ta nauk odgovarjati v teoriji in v praksi, so: Kdo? 
Kaj? Zakaj? Kje? Kdaj? Kako? 

Značilne informacijske dejavnosti, ki sestavljajo komunikacijsko verigo (le-ta 
je predvsem »tehnični problem«!) tega nauka so: emisija, transmisija, akumulacija, 
selekcija in absorbcija informacij. 

Cilj nauka o znanostnih informacijah pa je zaobsežen v naslednjem: 
— Pravočasna obveščenost znanostnih in raziskovalnih delavcev o določenih 

dognanjih, ki zadevajo njihovo strokovno delo in napore. 
— Seznanjanje znanostne in družbeno-politične javnosti o rezultatih in tren-

dih določenega raziskovanja, kar je pogoj za racionalno izkoriščanje raziskovalnih 
dosežkov. 

— Preprečevanje diletantizma v znanosti in v raziskovanju. 
— Preprečevanje monopolizma znanja in informacij pri posameznikih in v 

skupinah. 



— Stalno kroženje znanostnih informacij ter s tem preprečevanje prepada 
med znanostjo in raziskovanjem na eni strani ter prakso na drugi strani. 

— Sprotno in hitro prenašanje izsledkov znanosti in raziskovanja v informa-
cijski tok, da prodre informacija iz enega mesta v standardizirani obliki čim prej 
v vse dežele, ki imajo razvito znanostno informacijsko delo, in se čim prej izkoristi 
za nadaljnji progres znanosti ter človekovega dela. 

Pri uresničevanju navedenih ciljev pa mora reševati nauk o sodobni znanostni 
informaciji tri sklope nalog: 

— Razkrivati in razjasnjevati zakonitosti, pod vplivi katerih nastaja znanostna 
informacija, ter kako se znanostna informacija v svojem toku spreminja, prenaša 
in izkorišča v različne namene. 

— Izoblikovati najbolj racionalne metode za ustvarjanje organiziranih infor-
macijskih procesov, da bi bilo doseženo kar najboljše povezovanje med posamez-
nimi znanostmi, pa med določeno znanostjo in ustrezno prakso ter proizvodnjo. 

— Preučevanje sredstev in materialnih nosilcev za najboljše shranjevanje 
informacij in njihovo eksploracijo. 

Gre torej za tri velika preučevalna področja v okviru nauka o znanostnih 
informacijah: 

a) Preučevanje informacijske dejavnosti, ki predstavlja skupek procesov: pri-
pravljanje znanostnih dokumentov, njihovo zbiranje, analitično-sintetično obdelo-
vanje, shranjevanje in ugotavljanje dokumentov, pa diseminacijo informacij, ki jih 
dokumenti vsebujejo. 

b) Preučevanje samih dokumentov kot nosilcev informacij. 
c) Preučevanje različnih materialnih in tehničnih sredstev, ki omogočajo 

informacijski proces. 

LITERATURA 

Crepinšek Stanko, 1RMS — Information Retrieval and Management System, Ljubljana, referat, 
razmnožnina, str. 18. 

Informatika v biomedicini, Ljubljana, 1975, Knjižnica zdravstvenega vestnika, 3. 
Jenko Ana, Uvajanje organizacije poslovanja INDOK službe v delovni organizaciji, Ljubljana, 

referat, razmnožnina, str. 22. 
Jovanovič M. Dobrivoje, Savremena pedagogija i teorija i praksa naučne informacije, Beo-

grad, Privredno financijski zavod, 1972. 
A. I. Mihajlov — R. S. Giljarcvskij, Uvodni tečaj o informatiki/dokumentaciji, CTK, Ljub-

ljana, 1975. 
Mirt-Levovnik Vera, Klasifikacija in indeksiranje, referat, Ljubljana, razmnožnina, str. 40. 
Pediček Franc, K terminologiji v naši znanosti o informacijah, Jezik in slovstvo, Ljubljana, 

5/1977-78, str. 155—159 in 7 - 8 / 1 9 7 7 - 7 8 . str. 354—356 
Pirjevec Avgust, Knjižnice in knjižničarsko delo, MD, Celje, 1940. 
Priročnik za poslovanje specialnih knjižnic, Ljubljana, CTK, 1969. 
Spanring Jože, Gradivo za predmet »Znanstvena dokumentacija« na podiplomskem tečaju BF 

in za predmet »Uvod v informatiko« za slušatelje živilske tehnologije, Ljubljana, raz-
množnina, str. 100. 

UNISIST — United Nations in Scientific and Technical Information, Beograd, 1971, raz-
množnina, str. 21. 

Stanišič Tomislav, Informatika, Tehnična knjiga, Zagreb, 1979. 



O vlogi 
v 

metode diskusije ter o njenih oblikah 
vzgojnoizobraževalnem delu predmeta 
samoupravljanje s temelji marksizma 

ALOJZIJA ZIDAN 

V VOD 

Današnji čas zahteva nenehno korenito reševanje mnogih zapletenih pedago-
ških nalog. Med temi se pojavlja tudi potreba po preseganju še vedno trdovrat-
nega gledanja, ki pojmuje sleherni vzgojnoizobraževalni proces — in torej tudi 
vzgojnoizobraževalni proces pri interdisciplinarno zasnovanem predmetu Samo-
upravljanje s temelji marksizma — zgolj kot prenašanje in posredovanje razno-
vrstnih informacij učencu, učenje pa zgolj kot njegovo rnemoriranje. Takšno 
konservativno gledanje, ki se žal kljub vsem naporom še vedno poraja tudi vsled 
preobremenjenosti učnih načrtov, reproducira pa se tudi brez tega, preprosto kot 
navada, rutina, kot pedagoško udobje še marsikaterega učitelja — je poglavitna 
ovira za razvoj učenčevega problemskega mišljenja, za razvoj učenčevega samo-
stojnega reševanja problemov. Del uspeha v bojevanju zoper tako naravnanemu 
konservativnemu gledanju ter njegovemu uresničevanju tudi v vzgojnoizobraževalni 
praksi predmeta Samoupravljanje s temelji marksizma pa lahko predstavlja ravno 
učiteljeva odločitev za uporabo metode diskusije, metode, ki bo predstavljala 
predmet obravnave pričujočega zapisa. Zakaj? Prav diskusijska tema je namreč 
tista, ki omogoča uveljavljanje učenčeve osebnosti, torej uveljavljanje nepogreš-
ljivega subjektivnega dejavnika v kompleksnem vzgojnoizobraževalnem delu pred-
meta Samoupravljanje s temelji marksizma. Ali drugače povedano: ki lahko vzpo-
stavlja atmosfero, v kateri je možno učenčevo ustvarjalno delovanje, saj je v takšni 
atmosferi lahko izrazi vsako učenčevo še tako skromno mnenje, stališče, prepri-
čanje, skratka, vsak učenčev še tako skromen miselni izdelek. T o pa je izredno 
velikega pomena, še zlasti, če opozorimo na dejstvo, da se lahko izrazi tudi 
resnični, pravi učinek najsodobnejših učnih sredstev kot tudi najsodobnejših 
učnih metod le, če nudijo učenčevi osebnosti možnost uveljavljanja njene lastne 
aktivnosti. 

PREDSTAVITEV BISTVA TER DIDAKTIČNE VREDNOSTI 
METODE DISKUSIJE 

Metoda diskusije, kot smo že poudarili, predstavlja (naj bi predstavljala) eno 
tistih metod, ki dobivajo v današnjem času pri izvajanju vzgojnoizobraževalnega 
dela vse pomembnejšo vlogo. T o nam tudi dokazujejo izjave mnogih avtorjev: 



»Kjer ni časa da diskusije, za razčiščevanje pojmov ter stališč, za razvoj 
kritičnega mišljenja, učenci mnogokrat dvomijo, katero interpretacijo naj sprej-
mejo kot najboljšo. Navadno ravnajo po liniji najmanjšega napora, torej tako, da 
nobene interpretacije ne sprejmejo za resnično, ali pa postanejo oportunisti — 
svoje odgovore začnejo prilagajati učitelju.«1 

»Potrebno bi bilo razmišljati o novih oblikah izvajanja pouka. Bremeniti 
dijake z neustreznimi metodami, da se učijo na pamet osnovne definicije iz mar-
ksizma zgolj zato, da jih lahko posredujejo učitelju za pozitivno oceno, je 
nesmiselno. Takšna pot odvrača mlade ljudi od proučevanja marksizma, namesto 
da bi jim prikazovala njegovo privlačno moč. Zato je najbolje, da pouk marksi-
stičnega izobraževanja v kar največji meri temelji na svobodnih diskusijah, ki 
razvijajo iniciativo učencev.«2 

»Diskusija kot specifična oblika kolektivne miselne participacije pogojuje, da 
se vzporedno z izmenjavo ter z razvojem mišljenja tudi spreminjajo ter razvijajo 
učenci. V diskusiji se učenci učijo discipline mišljenja. Učijo se, da so poslušani 
ter da tudi sami poslušajo druge. Ta metoda je tudi zelo ustrezna za razvoj 
sposobnosti koncentracije in pozornosti.«3 

Ze iz pravkar posredovanih izjav nekaterih avtorjev, da predstavlja, oziroma 
zakaj predstavlja diskusijska metoda eno tistih metod, ki je (oziroma bi morala 
biti) danes na področju marksističnega izobraževanja vse bolj uporabna, torej 
lahko ugotovimo, v čem je bistvo te metode. Če pa poizkusimo opredeliti bistvo 
te metode še eksplicitneje, lahko tudi rečemo: metoda diskusije ni več samo poda-
janje učne snovi (kot pri predavanju) ali medsebojno dopolnjevanje učne snovi 
(kot pri razgovorni metodi), ampak je usklajevanje medsebojno nasprotujočih si 
stališč, mnenj, ugotovitev in spoznanj. Poleg tega, da posameznik v učni skupini 
pove določeno spoznanje ali ugotovitev, ali napravi sintezo in zaključek na osnovi 
svoje delovne in življenjske prakse, se mora soočiti še s tem, da podano spoznanje 
argumentira, ga prod skupino zagovarja, utemeljuje in spreminja, če ga drugi 
prepričajo o nasprotnem, kar je trdil. 

Uporabo diSkusijske metode pa pri predmetu Samoupravljanje s temelji mar-
ksizma opravičujejo, poleg že omenjenih, še tudi druge pozitivne didaktične 
lastnosti te metode: ta metoda omogoča učencem urejati, povezovati, sistematizi-
rati, skratka pravilno osmišljati številna, raznorodno pridobljena fragmentarna 
dejstva. Diskusijska metoda nadalje učencem tudi omogoča, da si razvijajo mar-
ksistična stališča in prepričanja. Učence — diskutante namreč postavi v situacijo, 
da si morajo sami iskati najboljše rešitve, da morajo iz protislovnih mnenj in 
stališč s tehtanjem vrednosti posameznih argumentov, z navajanjem dejstev, 
stališč in drugega dokazovati svoja ali zavračati tuja mnenja, stališča. Ali kot 
pravi znani zahodno nemški raziskovalec problematike človekovega političnega 

1 Divna Mirkovič-Lebl, Didaktično-metodski aspekti marksističkog i društveno-političkog 
obrazovanja u srednjim školama i uloga nastavnika, Marksističko i društveno-političko vaspi-
tanje školske omladine, Jugoslovenski zavod za proučevanje školskih i prosvetnih pitanja, 
Beograd, 1972, str. 42. 

2 Kiro Hadži-Vasilev, U loga škole u marksističkom obrazovanju mladih danas, Marksi-
stičko i društveno-političko vaspitanje školske omladine, Jugoslovenski zavod za proučevanje 
školskih i prosvetnih pitanja, Beograd, 1972, str. 19. 

3 Mihajlo Ogrizovič, Neki pedagoški aspekti marksističkog obrazovanja i odgoja učenika 
u našoj školi, Metodika predmeta STM (gradivo za študij), FSPN, Ljubljana, 1976, str. 182. 

Anthropos 4—6 305 



oblikovanja Lutz Rossner: »V diskusijski fazi prihaja v celi skupini do boja 
mnenj med posamezniki. V boju mnenj so analizirani in z več strani obravnavani 
posamezni aspekti problema. Cilj diskusijske faze ni uniformirano mnenje, temveč 
čim bolj razvejan (vsebinsko in oblikovno) boj mnenj.«4 Diskusijska metoda 
torej od učenca-diskutanta zahteva veliko: analiziranje, sintetiziranje, posploše-
vanje, konkretiziranje, skratka, angažiranje njegove celotne miselne aktivnosti. 
Prav zato, torej zaradi nujnosti angažiranja vseh učenčevih miselnih sposobnosti, 
vsega učenčevega znanja in izkušenj lahko učenec-diskutant samostojno pride 
do bistvenega. Za znanje, ki si ga učenec-diskutant pridobiva s takšnim meto-
dičnim ravnanjem, pa lahko rečemo, da lahko postane njegova resnična, »pre-
pričana« lastnina. 

Metoda diskusije, kot je razvidno iz njenih pravkar posredovanih pozitivnih 
didaktičnih lastnosti torej lahko s svojo bogato didaktično vrednostjo zelo po-
pestri vzgojnoizobraževalno delo predmeta Samoupravljanje s temelji marksizma. 
Toda poudarimo, da le tedaj, če seveda zna to metodo učitelj Samoupravljanja 
s temelji marksizma resnično pravilno uporabljati. Kaj to pomeni? Zadovoljimo 
se z nekoliko poenostavljenim, toda zato prav nič manj pomembnim odgovorom, 
ki se glasi: pravilno uporabljati v vzgojnoizobraževalnem delu predmeta Samo-
upravljanje s temelji marksizma metodo diskusije pomeni, da se učitelj odloči za 
uporabo te metode pri obravnavi katerihkoli konkretnih vsebin, ki jih vključuje 
interdisciplinarno zasnovano predmetno področje Samoupravljanje s temelji mar-
ksizma le tedaj, kadar ugotovi, da zanjo resnično obstajajo ugodni raznovrstni 
pogoji — materialni, časovni itd. Pa tudi kadar učitelj spozna, da je učenccm 
konkretna učna snov, ki je predmet njegovega proučevanja, blizu, da so učenci 
z njo že bolj ali manj seznanjeni, da jo že poznajo. Nenazadnje mora učitelj 
Samoupravljanja s temelji marksizma ugotoviti tudi to, ali so učenci za obravnavo 
takšne konkretne učne snovi sploh zainteresirani ali ne. Z odgovorom, ki opozarja 
na nekatere omejitve, ki pogojujejo pravilno uporabo diskusijske metode, pa že 
posegamo, četudi le delno, v obravnavo negativnih didaktičnih lastnosti diskusij-
ske metode, pred katerimi tudi ta metoda, tako kot sleherna učna metoda sploh 
ni imuna. Njena neimunost pred takšnimi lastnostmi se nadalje izraža tudi 
v njeni še manjši usmerjenosti ter ekonomičnosti, kot pa je prisotna pri 
metodi ustne razlage in pri metodi razgovora. Prav primerjava diskusijske metode 
z navedenima metodama nam dokazuje, da so pri diskusijski metodi možni po-
gostejši odkloni, zastoji, ponavljanja, pa tudi manjša kontinuiranost obravnave 
učne tematike kot pri predhodno omenjenih metodah. Trdimo lahko celo: na 
poti metodične lestvice, ki jo tvorijo metoda ustne razlage, metoda razgovora 
ter metoda diskusije gre za vse večjo aktivizacijo učencev, toda tudi za hkratno 
upadanje sistematičnosti in ekonomičnosti njihovega učenja, ki jim ga nudijo te 
posamezne metode. Ce pa je logika raznovrstnih učnih možnosti, ki jih lahko 
nudijo učenčevemu razvoju te posamezne, doslej omenjene metode na svoji 
metodični lestvici takšna, kot smo jo pravkar orisali, potem navsezadnje lahko 
celo rečemo, da predstavlja diskusijska metoda za učenca sicer zanesljiv, pa 
vendar hkrati precej počasen in precej nesistematičen način njegovega učenja. 

4 Rossner Lutz, Der politisehe Bildungsprozcss, Frankfurt, 1969, str. 20. 



PREDSTAVITEV NEKATERIH (OSNOVNIH) UPORABNIH OBLIK 
METODE DISKUSIJE V VZGOJNOIZOBRAŽEVALNEM DELU 
PREDMETA SAMOUPRAVLJANJA S TEMELJI MARKSIZMA 

Toda tudi ta, za učenca sicer zanesljiv, pa vendar hkrati precej počasen in 
precej nesistematičen način učenja lahko uporablja učitelj Samoupravljanja s 
temelji marksizma pri izvajanju svojega kompleksnega vzgojnoizobraževalnega 
dela v različnih oblikah/1 

Kot eno izmed takšnih uporabnih oblik diskusijske metode lahko omenimo 
učiteljevo diskusijo, ki jo le-ta vodi s celotnim razredom o pomembnih problemih, 
povezanih z vsebinami predmeta Samoupravljanje s temelji marksizma. Z a to 
obliko diskusijske metode lahko rečemo, da predstavlja za učitelja Samouprav-
ljanja s temelji marksizma, če jo seveda opazujemo z organizacijskega gledišča, 
eno izmed najlaže uporabljivih oblik. Kljub temu pa je to tudi oblika, ki nudi 
slehernemu učencu v razredu možnosti za sodelovanje, možnosti, da si v diskusiji 
z učiteljem s kateregakoli vidika osvetli probleme, povezane z učno snovjo, ki 
so predmet njegovega interesa. Da je problemov, ki zahtevajo pri predmetu Sa-
moupravljanje s temelji marksizma prav takšen način obravnave veliko, je seveda 
jasno, saj vseskozi poudarjamo, da je vsebinska zasnovanost tega relativno no-
vega vzgojnoizobraževalnega predmetnega področja v naših srednjih šolah v pri-
merjavi z drugimi šolskimi predmeti prav specifična, interdisciplinarna. Zato 
lahko še tembolj poudarimo, da mora postati pri predmetu Samoupravljanje s 
temelji marksizma takšna oblika diskusijske metode učiteljeva sicer stalna, pa 
vendar skrbno premišljena praksa delovanja. Praksa delovanja, ki jo lahko učitelj 
izvaja večkrat v toku učne ure zaradi osvetljevanja »drobnejših« problemov 
učencem ali pa tudi redkeje — kar vso učno uro zaradi celovitejšega osvetljevanja 
problemov, ki pa so po svoji naravi »trši«. Toda najsi gre za učiteljevo izvajanje 
te, z organizacijskega gledišča sicer lahkotne oblike diskusijske metode kadarkoli 
in kakorkoli, vedno mora tudi pri n je j učitelj upoštevati sledeče dejstvo: »Za 
intelektualno, čustveno in moralno stabilnost učiteljeve osebnosti je najbolj 
zdravo, če more odkrito razmejiti svoje strokovno znanje in možnosti, ki jih je 
učitelj dolžan posredovati učencem na eni strani, od svojih drugih prepričanj, 
ki niso v skladu z zahtevami sodobne znanosti in marksizma, na drugi strani. Tudi 
za razvoj učenčeve osebnosti je veliko bolj ikoristno, če se s takšno razmejitvijo 
odkrito in jasno seznani, kakor če o njej ugiba ob dvosmislenih besedah in dvo-
ličnem obnašanju učiteljev. Mladi cenijo odkritost in zaničujejo prikazovanje 
»nezmotljivosti«." 

5 Ogrizovič Mihajlo npr. členi (v delu Metode obrazovanja odraslih, Školska knjiga, 
Zagreb, 1967, str. 131) metodo diskusije kar v deset oblik: v diskusijo v manjši skupini, v 
diskusijo v skupini z enim ali dvema voditeljema, v neposredno diskusijo, v diskusijo na 
osnovi tez, v »panel« diskusijo strokovnjakov, v diskusijo strokovnjakov pred poslušalci, v 
diskusijo nekaj udeležencev pred ostalimi udeleženci, v >panel« diskusijo udeležencev, v 
diskusijo udeležencev pred udeleženci poslušalci in v javno diskusijo. Dr. Ana Krajnc pa 
govori (v delu Metode izobraževanja odraslih, Andragoška didaktika. Delavska enotnost, Ljub-
ljana, 1979, str. 163 do 168) o naslednjih vrstah diskusije: o plenum diskusiji, o panel disku-
s'ji, o diskusiji 6 X 6, o diskusiji »razsojanja« ter tudi o delitvi diskusij po oblikah vodenja. 
Naštete oblike nas opozarjajo, koliko variant ima metoda diskusije in do kako različnih 
C|ljcv nas lahko vodi. Med njimi lahko izbiramo, odvisno od zastavljenih vzgojnih nalog. 

0 Slavko Podmcnik, Človek in socializem, CZ, Ljubljana, 1970, str. 316. 



Zelo zanimivo obliko diskusijske metode, ki jo prav tako lahko uporabljajo 
učitelji Samoupravljanja s temelji marksizma, predstavlja tudi naslednja, tako 
imenovana diskusija o pomembnih problemih predmeta Samoupravljanje s te-
melji marksizma, ki pa — za razliko od prejšnje oblike diskusije — poteka naj-
prej v majhnih skupinah in šele nato s celotnim razredom. Zanimivost te oblike 
diskusijske metode se izraža, kot bomo videli v nadaljevanju, v praktično neizčrp-
nih možnih variantah njene uporabe. Zakaj? To obliko diskusijske metode namreč 
učitelj lahko izvaja tako, da po uvodni razlagi problematike zastavi učencem, 
razdeljenim na nekaj manjših skupin, eno ali pa celo več vprašanj z namenom, 
da ti z odgovori nanje izrazijo svoja mnenja, stališča itd. o obravnavani proble-
matiki. Naloga manjših skupin je, da o učiteljevih zastavljenih vprašanjih diskuti-
rajo hitro. Po poteku hitrih diskusij v manjših skupinah mora preiti učitelj na 
plenarno diskusijo (torej na diskusijo s celotnim razredom) o referatih poročeval-
cev iz manjših skupin. Poleg opisane možne uporabe oblike diskusijske metode v 
manjših skupinah je možna, kot smo že omenili, tudi njena uporaba v še drugih 
variantah, kot so: vsaka skupina lahko dobi v proučevanje drug problem; za disku-
sijo ni nujno, da jo ravno uvede ustna razlaga, ampak so to lahko tudi pisno obde-
lani problemi — različne študije, članki, referati itd. Da je tudi to obliko diskusij-
ske metode z njenimi številnimi pestrimi variantami smotrno uporabljati pri 
predmetu Samoupravljanje s temelji marksizma, je razumljivo, saj učitelj Samo-
upravljanja s temelji marksizma s svojim tako zastavljenim načinom dela lahko 
priteguje k sodelovanju, k razmišljanju prav vse učence iz razreda, torej tudi 
učence, ki veljajo v razredu za plahe, bojazljive. 

Pravkar obravnavani obliki diskusijske metode pa je zelo sorodna tudi (oblika) 
— diskusija med samimi majhnimi skupinami. Pri tej, sicer tudi elementarni 
obliki diskusijske metode, ki jo prav tako lahko uporablja učitelj Samoupravljanja 
s temelji marksizma pri izvajanju svojega vzgojnoizobraževalnega dela, gre za 
zastavljanje vprašanj ter za diskusijo o njih članov ene skupine s člani druge 
skupine. V času poteka te oblike diskusijske metode, pri kateri je glavna naloga 
učitelja organizirati ter usmerjati takšno diskusijo, lahko prihaja tudi do zame-
njave vlog skupin. Tudi to obliko diskusijske metode lahko učitelj Samouprav-
ljanja s temelji marksizma uporablja še v drugih različicah. Tako lahko, na 
primer, razdeli osnovno skupino v dve podskupini, ti dve pa še v manjše skupine. 
V tem primeru lahko organizira diskusijo v podskupinah tako, da vsaka skupina 
ene podskupine razpravlja z ustrezno skupino druge podskupine. Tudi diskusija 
pri tej elementarni obliki diskusijske metode se lahko začne samo na podlagi 
kratko podanih tez ali bralnega gradiva, lahko pa je tudi rezultat prejšnje diskusije, 
v kateri je že prišlo do polarizacije mnenj. 

SKLEPNA UGOTOVITEV 

Ob sklepanju razmišljanja o uporabni vlogi diskusijske metode ter o njenih 
oblikah v vzgojnoizobraževalnem delu predmeta Samoupravljanje s temelji mar-
ksizma lahko poudarimo: že ta izhodiščni, na mnogih mestih v pričujočem zapisu 
nedorečeni prikaz tematike kljub svoji nedorečenosti izpričuje izrazito zanimivost 
obravnave te tematike. To trditev lahko še bolj sprejmemo, če v tem kontekstu 



tudi omenimo ugotovitve tako imenovane raziskovalne naloge z naslovom »Me-
tode vzgojnoizobraževalnega dela pri predmetu Samoupravljanje s temelji mar-
ksizma«, ki je bila v letu 1977 izvedena pod vodstvom dr. llije Mrmaka v okviru 
Pedagoškega inštituta v Ljubljani. Te ugotovitve so namreč opozorile, da so vse, 
četudi najbol j elementarne oblike diskusijske metode (ki so bile tudi predmet 
obravnave v pričujočem prispevku) pri kompleksnem vzgojnoizobraževalnem delu 
predmeta Samoupravljanje s temelji marksizma še vedno zelo slabo prisotne. Res 
je danes možno oporekati delno časovno odmaknjenost ugotovitev že omenjene 
raziskovalne naloge glede diskusijskega metodičnega stanja pri vzgojnoizobraže-
valnem predmetnem področju Samoupravljanje s temelji marksizma od današnjega 
metodičnega stanja pri tem predmetnem področju, toda kl jub temu lahko trdimo, 
da je (in da bo morda še tudi dolgo v prihodnosti) še vedno aktualno razmišljanje 
o naši, na tem mestu, kot že rečeno, nedorečeni problematiki. Takšna nenehna 
aktualna razmišljanja ter njihova pogumna prodiranja v konkretno vzgojnoizo-
braževalno prakso predmeta Samoupravljanje s temelji marksizma so namreč 
ključna stopnica ne le njene zapletene metodične graditve, temveč tudi bogatitve. 

UPORABLJENI VIRI 

1. Babic, Gojko: Metode u nastavi, Polivalentna primjena metoda u društveno-ekonom-
skom obrazovanju (eksperimentalno istraživanje), Zavod za izdavanjc udžbenika, Sarajevo, 
1973. 

2. Hadži-Vasilev, Kiro: Uloga škole u marksističkom obrazovanju mladih danas, 
Marksističko i društveno-političko vaspitanje školske omladine, Jugoslovenski zavod za 
proučavanje školskih i prosvetnih pitanja, Beograd, 1972. 

'3. Krajnc, Ana: Metode izobraževanja odraslih, Andragoška didaktika, Delavska enot-
nost, Ljubljana, 1979. 

4. Mirkovič-Lebl, Divna: Didaktično-mctodski aspekti marksističkog i društveno-politič-
ko,; obrazovanja u srednjim školama i uloga nastavnika, Marksističko i društveno-političko 
vaspitanje školske omladine, Jugoslovenski zavod za proučevanje školskih i prosvetnih pitanja, 
Beograd, 1972. 

5. Mrmak, Ilija: Osnove metodike družbenopolitičnega izobraževanja odraslih, D D U 
Univerzum, Ljubljana, 1979. 

6. Mrmak, Ilija: Metode vzgojnoizobraževalnega dela pri predmetu Samoupravljanje s 
temelji marksizma (raziskovalna naloga), Pedagoški inštitut, Ljubljana, 1977. 

7. Ogrizovič, Mihajlo: Neki pedagoški aspekti marksističkog obrazovanja i odgoja 
učenika u našoj školi, Metodika predmeta STM (gradivo za študij), FSPN, Ljubljana, 1976. 

8. Ogrizovič, Mihajlo: Metode obrazovanja odraslih, Školska knjiga, Zagreb, 1967. 
9. Pečjak Vid: Poti do znanja — metode uspešnega učenja, CZ, Ljubljana, 1977. 

10. Podmenik, Slavko: Človek in socializem, CZ, Ljubljana, 1970. 
11. Prodanovič, Tihomir: Problem odredenja pojma nastavnih metoda i njihove klasi-

fikacije, Nolit, 1956. 
12. Rossner, Lutz: Der politisehe Bildungsprozess, Frankfurt, 1969. 
13. Savičevič, Dušan: Teorija i metodika marksističkog odgoja i obrazovanja odraslih, 

Skolska knjiga, Zagreb, 1976. 



Kalokagathia- družbena opredeljenost in 
vsebina pojma 

OSKAR AUTOR 

Najviš jo človekovo sposobnost ali s tanje so Grki označevali z besedo arete. 
T o je pomeni lo sposobnost ali lastnost, s 'katero se človek odlikuje, kar ga dela 
popolnega. Najbližji prevod besede aretč je vrlina. V različnim obdobj ih grške 
zgodovine je imela arete različno vsebino. V začetku, kot smo že ugotavljali , je 
arete označevala predvsem telesno razvitost, bojne sposobnosti , lepoto in druge 
lastnosti, ki so odlikovale razred rodovne aristokracije. V kasnejšem obdobju je 
dobi la arete vedno bolj pomen razvitih intelektualnih in moralnih človekovih sil. 
V splošnem prdestavlja arete razvite človekove moči, vrline, harmoni jo v človeku 
in v odnosih v skupnosti . ' V antični Grčiji okvirno opredel juje ta po jem arete dva 
osnovna po jma: kalos in agathos. 

Beseda kalos2 označuje vse kar je lepo, skladno in dovršeno po svoji obliki, 
kar vzbuja v človeku prijetna in vzvišena estetska čustva. Pomen te besede se je 
seveda tudi svoj pomen lepote telesa. Pojem kalos se je povezal s po jmom 
agathos v harmonično celoto, označu joč najvišjo možno arete človeka. Agathos3 

pomeni dober , predvsem v smislu moralnih lastnosti in plemenitosti duha . T a k o 
se je v grški kulturi in civilizaciji izoblikoval vzgojni ideal, h kateremu so težili: 
kalokagathia * T a smoter je G r k o m vedno pomenil vsestranski in skladen razvoj 
človekovih sposobnosti , kakor so bile pač razumljene in zaželene glede na kon-
kretno s topnjo razvoja družbe in kulture v antični Grčiji , glede na vsakokratno 
družbeno funkci jo privilegiranih slojev, za katere je ta smoter predvsem veljal. 

1 Anton Dokler, Grško slovenski slovar, Ljubljana, 1915, str. 109; »fj aptxV) — 1. spo-
sobnost, vrlina, vrlost, popolnost, izvrstnost, čednost, krepost, hrabrost; pl. junaški čini-
2. pogum, sreča, prednost, lepota, pravičnost, plemenitost, čast, nedolžnost 3. zasluga, odli-
kovanje«. 

2 Ibid., str. 398: »xaX6<; — 1. o telesu: lep, brhek, zal, čeden, krasen, ljubek, dražesten, • • • 
3. o duši in značaju: vrl, dober pošten, odličen plemenit, blag, slaven . . . 4. subst.: i xaX<k 
5tayad6<; vzor moža . . . ol xaXol boljši sloji . . .; -rixaXiv čednost, krepost, dostojanstvo, slava, 
čast, plemenitost; pri Špartaneih: državljanske dolžnosti in časti«. 

3 Ibid., str. 2: »ayaftde; — 1. o osebah: dober, vrl, hraber, pošten, plemenit, pripraven, 
zmožen . . . ; oi ayadot plemenitaši, aristokrati . . . 3. subst.: tA ayaflkv — dobro, korist, sreča; 
pl. dobrine, vrline . . .« 

4 Ibid., str. 397: xaXoxayaftia — poštenost, krepost, plemenitost, velikodušnost«. 
Noben od slovenskih izrazov pri Doklerju ne izrazi najbolje smisla in pomena besede kaloka-
gathia. Gre dejansko za harmonijo telesa in duha. Najti ustrezno slovensko besedo, pomeni 
hkrati najti besedo, ki bo izpovedala vso temeljno in bistveno humanistično intencijo grške 
paideie. 



Mnogi cilji vzgoje privilegiranih elit v družbah starega veka so težili k razvoju 
in uveljavljanju različnih človekovih sposobnosti: vojaške in politične sposobnosti 
vladarjev in plemstva, visoka izobraženost duhovnikov ipd. (v Egiptu, Babilonu, 
in drugod). Toda ti smotri so vsebovali bolj ali m a n j delne elemente in usmer je-
nosti človekovih sil, pogojene pač s konkretnim razrednim interesom in potre-
bami. To, kar pa kalokagatlrio že od njenih prvih aristokratskih začetkov, še bol j 
pa v njeni razviti formi v Grčiji 5. in 4. stoletja razločuje od vzgojnih idealov 
privilegiranih slojev v ostalih družbah starega veka, je njena usmerjenost in 
težnja k celovitosti človekove osebnosti. Kalokagathia je izražala težnjo — sicer 
tako značilno za celotno antično grško kulturo in civilizacijo — po dovršenosti , 
po idealni meri, po celoti in skladju, ne pa le po posameznih značilnostih, 
lastnostih in sposobnostih. Po jem kalokagathie je prvi vzgojni ideal v zgodovini 
pedagogike (in kul ture sploh), ki je že vseboval intencijo sinteze, vzpostavitev 
skladja, harmoni je v človeku in v njegovem odnosu do sveta, do družbe. Takšne 
humanist ične antropološke in pedagoške usmerjenosti in prizadevanja, ki so ga 
Grki označevali z besedo paideia, ne srečamo nikjer drugje v starem veku. 
Vzroke za takšno kvaliteto kalokagathie in paideie je treba iskati v splošnem 
humanist ičnem kul turnem izročilu helenskega ljudstva, v posebnem družbenem 
položaju aristokracije ter v posebni družbeni funkciji polisa, kot dejavnika večje 
univerzalnosti in širših vidikov človekove družbene prakse. 

Filozofska misel starega Vzhoda je prav tako težila k cilju človekove dovrše-
nosti in skladja, vendar je za razliko od grške paideie to skladje in popolnost 
videla izven stvarnih družbenih okoliščin, izven prakt ične družbene dejavnosti , 
v izraziti duhovni kontemplacij i . Grška in indijska (sanskrt) kul tura premoreta 
izraz za najvišjo vrlino, ki ima celo jezikovni koren: grški »arete« in indijski 
»rita«. T o d a pomen obeh po jmov je bistveno različen, kakor sta tudi kulturi 
bistveno različni. Osnovno tendenco vrline v miselnosti starega Vzhoda, tam-
kajšnji ideal človekove popolnosti in celovitosti, značilno izrazi Rhadakr i shnan: 
»Svoboda ni uresničena realnost. Svoboda je plod uvida (spoznanja) . Poznavalec 
atmana se ne ponižuje (umaže) več z dejavnost jo.«5 Grška, to je zahodna (evrop-
ska) vrlina pa je bila in je vseskozi tesno povezana s človekovo prakt ično druž-
beno dejavnost jo in aktivnostjo. 

Kalokagathia je torej bila končni smoter humanist ično usmerjene vzgoje kot 
formiran ja celovitega človeka, vzgoje, ki so jo Grki poimenovali z znameni to 
besedo paideia. Naš izraz »humanizem«, »humanističen« izvira iz latinskega 
»humanitas«, s katerim so Rimljani označevali grški vzgojni ideal in usmerjenost . 
Sami Grki so poznali besedo »philanthropfa«, ki je pomenila človeški odnos, 
ljubezen do človeka, človekoljubje. Vendar so za oblikovanje človekove osebnosti 
v smeri svojega humanist ičnega vzgojno-izobraževalnega smotra za uresničevanje 
kalokagathie, uporabljal i predvsem besedo paideia." Osnovni smisel paideie kot 

5 Cit. po: Čedomil Veljačič, Filozofija istočnih naroda, Filozofska hrestomatija, Naklad-
ni zavod Matice Hrvatske, Zagreb, 1979, str. 69. 

" A. Dokler, o. d., str. 568: »-?) uai5e£a — 1. vzgoja, odgoja, vzreja, pouk, izobraževanje, 
N T (novi testament — op. O. A.) kaznovanje, pokora, vzgoja po nadlogah in stiskah; slično 
Evripides, Ifigenija na Tavridi, 206: 5 x E p p a uaihtla. trda šola trpljenja, 2. izobrazba, znanost, 
veda.« Humanistična ter antropološka in pedagoško optimistična usmerjenost in opredeljenost 
Paideie se v krščanskem pedagoškem diskurzu spreminja v pokoro, to je, vzgojo kot kazen, 
omejevanje, pritisk. 



procesa očlovečevanja človeka je natančno v duhu celotne tedanje grške civiliza-
cije izrazil Aristotel: »Cilj celotne umetnosti in vzgoje je v tem, da izpopolni po-
manjkljivosti prirode (človeka)«.7 Paideia je pomenila vzgojo oz. formiranje 
človeka v najširšem pomenu, pomenila je izrazito humanistično usmerjenost 
vzgoje pri razvijanju človekove individualnosti, pomenila je vzgajanje in izobra-
ževanje vsestranskega in celovitega (totalnega) človeka. »Paideia«, piše Jaeger, 
»ni goli skupek abstraktnih idej, ampak je grška zgodovina sama, v njeni kon-
kretni in doživeti resničnosti.«8 V sodobni slovenski pedagoški literaturi izraz 
»pajdeja« v pomenu najširše razumljenega vzgojnega, oblikovalnega koncepta in 
procesa, rad uporablja F. Pediček, s čemer intonira humanistično opredeljenost 
in zasnovanost pedagogike in vzgoje v socialistični družbi, usmerjenost k celo-
vitem človeku kot najvišjemu smotru našega samoupravnega družbenega sistema. 

Pri opisanem idealu vzgoje v antični Grčiji uvidimo razredno ozadje. Skladno 
z razredno izkoriščevalskim značajem, sužnjelastniške družbe, z ozirom na obsto-
ječo delitev dela, torej glede na nasprotje med materialno proizvodnim (fizičnim) 
in duhovnim (umskim) delom in iz njega izvirajočo družbeno neenakostjo, tako 
v odnosu med svobodnimi in sužnji, kakor v odnosu med svobodnimi, je vzgojni 
smoter tako v homerski dobi, kakor tudi v največjem razcvetu grške demokracije 
ohranil svoj aristokratski značaj: odklonilen in zaničljiv odnos do usposabljanja 
človeka za materialno proizvodno dejavnost. Tako je aristokrat Odisej globoko 
užaljen, ko ga je Feačan označil za trgovca, ki pluje po morjih, krošnjari in služi 
denar.9 Štiristo let kasneje piše Aristotel: »Neprosvetljena večina, ki preživlja 
dneve v težkem delu . . . ima skrajno suženjsko naravo, ko je izbrala življenje, 
kakršno živi govedo v čredah.«10 Grška humanistična pedagoška misel je takšno 
dejavnost človeka pojmovala ne le kot za človeka nečastno dejavnost, temveč 
tudi kot temeljno oviro za uresničitev vsestranosti in celovitosti človeka. V 
obstoječi družbeni delitvi dela, v okviru obstoječe privatne lastnine in družbene 
diferenciacije, je proizvodno fizično delo pomenilo tudi zares oviro za vsestranski 
razvoj delavca, sužnja ali svobodnega (prav tako, kakor v drugačnih pojavnih 
oblikah tudi danes, namreč ravno toliko, kolikor še nismo premagali nasprotja 
med fizičnim in umskim delom, torej nasprotij v socialni in razredni diferencia-
ciji). Najvišji vzgojni smoter — kalokagathia, celotno vzgojno prizadevanje — 
paideia, je torej imela skozi vso zgodovino grške kulture aristokratsko značilnost 
in usmerjenost k človeku, ki je vzvišen nad vsakdanjo materialno proizvodno 
nujnost jo in ki se uresničuje na področju »kraljestva svobode«. V tem je, zaradi 
takratnih konkretnih družbenih okoliščin delitve dela, bila humanistična potenca 
take vzgoje, a hkrati tudi n jena antropološka in družbena omejenost. K o so 
antični Grki razvijali koncepcijo vsestranskega in harmoničnega človeka, znotraj 
pogojev in okoliščin njihovega družbenega življenja in prakse, so morali, v 
nega in fizičnega dela, na področje »kraljestva svobode«, prostega časa, na pod-
postaviti izven najbolj grobih oblik tega »kraljestva nujnosti«, izven proizvod-
obstoječih razmerah »kraljestva nujnosti«, razvoj človekovih individualnih sil 

7 Aristotel, Politika, BIGZ, Beograd, 1975, str. 201 (7. knj. XV, 11). 
8 Werner Jaeger, Paideia: Die Formung des Griechischen Menschen, Walter de Gruyter 

& Co., Berlin und Leipzig, 1934, I. Bnd., str. 5. 
» Glej: Homer, Odiseja, VIII, str. 159—164. 
'» Aristotel, Nikomahova etika, Kultura, Beograd, 1958, str. 7, 1095 b). 



ročje duhovne aktivnosti privilegiranih slojev. V skupnosti, v kateri se še niso 
razvili objektivni zgodovinski pogoji za odpravo nasprotja med fizičnim in um-
skim delom, pogoji za odpravo družbenega izkoriščanja, za odpravo nasprotja 
med posameznikom in skupnostjo (nasprotja med individualnim in družbenim), 
je kvaliteto človekove individualnosti mogoče uveljavljati le, če jo koncipiramo 
elitniško, aristokratsko. V tem se je tudi nahajala dejanska možnost antičnih 
Grkov in srednjeveških humanistov. Temeljno področje in način človekovega 
uresničevanja je delo, toda v obstoječih dosedanjih oblikah delitve dela v zgo-
dovini, je možnost vsestranskega razvoja posameznika vedno bila na strani 
družbeno privilegiranega dela, na strani privatne lastnine: »Ravno v tem, da sta 
delitev dela in menjava upodobi privatne lastnine, ravno v tem je dvojni dokaz 
tega, da je človeško življenje za svojo ostvaritev potrebovalo privatno lastnino, 
kakor po drugi strani tega, da zdaj (v razmerah kapitalistične produkcije in 
družbenih odnosov — op. O. A.) potrebuje odpravo privatne lastnine.«11 

V antični Grčiji gre najpre j za to, da so bili iz paideie izključeni vsi nesvo-
bodni — sužnji. Z a njih niso veljali cilji kalokagathie. Vsekakor tudi najbolj 
razvita humanistična misel in najbolj razvita demokracija ni videla v sužnju 
paideie vrednega človeka in v sužnjelastništvu ni razpoznavala surove oblike 
nečloveškosti in nedemokratičnosti. Posamični glasovi sofistov zoper suženjstvo 
(v kolikor niso bili le modna poza ali neizbežen davek radikalnemu duhu grškega 
prosvetljenstva v sredini 5. stol.) objektivno niso mogli imeti širšega odmeva. 
Pogoji materialne proizvodnje so slej ko prej, če ne že terjali, pa vsaj omogočali 
lastništvo sužnjev kot ekonomsko koristen in učinkovit proizvodni način in 
odnos. Na primer v 6. stol., je kakih desettisoč spartiakov (moških) aristokrat-
skega rodu, organiziranih v vojaško urejeni državi, vladalo in ekonomsko izkori-
ščalo okrog dvestotisoč helotov (kmetov — državnih sužnjev) in podrejenih 
perioikov (sicer svobodnih kmetov). Za časa največjega razcveta Aten po zmagi 
nad Perzijci je bilo v atenski državi štiridesettisoč svobodnih državljanov (mo-
ških) in osemdesettisoč sužnjev (tudi moških); ostalo prebivalstvo so bile ženske 
in otroci, razni priseljenci (metoikoi) brez državljanskih pravic; družbeni sloji, 
ki so materialno proizvajali z neposrednim fizičnim delom so bili torej predvsem 
kmetje, sužnji, različni najemni delavci in obrtniki. 

Suženjstvo so od nekdaj v grški filozofski in politični misli utemeljevali s 
prirodnim izvorom. Solonov odkup in osvoboditev Grkov, ki so zaradi dolgov 
ali vojne padli v suženjstvo, sicer dokazuje zavest o tem,, da je suženjski odnos 
lahko posledica družbenih okoliščin, vendar le, kadar gre za ljudi grškega rodu 
— barbari pa imajo suženjsko naravo in so zato po naravi določeni za sužnje, 
kot z zadovoljstvom Aristotel navaja Euripida: »po pravici Heleni vladajo bar-
barom«.12 Da suženjstvo ni izraz naravnega reda, ampak le posledica (krivičnih) 
družbenih odnosov, družbene prisile, so izpovedovali nekateri radikalno nastro-
jeni sofisti (na primer Hipija, Antifont, Alkidamant). Toda v razviti politični 
filozofiji Platona in Aristotela je suženjstvo vendar postavljeno kot posledica 
prirodnega stanja, namreč v tem smislu, da so nekateri l judje po naravi (pri 
Aristotelu seveda ne več po rodu, po družini, kakor še pri Homerju — takšno 

11 K. Marx, Ekonomsko filozofski rokopisi, MEID, CZ, Ljubljana 1969, str. 364. 
11 Aristotel, Politika, o. d., str. 4. 



aristokratsko argumentacijo je že odpravila demokracija in nacionalna in pro-
svetljena sofistika — ampak sedaj po individualni, osebni naravi) »primerni« in 
določeni za sužnje. Razumljivo: to so tisti ljudje, ki že so sužnji ali barbari. Na 
osnovi takega razumevanja suženjstva je seveda suženj, ki je »po prirodi suženj, 
čeprav je človek . . . lastništvo nekoga, lastništvo pa je orodje za delo . . ,«,18 tudi 
izključen iz humanističnega prizadevanja, izraženega v paidcii. Suženjska mladina 
se je v vsakodnevnem procesu dela in življenja v svoji družini in v družini 
svojega gospodarja usposabljala in navajala za opravljanje različnih proizvodnih, 
fizičnih del. Sužnji v privatni lastnini, v lasti družine, so opravljali različna hišna 
dela — iz vrst le-teh so izšli znani varuhi in, kasneje v rimski dobi tudi vzgojitelji 
in učitelji aristokratskih otrok, imenovani — paidagogos. Poleg družinskih suž-
njev so bili številni državni sužnji. V Atenah je največji del državnih sužnjev 
delalo v rudnikih srebra na Lauriji, mnoge so zaposlili pri gradbenih delih, v 
mornarici, kot čistilce ulic, nadzornike trgov in celo kot državno (mestno) 
policijo. V Šparti so heloti, razen poljedelskega in drugega težkega fizičnega dela, 
služili tudi v špartanski vojski kot pomožni oboroženci in drugo\ (V bitkah je 
bilo k vsakemu spartiatu dodeljenih še kakšnih pet do sedem oboroženih helotov.) 
V kolikor pa so sužnji oz. suženjski otroci in mladina le bili deležni institucio-
nalnega izobraževanja in vzgoje, pa je ta bila vsa usmerjena v izključno usposab-
ljanje za praktična dela. Tako govori Aristotel: »Ena veda je za gospodarje, 
druga za sužnje. Veda za sužnje je na primer tista, ki jo je za plačilo predaval 
učitelj v Sirakuzi. Suženjske otroke je poučeval v različnih hišnih opravilih; 
lahko so si pridobili tudi večje znanje, na primer v kuharskih veščinah . . . To 
je približno vse, kar je treba sužnju vedeti. T a vrsta znanja nima v sebi ničesar 
velikega, niti vzvišenega.«14 

Iz povedanega pa ne smemo zaključiti, da je bil ideal grške paideie — 
kalokagathia zato privilegij vseh svobodnih. V homerski dobi je bila kalokagathia 
identična s cilji in vrednotami aristokratskega stanu, pozneje, v obdobju demo-
kratizacije družbenih odnosov v 5. stoletju je kalokagathia, ta najvišja arete, 
načelno postala človeška možnost in kulturna last vsakega svobodnega državljana. 
Vendar je spolna in razredna diferenciacija med svobodnimi tudi onemogočala 
možnost uresničevanja idealov paideie za ženske in za nižje sloje svobodnih 
državljanov. Stvarne možnosti in pogoji izobraževanja so bili tudi pri svobodnih 
državljanih determinirani z njihovim socialnim in materialnim položajem; v 
obstoječih vzgojno izobraževalnih ustanovah (predvsem na višji stopnji filozofskih 
študij) se je nahajala pretežno, če ne celo izključno (moška) mladina iz najvišjih 
bogataških in plemiških slojev. Formalna politična enakopravnost vseh državlja-
nov ni sama po sebi uresničila enakopravnosti pogojev za vzgojo in izobraževanje 
za vse državljane. Socialna in materialna diferenciacija se je na področju vzgoje 
in izobraževanja izkazovala kot bistvena ovira za uresničitev enakih pogojev za 
vse pri njihovem izobraževanju, kakor se kot bistvena ovira izkazuje tudi v 
današnjih meščanskih in socialističnih demokracijah (ob čemer je seveda način 
premagovanja teh ovir bistveno različen glede na različen družbeni sistem). 

13 Ibid., str. 7. 
14 Ibid., str. 11. 



Grška paideia je, ne le v praksi, ampak po svoji idejni usmerjenosti, po 
svojem osnovnem antropološkem pojmovanju in duhu, izključevala vse tiste svo-
bodne državljane, ki so in dokler so opravljali neposredna fizična, materialno 
proizvodna dela kot sredstvo svoje eksistence, katerim je torej bilo proizvajanje 
materialnih dobrin osnovno eksistenčno vprašanje. Proces demokratizacije politič-
nih odnosov v grških polisih, posebno v obdobju prosvetljenstva in racionalistične 
kritike tradicije (na primer sofisti), je humanistični ideal vsestranskega človeka 
sicer postavil kot vseljudski (vsegrški) ideal za vse svobodne državljane, torej ne 
več izključno kot dedni aristokratski privilegij. Toda možnost, »realnost« tega 
ideala vzgoje je skozi vso zgodovino stare Grčije, od Homerja do Aristotela, 
izhajala iz »kraljestva svobode«, onkra j nujnosti materialne proizvodnje, iz du-
hovne aktivnosti posameznika v družbi, iz prostega časa, »ki je, da še enkrat 
ponovimo začetek vsega.«15 Primerjajmo tudi besedo šola (lat. schola), ki ima svoj 
izvor v grški besedi »shole«, kar pomeni prosti čas, dejavnost v prostem času. S 
takšno, v bistvu aristokratsko elitniško opredelitvijo paideie in kalokagathie, je 
po miselnosti grške paideie vsakemu delavcu, čeprav svobodnemu in politično 
enakopravnemu, a priori, to je, prav zato, ker se ubada z materialno proizvodnjo, 
s fizičnim delom, onemogočeno, da bi dosegel najvišjo človeško arete. Aristotel 
izrecno pove: »Če je delavec tudi državljan, potem moram reči, da državljanska 
vrlina, o kateri smo govorili, ni vrlina vsakega državljana, vseh svobodnih, ampak 
samo tistih, ki jim ni potrebno delati za nujne življenjske potrebe . . . Zakaj tisti, 
ki je delavec ali thet ne more negovati vrline.«'" (podčrtal O. A.). Prezir, ki so ga 
Grki čutili do fizičnega proizvodnega dela je bil objektivno pogojen s privilegira-
nim družbenim razrednim položajem svobodnih nasproti nesvobodnim (sužnjem); 
to je splošni razredni okvir sužnjelastniške grške družbe. Specifično pa se je 
odklonilni odnos do materialno-proizvodnega dela porajal predvsem iz razrednega 
antagonizma med svobodnimi. Tu se je skozi vso grško zgodovino dejansko bil 
boj za oblast med aristokracijo in plutokracijo na eni in demosom na drugi strani. 
Področje državljana (ne-sužnja) je bilo tisto, kjer se je v antični Grčiji stvarno 
zastavljalo vprašanje možnosti uresničevanja človeka kot človeka, vprašanje od-
nosa med svobodo in nesvobodo. Prava in najvišja človeška arete, vsestranski in 
harmonični zravoj človekovih duhovnih in telesnih sil, spoznanje vrhovne resnice 
in doseganje blaženosti, sreče (eudaimonia), skratka smoter kalokagathie, ki je 
»samemu sebi namen«, je bil potemtakem delovnemu človeku, čeprav svobod-
nemu državljanu, že po duhu in ideji grške paideie nedostopen, doseči so ga 
mogli le tisti, ki so svoje moči usmerili v dejavnosti izven neposredne materialne 
nuje. 

Za nižje sloje svobodnih, ki opravljajo neko proizvodno dejavnost, obstaja 
neka druga arete, njim primerna, ki ni splošna in najvišja, ampak je posebna z 
ozirom na delo, ki ga opravljajo. Hesiod, sin kmeta iz Askre, je v svojem spisu 
(pesnitvi) »Dela in dnevi« prvi jasno formuliral ideale preprostega delovnega 
človeka. Ob koncu arhajske in na začetku klasične dobe grške zgodovine, ko se je 
čutil propad starih tradicij in se je večal negotovi družbeni položaj preprostega 
ljudstva (posebno kmečkega vpričo grabežljivega plemstva), je Hesiod skušal 

15 Ibid., str. 204. 
111 Ibid., str. 61. 



podati osnovne vrline delovnega človeka, v smislu katerih naj bi se vzgajal, se 
po njih ravnal in si tako zagotovil varno družbeno in ekonomsko eksistenco. V 
nasprotju s Homcrjevim idealom vzvišenega junaka so Hesiodove vrline predvsem: 
pridno in marljivo delo, skrbno gospodarjenje in spoštovanje reda in zakonov. 
Tako se skladno z razredno diferenciacijo med svobodnimi Grki srečujemo z 
dvotirnim vrednostnim konceptom, z dvojnim smotrom: eden za preprosto ljud-
stvo, ki vsebuje predvsem utilitarne in pragmatične cilje in vrednote, potrebne za 
uspešno zagotavljanje materialne eksistence s fizičnim proizvodnim delom, drugi 
za pripadnike družbene elite, ki vsebuje cilje in vrednote kalokagathie, kar je 
istovetno z idealom človeka sploh. To dvojnost nadalje razvijata v njuni politični 
filozofiji Platon in Aristotel. 

Pragmatične, materialno-pridobitniške in dejavnosti za zagotavljanje osnovne 
materialne eksistence posameznika in skupnosti (polisa) nasploh so pomenile 
določeno vrlino za človeka kot državljana, imele so svojo vrednost: dober držav-
ljan. Katerokoli delo, če je potrebno za materialni in siceršnji obstoj skupnosti, 
je pojmovano kot neka vrlina, za katero je treba (določene) ljudi usposobiti. Ta 
misel preveva celotna Platonova razmišljanja o idealni državi. Na primer: »Oprav-
ljati svoje delo — v tem je, o prijatelj, najbrže način obstoja pravičnosti . . . 
Gotovo nismo pozabili, da pravičnost države izhaja iz tega, da vsaka od tistih 
treh vrst ljudi (filozofi, vojaki-čuvarji in proizvajalci materialnih dobrin — op. 
O. A.) opravlja svoje delo.«17 Kot Platon po eni strani absolutizira državo nad 
posameznikom in je zatorej, z ozirom na interes države vsako delo, tudi materialno 
proizvodno, ovrednoteno kot neka vrlina človeka, tako po drugi strani vidi mož-
nost »pravega« uresničevanja človeka, najvišjo človeško in absolutno vrlino izven 
neposredne funkcije človeka kot državljana: v duhovni kontemplaciji, v spozna-
vanju sveta idej in v približevanju k njemu, v ljubezni do modrosti (kar je seveda 
možno le za nekatere — za filozofe — pod pogojem, da država brezhibno funk-
cionira, da vsak opravlja svojo pragmatično državljansko funkcijo in nalogo). 
Zato naj tudi vladar (posebna, pragmatična družbena vrlina in dejavnost, sredstvo) 
postane filozof (obča človeška vrlina in dejavnost, končna, absolutna, sama sebi 
namen).18 Še določneje precizira odnos med občečloveško vrlino in posebno, 
konkretno družbeno vrlino Aristotel. Tudi on, podobno kot Sokrat in Platon, 
vidi najvišjo človeško vrlino v duhovni aktivnosti človeka, vendar za razliko od 
Platona te duhovne (umske) dejavnosti ne postavlja izven družbene (državne) 
dejavnosti, temveč jo razume kot najvišjo duhovno dejavnost v družbi. V III. 
knjigi Politike piše: »Prav tako je dobro skupnosti tudi naloga in dolžnost vseh 
državljanov, čeprav so med njimi razlike; tisto pa, kar tvori državo, to je njena 
ureditev. Za to vrlina državljana mora biti vrlina z ozirom na obliko državne 
ureditve. Če je torej več državnih ureditev, je jasno, da neka vrlina dobrega 
državljana ne more biti popolna vrlina, mi pa menimo, da je dober človek ta, ki 
ima popolno vrlino. Zato je razumljivo, da je državljan lahko dober, čeprav nima 
vrline, ki dela dobrega človeka. Glede na to je jasno, da vrlina, ki dela dobrega 
človeka ni istovetna z vrlino, ki dela dobrega državljana. Ali obstaja kdo, ki v 
sebi združuje vrlino dobrega državljana in dobrega človeka? Menim, da je dober 

17 Platon, Država, BIGZ, Beograd, 1976, str. 119, 130, (433 b, 441 d). 
18 Ibid., str. 164, (473 d). 



vladar hkrati tudi dober človek . . . Vrlina dobrega vladarja je enaka vrlini dobrega 
človeka.«19 (vse podčrtal O. A.). 

Odnos med obema kategorijama vrlin ni le odnos med višjimi in nižjimi ideali 
in vrednotami, ampak je tudi odnos med samozadostnim in pogojenim, med 
splošnim in posebnim, med občečloveškim in konkretno-družbenim. Tako antična 
humanistična misel pravzaprav izrazi odnos med posameznikom in skupnostjo kot 
odnos med človeškim nasploh in posebnim državljanskim,. Na tej strani stoji 
opredelitev vrlin in ciljev, ki so konkretno družbeno pogojeni, ki predstavljajo 
posebno dejavnost in usmerjenost človeka kot državljana, ki je nujna za obstoj 
skupnosti (države) in s tem za obstoj vseh posameznikov; ta posebna človekova 
funkcija v skupnosti (»kraljestvo nujnosti«) ima v grški politični in pedagoški 
misli določeno vrednost: definirana je kot državljanska vrlina. Na drugi strani pa 
stoji ideal človeka nasploh, občečloveška vrlina, smoter individualnega razvoja; 
ta smoter ni istoveten z nobeno vrlino, kvečjemu z najvišjo posebno vrlino držav-
ljana, smoter, ki je opredeljen s »kraljestvom svobode«. V Nikomahovi etiki piše 
Aristotel: »Ker je smotrov več in ker med njimi nekatere, na primer bogastvo, 
igranje na piščali, o rodja sploh, izbiramo le za dosego drugih smotrov, je jasno, 
da niso vsi smotri končni. Najvišje dobro pa je brez dvoma nek končni smoter. 
Skratka: za končnega in popolnega označujemo tisti smoter, ki ga izberemo le 
zavoljo njega samega in nikdar zavoljo česa drugega.«20 

Aristotelova in sploh grška politična misel je vsebovala spoznanje o temelj-
nem in neizogibnem dejstvu življenja posameznika v skupnosti, namreč — kot dva 
tisoč let kasneje govori Marx, ta Aristotel novega veka —, da se lahko šele 
»onstran kraljestva nujnosti začne razvoj človeške moči, ki je samemu sebi namen, 
resnično kraljestvo svobode.«-' Dejstvo, da so že Grki antične dobe zmogli zasta-
viti človeški problem kot vprašanje smotra, »ki ga izberemo le zavoljo njega 
samega«, »ki je sam sebi namen«, ocenjujem kot najbolj revolucionaren dosežek 
v razvoju človeške civilizacije in kulture. To se je seveda lahko zgodilo šele na 
tisti stopnji razvitosti družbenih odnosov, ko so se človeku začele odpirati dotlej 
neznane in mnogotere razsežnosti in najširše možnosti njegovega življenja, ko je 
delitev dela rešila človeka neposredne nuje in skrbi za vsakdanjo materialno 
eksistenco, ko ga je družbeni odnos pripeljal do resničnega in doživetega (prakti-
ciranega) problema v razmerju med svobodo in nesvobodo. Prav demokratični 
polis dosega prvič v zgodovini to stopnjo, ne da bi seveda zastavljeni smoter 
zmogel učinkovito razrešiti. Gre pa za to: celotna zgodovina humanizma, od 
antike do socializma, teži k takšni možnosti, k smotru, kjer človek »resnično 
proizvaja šele osvobojen od potrebe«, kjer človek »zategadelj oblikuje tudi po 
zakonih lepote.«22 

Razumljivo je, da pogoje in možnosti razvoja človekovih moči, »ki so same 
sebi namen«, zastavlja Aristotel bistveno drugače kot Marx. Od Homerja dalje 
so Grki svoj najvišji ideal človeka vedno opredeljevali v okviru skupnosti, v 
funkciji skupnosti oziroma države. Individualna pedagoška koncepcija antičnih 
Grkov, ki je formulirala smotre človeka, ni zanikala države kot področja posa-

19 Aristotel, Politika, o. d., str. 58, 59. 
20 Aristotel, Nikomahova etika, CZ, Ljubljana, 1964, str. 81, 1097 a). 
11 K. Marx, Kapital III, CZ, Ljubljana, 1973, str. 914. 
52 K. Marx, Fiiozofsko ekonomski rokopisi, o. d., str. 309. 



meznikovega individualnega in svobodnega razvoja — kar je dva tisoč let kasneje 
storila Rousseaujeva individualna koncepcija vzgoje, ki je s tem tudi dokončno raz-
bila antično in krščansko iluzijo skladnosti med posameznikovim in družbenim inte-
resom, iluzijo idealne skupnosti v zgodovinskih okoliščinah odtujenega dela in 
razrednih izkoriščevalskih odnosov. Država je bila za Grka najvišja oblika civili-
zirane skupnosti, ki je od posameznikov sicer terjala posebne oblike udejstvovanja, 
ki so omejevale možnost njegovega vsestranskega razvoja, vendar pa je na takšen 
način delujoča skupnost hkrati omogočala uresničitev prave človeške vrline. Tako 
Marxu kot Aristotelu je torej jasno, da se »kraljestvo svobode lahko razvije le 
na kraljestvu nujnosti kot svoji podlagi«,23 toda bistvena razlika med njima je v 
tem, da Aristotel (in celotna antična grška politična misel) sprejema »kraljestvo 
nujnosti« kot dano in nespremenljivo dejstvo, torej kot takšno, ki omogoča ures-
ničevanje najvišjega ideala le za družbeno elito. V razmerah družbenoproizvodne 
nuje, ki je človekovo ustvarjalnost, svobodo in njegovo vsestransko individualno 
izražanje v množičnem obsegu omejevala — ali v obliki grobe fizične prisile 
proizvodnega dela ali splošne podreditve posameznika interesu države — je 
grška paideia dosegla visok nivo kvalitete v pojmovanju človekove individualnosti 
in v problemu človekovega uresničevanja le ta'ko, da je poiskala možnosti posa-
meznikovega individualnega razvoja sicer znotraj družbenih dejavnosti in intere-
sov, toda izven področja materialne fizične proizvodnje, izven področja pragma-
tičnih, za državo neposredno koristnih dejavnostih, torej na področju najvišjih 
duhovnih, družbenih in osebnih aktivnosti: v politiki, v filozofiji, v etiki, v 
umetnosti, v telesni aktivnosti v pomenu estetskega uživanja. To pa je hkrati 
pomenilo, da uresničevanje vseh človekovih možnosti in sil skozi vidik radikalne 
družbene, materialno-proizvodne in duhovne prakse ni možno. Iz takšnih proti-
slovij tudi izhaja razredno-izkoriščevalski oz. aristokratski in abstraktno huma-
nistični oz. družbeno konzervativni značaj grške paideie. 

Če vsebinsko konkretiziramo pojem, kalokagathie lahko ugotovimo, da je bil 
svoboden državljan deležen gimnastične ali telesne in muzične vzgoje, ki je 
zajemala umsko, moralno in estetsko vzgajanje in izobraževanje. Vsebine posamez-
nih vzgojnih področij so se spreminjale in bogatile v celotnem nadaljnem razvoju ci-
vilizacije; posamezna vzgojna področja so dobivala večji ali manjši poudarek in 
pomen v skladu z določenim družbenim razrednim interesom, socialistična pe-
dagogika (in že delno buržoazna: Rousseau, Pestallozzi) dodaja omenjenim štirim 
še delovno vzgojo. Omenjene vrste vzgoje strukturno nespremenjeno sestavljajo 
(konkretizirajo) pojem in podobo človekove vsestranosti skozi vso zgodovino 
pedagogike, prav do danes. 

Pedagogika socialističnih dežel v celoti prevzema klasična vzgojna področja 
(telesna, umska, moralna in estetska — navadno tudi v takem vrstnem redu) s 
tem, da ustrezno socialističnemu družbenemu sistemu spreminja vsebino in funk-
cijo teh področij. K njim pa še doda delovno vzgojo in politehnično izobraževanje 
kot samostojno vzgojno področje. Tako v socialistični pedagoški misli predstavlja 
in sestavlja podobo vsestranskega človeka vseh pet vrst vzgoje. Opredelitev 
delovne vzgoje in politehničnega izobraževanja kot sestavne komponente vzgaja-
nja vsestranskih ljudi je v socialistični pedagogiki pomenilo poskus, da bi na 

23 K. Marx, Kapital III, o. d., str. 914. 



vzgojno-izobraževalnem področju premagali zgodovinsko nasprotje med umsko 
in fizično vzgojo. Pojem politehničnega izobraževanja uvaja v socialistično peda-
goško misel Marx v svojih »Instrukcijah za delegate začasnega generalnega sveta 
po posameznih vprašanjih« iz leta 1866 kjer pravi: »Pod vzgojo razumemo tri 
stvari: prvič: duhovna vzgoja, drugič: telesna vzgoja, kot se bo vršila v šolah za 
telesno vzgojo in pri vojaških vajah. Tretjič: politehnično izobraževanje, ki 
podaja splošne principe celotnega produkcijskega procesa in hkrati otroke in 
mladino uvaja v praktično uporabo osnovnih orodij vseh delovnih panog.«24 

Tudi v jugoslovanski socialistični pedagogiki od osvoboditve sem smo opre-
deljevali (konkretizirali) pojem človekove vsestranosti največkrat po posameznih 
vrstah vzgoje.25 V novejših pedagoških delih je pojmovanje človekove vsestranosti 
opredeljeno predvsem s področji človekove družbene dejavnosti, medtem ko so 
vrste vzgoje podane bolj kot vsebinske komponente vzgojno-izobraževalnega 
procesa, oziroma, se kaže premik od pretežno ekstenzivnega pojmovanja člove-
kove vsestranosti po posameznih straneh osebnosti k bolj intenzivnemu pojmo-
vanju razvoja človekove individualnosti (kar se na terminološkem nivoju kaže 
tudi v rabi ustreznejše besede »celovit«), kakor jo zahtevajo in omogočajo 
sodobni družbeni procesi (delo, samoupravljanje, prosti čas).20 Usmeritev vzgoje 
k delu, k družbeno-politični aktivnosti v smislu samoupravljanja in k osebnemu 
življenju pomeni pri nas vsekakor bistven kvalitativni premik v smeri celovitega 
razvijanja človekove osebnosti in njegove individualnosti.27 Pri tem seveda ne gre 
za nikakršno izključujoče, alternativno nasprotje med obema konkretizacijama 
vsestranske osebnosti (vrste vzgoje oz. vzgojna področja — družbena, eksistenčna 
področja človekove dejavnosti) temveč nasprotno, za nujno sintezo. Za sociali-
stično pedagogiko, ki si zastavlja marksistično koncipiran smoter celovitega 
individua, je razumevanje človekovega razvoja po posameznih vzgojnih področjih 
oz. vrstah vzgoje sprejemljivo samo kot delovna usmeritev, npr. pri okvirnem opre-
deljevanju vsebin, predmetov in programov v intencionalnem vzgojno-izobraževal-
nem procesu: »delitev strukture osebnosti na posamezne razsežnosti (fizične, inte-
lektualne, moralne, estetske idr.) je v resnici samo delovna, da bi se v empirični 
opredmeteni obliki bolje izrazilo to, kar bi bilo treba oblikovati pri revolucio-
narno usmerjeni osebnosti.«28 Vzgojna teorija, ki pa načelno pojmuje človekovo 
vsestranost po posameznih in vseh vrstah vzgoje, se pravzaprav odreka celovitosti 
in vsestranosti (v globinskem pomenu) človeka. Celovitost namreč realno nastaja 
iz univerzalne in ustvarjalne aktivnosti, iz dela, iz vzgoje in izobraževanja za 

24 Marx/Engels, t)ber Erziehung und Bildung, Volk und Wissen, Berlin, 1971, str. 164. 
25 Glej na primer učbenike pedagogike: S. Pataki, Uvod u opču pedagogi ju, Zagreb, 1948, 

str. 49; S. Pataki, Opča pedagogija, Zagreb, 1951, str. 58; R. Teodosič, Pedagogika, Sarajevo, 
1958, str. 25; Krneta-Polkonjak, Pedagogija, Beograd, 1965, str. 93, 94. 

20 V to smer gredo na primer pedagoški teksti: Pedagogika I, Ljubljana, 1975 (1968); 
M. Orlovič-Potkonjak/N. Potkonjak, Pedagogija II, Beograd, 1974; R. Lešnik, Osnove pedago-
8ike, Ljubljana, 1975; I. Mrmak, Prispevki k marksistični zasnovanosti vzgoje in izobraževanja, 
Ljubl jana , 1977; E. Roje, Prispevki k teoriji vzgoje v sistemu socialističnega samoupravljanja, 
Ljubl jana , 1978. 

27 Novo, marksistično in družbeno aktualno stališče vzgoje vsestranskega oz. c.clovitcga 
človeka je institucionalno deklariral tudi Zakon o osnovni šoli 1980 (čl. 2) in zakon o usmer-
jenem izobraževanju (čl. 12). 

2,1 I. Mrmak, Prispevki k marksistični zasnovanosti vzgoje in izobraževanja, Zavod SR 
Slovenije za šolstvo, Novi vidiki, Ljubljana, 1977, str. 116. 



takšno dejavnost. Zato je treba koncepcijo vsestranosti utemeljiti v procesu uspo-
sabljanja in motiviranja posameznikov za angažirano in radikalno dejavnost v 
okoliščinah kjer živi in dela, kjer v celovitem procesu dejavnosti (kot učenec v 
šoli in otrok v družini, odrasli v vseh družbenih procesih) raste njegova vsestra-
nost (tj. njegova umska, telesna, estetska, moralna, delovna in še mnogokakšna 
formiranost, kjer se torej šele oblikuje osebnostna celovitost kot revolucionarna 
usmerjenost v dejavnosti dela (poklica), upravljanja (samoupravljanja) in oseb-
nega življenja. 

Glede delovne vzgoje, ki jo uvrščamo kot samostojno vzgojno področje poleg 
ostalih štirih, pa menim, da predstavlja iz konceptualno-strukturnega vidika 
človekove vsestranosti nelogični dodatek. Ostale štiri vrste vzgoje namreč izhajajo 
iz ustrezno razčlenjene osebnostne strukture, dejansko na osnovi antično-krščan-
skega bipolarnega pojmovanja človeka: telesna sfera, kateri ustreza področje 
telesne vzgoje in duhovna sfera, kateri ustreza intelektualna, moralna in estetska 
vzgoja. Delovna vzgoja pa je v bistvu usposabljanje človeka za družben pro-
dukcijski odnos, za opredmeteno dejavnost, usposabljanje za materialno in du-
hovno produkcijo; delovna vzgoja zatorej v strukturi konkretizacije smotra ne 
more stati poleg ostatih štirih vrst vzgoje, temveč pomeni akcijsko, produkcijsko 
usmerjenost umskega, moralnega, estetskega in telesnega formiranja človekove 
osebnosti ter vzgojo za delovno, praktično usposobljenost, ki temelji na ustrezni 
umski, moralni, estetski in telesni osebni razvitosti. 

Vzgojna teorija in praksa, ki se usmerja, glede na vprašanje končnega vzgoj-
nega smotra po posameznih vrstah vzgoje, izhaja iz vprašanja, kako in koliko naj 
bo posameznik vzgojen v okviru teh vzgoj. Na nivoju šolske konkretizacije to 
pomeni, kako in koliko učenec obvlada posamezne vzgojno izobraževalne vsebine 
(matematiko, družbeno-moralno vzgojo, glasbo, telovadbo itn.). To vprašanje je 
vsekakor pomembno vprašanje, vendar ne kot vprašanje končnih rezultatov oz. 
smotrov vzgoje, ne kot vprašanje človekove osebne oblikovanosti, temveč kot 
vprašanje (pred)pogojev osebne razvitosti. Pri končnem smotru se moramo vpra-
šati, kako je naš gojenec usposobljen, ne za matematiko ali za telovadbo, temveč 
za to, ali se bo mogel, znal in hotel angažirano vključevati v družbene procese 
(samoupravljanje), ali je naš gojenec usposobljen za začetek dela v poklicu in za 
nadaljnje učenje, ali je naš gojenec usposobljen, da bo znal človeško urejati 
razmere svojega osebnega življenja. Tem ciljem so in morajo biti podrejeni cilji 
matematike, telovadbe itd; vsebine, načela in metode umske, moralne, estetske 
in telesne vzgoje imajo svoj smisel in svojo vrednost, svoj »raison d'etre« le glede 
na to, v kolikor prispevajo k oblikovanju posameznika za človečno, ustvarjalno 
in humano življenje in dejavnost na družbenem, delovnem in osebnem eksistenč-
nem področju, v kolikor usposabljajo in motivirajo posameznike za revolucionarno 
spreminjanje svojih, danes še marsikdaj nečloveških okoliščin bivanja. Posamezna 
vzgojna področja torej predstavljajo nujno osnovo, iz katere raste specifična 
individualna razvitost vsakega posameznika (globinski vidik: »naj bi imel vsak, 
v katerem tiči kak Rafael, možnost, da se neovirano izobrazi«,29) katere končni 
smoter je ustvarjalnost v družbenih, delovnih in osebnih dejavnostih in razmerah, 
v katerih ta posameznik živi. Koncepcijo človekove celovitosti utemeljimo zatorej 

29 K. Marx-F. Engels, Nemška ideologija, MEID II, CZ, Ljubljana, 1971 str. 258. 



le v dialektični povezanosti in odnosu med osebkom in okoljem kot ustvarjalnem 
procesu spreminjanja okoliščin in s tem samega sebe — človek prakse, vsestran-
ska osebnost kot univerzalnost, in celovitost človekove akcije — totalni človek, 
kot maksimalni in neoviran razvoj človekovih individualnih sposobnosti in zado-
voljevanje temeljnih potreb na human in ustvarjalen način — bogati človek.™ 

30 Takšno koncepcijo in strukturo pojma človekove celovitosti sem podrobneje razvil v: 
O. Autor, Bistvo človeka — antropološka osnova vzgojnih smotrov, Sod P, 7—8, 9—10/77. 

2 1 Anthropos 4—6 321 





Razvoj humanističnih strok 





Nekaj misli o položaju v slovenski geografiji* 

MIRKO PAK 

Namen tega sestavka je prikazati nekatere glavne značilnosti razvoja in seda-
njega stanja v slovenski geografiji na področju znanstveno-raziskovalnega, peda-
goškega in praktičnega pomena stroke, s posebnim poudarkom na razvoju in sta-
nju geografije na naši univerzi. 

Geografija kot sintetična veda o zemeljskem površju (geografskem okolju, po-
krajini, zemeljski površinski sferi, geosferi) in o vseh funkcijsko povezanih in so-
odvisnih pojavih in dejavnikih, ki to zemeljsko površje oblikujejo in vplivajo na 
razmestitev pojavov (naravnih in družbenih), je v Sloveniji dokaj uspešno sledila 
splošnim razvojnim tokovom stroke in v veliki meri tudi potrebam družbenogo-
spodarskega razvoja. V svojem dinamičnem povojnem razvoju, je zelo hitro prešla 
posamezne faze, v katerih je spočetka prevladoval morfološki, kasneje pa funkcio-
nalni in procesološki pristop, s čemer se je vključila v tokove razvoja geografske 
znanosti v svetu. Na to kažejo rezultati šestdesetletnega organiziranega dela, funk-
cija in pomen geografije v znanosti ter v pedagoški in nepedagoški dejavnosti, kjer 
se sicer stalno poraja jo problemi v zvezi z njenim predmetom, integracijo in raz-
mejitvijo z drugimi strokami ter možnostmi, ki obstajajo v danem trenutku in 
Prostoru, kakor tudi v rezultatih prizadevanj na vseh naštetih področjih. Med 
drugim kažejo na to tudi dokaj številni polemični prispevki v slovenskem geograf-
skem tisku izpod peres Svetozarja Ilešiča, Igorja Vrišerja, Ivana Gamsa, Vladimir-
ja Klemenčiča, Jakoba Medveda in drugih ter prispevki v jubilejnem 44. letniku 
Geografskega vestnika (1972), ki dokazujejo zanimanje slovenskih geografov za 
njene vsebinske in razvojne probleme. Iz tega pa, ne glede na razvojne in vsebin-
ske razlike na posameznih področjih geografije, odseva enotna ocena o vseskozi 
dialektično materialistični naravnanosti slovenske geografske znanosti, kar je tudi 
sicer za geografijo, ki svoj predmet nujno obravnava v gibanju, prostoru in času, 
ze sicer sama po sebi razumljiva. Obravnava mora biti razvojna in funkcionalna in 
'zhajala naj bi iz prostora in časa ter bi morala ovrednotiti vlogo in pomen vsakega 

* Sestavek je bil pripravljen kot gradivo za razpravo o marksistični naravnanosti geogra-
;'Je, ki sta ga v maju 1981 skupaj organizirala Marksistični center in PZE za geografijo fi-
lozofske fakultete. 

Pri pripravi gradiva so z nasveti sodelovali naslednji sodelavci PZE za geografijo filo-
zofske fakultete: Andrej Černe, dr. Vladimir Klemenčič, mag. Dušan Plut in dr. Igor Vrišer. 



posameznega pojava ali sklopa pojavov v njihovi soodvisnosti. V svojih proučitvah 
jc geografi ja sicer upoštevala temeljne dialektične zakone: o medsebojni poveza-
nosti in odvisnosti pojavov, o stalnem spreminjanju materije, o kvantitativnih in 
kvalitativnih spremembah ter o borbi nasproti j , lastnih vsakemu pojavu, kot 
vzroku gibanja oziroma spreminjanja pojavov, vendar je bila aplikacija teh spoz-
nanj v znanstveni metodiki in praksi pogostoma premalo jasno opredel jena in 
uveljavljena. 

II. 

Današnje stanje slovenske geografije je rezultat njenega razmeroma kratkega, 
toda izredno živahnega razvoja, ki mu je že pred drugo vojno zastavil temelje 
prof. Anton Melik. Njegovo delo in delo njegovih sodelavcev je zlasti močno raz-
mahnilo geomorfološka raziskovanja Slovenije, s posebnim pouda rkom na Alpah 
in naših kraških ter polkraških pokra j inah. Še posebej je bila v geomorfoloških 
proučevanjih v ospredju geneza pojavov. Drug predmet posebnega zanimanja na-
ših geografov so bila kmečka naselja in njim pr ipadajoče zemljišče, pa tudi mestna 
naselja, med katerimi je L jubl jana močno izstopala. Zastavl jene so bile še naloge 
o zamejskih delih Slovenije in o slovenskem izseljeništvu. Tudi začetni procesi 
deagrarizacije in urbanizacije v Sloveniji so pritegnili pozornost geografov in so 
hkrati opozarjal i na potrebo po proučevanju aktualnih problemov, ki jim sodobna 
geografija mora slediti. Medn je sodijo predvsem študije socialne problematike 
prebivalstva in slovenskih pokraj in , kar predstavl ja neposredno prizadevanje po 
čim večjem prispevku k analizi aktualnih družbeno-gospodarskih problemov Slo-
venije. Predvojni Geografski vestnik in v nekaterih drugih revijah objavl jene štu-
dije so bile ogledalo pr izadevanj zelo aktivne skupine geografov. Rezultat inten-
zivnega organiziranega znans tvenoraz iskovalnega dela predvojne slovenske ge-
ografi je pa sta dve knjigi prvega splošnega dela Melikove Slovenije, ki sta še dol-
ga povojna leta bili skupaj s štirimi, kasneje izdanimi regionalnimi zvezki Slove-
nije osnovna tovrstna informacija geografom in drugim zainteresiranim. 

Razvoj geografijo na ljubljanski univerzi in na Slovenskem sploh po letu 1945 
lahko razdelimo na dve obdobji . Mejo med nj ima pomeni leto 1961, ko je bil 
univerzitetni oddelek za geografi jo uvrščen v okvir Filozofske fakultete in se je 
kadrovsko močno okrepil (Ilešič, 1969, 237). P rvo obdobje pomeni spočetka na-
dal jevanje pred vojno zastavljenega raziskovalnega dela, ki se je vsebinsko poglo-
bilo in širilo na nova področja geografije, poleg regionalnogeografskih in geomor-
foloških še zlasti na agrarno geografijo. Nov študijski načrt leta 1961 je bil zastav-
ljen na modernih geografskih izhodiščih, sledeč družbenim potrebam. Predvsem 
pa je geografija kot ena najmlajš ih med nacionalnimi vedami dobila ustrezne 
organizacijske in kadrovske pogoje za hitrejši razmah njenega znanstveno-razisko-
valnega dela še z ustanovitvijo Inšti tuta za geografi jo univerze, ki se je pridružil 
že poprej ustanovljenemu Inštitutu za geografi jo SAZU (sedaj imenovan Geograf-
ski inštitut Antona Melika) in Inštitut za raziskovanje krasa S A Z U v Postojni. V 
prvih dveh so še posebej združili svoje znanstveno raziskovalno delo sodelavci 
PZE, takratnega oddelka za geografijo na Filozofski fakulteti . 

S tem se je znanstveno raziskovalno delo, katerega osrčje je bilo na univerzi, 
močno razmahnilo, vsebinsko razširilo in poglobilo. Usmerilo se je močno v pro-



bleme agrarne pokrajine, oziroma preoblikovanje naše največkrat še močno tradi-
cionalne podeželjske pokrajine po deagrarizaciji in urbanizaoiji. Proučevanje trans-
formacije podeželske pokrajine se je postopoma vsebinsko dopolnilo, poglobilo in 
razširilo še na socialno populacijske probleme, pod vplivom katerih so se vršile 
najmočnejše spremembe tudi v zunanji podobi našega podeželja. Raziskovalno 
delo se je razširilo še na druga področja socialne geografije, prostorske probleme 
preobrazbe socialne strukture ne le na podeželju, temveč tudi v mestih in turistič-
nih področjih. Močno se je na tem področju uveljavilo obravnavanje prostorskega 
preoblikovanja po vodilnih elementih in dejavnikih, namesto klasične kompleksne 
regionalne smeri obravnavanja. Poleg številnih regionalnih je treba omeniti študije 
samotnih in nasploh hribovskih kmetij, mest in mestnih naselij, urbanizacije, kra-
sa, ravnikov in teras, opekarn, sledov pleistocenske zaledenelosti, periglacialnih 
procesov ter ustreznega fluvialnega in fluvioglacialnega nasipanja. Podobno kot že 
pred tem je slovenska geografija pri svojih raziskovalnih metodah na različnih 
področjih sledila najnovejšim razvojnim tokovom, vendar nekoliko počasneje raz-
voju moderne tehnologije znanstveno-raziskovalnega dela (kvantitativnim meto-
dam, matematizaoiji, fotointerpretaciji), kjer smo v velikem zaostanku. Enako ve-
lja tudi za kartografijo. To zaostajanje je imelo ob negativnih tudi pozitivne posle-
dice v tem, da te metode niso postale same sebi namen, kar je bilo ponekod dru-
god prisotno. Raziskovalne metode, ki se poleg teoretičnih osnov, še posebej v 
vsak dan bolj razvejani, obsežni in zahtevni geografiji oziroma v njenih posamez-
nih področjih, še zlasti hitro razvijajo v najbolj razvitih gospodarskih sredinah, kar 
je povezano z intenzivnimi prostorskimi spremembami, so bile v naši geografiji 
dokazi zgodaj temeljito prisotne. 2 e tradicionalno tesni stiki z drugimi geografskimi 
inštitucijami so se še poglobili in deloma stopnjevali z neposrednim skupnim pre-
verjanjem in razvijanjem raziskovalne metodologije ob konkretnih raziskavah. 
Sem sodi v prvi vrsti dolgoletno sodelovanje z Geografskim inštitutom Poljske 
akademije nauk, z Geografskim inštitutom Tehnične visoke šole in kasneje Go-
spodarsko geografskim inštitutom Univerze v Miinchnu, z Geografskim inštitutom 
univerze v Budimpešti in v Bratislavi, slovenskima raziskovalnima inštitutoma v 
Trstu in Celovcu, občasno pa tudi s številnimi drugimi inštitucijami. Te metode 
so bile večinoma kritično sprejete in prilagojene proučevanju naših prostorskih 
problemov. O tem je stekla polemika v naših geografskih glasilih in v drugih sred-
stvih javnega obveščanja (Svetozar llešič, Žagar, Natek), in je rezultirala v inten-
zivnem tvornem sodelovanju slovenskih geografov pri oblikovanju, preizkušanju 
in aplikaciji metodologije proučevanja transformacije pokrajine v zahodno in 
vzhodno evropskih deželah in deloma tudi pri povezovanju jugoslovanskih geo-
grafskih prizadevanjih z mednarodnimi, kar je slovenska geografija še posebej za 
področji socialne in agrarne geografije nedvomno z uspehom izvajala. 

V fizični geografiji je bilo v ospredju proučevanje krasa, leta 1972 je izšla celo 
kraška terminologija in 1974. leta Gamsova knjiga Kras. Ob tem pa so bila v 
ospredju še proučevanja poplav, kvartarne geomorfogeneze in nekaterih recentnih 
geomorfoloških procesov. Izšla je vrsta regionalno geografskih učbenikov Sveto-
zarja Ilešiča, Obča geografija, Uvod v geografijo in Sodobni svet, ki so vse veliko 
pomenile na srednjih, višjih in visokih stopnjah izobraževanja. To je tudi obdob-



je, ko se je geografsko proučevanje povsem usmerilo od podedovanih sestavin fi-
zičnega in družbenega okolja k obravnavanju rccentnih pojavov in procesov. 

Slovenska geografija je v glavnem v svojem znanstvenem delu sprejela temeljna 
načela dialektičnega in historičnega materializma in ni sledila drugim idejnim to-
kovom. Res pa je, da je dajala prednost empiričnemu in praktičnemu raziskovanju 
in je ob tem, z redkimi izjemami, zanemarila razvoj znanstvene teorije in poglab-
ljanje teoretske misli. Posledice takšnega razvoja so se kazale v določenem zastoju 
geografske znanstvene metodike, v drobljenju geografije na različne veje, zane-
marjanju regionalnega vidika in regionalne geografije, tudi v nekritičnem spreje-
manju nekaterih dvomljivih ali vsaj samozadovoljstvu in nezadostni kritičnosti 
(npr. pri objavljanju, pri oddaji raziskovalnih nalog). Specializacija, ki se ji tudi 
slovenska geografija ni mogla izogniti, se je vedno soočala tudi s problemom kom-
pleksnosti, stopnjo kompleksnosti in z vsemi drugimi problemi, povezanimi s tako 
silnim razmahom stroke same in razvojem predmeta njenega proučevanja. Že v šest-
desetih letih opravljene študije posameznih slovenskih pokrajin in naselij so bile 
problemsko usmerjene, dovolj moderno zasnovane regionalne analize, Haloze, 
Ljutomersko-ormoške gorice, Dravsko polje, Kozjansko, Blejski otok, Bohinj, 
Skofja Loka, Revirska mesta, Dravska dolina, Osrednje Slovenske gorice, Ptujsko 
polje, Koprsko Primorje, Barje, Zg. Savinjska dolina, pokrajina med Snežnikom in 
Slavnikom, pa še poprej Pohorsko Podravje itd. Predvsem pa je dragocena Ileši-
čeva regionalizacija SRS, ki ji tudi čas dinamičnih prostorskih sprememb ni zmanj-
šal vrednosti in praktične uporabnosti. 

Nadaljnji razvoj slovenske geografske znanosti pomeni v določenem smislu 
živahno vrenje in iskanje novih poti v smislu njenega uveljavljanja v družbi in 
praksi ter hkrati iskanja njene vloge v sistemu znanosti, še posebno zaradi njene 
vloge mostu med prirodoslovnimi in družbenimi vedami. 

Nagel socioekonomski razvoj, ki ga je doživljala naša ožja in širša domovina 
v minulih tridesetih letih, je znova in s posebnim poudarkom postavil v ospredje 
geografskih obravnav razlago odnosov med naravo in družbo. Geografija je te-
mu problemu že skraja posvečala veliko pozornosti, vendar pogosto preveč dekla-
rativno. Ta ugotovitev v določeni meri velja tudi za slovensko geografijo. Razen 
tega se je pri obravnavanju odnosov med naravo in družbo velikokrat enostransko 
poudarjalo le vlogo naravnih zakonov (geografski determinizem ali geografski ma-
terializem), oziroma se je naravne dejavnike zapostavljalo in se je omejevalo zgolj 
na interpretacijo z družbenega vidika (geografski indeterminizem). Razumljivo 
je, da takšno enostransko obravnavanje teh odnosov ni bilo v prid kompleksnemu 
obravnavanju družbenih ekonomskih problemov in hitri preobrazbi naših pokrajin, 
ki jih je gospodarski razvoj postavil v ospredje bolj kot kdajkoli prej. Poleg tega 
so se tako na znanstveno-raziskovalnem kot na pedagoškem in aplikativnem po-
dročju pojavljale tendence dualističnega tretiranja geografije, med drugim tudi v 
Raziskovalni skupnosti Slovenije pri finansiranju raziskovalnega dela, predvsem 
s strani negeografov. Podobno se je v dokaj ostri obliki ponovilo pri uvrščanju 
geografije v učno-vzgojne usmeritve in programe v usmerjenem izobraževanju, ko 
je bila geografija v skupnih vzgojno-izobraževalnih osnovah vključena samo kot 
družboslovni predmet. 



Kljub Ilešičevemu kritičnemu pregledu opravljenega dela na področju regonal-
nega proučevanja SV. Slovenije, aplikacije geografije v praksi, njene afirmaicje 
v šoli ter o bistvu in o temeljnem konceptu geografije pri nas za obdobje od leta 
1954 do 1978, ki ga je podal na zborovanju slovenskih geografov v Mariboru 
(llešič, 1979), sledimo tudi v sedemdesetih letih nadaljnjemu razmahu slovenske 
geografije. Ob tem pa vendarle beležimo nekatere razlike v primerjavi s prejšnjim 
obdobjem. Nedvomno sta se v znanstveno-raziskovalnem delu ojačali načeli funk-
cionalnosti in geografskega procesa, zelo močno sta stopili v osprednje tudi v fi-
zični geografiji, najbolj pri proučevanju varstva okolja in njegove valorizacije ter 
naravnih katastrof. Nedvomno je to tudi posledica izredno hitrih sprememb v naši 
prostorski stvarnosti in s tem povezana povečana aplikativna funkcija geografije. 
Od tod še večja specializacija, uvajanja novih raziskovalnih metod in tehnik, in-
terdisciplinarnost ter do neke mere tudi kompleksnejši pristop k obravnavanju 
posameznih problemov in regionalnih enot. 

Med področji, ki so zabeležila občuten porast svojega znanstveno-raziskoval-
nega dela so nedvomno: demogeografska problematika v Sloveniji, migracije Slo-
vencev na začasno delo v evropske dežele ter izseljevanje v Kanado, demogeograf-
ska in s tem povezana socialnogeografska problematika zamejskih Slovencev ter 
z Madžari poseljenih območij v Prekmurju, problematika centralnih naselij, vpliv-
nih območij mest, socialnih problemov v mestih, urbanizacije, regionalizacije, prob-
lematika razvojne zaostalosti obmejnih območij, industrializacija Slovenije in Ju-
goslavije ter nekatera druga področja ekonomske geografije, nekateri posebni ag-
rarnogeografski problemi, kraška hidrologija, poplave, hidrogeografska problema-
tika itd. To je obdobje, ko se je meddisciplinarno prepletanje močno razmahnilo, 
pri čemer je bila geografija še posebej prizadeta. Ne le da so zgoraj navedene us-
meritve vodile zanimanje geografov in njihovo delovno področje na mejna pod-
ročja drugih strok, še bolj so se druge stroke lotile dotlej bolj ali manj samo geo-
grafske problematike (sociologija, ekonomija, etnologija, urbanizem, zgodovina). 
Zato se je ob nedvomno popolnem geografskem delu upravičeno odpirala cela 
vrsta vprašanj in pomislekov o delovnem področju in predmetu geografije. Sočas-
no pa je geografija na številnih področjih, kjer je deset let poprej bila vodilni 
proučevalec, dobila niz konkurentov, predvsem v že zgoraj omenjenih strokah. 
Zato se prav v zadnjem času javlja mnenje o regionalni analizi kot primarnem 
predmetu geografskega proučevanja. Lep primer hotenja po kompleksnejšem pri-
stopu je nekaj poskusov ekipnega raziskovanja, Prekmurja 1956. leta, Dolenjske 
I960, leta, Voglajnsko-sotelske pokrajine 1973. leta, kar se je potem še dvakrat 
ponovilo, leta 1975 v Posočju in deloma 1978. leta v mariborski regiji. Nadalje-
vanje tega je začetek kompleksnega proučevanja Gorenjske. Končno kaže v tem 
okviru dati še posebno mesto pripravi Atlasa SR Slovenije, kot kompleksnega pri-
kaza našega življenjskega prostora in načrtovane monografije Slovenije. Atlas SR 
Slovenije je v več kot desetih letih svojega nastajanja zajel številne elemente, ki 
so jih slovenski geografi in drugi raziskovalci podrobneje proučili. Pripravljenih 
je več kot tri četrtine kart in podani so vsi tehnično-organizacijski pogoji za pri-
četek izdajanja Atlasa. T o so hkrati tudi akcije, ki so na podobnih teoretičnih os-
novah aktivirale in združile pri raziskovalnem delu večino slovenskega geograf-
skega raziskovalnega potenciala. 



Ugotovimo lahko, da se je slovensko geografsko znanstveno-raziskovalno delo 
močno poglobljeno usmerilo na večje število področij geografije kot kdajkoli po-
prej, bodisi s področja fizične kot s področja družbene geografije. Nedvomno so 
k temu veliko prispevali tudi v nepedagoški praksi zaposleni geografi, še zlasti v 
regionalnem planiranju, v turizmu in v statistiki. Še vedno pa je nekaj področij 
premalo vključenih v naše geografsko proučevanje, ali pa se jih skoraj še nismo 
dotaknili. Tolikšen vsebinski razmah stroke sili raziskovalce v vse močnejšo, bolj 
ali manj uspešno usmeritev (specializacijo), ki ostane geografskemu jedru bližja 
ali bolj konkretno rečeno geografska tedaj, ko osvetljuje vse tiste bistvene dejav-
nike prostorske stvarnosti, ki vplivajo na proučevani pojav. T o ohranja pri vsej 
usmerjenosti vendarle kompleksen in regionalen pristop, kar je tudi sicer bistvo 
geografije, ji daje njeno funkcijsko težo v sistemu znanosti in v njeni vsakdanji 
uporabni vrednosti. Po tem se geografija tudi loči od drugih znanosti, po tem ji 
tudi pripada mesto v njeni uporabnosti. Tipičen primer je njena funkcija v siste-
mu izobraževanja, kjer kot nacionalna veda kompleksno razlaga prostorske pojave 
v Sloveniji in Jugoslaviji ter prispeva tudi k razumevanju socio-ekonomskih in 
drugih pojavov in procesov. 

IV. 

Poleg močno poudarjenega nacionalnega značaja, ki izhaja iz njene vsebine, je 
bila slovenska geografija vedno močno povezana z mnogo širšim prostorom. Gre 
predvsem za intenzivno spremljanje raziskovalnih dosežkov, še posebej novih me-
todoloških pristopov doma in v tujini. To zanimanje slovenske geografije in želja 
po enakopravnejšem vključevanju v mednarodno geografsko raziskovalno delo, 
ki je sprva slonelo le na redkih posameznikih, se je v šestdesetih in sedemdesetih 
letih močno razmahnilo; od številnih kritičnih prispevkov Svetozarja Ilešiča o na-
čelnih geografskih problemov na sploh in o vlogi slovenske geografije v širšem 
geografskem krogu, pa do diskusij o socialnogeografskih proučevanjih podeželja 
in še posebej agrarne izrabe tal ter kritičnih premotrivanj o umestnosti uporabe 
tujih raziskovalnih metod v našem samoupravnem socialističnem sistemu. Vklju-
čevanje v mednarodno zastavljena snovanja metodologije geografskega razisko-
valnega dela na njenih različnih področjih je bilo koristno, aktivno in do določene 
mere obojestransko. Pomembno je bilo sodelovanje pri proučevanju krasa, kraške 
hidrografije in še posebej kraške korozije ter transformacije podeželja. Vse to je 
vzpodbudilo zanimanje za probleme in dosežke slovenske geografije tudi v med-
narodnih krogih. T o se kaže tudi v vrsti prispevkov, objavljenih v nemškem, an-
gleškem, poljskem, madžarskem, italijanskem in v drugih jezikih, še zlasti s pod-
ročja agrarne in socialne geografije, nekatere publikacije pa so v celoti ali v ve-
likem delu posvečene prispevkom slovenskih geografov, med drugim tudi v zbor-
nikih medinštitutskih ali meddržavnih simpozijev. Prav ti simpoziji (slovensko-
slovaški, slovensko-italijanski, jugoslovansko-poljski ter Inštituta za geografijo 
univerze z geografskimi inštituti v Miinchnu in Frankfurtu) so potrdili širok 
znanstveni pomen tovrstnega strokovnega komuniciranja, omogočili neposredno 



konfrontacijo o posameznih vsebinskih področjih ter do neke mere opraviti dokaj 
široko družbeno pomembno vlogo afirmacije našega prostora na znanstvenih os-
novah izven naših meja. Morda je med temi akcijami tipičen medinstitutski teren-
ski seminar v Makedoniji, ko so sodelavci Geografske fakultete iz Skopja, Gospo-
darsko-geografskega instituta iz Miinchna ter Inštituta za geografijo univerze v 
Ljubljani, P Z E na Filozofski fakulteti in PA v Mariboru raziskovali Ohridsko 
kotlino in rezultate objavili v nemškem, uvodne besede pa tudi v makedonskem 
in slovenskem jeziku v reviji Miinchner Studien zur Sozial und Wirtschaftsgeogra-
phie, št. 20, 1. 1980. Vse to je med drugim nedvomno prispevalo k objektivni 
predstavitvi Slovenije in njenih regij ter naših prostorskih problemov ožji in širši 
svetovni javnosti. To vključevanje v mednarodne geografske tokove je pripeljalo 
k nam številne mlajše tuje geografe na nadaljnje usposabljanje, kar je prav tako 
imelo pozitiven odmev. Ob vse številnejši aktivni udeležbi slovenskih geografov 
na raznih mednarodnih geografskih manifestacijah smo prav slovenski geografi 
organizirali več simpozijev z udeležbo jugoslovanskih in tujih mednarodno pri-
znanih strokovnjakov. Podčrtati je treba še pri nas organizirane simpozije o urba-
ni geografiji, o turizmu in regionalnem planiranju, mednarodni speleološki kon-
gres, zasedanje komisije Mednarodne geografske unije o agrarni tipologiji in 
simpozij o prekmejnem turizmu. Obojestranska potreba po mednarodnem po-
vezovanju je pripeljala do izdaje zbornika Geographica Slovenica, ki prinaša 
obsežne povzetke v tujem jeziku. 

V. 

Če smo še pred leti pogosto razmišljali o dokaj močno prisotnem dualizmu, 
o pretirani razliki med fizično in družbeno geografijo, med drugim tudi zaradi 
njene delitve med naravoslovne in družboslovne vede, nas spreminjanje objekta 
našega proučevanja (pokrajine) in splošna tendenca geografskega proučevanja 
vse bolj sili h kompleksnemu in sintetičnemu pristopu. To je tudi najbolj avtentična 
oblika geografskega pristopa v sklopu drugih strok. 

Tako v fizični kot družbeni ali socialni geografiji v ospredje stopajoči postorski 
problemi silijo k povezanem obravnavanj uvseh elementov v konkretnem prostor-
skeem kompleksu, čeprav smo se tej težnji in bolj zaleteni poti marsikdaj izogi-
bali. Kot najbolj kompleksen geografski problem vsekakor izstopa proučevanje 
človekovega okolja, ki se ga parcialno sicer lotevajo številne stroke, kompleksno pa 
samo geografija. Aktivno raziskovalno delo na tem področju je v slovenski geogra-
fiji doakj prisotno, žal še vedno le kot sopotnik ostalim raziskovalnim problemom, 
toda z dokajšnjim uspehom tedaj, ko je treba okolje dejansko osvetliti z vseh prob-
lemskih aspektov. Zato ni slučajn oaktivno delovanje vseh slovenskih geografsih in-
stitucij na tem področju. Inštitut za geografijo univerze in P Z E sodelujeta pri delu 
posameznih podkomisij Komisije za človekovo okolje pri SEV. Pri SAZU pa je 
bil ustanovljen Svet za varstvo človekovega okolja. Višek tega sodelovanja je bil 
vsekakor mednarodni greografski simpozij o problemih človekovega okolja 1978. 
leta v Celju, Velenju in Kopru, ki je bil hkrati srečanje zgoraj omenjene podko-
misije (Geographica Slovenica 9). 



Podobno izstopa potreba po regionalno geografskih proučevanjih Slovenije, 
Jugoslavije, pa tudi drugih bližnjih in daljnjih dežel, s katerimi smo neposredno 
izredno tesno povezani, a jih prav s kompleksnega vidika premalo poznamo. 
V zadnjih letih je vedno več glasov o krizi regionalne geografije, ne samo pri nas, 
temveč v vsej Jugoslaviji in drugod. Metodološko je močno stagnirala, je brez 
pravega modernega koncepta in je zanjo med geografi vedno manj zanimanja. 
V zadnjih letih imamo samo nekaj krajših kompleksnih regionalno geografskih 
orisov, priobčenih v Geografskem obzorniku, ki pa zopet ne pomenijo nekih 
večjih in ambicioznejših posegov na to področje. Geografski prikazi SFR Jugo-
slavije, ki so v zadnjih letih izšli v drugih republikah pa pomenijo v bistvu samo 
do neke mere vsebinsko novelacijo njihovih predhodnikov. V končni konsekvenci 
se vse to rezultira pri pouku regionalne geografije na vseh stopnjah šol. Manjka jo 
nam tudi moderno zasnovane monografije posameznih delov Slovenije, še vedno 
pa nimamo niti zasnovane geografske monografije Slovenije in so za pripravo 
njene metodologije bili storjeni šele prvi koraki. 

Obseg in zaletenost prostorske problematike zahteva ekipno proučevanje, 
ki se zelo koristno rezultira tudi v vse večjem povezovanju pedagoškega in znan-
stveno-raziskovalnega dela. 

Vključevanje študentov v znanstveno-raziskovalno delo je omogočilo realiza-
cijo nekaterih nalog, hkrati pa je absolventom geografije omogočilo neposredno 
usposabljanje za opravljanje delovnih nalog izven pedagoške prakse. Ne smemo 
namreč prezreti omembe vrednega in vedno večjega deleža geografov v številnih 
sferah našega družbeno-gospodarskega življenja. Predvsem pa v tistih inštitutih in 
ustanovah, ki snujejo svoje delo interdisciplinarno, kot so zavodi za urbanizem 
in regionalno prostorsko planiranje, varstvo okolja, proučevanje krasa, na meto-
dološkem, hidrološkem in statističnem zavodu. Zaradi potreb učno-vzgojnega in 
raziskovalnega dela se je v zadnjem času posvetilo več pozornosti razvoju tako 
imenovanih raziskovalnih infrastruktur, predvsem knjižnice na Filozofski fakul-
tet, dokumentacijsko-informativne službe, fizično-geografskega laboratorija, kar-
tografske zbirke, razširilo se je izdajanje znanstvenih in informativnih publikacij. 
Med slednjimi je treba posebej izpostaviti osrednje znanstveno glasilo slovenskih 
geografov Geografski vestnik ter Geografski zbornik, glasilo Geografskega inšti-
tuta Antona Melika SAZU. 

VI. 

Ob nedvomno skokovitem razvoju slovenske geografije, ki je v državnem ob-
segu na nekaterih področjih bila tretirana celo kot geografska šola (agrarna geo-
grafija, transformacija podeželja, nekatere druge veje socialne geografije, geogra-
fija krasa) so nekatera področja zaostala v svojem razvoju ali sploh niso bila 
deležna večje pozornosti. 

Mimo regionalne geografije je vsebinska usmerjenost na področju raziskoval-
nega dela odvisna od usmerjenosti posameznih raziskovalcev, oziroma posameznih 
raziskovalnih ustanov v okviru njihove delitve dela. Ze omenjenemu pomanjka-
nju raziskovalnega potenciala in premajhni prisotnosti geografije na področju 



proučevanja okolja se pridružujejo še druga, poleg novejših tudi tradicionalna 
področja geografskega proučevanja kot so: geografija turizma, geografija naselij, 
ki so sicer deloma že vrsto let tudi uspešno vključena v raziskovanje transforma-
cije podeželja, geografija urbanih naselij, nekateri agrarno geografski problemi, 
biogeografija, še posebej regionalne ekonomske geografije, nekaterih področij 
politične geografije, nekatera področja funkcijske fizične geografije, geografije 
sosednjih dežel, dežel v razvoju, Alp in drugega. To je še izredno veliko neraziska-
nih problemskih področij, ki se pred geografijo zastavljajo z vso svojo aktualnostjo 
in kompleksnostjo. Vsekakor sodijo med deficitarna področja na prvem mestu že 
večkrat omenjeni teoretični problemi geografije, po katerih se z izredno hitrim 
razvojem stroke, z vse hitrejšo aplikacijo geografije in njeno družbeno pomemb-
nostjo ter z vse bolj prisotnim brisanjem trdnejših meja med posameznimi stro-
kami in s tem povezanim poseganjem drugih strok na delovna področja geo-
grafije, kaže celo povečana potreba. Svoj čas žive zveze geografije z drugimi 
»sorodnimi« vedami so zelo opešale, četudi so pomenile takšne meddisciplinarne 
povezave izredno bogatenje znanstvene misli in dragoceno medsebojno kritiko. 
Vsekakor pa to ni samo posebnost slovenske geografije, ki je v tem celo na 
boljšem v primerjavi s položajem geografije v drugih republikah in pokrajinah. 

Čeprav je geografija ohranila značaj nacionalne vede in se je temu vidiku 
posvečalo veliko pozornosti, kar še posebej velja za političnogeografske probleme 
slovenskega zamejstva, je dokaj opešala njena, svojčas zelo razvita izobraževalna 
in osveščevalna vloga. T o se ne kaže zgolj v čedalje redkejših »poljudnih geogra-
fijah«, temveč tudi v degradaciji geografije v usmerjeni srednji šoli, kjer je očitno 
izgubila to svojo prvobitno funkcijo. V mislih nimamo nekakšnih »nacionalnih« 
ali »nacionalistično« zasnovanih geografij, temveč sodobne, na marksistično ana-
lizo oprte regionalne geografije, ki bi zainteresirale in še posebej mladino seznanjale 
s prirodnimi in družbenimi osnovami ter z razvojem Slovenije in Jugoslavije (ozi-
roma njunih pokrajin) in bi prispevale k poznavanju in utrjevanju enotnosti naše 
družbene skupnosti. Normalno je, da se različna področja geografije neenako-
merno razvijajo in da so nekatera tudi močno deficitarna, saj so se ob domala 
enaki kadrovski zasedbi v zadnjih dvajsetih letih naloge v sami stroki in potrebe 
v združenem delu močno povečale. Predvsem se poznajo posledice nekontinuirane 
kadrovske politike na PZE, kjer je prisotna določena praznina med dvema ge-
neracijama, ki odseva tudi stanje v stroki sami. Če dodamo k temu premajhno 
prodornost, angažiranost, mobilnost, zavzetost in preveliko obremenjenost obsto-
ječih kadrov, še posebno na PZE, smo našteli vsaj del dejavnikov, ki opredelju-
jejo današnje stanje geografije kot stroke, v praksi in v izobraževanju. 

VII . 

Če izluščimo vsaj malo možnosti, ki jih iz zgoraj navedenih razlogov sicer 
nismo mogli realizirati, so pa prvenstvena naloga geografije in prav posebej P Z E 
za geografijo na FF, bi bile te prvenstveno vzgojno-izobraževalnega značaja, oprte 
na znanstvcno-raziskovalnem delu. Na dodiplomskem študiju geografije so poleg 
vzgoje srednješolskih učiteljev še večje potrebe in realne možnosti po oblikovanju 



geografskih strokovnjakov za delo v regionalnem planiranju, v turizmu in na 
problemih okolja. Na teh treh področjih je prav geografija prva vzgajala kadre, 
v zadnjih letih pa so tudi nekatere druge stroke organizirale tovrsten študij. Morda 
se odpirajo še večje možnosti za iste smeri na podiplomskem študiju, kar prav 
tako že opravljajo tudi druge stroke. V vseh treh primerih gre za izrazito meddi-
sciplinama področja, na katerih se je doslej geografija dokaj uspešno uveljav-
ljala, predvsem v sodelovanju z urbanisti, sociologi, ekonomisti, politologi, demo-
grafi in drugimi. 

Na istih področjih stojijo pred geografijo velike naloge tudi v znanstveno-
raziskovalnem delu. Problemska konferenca ZK o vlogi znanosti v družbi je 
posameznim strokam opredelila tiste naloge, ki so povezane s pospeševanjem 
družbenega razvoja. Ob tem se geografi srečujemo še posebno z vprašanjem 
razvojnih razlik, nerazvitih območij in na drugi strani s pretiranim onesnaževa-
njem življenjskega okolja. Poglavitne naloge je navedel v zaključku razprave 
Razmišljanja o geografiji Igor Vrišer v GV 1979 in jih na tem mestu ne bi kazalo 
ponavljati (Vrišer, 1979). Ne glede na dejavnost drugih strok pa je potrebno v pri-
hodnje hitreje spremljati problematiko prostorskega razvoja Slovenije in njenih 
posameznih delov. Ob vsem tem pa še vedno ostaja odprto vprašanje kompleks-
nega regionalno geografskega prikaza vse Slovenije in njenih posameznih po-
krajin (enot). Potreba po tem stopa vsak dan bolj v ospredje. Atlas SR Slovenije, 
na katerem je opravljenega že veliko dela, naj bi bil osnova novi monografiji 
Slovenije, ki naj bi bila v prihodnje ena prvih nalog slovenske geografije. 

Uresničevanje zastavljenih nalog in potreb, ki jih izobraževanje, združeno delo 
in širša družbena skupnost postavljajo pred geografijo in so končno uresničljive 
le s hitrejšim razvojem stroke same, je v veliki meri odvisno od večje angaži-
ranosti najširšega kroga geografov in še boljše organizacije znanstvenoraziskoval-
nega dela, to pomeni večje načrtnosti, povezanosti in medsebojnega sodelovanja. 

Uvodni razpravi dr. M. Paka je sledila živahna, triurna diskusija o konceptu in mark-
sistični naravnanosti geografije. Razpravljalci so podčrtali koristnost posveta, saj so med 
geografi že vrsto let obstojale želje glede širšega razgovora o načelnih, teoretičnih problemih 
geografije, zato je bila pobuda Marksističnega centra toliko bolj koristna in dobrodošla. 

V živahnem razgovoru, ki ga žal ni mogoče v celoti zajeti, so se številni razpravljalci 
dotaknili vprašanja razdrobljenosti in specializacije geografije. Kot sintetična znanstvena 
disciplina, ki proučuje vzajemnost odnosov med geografskim okoljem in družbo, je geografija 
v nekaterih delovnih področjih zašla v pretirano specializacijo. Kljub nujnosti določene 
poglobitve in podrobnejšega proučevanja posameznih geografskih procesov in elementov je 
potrebno podati tudi zaključen, sintetičen prikaz dogajanja v pokrajini. Regionalna geografija, 
ki naj bi združevala ugotovitve posameznih, specialnih geografskih vej, je potisnjena v 
ozadje, pogosto pa je preveč opisna. Praksa sama je pokazala potrebnost in nujnost 
kompleksnega, celovitega proučevanja, zlasti na področju prostorskega planiranja in varstva 
okolja. Geografija ima organizacijsko, kadrovsko pa tudi gmotno razmeroma ugodne mož-
nosti za razvoj, vendar se v okviru organizacijskih oblik dela preveč posamično. Individualno 
delo onemogoča še pomembnejši delež pri reševanju družbeno pomembnih nalogah, obenem 
pa je eden od vzrokov za pretirano specializacijo. Dialektični zakon prehoda kvantitete v 
kvaliteto je zato v slovenski geografiji premalo poudarjen, čeprav nas družbene razmere 
same po sebi silijo v upoštevanje navedene dialektične zakonitosti. Razpavljalci so pogrešali 
pogostejše, kritične obravnave samega koncepta in vsebine slovenske geografije. Naglašena 



je bila potreba ne le skupinskega dela, temveč zlasti izdelave skupnega, osnovnega raziskoval-
nega programa, sprejetega in izdelanega ob sodelovanje sorodnih znanstvenih disciplin. 

Na osnovi zapisnika pripravil 
Dušan Plut 

LITERATURA 

Gams, I., 1977, Regionalna geografija — vrh ali anahronizem metodične geografije. 
Geografski obzornik XXIV., št. 1—2, 41—45, Ljubljana. 

Ilešič S., 1974, Geografija na razpotjih. Geografski vestnik XLVI/1974, 3—9, Ljubljana. 
Ilešič, S., 1979, Metodološki problemi sodobne geografije, Pogledi na geografijo, 139—177, 

Ljubljana. 
Ilešič, S., 1979, Za regionalno kompleksnost v teoriji in praksi. Pogledi na geografijo. 

180—194, Ljubljana. 
Ilešič, S., 1969, Geografija. Petdeset let slovenske Univerze v Ljubljani. 231—242, 

Ljubljana. 
Ilešič, S., 1979, Misli o slovenski geografiji med Mariborom 1954 in Mariborom 1978. 

Mariborsko Podravje. 13—20, Maribor. 
Klemenčič, V., 1976, O položaju slovenske geografije. Geografski vestnik XLVIII/1976, 

3—7, Ljubljana. 
Medved, J., 1974, O marksističnem izobraževanju pri pouku geografije. Geografski 

obzornik XXI., št. 2—3, 1—6, Ljubljana. 
Plut, D., 1978, Dialektični materializem in varstvo okolja. Geografski obzornik XXV., št. 

1—2, 13—17, Ljubljana. 
Vrišer, I., Nove meje geografije. Geografski vestnik LI/1979, 83—96, Ljubljana. 
Vrišer. I., 1979, Razmišljanja o geografiji. Geografski vestnik Ll/1979, 83—96, Ljubljana. 



Romanistika na ljubljanski univerzi 
MITJA SKUBIC 

Romanistika na ljubljanski univerzi je skoro tako stara kot univerza sama. 
Ze v prvem letu rednega delovanja, 1920/21, zasledimo predavanja iz historičnega 
slovnice francoskega jezika. Francoščina je po prvi vojni na Slovenskem do neke 
mere postala jezik kulture; bila je tudi prvi tuji jezik na srednji šoli. Ljubljanska 
univerza, komaj dobro spočeta, je že imela kot lektorja za francoski jezik, a 
lektorja, ki je imel veniam legendi, znamenitega francoskega jezikoslovca Luciena 
Tesniera, takrat predstavljenega kot »agrege de 1'Universite de Pariš«. Vnema 
za francoščino v slovenskih krogih in pa z druge strani zanimanje francoskih 
kulturnih krogov za Slovenijo je bila torej očitna. Preden se je Tesniere obrni! 
k problemom splošnega jezikoslovja (višek v tej smeri predstavljajo postumni 
Elements de linguistique strueturale), je dober del svojega znanstvenega erosa 
posvetil slovenskemu jeziku in tudi sodobni književnosti. 

Vendar je bila filozofska fakulteta živo zainteresirana tudi za italijanščino. 
Beremo v zapisniku seje fakultetnega sveta z dne 23. novembra 1920: Točka 
»Stolica za italijanščino«: Dekan poroča, da se je obrnil na Skoka in da je o 
nekem možnem kandidatu za predavatelja za italijanski jezik prof. Skok odgovoril 
negativno: da ni kvalificirana moč. Skok sam pa da je voljan, da predava kot 
gost. 

Fakultetni svet je sprejel mnenje uglednega romanista in sklenil povabiti prof. 
Skoka kot gostujočega profesorja. »Pri tem se je povdarjala«, spet beremo v 
zapisniku, »nujnost zadeve z ozirom na dijake v višjih semestrih, kakor tudi na 
geografsko politične razmere, osobito, ker veljajo naši izpiti tudi v Italiji.« 

Dr. Petar Skok, redni profesor zagrebške univerze, je redno prihajal v Ljub-
ljano vsak teden, v akademskih letih 1921/22 in 1922/23 in njegova predavanja 
nikakor niso bila površen pregled književnosti ali jezika: Historična gramatika 
italijanskega knjižnega jezika; Poema cavalleresco s posebnim ozirom na Ariosto-
vega Orlando furioso, v seminarju pa tolmačenje dveh Dantejevih del, Vita nuova 
in La Divina Commedia; v letu 1922/23 je bil osrednji ciklus predavanj pri jeziku 
»Glavnejši problemi iz morfologije in sintakse italijanskega jezika«, pri književ-
nosti pa »Pregled onih partij italijanske književnosti, ki so važne za dubrovniško 
dalmatinsko književnost«. 

Profesorjem-ustanoviteljem ljubljanske filozofske fakultete je treba priznati 
daljnovidnost. V zapisniku seje fakultetnega sveta dne 7. oktobra 1921 beremo: 

* Objavljamo referate z razprave o konceptu romanistike, ki sta jo junija 1981 organizi-
rala Marksistični center FF in PZE za romanske jezike in književnosti FF. 



•— Nahtigal opozori na dr. Šturma. Sklep: dr. Šturm naj se nastavi, ali pa naj ima 
pred nastavitvijo možnost za dva semestra študijskega dopusta. Ima prednost pred 
Antonom Bajcem, slavistom in romanistom, ki bi želel študirati v Rimu ali Florenci. 
Nadalje: poišče naj se lektorja za italijanščino z italijanskim materinim jezikom. 

Navdušenje za razvoj znanstvenih disciplin v prvih letih rasti mlade univerze 
so močno zavirale finančne možnosti. Vendar je leta 1927 prišlo do ustanovitve 
stolice za romanistiko. Dne 16. novembra tistega leta je bil izvoljen za docenta 
za romanske jezike in književnosti dr. Fran Šturm, ostalima dvema kandidatoma, 
dr. Antonu Bajcu in dr. Stanku Škerlju (tega je bil že leta 1922 prof. Skok pred-
lagal za lektorja za italijanski jezik), pa so sporočili, da sicer imata kvalifikacijo 
za univerzitetnega učitelja za romanistiko, a razpisano mesto je pač eno samo. 
Tako sta šla oba poučevat na srednjo šolo; Škerlj je šel pozneje, leta 1932, za 
docenta za italijanščino v Beograd. 

Docent dr. Šturm, nominalno profesor za romansko filologijo, je bil zadolžen 
predvsem za francoski jezik in književnost. V tistih časih se je celo na največjih 
univerzah pod »romanistiko« razumelo predvsem francoščino in delno provan-
salščino. Kot jezikoslovec pa vendarle ni mogel, in ne hotel, zanemariti splošne 
romanistike in italijanščine. Tako zasledimo med njegovimi predavanji in morda 
še več pri seminarskem delu nekaj tem iz italijanščine: interpretacija staroitalijan-
skih tekstov; vaje iz starejših dob romanskih jezikov; historična gramatika itali-
janskega jezika. 

Gotovo pa je imela v pedagoškem, delu prof. Šturma francoščina vseskozi 
prednost. Zavest pa, da je študij italijanščine na univerznem središču, kot je bila 
Ljubljana, nekaj samo ob sebi umevnega (veliko iniciativ je blokiralo pomanjkanje 
finančnih sredstev; morda je centralistična ureditev države omogočala Beogradu, 
da načrtno zavira rast univerze), pa je vidna iz dejstva, da je v akademskem letu 
1937/38 začel delovati najprej kot lektor za italijanski jezik, potem tudi kot 
predavatelj dr. Stanko Leben, ki je poleg tečajev modernega italijanskega jezika 
skozi nekaj semestrov govoril tudi o književnosti: Dante, predvsem, (dr. Leben 
je tudi avtor pred vojno izišlega eseja »Poskus analize Dantejeve Beatrice«), 
Leopardi, verizem, scapigliatura milanese. 

Stvari so dozorevale. 31. oktobra 1940 je fakultetni svet na predlog slavista, 
jezikoslovca prof. Frana Ramovša povabil na predavanje o problemih italijan-
skega jezika Mattea Bartolija, rednega profesorja turinske univerze. Še istega leta 
je bil sprožen postopek za docenturo za italijanski jezik; prijavili so se Stanko 
Leben, Anton Grad in Anton Ribolli. Dne 21. januarja 1941 je fakultetni svet 
sklenil, »da se na temelju referatov prof. Kidriča, Ramovša, Šturma in Ocvirka, 
katere si fakultetni svet osvoji kot fakultetno mnenje, izbere dr. Stanka Lebna za 
docenta za italijanski jezik. — Na predlog komisije Fs soglasno sklene, da se 
sporoči dr. Antonu Gradu, da je komisija ugotovila njegovo strokovno kvalifi-
ciranost in da lahko prosi za privatno docenturo«. Na isti seji so na predlog 
Prof. š turma dr. Evelu Gaspariniju podaljšali dovoljenje za honorarna predavanja 
z a italijanski jezik in književnost. Bili so torej dani vsi pogoji za harmoničen raz-
voj italijanistike. Vredno je še enkrat zapisati datum seje: 21. januar 1941. Inter 
arma silent Musae. 

Katedra za italijanistiko je zaživela šele po koncu druge svetovne vojne, in 
sicer s študijskim letom 1947/48, ko se je iz Beograda vrnil Stanko Škerlj in po-

2 2 Anthropos 4—6 337 



stavil študij italijanskega jezikoslovja in književnosti na čisto nove temelje za 
dolgo vrsto let. 

Kronološki podatki imajo svojo vrednost. Seveda pa je zgodovina nekega 
študijskega jedra zgodovina ljudi in njih dela. Uspešno pedagoško delo, univerza 
je vendar pedagoška in znanstvena ustanova obenem, je mogoče videti tudi v 
številu dobrih srednješolskih profesorjev, zagretih za predmet, in na sploh v šte-
vilu izobražencev, ki so šli skozi študij romanistike in ji ostali zvesti, tudi če v 
poznejšem poklicnem življenju neposrednega profesionalnega stika z romanskimi 
jeziki nimajo. Laže izmerljivo, in predvsem dostopno kritiki, pa je znanstveno 
delo. V nekako šestdesetletih obstoja so slovenski romanisti objavili lepo število 
razprav, ki zajemajo v romanskem svetu, zlasti v italijanščini. Predvsem pred 
vojno je bilo zanimanje posvečeno pretežno jezikoslovju: študij na univerzi je 
pač izrazito usmerjal v filologijo. 

Slovenske romaniste-jezikoslovce so zanimali problemi splošnega jezikoslovja, 
posebej še problemi romanskega sveta in italijanskega jezikoslovja, in pa seveda 
slovansko-romanske, natančneje slovensko-furlanske in slovensko-beneške jezi-
kovne zveze. 

To zadnje je bila najvažnejša naloga, ki si jo je bil zastavil Fran Šturm: zbrati 
romanske izposojenke v slovenščini in vrednotiti njihov pomen. Izposojenke v slo-
venščini so za romanistiko pomembne zlasti zaradi dveh fonetičnih pojavov: 
palatalizacije latinskih velarnih soglasnikov pred palatalnimi samoglasniki in 
lenizacije (oziroma sonorizacije) medvokalnih nezvenečih soglasnikov. Najbolj 
dragocena so krajevna imena, ker so pač zanesljivo zelo stara; torej je mogoče 
trditi, da so Slovenci, naši predniki, glasovno obliko, kot so jo slišali od staro-
selcev, kolikor toliko verno povzeli v lastnem jeziku. Primerjava glasovne oblike 
toponimov kaže, da je bila palatalizacija velarov pred palatalnimi vokali dejstvo 
že pred prihodom Slovencev, obenem pa priča, da je severni del naselitvenega 
ozemlja poznal sibilantizacijo, južni pa palatalni zlitnik (Celje proti Čedad, Tar-
čent). Šturm in pozneje Grad sta posvetila posebno pozornost furlanščini: za 
tisto dobo so seveda pomembni neposredni stiki, ne morda kak literaren, tehničen, 
administrativen jezik: tako v krajevnih imenih kot v občnih imenih slovenske 
oblike sledijo furlanskim, in verno odražajo najstarejše palatale (prim. Maiajur, 
Šempolaj) in pa furlanske palatalne zlitnike (čebula; fouč, čok), ki so potemtakem 
postali last slovenščine, ali vsaj zahodnih govorov, še preden jih je v furlanščini 
načela sibilantizacija (danes falg, gok). Še ena palatalizacija je za furlanščino 
pomembna, namreč tista pred (očitno palatalnim) vokalom a\ navidez gre za 
isti proces kot v francoščini, vendar pa romanska krajevna imena v slovenščini 
in občna imena, kolikor je izposojenk iz furlanščine, dokazujejo, da ob prvem 
stiku Slovanov z romanskim življem ta palatalizacija v furlanščini ni bila znana 
(medtem ko je v francoščini, CABALLUS > [ševal], ugotovljiva ravno u VI. ali 
VII . stol.): zato poznamo v slovenščini krajevna imena kot Kras, Kranj, Kobarid 
in občna imena kot kamin, koleda, pogača. 

ŠtuTm in Grad sta posvetila nekaj del tudi vprašanju sonorizacije nezvenečih 
latinskih zapornikov, tudi tukaj so izposojenke v slovenščini dragocene, pa se-
veda krajevna imena tudi. Sonorizacija je zagotovo iz dobe pred naselitvijo Slo-
vencev, saj so ti na stičnem ozemlju sprejeli imena s sonoriziranimi zaporniki, 



kot deznm iz DECIMA, križ iz C R U C E M . Grad je natančneje raziskal toponime 
in ugotovil, da romanska Panonija sonorizacije ne pozna in da gre črta, ki loči 
konservativno ozemlje in ozemlje, ki pozna to fonetično inovacijo, ravno čez naše 
kraje. To pa je, po Wartburgovi zamisli, ravno distinktivna karakteristika, ki loči 
zahodno Romanijo od vzhodne (prim, krajevna imena Beljak, keltsko BILIAKOM, 
Ptuj POETOVIO, Logatec L O N G A T I C U M , pa v Istri Rupa in Koper (iz verjet-
nega *KAPR-), medtem ko je zahodno ozemlje zagotovo poznalo sonorizacijo: 
Meglarje iz M E C L A R I A , in pa Kobarid, Čedad, Oglej itd. 

Če je bil Šturm ves predan raziskavi slovensko-romanskih jezikovnih zvez in 
je bila potemtakem fonetika bitna prvina njegovih raziskav, pa je Anton Grad 
dokaj svojih energij v znanstvenem delu posvetil sintaksi, predvsem sintaksi stare 
francoščine, deloma tudi angleščine. Izrazit raziskovalec sintakse pa je bil Stanko 
škerlj. Ne, da bi bil zanemaril druge vidike kulture, saj je dal pomembna 
dela v literarni zgodovini in v zgodovini kulture na Slovenskem, tako obsežno 
delo »Italijansko gledališče v Ljubljani v preteklih stoletjih« (Ljubljana, 1973); 
a vendar je ves Škerlj v jezikoslovnih delih. Pomembno je tudi, da je v svojo 
pedagoško dejavnost vnesel nove discipline, predvsem pa je svoja znanstvena 
dognanja vnašal v pedagoško delo. Čeprav je bil znanstveno zrasel v dobi mlado-
gramatikov, se je ozkega, izrazito diahronega gledanja mladogramatikov kmalu 
otresel. Izhajal je iz prepričanja, da je funkcija človeškega govora izražati notranje 
dogajanje in to dogajanje priobčiti ter tako omogočiti sporazumevanje med ljudmi. 
Ena najvažnejših nalog jezikoslovja, če ni to sploh resnična, prava naloga, je torej 
raziskati s kakšnimi jezikovnimi sredstvi in do katere mere jezik to funkcijo 
opravlja, se pravi, omogoča sporočanje. Tega pa ni mogoče dognati, ne da bi ne-
prestano primerjali strukturo jezikovnih izrazov s tistim, kar na j bi ti predstavili. 
Škerlj je bil zmeraj prepričan, da se motijo tiste smeri sodobne lingvistike, ki za-
vračajo psihologijo v jeziku; jezik je seveda avtonomen, ni psihologija, saj s svo-
jimi bornimi sredstvi ne more izraziti vsega bogastva našega psihičnega dogajanja. 
A kako bi se mogli odreči, na primer v semantiiki, primerjavi pojmov, ne da bi 
izhajali iz do neke mere podobne percepcije pri posameznikih. Vzgojen v mlado-
gramatski sredini, torej v okolju, ki je prisegalo na diahronijo, si tudi Škerlj ne 
more zamisliti študija kakega problema, ki bi se omejevalo na situacijo v eni sami 
dobi, na j bi bila ta še tako pomembna, kot je na primer situacija v sodobnem 
jeziku. Samo sinhrono gledanje se torej Škerlju ne zdi zadostno, vendar pa bi bilo 
slepo verovanje v diahronijo, trdi Škerlj, ko bi kdo mislil, da je z opisom pro-
blema v preteklih dobah ta že tudi razrešen. Škerljevo znanstveno delo se razteza 
od prve pomembnejše objave o sintaksi participa in gerundija (Syntaxe du participe 
present et du gerondif en vieil italien, Paris 1926), preko študij o preteklem parti-
eipu, o modalnih, o vzročnih odvisnikih do razlage morfosintaktičnih pojavov, 
škerlj je bil posebej srečne roke, ko je v sintakso uvedel pojem stereotipizacije, 
s čimer je poimenoval pojav, da se sintaktična struktura brez formalnih spre-
memb, torej stereotipno, uporabi z novo vrednostjo. Pojav je analogen metafori 
v semantiki in obenem dokazuje, da je sintaktična analiza neločljiva od seman-
tične. 

Dediščina, ki jo je sedanji rod romanistov prejel od generacije, ki je orala 
ledino med obema vojnama ali pa nadaljevala delo v prvih povojnih desetletjih, 
n as v marsičem zavezuje. Kot je romanistika zaživela s francoščino in šele čez 



dolga leta uvedla tudi študij italijanščine, tako skušamo k dosedanjima predme-
toma študija, francoščini in italijanščini, dodati še študij tretjega pomembnega 
romanskega jezika, španščine. Ze zdaj je mogoče učenje romunščine, na fakulteti 
deluje namreč lektorat romunskega jezika, jezika, ki zanima romaniste in slaviste 
zaradi kompleksne jezikovne situacije na Balkanskem polotoku, zanima pa seveda 
tudi po kakega arheologa, etnologa in zgodovinarja. Ko bo katedra za španščino 
čez nekaj let pognala korenine, bo lektorat iz portugalskega jezika dragoceno do-
polnilo k študiju iberoromanskega jezikoslovja. Ena od dolžnosti romanistike, 
zlasti italijanistike, pa je gojenje zanimanja za furlanščino (in za beneške dialekte), 
saj so to romanski govori, ki so s slovenskimi zahodnimi govori v stiku že tisoč-
letje in več, pa je ugotavljanje jezikoslovnih interferenc skupna stvar romanistov 
in slovenistov na tej in na oni strani meje. 

V težavah, ki nas dandanes tarejo (prostorska stiska, previsok vpis na ro-
manske jezike, pomanjkljiva priprava študentov iz gimnazije, slabo ali nikakršno 
znanje latinščine), velikokrat pozabljamo, da romanistiki v šestdesetih letih dela 
le ni bilo zmeraj z rožicami postlano. Če je res, da je bilo študentov malo, in da 
je kvaliteta skoraj zmeraj obratno sorazmerna s kvantiteto, je pa tudi res, da je 
bilo pedagoškega kadra malo: predvojni profesor, in tako stanje je trajalo na 
francoščini do izvolitve prof. Grada za izred. profesorja leta 1951, na italijanščini 
pa še dosti dlje, je pokrival pedagoške obveznosti na jezikoslovni in na literarno-
zgodovinski strani. Mogoče je torej reči, da so pogoji za znanstveno delo v stroki 
danes boljši kot pred tridesetimi, štiridesetimi leti, kljub občasnim težavam, tako 
v zadnjem letu tistim pri nabavljanju tuje strokovne literature. Predvsem boljše 
kadrovske razmere omogočajo vsaj delno specializacijo, seveda ta ne sme iti na 
škodo celostne vzgoje romanista. To motijo že preveč heterogene povezave z 
drugimi predmeti: včasih je bila povezava dveh romanskih jezikov pravilo, (ali 
vsaj študij enega romanskega jezika in slovenščine), zdaj je taka povezava že 
skoraj izjemna. 

Največ povezav je z angleščino in razlogi za tako izbiro so jasni in razumljivi. 
In vendar, romanist naj bi ne bil gluh za jezikovna dogajanja v drugih romanskih 
jezikih in naj ima vsaj elementarno znanje o romanskih jezikih (predmet »primer-
jalno romansko jezikoslovje« se že od leta 1950 ne predava več), to pa je podlaga 
za harmonično strokovno rast romanista. 

Druga pozitivna stvar je temeljit študij sodobnega jezika, čemur je odmerjena 
polovica vseh pedagoških ur. Navsezadnje je tako znanje lahko odločilni dejavnik 
pri bodoči zaposlitvi študenta, saj vsrka prosveta samo majhen del diplomiranih 
moči, osnovno pa je vendarle dejstvo, da je treba jezik, sredstvo, orodje izražanja 
dobro poznati, če na j človek razmišlja o njem,, če razglablja o tem, kako jezik 
deluje. Poseben poudarek na tehničnih jezikih pri vajah v višjih letnikih, pre-
vajanje nekoliko specializiranih tekstov, naj bi študentu olajšalo prehod v čisto 
»praktične« poklice, kot prevajanje, korespondenca. 

Še eno vejo je moderno jezikoslovje močno poudarilo: kontrastivno grama-
tiko, se pravi primerjavo tujega jezika z materinščino, kar se seveda vklaplja v 
sinhroni študij jezika. Tak sinhroni, znanstveni študij jezika je bil v preteklosti 
premalo poudarjen in mora zdaj zavzeti mesto, ki mu gre, seveda ob študiju zgodo-
vinskega razvoja jezika in poznavanju vsaj najvažnejših jezikovnih dob v roman-
skih jezikih. 



Naloge katedre za francoski jezik na Filozofski 
fakulteti v Ljubljani 

VLADIMIR POGAČNIK 

Znanstvena in strokovna iskanja na področju francoskega jezika so v Slo-
veniji sorazmerno mlada in povezana z univerzitetnim delom. Kot takšna so pri-
peljala do dokaj jasnih utemeljitev in razmejitev stroke v okviru slovenske uni-
verze, kakršne so se uveljavile pri pedagoškoznanstvenem delu na katedri za 
francoski jezik ljubljanske Filozofske fakultete. 

Edinstveno vlogo ima študij dokaj spektakularne in koncem prejšnjega sto-
letja v evropskem: lingvističnem prostoru kar najširše poučevane in preučevane 
zgodovine francoskega jezika. Na katedri poteka že šest desetletij. S tem je hkrati 
povedano, da med znanstvenimi raziskavami najdemo največ takšnih, ki sodijo 
v diahrono jezikoslovje: le-to pa ni bilo usmerjeno le v primerjave jezikovnih 
zakonitosti francoskega in drugih romanskih jezikov oziroma narečij ter latinščine, 
ampak posredno tudi vpliv le-teh na slovenščino in njena narečja. 

Jasno je, da spoznanja diahrone lingvistike tudi danes, ko zanimanje zanjo 
Precej upada, na določen način osmišljujejo in nadgrajujejo študij francoskega 
jezika, saj predstavljajo sežet model zakonitosti razvojnega strukturiranja v jeziku. 
V takšni perspektivi bo moral še naprej potekati skrajšan in pregleden prikaz 
historične slovnice, t. j. v obliki pregleda najpomembnejših fonetičnih, morfo-
loških in sintaktičnih sprememb od latinščine do sodobne francoščine, ilustriran 
z jezikovnimi interpretacijami starofrancoskih in srednjefrancoskih besedil. 

Sinhrono jezikoslovje je kot znanstvena disciplina še precej novo, dasi je treba 
takoj reči, da se njegove aplikacije uspešno uveljavljajo v pedagoškem procesu že 
dobri dve desetletji, odkar se je na katedri za francoski jezik spričo raznovrstnih 
usmeritev bodočih diplomantov močno razmahnil študij sodobne francoščine. 
Tako se pri pouku fonetike in fonologije ter deskriptivne slovnice upoštevajo 
dognanja sodobnih lingvističnih smeri kot so strukturalna in funkcionalna ter 
deloma generativno-transformacijska. 

Kurz o francoski semantiki v današnjem trenutku odpira ne le možnost pre-
gleda sodobnih postsaussurjanskih splošno-lingvističnih teorij o jezikovnem znaku 
in drugih analognih vprašanjih, ampak hkrati kliče po primerjalnih in kontrastiv-
n ih raziskavah, ki se morejo v jezikoslovnem seminarju uveljaviti npr. pri analizi 
semantičnih, konceptualnih in sinonimičnih polj, kot stilističnih prvin pri po-
sameznih piscih, pa pri analizi prevodov iz francoščine v slovenščino in obratno, 
kakor tudi pri pimerjavi različnih prevodov istega besedila. Sem se navezuje še 



študij različnih jezikovnih registrov, ki je spričo obstoječe opozicije normiranega 
in nenormiranega jezika kar se da potreben. 

Tudi strokovna dela s področja francoskega jezika, ki imajo lepo tradicijo, 
kaže nadaljevati in po možnosti še razširiti. Na prvem mestu je treba omeniti 
slovarsko dejavnost, ki je po zaslugi prof. Grada dosegla visoko kvalitetno raven 
in stopnjo sodobnosti. Na področju proučevanja francoske slovnice. Le prav tako 
dimo kontinuiteto in preseganje v smeri sodobnega jezikoslovja in osnovne na-
ravnanosti h kontrastivnemu (Slovnične vaje mag. Jerebove). Kar zadeva učbe-
nike francoskega jezika, se zdi da je treba počakati na izostritev potreb usmerje-
nega izobraževanja v republiki (zaenkrat se orientiramo na hrvaške izkušnje in 
priročnike, predvsem zaradi finančnih omejenih možnosti). 



Opredelitev študija zgodovine francoske književnosti 

BREDA CIGOJ-LEBEN 

Izteka se deseto stoletje, odkar se je s hagiografskimi pesnitvami, ki jim je 
prav kmalu sledil bogati razcvet junaške epike, dvorskega romana in dvorske 
lirike, začela f rancoska književnost. Široki razpon desetih stoletij nu jno pomeni 
poleg ogromnega števila del, ki jih danes zajema ta književnost, tudi n j ihovo 
raznoličnost. Ta ne izvira samo iz različne idejne, mora lne in estetske naravna-
nosti posameznih obdobij in tokov in iz svojske osebnosti vsakega pisca, ampak 
tudi iz občutnih sprememb, ki jih je v teku stoletij) prinesel razvoj jezika. P o -
mislimo samo na globoko zarezo, ki loči srednji vek in renesanso. Zaradi spre-
menjene miselnosti, se je spremenila tematika del, jezikovni razmak med staro 
francoščino in modernim jezikom pa je nu jno prinesel doslej neznane stilistične 
možnosti in temeljite spremembe v verzifikaciji. Ce so prelomnice med drugimi 
obdobji nekoliko bolj zabrisane, niso zaradi tega nič man j pomembne . 

Univerzitetni študij zgodovine f rancoske književnosti bi čisto naravno zahte-
val takšen program in tako oblikovan in razporejen predavateljski kader, d a 
nobeno od obdobi j njene desetstoletne zgodovine ne bi bilo zapostavljeno, obenem 
Pa bi bila zagotovljena povezava vseh obdobi j v skladno celoto. 

Ce se ozremo na zgodovino romanistike na ljubljanski univerzi, se hitro izkaže, 
da je zaradi poman jkan j a materialnih sredstev in učiteljev študij f rancoske knji-
ževnosti zaostajal za tem idealom, kolikor se mu je pa približeval, je zahteval 
od učiteljev in od slušateljev znatne dodatne napore. Od svoje ustanovitve do 
leta 1927, ko je dr. Fran Šturm postal redni univerzitetni docent, si je romanist ika 
morala pomagati samo s honorarnimi predavatelji . Pri omejenem številu ur pre-
davanj za vse romanist ične predmete pred in tudi še po tem letu, je mogel biti 
delež, ki je pripadel francoski književnosti, zelo skromen. Iz seznamov predavan j 
od leta 1937 dalje, ki jih imamo na razpolago, je razvidno, da je prof. Šturm, 
čeprav obremenjen s predavanj i iz romanskih jezikov, predaval tudi zgodovino 
francoske književnosti v srednjem veku. Na srečo je imel oddelek že od ustano-
vitve dalje vrsto dobrih lektorjev-Francozov, ki so pomagali tudi z nekaterimi 
Predavanji iz f rancoske književnosti. Vse ostalo so si morali slušatelji pridobivati 
z delom v seminarju in s študijem po knjigah. Res pa je, da so potem, ko so bili 
deležni pouka francoščine na gimnazijah celih osem let, prihajali na univerzo 
dokaj dobro pripravljeni. Poleg primernega znanja jezika so prinašali s seboj tudi 
osnovni pregled razvoja f rancoske književnosti in natančnejše poznanje določe-



nega števila del, ki so jih že prebrali. Dodatne možnosti za spoznavanje francoske 
književnosti jim je nudil tedanji Francoski institut, kjer so nastopali poleg Fran-
cozov tudi domači predavatelji in čigar dobro založena knjižnica je v veliki meri 
dopolnjevala dokaj skromno knjižnico oddelka. Stanje se je izboljšalo v študijskem 
letu 1941/1942, ko je dotedanji lektor za italijanščino, dr. Stanko Leben, postal 
docent in je poleg italijanske pričel predavati tudi francosko književnost. Tudi 
delo v seminarju je bilo razdeljeno med obe književnosti. Šele leta 1946, ko je 
dr. Stanko Škerlj prevzel italijanistiko, se je prof. Leben lahko ves posvetil fran-
coski književnosti. V nadaljnjem obdobju je imela katedra za francosko književnost 
po enega redno nastavljenega učitelja: po upokojitvi prof. Lebna dr. Janka Kot-
nika, nato dr. Bredo Cigoj-Lebnovo. V študijskem letu 1972/1973 se je pridružila 
dr. Marjeta Vasič, ki pa je po letu 1977/1978 odšla v pokoj. 

Trenutno je na katedri učitelj spet samo eden, sta pa poleg njega dva asistenta, 
od teh eden že z doktoratom, drugi pa ima magisterij. Pojavile pa so se seveda 
nove zahteve in nove težave, različne od tistih v predvojnih in prvih povojnih 
desetletjih. Ena glavnih težav je slaba pripravljenost študentov. Njihovo znanje 
francoske književnosti je ob prihodu na romanistiko samo slučajno, kolikor so 
na gimnaziji imeli priložnost spoznati vsaj tiste njene pojave, ki so našli odmev 
v slovenske kulturi in književnosti, ali kolikor se je kdo — kar pa je precej redka 
stvar — iz lastnega zanimanja in z lastno iznajdljivostjo in prizadevnostjo utegnil 
z njo seznaniti. Poleg tega predstavlja hudo oviro pri spoznavanju književnosti 
njihovo pomanjkljivo znanje jezika. Posebno pri klasičnih tekstih se kaže, da sluša-
telji niso več že iz gimnazijskih let privajeni branju in razumevanju daljših in 
bolj kompliciranih francoskih stavkov, in tudi to, da niso sli skozi šolo tolmačenja 
besedil latinskih avtorjev. 

V primerjavi s stanjem, ob ustanovitvi romanistiko se je obseg študija fran-
coske književnosti znatno razširil. Bogata francoska književnost iz obdobja med 
obema vojnama, ki je tedaj predstavljala sodobnost, je danes postala že klasična. 
Pridružila se ji je številčno bogata in pestra proizvodnja sodobnih avtorjev, ki v 
gibljivosti in spremenljivosti svojega nastajanja zahteva od strokovnjaka za fran-
cosko književnost neprestano in sprotno informiranost. S sodobnim razmahom 
literarne zgodovine in literarne kritike v Franciji in drugod, ki je prinesel široke 
možnosti uporabe najrazličnejših metod in pristopov, se je prenovilo tudi obrav-
navanje starejših avtorjev. Publikacij strokovnjakov — Francozov in drugih —, ki 
se ukvarjajo s posameznimi obdobji, avtorji in problemi francoske književnosti, je 
danes toliko, da en človek ne more več sproti vsemu slediti. Temu se pridružuje 
še dejstvo, da bo treba slej ko prej na neki način vključiti v študijske programe 
tudi kanadsko književnost v francoskem jeziku in mlade, toda po številu del vsak 
dan bogatejše afriške frankofone književnosti. Obsežno področje raziskavanja 
nudijo nadalje primerjave francoske z drugimi književnostmi, tako v obdobjih, 
ko so Francozi sprejemali vplive sosedov (renesansa, romantika), kakor tudi te-
daj, ko so bili oni učitelji in vzorniki ostalim (srednji vek, razsvetljenstvo, različna 
gibanja in tokovi v 2. polovici 19. in v 20. stoletju). Tuka j predvsem ne moremo 
in ne smemo zanemariti študija vplivov in odrazov francoske književnosti v slo-
venskem kulturnem prostoru. 

Nastaja vprašanje, kako zadovoljiti vse te zahteve s sedanjimi kadrovskimi in 
materialnimi možnostmi. Najrealnejši dolgoročen ukrep bi bil načrtno usmerjanje 



nadarjenih študentov (možnih prihodnjih univerzitetnih učiteljev in znanstveni-
kov) že pri diplomskih nalogah na tako izbrana ožja področja stroke, da nobeno 
obdobje francoske književnosti ne bo zapostavljeno. Po diplomi bi jih oddelek 
lahko vključil kot stažiste-magistrante v obdelavo tem s teh ožjih področij in si 
tako zagotovil svojim potrebam primerno usmerjene kadre. Ker je danes ne-
mogoče rosno strokovno in znanstveno delo na področju francoske književnosti 
brez uporabe strokovne literature v nemščini, angleščini, italijanščini, itd., bi bilo 
treba take študente že med študijem spodbujati, da si pridobe pasivno znanje dveh 
ali treh od teh jezikov, kolikor ga še nimajo. Za bližnjo prihodnost pa je upanje 
na razširitev področij predvsem v habilitaciji sedanjih asistentov, ko bo dvoje ali 
troje učiteljev moglo razdeliti med seboj različna področja v skladu z osebnimi 
nagnjenji in metodičnimi pristopi vsakega izmed njih. V kolikor bi poskušali 
uresničiti uvedbo študija francosko-kanadske in afriških književnosti, bi to seveda 
predpostavljalo, da se eden ali več učiteljev vanje uvede, za kar bi bil potreben 
študij v tujini. Pa tudi oddelčna knjižnica bi morala razširiti svoj fond v tej 
smeri. Program, študija bi se dal popestriti tudi s povezovanjem s sorodnimi kate-
drami na drugih jugoslovanskih univerzah. Doseči bi morali odprtost, tako da bi 
naši predavatelji mogli občasno predavati na njih, njihovi strokovnjaki pa bi s 
svojimi predavanji obogatili naš pouk in odpirali nove razsežnosti našim lastnim 
raziskavam. 

Pri vseh naporih za razširitev in posodobitev stroke je nujno imeti pred očmi 
osnovno zahtevo: raziskave učiteljev in sodclavcev francoske književnosti na naši 
katedri morajo ostati na ravni mednarodnih dosežkov in njihove publikacije take 
kvalitete, da morejo biti pripuščene v bibliografijo francoske književnosti. Prav 
tako morata znanje in razgledanost diplomantov omogočati vsaj nekaterim izmed 
najboljših, da se kot štipendisti vključijo brez težav v študij 3. stopnje na fran-
coskih univerzah. T a namen bi seveda najlaže dosegli, ako bi študentom nudili že 
takoj v začetku študija čimbolj poglobljena, tematsko in metodološko različna 
predavanja in vaje in jih navajali čim prej, da si del predvidene snovi pridobe sami 
s pomočjo načrtnega študija po knjigah. Tuka j pa se seveda pereče postavlja vpra-
šanje, ali bo zaradi njihove slabe pripravljenosti mogoče opustiti v prvih dveh 
letih predavanja iz pregleda celotne francoske književnosti, kakor jih imamo po 
sedanjem študijskem programu. Vprašanje je tudi, kako pri vajah čimprej zaorati 
na globoko, ko je treba trošiti čas in sile, da pripeljemo študenta do razumevanja 
dobesednega pomena besedila, preden se je tega besedila sploh mogoče dotakniti 
2 literarnozgodovinskih, stilističnih in estetskih vidikov. 



Sodobni italijanski jezik 

T JASA Ml KLIC 

Označitev 

Pri proučevanju italijanskega jezika s književnostjo na slovenski visoko-
šolski ustanovi gre za poglobljeno spoznavanje tujega jezika v neločljivi povezavi 
s kulturo naroda, ki mu služi za sporazumevanje. 

Študij tako pojmovanega predmeta naj bi predvsem prek čimbolj vsestranske 
analize jezikovne dejavnosti v italijanskem kodu usposabljal za neposredno in 
kompetentno interpretacijo širše pojmovane kulture v sosednji državi, hkrati pa 
slovenski kulturi omogočal nenehno bogatenje. Kot tuji jezik bo italijanščina iz-
birni drugi tuji jezik v srednjem usmerjenem izobraževanju na nekaj šolah v SRS. 

Italijanski jezik v Sloveniji (oz. Hrvatski) pa ima poleg tega še poseben druž-
beni status: kot materinščina državljanov SFRJ italijanske narodnosti je sporazu-
mevalni jezik na šolah in v vrtcih z italijanskim učnim jezkiom, hkrati pa tudi 
obvezni učni predmet na vseh stopnjah in smereh usmerjenega izobraževanja v 
slovenskih (in hrvatskih) vzgojno-izobraževalnih institucijah na narodnostno me-
šanem območju na Obali. Tu naj bi namreč v skladu s socialističnim pojmovan-
jem sožitja na večnarodnostnem območju zaživela dejanska dvojezičnost. Za tam-
kajšnje Slovence je italijanščina takoimenovani »jezik družbenega okolja«. 

1. Italijanski jezik: lingvistična preučevanja in usvajanje jezikovne kompetence 

Študij italijanskega jezika s književnostjo na F F je porazdeljen med dve ka-
tedri: na katedro za književnost in katedro za jezik. Slednja vključuje obravnavo 
cele vrste problemskih sklopov. Jezikovna dejavnost kot sestavljen in mnogo-
plasten družbeni pojav je namreč lahko vsaj približno celovito zajeta le v primeru, 
če je opazovana in preučevana v vseh svojih vidikih: družbenem, zgodovinskem, 
znakovno-sistemskem, didaktičnem itd. Zato sta v okviru katedre za italijanski 
jezik obravnavana ustroj in delovanje sodobnega standardnega italijanskega je-
zika na vseh njegovih ravninah (pri tem so upoštevani tako jezikovni kot tako-
imenovani »zunajjezikovni« dejavniki), preučujejo se jezikoslovne smeri in apli-
kacije njihovih teorij (s poudarkom na italijanskem jezikoslovju), zgodovina 



italijanskega jezika, historična gramatika (z dodatnim spoznavanjem osnov latin-
skega jezika), ditlektologija; kontrastivno, v odnosu do materinščine, je obrav-
navana vrsta za Slovenca problematičnih jezikovnih pojavov v italijanščini, kom-
parativno pa je italijanščina opazovana glede na druge romanske jezike. V okviru 
usvajanja jezikovne prakse so organizirane lektorske vaje, ki utr jujejo jezikovno 
kompetenco na različnih ravninah italijanskega jezika, vključujejo prevajanje iz 
slovenščine in vanjo, konverzacijo, delo v laboratoriju za začetnike, tu pa so še 
dodatne ure italijanske civilizacije. Zunaj okvira katedre so študentje deležni 
pouka splošne metodike poučevanja tujih jezikov. 

2. Profil diplomiranega italijanisla 

Naziv, ki ga študent italijanščine kot A ali B predmeta dobi po opravljeni 
diplomi, je profesor italijanskega jezika. Vendar pa program študija še ni za-
stavljen v taki obliki, da bi dejansko pripravljal bodočega profesorja jezika na 
konkretno poučevanje italijanščine v slovenskem razredu. Metodika poučevanja 
tujega jezika kot sestavljena veda namreč vključuje poleg pedagogike, psihologije 
in sociologije tudi tisti jezikovni vidik, ki se od jezika do jezika razlikuje, v 
sedanjem pouku metodike na jezikoslovnih P Z E pa je povsem odsoten najpo-
membnejši del jezikoslovčevega prispevka k poučevanju: kontrastivna oziroma 
konfrontacijska zastavitev poučevanja prvin in sistemskih ravnin tujega jezika 
v odvisnosti od učenčeve materinščine (eno glavnih načel sodobne glotodidaktike). 

Po drugi strani pa se pogosto tudi dogaja, da delo, ki ga diplomiranec na 
italijanščini pozneje v družbi opravlja, nima nikakršne zveze s pedagoškim 
procesom (prevajalec, korespondent itd.), program študija na italijanistiki pa jezi-
kovne specifičnosti tovrstnih nalog ne upošteva. Ker je zaradi prostorskih in 
kadrovskih razmer zaenkrat še nerealno razmišljati o odpiranju novih speciali-
ziranih smeri (prevajalstva ipd.), bo še vnaprej poglavitni smoter pedagoške 
dejavnosti na italijanistiki vzgajati splošne italijaniste, ki pa bodo po končanem 
drugostopenjskem študiju — bodisi samostojno bodisi prek poglabljanja posa-
mezne teme na tretji stopnji ali ob pripravljanju doktorske disertacije — uspo-
sobljeni doseči zahtevano kompetentnost in specialistično strokovnost na izbra-
nem področju. V okviru drugostopenjskega študija naj bi si študent pridobil 
splošno jezikovno kompetenco, se pravi sposobnost pravilne interpretacije itali-
janskih besedil in tvorjenja ne le slovnično pravilnih sestavkov, temveč tudi 
pragmatično ustreznih, torej primernih vsakokratnemu konkretnemu govornemu 
položaju. 

Tra janje fakultetnega študija je prekratko, da bi v njem vsaj za silo celovito 
zajeli t ako kompleksen pojav, kot ga predstavlja tuji jezik. Ker je v tem času 
mogoče poglabljanje le nekaj izbranih poglavij, je v drugih primerih način po-
drobnejše obravnave le nakazan in morda ponazorjen z zgledi reševanja posa-
meznih problemov. Zato je uvajanje študentov v samostojno delo že v okviru 
drugostopenjskega študijskega programa izredno pomembno: z dodeljevanjem 
takih individualnih nalog, ki kar najbolj upoštevajo dejanske interese, nagnjenja 
oziroma bodoče naloge posameznega študenta — saj lahko le močna motivira-



nost pripelje do dobrih in trajnejših delovnih rezultatov — je omogočeno resno 
poglabljanje znanja o izbrani temi pod strokovnim nadzorstvom,. 

Posebno nadarjene in odgovorne študente bo mogoče uvajati v raziskovalno 
delo ob reševanju italijanističnih nalog v Okviru Znanstvenega inštituta FF , kar ne 
bo pomembno le za vzgojo novih kadrov, temveč bo tudi delno zapolnilo vrzel 
v številu raziskovalcev na slovenski italijanistiki. 

3. Kritično spremljanje in ustvarjalno navezovanje na dosežke zunaj ožjih in 
širših meja 

Razumljivo je, da je bila slovenska italijanistika v svojem razvoju v večji ali 
manjši meri vedno pod vplivom jezikoslovnega delovanja v matičnih ustanovah 
— univerzah in lingvističnih inštitutih v Italiji — in v tujini in je seveda spremljala 
tamkajšnji strokovni tisk. Posledica toga so tudi usmeritev in interesi, ki so bili 
v preteklosti značilni za preučevanje italijanskega jezika na ljubljanski Filozofski 
fakulteti. 

Lingviste v Italiji sta namreč že od nekdaj prvenstveno pritegovali na eni 
strani izredno pestra dialektalna razčlenjenost ozemlja (posledica družbeno-zgo-
dovinskih razmer) in na drugi strani vabljiva razpoložljivost pričevanj prejšnjih 
jezikovnih faz (z latinščino kot osnovnim, izhodiščem v preučevanju jezikovnega 
razvoja). Od tod izrazit poudarek na znanstvenem raziskovanju zgodovine itali-
janskega jezika, dialektologije, leksikologije in, predvsem v primeru tujih itali-
janistov, na sestavljanju historičnih gramatik, čeprav ni manjkalo stilističnih 
študij, ki pa so bile zvečine omejene na preučevanje umetnostnih besedil in zato 
tudi praviloma v okviru literarne vede. Delovanje sodobnega jezika ni privabljalo 
pomembnih lingvističnih imen, tako da italijanski jezik še vedno nima tehtnega 
funkcijsko zastavljenega vsestranskega jezikovnega opisa, pač pa so posebne 
jezikovne razmere v Italiji skozi vso zgodovino dajale snov za burno debato okrog 
jezikovne norme in povzročale občasne vale purizma v jezikovni politiki. 

Slovenski italijanisti so se po drugi strani z lastnim delom pomembno vklju-
čevali v preučevanja italijanščine (predvsem na področju morfologije in sintakse) 
in s svojimi prispevki tehtno obogatilo vedo o tem romanskem jeziku. Izdelani 
so bili tudi italijansko-slovenski in slovensko-^italijanski slovarji, ki pa spričo 
jezikovnega razvoja obeh jezikov in spričo ravni in razširjenosti jezikovnega 
delovanja in statusa italijanskega jezika pri nas današnjim potrebam ne ustrezajo 
več. 

Kot da bi želeli nadomestiti vsa ta leta neodzivnosti svetovni lingvistiki, se 
zadnja leta v Italiji vrstijo istočasni prevodi klasičnih lingvističnih del in zadnjih 
dognanj v svetovnih jezikoslovnih raziskavah, hkrati pa neustavljivo raste število 
objav domačih odgovorov na nove teorije, aplikacij na italijanskem jezikovnem 
gradivu in dopolnjevanja kritično sprejetih tujih ugotovitev. S tem, se italijanska 
lingvistika osvobaja tradicionalnih lingvističnih pojmovanj, preusmerja se od 
odslej pretežno italijanske tematike na splošno jezikoslovje, zanima se za semio-
tiko, teorijo informacije in kibernetiko, na ožjem jezikoslovnem področju pa 
aktivno spremlja dogajanja v okviru besedilnega jezikoslovja oziroma razvoja 
teorije besedila. Sočasen prodor tako raznolikih in različno datiranih usmeritev 



in teorij v italijanski lingvistični prostor ugodno preprečuje nekritično navduše-
vanje za posamezno teorijo, primerjava različnih pristopov pa omogoča večjo 
širino in zaokroženost jezikoslovčevega pogleda ter večjo prožnost pri analizi 
konkretnega jezikovnega gradiva. 

Slovenska italijanistika se je v novejšem času tematsko v večji meri posvetila 
tistim jezikovnim pojavom v italijanščini, ki so posebej zanimivi za naš slovenski 
jezikovni prostor: področja raziskovanja pogosto narekuje različnost jezikovnega 
odražanja zunajjezikovne dejanskosti v obeh jezikovnih sistemih — italijanskem 
in slovenskem — v stiku. Kontrastivno so bile na primer obdelane teme s pod-
ročja modalnosti (konjunktiv v italijanščini in njegovi ekvivalenti v slovenščini), 
aspektualnosti (opozicija med perfektom in imperfektom na eni strani in sloven-
skim glagolskim vidom na drugi), trenutno pa poteka kontrastivno preučevanje 
izražanja temporalnosti v obeh jezikovnih sistemih. Obdelan je bil italijanski 
dialekt v Piranu, nove raziskave pa se odpirajo na področju preučevanja pozne 
latinščine na slovenskih tleh. 

Ob samostojnih teoretičnih raziskavah in preučevanju posameznih jezikovnih 
pojavov je za italijanista na F F spremljanje sodobne italijanistike v svetu in 
kritično posvajanje dosežkov tujih jezikoslovij nasploh — posebnega pomena pri 
tem je slovenistika — nujna predpostavka za znanstveno delo. 

4. Strokovno in znanstveno delo znotraj in zunaj okvirov fakultete 

Poleg rednega pedagoškega dela v okviru prvo- in drugostopenjskega študija 
(organiziran pa je tudi tretjestopenjski študij in omogočen doseg doktorskega 
naziva) nudi naša katedra redna tečaja (začetni in nadaljevalni) italijanščine za 
neitalijaniste, poleg tega pa naša lektorja omogočata študentom drugih fakultet 
opravljanje obveznih izpitov iz tujega jezika. 

Kot predstavniki F F sodelujejo člani katedre z Zavodom za šolstvo SRS: v 
okvir te dejavnosti spadajo priprave učnih načrtov za pouk italijanščine kot 
drugega tujega jezika v srednjem izobraževanju in kot jezika družbenega okolja 
(na Obali) v vseh usmeritvah in pa recenzije posameznih učbenikov italijanskega 
jezika. Skupno s koprsko izpostavo Zavoda za šolstvo, Italijansko unijo za Istro 
in Reko, Tržaško delavsko univerzo in drugimi jugoslovanskimi fakultetami 
oziroma njihovimi italijanističnimi katedrami (Pula, Zagreb, Beograd) sodeluje 
naša katedra pri organiziranju in izvedbi (s strokovnimi prispevki) portoroškega 
seminarja za profesorje in učitelje italijanskega jezika na slovenskih šolah na 
Obali. 

Prav tako član naše katedre pripravlja prepotreben novi italijansko-slovenski 
slovar. 

Trenutno sta v okviru usmerjenega raziskovalnega programa pri Znanstvenem 
inštitutu F F prijavljeni raziskovalni nalogi dveh članov katedre. Temi: »Študij 
romanskih jezikovnih prvin v slovenščini« in »Pomenska, skladenjska in obliko-
slovna primerjava slovenskega in italijanskega glagola.« 

Člani katedre objavljajo med drugim tudi v strokovni reviji »Linguistica«, ki 
izhaja v okviru P Z E za romanistiko na FF. 



5. Interdisciplinarno sodelovanje z drugimi strokami 

Razvoj italijanskega jezikoslovja je nujno vezan na pretok informacij o 
dosežkih na najrazličnejših področjih lingvističnega delovanja doma in v svetu. 
Poleg spremljanja tuje strokovne literature ter udeležbe na lingvističnih kongresih 
so odločilnega pomena sprotni, živi stiki z drugimi jezikoslovci na F F oziroma 
v Sloveniji: pri vzpostavljanju in utrjevanju takšnih stikov je odigral pomembno 
vlogo Lingvistični krožek FF, v zadnjem času pa na njihovo poglabljanje ugodno 
vpliva tudi sodobno povezovanje raziskav v okviru Raziskovalnega inštituta FF. 

Posebnega pomena je sodelovanje s slovenistiko, saj bodo ustrezno prirejeni 
rezultati kontrastivnih preučevanj lahko koristno uporabljeni ne le pri poučevanju 
italijanščine v slovenskih razredih, temveč tudi pri poučevanju slovenščine kot 
»jezika družbenega okolja« na šolah z italijanskim učnim jezikom na Obali 
oziroma na tečajih in seminarjih slovenskega jezika na F F (v oddelkih z italijan-
skimi slušatelji). 

6. Od ključnih nalog stroke kaže posebej poudariti: 

— poglabljanje kontrastivnih raziskav italijanskega in slovenskega jezika na 
različnih ravninah, predvsem pa tam, kjer razlike v primerjalnih sistemih moteče 
vplivajo na jezikovno usvajanje (izražanje časovnih in aspektualnih odnosov, 
modalnost, raba člena itd.); 

— usmerjanje na kontrastivno raziskovanje kulture; pri tem tudi preučevanje 
neologizmov v italijanščini na ozemlju SFRJ (terminologija za pojme, vezane na 
socialistično samoupravljanje) in primerjanje jezika v tisku v Italiji in tisku 
italijanske narodnosti v SFRJ; 

— pojasnjevanje jezikovnih prvin in ubeseditvenih postopkov v okviru teo-
rije besedila; 

— spremljanje burnega jezikoslovnega delovanja v matični deželi: analiza 
umetnostnih in neumetnostnih besedil, poskusi sistematiziranja funkcijskih zvrsti, 
razlikovanje med sistemi v pisni in ustni varianti jezika (predvsem, standardnega), 
sociolingvistični pristop k problemu odnosa med standardnim jezikom in dialek-
tom (z implikacijami za jezikovno politiko), pouk materinščine, jezikovno pro-
svetljevanje ob delu itd.; 

— na področju praktičnega usvajanja jezika prek racionalizacije poučevanja 
z utrjevanjem problematičnih jezikovnih podsistemov (interferenca materinščine) 
in uvedba ustreznih laboratorijskih vaj tudi v višje letnike; 

— uvedbo sistematičnega spoznavanja današnjih družbenih razmer v Italiji. 
Ena od prioritetnih nalog katedre za jezik bo tudi skrb za dvig ravni v po-

učevanju italijanskega jezika v usmerjenem izobraževanju. Sodelovanje s prakso, 
se pravi vlaganje naporov stroke v ustreznejše usposabljanje profesorjev (v okviru 
rednega fakultetnega študija oziroma v obliki seminarjev) in v sestavljanje pri-
mernih učbenikov ne bo le izpolnjevanje družbene naloge prek pospeševanja 
dvojezičnosti na Obali. Pozitivni rezultati v jezikovnem pouku bodo namreč tudi 
povratno ugodno vplivati na razvoj stroke: boljša jezikovna kompetenca študentov 
ob vstopu na fakulteto bo univerzitetnim učiteljem dovoljevala takojšnjo zahtev-
nejšo zastavitev predavanj in usmerjanje na nove jezikovne probleme, hkrati pa 



omogočala čimprejšnjo jezikoslovno debato na višji, bolj enakopravni ravni 
(strokovni dialog). 

V zvezi s tem se razrešitev problema popolnih začetnikov ob vpisu na italija-
nistiko postavlja kot nujna. Ker je mnenje članov katedre, naj začetnikom ne 
bi popolnoma zaprli možnosti študija italijanščine, je v pretresu predlog, da bi 
takim študentom omogočiti poseben študijski program, in to le do prve stopnje, za 
vse druge študente (pod A ali B) pa bi bil sprejemni izpit — ne glede na trajanje 
prejšnjega učenja italijanščine — obvezen. Spričo ločenih programov začetniki 
ne bi več zniževali splošne ravni italijanističnega študija na F F pa tudi ne ovirali 
razvoja slušateljev-nezačetnikov. Alternativni predlog vidi možno rešitev v 
uvedbi dodatnih intenzivnih lektorskih vaj za začetnike v prvem letniku, od 
drugega naprej pa skupna predavanja na zahtevani akademski ravni. 



Katedra za zgodovino italijanske književnosti 
in njene naloge na slovenski univerzi 

AT1LIJ RAK AR 

Italijanska književnost je v slovenskem prostoru prisotna in dejavna že od 
pismenstva dalje. Njene pobude so bile odločilnega pomena za rojstvo in rast 
naše literature, ki se je po njej vzorovala vse do svojega vzpona na evropsko 
raven. In do utemeljitve slovenske literarne italianistike je prišlo davno pred 
ustanovitvijo slovenske univerze oziroma katedre za italijansko književnost na 
tej univerzi: Čopova razmišljanja o italijanskih metričnih oblikah, o Danteju in 
Manzoniju ne dokazujejo samo višine nivoja, na katerem so bili prvič zastavljeni 
romanistični problemi v našem kulturnem prostoru, temveč predstavljajo tudi 
edinstven primer funkcionalnosti in pomena takih razmišljanj v zgodovini nekega 
naroda. 

Z italijansko književnostjo nas druži toliko vezi, da nas navaja na proučevanje 
te književnosti že študij slovenske kulturne zgodovine; dolžni smo jo proučevati 
že v svrho globljega poznavanja lastne preteklosti, ne glede na vrednote, ki jih 
vsebuje ta literatura sama na sebi. Zato je z ustanovitvijo slovenske univerze 
postalo aktualno kot nekaj samoumevnega tudi vprašanje »stolice za italijanščino«, 
ki so jo ustanovitelji naše fakultete pojmovali »kot nujnost«, ki je ni potrebno 
posebej dokazovati niti posebej utemeljevati. 

Spričo pomanjkanja sredstev, spočetka pa tudi kadra, ni bilo mogoče takoj 
organizirati kontinuiranih predavanj iz italijanske književnosti na komaj ustanov-
ljeni univerzi. Prof. Petar Skok, ki je imel prve kurze, je prihajal predavat iz 
Zagreba in predaval je samo dve leti, 1921/22 in 1922/23. Nato je moralo miniti 
nekaj let, da so na ljubljanski romanistiki, ki je bila ustanovljena 1927 in ki jo 
je vodil prof. France Šturm, bila zagotovljena stalna predavanja iz italijanske 
književnosti. T o se je zgodilo z akademskim letom 1937/38, ko je prevzel skrb 
za italijansko filologijo Stanko Leben, sprva kot honorarni predavatelj, nato kot 
lektor, od 1938 do 1941, od 1941 do 1947 pa kot docent za italijansko in fran-
cosko književnost. Samo italijanistiki pa se je lahkop osvetil šele prof. Stanko 
Škerlj, ki je prevzel katedro za italijanski jezik in književnost s študijskim letom 
1947/48 in predaval še po upokojitvi, vse d o 1968. Šele s prof. Škerljem, je študij 
italijanskega jezika in književnosti na filozofski fakulteti v Ljubljani povsem 
stekel in se poglobil. V cikličnih predavanjih in seminarjih, h katerim so bili 
pritegnjeni slušatelji vseh letnikov, se je vsaka študijska generacija lahko sezna-
nila s ključnimi vprašanji iz historične gramatike in iz zgodovine italijanske 



književnosti od najstarejših obdobij do novejših gibanj. Prof. Škerlj je predaval 
še oboje, jezik in književnost, s pridobitvijo novih moči, pred. Vide Šturmove, 
višjega pred. Nika Koširja, nato doc. Mitje Skubica, pa je lahko prišlo do 
porazdelitve dela na dve katedri, na katedro za italijanski jezik in katedro za 
zgodovino italijanske književnosti. Delitev, ki je stekla v šestdesetih letih, je 
omogočila nove načine dela in poglobitev študija italijanske književnosti z mono-
grafskimi predavanji in z interpretacijo klasičnih tekstov; večje so postale tudi 
možnosti za individualno delo s študenti, čeprav je število le-teh v šestdesetih in 
sedemdesetih letih močno naraslo. 

Pedagoško delo italianistov na fakulteti je vseskozi spremljala raziskovalna in 
publicistična dejavnost, ki ni ostajala v ozkih okvirih akademizma, temveč se je 
odzivala tudi aktualnim problemom širšega značaja. Tako se izkaže Lebnov esej 
Problem Dantejeve Beatrice iz leta 1940, ne glede na nekatere premise, kot lep 
primer razprave, ki je bila vse prej kot neaktualna v našem kulturnem prostoru, 
če pomislimo na njene polemične implikacije proti pozitivizmu, ki je prevladoval 
v slovenskem literarnem zgodovinopisju. Literarnozgodovinski del Škerljevega 
opusa je tako v največji meri vezan na tematiko slovenskega kulturnega prostora 
in to celo neposredno, kot najlepše dokazuje obsežna knjiga Italijansko gledališče 
v Ljubljani v preteklih stoletjih, ki je izšla 1973 pri Slovenski akademiji znanosti 
in umetnosti. Višji pred. Niko Košir pa je oskrbel vrsto vzornih prevodov iz 
italijanske književnosti, opremil s komentarjem in spremno besedo prevode iz 
Božanske komedije in se posebej posvečal vzgoji mladih prevajalcev. 

Prof. Škerlj, ki ima največ zaslug za oblikovanje samostojne slovenske italia-
nistike, je leta 1950 najodločneje opredelil tudi njene raziskovalne naloge na 
področju literarne zgodovine. Izhajajoč iz stališča, da ima slovenska romanistika 
poleg splošnoromanističnih ciljev, definiranih s samim predmetom stroke, tudi 
specifične naloge, je na te naloge tudi pokazal. Slovenska italianistika naj bi se 
posebej posvečala zasledovanju italijanskih vplivov na našo kulturo, spremljanju 
vidnejših posrednikov teh vplivov in osvetljevanju kroga ter učinkov njihovega 
delovanja. Prof. Škerj. opozarja tudi na vprašanje »o sledeh, ki sta jih morda 
pustila naš živelj in naša zemlja v romanski književnosti«; predvsem pa ima »za 
prav specialno in važno nalogo slovenske romanistike, da preštudira in osvetli 
književno in vobče kulturno funkcijo italijanskih centrov v Slovenskem Primorju, 
s Trstom v prvi liniji.« Tako nakazane teme zadevajo nacionalno vedo in jih je 
imeti pred očmi tudi v bodoče pri načrtovanju raziskovalnega dela katedre. Za 
zdaj je v teku raziskava z naslovom, Delež Tržačanov v novejši italijanski knji-
ževnosti, nosilec in izvajalec katere je doc. Atilij Rakar , ki je 1975 nasledil na 
katedri za zgodovino italijanske književnosti viš. pred. Nika Koširja. Raz-
iskava naj bi osvetlila tržaško italijansko književnost Novecenta, ki šteje imena 
svetovnega slovesa kot sta Svevo in Saba, poleg vrste osebnosti kot so Slataper, 
Michelstaedter, Benco in Stuparich, ki zavzemajo vidno mesto v sodobni itali-
janski literaturi. Ta književnost, ki ji Italijani sami odkazujejo mesto zase, je za 
nas še posebno zanimiva, saj se celo v obliki neposrednih izzivov in pozivov 
obrača na Slovence. 

Posebno mesto bo treba odkazati pri načrtovanju raziskovalnega dela katedre 
starejši italijanski književnosti obalnih mest. Kolikega pomena je za nas to lite-

2 3 Anthropos 4—6 353 



rarnozgodovinsko področje, ni treba posebej dokazovati: pomislimo samo na 
Bonoma in Vergerija ter na njuno vlogo v Trubarjevem življenju in delu. 

Pri razmišljanju o odnosih med slovensko in italijansko kulturo se kajpak ne 
gre omejevati zgolj na obravnavanje stikov med določenimi osebnostmi, temveč 
je zajeti v obravnavo celotno dinamiko kulturnih gibanj in upoštevati tudi 
njihove posredne izraze v našem kulturnem prostoru. Sicer pa, kako naj se lotimo 
na primer vprašanja, kaj nam je dala italijanska renesansa, dokler si nismo 
povsem na jasnem, kaj je pravzaprav bila italijanska renesansa. Ravno tako se naše 
zanimanje za Petrarko ne more omejevati na prebiranje verzov, ki na j bi bili 
neposredno vplivali na slovensko liriko; naposled niti teh verzov ne moremo 
zapopasti v vseh njihovih pomenskih odtenkih, če jih ne beremo upoštevaje 
celotni opus tega pesnika in pisatelja, če se ne dokopljemo do kodov, ki jim 
pesnik sledi v svoji tematski in stilni izbiri, če ne upoštevamo historičnih dejstev, 
ki se kažejo v njegovi ideologiji, ki pogojujejo njegovo poetiko. Naposled pa pri 
tem ni odveč pomisliti na dejstvo, da odmevi besede velikega humanista ne sežejo 
do nas šele v devetnajstem stoletju in jih ne gre iskati samo v poeziji: ko Trubar 
omenja Petrarko, ne misli na sonetizem. Dokler se naša italianistika ne bo 
odpovedala upoštevanju historične dimenzije tekstov in njihove odmevnosti, ne 
bo v zadregi ob vprašanju, kje najti svoje mesto v okviru nacionalne vede, 
oziroma kako opravičiti svoj obstoj; razkrivala se ji bodo področja, ki jim bo 
komaj kos. V tem pogledu raziskovalni interesi slovenske romanistike ne smejo 
ostati pri že uhojenih temah, niti se ne smejo omejevati na raziskovanje tokov, 
ki so blagodejno vplivali na našo kulturno rast; predmet naših raziskav morajo 
postati tudi literarni miti, v znamenju katerih so se v sedanjem narodu porajale 
in širile ideologije, ki so nas ogrožale. Sicer pa je načelno vprašljiv vsak poskus 
omejevanja in postavljanja pogojev raziskovalnemu delu; smiselnost neke raz-
iskave zavisi od problemov, ki se jih loteva, njena aktualnost zavisi od ciljev, ki 
si jih zastavlja. 

Istih načel se je držati tudi pri izbiri tem za monografske kurze in seminarske 
diskusije, le da morata biti tu problemski aspekt in aktualnost še bolj naglašena, 
eksplicitno izražena in vseskozi izpostavljena. 

Ko govorimo o pedagoškem delu na italianistiki, pa je opozoriti tudi na 
nekatere ovire, ki jih sorodne katedre ne poznajo. Večina študentov, ki vpišejo 
italijanščino, se tega jezika v srednji šoli ni učila. T o dejstvo predstavlja najhujši 
problem pri izdelavi študijskih načrtov, zlasti pri programiranju predavanj in 
vaj iz književnosti. Tudi z literarno zgodovino je treba začeti že v prvem letniku, 
a kako vključiti v ta študij popolne začetnike? Pri tem ni najhujše zlo dejstvo, 
da se morajo predavanja vršiti le v slovenščini, ampak to, da velika večina sluša-
teljev še ni kos branju tekstov, zaradi česar je nujna tudi preložitev preverjanja 
znanja, vezanega na čtivo. 

Niti kadrovska zasedba na katedri za zgodovino italijanske književnosti še ni 
popolna. Delo, predvideno za dva učitelja, opravlja le en učitelj, ki je za zdaj 
primoran skrčiti pregled zgodovine italijanske književnosti na prvi letnik in imeti 
monografske kurze in seminar za vse naslednje letnike skupaj. Šele z nastavitvijo 
še enega učitelja bo mogoče nuditi študentom več predavanj iz literarne zgodo-
vine, pa tudi prepotrebni uvod v študij italijanske književnosti, ki mora čimprej 
priti v sestav študijskega programa kot samostojen predmet. 



Občutno oviro za delo na italianistiki predstavlja tudi pomanjkljivost knjiž-
nice romanskega seminarja, pomanjkljivost, ki jo francisti občutijo v manjši meri 
spričo možnosti, ki jim jih nudi ustanova kot je Francoski kulturni center. Štu-
dentje italianistike so pri izdelavi nalog primorani iskati literaturo in celo osnovne 
tekste v tujih knjižnicah, kar ne gre brez stroškov in čakanja, ki se spričo za-
mudnega poslovanja medbibliotečne izposoje vleče tudi po več mesecev. 

V takih pogojih so čedalje bolj ovirane celo najosnovnejše oblike dela. Pred 
slovensko italianistiko pa se postavljajo danes še posebne naloge: prisotnost italijan-
ske manjšine v naši republiki nalaga italianistom dodatne obveze, obveze, ki pre-
segajo to, kar se sicer zahteva od stolic za tuje jezike in književnosti. Pomislimo 
samo na zahteve manjšinskega šolstva, ki so v tem trenutku v ospredju. Če naj 
bo Oddelek za romanske jezike in književnosti na Filozofski fakulteti v Ljubljani 
kos tolikim nalogam, mora biti deležen podpore vseh, ki so neposredno ali po-
sredno soodgovorni za potek dela, s katerim je slovenska italianistika zadolžena. 





Sodobna estetska 





Umetniška „podoba" in racionalizem G. D. Volpeja 

VOJAN RUS 

Kot sem omenil že drugje,1 predstavlja estetski prispevek italijanskega mark-
sista Delia Volpeja del marksistične klasike, zlasti z dokazovanjem: 

1. da je umetniška podoba nemožna brez miselne sestavine, da je ta miselnost 
glavna oblikovalnost umetnine in da je le-ta nemožna kot samo fantazija, kot 
samo čutna podoba in podobno; 

2. da družbene sestavine dobe niso samo zunanji pogoji umetnine (sociolo-
gizem), ampak da se v obliki družbeno-kulturnih pojmov prepletajo najtesneje 
s samo formo in notranjo vsebino umetnine. 

Vendar je izhodišče Delia Volpeja malce preozko, malo preveč racionalistično-
gnoseologistično-sociologistično, ker, med drugim, preveč absolutizira a) pojem 
kot najvišjo miselno sestavino umetnine, b) ker zato preveč poudarja obče mi-
selne vsebine v umetnosti in c) ker ne vidi, da je najvišja miselno-oblikovalna 
sestavina umetnine zamišljenje in ne pojmovanje. 

Kako je vse to Delia Volpejevo gledanje na umetniško podobo učinkovalo — 
zlasti glede odnosa pojma in zamisli — s e m delno tudi že omenil drugje in se bom 
zato tu zadržal samo ob vprašanju »usode« drugih sestavin umetnostne podobe 
pri Delia Volpeju: čustvenost, čutnost, fantazija in intuicija. Pred tem pa še 
nekaj besed o Delia Volpejevem estetskem racionalizmu. 

1. Nekatere značilnosti Delia Volpejevega racionalizma 

Enostranski gnoseološki poudarki pri Delia Volpeju — ki so včasih različni, 
včasih pa podobni kot pri Lukacsu in Plehanovu — so med vzroki, da so možnosti 
marksistične estetike celo pri resnih teoretikih povsem nejasne. Znani zgodovinar 
estetike Morpurgo Tagliabue sklepa povsem napačno — verjetno pa na osnovi 
interpretacij, kakršne najdemo pri Delia Volpeju ali Lukacsu ali Plehanovu itd., 
da je temelj marksistične estetike teorija odraza in da ta teorija odraza, spojena 
z nekakšnim absolutnim idealom, mora v začetnem socializmu voditi v apolo-
getiko. Ti sklepi so seveda glede izvirnega marksizma povsem napačni, imajo pa 
nekaj utemeljenosti v omenjenih njegovih zgrešenih interpretacijah. 

1 Književni listi (priloga Dela), z dne 6., 13., 20., 27. 12. 1981. 



Kljub navideznem odločnemu materializmu pa je del težav pri Delia Volpeju 
pogojen z racionalistično-idealističnim dualizmom Aristotelovskega tipa (20).2 

Enako kot Aristotel (in za nj im Kant, Husserl) tudi Delia Volpe že pred pristopom 
k umetnini sprejema staro delitev, po kateri je samo pojem, samo racionalno 
nosilec forme, ki da je identični koherentni oblikovalec, medtem ko naj bi bila 
materija povsem neizoblikovana, zmešana, nesposobna aktivnosti in samoaktiv-
nosti. 

Nekatera racionalistično-idealistična izhodišča pa imajo pri Delia Volpeju še 
druge neposredne posledice v njegovi estetiki: racionalistični realizem, generali-
zem in racionalistični deduktivizem. 

Medtem ko je prva enostranskost pri Delia Volpeju bolj redka, sta drugi 
dve pogosti. 

Na tistem mestu Kritike okusa, kjer govori o Pindarjevi ali Petrarkovi košuti 
ali Ariostovem apogrifu, pravi tudi da »ima vsak od njih zelo določen in koheren-
ten pomen, to je, ker so konstituirani iz nečesa racionalnega kot katerokoli bitje 
realnega sveta.« (141). Da drugem mestu (43) pa govori, da je v določenih verzih 
doseženo popolno spajanje »dobesednega ali realnega«. V obeh teh dveh primerih, 
zlasti pa v prvem, razumeva Delia Volpe tudi samo realnost kot racionalnost, 
kar je seveda šolski primer idealističnega racionalizma (realno je lahko za dialek-
tično-materialistično gnoseologijo le analogni predmet racionalnega in nikoli ab-
solutna identiteta z njim). Čeprav na videz protislovno, pa tak idealistični racio-
nalizem olajšuje (danes) sociologizem in kontenutizem pri Delia Volpeju. Če je 
namreč pesništvo v svojem bistvu, kot meni Delia Volpe, tudi pojmovno racio-
nalno in če je tudi realnost isto kot racionalnost — potem Delia Volpe kaj lahko 
sklepa, da je umetnina samo racionalni izraz družbene realno-racionalne stvarnosti, 
da je umetnina posebna racionalna oblika racionalne stvarnosti. Čeprav so Delia 
Volpe večkrat spopada s sociologizmom in kontenutizmom, se ta dva, zaradi 
njegovih izhodišč, včasih prikradeta tudi v njegovo misel. Zato ni čudno, da Delia 
Volpe, sicer na svoj način, vendar tako hitro sprejme Plehanovo formulacijo, da 
je prva naloga marksistične estetike prevajati iz pesniškega jezika v jezik sociolo-
gije. 

Racionalistični generalizem — ki ga potem prenaša v teorijo pesništva — je 
pri Delia Volpeju formuliran kot »človeška zahteva po uniformiranosti in enot-
nosti ali racionalnosti, torej po posploševanju ali »povečevanju posamičnosti«. 
T o nalogo pa naj bi imele »kategorije in od tod izhajajoči procesi abstrakcije 
s pomočjo rodov.« (19). Prav ta absolutizacija pojma kot splošnega in abstrakt-
nega (tudi najbolj splošna zamisel pa je vedno bolj konkretna od najabstraktnejših 
pojmov, četudi so resnični) je povzročala precejšnje težave v Delia Volpejevi 
misli. 

Iz racionalističnega estetskega generalizma pa je pri Delia Volpeju izhajal 
racionalistično-estetski dedukcionizem. Ko govori o Pindarju, Delia Volpe meni, 
da naravo metafore podčrtuje prav dejstvo, da je »z.veza in misel« najbolj neslič-
nih stvari, nad katerimi dominira višina razuma-intelekta in njegovih kategorij.« 

2 Vse navedbe (strani v oklepajih v tekstu) so iz »Critica del gusto«, Opere, 6, Roma 
1973. 



»(32). Ze tu se jasno zastavlja hipoteza, da so razumski pojmi tisto nad umetnostjo 
in poezijo, iz česar se le-ti deducirajo kot nekaj nižjega. Konkretno to na primer 
pomeni, da naj bi se nam izmaknila, kot pravi Delia Volpe, »vsa poezija Božan-
ske komedije«, če ne dojamemo skritih splošnih pojmov v metaforah uvodnega 
speva ( temačni gozd, ravna pot itd.). Delia Volpe tako povsem nehote — ker je 
njegova zavestna usmerjenost protidogmatična — obnavlja teoretsko-metodološke 
osnove večine dosedanjih metafizičnih estetik, ki so (ne glede ali so bile materia-
listične ali idealistične) menile, da morajo z vrha predpisovati umetnosti, ker so 
vse menile, da je umetnost samo nižji način raeionalno-pojmovnega spoznanja 
an da jo estetike morajo zato z vrha nadzorovati, ker posedujejo najvišje pojme, 
iz katerih se potem vse drugo deducira po absolutni nujnosti, pa naj gre za umet-
nost ali za znanost ali za druge posebne prakse. 

Estetsko raci on al i stični dedukcionizem Delia Volpeja je torej v tem, da vsaj 
včasih meni, da začetna in najvišja ideja umetnine že kar vnaprej določi vso na-
daljno vrednost, moč in estetsko izpeljavo umetnine. Ta koncepcija je nevarna, saj 
zlasti pri umetnini začetna ideja predstavlja vedno le najosnovnejšo usmeritev, 
medtem ko vsak konkretni delec umetnine zahteva kasneje čisto svojstven ustvar-
jalni napor, katerega uspeh — in uspeh cele umetnine — nikakor ni zagotovljen 
že z začetno idejo. Deli Božanske komedije, ki bi morali biti po Delia Volpejevi 
racionalistični shemi najbolj vzvišeni (uvodni spev), nikakor niso v končni izvedbi 
umetniško in človeško najmočnejši; verjetno je že kar precej splošen vtis, da je 
Pekel močnejši od kasnejših spevov ne zato, ker bi bil (Pekel) večja racionalna 
vrednota za Danteja ali za kogarkoli, ampak ker je Dante tukaj — kar zapažajo 
mnogi — z individualizacijo doživljenih figur, s strastnim življenjem, ki jim ga 
je vdahnil iz lastnega vrednotenja in časa, v tem spevu celo prerasel začetno in 
kasnejšo precej alegorično predpostavko. Estetski deduktivizem ne more prodreti 
do glavnega, do individualnega živega organskega tkiva umetnine, ker je le-ta 
precej neodvisen od začetne »najvišje« ideje dela, ker ne izhaja iz nje po železni 
nujnosti, ker je kvalitetni nivo ustvarjanja vprašljiv — ne glede na začetno idejo 
— od vsega ustvarjalnega napora, pri vsakem njenem delcu, vse do končne iz-
vedbe (od tod torej Tolstojevo šestkratno pisanje »Vojne in miru«). 

Estetski generalizem in dedukcionizem pa poraja nujno estetski abstrakcio-
nizem. 

Ko Delia Volpe govori, da so umetniške podobe »konkretni pojmi« ima 
gotovo delno prav (18, 68), vendar ni nikjer dovolj pojasnjeno, kaj naj razumemo 
pod to konkretnostjo. Ker Delia Volpe »konkretni pojem« enači pogosto z »in-
tuitivno-logičnim« kompleksom in ker intuitivno največkrat izenači s čutnim, bi 
lahko sklepali, da po Delia Volpeju abstraktni pojem postane poseben, tipičen 
sele ko je povezan s čutnostjo. Kot samo poseben, samo tipičen pa še vedno 
vsebuje preveč abstraktnosti. Delia Volpe vidi veljavnost metafore v tistem univer-
zalnem pomenu, ki se skriva za metaforo. To pojmovanje sili v estetski abstrak-
cionizem, v predstavo, da je splošnost pojma najvišja racionalnost, ki je bistvena 
za umetniško podobo in da šele v zvezi s čutnim postane ta pojem poseben. 
To potr juje tudi stavek: ». . . ta intelektualni simbolizem (drugega tu sploh ni) je 
tista vrsta abstrakcije, ki je književna abstrakcija: to ni generična abstrakcija in 
zgrešena abstrakcija (neveljavna), ampak je konkretna, določena abstrakcija, kot 



tipičnost, s katero se identificira — to je, kot smo videli, karakteristična tipičnost; 
ta abstrakcija je skratka (gnoseološko, estetično) u temel jena. . . (78). 

Dejansko pa tisto, kar je v podobi določene umetnine najvišja mišljenskost, ni 
pojem, ampak konkretna zamisel te umetnine. Iz abstraktnega pojma »dobrega« 
ali »zlega« sledi lahko prav tako politični ali moralni spis ali umetnina. Abstraktni 
pojem ni torej še prav nič sprecifičen za umetnost, iz njega še prav nič posebej 
ne sledi, da bo nastala prav umetnina. Ker pa je vsaka zamisel že po sebi vedno 
konkretna (za razliko od univerzalnih pojmov, ki so, če tudi so točni, bistveno bolj 
abstraktni) je začetek, iztočnica konkretnosti umetnine že v konkretnosti njene 
lastne najvišje misli, njene lastne začetne individualne zamisli in ne šele v nekem 
čutnem dodatku, ki naj bi po Delia Volpeju spremljali neko splošno misel in ki 
bi jo šele napravil posebno (ali celo posamično) umetniško podobo. 

Čutnost je vedno, kot menil Delia Volpe, bistvena sestavina podobe, toda le 
glede na zamisel posebej izbrana čutnost (o čemer bomo govorili kasneje). Tista 
čutnost pa, ki običajno samo spremlja začetno konkretno zamisel umetnine, je res 
samo »slučajna« in ni značilna za končno čutno sestavino umetnine. Saj vemo, 
da vsako izrazito misel, tudi »najbolj znanstveno«, spremljajo neke čutne sesta-
vine. Zato začetna spremljajoča čutnost začetne zamisli umetnine ni prav nič 
odločilna za končno čutnost umetnine; v dokončani umetnini lahko ostane ali ka j 
ali skoraj nič od prvotne podzamišljajske ali pa zamisel »slučajno« spremljajoče 
čutnosti. Zato je začetna individualna zamisel individualne umetnine konkretna 
že po sebi, ne glede na nebistveno začeto čutno spremljavo. Individualna zamisel 
nastane, ko Dostojevski zasnuje, kako bo v obliki romana predstavil posebne 
značilnosti boja dobrega in zlega, boja nasprotnih človeških silnic kakršne obstoje 
v ruski družbi 19. stoletja in kot se različno kažejo, na poseben ruski način, v bra-
tih in očetu določene družine. To je konkretna zamisel umetnine in je zanjo 
povsem vseeno ali to zamisel na začetku spremlja predstava o neki konkretni 
družini, ki se piše ali Dostojevski ali Karamazovi. Ta zamisel je povsem konkretna 
(ne glede na spremljajočo začetno konkretno čutno predstavnost), ker je jasno, 
da sedaj lahko nastane iz nje le ruski realistični roman 19. stoletja, ne pa sociolo-
ška ali politološka študija niti politični program, ki se nanaša na rusko stvarnost 
istega časa. Celotna moč umetniške izvedbe te zamisli pa bo odločila, kateri čutno-
predstavni material bo dokončno izbran za dokončno izoblikovano podobo us-
trezne umetnine. Umetniška zamisel, misel umetniške podobe torej ni niti ab-
straktni univerzalni pojem, niti njegov spoj s čutnim v posebni pojem, ampak je 
že sama za sebe individualno konkretna (ne pa samo specifično konkretna). 

2. Podoba in čustvenost 

Lahko bi se začudili, kako je iz Delia Volpejeve predstave umetniške podobe 
skoraj povsem zginila čustvenost, čeprav v svoji Kritiki okusa tako pogosto omenja 
druge psihološke sestavine podobe (bolj pogosto kot sociološke sestavine). 

Čustvenost omenja pravzaprav samo dvakrat, trikrat, nikjer pa ni omenjen 
posebni čustveni naboj vsake prave umetnine. Prav posebni čustveni naboj je 
tista prvovrstna sestavina, ki, poleg miselnosti, loči umetnino od drugih izdelkov 



in zlasti komunikacij. Vendar jc ta manjko v pogledu čustvenega naboja v umetnini 
razumljiva posledica preozkih racionalističnih izhodišč samega Delia Volpeja, 
ki so ga silila, da je v umetnini iskal samo racionalno povezavo s čutnim (ne pa 
čustvenim) »dodatkom« (ali narobe). Za to on sicer ne zanika čustva v umetniku, 
ne omenja pa — kar je glavno — kako to čustvo preko podobe prehaja od umet-
nika do recipienta umetnine (ta je lahko tudi sam umetnik). Delia Volpe sicer 
predpostavlja, da umetniško podobo spremljajo močna čustva; toda ta so pri njem 
enostransko odvisna od pomena, pojma kot notranje sestavine podobe. 

Čustvenost se pri Delia Volpeju pojavlja samo še v eni varianti (dobesedno): 
»Uživati v poeziji je isto kot možnost, da se dojame njen posebni zgodovinski 
patos (podčrtal V. R.; 37, 44). Ta formula se pri Delia Volpeju pojavlja na dveh 
krucialnih »eksperimentalnih« mestih v oceni Dantejeve Božanske komedije in 
Goethejevega Fausta. Ta dva primera se mi zdita tipična za nasilje estetskega 
gnoseologizma in sociologizma nad celovito antropološko vsebino in zato tudi 
čustveno komponento umetnine. Po Delia Volpeju se dozdeva kot da je čustveno 
doživljanje ob teh dveh umetninah vezano samo in izključno na poznavanje njune 
zgodovinsko-družbene osnove. Čeprav nas lahko navdajajo tudi taka zgodovinska 
čustva, je čustveni potencial umetnine bistveno širši, globlji in drugačen. Čustva 
ob spoznanju družbene osnove časa se nam lahko zbude tudi ob branju suhe 
znanstvene zgodovine ali starih letopisov. Toda bralčeva čustva se ob teh vrstah 
komunikacije bistveno bolj tanka od doživetja umetnine, ker je v njej še nekaj: 
a) izrazito — čustveno in miselno — vrednotenje samega umetnika glede zgodo-
vinskega materiala in b) to vrednotenje je izraženo na način, ki ga tudi najboljša 
znanost, letopis, avtobiografija itd. nikoli ne zmorejo; umetnina z izbrano pred-
stavno figurativnostjo, v kateri je predstavnost kultivirano prečiščena in komuni-
kacijsko oblikovana, na najbolj učinkovit način prenaša i zgodovinski i oseb-
nostno vrednostni patos umetnika na recipienta. Vse pod a) in b) povsem izgine iz 
Delia Volpejevega »obnavljanja« in »dojemanja« (ne doživljanja!) zgodovinskega 
patosa. Se pravi: celo pri čustvenem »uživanju« umetnine ne bi šlo tudi za uživa-
nje v izbrani čustvenosti same umetnine, ampak samo za »dojemanje«, pravzaprav 
samo za spoznanje čustvenosti dobe, v kateri je umetnina nastala. 

3. Umetniška podoba, čutnost, intuitivnost in fantazija 

Ker se Delia Volpe zadržuje samo pri sociologiji in pri stari logiki kot sesta-
vinah umetnine in ker ne upošteva (antropološke) psihologije dela, nastajajo te-
žave tudi v določanju tistih psihičnih sestavin, ki jih omenjamo v tem podnaslovu. 

Čeprav Delia Volpe v zvezi z umetniško podobo govori veliko o »čutnosti«, 
je precej nejasno, kaj z njo razume. Utemeljeno zavrača redukcijo vse umetniške 
podobe na čutnost (kot to dela Lukacs) saj je kot njene nedvomne sestavine sam 
Delia Volpe dokazal pojmovnost, čemur lahko dodamo še zamišljanje in čustve-
nost. Vendar v tem zavračanju izključne čutnosti podobe še ni dosti razjasnjeno, 
kako sam Delia Volpe opredeli čutne sestavine podobe. Večkrat Delia Volpe 
čutnost izenači skoraj z vso podobo: ». . . vzemimo sedaj — kot gnoseološke 
abstrakcije — podobe ali intuicije same na sebi za sebe, kot pojavne danosti, 



ki so brez kakršnekoli pojmovne odvisnosti, pa bomo ugotovili z gotovostjo, da 
imajo svojo pozitivnost, svojo neuničljivo b i t . . . toda ugotovili bomo tudi, da ne-
izbežna pripojitev (vemo) pomena ali pojma slikam s pomočjo skupnih leksikalnih 
(gramatičnih) terminov kot so »veliko«, »svetlo«, »sončno« itd., ne zanika njihovo 
(čutno ali materialno) bit podob . . . « (18). 

Umetniška podoba je tukaj kar dvakrat povsem izenačena s čutno sestavino 
te podobe (kar je nerazrešeni dualizem tako z lastno trditvijo Delia Voljpeja 
o podobi-pojmu; v tem bolj preciznem izrazu je čutnost utemeljeno označena samo 
kot del podobe; tekst v narekovajih pa je tudi v protislovju z Delia Volpejevo 
kritiko Lukacsevih samo »čutnih podob«). Še bolj pa je značilno, da Delia Volpe 
tukaj čutni del podobe enači s »pojavno danostjo«; ta mimetizem je pri Delia 
Volpeju samo posledica njegovih omenjenih preozkih izhodišč. 

So pa še druge negotovosti v Delia Volpejevem razlaganju »realnosti« podobe. 
Takoj na začetku Kritike okusa pravi, da je »prvo stalno, realno, objektivno svoj-
stvo« podob v tem, da so »prenosniki pojmov«. Tu je podoba zopet zožena samo 
na pojmovnost, čustvenost je izključena; vendar nas v tem trenutku najbolj za-
deva dejstvo, da je zamenjana subjektivna struktura podobe (katere del je v lite-
raturi res tudi termin-beseda) z njeno realnostjo, ker ta izraz lahko pomeni le njen 
analogni odnos do njenega objekta. (Tudi najbolj zmotna sodba vsebuje »besede« 
toda za to še ni »realna«). 

Tista čutnost, ki je bistveni del podobe, ima sicer zvezo s pojavno danostjo, 
vendar ima to danost samo za svoj material, je pa neskončno nad njim in sploh ni 
nikakršen odraz, odsev, sploh ni niti fotografija niti zrcalo obstoječih čutnih 
predmetov, niti ni samo material za pojmovno posploševanje. Če vzamemo Delia 
Volpeju tako drag primer Danteja, lahko sklenemo s precejšnjo gotovostjo: vse 
podobe v Peklu so res tudi čutne, so silovite (pogosto grozljive) čutno-predstavne 
podobe. Toda to niso dejanske predstave in zaznave, ki jih je (ali ki bi jih lahko 
sam Dante imel) o teh osebah Pekla. T o tudi niso predstave o dejanskih zgodo-
vinskih osebah (čeprav gre nedvomno prav za določene zgodovinske osebe — 
pogosto celo za sodobnike Danteja — in ne za pesniško izmišljene osebe in imena), 
ki bi jih Dante lahko dobil ali po sporočanju drugih ljudi o teh osebah ali na 
osnovi slikarskih portretov itd. Prav nič od vsega tega: čutno predstavne sestavine 
teh oseb v Peklu niso nič izbrane glede na njihove zunanje telesne značilnosti, 
ampak je vse čutno v Peklu izbrano tako, da čimbolj izrazi moralno vrednost 
teh oseb, da čutno izrazi notranje like teh ljudi v skladu z Dantejevo osebno za-
mislijo in prepričanjem o dobrem in zlu v njegovem času). In vendar ti zgoščeni 
čutni liki v Peklu niso plehke alegorije, ker so svojstveno zgoščeni in individuali-
zirani liki in ker niso samo ilustracije splošnih idej. Isto bi seveda lahko rekli za 
vse Homerjeve, Tolstojeve, Balzacove, Kafkine, Prustove in druge junake. Glavni 
oblikovalec tistih čutnih predstavnih likov, ki so bistvene notranje sestavine umet-
niške figurativnosti, nikakor niso posploševalni pojmi (oni imajo le predhodno 
vlogo), kot meni Delia Volpe, ampak so to umetniške zamisli. One so tista glavna 
sintetična moč, ki pojmovnost in predstavnost združi v novo figuro, v novo du-
hovno bitje, kakršnega nikoli ( v tej čutno pojmovni kombinaciji) v stvarnosti ni 
bilo (čeprav ima ta podoba vedno kot svoj material prav stvarnost). 



Gre namreč tudi za naslednje: čutno predstavna sestavina umetnine mora 
največ prispevati k individualizirani, enkratno »živi« čutni podobi (ki ni samo za 
to ali le takrat živa, kadar je realistična v smislu Aristotelove verjetnosti, je lahko 
tudi ekspresionistična, simbolistična, surrealistična itd.). Bistveno pa je, da je 
njena čutnost predstavna »živost« visoko nad čutnimi primeri (ki se navajajo v no-
vinarstvu, govorništvu, vzgoji), vendar ne za to, da bi čimbolj točno spoznavno 
opisala (na primer v zgodovinskem romanu) dejanske osebe kot so bivale, ampak 
zato, da bi čim močneje izrazila umetnikovo vrednotenje, misel in čustvo. Gre za 
to, da bi, po umetnikovi zamisli zelo »ekonomično« izbrana čutnost (portretist, ki 
bi naznačil vsako podrobnost lica, gotovo ne bi zadel bistvo portretiranca), čim-
bolj učinkovito prenesla umetnikov misel — čustvo — vrednoto na drugega 
človeka, na recipienta umetnine. Čutnost je torej za umetnino bistvena in je res 
tudi vedno delno dobljena iz stvarnosti, toda v gotovi umetnini je vedno tako 
predelana, da je čim močnejši in čimbolj celovit, sintetični izraz misli, čustvovanja 
in vrednotenja umetnika, nikoli pa zato (v to staro napako zaide tudi Delia Volpe), 
da bi točno opisovala dani naravni ali zgodovinski predmet. Zato v umetniški 
podobi miselnost ni nikoli »dodatek« čutnosti, kot dobesedno pravi Delia Volpe, 
ampak je čutnost umetnine združena v enoten, »živ« organizem s čustvenostjo in 
mislijo — kot so mišice z živčevjem. Pri tem čustvenost niti miselnost ne smeta 
štrleti skozi luknje zgrajene predstavne figure (metafore itd.) kot koli skozi raz-
trgano obleko strašila v polju (kar se dogaja vsaki »ilustraciji«, »primeru«, alego-
riji itd.), saj mora biti čutno-predstavna materija umetniškega izraza tako zgoščena, 
izbrana itn razporejena, da se v čimbolj ozki znakovni prostor vsesa čim več 
miselno-čustvenega smisla. V tem pogledu ima povsem prav Engels, ko pravi, da 
mora biti idejno vrednostna tendenca umetnine čimbolj »skrita« in je povsem na 
napačni poti Delia Volpe, ki graja (74) to Engelsovo stališče (saj je Delia Volpeju 
— kot racionalistu všeč, da iz umetnine izstopa na plan čim več racionalnosti; 
zato mu je bolj všeč bolj bledi, morda preveč alegorični uvodni spev Božanske 
komedije, kot — umetniško — nedvomno močnejši Pekel). »Skritost« ideje-ten-
dence pri Engelsu pa gotovo ni označitev želje, da bi umetnik svojo misel zarot-
niško skrival, prevaral recipienta, ali da bi jo čustveno in čutno brzdal, ampak 
prav nasprotno: gre za strogo artistično-estetsko zahtevo — umetnik naj tako 
izbrano in gosto zgradi čutno-predstavni del svoje podobe, da je le-ta čimbolj 
učinkovit nosilec idejne vsebine, da je ona čimbolj integrirana v tem čutnem 
»telesu« podobe in zato čimbolj prepričljiva, čimbolj združena s čimmanj pro-
strano komunikacijo. (Zato morajo biti, v pravi umetnini, tudi »filozofski vložki« 
strogo podrejeni logiki čutno predstavne figurativnosti in njeni konkretni zamisli). 

T o izvajanje o bistvenem pomenu, ki ga ima izbrana čutno predstavna sesta-
vina v umetniški podobi upošteva — le na poseben način — neko splošno človeško 
zakonitost, (ki je tudi psihološka, moralna, vrednostna). Za vsakega normalnega 
človeka je neskončno bolj prepričljiva ideja-dejanje kot ideja-deklaracija. Ideja, 
ki je postala »meso in kri«, ki je že dejavna, ki je dejanje, ki je način, vsebina 
tn stil življenja, nas veliko bolj prevzame in prepriča o človeški resničnosti same 
fe ideje kot še tako modro in okrašeno govorjenje o njej. Od tod bistveni pomen 
umetniške predstavnosti in čim večje »skritosti« ideje v njej, saj je ta njena 
Predstavna skritost obenem njena največja možna komunikacijska vidnost in 



miselno-čustvena prepričljivost, večja kot v katerikoli drugi družbeni komunika-
ciji (še večja je seveda prepričljivost, ki je postala življenjsko dejstvo — toda tu 
ne gre več za raven družbene komunikacije, ampak za celovito individualno-
družbeno življenje; ker se pečata z njim, sta morala in politika res lahko bolj 
učinkoviti kot umetnost; toda mi smo se omejili samo na vprašanje učinkovitosti 
družbene komunikacije). 

Delia Volpe nikoli ne razčisti razlike med a) čutnostjo-predstavnostjo pred 
nastankom umetnine, ki je njen možni material in b) izbrano notranjo čutnostno-
predstavnostjo, ki je bistveno višja od tiste pod a) in ki je najbolj očitni del 
umetniškega izraza; do tega razlikovanja Delia Volpe ne more priti, ker zaradi 
svojega gnoseologizma in sociologizma absolutizira prvo čutnost (a). Zato mu je, 
brez razumskega smisla vsa čutnost umetnine sama za sebe samo nekaj »kaotič-
nega« »surovega«, predspoznavnega«, »nepovezanega«, »nekoherentnega«; ta čut-
nost mu je samo »različnost« in samo »mnogoterost«. (19) Čeprav tudi ta Delia 
Volpejeva trditev ne drži (vsaka nižja zaznava in predstava — tudi tista pod a) 
je delno oblikovana, koherentna), se Delia Volpeju vendar čutnost vzeta »na 
sebi« lahko zazdi en sam kaos. Delia Volpe misli namreč vseskozi samo na 
čutnost-predstavnost a) (ki se nabira pred nastankom umetnine in ki je res bistveno 
manj izoblikovana kot čutnost-predstavnost b), ki je že znotraj izdelane umetnine 
in ki je že pregneteni izraz njene izbrane čustvenosti in miselnosti). 

Rešitve glede umetniške intuicije in fantazije so pri Delia Volpeju kar preveč 
preproste in nejasne. Teoretski vzrok je zopet v estetiko integrirana stara logika 
in gnoseologija, ki enostavno strpa vse, kar ni pojmovno in na ta način »najvišje«, 
preprosto v čutnost (tudi fantazijo in intuicijo). Vendar je v tem določena proti-
slovnost: med tem ko je Delia Volpe čutnost dosledno označeval s »kaotičnostjo«, 
pa ne bi mogel tega trditi za intuicijo in fantazijo, ki sta še bolj očitno vedno ne-
kakšno duhovno oblikovanje. Pri Delia Volpeju sta pojma »fantazija« in »intui-
cija« precej nejasno opredeljena (pogosto ju navaja v narekovajih, vendar ju ne 
zanika) in največkrat ju posredno povezuje kar s podobnostjo ali čutnostjo. Na 
primer mnenje, da je možna podoba brez pojma vodi Delia Volpeja do implicit-
nega sklepa, da bi zginila »podoba« ali kar se imenuje »intuicija« (16) ali pa pravi 
preprosto »,podoba' ali ,intuicija'« (18), »fantazija« ali čutno (19); koherenca 
podobe ni po Delia Volpeju »fantastična« koherenca, ni utemeljena od »fantazije 
ali imaginacije«, ampak v fantaziji (21); na določenih mestih govori (65) o »fan-
taziji ali podobi«, ki »ni poskrbela za intelektualnost«; po njemu metafora nikakor 
ni »fantastična podoba« (65). 

Vse te nejasnosti in nedorečenosti nastajajo, ker Delia Volpeju manjka po-
memben del antropologije — psihologija dela — ki edina in še posebej glede 
umetnosti odkrije resnično vlogo fantazije in intuicije. 

Fantazije — in še posebej umetnostne — nikakor ni mogoče enačiti s čut-
nostjo. Res nastane tudi v fantaziji spoj različnih čutnih sestavin, vendar drugačen 
kot pri zaznavi in predstavi. Čutne sestavine zaznav in predstav morajo biti — da 
bi to res bile zaznave in predstave — spojene v posamične celote (v glavnem) 
analogno temu, kot so njihove materialne adekvatnosti dejansko spojene v zazna-
nem ali predstavljenem predmetu. Se pravi, pri zaznavi in predstavi je spoj čutnih 
sestavin še vedno prvenstveno odvisen od objekta, od danega. 



V fantaziji pa sc gradi čutno-miselna podoba, ki je nekaj bistveno novega 
glede na vsak dani objekt. Zato so fantazijske podobe vedno bistveno bolj samo-
stojne kreacije kot zaznave in predstave. Dobra gozdna vila (prosojno, brezte-
lesno bitje, pa vendar telesnega lika) ali sfinga (bilje z lepo žensko glavo in jekle-
nim telesom levinje) so fantastične tvorbe, ki združujejo čutno predstavne sesta-
vine (ženska glava — telo levinje), kakor niso nikjer v danosti povezane. Res je 
primitivna, prva možnost takih povezav dana že v pogojnih refleksih. Vendar gre 
pri višjih fantazijskih likih, ki so predhodniki umetniške podobe, še za nekaj dru-
gega, višjega. 

Nova, samo v duhovnem svetu izvršena povezava čutnih sestavin ima v fanta-
zijskih umetniških podobah kot svoje jedro, kot žarišče in kot organizacijsko 
središče določeno idejo-pojem. Žariščni pojem fantazijsko-čutne predstave gozdne 
vile je dobrota in lepota, središčni pojem sfinge je oblast in družbena moč. Zato 
Delia Volpe povsem zgrešeno odreka umetniški fantaziji (bolj ali manj posredno) 
pojmovnost in ji pripisuje samo kaotično čutnost. 

Res pa so umetniško-fantazijske podobe šele neposredni predhodnik zamisli, 
so šele prvi začetki umetniškega procesa, začetki umetnin. Fantazijsko-umetniške 
podobe so najbližje tistemu, kar bi lahko označili ;kot umetniški motiv: Lepa 
Vida, Kraljevič Marko, Kurent, gorska vila, Kralj Matjaž. Take in podobne 
fantazijske podobe bodo vstopile v umetniško zamisel (ne glede ali s podobno ali 
še z novo idejno potezo; stari slovenski veseli bog Kurent je dobil pri Cankarju 
še potezo boleče navezanosti-odtrganosti od domovine slovenskih ekonomskih 
emigrantov), šele takrat, ko jih bomo ipojili vsaj z zavestno predpostavko, v kakšni 
umetniški obliki (in s kakšnim vrednotenjem) jih bomo izrazili: v pesmi, romanu, 
kipu, simfoniji (saj lahko očitno isti motiv izrazimo po pravilu v zelo različnih 
oblikah). Kot vsaka druga višja fantazija ima tudi umetniška fantazija — v na-
sprotju z nazori Delia Volpeja — v sebi i pojmovno sestavino i oblikovanost, 
koherentnost. 

Iz podobnih razlogov kot pri fantaziji Delia Volpe tudi ne ve kam bi z in-
tuicijo. Le-ta nikakor ni samo del čutnosti, ampak se lahko — in se v umetniškem 
procesu dejansko in vedno — pojavlja na več različnih ravneh. Če je intuicija 
nasploh enkratno, sintetično »zagledanje« neke celote, tedaj so intuicije lahko 
1) ali predumetniške zaznave, predstave, pojmi in fantazijske zamisli (kar bo vse 
postalo material umetnine) 2) ali pa tudi celovite zamisli umetnine ali njenih 
delov (zapleteni pojav intuicije pa bo zahteval posebno razpravo). 



Problem estetskega govora 

JANEZ JUSTIN 

Misli o neločljivosti komunikacijeske in poetične funkcije ni mogoče povsem 
brez pomislekov povezovati z razmerjem med lingvističnima, a pod določenimi 
pogoji tudi estetskima kategorijama langue in parole. V kolikor namreč koncepcija 
pesniške jezikovne neprozornosti obtiči na ravni čutnega »zora«, je vsaka pri-
merjava z lingvistično in estetsko zamislijo individualne govorne dejavnosti 
nesprejemljiva. Translingvistična interpretacija »nebesednih« znakovnih struktur 
odkriva racionalistični temelj semiologije, a nemara tudi nakazuje pot k lingvistični 
in estetsko — lingvistični parole. Na tej poti je treba preusmeriti pozornost od 
znotrajsistemskih relacij k problematiki jezikovne čutnosti v smislu čutno jezi-
kovne dejavnosti, k vprašanju jezikovnega subjekta kot nosilca govora dejavnosti. 
Slednje je posebnega pomena za problem jezikovne referencialnosti. 

Omenjene teme bi bilo kajpada mogoče načeti tudi še kako drugače, vendar 
pa ravno pojem parole označuje nekatere pomembne korelate v marksistični 
teoriji (praksa, čutna dejavnost, družbenost in zgodovinskost individualnih govor-
nih dejanj itd.) in hkrati ohranja zvezo z lingvistično problematiko. Pojem parole 
ima v tem kontekstu nedvomno mnogo širši pomen kot v izvirni strukturalistični 
koncepciji, česar marksistična teorija umetnosti ne sme spregledati. Prav zaradi 
svoje estetske relevantnosti lahko postane parole tudi izhodišče sporne 
konceptualizacije.1 

Najprej se kaže dotakniti dialektičnega razmerja med langue in parole etnične 
govorice. Znot ra j tega odnosa ni mogoče razdvajati »polov«, temveč lahko 
spremljamo le procese recipročnega učinkovanja. Parole je posamična govorna 
realizacija etnične govorice, vendar je samo pogojno mogoče trditi, da presega 
njeno sistemsko stran. V ozadju sleherne tovrstne realizacije je namreč vselej 
sistem (parole izvira iz langue), prav tako kot temelji sistem na lingvistični 
parole. Jezikovna ustvarjalnost dejansko temelji tako v subjektivni realizacijski 
zmožnosti kot v sistemski strani jezika. Nekateri lingvisti (n. pr. D. Škiljan2) jo celo 
tesneje povezujejo s sistemsko kot z govorno izvršilno stranjo. Meja med enim in 

1 To se dogodi v tistem delu estetske teorije, s katerim polemizira G. Delia Volpe v knji-
gi Kritika okusa. 

2 Škiljan, Dubravko, Domet stvaralačkog u jeziku. Suvremena lingvistika. 5—6, 7—8, 
1972, 1973. 



drugim pojmom je marsikdaj komaj zaznavna: spomnimo se katere od sintagem, 
ki so pravzaprav nekakšne paradigme. Del moderne lingvistike, ki ne sprejema 
v celoti strukturalne orientacije in se ne odreka poskusu tematizacije jezikovne 
parole, se tako pogostoma srečuje s specifičnimi govornimi realizacijami, ki v 
končni posledici niso drugega kot paradigmatizirane sintagme in pomenijo 
svojevrstno instrumentalistično približevanje parole sistemu. Na področju pesniške 
govorice se razvije druga skrajnost; zanjo so značilna predvsem ustvarjalna 
govorna dejanja. Če iz tega izhaja sklep o nadsistemski naravi parole, se moramo 
vnovič obrniti drugam. 

Potencialna estetska aplikacija lingvističnih pojmov je namreč vezana n a 
bistveno drugačno misel o odnosu med langue in parole. Ustreza ji zgolj takšna 
koncepcija, v kakršni parole izgubi abstraktno nadstrukturalno naravo. 

Nekritična presaditev lingvističnih kategorij v območje estetskih pojavov 
onemogoča predstavo o celoviti estetski jezikovni komunikaciji, o spletu znotraj-
jezikovnih in zunajjezikovnih relacij, o zgodovinskem jezikovnem in estetskem 
subjektu itd. Zadrega se pojavi že v prvi fazi takšnega postopka. Translingvistična 
teorija npr. nikakor ne more dosledno uresničiti prenosa poetskih dihotomij na 
model »nebesedne« umetnosti, saj pač nujno spregleda dialektično gibanje na 
relaciji langue — parole, kakršnega sproži estetska jezikovna dejavnost. Eno-
stranske navezave na »signifikacijsko strukturo« zakrijejo genetski vidik oziroma 
vidik proizvodnje signifikacijskih struktur, pri čemer izhajajo iz nereflektiranega 
dejstva proizvedenosti teh struktur.8 Estetski formulaciji vprašanja o jezikovni 
naravi umetnosti se približamo tedaj, ko razen jezikovne racionalitete in objek-
tivitete mislimo tudi govorno subjektivno stran v obliki ireduktibilne čutne jezi-
kovne dejavnosti. Potrebno jamstvo za prehod od poetske na estetsko raven 
razpravljanja se pojavi z mislijo o dialektični enotnosti objektivnega in subjek-
tivnega v jezikovni komunikaciji z estetsko funkcijo. Preliminarno razmišljanje 
o jezikovni naravi predmeta marksistične estetike tako deloma spremeni naravo 
vprašanja jezikovne referencialnosti, ki za razliko od znakovne denotacije ne more 
pomeniti le mehanične nasprotnosti dveh vrst realnosti. Zamenjava kontemplativ-
nega čutnega »zora« s čutno-metaforizirajočo dejavnostjo je odločilnega pomena 
za vprašanje o avtonomnem statusu poetskih sestavin neverbalne estetske jezi-
kovnosti. Ze analiza pesniške »besedne« jezikovnosti govori o tem, da je delitev na 
»gnozeološke« in »ontološke sestavine«, na samostojno poetsko in estetsko raven 
(ne gre za enakovredna pojmovna para) vsaj deloma neupravičena. Ustroj »never-
balne« estetske jezikovnosti dokončno sproblematizira omenjeno razdelitev. 
Translingvistično stališče potemtakem ne more biti nikakršen ekvivalent »gnozeo-
logije umetnosti«, saj se ne konstituira v neposredno afirmativnem, ampak v pra-
viloma celo odklonilnem odnosu do »mimetične razsežnosti«. Omejene gnozeo-
loške možnosti razvije le tedaj, ko se spričo protislovnosti svojega položaja vrača 
k jezikovno — estetski objektiviteti in racionaliteti. Translingvistična opredelitev 
estetske jezikovne specifičnosti torej neposredno ne zadeva gnozeoloških vidikov; 
ker ne vsebuju težnje po približevanju k jezikovnemu referentu, se pogostoma 

3 Craing La Driere, James, »Form« and »expression«: meaning and structure in language 
and in art, Congres international d'esthetique, III, Venezia, str. 497. 

2 4 Anthropos 4—6 369 



uspešno otrese protislovnosti gnozeološkega pristopa, ki rezultira v ontološki pod-
gradnji referenta in potemtakem vzbuja dvom o upravičenosti tradicionalne de-
litve na »gnozeološko« in »ontološko estetiko«. Čeprav ji po drugi strani ni pri-
hranjena »zmota« idealistične teorije umetnosti, ontologizacija pojma, ni to ni-
kakršen neposreden nasledek posamičnih analiz, ampak s celotno teoretsko kon-
strukcijo čutnega »zora« posredovan rezultat. 

Translingvizem vzpostavlja »hipostazo estetskega označevalca »4, ki ustreza 
feuerbachovskemu čutnemu »zoru« in je zgolj iztrgana, na raven abstrakcije povz-
dignjena čutnost, pravzaprav ideja čutnosti in ne dejanska človeška, prak-
tično delujoča čutnost. Gre za hipostaziranje ideje čutnosti in »hipostaza estet-
skega označevalca« je končno prav to, hipostazirana ideja estetske in jezikovne 
emancipacije čutnosti. Razumljivo je torej, da ima vprašanje jezikovne referen-
cialnosti v začrtanem okviru nujno nedialektično obliko in da je zreducirano na 
odnos posamičnih znakov in znakovnih kombinacij do zunanje entitete. 
Vsiljuje se primerjava z metafizično postavitvijo odnosa subjekt — objekt in obe-
nem zahteva po ponovnem premisleku Marxove kritike idealizma in predmarksi-
stičnega materializma. Samo s pritegnitvijo dinamičnega vidika metaforizacije v 
teorijo umetniške jezikovnosti se je moč upreti mehanicistični postavitvi referen-
cialnosti in zasnovati dialektičen pristop. Samo na ta način pa je tudi mogoče na-
stopiti proti poskusom, ki s semiotičnega stališča mistificirajo možnost marksistič-
ne koncepcije jezikovnega referenta (U. Eco, n. pr., z absolutizacijo enega od 
aspektov materialistične filozofije v resnici zanemari nekatere možnosti marksistič-
ne koncepcije jezikovnega referenta'). 

Razviti je potrebno takšno definicijo pojmov jezikovna subjektivnost, indivi-
dualnost, ustvarjalnost, ki bo kritično učinkovala na vsakršno absolutizacijo jezi-
kovnega in estetskega subjekta. Lingvističnim kategorijam pridamo estetsko 
pomenljivost takrat, kadar postavimo parole v neposredno odvisnost od lague. 

Primerjava med umetnostjo in jezikom je upravičena in metodološko neopo-
rečna le, če upošteva vso kompleksnost povezav. Nepopolne primerjave so sestav-
ni del zgodovine umetnostne teorije. Tako je romantika spričo absolutizacije 
ustvarjalnega in avtonomnega (jezikovnega) subjekta izločila langue iz območja 
estetskega; ostala je nadzgodovinska in avtonomna parole. V tej opredelitvi se-
veda ni nikakršnega jamstva za nekakšno »ontološko« naravnanost in spričo 
enostranskosti se položaj kaj rad preobrne. Ni čisto neupravičena trditev, da se 
romantična estetika pravzaprav dokaj naravno vključuje v tisto razvojno linijo, 
ki od Baumgartena dalje pojmuje umetnost kot nižji, čutni način spoznavanja. 
Enostranski primerjalni postopki, ki spregledajo vidik integralnosti jezikovnih 
relacij, kulminirajo v stališčih predstavnikov jezikovno-estetskega ekspresionizma: 
»Njihova primerjava umetnosti z jezikom je bila samo posebna retorična razširitev 
njihove prejšnje identifikacije umetnosti z ekspresijo — ali s komunikacijo, če je 
bila sprejeta ta varianta čistejšega ekspresionizma — in jezik so pojmovali kot tip 
vse ekspresivne (ali komunikacijske) dejavnosti, kot najpreprostejši ali najbolj 
splošen primer (Driere6).« Najčistejšo različico hipostazirane ekspresivne parole 

4 Giro, Pjer, Semiologija, BIGZ, 1975, str. 74. 
5 V delu Kultura, informacija in komunikacija se sklicuje na Leninovo koncepcijo ma-

teiralizma v Materializmu in empiriokriticizmu. 



najdemo v italijanski idealistični estetiki, pri Croceju in Sanctisu, zato ni naključ-
je, da sta Gramsci in Volpe ravno v kritičnem razmerju do obeh idealistov po-
stavila temelje mnogo bolj prožne in celovite primerjave. Prvega je gnal k temu 
njegov polemični čut, medtem ko poizkuša Volpe zasnovati kar posebno marksi-
stično semiotično estetiko. 

Crocejanska struktura kljub nasprotnim trditvam italijanskega idealističnega 
filozofa neizbežno sodeluje pri ustvarjanju estetske vrednosti — tako govori tista 
Gramscijeva intervencija7, na katero se opira Volpe, ko obravnava sematično 
komponento pesniške jezikovnosti kot estetsko konstitutivno prvino logično — in-
tuitivnih kompleksov, pesniških verbalnih znakov. Izviren teoretski odnos pa 
vzpostavljajo Gramscijeve teze o jeziku. Posebno zanimivo je s tega stališča nje-
govo tolmačenje normativne slovnice, kajti slednja mu ne pomeni takšne jezi-
kovne objektivitete, kakršno misli lingvistika s pojmom langue, temveč »neko iz-
biro, neko kulturno smer« oziroma »dejanje kulturno narodne politike«8. Na 
področju jezikoslovja Gramsci ostro nasprotuje redukcionističnemu enačenju slov-
nice s tehniko, slovničnemu liberalizmu gentilijanskega kova, retoričnemu ima-
nentizmu in sleherni drugi obliki abstraktne »nezgodovinske ideologije«9, ki v na-
šem kontekstu ne predstavlja drugega kot absolutizacijo jezikovno objektivnega 
in občega. Vztraja na izredno pomembnih povezavah normativne slovnice z zgo-
dovino na eni ter živim jezikom na drugi strani. Izrečenemu mora slediti kratko 
pojasnilo. Če se posvečamo Gramscijevi koncepciji normativne slovnice z name-
nom, ki očitno prerašča samo jezikoslovje, ni to nikakršna poljubnost glede na 
resnične namere tega pomembnega marksista, saj je tudi sam jasno ugledal mož-
nost tovrstne pojmovne ekstenzifikacije: »Toda umetnina vsebuje tudi druge zgo-
dovinske' elemente razen določenega kulturnega in čustvenega sveta, in sicer je-
zik, ki ga tu ne pojmujemo kot zgolj besedni izraz, kakršnega lahko v določenem 
času in na določenem kraju fotografira slovnica, marveč kot celoto prispodob in 
načinov izražanja, ki ne sodijo v slovnico. Ti elementi se še očitneje kažejo v dru-
gih umetnostih. Japonščina se nam takoj zazdi drugačna od italijanščine, drugače 
pa je z jezikom slikarstva, glasbe in likovnih umetnosti sploh: vendar so tudi tu 
različni jeziki in razlike so tem očitnejše, kolikor bolj se od umetniških manifesta-
cij umetnikov pomikamo k umetniškim manifestacijam folklore, pri kateri je je-
zik teh umetnosti omejen na najbolj samonikel in najbolj prvobiten e lement . . .«,(l 

Gramscijeva zamisel normativne slovnice je kajpada odmaknjena od jezikovnega 
individualizma in besedi »izbira« ter »dejanje« ne vodita neposredno h katego-
riji jezikovno posamičnega. Gre le za gibanje, za kulturno politiko, ki temelji na 
objektivno izkustvenem, na zgodovini, vendar hkrati aktualizira jezikovni dina-
mizem oziroma diahronični princip. S tem nastaja kategorija jezikovno posebnega, 
ki po eni strani odpira pot k jezikovni objektivnosti ali k »narodnemu jezikovne-
mu konformizmu« kot navidez institucionalizirani in enoviti jezikovni racional-
nosti — sistemu. Prav v tej smeri pa se jezikovno posebno tudi najbolj izrazito 

" Craing La Dričre, op. cit., str. 497. 
7 Prim. Gramscijev zapis Umetnost in boj za novo civilizacijo, Izbrana dela, CZ, Ljub-

]iana, 1974. 
8 Gramsci, op. cit., str. 691. 
• Isto, str. 695. 

10 Isto, str. 637. 



veže s posamično govorno realizacijo, živim jezikom: »Toda poleg te dejanske 
.razdrobljenosti ' opazimo združevalna gibanja večje ali manjše razsežnosti, tako 
krajevno kot po jezikovnem obsegu'. Pisane ,normativne slovnice' poskušajo za-
jeti celotno narodnostno ozemlje in ves Jezikovni obseg', da bi tako ustvarile 
enoten naroden jezikovni konformizem, ki dviga na višjo raven tudi izrazni ,in-
dividualizem', saj ustvarja trdnejše in tudi enotnejše ogrodje narodnemu jezikov-
nemu organizmu, katerega odsev in tolmač je vsak posameznik.«11 Gramscijeva 
razlaga normativne slovnice in njene implikacije so tako svojevrstna konkretiza-
cija dialektičnega razmerja med langue in parole. Ob kategoriji jezikovno posa-
mičnega (parole) in jezikovno občega (»slovnica«, jezikovni sistem, langue) se je 
pojavilo še jezikovno posebno, ki je v najtesnejši zvezi z »zgodovinskim elemen-
tom«. Prav to posebno mediatizira vse tiste procese, spričo katerih je nemogoče 
ločevati posamezno od občega in obče od posameznega. Odsotnost takšne »vmes-
ne« kategorije, ki zaobsega kulturno ali umetnostno zgodovinsko smer, »norma-
tivno slovnico«, pogostoma povzroča zadrego, saj se navidez zunajzgodovinska 
langue in navidez nadstruktuaralna ter nadzgodovinska parole sami po sebi moč-
no upirata slehernemu poskusu historizacije. Estetska aplikacija lingvistične di-
hotomije langue/parole nikakor ne sooča zgodovinskega načela z ahistoričnim 
principom, marveč kvečjemu povezuje logično sistemski, racionalni, posredovani 
element z intuitivno ustvarjalnim, neposrednim elementom. Šele opisana dopol-
nitev dihotomičnega načela z dialektično mislijo o »prenašanju na višjo raven« 
uresničuje tudi ono prvo zvezo, ji daje dovolj prožno obliko in splošno estetski 
pomen. Gramscijeva misel tu vsekakor sega do točke, ki jezikovno — estetskemu 
romantizmu in ekspresionizmu ter racionalistični semiologiji ni dostopna. 

Teza o nujni celovitosti in kompleksnosti primerjalnega postopka na relaciji 
jeziik — umetnost (z objektivizacijo takšnih jezikovnih antipodnih struktur, ki se 
skoraj popolnoma skladajo z estetskimi polaritetnimi razmerji: racionalno — ira-
cionalno, intuitivno — logično, zgodovinsko — nezgodovinsko) dozdevno vzpo-
stavlja istovetnost umetnosti in jezika. Razlikovanje, ki naj tukaj nadomesti po-
jem identičnosti, izhaja iz naslednje temeljne postavke: kadar govorimo o jezi-
kovni naravi umetnosti, je jezikovnost resda le eden od vidikov umetniškega dela, 
vendar je hkrati tudi vidik celote in ne le enega njenega dela. V resnici ni po-
membnejše sestavine umetniškega dela, ki bi bila povsem ločena od njegove jezi-
kovne narave. Umetnost ni zgolj jezik, čeravno na nobeni ravni ne deluje docela 
nejezikovno. Vprašanje komunikacijske in jezikovne narave umetnosti je nedvom-
no eno ključnih vprašanj estetike, ne da bi bilo mogoče z njim že kar izčrpati 
estetsko problematiko. Takšno univerzalno, a vendare specifično lastnost umet-
nosti lahko opiše zgolj tista misel, ki presega metafizično razumevanje odnosa 
subjekt — objekt ali jezik — zunajjezikovna resničnost. Znotraj tako zamišljene-
ga odnosa namreč postane jezikovna narava umetnosti predmet redukcije. Ne 
samo da v okviru metafizičnega pojmovanja ni mogoče ugledati, kako »struk-
tura« umetniškega dela tvorno sodeluje pri konstituiranju njegove signifikacije 
(na sintagmatsko izvršilno stran vezanega meaning) iin kako se hkrati spreminja 
v aposteriorni »sistem«; ne samo da tovrstna koncepcija ne zaznava, da signifika-

11 Isto, str. 690. 



cijska struktura v odsotnosti momenta parole nujno postane abstraktna; na tej rav-
ni prav tako ni mogoče zavrniti one tendence k absolutizaciji nekakšnega eksklu-
zivnega razmerja dveh nasprotnosti, ki izhaja iz paralingvističnega modela komu-
nikacijske in poetične funkcije, nič manj pa iz tradicionalnega ločevanja jorme od 
vsebine12. 

Metafizično razumevanje razmerja med jezikom in zunajjezikovno stvarnostjo 
gravitira bodisi k »subjektu« bodisi k »objektu«, pri čemer absolutizira enega od 
obeli momentov. Kakor se udejanji prva možnost v romantični koncepciji absolut-
nega in avtonomnega estetsko-jezikovnega subjekta, tako je druga možnost pove-
zana s hipertrofiranim aspektom jezikovne racionalnosti ali celo referenta, z »gno-
zeologistično izključnostjo«. V drugem primeru je vprašanje jezikovne narave 
umetnosti ločeno od tistega, kar del estetike označuje kot »ontološko dimenzijo«, 
in razumljivo je, da tako okleščena koncepcija jezikovnosti v ničemer ne presega 
prve variante. K predhodno zastavljeni problematiki se povrnemo, ko spoznamo 
v drugi od navedenih možnosti ontološki primat pojma. Racionalizem v tem kon-
tekstu ni zvezan z gnozeološkim odnosom in ne izhaja iz njega. Po svoji temeljni 
usmeritvi in intencijah je celo »antignozeološki«. 

Nedialektična razlaga estetske jezikovnosti nujno konča v enostranskih pove-
zavah in to je nemara najbolje razvidno ravno v območju translingvistične inter-
pretacije. Glede tradicionalnega dualizma čuti — razum se opredeljuje enostra-
sko, tradicionalni odnos pojmuje kot »sovražnost« in ekskluzivnost, jezikovni in 
komunikacijski status pa priznava racionalnim, strukturalnim in objektivnim se-
stavinam umetniškega dela. S tezo o komunikabilni obči ideji in nekomunikabil-
nih »iracionalnih elementih« obnavlja heglovsko strukturo. Zgolj racionalno je 
v tej dualistični konstrukciji tudi transpersonalno, ne pa intuicija, čutnost (poiesis) 
itd.13 

Vprašanje jezikovne narave estetske komunikacije zahteva, da konceptualizi-
ramo nujni prehod od transpersonalnosti k družbenosti. Ni mogoče spregledati, 
da je posebna jezikoslovna znanost običajno vezana na sorazmerno preproste 
sheme, s katerimi označuje intersubjektivno govorno funkcijo14. Če umetniško 
delo na vseh svojih »ravneh« deluje jezikovno, mora teorija v tej zvezi najpoprej 
podrobneje določiti komunikabilnost — transpersonalnost in družbeno bistvo 
umetniškega proizvoda, »priobčljivost« njegovih »racionalnih« in »iracionalnih« 
sestavin, tako jezikovno-estetske parole kot ustrezne langue. 

V skladu s spoznanjem o potenciranem čutnem momentu estetske jezikovnosti 
je potrebno razviti takšno koncepcijo estetske čutnosti, ki bo zbližala ta pojem z 
možnostjo transpersonalnih komunikacijskih aktov. Zahteva po preseganju heg-
lovskega dualizma iin ukinitvi primata pojma je zgolj prvi napotek za kompleksno 
obravnavo problema. Nadvse pomembno je dejstvo, da že oblikovana misel o 
čutni dejavnosti kot dinamičnem vidiku jezikovno-estetske metaforičnosti v res-

12 Višjo stopnjo konkretizacije kot pri Craing La Drieru (op. cit.) doživi misel o pove-
zanosti vsebine in oblike pri Gramsciju (op. cit., str. 650—654). 

13 Petrovič, Sretcn, U z problem komunikacije umetničkog dela. Sociologija, Beograd, 
1970, 1, str. 110—112. 

14 V tem smislu piše Saussure o »kolektivu« oz. »govoreči množici«, Martinet o »jezikovni 
skupnosti, semiotik Morris o »interpretacijski družini« itd. 



niči sploh ne izdvaja čutnega elementa, marveč ga neizogibno povezuje z vsemi 
drugimi sestavinami tovrstne govorne dejavnosti. Na tem mestu so mistifikacije 
ne le mogoče, ampak tudi razmeroma pogoste, zato na j obvelja, da jezikovna in 
estetsko — jezikovna čutnost ni samo petero človeških čutov in njihovo delovanje 
obsegajoči pojem, temveč zaznamuje celotno področje človeškega praktičnega so-
očenja z lastnimi komunikacijskimi in jezikovnimi možnostmi. 

Kontemplativni čutni »zor« in na neposredno, instinktivno živalsko doživljanje 
oprta ideja čutnosti izkazujeta nasproti Marxovi koncepciji človeške čutnosti prav-
zaprav enako vlogo in pomen. Kot semiološko translingvistično stališče tudi skraj-
na fiziološka redukcija čutnosti ne prepoznava v človeku družbenega bitja, ki je 
do družbenozgodovinskega sveta v odnosu odvisnosti, a hkrati vzpostavlja tudi 
produkcijsko razmerje. Torej spregledata praktični subjekt z njegovo materi-
alno proizvodnjo, ki ne proizvaja samo materiala za potrebo, ampak tudi potrebo 
za material: ». . . šele s pomočjo predmetno razvitega bogastva človeškega bistva 
se deloma izoblikuje, deloma ustvari bogastvo subjektivne človeške čutnosti, mu-
zikalno uho, oko za lepoto oblike, skratka, se šele deloma izoblikujejo, deloma 
ustvarijo človeških užitkov zmožni čuti, čuti, ki se potr jujejo kot človeške bitne 
moči. Zakaj ne le petero čutov, ampak tudi takoimenovani duhovni čuti, praktični 
čuti (volja, ljubezen itn.), z eno besedo človeški čut, človeškost čutov nastane 
šele s pomočjo bivanja svojega predmeta, s pomočjo počlovečene narave. Obliko-
vanje petih čutov je delo celotne dozdajšnje svetovne zgodovine.«15 Estetska pred-
metna stvarnost in estetska proizvodnja nista zunaj integralnega produkcijskega 
procesa, v katerega je vpleten razvoj človeške čutnosti. Ena temeljnih značilnosti 
marksistične koncepcije čutnosti, ki pravzaprav že anticipira posebno strukturo 
estetsko-jezikovne čutnosti, je podana s stališčem, da sta humanizacija narave in 
hkratna naturalizacija človeka različni strani istega pojava: »Družba je torej 
dovršena bistvena enotnost človeka z naravo, resnično vstajenje narave, dognani 
naturalizem človeka in dognani humanizem narave.« Družbenost v mladomark-
sovskem humanizmu ni pojmovana kot enostavno akumulirana in glede na posa-
meznika zunanja kvaliteta, temveč kot lastnost, kii dejansko konstituira subjekte z 
njihovimi življenjskimi procesi. Z drugimi besedami, družbenost ni zgolj objek-
tivna, temveč tudi subjektivna kvaliteta. Ne izražajo je le objektivni zgodovinski 
procesi, ampak je prisotna tudi v individualni življenjski dejavnosti in doživljanju, 
povsod tam, kjer se pojavlja singularno, neponovljivo, specifično itd. S kategorijo 
družbenosti zajamemo tako objektivne procese kot ireduktibilnost posamezniko-
vih življenjskih (jezikovnih) aktov. Tako zoperstavimo predmarksističnemu (de-
nimo feuerbachovskemu) monističnemu redukcionizmu, ki zmore misliti le ne-
posredno, z možnostjo posredovanja oz. komuniciranja nezdružljivo čutnost, di-
alektično koncepcijo čutnosti. Razširitev pojma družbenosti nikakor ne implicira 
podreditve naravne neposrednosti kot tudi ne odpravlja razločka med subjektiv-
nim in objektivnim, spiritualnim in materialnim, dejavnim in trpečim1" jezikovne 
komunikacije. Sklepati je le o preseganju metafizičnega dualizma, ne pa o abso-
lutni in prazni identiteti. 

15 Marx, Ekonomsko-filozofski rokopisi, MEID, I, CZ, 1977, str. 339. 
Isto, str. 340. 



Feuerbachovo naturalistično razumevanje čutnosti (v Marxovi kritiki izpostav-
ljeno kot čutni »zor«) dejansko vidi le izoliranega, naravno neposrednega, atomi-
stičnega posameznika, nedostopna pa mu je zlasti vsa tista problematika čutnosti, 
ki izhaja iz družbenosti kot subjektivne kvalitete; to razumevanje slednjič nujno 
vzpostavlja abstrakcijo in razumljivo je tedaj, da ni zavarovano pred vdorom fi-
lozofskega idealizma. S stališča kontemplativnega odnosa do narave ni mogoče 
opredeliti transpersonalne čutne dejavnosti in čutnega uživanja, saj postaneta z njim 
enakovredna instinktivni živalski neposrednosti. Slednje nedvomno zapira pot k 
jezikovni emancipaciji čutnega elementa. Resnična emancipacija te vrste je lahko 
zgolj zgodovinsko in potemtakem družbeno (ali v drugem jeziku: transpersonalno) 
dejanje. 

Jezik je družben pojav par excellence. Jezikovni akti so po svoji naravi pač 
vselej transpersonalni akti. Kljub temu pa jezikovnega občevanja (komunikacije) 
ne povezujemo zgolj s kategorijo občega, saj smo že razločili jezikovno posamič-
no in posebno. Potrebno je le razločevati med estetsko-jezikovno realizacijo 
osamosvojene, »čiste« neposrednosti, in pojmom instinktivne naravnosti. Pogoj 
za ustrezno koncepcijo singularne strani estetske jezikovnosti se pojavi šele s sta-
liščem jezikovnega dinamizma, jezikovne dejavnosti, prakse. Paralingvistične in 
translingvistične analize estetskega tipa jezikovne komunikacije, ki v opredeljevanju 
»iracionalnega momenta« dejansko dosegajo nasprotno skrajnost (paradigmatiza-
cijo svojega predmeta), neizbežno končujejo v abstrakcijah, vzrok pa lahko iščemo 
ravno v napačni, enostranski (a za vedo samo konstitutivni) zastavitvi problema. 

Kakšne posledice ima za koncepcijo jezikovne parole misel, da je čutna stran 
jezikovnosti združena z jezikovno individualnostjo in (ob določenih pridržkih) 
neposrednostjo? Po kateri poti dosežejo čutne jezikovne prvine svojo emancipa-
cijo? Vprašanji dobita mnogo bolj izostreno obliko v območju estetske komuni-
kacije kot pa na področju instrumentalnih jezikovnih realizacij. Ze površna raz-
člemba pesniške govorice, ki je konceptualna zgolj v svoji deloma »nevtralizirani« 
primarni funkciji (na ravni denotacije) in na konotaoijski ravni proizvaja nekakš-
no kontinualno semantiko, prinese spoznanje, da potencirana čutno-materialna 
stran besednega izraza ni brez semantične vrednosti in da je celotna konotacijska 
struktura bistveno pogojena s svojo zvočno podlago17. J 'odobno velja za deloma 
ali povsem nekonceptualne umetnosti, čeprav je tam zaradi tesnejšega »zbližanja« 
čutno-materialnih prvin in signifikacije zveza včasih komaj določljiva. 

Parole označuje čutno jezikovno dejavnost in hkrati jezikovno ustvarjalnost, 
poiesis; čeravno predstavlja jezikovno individualnost in neposrednost, je v celoti 
odvisna tudi od racionalnih sistemskih relacij in sicer apriornih v konceptualnih 
realizacijah ter pretežno aposteriornih v nekonceptualnih. Jezikovna subjektivnost 
dialektično vključuje jezikovno objektivnost. Subjekt jezikovne aktivnosti je druž-
beno bitje in ta podatek se nanaša tako na subjektivno kot na objektivno plat te 
določenosti. Sama jezikovna čutna dejavnost, parole, ima torej nekakšno dvojno 
naravo. Le ideja kontemplativne čutnosti, kakršna se razvije s pojmom čutni 
»zor« umetno oddvaja od individualne in dejavne strani oz. odvrača od spoz-

17 To spoznanje je poglavitna opora za »muzično integrativno koncepcijo« poezije 
(Volpe). 



nanja resnične jezikovne subjektivnosti, subjektivne jezikovne prakse kot prakse je-
zikovno ustvarjalnega posameznika. Nič manj enostransko ne deluje tisto stališče, 
ki v težnji po simplifikaciji ali iz kakšnega drugega razloga izenačuje subjektivno 
dejavni in objektivni »po« ter vzpostavlja prazno, neartikulirano istovetnost. Ust-
varjalne jezikovne in jezikovno-estetske realizacije izpostavljajo jezikovno čutnost, 
singularnost in neposrednost kot nasprotje racionalnih, objektivnih sestavin, ki 
prevladujejo v neustvarjalni, instrumentalistični rabi jezika. 

Vendar ne gre za cnosmiselen pomik na področje absolutno »čiste« in ne-
posredne čutnosti, jezikovno in estetsko-jezikovno čutnost poskušajmo premisliti 
v kontekstu ustreznih mladomarksovskih formulacij. V pojmu čutne jezikovne de-
javnosti mislimo tedaj možnost reflektirane čutnosti, čutne refleksije18. Čutna je-
zikovna dejavnost kot bistvo jezikovne in estetsko-jezikovne parole ne izvira iz 
neposrednega instinktivnega doživljanja, kajti samo »žival je neposredno eno s 
svojo življenjsko dejavnostjo. Ne razlikuje se od nje. Žival je ona (dejavnost). Člo-
vek naredi svojo življenjsko dejavnost samo za predmet svojega hotenja in svoje 
zavesti. Ima zavestno življenjsko dejavnost.«1B Človeška čutnost je opredeljena 
z določeno distanco, ki jo vnese refleksija, zavest. MladomarksovSka koncepcija 
nas tako uvede v tisto razsežnost, ki se je doslej nismo neposredno dotaknili, a se 
ji v nadaljevanju gotovo ne bo moč izogniti. Pravi pomen omenjene »razdalje« in 
možnost predmetnega odnosa človeka do njegove življenjske (čutno jezikovne) de-
javnosti razkrije naslednji zapis: »Toda človek ni samo naravno bitje, ampak je 
človeško naravno bitje; tj. za sebe samo bivajoče naravno bitje, zatorej generično 
bitje, kot kakršno se mora potrjevati in udejstvovati tako v svoji biti kot v svojem 
vedenju. Niti človeški predmeti torej niso naravni predmeti, kakor se neposredno 
ponujajo, niti človeški čut, kakršen je neposredno, kakršen je predmetno, ni člo-
veška čutnost, človeška predmetnost. Niti narava — objektivno — niti narava 
subjektivno ne biva neposredno človeškemu bitju adekvatno. In kot mora vse na-
ravno nastati, tako ima tudi človek akt svojega nastajanja, zgodovino, ki pa je 
zanj zavesten in zato kot akt nastajanja z zavestjo se odpravljajoč akt nastajanja. 
Zgodovina je resnična naravna zgodovina človeka.«20 S tem je uresničen pogoj ta-
ko subjektove svobodne kot tudi odtujene življenjske dejavnosti. Prav v svobodi 
nasproti proizvodu dejavnosti in nasproti proizvodnji sami pa odkrijemo mož-
nost estetskega oblikovanja in estetskega bivanja: »Praktično ustvarjanje pred-
metnega sveta, obdelovanje neorganske narave je spričevalo človeka kot zavestne-
ga generičnega bitja, tj. bitja, ki je v odnosu do rodu kot do svoje lastne bitnosti 
ali do sebe kot do generičnega bitja. Resda proizvaja tudi žival. Gradi si gnezdo, 
bivališče, kot čebela, bober, mravlja itn. Toda proizvaja le to, kar potrebuje ne-
posredno zase ali za svojega mladiča; proizvaja enostransko, medtem ko človek 
proizvaja univerzalno; proizvaja le pod oblastjo neposredne fizične potrebe, med-
tem ko človek sam proizvaja brez fizične potrebe in resnično proizvaja šele v svo-
bodi od potrebe; žival producira le samo sebe, medtem ko človek reproducira vso 
naravo; njen proizvod spada neposredno k njenemu fizičnemu telesu, medtem ko 

18 Gre za »dvojno podobo« čutnosti: za »čutno zavest« in »čutno potrebo« ter njuno 
dialektično enotnost (Marx, op. cit., str. 342). 

18 Marx, op. cit., str. 308. 
20 Isto, str. 385. 



stopi človek nasproti svojemu proizvodu svobodno. Žival oblikuje samo v skladu 
z mero in potrebo svoje vrste, v katero spada, medtem ko zna človek proizvajati 
po meri sleherne vrste in zna povsod dati predmetu inherentno mero; človek za-
tegadelj oblikuje tudi po zakonih lepote.«21 

Navedeno pravzaprav presega jezikovno in estetsko-jezikovno specifiko in 
načenja splošni problem estetske čutne dejavnosti, umetniške prakse. Tako nastaja 
poseben sklop vprašanj, ki se nanašajo na odnos med umetniško čutno dejavnost-
jo kot takšno in adekvatno čutno jezikovno prakso. Kako si torej razložiti to adek-
vatnost in kaj vse obsega to razmerje? 

S koncepcijo metaforizirajoče-čutne jezikovne dejavnosti presegamo obzorje 
predmarksovskega materializma; dinamični vidik jezikovne čutnosti uvaja v tisto 
dimenzijo, v kateri se čutnost navezuje na vrsto prvin (emocionalnost, intuitivnost, 
racionalnost itd.) in postaja reflektirana čutnost oziroma čutna refleksija. »Iracio-
nalna« stran umetniške produkcije ni a priori ločena od jezikovnih struktur; po 
svoji vsebini (definiciji) je čutnost transpersonalna in nesmiselno bi bilo trditi, da 
ni jezikovno posredljiva. A tudi strukturno-formalno je čutna estetska dejavnost 
adekvatna jezikovni parole: emancipacija čutnosti v jeziku je ukinitev »tradicio-
nalnega« nasprotja med telesnim in duhovnim, naravno neposrednim in racional-
nim, zato v resnici docela ustreza oznakam reflektirana čutnost in čutna reflek-
sija. Potemtakem ni ne vsebinskih ne formalno-strukturnih razlogov za to, da bi 
estetsko čutno dejavnost (ali »iracionalno« stran umetniške produkcije nasploh) 
ločevali od jezikovnosti ali pa — le z druge strani vzeto — da bi slednjo povezo-
vali zgolj z intencionalnim oziroma referencialnim razmerjem, z racionalno struk-
turo, sistemom, (langue) ipd. 

Določiti pa kaže še nadaljnji pogoj estetske jezikovnosti. Gre za nujno »simul-
tanost« samega estetskega akta in ustrezne jezikovno-estetske dejavnosti. Obeh vrst 
»kreativnih« dejanj pač nikakor ne smemo razdvajati; »istočasnost« nima krono-
loškega, temveč že kar nekakšen ontološki pomen. Drugačno, »diahronično« tol-
mačenje vzpostavlja jezikovni instrumentalizem. Umetniška produkcija potemta-
kem ne dobiva jezikovnega obeležja a posteriori, njena jezikovnost ni nikakršna 
instrumentalna razpoložljivost za predhodno konstituirane »vsebine«; estetska 
»poiesis« je hkrati jezikovno-estetska »poiesis«. 

S problematiko estetske jezikovnosti niso izčrpane vse možnosti za teoretsko 
objektivizacijo umetniške produkcije. Jezikovnost prav gotovo ni edina »razsež-
nost« umetnosti; bolje rečeno, jezikovnost ni edini vidik umetniškega dela, vendar 
pa predstavlja vidik celote in ne zgolj ene od njenih sestavin. Jezikovne relacije 
rastejo tako iz tistega »prostora« v delu, ki ga mnogi v nekakšni pozitivistični la-
godnosti imenujejo »ontološka dimenzija«, kot tudi iz »mimetične razsežnosti«. S 
tem se dejansko odrekamo preveč preprostemu mehanizmu razločevanja med dve-
ma »zbirnima točkama«, kajti v njuni medsebojni artikulaciji se izoblikuje poten-
cialna jezikovna struktura. 

21 Isto, str. 309. 



Vizualni govor in verbalni govor kot 
osnova likovnega govora 

MILAN BUTINA 

Lahko bi rekel, da je (vizualno) zaznavanje tisti proces v našem organizmu, 
ki objektivno stvarnost, se pravi stvari in pojave v zunanjem svetu, ki bivajo 
izven naše zavesti, spremeni v bivajoče v naši zavesti. In sicer bivajoče na način, 
ki je za določen čut, npr. vid, specifičen. Čut vida je del širšega sistema čutov, ki 
ga sestavljajo čutila — receptorji in analizatorji — specifične možganske strukture. 
Čutne zaznave so rezultat usklajenega delovanja čutil in možganov, kakršno se 
je razvilo v evoluciji človeka. Zato so mehanizmi čutnega zaznavanja nespremen-
ljivo dedno dani in šele to dejstvo iz njih napravi temelj za mišljenje. Čutne 
stimulacije so za pravilno delovanje možganov potrebne in brez njih se možgan-
ske funkcije ne morejo normalno razviti niti normalno delovati. Medsebojno 
sistemsko sodelovanje čutil in možganov je tipično in specifično za človeka kot 
vrsto. 

Vizualno zaznavanje bi lahko opisal tudi kot nekakšni bazični vizualni »govor«, 
ki pa ga vidi (»sliši«) samo individuum, ki gleda, torej tisti, v katerem se ta proces 
zaznavanja dogaja. Je nekakšen nem notranji dialog zavesti z zunanjim svetom, 
ki ga omogoča vid, in je nadvse resničen za vsako doživljajočo ga zavest. T o je 
dialog v pravem smislu, ker sta aktivna oba partnerja: zunanji svet nenehno 
stimulira človeka z različnimi dogajanji v njem; človek aktivno išče te stimulacije 
ter sam sodeluje v dogajanju in pojavih v stvarnosti. V tej stvarnosti pa se na-
haja jo tudi likovni predmeti — slike, kipi — zato je vizualni govor osnova tudi 
dialogu z likovnimi umetninami. 

Ker so vse človeške zavesti zgrajene na isti dedni zasnovi, je vizualno zazna-
vanje ali vizualni (nemi) govor po svoji funkciji podoben vsakdanjemu verbal-
nemu govoru, ki je univerzalna osnova jezikov znanosti in filozofije. Vizualni 
govor na zanj specifičen način govori o stvareh in pojavih v zunanjem svetu. 
Vidna stvarnost je torej vsebina vizualnega govora, zato je vizualni govor pri-
marni dialog človekove zavesti z objektivno stvarnostjo, natančneje, s tistim, kar 
z vidom lahko iz nje razbere. 

Vizualni govor pa ni že spoznanje; veliko stvari in pojavov občutimo, ne da 
bi jih spoznali. Vendar pa vizualni govor, kot verbalni govor, nujno že vsebuje 
pretekla izkustva in spoznanja, ker so njegove konstitutivne prvine. Vsaka za-
znava neke stvari je prepoznanje te stvari v smislu preteklih izkustev z njo, ki 
so sintetizirana v pojmih kot miselnih odrazih stvari in pojavov. Vsi pojmi pa 



imajo verbalna imena, besede. Ti pojmi z imeni po svoji strani tudi pomagajo 
vizualnemu mišljenju, da vizualne občutke organizira v vizualne zaznave, v dis-
kretne enote stvarnosti, v vizualne ekvivalente besed. Za to je vizualni govor 
zares nekakšna nema vzporednica verbalnemu govoru. »V apercepciji,« piše 
Mihaj lo Rostohar , »zaznavamo danost kot določen predmet . Kakor hitro pa 
predmet spoznamo, ga poimenujemo. Poimenovanje zaznavane danosti vpliva na 
zaznavanje tako, da zaznavo uvršča v logičen sistem pojmov, katerih obči izraz 
je beseda. Ime, ki ga d a m o zaznavnim predmetom, ima vedno splošen pomen. 
Ko podredimo zaznavano danost vrstnemu pojmu, npr. po jmu konja, drevesa ali 
človeka, vedno prekoračimo mejne čutne zaznave. Kajti zaznavano danost uvršča-
mo pod obči pojem vrste, v katerem so zapopadena izkustva človeških poedincev. 
Spoznanje predmeta je torej nastalo pod vplivom družbenega okolja in je še 
nadal je odvisno od družbe.« (1) Za to je medsebojni odnos in pomoč vidnih 
zaznav in besed pomembno o rod je spoznavanja, ki je še posebno važno v otroški 
dobi. 

Sovjetski psihoneurolog Luria, ki je ta odnos skrbno raziskoval, piše: »Z 
neposrednim zaznavanjem, predmeta povezana beseda osami njegove bistvene 
lastnosti; imenovanje zaznanega predmeta ,kozarec' z doda j an j em njegove funk-
cionalne vloge ,za pitje' , izolira bistvene in inhibira man j bistvene lastnosti pred-
meta (kot so njegova teža ali njegova oblika); označevanje vsakega kozarca z 
besedo ,kozarec' , ne glede na njegovo obliko, napravi zaznavanje tega predmeta 
stalno in posplošeno.« (2) In dalje: »Beseda, ki razpolaga z izkustvom generacij, 
ko je to izkustvo vključeno v jezik, zapre v otrokov korteks kompleksen sistem 
zvez in postane silovito orodje, ker vpelje v o t rokovo zaznavanje oblike analize 
in sinteze, ki bi jih sam ne mogel razviti . . .« (3) 

Beseda torej vpliva na mišljenje in na zaznavanje na določen način: v zazna-
vanju posreduje tako, da usmeri zaznavanje na družbeno določeno funkci jo 
predmeta in jo s tem osami. S tem zaznano stvar zaključi, ker izloči iz zaznave 
lastnosti, ki jih družbeno po jmovan je tega predmeta ne vsebuje. Beseda konzer-
vira družbeno izkustvo, še zlasti zato, ker je vključena v kompleksen sistem zvez, 
vsebovanih v družbenem izkustvu. 

Verbalni jezik tako v zaznavanje vnese sistemsko pojmovanje stvarnosti, tudi 
vizualne. Ker se verbalnega govora učimo od rojstva, vzporedno z učenjem 
vizualnega govora, sp re jmemo na pretežno nereflektiran način v verbalnem 
govoru konzerviran sistem pojmovanja stvarnosti in zaznavanja sveta, ki je po 
mojem v največji meri identično z vsakdanjim življenjem in njegovim mišl jenjem. 

T a sklenjeni krog sicer vsakemu človeku prihrani precej naporov pri spo-
znavanju stvarnosti in je po svoje temelj za vsakršen napredek, istočasno pa 
lahko tudi nadvse učinkovito preprečuje napredek in razvoj mišljenja in prakse. 
Vsekakor lahko zelo ovira razvoj likovnega mišljenja, ker usmer ja njegovo 
pozornost k tistim lastnostim vidnega sveta, ki so zajete v besede, v verbalni 
jezik. Funkciji verbalnega in likovnega govora se razlikujeta po usmeritvi in po 
namenu. Likovni govor mora odkrivati lastnosti vidnega sveta. 

Tudi vizualno zaznavanje z ločevanjem figure iz ozadja opravlja podobno 
psihično funkci jo in oba procesa izoliranja stvari in pojavov, v vizualnem govoru 
(zaznavanju) in v verbalnem govoru, pogojujeta drug drugega in se recipročno 
omogočata: beseda (kot izraz po jma) usmer ja zaznavanje tako, da iz nepretrga-



nega toka čutnih stimulacij osami določene skupine in jih fiksira v zaznavah. 
Sposobnost čutnega zaznavanja za ločevanje figure od ozadja to lahko uspešno 
izvede, in obratno: sposobnost zaznavanja za osamitev figure iz ozadja v kon-
stantne psihične tvorbe — zaznave, omogoči imenovanje le-teh. 

Nekatera čutila omogočajo izredno bogato artikulacijo čutnih vtisov in s tem 
tudi bogat slovar verbalnih oznak le-teh. Najbolj se odlikujeta s tega stališča vid 
in sluh, pa tudi tip je sposoben bogate artikulacije zaznav. Tako ti trije čuti 
omogočajo tudi natančno artikulacijo stvarnosti v mislih in teh misli v ustreznih 
jezikih. 

Verbalni govor reorganizira čutno zaznavanje, ker prenese, kot pravi Luria, 
človekovo zavest iz stanja neposredne čutne izkušnje v stanje posplošenega, 
racionalnega razumevanja. Nasprotno pa vizualni govor ostaja v neposredni 
čutni izkušnji in tako lahko usmerja likovno mišljenje na tiste pomembne aspekte 
čutne stvranosti, ki ustrezajo potrebam likovnega mišljenja in spoznanja v do-
ločenem času in z upoštevanjem individualnih potreb likovnika. 

Vendar ne na škodo pridobitev posplošenega, racionalnega dojemanja sveta, 
ki ga je verbalni govor v mišljenje prinesel skupaj z družbenim izkustvom; ta 
pridobitev ostaja in oplaja analizo vidnega sveta od likovnega mišljenja, le da 
se izraža na likovni način. Kraj, kjer se vsi ti miselni procesi srečujejo in oplajajo, 
je vsem skupen, namreč terciarna področja možganske skorje, ki so specializirana 
za spoznavne funkcije. 

Pridobitev verbalnega govora človeku dopusti, da se dvigne nad neposredno, 
čutno zaznavanje, nad surove čutne podatke, do analize odnosov zaznanih stvari 
in pojavov, ki jih sintetizira v miselnih kategorijah. Tako ga osposobi, da organi-
zira svoje obnašanje ne samo v skladu z zaznano situacijo, ampak tudi v skladu 
z bolj globoko kategorialno refleksijo sveta in se tako osvobodi neposredne čut-
nosti. Ta pridobljena miselna svoboda omogoči tudi likovnemu mišljenju, da 
svobodno razpolaga s čutnim materialom in ga organizira na nov način v zamisli 
in ko se misel vrača v čutno obliko v dejanju slikanja ali kiparjenja. 

Večina mišljenja se dogaja v obliki nemega notranjega verbalnega govora, ki 
zato intimno sodeluje v vseh oblikah človekove mentalne dejavnosti in ga iz njih 
ni mogoče izločiti (4). Ponotranjeni verbalni govor na svoj način sodeluje tudi 
v likovnem mišljenju, ker se povezuje z vizualnim govorom. Ker pa je le-ta 
čuten, se v njem povezuje abstraktnost verbalnega notranjega govora s čutno 
konkretnostjo vizualnega govora, oba skupaj pa s svojimi lastnostmi tvorita 
osnovo likovnega mišljenja. Skupno omogočata likovne predstave, v katerih mi-
selne pojmovne možnosti besed (ki jih ne uporabljamo skupaj s pojavi in stvarmi, 
ampak namesto njih), dobijo še čutne izrazne možnosti in se tako pretvarjajo v 
likovne misli. Čutne lastnosti vizualnega govora omogočajo povnanjenje likovne 
misli v likovnih materialih in tako omogočajo, da se čutno opredmetijo. 

Oba govora ohranjata svojo svobodo razvoja in tako lahko v zgodovini 
opazujemo, da se je ob stari vsebini (verbalnega govora) samostojno razvila li-
kovna komponenta, izhajajoča iz vizualnega govora, iz njegovih čutno danih 
možnosti. Pa tudi primere, ko so ostale fiksirane zaznave kot besede vizualnega 
govora in se je pri tem spremenila vsebina, prihajajoča iz razvoja verbalnega 
govora, se pravi iz razvoja splošnega mišljenja. Izražanje zgodnje krščanske misli 
s helenskimi formami je primer druge možnosti; Matissovo slikarstvo je primer 



prve možnosti. Lahko pa se oboje spreminja hkrati in usklajeno, kakor nam kaže 
renesančna likovna umetnost. 

James Britton pravi v uvodu k Lurijevi knjižici o govoru in razvoju mentalnih 
procesov pri otroku, da »to, kar nas naredi enkratne med živalmi, ni toliko naša 
sposobnost govora samega na sebi, ampak naša navada, da sami sebi izkustvo 
predstavimo na en ali na drug način. Sposobnost,« pravi Britton, »da si prikličem 
obraz v duhu, je tisto, kar mi dopušča govoriti o reprezentaciji sveta v terminih 
percepcije; (. . .) kar sem, zaznal, sem ,predstavil samemu sebi' in lahko se vrnem 
k reprezentaciji tudi dolgo potem, ko je obraz izginil iz dosega mojega vida.« (5) 
Verbalni govor to bistveno podpira. Zato, meni Britton, je lahko nastala hipoteza, 
»da pomembnost jezika za človeštvo ne leži toliko v dejstvu, da je sredstvo, s 
katerim sodelujemo in komuniciramo med seboj, kot v dejstvu, da vsakega med 
nami osposobi — tako individualno kot v sodelovanju — da samemu sebi repre-
zentiram svet, način, kako ga srečuje in tako lahko — trenutek za trenutkom, leto 
za letom — konstruiram kumulativno predstavitev sveta, kakor sem ga spoznal.« 
(6) Skozi vse načine predstavljanja sveta, kakor smo ga spoznali, tako verbalne 
kakor likovne, glasbene in druge, se pretaka individualno izkustvo v splošno 
družbeno izkustvo in obratno. Tako povezuje posameznika v družbeno skupnost in 
dela skupnost iz posameznikov, ko individualno izkustvo v tem procesu postaja 
kulturno izkustvo, ko se npr. likovna misel opredmeti v čutni obliki likovnih 
predmetov in lahko tako postane last skupnosti. 

Vse te stične točke med vizualnim in verbalnim govorom seveda ne pomenijo, 
da sta enaka. Na primer: koliko besed je potrebnih za opis nekega drevesa, 
nasproti zaznavi tega drevesa, ki o njem pove takoj toliko. Drevo lahko opišem 
kot strukturo debla, vej in listja, besede nizam v času. Vidna zaznava drevesa 
mi to pove v enem samem pogledu, izloči torej dimenzijo časa in spregovori o 
drevesu v treh dimenzijah prostora istočasno. Različnost dimenzij, ki jih upo-
rabljata vert>alni in vizualni govor, je bistvena razlika med njima. Vizualni govor 
je uporaben predvsem za komuniciranje s prostorom, človek z njim stopa v 
vizualni dialog z obdajajočim ga prostorom. Zato je tudi glavna vsebina likov-
nega mišljenja razmišljanje o prostoru, o prostorskih lastnostih stvari in pojavov. 

Vendar pa za likovno mišljenje ni edina čutna osnova vid. Z vidom uspešno 
sodeluje več čutov, ki jih zato lahko imenujemo likovne čute, ker sodelujejo v 
zaznavanju prostora. Ti čuti so: 

— čut za ravnovesje (s središčem v srednjem ušesu), ki nas obvešča o našem 
položaju glede na smer teže, nam odkriva vertikalo; 

— čut za lastno telo (katerega čutila so v vseh notranjih organih in v koži), 
ki nas obvešča o odnosih med deli našega telesa in o odnosih našega telesa kot 
celote do drugih teles v prostoru; 

— čut za tip, ki nas obvešča o telesih in lastnostih njihovih površin in oblik. 
Vse te informacije o prostoru in stvareh v njem s stališča zaznavajočega 

subjekta lahko vid integrira v svoje zaznave, v vizualni govor, v vizualni dialog 
zavesti s stvarnostjo. Seveda je velika razlika, s katere pozicije se zavest pogo-
varja s stvarnostjo, ali s pozicije likovnega mišljenja ali s pozicije vsakdanjega 
vizualnega mišljenja. V obeh primerih pa dobi podatke v vizualnih zaznavah. 
Zato oba tipa mišljenja omejuje na mišljenje o prostoru in dogajanje v njem. S 
stališča vsakdanjega vizualnega mišljenja je vsebina vizualnega dialoga omejena 



na tiste vizualne podatke, ki so vsakdanjemu mišljenju določeni v dani historični 
in družbeni situaciji ter v njem spojeni v vsakdanjost življenja, integrirani v čvrsto 
povezane vizualne pojave, ki jim pravimo vsakdanji videz sveta. 

Tudi likovno mišljenje si pridobiva iz vizualnega dialoga s stvarnostjo tiste 
podatke, ki so historično določeni, ker jih dana družbena situacija likovnika 
zahteva. Toda v nasprotju z vsakdanjim, mišljenjem, ki izbrane vizualne podatke 
zapre v fiksne pojave vsakdanjosti, pa so po likovnem mišljenju izbrane vidne 
zaznave šele osnova za kritično likovno analizo videza stvarnosti in za njeno 
preoblikovanje v likovnem ustvarjalnem procesu. 

Po drugi strani pa je izbor likovnega mišljenja odvisen in pogojen tudi od 
vsakdanjosti in v njej okamenelih pojavov in stvari. Kritična likovna analiza 
je namenjena razbijanju preživelih shem (vidne) vsakdanjosti, likovno ustvarjanje 
pa ustvarjanju novih bivalnih možnosti v vidnem prostoru in samega vidnega 
prostora. Likovno mišljenje tako razklene okostenelost vsakdanjega (vidnega) sveta 
in ga preoblikuje v nov, zgodovinsko in družbeno primernejši prostorski pojav. 
S tem spremeni strukturo vidnega sveta in prostora ter pokaže na njegovo histo-
rično pogojeno bistvo. Kot pravi Kosik, ». . . umetniško delo ni oblikovanje 
predstav o stvarnosti. Kot delo tudi umetnost oblikuje stvarnost. (7) (. . .) Umetni-
ško delo . . . izraža svet samo toliko, kolikor ga ustvarja. Svet pa ustvarja le 
toliko, kolikor odkriva resnico stvarnosti, kolikor pride do besede v umetniškem, 
delu stvarnosti.« (8) Zato je likovna umetnina vedno podoba historično pogojene 
vidne družbene stvarnosti: je družbeno določen način generičnega bivanja človeka 
v prostoru in prostora samega, če je arhitektura; če pa je slika, je izraz miselne 
podobe tega družbeno pogojenega generičnega bivanja človeka in s tem predlog 
za možno preoblikovanje resničnega prostora in njegovih vidnih lastnosti. 

Zato velja tudi za likovno mišljenje, kar je zapisal Anton Trstenjak: »Mišlje-
nje je torej v jedru že nekaj novega, je dobesedno nadstavba nad svetom, ki ga 
prikazujejo čuti po svojih sprejemnikih (receptorjih) in zato kljub ozki preplete-
nosti z zaznavami vendarle nekaj novega in to novo je prav v tako imenovani 
ustvarjalnosti mišljenja.« (9) 

Nujno je, da tako pojmovano likovno mišljenje vsebuje oziroma producira 
tudi spoznanje, pa naj spoznanje opišemo kot miselni odTaz sveta v človeški 
zavesti, ki je neločljiv od spremembe tega predmeta spoznanja v procesu človeške 
prakse, kot je to storil Lenin (10), ali pa če uporabimo definicijo Predraga 
Vranickega, ki pravi, da je spoznavanje dejavnost, s katero odkrivamo resnico. 
To dejavnost nosi notranja intencija, da odkrije nekaj, kar tudi neodvisno od 
subjektivnega doživljanja objektivno velja. (11) Saj sicer likovno mišljenje ne bi 
moglo opravljati svoje produktivne funkcije, ne bi moglo ustrezno potrebam časa 
in človeka preoblikovati (vidne) stvarnosti. Sicer pa soglašam z Rudolfom Arn-
heimom, ki piše: »Spoznavne funkcije, ki jih imenujemo mišljenje, niso nad 
duševnimi procesi in niso zunaj zaznavnih procesov, ampak so bistveni deli 
samega zaznavanja. T o so funkcije kot: aktivno raziskovanje, izbiranje, dojemanje 
bistvenega, poenostavljanje, razreševanje nalog, kombiniranje, razlikovanje, da-
janje v odnose . . . Pod spoznanjem razumem tiste duševne funkcije, ki sodelujejo 
pri sprejemanju, spravljanju in predelavi (dejanskega materiala) dejstev, torej 
čutno zaznavanje, spomin, mišljenje in učenje . . . Zdi se mi, da ni nikakršnih 
miselnih procesov, ki vsaj v principu ne nastopijo v zaznavanju. Gledanje je 



nazorno mišljenje (Anschauen ist anschauliches Danken).« (12) Arnheim je tukaj 
mislil na tisti miselni proces, ki sem ga imenoval navadno, naravno mišljenje. Če 
velja ta izjava za ta tip mišljenja, toliko bolj velja za produktivno likovno mišlje-
nje, ki sloni na naravnem in se ga pri svojem delu poslužuje. 

Resnice likovne umetnosti seveda ni mogoče enačiti z resnico znanosti ali 
filozofije. Resnica likovne umetnosti se nanaša na posebno — likovno — razu-
mevanje prostora vidne stvarnosti. Ker pa je vidna stvarnost — kot del stvarnosti 
— tudi eno od izhodišč znanosti in filozofije, morajo vse te resnice vsebovati 
tudi neko skupno jedro, če nastanejo iz iste zgodovinske in družbene situacije. 
Seveda je tudi to skupno jedro izraženo z vsakemu mišljenju ustreznim jezikom. 
Zato nima smisla iskati v likovnem spoznanju filozofske ali znanstvene resnice. 
D o tega skupnega jedra resnice je mogoče priti samo tako, da znamo brati 
posamezne jezike, da razumemo, kaj nam pripoveduje znanost v svojem, filozofija 
v svojem in umetnost v svojem jeziku. 

Spoznanje je seveda samo en del, ena sestavina vsebine likovne umetnosti, 
in sicer tisti del, ki ga je mogoče racionalno dojeti in izraziti. Likovna umetnina 
pa vsebuje še druge vsebine, med katerimi so najpomembnejše čustvene, ki so 
po mnenju nekaterih edina prava vsebina umetnosti. Toda tudi čustva so neke 
vrste »spoznanja«, čeprav drugačne vrste kot racionalno spoznanje. Velik del 
čustvenih vsebin izhaja iz odmevov, ki jih povzročajo čutne pa tudi racionalne 
vsebine v doživljajočem človeku, ki pa se vedno ne vzdignejo nad prag zavesti, 
vendar pa vedno intenzivno sodoločajo razumsko dostopne vsebine. Na primer, 
neko barvo ali neko obliko ali pa tudi nek odnos barve in oblike je mogoče 
zelo natančno — tako po čutni kakor po razumski plati — urediti in določiti, 
vendar je poleg tega, kar je dostopno razumu, še mnogo doživljajskih sestavin, ki 
delujejo iz podzavesti, iz spomina, značaja in temperamenta; to daje tistemu, kar 
čutno zaznamo in razumsko dojamemo, še posebno čustveno noto, ki je v samih 
barvah in oblikah ni, niti v njihovem medsebojnem odnosu, ki smo ga uskladili 
z vso likovno racionalnostjo, z upoštevanjem vseh potrebnih čutnih zakonitosti. 
Toda takšne vsebine so preveč subjektivno določene, tako pri likovnem umetniku 
kakor pri gledalcu, da bi jih bilo mogoče splošno veljavno analitično ugotavljati. 
Za to se lahko pri analizi umetnosti kolikor toliko uspešno ukvarjamo samo s 
tistim, kar je dostopno razumski analizi. Vse drugo je treba doživeti. 

V likovni umetnini likovnik izraža svoje dojemanje vidne stvarnosti t. j., pro-
stora. Likovna umetnina je zato projekcijsko polje družbeno in historično pogo-
jenega individualnega dojemanja vidne stvarnosti — prostora, v katerem skuša 
likovnik izraziti svojo zamisel, zamisel svoje likovne resničnosti. To iskanje likovne 
resničnosti izhaja iz njegove notranje potrebe, ki bi jo lahko ponazoril z vpra-
šanjem: kako bi preoblikoval svet, v katerem živim, da bi ga lahko imenoval 
moja resničnost. 

Likovnikova zamisel je neke vrste projekt za preoblikovanje čutne, vsakdanje 
stvarnosti v novo resničnost, ki bo v skladu s čustvenimi in razumskimi življenj-
skimi potrebami človeka v določenem času in družbi. Zato je likovnikova podoba 
umetnikove zamisli nujno različna od videza vsakdanjega sveta, čeprav mu je 
lahko tudi podobna. In ravno iz razlike med vizualnim govorom (kot objektivno 
vidno podobo stvarnosti), med vizualno vsakdanjostjo (kot površinskim in fiksi-
ranim videzom stvarnosti) in likovno podobo (kot kritično podobo stvarnosti) je 



mogoče razbrati, kaj je človeka v določeni dobi in družbi prizadelo in zanimalo, 
česa si je želel, oziroma, česa ni maral. 

Likovnih odgovorov je lahko veliko, zelo različnih po vsebini in formi. Lahko 
pa predpostavimo vsaj dve dialektično protislovni vsebinski izhodišči: 

— likovnik bolj ali manj sprejema svojo stvarnost 
— likovnik ne sprejema svoje stvarnosti in jo odklanja. 
Obe možnosti se morata razlikovati tudi po formalnih rešitvah. 

VIRI 

1. Rostohar, M.: Osnove socialne psihologije, Mladinska knjiga, Ljubljana, 1963, str. 19. 
2. Luria, A. R. and Judovich, F. Ja.: Speech and the development of mental processes 

in the child, Penguin Books, 1957, str. 23. 
3. Citirano delo, str. 23—24. 
4. Citirano delo, str. 31. 
5. Citirano delo, str. 8. 
6. Citirano delo, str. 7. 
7. Kosik, Karel: Dialektika konkretnega, Cankarjeva založba, Ljubljana, 1967, str. 139. 
8. Citirano delo, str. 142. 
9. Trstenjak, Anton: Problemi psihologije, Slovenska Matica, Ljubljana, 1976, str. 141 

do 142. 
10. Stojkovič, A. B.: Lenin — humanist in dialektik, Novi vidiki, Zavod SRS za šolstvo, 

Ljubljana, 1978, str. 63. 
11. Filozofijski rječnik, Matica Hrvatska, Zagreb, 1965, str. 377. 
12. Arnheim, Rudolf: Anschauliches Denkcn, Verlag DuMont Schauberg, 1972, str. 24. 



Nekateri izkustveni pogledi na pojav in pogoje 
aktivacije (likovnega) oblikovalnega mišljenja 

JOŽEF MUHOVIČ 

Kot kaže že njihov naslov, strani, ki sledijo, nočejo biti neka preprosto spe-
kulativna razprava. Bolj predstavljajo temeljno pričevanje nekega individualnega 
— hkrati seveda ustrezno pogojnega — mišljenja o notranjosti določenega zadrža-
nja in dogajanja, v kateri mi je bilo nemogoče ne razpoznati sledi nekih te-
meljnih »vzvodov«, menjav, premikov, obratov pri vzpenjanju ipd. Malo po malo 
se je v teku, če smem tako reči, zavzetega stika z likovnostjo dvigala v meni 
neka stanovitna, temeljna predstava o obrisih dinamike oblikovalnega mišljenja, 
predstava »utripa«, oblik in smernic, s katerimi si je moč razmno predočiti obli-
kovalni napredek, ki vodi do človeško obetavnih in likovno smotrnih form. 

Razume se seveda, da so tovrstna »izkustvena« gledišča lahko v dobršni meri 
tudi tvegana, osebna in zato pristranska, skoraj neka oblika »sužnosti«, če niso 
hkrati podvržena tudi znatnemu študijskemu naporu in ustrezni obdelavi. 

Ob tem drugem pa nas kmalu poplačajo z neko stvarnejšo zanesljivostjp in 
problemsko avtentičnostjo, ker pač vsako trditev, vsak postavljen zaključek 
neogibno in do kraja razkrijejo v zgoščenem okolju premostitve relacij, ki obstajajo 
med uporabljenimi sredstvi (materiali, postopki, prijemi) in željenimi oziroma 
dobljenimi rezultati, v okolju torej, kjer se v največji moči in dejanskosti stekajo 
vse produktivne niti našega sveta. Teoretično vnemo in neučakanost vedno znova 
treznijo s tem, da jo nenehno naravnavajo v kar se da temeljne in ključne obliko-
valne pozicije, v položaje »in flagranti«, k razglediščem »od znotraj«, ki nam 
utegnejo odkriti v marsičem drugače zanimivo podobo tvorbenih vezi in s t ruk-
turalne enovitosti, kot pa smo jo vajeni videti pod zgolj površinsko vzporedljivostjo 
likovnih nasledkov in zbirnosti. S tem, ko nas nenehno in že kar nadležno vpenja jo 
v celovito oblikujočo perspektivo oblikovalnega mišljenja, nas ta »izkustvena« 
razgledišča uspešno branijo pred zapadanjem v pretirano »preiskujočo ozkost« 
analitičnih rezov, ki sama po sebi nikdar ne more seči in videti prek neposrednih 
meja »otipljivih« likovnih form in ugotoviti »utrip« ustvarjalne sinteze, ki izrašča iz 
usmerjene oblikovalne koncentracije; enako nas varujejo pred podrejanjem kon-
kretnega abstraktnemu, kot tudi narobe in pred preskakovanjem posrednih členov 
ter konstruiranjem nasilnih abstrakcij. Nenazadnje so edini »živi« kažipot do 
čarov in sokov likovne tvari, do njenih mogočnih povednih učinkov, skratka do 
vsega, kar drugače kot z likovnim »gledanjem« sploh ni »vidno«. 



Izkustvena konkretnost in njena osmišljena ekstrapolacija, konkretno in sploš-
no. Skušajmo dati temu spletu dialektičnih nasprotij obraz neke enotne oblikovalne 
stvarnosti, obraz, ki nas bo verjetno spominjal na konstrukcijo elipse, ki jo 
družno oblikujeta dve žarišči tako, da se v medsebojni izmenjavi gibljeta v istem 
smislu. 

Opisana metodološka »drža« se mi zdi primerno izhodišče za vstop v izredno 
zahtevno področje umetniške ustvarjalnosti, za pristop k orisu pojmovnega aparata 
likovnosti in njegove posebne logične strukture. Ta pristop me opogumlja celo do 
mere, da upam, da bodo izsledki ali vsaj namigi o podobi naravne in produktivne 
(oblikovalne) prakse, o logični strukturi umetniškega oblikovanja — raziskovanja 
ipd., čeprav so bili izkluščeni predvsem v stiku z likovnostjo, ob primerni prikro-
jitvi perspektive uporabni tudi za ostala področja umetniškega oblikovanja. 

Pri izbiri naslova me je vse to nagnilo k morda pretirani drznosti, da sem 
atribut »likoven« pomaknil v oklepaj ter s tem domet zastavljene tematike neslu-
teno razširil. Iskrena želja teksta je, da to samovoljno razširitev opraviči. 

1. KRATKO O MLADOSTNI LIKOVNI PRODUKCIJI 

1. Prvinske oblike. Kot marsikaj v zgodovini, nam bo tudi tolikanj želena pred-
stava dogodka, kako se je likovnost rojevala v »otipljivo« obliko, ostala verjetno 
za vekomaj zavita v slabo razvidno meglico časovne oddaljenosti, pridržana kveč-
jemu za takšne ali drugačne raziskovalne hipoteze. Pa to ne toliko zavoljo tega, 
ker bi nam tako zelo primanjkovalo ustreznih »artefaktov«, ki bi se res prav lahko 
porazgubili ali vsaj močno razredčili v globini kakih, kot ocenjujejo, 30—35000 
let. Ne. Ohranjenih pojavnih oblik likovnosti je, če namreč upoštevamo obilico 
iztečenega časa in vse nenavadne okoliščine, ki so jih utegnile zadeti, dovolj. Po 
sredi je nekaj drugega, kar je v zvezi z naravo dometa historičnih ved, ki za daleč 
nazaj pač dobro »ločijo« le celote in posebno izrazite primere, pa tudi z naravo 
likovnosti same. 

Če se skušamo rojevanju likovnosti približati s stvarnim razmislekom, danes 
nikakor ne moremo mimo videza nekakšnega paradoksa, ki uklepa našo radoved-
nost in pogled, ko ga naper jamo na te najbolj klitvene razsežnosti oblikovanja. 
Kaj mislim s tem »paradoksom«? 

Kot nas prepričujejo dokumentirane razprave raziskovalcev preteklosti, je 
likovnost za historično vedo vstopila bučno, ne da bi se poprej ustrezno »najavila« 
s kakršnimi koli spoznavnejšimi poskusnimi stopnjami. Pred oči arheologov stopi 
likovnost že narejena in številna, ponavadi pod podobo upodobljenih živali, žen-
skih idolov ipd. — torej takrat, ko njeni neizbrisljivi in vse bolj markantni doku-
menti naravnost »preglase« globočine zgodovine. Nekateri historiki sicer vidijo 
prve začetke oblikovanja že v prepletih črt (t. i. »makaronih«), ki jih je moč videti 
v jamah in ki deloma prehajajo v živalske like, ter v pozitivnih in negativnih 
odtisih človeških rok na stenah jamskih bivališč. Vendar je ob tem nenavadno 
dvoje: 1. da ti odtisi in »makaroni« nikakor niso omejeni zgolj na najstarejše 
obdobje mlajšepaleolitske »umetnosti«, ampak se pojavljajo tudi še kasneje, 
2. pa lahko velja danes za docela dokazano, da so nastale najstarejše likovne 



upodobitve živali, ljudi . . . sočasno s temi pripravljalnimi (?) oblikami. Veda se 
je tu znašla v zagati dejstev, ki jih je historično lahko, razvojno pa zelo težko 
povezala v smotrno izoblikovano predstavo pojava. Bolj ko se namreč kopičijo 
najdbe likovnih artefaktov, katerih seznam se iz dneva v dan veča, bolj ko se 
hkrati razjasnjujejo njihove predstavitvene značilnosti in časovno zaporedje, bolj 
nam obe tem nenehnem stekanju podatkov ostajajo prikriti razvojni vzvodi, ki so 
vodili do njihovega nastanka. Ker je historično dokumentirana spoznava nujno 
omejena z igro prostorsko-časovnih zapovrstij, se nam prehod v likovnost po sili 
razmer razodeva pod videzom nekakšnega nenadnega dviga ali skoka, pod vide-
zom nekakšne razvojne diskontinuitete, ki pa ni nič drugega kot opažen klin ali 
izrazita menjava nekega čisto stvarnega in zakonitega dogajanja, ki ima svoj zače-
tek že davno prej. Težava s tem začetkom pa je v tem, to vedo vsi raziskovalci 
zgodovine, da ga, ko se rojeva, ne moremo prav razločiti, ker bi morali vnaprej 
predvideti njegov iztek, ko pa se pozneje ta začetek razraste, se zopet zaman ozi-
ramo nazaj, ker čas ( v našem primeru pa tudi narava zapisa) neusmiljeno uničuje 
njegove sledi. To, da se nam stvari, ki jih gledamo nazaj, prikazujejo kot že 
narejene, kot izdelane na prvi mah, brez predhodnega »iskanja« in razvoja, pa 
nas ne sme zmesti. 

Ob tem razmisleku se zavemo, da je bil bučni vstop likovnosti v zgodovino 
le videz. Likovnost je vstopila neslišno, se nam zdi sedaj najbolj zgovorna, čeprav 
prejšnji ravno nasprotna, oznaka. Tako nezaznavno, da nas je naravnost šokirala 
z videzom nenadnega »skoka«, ki se je izvil iz psihično zajete in potrpežljivo iz-
vedene priprave, kot dete celotnega napora počlovečenja. 

Kot vidimo sedaj, je ta skok, ki ga opaža historična veda, že rezultat znatnega 
širjenja v smeri likovnosti, širjenja, ki se skozi vsrkavanje oblikovalnih stopenj 
izmika pogledu, ker se na celotnem področju oblikovanja »razkraja« v členjena 
sosedstva linij, oblik, barv . . . ter se v njih »konzervira« do nerazpoznavnosti — 
v skladu z naravo likovnega zapisa pač. 

In vendar je jasno, da nas hudo zanima, kaj se je dogajalo v tem »širjenju«, 
v teh prvih klecajočih korakih likovnosti in še posebej, ka j vse je privedlo do 
odločilnega preobrata, ki je iz preprostega, utilitarnega dela dvignil oblikovanje, 
iz naravne produktivno prakso. V tem si namreč obetamo zagrabiti likovnost pri 
njenih koreninah. 

No, pri tem, vsemu videzu navkljub, le nismo čisto brez moči. Pri rokah 
imamo vodnika, s katerim bomo poizkušali »zagato« obkrožiti in problem pri-
vesti v jasnejšo luč z vrsto posrednih »ukrepov« in spoznanj. Ta vodnik je onto-
genetična podobnost, ko se pri otroku prebuja likovnost. Splet dogajanj, ki se ob 
tem javljajo, nam daje podobo ali vsaj oddaljen odmev tistega »neslišnega« brste-
nja, iz katerega so se razprli znani likovni artefakti v Lascauxu pri Montignacu 
(Fr.), v Cuevi de Val del Charco del Agua Amagra pri Alcanizu (Šp.), v Altamiri 
pri Santilani (Šp.) in drugje. 

Prva značilna poteza, ki nam bije v oči, ko opazujemo začetne poizkuse otroka 
na področju likovnosti, je neka nenavadno burna sprostitev »energije«. Njen vidni 
izraz je tvorba neoblikovane in neurejene skupine »čačk«. Lc-ta se »odvija« pred 
nami kot nekak nedoločljivi, razstranjen splet množice brez reda ležečih »krčevi-
tih« linij. »Likovna materija« se lahko v teh najzgodnejših fazah obdrži le v takem 



najbolj razpršenem stanju. O kakršni koli, tudi o najbolj oddaljeni, hoteni ure-
ditvi še ni nobenih sledov. Vendar bi bilo zmotno predpostavljati, da v tej »raz-
pršenosti« ni nikakršnih »regulativnih« tendenc. Seveda ne takih, ki bi bile dolžne 
zahvalo otrokovemu psihizmu — obstajajo pa regulativnosti, ki jih v to otroško 
»risanje« vnaša otrokovo telo s svojimi zakonitostmi gibanja (premikanja). Ne 
smemo namreč pozabiti, da je likovno oblikovanje osnovano na telesnem delu, 
na ročni izdelavi in da se vse to neogibno vpisuje v rezultat sam. Odvisnost in ve-
zanost na telo se v teh prvih otroških »likovnih« poizkusih jasno odraža v usmer-
jenosti potez, v katerih se neizbrisno odčituje motorika relacij »stran od telesa« — 
»k telesu«. V vsem tem je nemogoče spregledati temeljne strukturalne podob-
nosti, ki pojav likovnosti povezujejo z grobimi značilnostmi pojava verbalnega go-
vora. Faza »čečkanja« se namreč s svojimi maksimalnimi motoričnimi razlikami 
in čutnim bogastvom po funkciji nenavadno dobro pokriva s t. i. fazo »čebljanja« 
v razvoju otrokove verbalizacije. Že kmalu po rojstvu otrok preizkuša svoj go-
vorni aparat. Kar naprej nekaj golči in verbalizira, na videz brez vsakega »smisla«. 
Ustvarja si svoj praglasovni fond, v katerem prevladujejo samoglasniki. Verjetno 
zato, ker so to glasovi »največje odprtostne stopnje«. V tem se namreč na glasovni 
ravni javlja maksimalni (motorični) razpon, ki ni nič drugega kot težnja, da se 
nova funkcija preizkusi najprej v največjih razlikah in šele kasneje v bolj preta-
njenih medstopnjah. Velike razlike namreč še ne zahtevajo tako visoke stopnje 
»instrumentalizacije« organa, ki je v funkciji, kot to zahtevajo bolj prefinjene 
vmesne stopnje. V tem prav lahko spoznamo »inačico« znanega Claparedovega 
zakona razumevanja podobnosti in različnosti. 

Ob navedeni trditvi pa seveda ne smemo pozabiti, da to komaj dobro razprto 
bogastvo porajajočega se govora in likovnosti ne preizkuša zgolj organov, »ki so v 
funkciji«, marveč deluje tudi »vzvratno«. Ko namreč otrok proizvaja glasove, 
kaotične poteze, linije, itd., hkrati to lastno dejavnost in njene učinke tudi zaznava, 
kar v njegovi psihi vsekakor ne more ostati brez sledu. Kaos glasov in čačk igra 
pomembno vlogo kot »zaznavni material«, iz katerega nastajajo najpreprostejše 
pred-govorne in pred-likovne izkušnje. 

Treba je ob tem pripomniti še nekaj, kar je višje razvite likovnosti »vajenim« 
ljudem pogosto nerazumljivo — namreč: s čečkanjem na tej stopnji otrok nima 
namena prikazovati ničesar. Njegov način izražanja je — s stališča odraslih gle-
dano — »nepredmeten«. In sicer preprosto zato, ker otrok možnosti (re)prezenta-
cije na dvodimenzionalni površini sploh še ni odkril. 

Lahko zaključimo: »čečkanje« je igra — vaja, ki služi in zadošča predvsem 
otrokovim (razvojnim) potrebam po »motorični ekspresiji«. Le-ta namreč podpira 
prav v tem času glavno »razvojno nalogo« — pridobitev večje kontrole nad last-
nim telesom in koordinacijo gibov. 

2. Odločilni korak za napredovanje. Toda kako naprej, ven iz tega vedno šte-
vilnejšega razstiranja? Na prvi pogled ne vidimo nobenega razumnega izhoda. A 
rast likovnosti tu sama razreši na videz nezaustavljivo množenje potez in črt. 
Spomnimo se na že omenjeni preplet senzoričnega in motoričnega dogajanja in v 
hipu nam bo jasno, kako se je lahko komaj dobro zastavljeno likovno življenje 
v trenutku otreslo »slepe ulice«, v katero ga je pahnila dotedanja prostorska raz-



pršitev. Dotlej morda neopazen, prikrit učinek, ki ga je v otroški psihi zapustilo 
doživljanje proizvedenih linij in njihova proizvodnja (javljanje) sama, je polagoma 
prebudil in razgibal (psihične) moči, ki so samo p o sebi povedno šibko maso slu-
čajnih »čačk« zgrnile vase, v neko zaključeno prostornino. 

In sicer nastopi kot taka zaključena »prostornina« najprej nek barvni madež, 
ki nastane bodisi tako, da se zgosti iz čečkanja samega, ali pa se pojavi s potezo, 
ki označi meje med določenim madežem in nedoločeno okolico. Papir znotraj ma-
deža, znotraj obrisa dobi s tem drugačen pomen, ker ga je otrok z obrisom orisal 
in mu tako omejil razsežnost iz nedoločene okolice. Barvni madež, ki se je utrdil 
iz kaosa dotlej stalno menjajočih se vidnih senzacij, pomeni za psiho otroka neko 
trdnejšo oprijemljivost, nekaj »stalnega«, enotnega, koherentnega, nekaj, kar pre-
haja zmedo prvotnega razstiranja. 

Po mnenju raziskovalca otroškega risanja Gustafa Britscha je ta zaključena 
enota »prva presoja in prvi spoznavni akt na področju vidnega doživljanja« (1). 

Čudovit postopek izločitve barvne lise je prvi otipljiv klin, ki ga je zabila li-
kovnost v trdnjavo neorganiziranega in, moramo reči, v trdnjavo pomena in pred-
stavljanja. Tako izločen barvni madež namreč postane dovolj koherentna enota, 
da je sposoben vezati že nek pomen, da torej nekaj označuje oziroma simbolizira. 
Pri tem je seveda razumljivo, da predstavlja ta zaključena enota, pač zaradi svoje 
omejene, relativne organiziranosti, difuzno in neusmerjeno razširitev pomena. Ena 
in ista barvna lisa pomeni zdaj ata, zdaj mamo, zdaj avto ipd. Pri tem otrok, ki je 
še nesposoben dobro ločiti zunanji svet od notranjega in ga tudi prvo srečanje z 
možnostjo predstavljanja (pomnoževanja oblik) dodatno pretrese, ». . . pomanj-
kanje objektivnih zvez med označujočim in označenim (op. MJ), nadomešča s 
preobiljem subjektivnih zvez in zveze med vtisi in mislimi dojema kot zvezo med 
stvarmi« (2). 

Ob tem je seveda zmotno misliti, da izločanje barvne lise in »podeljevanje«, 
pomena predstavljata dve ločeni dejanji. Nasprotno. Tako bi se utegnilo zdeti 
zgolj po »prevari« zapisa, ki zaradi jasnosti obeh dejanj ne more obravnavati 
hkratno. 

N a j opozorimo pri tem še na analogijo z razvojem otrokove verbalizacije. Opi-
san postopek izločitve ali centriranja in »podeljevanja« pomena živo spominja na 
t. i. »besedo — stavek« (Stem). Ne tako daleč nazaj smo zapisali, da otrok že 
kmalu po rojstvu prične preizkušati svoj govorni aparat in da v tem času kot gla-
sovne oblike prevladujejo samoglasniki. Po nekako treh mesecih pa, piše prof. Tr-
stenjak (3), otrok ta praglasovni fond zapravi in nastopi »mutasta« faza. Nekako 
v petem mesecu pa prično nad poprejšnjimi vokal prevladovati konzonanti. In po-
lagoma se iz tega čutno-gibalnega preizkušanja govornega aparata, ki pomeni za 
govor to, kar za risanje čečkanje ali za hojo začetno capljanje, izločijo prvi ritmični 
dvozlogi: ma-ma, pa-pa. Nastane koherentna fonetska skupina, s katero hoče otrok 
zavestno nekaj izraziti z glasom; to skupino poveže z nekim pomenom. Tu je za-
četek prave govorice. A kot lahko iz prvotnih čačk izločen lik pomeni zdaj to zdaj 
ono, tako ima tudi npr. beseda »ma-ma« zelo neusmerjen pomen. Ne pomeni samo 
matere, ampak tudi željo: mama, pridi k meni, daj, vzemi me v naročje ipd. 

Torej: neko površje, ki je bilo popre j še na neurejen način zaprto, se lahko 
sčasoma centrira, zgosti, zadrgne ter s tem na novo pridobi kako razsežnost, ki 



predstavlja morda pravo spremembo »narave« poprejšnje stopnje. In z izločitvijo 
barvne lise je že tako. Pa to ne samo v likovnem smislu, marveč na celotnem po-
dročju kognicije, kajti določena barvna lisa, ki, izvlečena iz kaosa ter izpostavljena 
kot simbol, lahko pomeni nek in hkrati vsak predmet, ta »predmet« tudi v poj-
movnem mišljenju izvleče iz kaosa. »Predmet« in izločena barvna lisa sta, piše 
G. Biitsch, oba simbola svojega spoznanja, eden na področju pojmovnega, druga 
na področju vidno-predstavnega mišljenja. 

3. Diferenciacija. Izločitev barvne lise je sad dolgotrajne priprave in hkrati 
popolna novost. Njen pojav je izraz splošnega zaznavnega dejstva, da je zazna-
vanje lahko ter brez večjih težav, dokler je tudi vidni vzorec enostaven in lahko 
ločljiv od okolice. Kakšna pa je ta »lisa«, ko jo skušamo gledati z ozirom na »pri-
hodnost«, kakšne skrite kali nosi v sebi? Če gledamo z zunanjega stališča, se nam 
bistven doprinos izločene barvne lise prikazuje v tem, da se je v njej pojavila neka 
nova »metoda«, kako čimbolj enovito strniti, zaokrožiti razstiranje likovne ma-
terije, ki bi sicer vodilo v razvojno čedalje bolj razvodenele pozicije. Z razmisle-
kom pa bi se dalo iz njenega javljanja izvleči tudi neko skladno in koristno oceno 
inherentnih »svojstev«, ki po eni strani prestavljajo jedro javljajoče se likovne za-
vesti, po drugi strani pa pod videzom specifičnega manka tudi plodne nastavke pri-
hajajočega vzpona. Med ta svojstva barvne lise gotovo spada (dotlej neznana) na-
raščajoča morfološka opredeljenost, kot tudi nič manj opazna stalnost njenega 
osnovnega tipa. 

Prva pri vsem tem predstavlja najbolj temeljno jedro, okrog katerega se bodo 
za naprej nabirale vse nadaljnje plasti likovnih izkušenj. V njej je pomemben ob-
likovalni napredek. Druga — opazna stalnost osnovnega tipa — pa je nekakšna 
povedna otrplost in hkrati razvojna perspektiva te stopnje. 

Ko smo pred nedavnim zapisali, da spremlja izločeno barvno liso difuzna in 
neusmerjena razširitev pomena, smo čisto bežno tudi že omenili, da je temu vzrok 
njena »relativna neorganiziranost«. T o je, natančneje rečeno, pomenilo, da iz OD-
LIKE barvne lise še ni moč potegniti nobene karakteristike, ki bi kakor koli »fik-
sirala« pomen oz. dovoljevala razlikovanje. Oblika barvne lise je bila — da re-
čemo tako — »globalna« in v to splošnost ji je sledil tudi pomen. 

Prav tu pa se odpira nova razvojna »razpoka«, skozi katero se bo mlado likov-
no življenje lahko znova in tokrat določneje razpelo kvišku. 

Miselni pogoj, ki vodi do napredka, je, piše G Brltisch, sodba: smer. 
Na stopnji izločene barvne lise je vladala popolna nediferenciranost smeri, 

njena pomenska »otopelost«. Edina relevantna distinkcija je bilo razlikovanje figu-
re od ozadja. Toda, da bi likovno življenje lahko napredovalo, je moralo uvesti 
novo, progresivnejšo, nadrejeno različnost: razliko v presojanju smeri oblik. 

T o se seveda ni zgodilo naenkrat. Toda s postopnim in očitnim razsipanjem 
risarskih poizkusov, kjer se med seboj srečujejo in prebadajo najrazličnejše po-
javne oblike, cele množine učinkov likovne materije, se polagoma in neustavljivo 
širi »življenjski« prostor oblik in pomena. V njem se odvija pravi spopad mož-
nosti ali »šans« različnih oblik. Napolniti vse, da bi po(pre)izkusili vse, našli vse. 

V tem je živa podoba likovne rasti, ki jo bomo poizkušali začrtati nekoliko 
kasneje. Iz te bitke likovnih bitnosti je izšla nova oblikovalna in pomenska distink-



cija, katere jedro je zavestnejša izkušnja o tem, da izločena barvna lisa lahko spre-
minja obliko ter s tem svojo povednost. S spremenljivko smer je bila dana mož-
nost razlikovanja med oblikami in s tem razlikovanja med predmeti, možnost raz-
likovati nekaj »vodoravno« naravnanega nasproti nečemu »navpičnemu«, »žival« 
nasproti »človeku« ali »drevesu«. 

O uresničitvi neke smerne sodbe kot take bomo lahko prvič govorili, pripo-
minja Britsch (4), ko se določen barvni madež ne bo več pojavil slučajno zdaj v 
tej zdaj v oni smeri, temveč ko bo tej smeri pridan vedno enak pomen, ko se bo 
pokazalo, da je bila smer resnično namerna. Z namernim presojanjem smeri oblik 
je v aktivni razgradnji vizualnega sveta in seveda tudi v osvajanju sveta likovnosti 
storjen že drug »revolucionaren« korak, ki pa ni več zgolj sled ali senzorialna 
usedlina, kot bi bilo moč soditi o predhodni likovni rasti, marveč je aktivna prede-
lava. 

Razumljivo je seveda, da je presojanje smeri po tem prvem »proboju« močno 
enostavno, enoznačno, preko največjega možnega razlikovanja: vodoravno — nav-
pično. 

Tako splošna so na ustrezni vzporednici z razvojem verbalizacije tudi besedna 
razlikovanja predmetov. 

Otrok tedne in tedne usvaja in ponavlja nove in nove glasovne skupine (besede) 
in jim pridružuje pomene. S tem mu postane dostopen imenovalnik, samostalnik. 
Glagol sprva samo nakaže z gesto ali pa ga rabi v nedoločniku. Prve besede so za 
otroka tako bolj izražanje stanj in želja, kot pa prava poimenovanja, ki nastajajo 
vzporedno z ustaljevanjem optičnih, taktilnih in drugih izkustev, ki jih prične 
otrok vezati na akustične oblike tudi takrat, ko predmet ni direktno prisoten. 

Treba pa je pri tem opozoriti na neko pomembno dejstvo, da namreč razvoj 
verbalnega mišljenja nekako na tej stopnji navidezno zapusti dotlej opažano pa-
ralelnost z razvojem vidnopredstavnega mišljenja. Verbalno mišljenje postaja nam-
reč odslej, ko je otrok več ali manj spontano dosegel artikulatorne in njim ustrez-
ne kognitivne osnove, vse bolj »dirigirano« s strani odraslih. Otrok se prične go-
vora učiti načrtno, ker je to pač izredno pomembno tako za otrokovo osebnostno 
kot miselno socializacijo. S tem pa hkrati sprejema tudi smeri, ki jih njegovemu 
mišljenju »vsiljujejo« pomeni besed, že utrjeni v govorici odraslih. To otroka po-
lagoma privede do funkcionalno pravilnega in smiselnega uporabljanja besed, tako 
da na prvi pogled daje vtis, da jim pripisuje enaik pomen kot odrasli, čeprav temu, 
kot opozarja Lav Vigotski (5) ni tako. Nasprotno pa se vidno-predstavno mišlje-
nje razvija (vsaj v tej predšolski dobi) večinoma brez usmerjevalske prizadevnosti 
odraslih in zato tudi bolj direktno kaže, kako tvegana posploševanja in difuzne 
preskoke ustvarja otrok, k o želi v svojih mislih »reflektiranemu« svetu najti 
ustrezen znakovni »korelativ«, ko torej želi premagati meje svojega zaznavno-
-predmetnega sveta in zgolj praktičnega izkustva. 

4. Efekt in pomen »atomizacije«. Ko likovnost tako napreduje od stopnje do 
stopnje, kopiči izkušnje in nastavke novega ter jih veže v skladne in stabilne spoje, 
je prisiljena razviti kognitivno in formalno vedno bolj kompleksne tvorbe. Ko reši 
neke načelne oblikovalne probleme, se njeno »omrežje« kvalitativno in kvantita-
tivno raztanja, da bi ob sadovih tega raztekanja zopet pridobilo kako novo last-



nost in vzpodbudo za napredovanje. Nekako takšno podobo nam nudi »prizorišče« 
vidno-predstavnega mišljenja na stopnji, ki jo imamo sedaj v pretresu. 

Neposredno podaljšana v svoje »zakulisje« korenini naša zdajšnja pozicija na 
izločitvi zaključene enote iz nezaključene okolice* ter na izkustvu splošnega razli-
kovanja smeri, kjer se izločitev enote ohranja, oblikovalno in kognitivno izkustvo 
pa se nadgrajuje s presojanjem smernega gibanja oblik in diferenciranjem pome-
nov (vertikalno-podolgovata oblika = človek, drevo . . ., horizontalna oblika = 
žival, voz, avto . . . ) . 

Ob tem zadnjem pa gotovo vsi dobro čutimo, ikako se »vitalnost« namernega 
presojanja smeri (in s tem diferenciranja pomenov) sploh še ni »izčrpala« prav do 
konca. Nasprotno, komaj je pokazala svoj pravi obraz, zapustila prve sledove in 
otrokovo psiho »obtežila« s prvimi izkušnjami-navadami. 

Njen nadaljnji korak je najprej usmerjen navznoter: od splošnega (globalnega) 
k posebnemu in posamičnemu — vendar tako, da se vtis celote nikdar ne izgubi. 
Treba se je namreč že vnaprej zavarovati pred razvodenelostjo neusmerjenega 
rastiranja, ki predstavlja stopicanje na mestu. 

in ni treba storiti prav nič drugega, kot iti v istem smislu mirno naprej. Vedno 
»globlje«. Pojavi se razlikovanje smeri znotraj zaključene barvne lise. Ta barvna 
lisa postane namreč na tej poziciji, ki sicer ohranja (konzervira) njeno globalno 
usmeritev, kompleks sestavin, ki se razlikujejo po svoji usmeritvi. Pojavi se npr. 
podoba drevesa z deblom, vejami in listi, podoba živali z glavo, trupom in no-
gami . . . Pred nami vzide tako mnogo natančnejša predstavitvena in pomenska po-
doba predmeta, ki je posledica naraščajoče sposobnosti vidno-predstavnega raz-
sojanja. Le-ta se odslej lahko uporabi na najrazličnejših kompleksih vidnih do-
življajev, kar pomeni, da je postopno zagrevanje vidno-predstavnega razsojanja 
doseglo tako stopnjo, kjer lahko povsem nedvoumno govorimo o »oblikovalni 
operacionalizaciji«, ki podaljšuje konkretno akcijo s tem, da jo interiorizira. Prav 
v tej »banki« ponotranjenih oblikovalnih akcij je tudi bistvo otrokovega in, lahko 
rečemo, vsega človeškega napredka. Imeti neko oblikovalno (praktično) akcijo 
mentalno »ujeto«, ne da bi jo, kot živali, potisnil v svet »železnih« navad in me-
haniziranega psihizma. V tem je fleksibilnost človekove psihe in ta fleksibilnost se 
nam pravkar kaže v obliki najenostavnejše seriacije asimetrične relacije (od global-
nega k sestavljenemu; drevo = deblo -f veje + listi). 

Seriacija, ki jo Piaget imenuje »prva logična realnost« (6), uvaja namreč že 
enotnost sistema, ki predhaja pojmom številnih možnih konkretnih nalog in zato 
usmerja kontrolirano izpolnjevanje njihovih zahtev.* Seriacija je preddverje miš-

* Gre pri tem za otrokovo izkustveno spoznanje geštalističnega zakona »zaprte oblike«, 
ki je zelo pomemben za optično segmcptacijo vidnega polja v predmete. 

* Piaget ob tem navaja primer eksperimenta svojega sodelavca Andrea Reya. Rcy je na 
papir kvadratne oblike s stranico 10—15 cm narisal precej manjši kvadrat s stranico 1—2 mm. 
Od poizkusnih oseb je nato zahteval, da na papirju narišejo največji in najmanjši možni kva-
drat. Odrasle osebe so to nalogo rešile hitro in brez težav. Narisale so kvadrat, ki ga je bilo 
komaj še moč videti in kvadrat, ki se je skoraj pokrival z robovi papirja. Velike težave pa je 
naloga delala otrokom mlajšim od 7 let. Le-ti so sprva risali kvadrate, ki so bili komaj kaj 
večji in kaj manjši od modela, nato pa so se prepustili sukcesivnim in često brezplodnim ta-
vanjem. V obeh primerih se opaža nujnost posredovanja grupiranja asimetrične relacije 
( A > B > C > . . .), ki pri odraslih obstaja in funkcionira, a ga, videti je tako, pri otrocih mlaj-
ših od 7 let ni. Reyev kvadratni model je v mišljenju namreč postavljen v serijo možnih kva-
dratov, vse večjih in vse manjših od njega. 



l jenja v relacijah, relacionalni vidik mišljenja pa je jedro likovnega oblikovanja, 
kot bomo še poizkušali pokazati. Bistvo mišljenja v relacijah je, da strukturira. 
In sicer v našem primeru, v dvojnem smislu: 

a) otrok najprej v skladu z ustreznim intelektualnim razvojem razstavlja ob-
jektivne zaznavne vzorce (npr. predmete) v njihove (vizualne) sestavine; aktiven 
odnos do zaznavnega materiala privede tako do pojmovanja atomistične kompo-
zicije vizualnega sveta, do redukcije sveta v sistem odnosov, ki jih otrok lahko 
razume in ki omogočajo, da hkrati s tem najde tudi primerna sredstva za likovno 
uresničevanje; vizualna razgradnja sveta poganja likovno-upodabljalno izražanje, 
le-to pa dopolnjuje mentalno razgradnjo vizualnega sveta; 

b) s tem zadnjim stavkom sem tudi povedal, da analiza, ki smo ji priče, ni 
zgolj mentalna, pač pa v svojih nastavkih tudi že likovna; lahko bi celo rekli, da 
se nekatere kvalitete miselnega življenja pridobe prav s tem, da so vezane na 
neko »materialno« sintezo, ki jo v tem primeru nudi in zahteva likovnost; to pa je 
seveda povezano z ustrezno spoznavo atomistične strukture likovne kompozicije, 
likovnih predoperacij, materialov itn. 

Praktično likovno oblikovanje preprečuje, da bi otroku od celote »atomistično« 
pojasnjenih sintez vizualnih pojavov ostal le kup osamljenih in izgubljajočih se 
delcev. 

5. Prodor v kompleksnost. In zdaj smo tam, kamor smo pravzaprav morali 
priti, saj se otroško risanje kot bolj ali manj zavestna »montaža« ni moglo v ne-
dogled razstrinjati, ne da bi se pri tem tudi do dna preobrazilo. Na »prizorišču«, 
ki smo ga pravkar spremljali, se po logiki razvoja likovnosti, ki jo skušamo za-
sledovati, javlja pravo bogastvo najrazličnejših predstavitvenih enot, ki jim je 
skupno to, da poudar ja jo enake »dedne« zasnove — namreč »atomizacijo« na 
podlagi razlikovanja smeri. Nič pa tu še ne kaže na to, da bi se oblikovne poteze 
ene od enot srečavale z onimi iz sosednje in se z njimi povezale do mere, ko bi 
iz obojih nastala neka nova, čvrsta celota. Skoraj bi se bilo bati, da bo likovnost 
zabredla v kak kompliciran zaplet, če bi ne bilo že prej omenjene psihične flek-
sibilnosti, ki preprečuje, da bi se izkušnje prehitro in preveč nasilno strjevale v že 
kar refleksno vsajene prijeme. Tako pa risarsko kopičenje sicer vedno novih, a 
strukturno skoraj »šablonsko« rešenih predstavitev, otroka ne zadovoljuje v ne-
dogled. Izhod si utre, ko prične predstavitvene enote družiti v večje skupine, v 
vlakna likovne »mase«, ki se med seboj približujejo in sprijemajo. Iz duhovne 
enote »drevo« nastane duhovna enota »gozd«. Miselni pogoj za kaj takega je: 
spreminjanje smeri znotraj samega razlikovnaje smeri. Z njim se je pojavila mož-
nost združiti več med sabo različno usmerjenih dn navznoter členjenih predsta-
vitvenih enot v nadrejeno enoto. Bistveno pri tem je, da sedaj sestavni deli, kljub 
razlikam v smeri, niso več posamične sestavine, marveč skupaj tvorijo »predstavni 
vzorec«, sovisno enotnost različnih elementov. 

Razumljivo je, da je to zbiranje oblik v začetkih še močno nejasno in medlo. 
Najprej se kaže kot nekakšno slabokrvno jukstaponiranje, pri katerem se na listu 
papirja pojavlja več enakovrednih enot, ki med sabo in z listom papirja še ne 
zmorejo vzpostaviti kakšnih tesnejših in trdnejših vezi. Oboje — list papirja in 
enote — stoji nekako drugo »mimo« drugega. Ni še nekega pravega soglasja in 



povezave, ki bi tvorila »kolektivno stvarnost«. Drevesa še zakrivajo gozd, bi lahko 
rekli v prispodobi. 

Nato se, da bi se v jedru popravila ta »slabost«, sproži neko preprosto kopi-
čenje, s katerim na slikovni ploskvi naraščata število in gostota potez. Likovno 
življenje zopet prodira z masovnimi učinki, s tem, da skuša pomanjkanje logične 
sovisnosti med listom papirja in enotami najprej nadomestiti z oklepom nepreštev-
nosti. Pojavijo se podobe (risbe), ki jih, s stališča odraslih gledano, označuje po-
jem »horror vacui« — strah pred praznim prostorom. Risbe kažejo obraz popolne 
zapolnjenosti slikovne ploskve, vendar termin »horror vacui« zelo slabo izraža 
utrip dejanskega stanja. Zapolnjenost podobe namreč v tem času nikakor ni odraz 
nekega načelnega strahu pred praznoto, opredeljuje le otrokovo čutno usmerjenost 
v odkrivanju dražljajev, ki pušča vnemar tiste predele vidnega (slikovnega) polja, 
kjer se nič ne »dogaja«. Otrok izhajajoč iz te usmerjenosti zapolni prazen prostor 
iz preproste težnje po dogajanju. Na ta način zadovolji svojo potrebo p o organizi-
ranju in urejanju (likovnega) prostora. Prazen prostor je zanj nekakšen kaos, ki 
zahteva organizacijo. Način »horror vacui« je prvo jasnejše otrokovo zavedanje 
možnosti prezentacije širših sovisnih enot in prostora na dvodimenzionalni povr-
šini. Vse doslej je bil otrok v svoji risbi usmerjen več ali manj na posebno (posa-
mezno stvar, predmet), ki ga je najprej izločil, definiral po smeri in navznoter 
členil. Sedaj pa se pričenja ekspanzija členitev navzven, ekspanzija širših povezav. 

Zarišejo se najprej pravcate »analize« otrokovega vedenja o njemu dostopnem 
bivalnem prostoru (sem spadajo risbe t. i. intelektualnega realizma), ki pa še ne 
zmorejo v pomembnem oziru prekiniti s fazo risarskega »atomizma«. V njih po-
sameznim enotam še uspeva, da uhajajo iz omrežja, ki bi jih rado spravilo pod 
svoj prijem. Ni pa več daleč čas, ko bo na neki določeni stopnji medsebojnih ve-
zav skupina predstavljenih elementov tako t rdno zgrnila svoje doprinose, da bo 
postala naravnost nerazbitna. Tu so začetki prikazovanja prostora. Prostor namreč 
otroku, ki je kljub prvim znakom intelektualne ravnoteže, še vedno konkretno-na-
zorno usmerjen, predstavlja edini nazoren primer povezovanja sestavin v širše 
celote. 

Je naravnost zgled takega povezovanja in kot tak pomembna vzpodbuda za 
predstavitveni in intelektualni premik v kompleksnost. 

Pri vsem tem prizadevanju v kompleksnost pa se je bistvo pojava likovnosti 
odločno zaneslo nekako »ven« — in se, kot smo že rahlo nakazali, zaostrilo v na-
videz zanemarljivi »ureditvi« risalnega lista. Struktura likovnega nosilca praktično 
v vsej doslejšnji obravnavi ni bila omenjena kot kakšen pomenljiv faktor. Risarsko 
podlago smo doslej vedno jemali kot nek samoumeven pripomoček, bodisi zato 
ker se njena pomembnost na doslejšnjih stopnjah obravnave ne bi prav izrazila bo-
disi zato, ker smo tudi tako kar dobro »shajali«. 

Toda sedaj ta »podlaga« mora v ospredje. Dokler se je otrok ukvarjal le z re-
lativno ločenimi enotami (npr. predstavitev drevesa, človeka itn.) je list papirja, 
na katerega je risal, predstavljal zgolj objektivno omejitev, ni pa še bil fiksiran v 
tem smislu, da bi neka stranica lista stalno predstavljala spodnji rob. Lahko celo 
rečemo, da je bil list vse dotlej sredobežno naravnan. Pogosto je namreč moč opa-
zovati otroka vse do kakih petih let, kako naglo menja »spodnji« rob, kot da bi 
bila edina zanesljiva točka središče papirja. 



Prodor v prostor in kompleksnost pa sedaj zahteva jasnejšo zavest o značaju 
prostora upodabljanja — o slikovni ploskvi, o formatu. 

Kot že rečeno: dokler se je otrok — tako likovno kot v svojih mislih — uk-
varjal le z relativno ločenimi enotami (predmeti), jih izločal iz nezaključene oko-
lice, členil na glavne sestavine ipd. o prostoru še ni imel nikakršne predstave ali pa 
je bila ta predstava, kot piše Piaget (7), »kompletna«. 

Drugače povedano, zveza med prostorom in predmetom je bila kompletna. 
Ker otrok še nima dovolj jasnega pojma predmeta, ne uvidi, da je en in isti pred-
met lahko povezan z dvema različnima prostoroma oz. da različen prostorsko-ča-
sovni odnos gledalca do predmeta daje mnogo različnih čutnih podob. Tako sprva 
še ne ve, da se en in isti polž ne javlja ponovno na različnih točkah, da se stekle-
nička z dudo ne deformira, če jo obračamo ipd. 

S tem pa, ko otrok hodi med predmeti, jih prijemlje, uporablja, ali ga omeju-
jejo in nasprotujejo njegovim željam, opaža, da med predmeti obstajajo določene 
zveze — odnosi. Spoznava torej prostor, kajti prostor ni nič drugega kot odnos 
med položaji teles, volumnov (8). Prostorske odnose med telesi in volumni pa 
ljudje spoznavamo tako, da »projiciramo v prostor istočasno svojo anatomijo in 
njene funkcije« (9). Postajamo mera prostora, iker vanj vnašamo dimenzije, ki jih 
sam po sebi mogoče niti nima. To pa moramo storiti, da bi našli svoj odnos do 
prostora in ga razumeli. Lahko pa bi stavek tudi obrnili lin rekli, da prostor brez 
teh človeških dimenzij za človeka ni prostor. Otrok torej še nima jasnega pojma 
o prostoru, ker vanj še ni vnesel ustreznih dimenzij ali pa so bile te dimenzije vne-
šene povsem nezavedno. Če hoče otrok premagati to globalno prostorskost ali 
ne-prostorskost, mora odnosom med predmeti polagoma vtiskovati svojo mero. To 
pa, naravno, v tem času lahko stori le v okviru vidno-predstavnega mišljenja, ki 
je že p o svoji temeljni naravi neogibno vezano na prostorske odnose. V likovnem 
prostoru torej, ki pa ga mora »formirati« na enak način — tako da mu vtiska 
človeško mero. Z naraščajočim upodabljalnim izkustvom mora hkrati oblegati na-
ravni in umetni (likovni) prostor. Pri tem polagoma spoznava regulativnost in 
funkcionalno usmerjevalnost lista papirja na katerega riše, njegove mere in dimen-
zije. Spozna, da je meja tega papirja referenčni okvir znotraj katerega se lahko 
giblje, da ga njegova oblika in velikost upodabljalno »vodita«, spozna, da vlada 
na njem zakon — zakon sovisja ali koherence ipd. (10). Skratka, naraste pomen 
relacionalnega mišljenja, kompozicije, saj otrok dejanske zveze med predmeti v 
naravnem prostoru uresničuje tudi z dejanskimi zvezami v likovnem prostoru. 

Stopnja otroškega prikazovanja prostora, ki jo je označeval »strah pred praz-
nim prostorom«, se polagoma prevesi v svoje, lahko bi rekli, dialektično nasprotje, 
v shemo otroške risbe, kjer na vodoravni črti, za katere uresničitev je včasih 
uporabljen kar sam rob papirja, nastopa vrsta posameznih zaključenih enot (»člo-
vek«, »drevo«, »hiša« . . .). Medtem, ko je prva faza upodabljanja prostora ures-
ničevala sovisnost enot v nadrejeni celoti tako, da je kopičila množico »likovnih 
dogodkov«, se ta množica pričenja sedaj določneje urejati in s tem krčiti, saj trd-
nejša ureditev dobro nadomešča mnoštvo. 

Pogoj za to je: talna črta (črta tal). Njen pojav je pomemben v dvojnem smis-
lu. Po eni strani pomeni intelektualno zavzetje temeljne prostorske regulative, po 
drugi pa fiksacijo slikovne ploskve, ki je odslej ni več moč poljubno obračati. Kot 



regulativa (plitvega) prostora pomeni ta črta najprej poenotenje »lateralnega« 
pogleda, nekak prečni presek skozi prostor, kot pomen predstavlja »tla« iz katerih 
rastejo drevesa, po katerih hodijo ljudje, na katerih stoje hiše, v likovnem smislu 
pa razširja povednost slikovne ploskve s tem, da vnese vanjo strukturo prostorske-
ga križa in jo tako »uravnovesi« s prostorskimi osmi otrokovega telesa. Le-te so 
posledica sile teže, ki deluje na telo in predmete v okolju, bolje rečeno, posledica 
občutkov, ki jih ob različnih položajih telesa sproža različna porazdelitev vpliva 
teže. 

Sinhronizacija slikovne ploskve s telesnimi osmi tako omogoča tudi likovno 
prezentacijo prostorskih občutkov, prostora. Še več, vse to postaja neogibni del 
likovne povednosti. 

6. Upodabljanje prostora — pomen in domet. Konzervacija miselne sposob-
nosti pojmovati tako razumljeno »črto tal« brez preloma vodi k prvi, preprosti 
(re)prezentaciji prostorske globine. Iz povedanega si je ni prav težko zamisliti. 
Ekstenzivnost z zaključenimi enotami naseljenih talnih črt se razgiblje s prepro-
sto repeticijo. Repeticija talnih črt pomeni prvi izteg v globino, iki jo otrok v na-
ravnem prostoru sicer izkuša, a je, kot kaže vidno-predstavno mišljenje, še ne ra-
zume. Otrok je postavljen pred zagato: kako na dvodimenzionalni površini zajeti 
globino (tretjo dimenzijo). Spet se pojavi priljubljena taktika s katero likovnost že 
od prvih začetkov sem zabija klin za klinom. Dosežek se mora razgrniti, napolniti 
prostor. Talne črte z repeticijo zavzamejo celotno slikovno polje. Dvignejo se za 
začetek druga nad drugo, da bi se kasneje nekako »zrinile« v iluzijo globine. Upo-
dobitev globine kaže na tej stopnji še veliko krhkost in begotnost. Njene zasnove 
so še premalo uveljavljene, njena zgradba šibka in razsežnost skromna. Preseneča 
samo »iznajdljivost v metodi« — namreč princip zvračanja tlorisa v naris, talne 
ploskve v frontal.no, pri čemer se, pravi prof. M. Butina, pomena »daleč« in »vi-
soko« pokrijeta. Kar je v naravnem prostoru daleč je v likovnem prostoru pozi-
cijsko visoko. 

Otrok torej prikazuje prostor ne tako, kot ga vidi, marveč tako, kot ga razu-
me.* Sicer pa je človek, kadar gre za reprezentacijo prostora, tudi drugače močno 
odvisen od lastnih apriorizmov pa tudi od oblik in načinov mišljenja, ki so sad 
samega razvojno-historičnega toka spoznanja. Reprezentacija prostora je v prvi 
vrsti ogledalo njegove lastne misli. 

S tem, da smo v utripu razvoja likovnosti prepoznali in razločili novo fazo, se 
nam vzporedno nalaga tudi naloga, da iz bogastva upodobitev izluščimo »pod-
poro«, ki bi upodabljalno omrežje lahko potisnila v iluzijo globine še določneje. 
Pri tem moramo opozoriti na naslednje: 1. ob zvrnitvi tlorisa v naris je vertikala 
slikovne ploskve postala prostorsko vodilo, kar vodi k vse bolj trdni zavesti o 
formatu; 2. repeticija »talnih črt« je bila izvršena tako, da se predstavljeni pred-
meti ne pokrivajo, kar ohranja jasnost in nazornost. 

In kako naprej? 
Nekakšna intelektualna sugestija nam pravi, da bi bilo nadaljnji razvoj upo-

dabljanja prostora, ki je bil z repeticijo talnih črt zastavljen nekako na grobo, celo 

* Oblika otroških upodobitev prostora ni nič drugega kot razvoj vsebine, ki jo otrok 
prostoru pripisuje. 



navidezno, treba z nekimi posrednimi ukrepi spraviti v bolj »gibčne« pozicije. Že-
limo si, da bi se druga nad drugo nanizane talne črte nekako »zrinile« druga za 
drugo ter s tem, ob ohranjeni nazornosti, jasneje odrazile prostorski odmik od 
gledalca. Predstavni pogoj, ki to omogoča, je pojav prekrivanja, ki je eden najbolj 
običajnih in najmočnejših likovnih prostorskih ključev. Pojavi se takrat, ko ena 
oblika delno prekriva drugo. Prekrivajoče oblike se zdijo trdna telesa in zaradi 
prekinjenih obrisov domnevamo, da se oblika za prekrivajočo obliko nadaljuje. 
Zakriti predmeti stojijo za prekrivajočimi v distanci, ki je sorazmerna pokriti po-
vršini. Odkritje prekrivanja je pri otroku hkrati odraz rezultatov (pozornejšega) 
opazovanja, večje zaloge vizualnih (izkušenj in nenazadnje samega procesa likov-
nega oblikovanja. (Ne smemo namreč pozabiti, da smo s starostjo sedaj že kar 
krepko zakoračili v šolska leta.) 

S prekrivanjem se pojavi vrsta risb, na katerih se oblike gornjih talnih črt ved-
no bolj spretno (pomeni: brez izgube nazornosti) vrivajo za tiste na nižjih talnih 
črtah. 

STOPNJE PROSTORSKIH PREZENTACIJ 

A — talna ploskev z objekti 
B — slikovna ravnina z vertikalno paralelnostjo 

»talnih črt«, figure se ne prekrivajo 
C — postopno zniževanje »»talnih črt« in s tem 

horizonta 
D — še večje zbližanje »talnih črt« s spodnjim 

robom papirja; prekrivanje 
E — kvalitativen skok v perspektivo s horizontom 

(h) in očiščem (o) 

Talne črte se nekako zgrinjajo proti osnovnici. Rešitve so pogosto podobne 
tistim, ki jih srečujemo pri slikarjih vis. in pozn. sr. veka, ko so bili postavljeni 
Pred nalogo upodobiti kakšno skupino ljudi — vitezov, svetnikov . . . 



Imamo vtis, kot da figure stoje na ploskvi, ki se bolj ali manj strmo dviga proti 
ozadju — včasih to lepo pokaže kakšna risbica »pevskega zbora«. 

Hkrati s tem »prostorskim« napredkom, ki kaže izredno pisanost rešitev, pa 
se dograjuje tudi splošna koordinacija likovnih in pomenskih sestavin. Predstav-
ljeni prostor sedaj ni več neprekinjena vrsta elementov, ki se lahko razširi ali 
zoži, ne da bi se pri tem »konzervirala« kakšna konstanta, pač pa že »operira« z 
neko določeno »shemo« prostora, ki omogoča, da so objekti vzpostavljeni v pro-
storsko zakonitem odnosu. Smo torej že na stopnji, ko notranja potreba in zmož-
nost otroka iz obilice dražljajev izbere za svoje vedenje pomembne informacije in 
jih zna združiti v koherentno »matrico«. Zaključek in višek teh tendenc pomeni 
prehod v projektivno grupo perspektive. 

Ker sem se že vse od začetka poizkušal približati upodobljalnemu razvoju ot-
roka »od znotraj«, torej tako, da sem v vezanem zapovrstju strukturalnih tipov, ki 
se izpodrivajo, vedno gledal dvig notranje sposobnosti upodabljalnega razsojanja, 
ki se bo (lahko) razmahnilo v likovno refleksijo, moram tudi sedaj (vsaj skopo) na-
kazati notranje vzroke in posledice preskoka v perspektivo. 

Najprej moramo reči, da predstavlja pojav perspektivičnega upodabljanja 
prostora neko najtesnejšo zgostitev in najbolj dosledno zadrgnitev vseh dosedanjih 
upodabljalnih izkušenj. Bistvo tega upodabljanja je, da se izkustvo prekrivanja 
uspe združiti z relativno velikostjo oblik glede na oddaljenost od gledalca. Nadalje 
se projektivna grupa perspektive lahko ustvari le pod pogojem, da se s pomočjo 
mišljenja naravna opazovanja premičnega očesa napravijo istočasna in se s tem 
podkrepe z združitvijo sukcesivnih dogodkov. S tem se za zidovi prostora, ki jih 
je omajala že renesansa, odpre nov svet, ki je, vsaj po vizualni plati, najbližji po-
dobi sveta, ki nas obdaja, saj se tu v enotnem načelu srečajo vse prvine vizualnega 
zaznavanja. Odslej se pojavi tudi nevarnost, da se človek izneveri naravnemu toku 
likovnega izražanja in da duhovna predelava obtiči v imitaciji in kopiranju videza 
narave. 

Perspektivično upodabljanje pomeni za mladostnika (šele on ga namreč do-
seže) prilagoditev likovne prezentacije prostora določenim principom matematič-
nega znanja, ki mu je dostopno. Pomeni določene vrste geometrično mišljenje, ki 
se je osamosvojilo, dvignilo nad konkretne objekte, postalo bolj in bolj deduktivne 
narave ter ustvarilo koherentno miselno-predstavno strukturo. V njej se konvergen-
ca paralel in stopnjevanje velikosti oblik glede na oddaljenost združujeta v enoten 
okvir še s številnimi drugimi vidno-predstavnimi karakteristikami. Npr. z vlogo svet-
lobe in sence v poglabljanju prostorskih intervalov, s paralakso gibanja, ki je 
vkoreninjena v fizični koordinaciji, povezani z raziskovanjem objektov, s tak-
tilnostjo in hojo okoli njih, z gradienti zračne perspektive itn. 

Ker perspektiva v enotnem načelu združuje vse prvine vizualnega zaznavanja, 
je razumljivo, da se z njo konča tudi vizualna razgradnja sveta. Prof. Butina (11) 
tako piše, da otroški način risanja ugasne v puberteti, ko mladostnik zlije svojo 
potrebo po likovnem urejanju svojih vizualnih spoznanj s tistim, kar bi lahko ime-
novali vizualno mišljenje. Takrat pubertetnik ne potrebuje več likovnih pomagal, 
ki so dotlej osvobajala gledanje suženjske odvisnosti od vidnega sveta, za urejanje 
vizualnih spoznanj, ker so ta spoznanja postala razumevanje in obvladovanje vi-



zualnih pojmov in vizualnega mišljenja. Na koncu pubertete mladostnik obvlada 
empirični vidni svet, ga razume na praktičen način. 

Postopne senzorne akcije so se tako združile v določljivem povezovalnem kon-
tekstu — v vizualnem mišljenju s spontanimi vizualnimi pojmi. T o d a mentalni 
fond mladostnika niso samo vizualni pojmi, pač pa tudi nastavki likovnih poj-
mov (pred-pojmi), ki so se iz okvira vizualnosti izločili iz čisto praktičnih potreb 
likovne realizacije in predstavljajo jedro potencialno bližajoče se likovnosti. 

II. PRAKTIČNO VIZUALNO MIŠLJENJE IN LIKOVNA PRAKSA 
KOT LIKOVNA FORMA ČLOVEŠKE BITI 

Čeprav bi to ali ono od mnogih podrobnosti, ki smo jih srečevali v doslejšnji 
obravnavi, še vedno lahko osvetljevali in krojili do kake prikladnejše oblike, nam 
je dvoje, kot nekak povsem globalen vtis, vendarle ostalo jasno v spominu. 

1. Najprej je bil to »utrip« likovnosti — pri čemer »utrip« tu ne pomeni no-
bene poetske ali stilistične metafore, — ki smo ga nujno morali registrirati v vrsti 
»razstiranj« in »zgostitev«, v vrsti kopičenj (oblik, lastnosti) in redukcij. Hkrati s 
tem pa smo, težje sicer, razbrali v javljanju likovnosti še neko drugo, a sočasno in 
povezano, ritmiko dogajanja. Tisto regulativno tendenco, ki gre skozi vrsto rav-
novesij med razstiranji in zgostitvami ter jih naravnava vedno više, k večji celovi-
tosti, kompleksnosti in povednosti. Lateralna in vertikalna smer. 

2. Gotovo nam ni ostalo prikrito tudi dejstvo, da med pridobivanjem likovnih 
pred-pojmov in pridobivanjem spontanih vizualnih pojmov pozitivno obstoji neka 
naravna soodnosnost (korelativnost). To sicer nima na sebi nič takšnega, kar bi 
nas presenetilo, saj je naravno, da sta tako pojav likovnosti kot prvo javljanje 
pojmovnega mišljenja v svojih začetkih tako neznatni »količini«, da se naravnost 
morata podpirati in hoditi z roko v roki, če nočeta »shirati«. Sta namreč še pre-
šibki, da bi se lahko ustrezno in zadovoljivo hranili »sami iz sebe«. 

S tema dvema »vtisoma« pa je za nas hkrati tudi konec tega, da bi gledali iz-
ključno za nazaj. Naš cilj odslej je, da skušamo zasledovati njuno nadaljevanje, 
da teoretično (z razmislekom na empirični podlagi) podaljšamo (ekstrapoliramo) 
njune črte v »pravo« likovnost. 

Pomudimo se v ta namen za začetek ob drugi, na tej stopnji bolj važni in ne-
ogibni, opazki. Z mislijo na podaljševanje »črt« skušajmo najprej analitično nato 
pa sintetično premotriti korelativnost med pridobivanjem likovnih pred-pojmov in 
pridobivanjem spontanih vizualnih pojmov, ki smo jo opažali. Rekli smo že, da je 
bila ves čas doslej ta korelativnost pomemben faktor razvoja otrokove kognitiv-
nosti ter da je družno pomikala naprej tako vizualno kot pred-likovno mišljenje. 
Hkrati pa smo tudi že zapisali, da se ta korelativnost nekako v puberteti prekine. 
Vizualno mišljenje se je namreč jelo ustavljati, ker je doseglo svoj cilj — empi-
rično obvladanje vidnega sveta s spontanimi vizualnimi pojmi, ki iz žive, nepo-
sredne čutne izkušnje prinašajo sposobnost, da se neka vizualna zaznava sploh 
lahko smiselno strukturira. Toda, med tem ko se je vizualno mišljenje pričelo 
ustavljati, ustaljevati in zapirati, se je likovno mišljenje šele dobro zastavilo. Ne-
kako se ob tem kar ne moremo iznebiti misli, v katero nas sili vsakdanja navada, 



da je vizualno mišljenje iz korekci je »potegnilo več«, da je napredovalo »na ško-
do« likovnega mišljenja, na »njegove stroške«. 

A poglejmo natančneje! Ugotovimo v čem je vzrok tega razkoraka. Morda bo-
mo potem bolje razumeli naravo ilikovnosti. Vprašajmo se najprej po smislu (funk-
ciji) obeh mišljenj, p o njunih naravah. Prvo kar lahko izpostavimo je, da obe te-
meljita na čutu vida. Vprašanje pa je ali se ga obe poslužujeta na enak način, in 
še zlasti, enako globoko. 

Najprej vizualno mišljenje. V vsakodnevni vizualni aktivnosti sprejemajo ljud-
je, ki vidijo, na vsakem praktičnem in življenjskem koraku pravo bogastvo vizual-
nih vtisov. Spomnimo se npr. samo na bujnost, ki se v tem smislu skriva v kakem 
najbolj navadnem vrtu, na cesti idr. Pri vsem tem pa je najbolj čudno to, da se 
sprejemanja tega neznanskega »gradiva« l judje najčešče niti ne zavedajo. Navidez 
bi to pomenilo, da je vid neka izredno enostavna, že kar »refleksna« aktivnost, ki 
smo jo pridobili z rojstvom in to takorekoč »zastonj«. Po eni strani bi bilo to do 
neke mere celo razumljivo, saj je vid za vidočega informacijsko tako pomemben 
čut, da je od njega neredko celo (dobesedno) eksistencialno odvisen, pa bi si bilo 
zatorej prav lahko predstavljati, da je narava že sama poskrbela za takojšnje 
»polno« funkcioniranje.* 

Vendar temu ni tako. Res je sicer, da sprejme otrok ob rojstvu že dobro 
razvito očesno napravo, zaradi česar poteka proces gledanja fiziološko precej 
podobno kot pri odraslem, toda velika večina vizualnih zaznav se razvije podobno 
kakor jezik, ki se ga je potrebno naučiti besedo za besedo, stavek za stavkom (12). 

»Običajno si predstavljamo, da slika oko okolje na mrežnico, s čimer nam ga pokaže. 
To pa je le del tega, kar se dogaja. . . Optični sestav očesa (namreč) ne obstaja le iz foto-
aparata z neposrednim sprejemnikom in pokazalnikom informacij. Oči in možgani skupaj 
oblikujejo urejevalni sestav, ki iz vnanjega sveta dotekajoče podatke analizira in odvaja. 
Oko sprejema ostro sliko le o tisti stvari, na katero je trenutno uprto. Izbiro vsaj deloma 
določajo m o ž g a n i . . . Oči in možgani nenehno analizirajo dotekajoče informacije ter jih 
primerjajo s skušnjami v preteklost i . . . Velika večina optičnega ureditvenega postopka — 
pomenskega iskanja — poteka v izredno razvitih možganih, ki se glede tega bistveno raz-
likujejo od možganov preostalih živih bitij. Človeški možgani zmorejo sprejeti množico 
informacij, jih urediti, potrebne izločiti, kar preostane izkoristiti za primerjavo ali za ozadje, 
najti odločitve in zasnovati trdno, smiselno sliko vesolja, v katerem žive« (13). 

Človekova vidna »učinkovitost« je torej dovolj zapleten in posredovan proces, 
ki prav zaradi te odločilne cerebralne posredovanosti in z njo povezane večje 

* Pri živalih, ki jim vid služi v neposrednem boju za obstanek, delno pa tudi pri človeku, 
je narava za to res poskrbela z vrsto refleksnih odzivov. Pri žabi tako npr. srečujemo, piše 
R. Arnheim v »Anschaulichcs Denken«, dobro utrjene organizacijske enote, ki so zadolžene 
za reakcijo na oblike kot celote že na nivoju mrežnice, kar kaže, da so dejavne reakcije na 
»pomen« prisotne že na teh najglobljih pozicijah zaznave. Vidno zaznavanje je tu po naravni 
poti razgibano in zaščiteno z organsko montiranimi refleksi. S tem pridobi določeno »učinkovi-
tost«, ki pa postane močno vprašljiva, ko se zavemo, da je strjena v »petrificirani« obliki 
organskega refleksa, ki se manifestira v togih in stalnih reakcijskih shemah. Le-te posredujejo 
zgolj stenografske okrajšave čutnih vpisov, povrhu vsega pa se osebek v njih še nekako 
»ujame«. 

Znano je namreč, da specializacija hromi. 
Nasprotno pa je pri človeku vidna učinkovitost manj trdno vezana na take ali drugačne 

organske »petrifikacije«, pač pa je v večji meri prenešena v sfero »cerebralnosti«, zato pa 
gibčnejša, prodornejša in svobodnejša (manj suženjsko odvisna od zaznavnega materiala). 
Res pa je, da je zato mnogo bolj posredovan proces. 



»operacionalnosti« ne zmore kar na vrat na nos doseči neke najbolj »funkcionalne« 
oblike. V predhodnem razdelku smo lahko jasno opazovali, kako prizadevno na-
preduje otrok od posameznega, preprostega dojetja vidnega predmeta do spozna-
vanja splošnih načel in izrazitih zakonitosti vidnega sveta, kako se vadi vidni svet 
»gledati« in ga videti, razumeti. Pri tem je razumljivo, da to prvotno in neposredno 
otrokovo stališče do vidne stvarnosti ni stališče spoznavajočega abstraktnega 
subjekta, ki razmišlja z glavo in se vede do sveta spekulativno. Prvotno in nepo-
sredno otrokovo stališče je predmetno in praktično ravnanje, o čemer priča potreba 
po likovnih pomagalih pri urejanju slike vidne stvarnosti. Ta pomagala namreč 
nadomeščajo konkretne manipulacije s predmeti, hkrati pa je likovna »materija« 
primerno področje za razmahnitev čutne dejavnosti, ki je podlaga za nastajanje 
neposrednega naziranja o vidni stvarnosti in njeni pojavni podobi (14). 

Otrok s počasnim naporom iz leta v leto izgrajuje bistvo in celoto (vidne) 
narave, premaguje silo neposrednih potreb, repeticijski krog nagonov . . . — to pa 
predvsem zato, ker s svojo konkretno, praktično (likovno) aktivnostjo ustvarja 
novo, posebno, človeško stvarnost. Iz otrokovega predmetnega in praktičnega sta-
lišča do sveta polagoma in hkrati izraščata tako določena človeška »narava« 
(določeno materialno okolje = risbice), kot tudi obraz njegove lastne narave 
(duhovna atmosfera), v kateri je zunanja podoba stvarnosti fiksirana kot svet 
(navidezne) zaupljivosti in seznanjenosti (15). Pri tej »podobi« v človeškem svetu 
poleg spontane in konkretne čutne individualne aktivnosti seveda (prej ali slej) 
odločno sodeluje tudi prenos izkušenj na podlagi posnemanja in učenja. Toda, 
zakaj pravim, da je »podoba« stvarnosti, ki jo daje ta prvi dejavni stik z okolico, 
»svet navidezne zaupljivosti in seznanjenosti«? Ta trditev nikakor ni pretirana. 
Odnos do predmeta in dejanje njegovega zajemanja se namreč pri tej »podobi« 
nanaša predvsem na posamezne vidike ali plati (vidnega) sveta oz. pojava in sicer 
predvsem na tiste, ki imajo za praktično življenje in manipuliranje največjo vred-
nost. Ce se omejimo zgolj na področje vidnega, lahko rečemo, da je končni rezultat 
tako usmerjene rasti, izkušenj in učenja organizacija vidnega svetlobnega vzorca v 
pomensko bogato in vizualno smiselno sporočilo, ki je osnova za neposredno prak-
tično vizualno naziranje o svetu, za vrsto predstav in kategorij vizualnega mišljenja 
— skratka — končni rezultat tega dogajanja je praktična zavest o predloženem 
vidnem svetu — vizualna zavest. Bistvo vizualne prakse, ki je, smo videli, po 
razvojni nuji (tako filo- kot ontogenetski) tudi nastavek likovne prakse, daje 
možnost trdnega prijema obilice izkustvenih dejstev v določljivem povezovalnem 
kontekstu; le-ta pa omogoča dovolj trdno, smiselno in praktično uporabno vizualno 
podobo stvarnosti, pravzaprav predstave o stvareh. Te predstave o stvareh 
zarišejo bodisi neki docela splošen bodisi delen, praktičen pogled na stvar. 

Združujejo vse tiste vizualne operacije, ki omogočajo organizirati vidno za-
znavo, pa tudi spominsko predstavo nekega predmeta tako, da ju je mogoče 
smotrno vključiti v dotlej izkustveno znano podobo sveta. V jedru so te predstave 
stvari, te zavestne zaznave, zavedanje skupnosti, oziroma skupnih značilnosti raz-
ličnih predmetov in pojavov. V tem smislu so prvinske oblike spoznanja, prvinske 
oblike prakse, prvinske oblike pojmov ali spontani vizualni pojmi, v katerih je 
izražena vizualna struktura predmeta ali pojava v določenem »vzorcu«. 



Neposredna razumljivost in praktična uporabnost sta jedro vizualnega mišljenja 
— »njegova oblika gibanja in obstoja«. Vizualno mišljenje je N A R A V N I človeški 
začetek spoznavanja dogajanj v vidni stvarnosti in kot tako del nekega enako 
usmerjenega širšega gibanja duha — t. i. navadnega ali naravnega mišljenja. Le-to 
v vsakdanji utilitarni praksi, piše Karel Kosik, poustvarja pojave in pojavne oblike 
stvari, pri čemer to poustvarjanje obsega tako seznanjenost s stvarmi in njihovo 
površinsko podobo kakor tudi tehniko praktične manipulacije z njimi. Pri tem 
pa naravni tok mišljenja pojavov in pojavnih oblik stvari ne izgrajuje kot stvarnost 
zato, ker so na površini in najbliže čutnemu spoznanju, temveč zato, ker je 
pojavna podoba stvari naraven produkt vsakdanje prakse (16). Ta pojavna podoba 
stvari je namreč prvi in najosnovnejši pogoj človekovega uspešnega vključevanja v 
okoliško stvarnost, saj predstavlja neko obliko »REDA« v mnoštvu stalno 
menjajočih se čutnih apelov. Človek v okviru naravne prakse spontano kategori-
zira svoje izkušnje na podlagi njihove podobnosti in glede na potrebe in cilje, 
ki jih zasleduje. Po mnenju psihologov naj bi namreč nered med vtisi na človeka 
deloval kot nekakšna grožnja, kot nekaj, kar ruši integriteto osebnosti, nasprotno 
pa naj bi red dajal občutek varnosti in orientiranosti v prostoru. 

Zaključek. Iz podobnega razloga kategorizira človek tudi vizualne vtise, s 
čimer za praktične potrebe bivanja nastaja dovolj bogat fond vizualnih kategorij 
ali — ker sta klasifikacija in kategorizacija začetni fazi v nastajanju pojmov — 
spontani vizualni pojmi. Le-ti predstavljajo vsoto pojavov, ki napolnjujejo vsak-
danje vizualno okolje in običajno vizualno atmosfero človekovega življenja. Vsto-
pajo v zavest delujočih individuov s svojo pravilnostjo, neposrednostjo in samo-
umevnostjo ter dobe videz samostojnosti in naravnosti. Njihov svet je svet »zdrave-
ga« razuma, sami pa so ti »pojmi« naravna projekcija zunanjih pojavov v 
človeško zavest, projekcija, ki učinkuje kot naravne okoliščine, dasi posreduje 
njihovo bistvo ne-enakovredno, delno, zgolj po nekaterih plateh ali vidikih 
(Kosik). Vizualno mišljenje je svet vizualne konkretnosti, v kateri stvari in pojavi 
dobe za nas vizualni pomen in smisel. Ker organizira čutni material v duhu najeno-
stavnejših in razumljivih struktur, v skladu z izkušnjami, pričakovanjem in vede-
njem, nam posreduje svet vizualne zaupljivosti in seznanjenosti. Z a človeško 
življenje je tak svet ne samo potreben, marveč dobesedno nujen, saj nam omogoča, 
da se spoznamo in znajdemo v (vedno bolj zapletenih) pogojih našega bivanja, da 
te pogoje razumemo na praktičen način in jih znamo voljno izrabljati. Tako smo 
npr. sposobni razlikovati zaključene oblike od nezaključene okolice, organizirati 
vidno polje v ločene in avtonomne enote, oblikovati zaznavo globine prostora, 
vgrajevati svoje vedenje o velikosti predmetov v lastne zaznave in doživljati svet, 
kot smo ga vajeni, dalje, voziti avtomobil, reagirati na vidne signale itn. itn. In 
to s skoraj avtomatično zanesljivostjo, ki nas je presenetila že na začetku. Poglobi-
mo se nekoliko v naravo te »zanesljivosti«. 

V prejšnjem razdelku smo bili priče postopnega dviga biološko-instinktivnih 
sil vidnega doživljanja do najvišje plasti otrokove zavesti in njenega (likovnega) 
udejstvovanja. Videli smo, kako so se posamezne oblike vidno-predstavnega 
razsojanja javljale, zanje pa se nismo več zmenili še tisti hip, ko so pričele dobro 
funkcionirati. Vendar je sedaj čas, da si ogledamo, kje so se ta vidno-predstavna 
razsojanja ustalila, zasidrala, saj izginiti niso mogla, ker bi sicer vertikalni dvig 



vidno-predstavnega mišljenja zastal. Nekaka umska intuicija nam prišepetava, da 
bi se razsojanja, ko so opravila svojo najbolj »revolucionarno« vlogo v razvoju, 
morala pomakniti nekako »vstran«, da bi ne bila v »napoto«, hkrati pa bi še 
vedno morala biti lahko dostopna vsakokrat, ko se jih potrebuje. In dejansko se, 
pravijo psihologi, v našem umskem življenju dogaja nekaj zelo podobnega. Iz-
kustveno pridobljeno znanje, v našem primeru vidno-predstavno razsojanje, se 
giblje v smeri od najvišje zavesti do vedno globljega zapadanja v podzavestno 
območje ,od koder pa se uveljavlja na podobno nezmotljiv način kakor predizku-
stvene biološko-instinktivne sile. T a pojav temelji na javljanju mehanizacije in 
avtomatiziranja duševnih funkcij. Govorimo o avtomatizmih, ki so sestavni deli 
umskega življenja ter predstavljajo najbolj prožno in zanesljivo stran umskih 
funkcij (17). 

Sedaj nam je torej razumljivo človekovo spontano reagiranje na vidne vtise. 
V isti meri pa, kot je to spontano in avtomatizirano delovanje vizualnega mišljenja 
že zanesljivo in praktično prožno, je hkrati tudi nekako »uklenjeno« v svoje 
šablone. Ne zmore preko svojega dometa in nikdar ne bo zmoglo. Potegnilo se 
je vase in razvoj se je zaklenil. Nudi nam, kar je doseglo, . . . nič več. To pa je: 
utilitarno, funkcionalno izkoriščanje zakona, ki stoji za zunanjim videzom stvari 
in pojavov. Naravno vizualno mišljenje predstavlja zgolj prvi korak procesa, v 
katerem stvari in pojavi narave postanejo »stvari in pojavi za nas«. Svet, ki nam ga 
posreduje, je svet videza — in to ne le dobesedno, ampak tudi v prenesenem 
pomenu. Pri tem ta svet seveda ni nekaj nestvarnega ali manj stvarnega, še manj 
nepomembnega, pač pa je elementarni vidik človeške prakse in kot tak predpogoj 
za oblikovanje zahtevnejših oblik prakse, na primer likovne prakse. 

Likovno mišljenje. Predpogoj oblikovanja teh višjih oblik prakse je namreč, 
da že obstajajo dovolj zreli in bogati elementarni vidiki razumevanja sveta, ker brez 
le-teh tisto, kar naj bi postalo predmet globljega razumevanja in sistematiziranja, 
enotsavno ne obstaja. Vizualno mišljenje vidno stvarnost »prijemlje«, ne more pa 
je še »obdržati«, ali vsaj ne do konca. Preveč namreč ostaja navezano na psihični 
avtomatizem in mu je zato težko globje dostopno pra,v tisto, kar mu je 
najbližje. V skladu s Claparedovim zakonom lahko namreč zapišemo: čimvečkrat 
in čimbolj avtomatično uporabljamo nek odnos, tem težje ga dojamemo in 
razumemo. 

Ostaja torej odprto vprašanje: s katerimi sredstvi se doseže globlje razumeva-
nje vidnega in na kakšne ovire naleti. S tem v zvezi pa je, kot v podobni situaciji 
pravi Lav Vigotski (18), potrebno uvesti še en zakon, zakon premeščanja. 
Razumeti, dojeti nek pojav, dogajanje, pomeni prevesti ga iz ravni delovanja, 
doživljanja, v raven jezika, to se pravi, reproducirati ga v domišljiji in ga izraziti 
z znaki. Globlje razumeti zakonitosti vidnega sveta pomeni torej, prenesti jih na 
raven jezika. Pri tem ta raven sicer sloni na »zavesti« doživljanja, ki jo hranijo 
spontani vizualni pojmi, a je hkrati njena nadgraditev. 

Pa ne samo to. Ne smemo namreč pozabiti, da je vizualno mišljenje in 
njegova praksa po nekih »skrivnih« nitih povezana še z drugimi oblikami praks 
naravnega mišljenja, z mnogo širšim področjem človeške biti. V raven jezikovno 
obravnavanega vidnega doživljanja — in nobena skrivnost ni več, da mislimo 
pri tem na likovno umetnost — se torej steka poleg elementarnih spoznanj vida 



še cela vrsta drugih spoznanj. Moramo se torej zavedati, da je področje likovne 
umetnosti, čeprav v izraznih sredstvih zoženo predvsem na svet prosotra in 
prostorskih oblik, dejansko mnogo širše, ker je neogibno zraščeno s celotnim 
spoznanjem. Posamezna področja možganov, posamezna spoznanja se vseskozi 
»pogovarjajo« in »obveščajo« med sabo. Zato je vsaka umetnost, bolje, vsako 
produktivno mišljenje veliko širše od zgolj tistega, kar predstavlja njegovo posebno 
področje (19). 

Likovna umetnost se nam tukaj izkazuje — začasno rečeno — kot neka 
posebna (jezikovna) »namerjenost« na (vidno) stvarnost, ki sicer korenini v 
vidnem doživljanju in se vanj steka tako, da ustvarja produkte, ki so vidni, ki pa 
vendarle ne posreduje zgolj tega, kar je vidno, marveč vse, kar likovna (vidna) 
materija lahko napravi čutno dostopno. 

V prvi vrsti se nanaša na oblikovne, oblikovalne in z njimi povezane vidike 
vidne stvarnosti. Dejansko je likovnost praksa, s katero dosega in odkriva človek 
likovni smisel stvari. T o pa hkrati pomeni ustvarjanje ustreznega »čutila« v 
samem človeku. Objektivni likovni smisel stvarnosti zmore človek dojeti le tedaj, 
če si sam ustvari ustrezno čutilo. Čutila pa, s katerimi odkriva človek stvarnost 
in njen smisel, so zgodovinsko družbeni produkt (20). Pri tem je seveda jasno, 
da ustrezno »čutilo« v tej zvezi nikakor ne more pomeniti zgolj čuta vida in njemu 
ustrezne dejavnosti — gledanja, niti zgolj posebnega človekovega čuta za vizualno 
podobo stvarnosti, pač pa poseben človeški čut za likovno, ki sicer sloni na 
obeh in ju predpostavlja, je pa hkrati širši in univerzalnejši od njiju. 

Kako in kdaj pa nastaja ter se predmetno razkriva ta posebni, človeški, 
likovni čut, ta »organ« človekovega likovnega zadržanja do sveta v sebi in 
izven sebe? 

Izhodišče za to nudi, smo že opozorili, vizualna praksa sama, ki v svojem 
gibanju in obstoju pomeni nekak prevoj biološkega stanja, ki se je končal v 
prebujenju dovolj bogatih in zrelih elementarnih vidikov razumevanja vidnega 
sveta. Sama čutna vizualna praksa je namreč najprej izdelala čutna spoznanja, 
ki so jih nato možgani primerno opredelili in vključili v notranjo podobo o 
stvarnosti, s katero implicitno razumemo svet v enotnosti ugotavljajočih in 
vrednostnih sodb. Šele od tod je bilo moč preiti na globlje in bolj univerzalno 
raziskovanje pogojev vidnega, do vidnega »samega na sebi«. 

A kako? Takole odgovarjamo s Kosikom: »Prodreti do .stvari same' in odgovoriti na 
vprašanje, kaj je ,stvar sama', ni mogoče brez analize aktivnosti, ki zajema stvar, pri čemer 
pa mora ta analiza obseči tudi problem ustvarjanja aktivnosti, ki posreduje dostop do 
,stvari same'. Ta aktivnost so razne vrste in načini človekovega osvajanja sveta« (21). 

Stvari, naravo (zunanjo in lastno) lahko človek spoznava zgolj zato, ker 
zmore aktivnost, ki zajema stvar, naravni potek, ki mu je stvar podrejena, 
»poustvariti« umetno in eksperimentalno ta.ko, da nove človeške produkte 
spravlja na dan iz možnosti narave in to opravlja s svojo prakso. Likovnost torej 
ni drugega kot specifična aktivnost, ki izkorišča (vizualne) zakonitosti narave za 
svojo predmetno prakso. Ker smo torej korelativnost med vizualnim in pred-
likovni mišljenjem, ki smo jo opažali nekako do pubertete, imenovali V I D N O -
predstavno mišljenje, bi bilo sedaj smotrno reči, da obdržuje likovnost to kore-
lativnost na način PREDSTAVNO-vidnega mišljenja. Zapis sam dobro kaže 



značaj metamorfoze objektivnega v človekovo in človeškega v objektivno. Ne-
kakšna navijajoča se spirala, torej. V skladu z materialistično teorijo bi torej tudi 
za naše likovno-estetsko področje smeli zapisati, da v svojem smislu razlikuje 
dvojno naravo dejstev: vizualni kontekst realnosti, ki nam ga posreduje naravni 
proces gledanja in mišljenja in v katerem so vizualna dejstva prvotno in izvorno 
ter kontekst likovnosti, v katerem so vizualna dejstva narave uvrščena, razvrščena 
in uporabljena posredno, šele potem, ko so bila iztrgana iz izvornega konteksta 
stvarnosti ter so v procesu človeškega spoznanja pridobila svoje lastno, likovno 
življenje, svojo likovno pojmovnost in poklicanost. Iz naravnega so vstopila v dru-
gačen, človeški svet, svet umetnosti. 

Ko se človek namreč uči uporabljati svoje izkušnje s fizičnim svetom za 
praktične namene, hkrati povečuje svojo nadarjenost in razširja zmožnost mišlje-
nja in ustvarjanja. Spotoma odkriva stalne lastnosti in medsebojne odnose, ponav-
ljajoče se mere ipd. 

Engels v Anti-Diihringu piše: »Da velja čista matematika neodvisno od posebnega iz-
kustva posameznika, je vsekakor res in to velja za vsa ugotovljena dejstva vseh znanosti, da, 
za vsa dejstva sploh. ( . . . ) Nikakor pa se razum ne ukvarja v čisti matematiki s svojimi 
lastnimi stvaritvami ali imaginacijami. Pojmov števila in lika nimamo od nikoder drugod 
kot iz resničnega sveta. Deset prstov na katerih so se ljudje učili šteti, to se pravi, opravljati 
prvo aritmetično operacijo, je vse drugo samo ne čista stvaritev razuma. Za štetje so potrebni 
ne le predmeti, ki se dajo šteti, temveč je potrebna tudi že sposobnost, da abstrahiramo, 
kadar si te predmete ogledujemo, vse ostale lastnosti razen njihovega števila — ta sposobnost 
pa je rezultat dolgega zgodovinskega izkustvenega razvoja. Kakor pojem števila, tako imamo 
pojem lika izključno iz zunanjega sveta, in ta pojem ni nastal v glavi iz čistega mišljenja. 
Morale so biti reči, ki so imele oblike in katerih oblike je človek primerjal, preden se je 
lahko povzpel do pojma lika. ( . . . ) 

Da pa bi lahko te oblike in odnose raziskovali čiste, jih moramo popolnoma ločiti od 
njihove vsebine, moramo to vsebino zanemarili, kakor da je brezpomembna; tako dobimo 
točke brez razsežnosti, črte brez debeline in širine . . . in šele potem, čisto nazadnje pridemo do 
lastnih svobodnih imaginacij razuma, namreč do imaginarnih vel ikost i . . . Preden se je 
človeku rodila misel, da bi izpeljal obliko valja na ta način, da bi pravokotnik zavrtel okoli 
ene njegovih stranic, je bilo treba raziskati veliko število resničnih pravokotnikov in valjev, 
najsi so bili še tako nepopolnih oblik« (22). 

Da bi torej likovnik vizualna dejstva lahko raziskoval kot »čista«, jih mora 
popolnoma ločiti od njihove vsebine, mora to vsebino zanemariti. Ravno tega pa 
vsakdanja vizualna praksa, katere gibanje in obstoj je bistveno vezano na praktične, 
vsebinske momente vizualne situacije, ne more. Zato ji je tudi bistveno zaprt 
dostop do bistva vizualnih pojavov, do teh pojavov po sebi. Likovna namerjenost 
na stvarnost pa zmore ravno to, zmore neki vizualni pojav iztrgati iz naravnega 
konteksta, ga osamiti in relativno osamosvojiti; zmore, ko si ogleduje neki naravni 
predmet, abstrahirati vse ostale lastnosti razen npr. njegove oblike, barve ipd. 
Na osnovi predmetov in pojavov v naravi odkriva posamezne stalne elemente 
likovnega ustvarjanja, njihove karakteristike, posebnosti, medsebojne odnose ipd., 
ki nas sicer obveščajo o določenih vizualnih aspektih stvari in pojavov, so pa 
hkrati več kot to. Implicirajo namreč svojstvo t. i. reflektirajoče abstrakcije — 
s katero je določena neka likovno-logična misel — ki pa se ne izvaja iz 
Predmetov, marveč iz dejanj, ki se lahko izčrpujejo na teh predmetih ter je v 
bistvu sestavljena iz najsplošnejših koordinacij teh dejanj, kot so: uravnoteženje, 



dovajanje v zvezo, razporejanje itd. Pri tem odmik od konkretne vsebine seveda ne 
pomeni umika v neko otrplo abstraktnost, marveč brezmejno razširitev pomena oz. 
univerzalizacijo vsebin, ki jih lahko obrazloži in upredmeti likovna praksa. 

Za razliko od vizualnega mišljenja, pomeni likovnost torej »spregledanje«, 
ki se izkazuje kot posredujoče dejavno stališče med vizualno in likovno sfero 
bivanja, kot raziskovalna metoda, v kateri pusti človek naravne sile vplivati drugo 
na drugo, da bi dejansko spoznal in uresničil neko svojo namero, zadovoljil svojo 
potrebo in ustvaril likovni produkt, ki ima svoje trajanje oz. smisel v tem in tedaj, 
ko prehaja iz forme biti v formo delovanja. Cilj likovnosti je poseben človeški 
svet predmetov, ki je uresničen v naravni snovi in na podlagi njenega razumevanja, 
ki pa vendar ni več na ravni naravnih predmetov, ampak človeška, z duhom 
obdelana in duhu namenjena materija. Likovna produkcija v vsakem svojem aktu 
potr juje Marxovo ugotovitev, da je produkcija idej, predstav, zavesti najprej in 
nujno neposredno vpletena v materialno dejavnost in materialno občevanje ljudi, 
jezik dejanskega življenja. 

Temeljni likovni postopek obstaja v tem, da likovnik iz čutnega — vidnega, 
tipnega — oziroma na njegovi podlagi izloči, abstrahira določene konstantne 
lastnosti: linije, barve, tone, oblike itd., ki nobena sama po sebi ni več samo 
lastnost konkretnega čutnega doživetja, ampak že tudi osnovni element likovnega 
mišljenja, globlja duhovna predelava. Tako npr. rob predmeta, njegov obris, lahko 
postane linija, oblika, iz različno svetlih ploskev pa se po določenih pravilih lahko 
sestavi tudi oblika, ki je podobna vizualni podobi nekega predmeta itn. Torej : 
čeprav so elementi s katerimi gradi likovnik svoje produkte abstrahirani do ravni 
pojmov in imajo z vsebino vidnega le še temeljne, zgolj strukturne vezi, se vendar 
lahko (ni pa nujno!) uporabijo tudi na ta način, da dajejo oblike, podobne vizualni 
podobi nekega predmeta ali pojava. Dejstvo, da sta v tem drugem primeru 
vizualna in likovna struktura odnosov sestavnih delov v precejšnji meri podobna, 
ljudi pogosto zbega in pozabijo, da sta motiv in slika nekaj popolnoma različnega. 
Likovnik v nobenem primeru ne more napraviti modela še enkrat. Naredi lahko 
kvečjemu nekaj, kar je zelo podobno, vendar podobno zgolj po vizualni (ali 
tipni) plati, ker izloči iz svojega produkta vse ostale sestavine stvarnosti. Na to je 
bilo potrebno opozoriti, da bi ohranili jasno začrtano mejo med vizualnim in 
likovnim tudi tedaj, ko na videz izginja. T o navidezno stapljanje likovnega z 
vizualnim namreč ne pomeni, da je oboje isto. Le, da v tem primeru različnost, 
kakor se že čudno sliši, obstaja na način podobnosti. Pri tem pa je ta podobnost 
vedno rezultat določenega odnosa, naziranja vidne in likovne stvarnosti, ne pa 
iztek preproste analogije in imitacije. Podobnost likovno oblikovane forme z 
vizualno podobo nekega naravnega predmeta ali pojava je samo ena izmed 
oblikovalnih in izraznih možnosti likovne umetnosti. Tega ne smemo nikoli po-
zabiti. Nikdar ne smemo prezreti dejstva, da je vsako likovno delo, pa najsi bo 
njegov iztek že tak ali tak, najprej in predvsem sinteza iz čutnega doživetja abstra-
hiranih pojmov. Ti pojmi so po eni strani miselni konstrukti, hkrati pa so, prav 
tako kot vsi pojmi, vezani na označevalec, na znak. Ko likovnik te pojme — 
elemente uporabi v svojem delu, ko jih stopi z likovnimi materiali in konkretizira 
na slikovni ploskvi, postanejo nazorni in čutno dostopni, se torej iz duhovne 
abstrakcije vrnejo v konkretnost — vendar pri tem obdrže vse pojmovne oprede-



litve. Linija ostane linija tudi kadar v primernih odnosih z drugimi linijami 
začenja govoriti o drevesu, točneje, likovno pojmovno opredeljevati drevo (23). 

V skladu s tem ima likovna produkcija nekako dvojno naravo: duhovno 
(intelektualno) in dejansko, kot delo z likovnimi orodji in materiali. Prva uporab-
lja mentalne prijeme, reflektirane likovne operacije, ki se jih poslužuje zavest, da 
bi se pri oblikovanju likovne forme jasneje, čisteje in učinkoviteje izrazila, druga 
pa uporablja stvari ali kompleks stvari, ki jih likovni delavec stavi med sebe in 
predmet dela ter jih uporablja kot prevodnike svoje dejavnosti na ta predmet. 
Izkorišča mehanične, fizikalne in kemične lastnosti stvari, da bi njegovemu namenu 
ustrezno učinkovale kot sile na druge stvari. 

_ _ 100IKA DINAMIKE LIKOVKEGA RAZ3IK0VACTA 
. . . . LOGIKA DXKJi'JKE USTVARJALNEGA PEOCEGA 

Jedro, okrog katerega se izkazujejo in nabirajo ta »notranja« in »zunanja« 
orodja je likovni produkt. T a ima svoj pomen in trajanje v tem da v njem 
človeku lastna zavestna dejavnost stopa nasproti kot nova realnost, v kateri lahko 
objektivno vidi in presoja svojo subjektivnost. Likovnik spoznava naravo, zunanjo 
in lastno, najprej preko čutov. Spoznanja, ki jih na ta način dobi, s pomočjo občih 
in likovnih pojmov uporabi v likovni zamisli, da bi v skladu z zakonitostmi svojega 
telesa in duha likovne materiale preoblikoval tako, kakor to ustreza njegovim 
potrebam. Nastane likovna forma, ki se zdi likovnemu delavcu najprivlačnejša tako 
v duhovnem kot v telesnem oziru, skratka, uporabna vrednost zanj in za človeka 
nasploh. Ker pa je ta likovna forma ustvarjena z likovnimi materiali in likovnim 
mišljenjem, z izkazovanjem človekove likovne dejanskosti, kot bi rekel Marx, 
je jasno, da mora tudi človek do nje biti v posebnem, likovnem odnosu. In kot 
Marx pravilno ugotavlja, da je produkt produkt ne kot dejavnost spremenjena v 
stvar, ampak kot predmet za dejavni subjekt (24), tako tudi slika ni slikanje 



spremenjeno v stvar, marveč predmet za dejavnega gledalca. Gledanje likovnih 
umetnin je aktivno likovno gledanje in ne zgolj vizualno. Če likovni umetnik 
materialno ustvarja likovne umetnine, jih likovni gledalec znova ustvarja, po-
ustvarja v gledanju. 

Zaključek. Likovno gledanje in mišljenje je torej drugačno od navadnega, 
vsakodnevnega, naravnega gledanja in mišljenja, ker se ne ukvarja več z naravo, 
ki je vstopila neposredno skozi oči, ampak z notranjo podobo, z idejo, ki je 
nastala o tej naravi, se pravi, z že predelano naravo, z intelektualno podobo o 
njej. Likovno mišljenje ni več zgolj čutno, ampak je spoznanje o svetu in naravi, 
izraženo s posebnim likovnim jezikom, upredmetenim v snovni likovni formi. 

III. DINAMIKA (LIKOVNO) OBLIKOVALNEGA MIŠLJENJA 

Povrnimo pa se sedaj še k tistemu delu problema »mehanike« likovnega obli-
kovanja, ki smo ga v začetku prejšnjega razdelka opisali v prvi pripombi. Soočiti 
se moramo torej z naravo »utripa« likovnosti, z vtisom, ki smo ga tako jasno 
in nekako mimogrede pridobili ob poglabljanju v mladostno likovno produkcijo. 
Oblikovalnemu mišljenju bomo skušali »otipati« žilo, izmeriti »pulz« njegovemu 
dvojnemu gibanju. Zapisali smo že, da je eden prvih vtisov, ko se srečujemo s 
pojavom mladostne likovnosti, opažanje menjave določenih kopičenj (oblik, last-
nosti) in redukcij, nekakšnih »razstiranj« in »zgostitev«. Ta vtis je tako očiten, 
da nekako kar butne v nas. Hkrati pa smo tudi rekli, da se mora mimo tega 
razširjanja in ožanja dogajati, če nočemo, da bi razvoj zastal, še neko drugo, 
globlje in celovitejše gibanje, ki gre skozi vrsto ravnovesij med razstiranji in 
zgostitvami ter jih naravnava vedno više k večji celovitosti, kompleksnosti in po-
vednosti, ki pisani in vseskozi vznemirljivi množini najrazličnejših pojavnih 
menjav preprečuje, da bi rastla kar po naključju in se tako vedno bolj izgubljala. 

Nekako tak vtis smo odnesli iz retrospekcije na gibanje javljajoče se likov-
nosti. Kako pa za naprej? Se bo to dvojno gibanje še nadaljevalo, se bo morda 
strnilo v eno samo »determinacijsko« tendenco, usahnilo . . .? Cela kopica vpra-
šanj nam zagrinja misel na verjetno ekstrapolacijo. Lahko bi se izgubili v njih, 
ko bi ne imeli pri roki vpogleda v še pravkar rastočo likovnost in pa razmislekov o 
različnem dometu vizualnega in likovnega mišljenja, ki smo jih pravkar nanizali. 

Da bi prišli do nekega trdnejšega stališča o zgoraj nanizanih vpraševanjih, 
analizirajmo najprej razvojne potence omenjenega prepleta lateralnih in verti-
kalnih smernic oblikovalnega napona, ki so tako trdno in uspešno zastavile likovno 
rast. Skušajmo razmisliti ali je v njih kaj več kot zgolj primernost za te »naj-
nežnejše« začetke. Pri tem se moramo pri priči zamisliti nad dejstvom kako 
nenavadno elastična mora biti vsaka zasnova, ki hoče poroditi nekaj novega. Ta 
elastičnost je nekaj zelo pomenljivega. Hkrati se moramo ob tem spomniti še na 
to, kako ojačana (dvojna) je začetna gibalna podlaga likovnega razvoja, kako 
se v njej nit razstiranj in zgostitev čvrsto veže z vezjo, ki napenja vse napredke 
v vertikalni smeri. Tudi ta čvrstost je nenavadno pomemben faktor. Elastičnost 
in čvrstost — ti dve lastnosti nam dajeta slutiti, da se razvojna vrednost »bina-
rizma«, ki je pognal likovni razvoj, ni izčrpala že v teh začetkih. Celo več. Ra je 



sc nagibljemo k trditvi, da je prav v zametkih te prefinjene in čvrste dinamike 
skrit zagon, ki se bo iztekel v likovnih dosežkih največjega dometa. Težko si 
namreč zamislimo, da bi likovna rast zavrgla to čvrsto orodje razvoja, ki tiči v 
podpori in konjugaciji zelo heterogenih in zato nikakor enostranskih komponent, 
ali bolje, v naravnavanju teh komponent k celovitem razvoju. 

V tem dvojnem gibanju, ki po eni strani priteguje v likovno rast cele mno-
žice, prave »spopade« možnosti ali »šans« najrazličnejših pojavnih oblik, ki jih 
kopiči likovnost z razsipanjem oblikovalnih poizkusov, po drugi strani pa te 
mnogolične možnosti čvrsto vpenja v zaporedne napredke, moramo nujno gledati 
najobetavnejšo razvojno možnost. V njem se namreč raznorazne slučajnosti in 
iznajdljivostne oblike nujno selekcionirajo glede na nek globlji in daljnosežnejši 
cilj, ki jim »sveti nad glavo«. Da se je prvotni oblikovalni nastavek vidno-pred-
stavnega mišljenja lahko »osamosvojil« v likovnem jeziku, je moral njegov zagon 
nujno biti tak, da je s svojo posebno organizirano ekspanzijo in celovito preple-
tenostjo »pridobitev« omogočil nastanek in izgradnjo povednih enot, ki se ne 
zadovoljujejo zgolj z raznimi cenenimi iznajdljivostmi, marveč se iztekajo v 
intencionalnosti celote, v kateri se definitivno kaže izbruh novih likovnih stvari-
tev, ta prodor »spontanosti«, to kipenje najbolj presenetljivih oblik in nebrzda-
nih realizacij, kot se včasih izražamo. 

V tem trenutku je za nas najpomembneje, da uvidimo, kako je v tej opisovani 
dvojni ritmiki edina trezna perspektiva nadaljnjega razvoja, perspektiva, ki vodi 
do likovnih produktov, katerih zunanje realizacije se odlikujejo po čisto novem 
tipu prodornejše in bolje organizirane celote, obenem pa tudi po novem tipu 
dejavnosti, ki deluje v samem oblikovalnem mišljenju in navaja k še ne videnim 
prijemom in odločitvam. Pojdimo torej za to, zaenkrat le še, intelektualno su-
gestijo. 

Ce se ozremo na področje kognitivne psihologije, vidimo, da se človeku, 
odkar se je pričel zavestno sklanjati nad svoje mišljenje, da bi ga lahko kritično 
presojal in usmerjal, »mehanika« ustvarjalnega mišljenja kaže nekako z dvema 
obrazoma, ki sta se v psihološki teoriji zapisala v obliki »dileme« med t.i. verti-
kalnim in lateralnim mišljenjem. 

1. Vertikalno mišljenje pri tem, kot piše prof. A. Trstenjak (25), zaznamuje 
mišljenjski potek, ki sloni na algoritmični postopnosti, ki gre stopnjo za stopnjo, 
od premise do premise, vedno više in bližje končnemu cilju, ki je samo eden, in 
ki mora biti pravilen, ker so in morajo biti pravilne tudi premise. Vertikalno 
mišljenje načrtno odstranjuje vsako motnjo, ki bi ga ovirala na poti do začrtanega 
cilja. 

2. Nasprotno pa lateralno mišljenje ne pozna zaporednih stopenj, zato tudi 
nima vertikalne ampak horizontalno smer. Ne ravna se po najbol j obetavni poti, 
ker ga tudi ne zanima en sam cilj. Navadno sploh ne ve kam hoče, če pa že 
ve, potem je vsak čas pripravljeno cilj svoje poti spremeniti, ko se mu ob strani 
(a cote) ponuja zanimivejša pot in obetavnejši cilj. Rado sprejema naključne 
informacije, ki se pojavljajo vzporedno in hkrati z drugimi, zlasti vertikalnimi. 
Skuša predvsem sprejemati vse kar priplava na dan. 

V teh dveh opisih nam gotovo ni bilo težko prepoznati obeh komponent 
razvojnega »binarizma«, ki se nam je doslej ponujal kot nekaka umska sugestija. 



To pa hkrati pomeni, da smo z ravni sugestije sestopili na raven eksperimentalno 
dokazanega dogajanja, z ravni vtisa na raven dejstev. Vendar pozor! — samo kar 
se tiče vzporejanja in prepoznavanja, nikakor pa ne sledi zamisli o njunem 
vzajemnem sodelovanju v aktu kreativnosti (oblikovanju). Z opažanjem vertikalne 
in lateralne smeri mišljenja se je namreč v psihologiji zgodilo, da so psihologi, 
ki so proučevali ta problem (npr. E. de Bono) — gotovo zaradi zanesenosti nad 
pomembnim odkritjem — nekako »pozabili«, da proučujejo enoten in zelo kom-
pleksen pojav, da ga torej sicer osvetljujejo z dveh različnih strani, da pa pojav 
sam zaradi tega ni prav nič dvojen. Obe »mišljenji«, ki, kot smo ob likovnem 
oblikovanju ugotavljali, pomenita zgolj smer »elasticitete« enotnega kreativnega 
toka, so pričeli med sabo vrednostno konfrontirati in ju s tem, kot v že citiranem 
članku dokazuje A. Trstenjak, maličiti in krniti. Tako so ustvarjalnost ali kreativ-
nost kar naenkrat videli samo v horizontalni smeri, ker pač nudi nova združe-
vanja najrazličnejših informacij, zanemarili pa doprinos, ki ga k vsakemu kreativ-
nemu dejanju prispeva vertikalno mišljenje. Od tod je bil pa tudi samo še korak 
do tega, da je lateralno mišljenje dobilo svoj »domicilj« v umetnosti, vertikalno 
pa v algoritmični naravnanosti logike, matematike in na sploh znanstvenih disci-
plin. K temu je nedvomno pripomoglo presojanje »po zunanjem videzu«, po 
»zapisu« ali materializaciji misli, ki nas v znanosti res napeljuje predvsem na 
sekvencialni, v umetnosti pa na svoj simultani »prerez«. Toda to so samo videzi. V 
resnici pa stvar nikakor ni tako enostavna, ali bolje, tako enostranska. Tu se v 
jasni luči prikaže, kako nesorazmerna in pomanjkljiva je sleherna obravnava žive 
kreativnosti, v kateri se mišljenje logično ne pojavi v svoji celovitosti. Ce hočemo 
naravo umetniškega ali znanstvenega mišljenja postaviti na njeno pravo mesto 
(usmeritev), nikakor ni dovolj, da v okvirih dogajanja odpremo ali pokažemo 
zanjo posebno očitno smer — lahko tudi bistven doprinos. Navkljub »očitnostim« 
je treba upoštevati notranji potek, pa čeprav se morda na videz giblje kar v 
»očitnem nasprotju« s svojimi posledicami. 

Ce tako postavimo stvari in jih zajamemo v njihovi celoviti razsežnosti, se ne 
da tajiti, da je narava umetniškega in znanstvenega mišljenja mnogo bolj »pre-
tanjena«, kot bi se nam utegnilo zdeti, ko bi gledali samo na »odzvočnost« 
njenih dosežkov. 

Kot smo zapisali, nam umetniško mišljenje na prvi pogled izkazuje predvsem 
svoj utrip v horizontalni smeri, enako kot nas znanstveno mišljenje napotuje v 
prvi vrsti na svoj vertikalni potek. Vendar nas to ne sme zbegati do te mere, 
da bi oba mišljenjska poteka projicirali v isto ravnino, kajti v resnici sta to dve 
ravnini, ki se prežemata; celo več, ki se prežemata tako v znanstvenem kot v 
umetniškem mišljenju. Če torej ne nasedamo videzu, se izognemo zmoti, da bi 
vertikalno in lateralno smer, ki jo ubira mišljenjski tok, primerjali z Dornerjevo 
(26) razčlenitvijo med epistemično in hevristično strukturo mišljenja, po kateri 
naj bi bila vertikalna smer epistemična, ker hodi po poteh logičnih pravil in 
algoritmov, lateralna, ki teh algoritmov ne pozna pa bi pomenila hevristično 
(iznajditeljsko) strukturo. Vse to bi bilo namreč kar preveč podobno tistemu, kar 
o umetnostnem in znanstvenem mišljenju običajno mislimo, ko znanosti pripisu-
jemo predvsem »strukturo znanja«, umetnosti pa predvsem »strukturo iskanja«, 
ter s tem domet obeh mišljenj krnimo in vstavljamo v okvire črno-belega slikanja. 



V resnici je problem, kot smo opozorili, kompleksnejši: » . . . tako vertikalno kakor 
lateralno mišljenje vsebuje epistemično in hevristično strukturo. Saj so pravila logike in 
algoritmi matematike kar prototipi hevrističnih operatorjev, ki pa hkrati vsebujejo, ali bolje, 
uporabljajo številne prvine epistemičnc strukture, tj. že znane, ukaščene vsebine človekovega 
znanja. Podobno velja o lateralnem mišljenju, ki nima sicer že izdelanih algoritmov, ki pa 
prav zato tako rekoč ponuja nove hevrizme, kakršnih v vertikalni smeri še nimamo izde-
lanih: hkrati pa je v predzavestnem območju lateralnega mišljenja ukaščena bogata vsebina 
že prej pridobljenega znanja (Carl G. Jung bi rekel: ne samo individualnih izkušenj marveč 
tudi kolektivnih iz zaklada kolektivne ali arhetipične podzavesti), ki ga zdaj kot neizkoriščen 
potencial priteguje in dviga na površino žariščne zavesti in njene hevristične dejavnosti« (27). 

Vprašanje, ki se torej sedaj zastavlja, je: kako se obe strukturi vedeta v 
pogojih kreativnosti, kakšen odnos vlada med strukturo znanega in strukturo 
iskanega. Zanikati zvezo med njima bi pač bilo nemogoče, če že ne kar nesmiselno. 

Ce se strinjamo, da vsako umetniško in znanstveno delovanje izrašča iz 
pristnosti, iz zastavitve nekega specifičnega problema, potem lahko rečemo, da 
je reševanje tega problema lahko in brez večjih težav, v kolikor njegovim zahte-
vam odgovarja (epistemično) poznanje operatorjev, to je možnosti (pravil) delo-
vanja, ki naj privedejo do rešitve. Povsem drugače, in pri reševanju problemov 
tako redno tudi je, pa je v primeru, ko teh operatorjev še ne poznamo in se le-ti 
ne morejo uveljaviti iz spominskega gradiva. Tu pa se mora epistemična struktura 
znanja povezovati z metodo iskanja rešitve, tj. s hevristično strukturo. V spomin-
skem inventarju operatorjev je namreč glede tega problema »prazno mesto«. To 
mesto lahko zapolni struktura iskalnih operatorjev ali načinov mišljenja, s kate-
rimi odkrivamo še ne izhojene poti prijemov, metod, strategij itn., vendar tako, 
da se naslanja na strukturo znanja in jo s svoje strani preoblikuje ter usmerja 
k novim dosežkom. Prav v tej interjerenci moramo iskati ključne smeri človeškega 
mišljenja, ko gre za ustvarjalnost. V bistvu gre tu za način na katerega se hevri-
stična struktura »polašča« epistemičnega gradiva, za obliko prijema in obrazlo-
žitve tega gradiva v nadrejenem sestavu motivov, ki jih prinaša zastavitev pro-
blema. Hkrati s tem pa se pojavlja tudi interferenca med lateralnim in vertikalnim 
mišljenjem, saj je, piše Trstenjak, ob teh ključnih pojmih odločilnega pomena 
prav ugotovitev, da tvorita lateralno in vertikalno mišljenje epistemično — he-
vristično celoto. 

s>... lateralno mišljenje je hevristično dopolnilo vertikalnega, obratno pa je vertikalno 
mišljenje epistemično dopolnilo lateralnega. Velja pa tudi obratno: lateralno mišljenje je 
delno epistemično dopolnilo vertikalnega in vertikalno mišljenje hevristično dopolnilo za 
lateralno mišljenje« (28). 

Uvedba pojmov epistemične in hevristične strukture nam torej omogoča, da 
na proces ustvarjalnega mišljenja gledamo celostno, kot na sveženj interativnih 
izmenjav, katerih elementarne dejavnosti in sintetične privlačnosti zmorejo učin-
kovati in napredovati le družno, s tem, ko jih priteguje k sebi kreativni problem 
in jim daje notranjo čvrstino. Ob takem pogledu lateralno in vertikalno mišljenje 
prenehata biti antagonistična pola in se izkažeta prej kot dve sovpadajoči smeri 
enotnega procesa, katerih pridobitve se prištevajo tako, da njihov tok z roko v roki 
vodi do rešitve zastavljenega problema. Pomanjkljivosti ene smeri se kompen-
zirajo s pridobitvami druge in tako je tudi obratno. S tem pa je v jedru potrjen 



tucli naš začetni »vtis«. Če smo to prav razumeli se bomo znali odreči enostra-
nosti videzov, ki smo jih nanizali na začetku — in bomo tudi vedeli zakaj. Znali 
bomo v znanstvenem mišljenju poleg vertikalne razbrati tudi vlogo latcralne 
smeri in v umetniškem poleg posebno očitne lateralne, ki jo zahteva forma, tudi 
vertikalno smer mišljenja. In če je prof. Trstenjak v svoji razpravi »Vertikalnost 
in lateralnost mišljenja v dilemah ustvarjalnosti« posebno zaostreno dokazoval 
vrednost lateralne smeri v znanstvenem mišljenju, moramo mi na tem mestu 
prav tako zaostreno pokazati na vlogo vertikalne smeri v likovnem mišljenju in 
njegovi logiki. 

Osvežimo pa še poprej čisto na kratko vlogo in doprinos lateralne smeri 
likovnega mišljenja. 

1. Ko smo v prvem razdelku omenili relacijski princip likovnega mišljenja, 
smo s tem hkrati naznačili, kako je likovna forma že po svoji temeljni naravi 
podvržena t.i. »lateralnemu branju«, branju, pri katerem se npr. neka oblika 
likovno natančneje določi, precizira šele z drugo obliko, ki z njo ni identična, 
čeprav je merilo nekega njenega imanentnega svojstva (npr. barve, smeri, veli-
kosti . . . ) . Likovno brati pomeni, razkrivati odnose na slikovni ploskvi, pomeni, 
dokopati se preko relacij med likovnimi sestavinami do njihovih funkcij, do nji-
hovih vsebin in do vsebine »mreže«, katere vozelne točke te sestavine so. Preprost 
in praktičen primer te »lateralne« relacijskosti daje Marx v Kapitalu (29), ko 
govori o določanju teže kepe sladkorja s kosom železa — o dovajanju enega 
objekta v zvezo z drugim, da bi se s tem ekspliciralo določeno svojstvo ali kvali-
teta prvega. Zal nam prostor ne dopušča, da bi se dlje zadržali pri tem zanimivem 
in pomembnem problemu. 

2. V informacijskem smislu pomeni lateralna smer mišljenja veliko bogastvo 
informacij, ki spričo preziranja časovnosti v končni ureditvi misli doseza opti-
malno informiranost. Hkrati nam širok diapazon vsebin, ki dotekajo iz obzavest-
nega območja, nudi plodna tla za smelejše sestave docela novih in boljših obliko-
valnih strategij in formalnih struktur. 

3. Poleg tega pa, da lateralni mišljenjski tok spaja obzavestne in zavestne 
vsebine, veze, kot smo že opozorili, med sabo tudi različna področja spoznanj. 
V tem je, pravijo psihologi, tudi kritična razlika med človeškim in živalskim 
miselnim sistemom, ki ne obstaja v zavestnosti ali nezavestnosti, marveč ravno 
v zmožnosti za kompleksne (multiple in simultane) miselne procese, ki jih v 
živalstvu pogrešamo, ker je tudi anatomska podlaga v možganih za prvinsko za-
znavne dejavnosti bolj ali manj lokalizirana, medtem ko so človeški možgani 
neke vrste difuzen sistem, v katerem se odigravajo multipli procesi (30). 

Pregledali smo torej nivoje formalnega in proceduralnega razstiranja likov-
nega mišljenja, plasti zavojevalnih »crescendov«, razstiranje pahljače kreativnih 
žarkov, ki raziskujejo oblikovalni »prostor« in iščejo pot naprej. Poglejmo pa 
sedaj še drugi pol oblikovalnega potiska, ki smo ga omenjali — tisti del obliko-
valnega mišljenja, ki predstavlja nekakšno selekcijo ali zadrgnitev tega čedalje 
večjega razpeljevanja oblikovalnih pobud. Vprašajmo se, kakšno vlogo imajo ti 
»descrescendi«, »stiski« ali »vozli«, ki se nam zarisujejo vzdolž osi oblikovanja? 
Deloma daje odgovor na to vprašanje že samo poimenovanje, s katerim smo 
označili ta razvojna mesta. Le-to namreč kaže, da imamo v mislih neke »kritične 



točke« v razvoju likovne misli in forme, nekakšna sistemska sita ali »verifika-
torje«, ki kontrolirajo in glede na cilj oblikovanja vrednotijo in presojajo »kombi-
natorične ponudbe«, ki jih nudi kombinatorična gibčnost lateralnega omrežja. 
Praktično igrajo ta »sita« odločilno vlogo v trenutku, ko je izmed številnih možnih 
potez, ki se ponujajo, treba izbrati tisto, ki bo v kombinaciji s poprejšnjimi dala 
likovno najbolj smotrn učinek. Nova poteza bo odrazila celoto prejšnjih in hkrati 
potisnila na nov nivo celotno likovno omrežje. Pri tem si ta mesta seveda ne 
smemo predstavljati kot osamljena in ločena vozlišča, ker bi sicer docela izgubila 
moč svoje selekcijske vloge. Te »vozle« vleče k sebi in jim daje presojevalno 
čvrstino prav zastavitev problema, ki jih zajema v eno samo (miselno) ustvarjalno 
potezo. Skratka, tu imamo opraviti s sistematizacijo hierarhiziranja korakov, s 
kreativnostjo v vertikalni smeri. Na zunaj izredno očiten primer hierarhiziranja 
oblikovalnih korakov je v likovni umetnosti gotovo grafika, ki je predvidevanju 
postopnosti zavezana že po čisto tehnološki plati. Zato ima vsaka grafična izvedba 
vnaprej izdelan plan, »scenarij« izvedbenih stopenj, ki vodijo k likovni formi 
in se (pri barvnih grafikah) tudi materialno kažejo v različnih matricah. Vendar 
je hierarhizacija oblikovalnih stopenj nasploh nujen postopek vsake trdne in več 
kot zgolj »iznajdljivostne« likovne strukture, celote. Prav ta celota, ki jo vidi 
gledalec najprej, pa je tista, ki laiku nekako zastira pomen in vlogo vertikalnih 
stopenj v likovnem oblikovanju, ki mu te stopnje zabriše in potisne v zakulisje. 
Gledalcu se namreč stvari, ki jih gleda na sliki vidijo kot že narejene. Zan j v 
prvem hipu obstajajo le kot sile, ki tako ali drugače vplivajo nanj, ne vidi pa 
njihovega razvoja, ki se je na celotnem področju oblikovanja razkrajal v členjena 
sosedstva površin, barv, oblik, likovnih »stalnosti«, ki naj gledalcu pomenijo 
izziv, da stopi za njimi tudi po poti njihovega povezovanja v graditvenem smislu. 
Šele tako bo namreč likovno delo kot način »modeliranja« neke vsebine našlo 
v njem svoj pravi odmev, šele tako bo gledalec horizontalo likovnih variacij 
uspel kanalizirati v globino, v težko vertikalo pomenov, ki bleščavi lateralnih 
razstiranj šele odmerja pravo mesto. 

Opozoriti pa moramo, da pri tem ne gre toliko za oblikovalne stopnje, kot 
so v čisto »tehničnem« smislu dejansko bile, pač pa bolj za zaporedje notranjih 
razgledov, ki se polagoma utrinjajo v nas, ko »brskamo« po likovni formi, za 
stopnje, kot si jih je treba predstavljati, da bi likovna struktura imela za nas smisel. 

Če torej nekako strnemo dosedanje ugotovitve, bi, nekoliko poenostavljeno 
seveda, mogli reči, da nam lateralno utripanje prinaša vedno nove in nove varia-
cijske in kombinatorne ponudbe, ki pa jih vertikalna vozlišča, ki jih privlačuje 
in jim daje konsistentnost zastavitev oblikovalnega problema, sproti rešetajo in 
izbirajo, hkrati s tem, ko ustvarjajo nov likovni algoritem, nov način ali razvojni 
premik v strukturi likovno ustvarjalnega mišljenja. Kadar koli vertikalni vozel 
popusti, je to čas, da se lateralno natečejo nove motivacije in vzpodbude, ki bodo 
ob usmerjeni izbiri zopet dovoljevale zavihtenje na še višji nivo. Pri tem je treba 
reči, da čim ožji in tesnejši je stisk ali vozel, s tem večjo silo se oblikovalni na-
predek požene kvišku, v še neosvojeno. Prav kot takrat, ko kaj iztiskamo. Vse 
to močno spominja na sistem Venturijeve cevi (šobe). 

Če torej poskušamo poskrbeti za neko nazomejšo primero, bi smeli reči, da 
dinamika oblikovalnega mišljenja s svojo funkcionalno in uravnoteženo celoto 



spominja nekako na usmerjen niz jagod ogrlice, na konstantno dvigujočo se in 
večkrat »preščipnjeno« spiralo, na list božičnega kaktusa, na telo kakega mnogo-
členarja . . . Spričo te »dvojne« razsežnosti oblikovalnega mišljenja ne obstaja 
nikakršna nevarnost, da bi se množica lateralnih razstiranj med sabo pomešala 
in rodila en sam obupen nered. Črta ustvarjalnega mišljenja ni niti zmešnjava niti 
neprekinjen zagon, pač pa se nam kaže, če uporabimo primero iz kardiologije, 
v svojih diastoličnih in sistoličnih fazah, natančneje, v usmerjanju niza tovrstnih 
izmenjav k razrešitvi določene problemske situacije. Gre tu za ustvarjanje krea-
tivno novih likovnih algoritmov, novih načinov in potekov likovnega mišljenja, 
ki se sicer hranijo z lateralno razprtim bogastvom formalno-variacijskih pobud 
in ideelnih likovnih prijemov, ki se kopičijo in po tradiciji ter izkušnjah prena-
šajo, vendar pomenijo hkrati pravi premik v strategijah likovnega iskanja, pravo 
novo smer izrabe lateralnega gradiva in njegovo nadgraditev. To pa seveda ni 
prav nič lahka naloga, ker predstvalja strukturno še povsem neizhojeno pot. 
Nič čudnega torej, da se, kot opozarja A. Trstenjak, človek pri tem večkrat rad 
zateka v (likovno) »ilegalno mišljenje«, hoče z nekimi par force potezami, ab-
straktivnimi skrajšavami ali razširitvami priti do rešitve po krajši poti. Pomanj-
kanje ali nemoč iznajti pravilne operatorje nadomešča pri tem s subjektivnim 
prikrojevanjem problemske situacije in se s tem samo na videz izogne zahtevam, 
ki jih predenj postavlja nadaljnji razvoj (likovne) strukture. Neredko se ta »ile-
galni azil« na formalnem planu kaže kot pretirano kopičenje senzacij, kontrastov, 
formalnih »umetnij«, ki pa jih od znotraj ne podpira ustrezna nosilna armatura 
oz. čvrsta »globinska struktura«. Skrajne primere takega ilegalnega likovnega 
mišljenja najdemo že na področju kiča. 

V najvišjem krogu umetnosti, pravi slikar Paul Klee v »Schopferische Kon-
fession« (31), stoji za večsmernostjo formalnega razstiranja še zadnja skrivnost 
— neznatna luč intelekta in fantazija, ki se je zavihtela iz instinktivno zavaro-
vanih dražljajev. Ali da rečemo drugače — skrivnost najvišjega kroga (likovne) 
umetnosti je prav »v razpolaganju s širokim in dobro izdelanim inventarjem 
(likovnih, MJ) hevrizmov ter v zmožnosti ad hoc zmeraj nove hevrizme izdelo-
vati«, kot se izražajo Newell, Schaw in Simon (32). 

Pri tem pa, kot že rečeno, inventar hevrizmov seveda ne obstaja neodvisno 
od epistemičnega bogastva, niti ni zgolj produkt lateralne smeri mišljenja. Hevriz-
mi so nekak »sklad«, v katerega po svojih močeh vlagata tako lateralno kot tudi 
vertikalno mišljenje. Kjer te enotnosti med njima ni, se pojavi potreba po takih 
ali drugačnih »ilegalnih pribežališčih«, ki zavoljo ozračja nekakšne mistične ne-
določenosti prav v umetnosti izredno »prefinjeno« vzdržujejo svojo »domovinsko 
pravico«, neredko celo pod krinko avantgardnih dosežkov. Spoznati jih in se 
izogniti tem »ilegalnim zatekom« je stvar posebne ustvarjalne drže, ki so ji stari 
rekli refleksivnost in je bistvena sestavina hevristične strukture ter s tem ključna 
misel v razlagi ustvarjalnosti (33). 

Ne pomeni pa nič drugega kot sposobnost, da se ustvarjalec skloni nad lastno 
mišljenje in ga napravi za predmet svojih razmišljanj, da bi na tej osnovi uspeval 
zavestno in kontrolirano tvoriti nove kombinacije reševalnih korakov. S tem 
seveda ni rečeno, da ustvarjalec ne izkorišča hkrati tudi subliminalnih ali pri-
zavestnih vsebin, ki jih naš jaz tako ali drugače ureja. Nasprotno, izkoriščanje 



teh informacij je, kot smo videli, naravnost nujno, prav kol je za usmerjeno, 
smotrno izrabo teh vsebin nujno zavestno zagledanje njihovih doprinosov. Likovno 
oblikovanje lahko napreduje s pomočjo »srečnih zadetkov«, toda ti »zadetki«, 
ta naključja, morajo biti priznana in sprejela — kar pomeni, da so psihično in 
ustvarjalno selekcionirana. Izdelovanje novih hevrizmov je torej nujno povezano 
s kontrolo raziskovanja in reševanja problemov, s kontrolo oblikovanja, s sprem-
ljanjem reševalnih prijemov in njihovih smeri, skratka, z zasledovanjem (razisko-
valne) logike področja. 

Zaključek. Oblikovanje je že od samih začetkov raslo predvsem takrat, ko 
je bilo treba rešiti ta ali oni problem počlovečujočega človeka. Pri tem se je, kot 
smo opozorili, vselej rado posluževalo priljubljene taktike kopičenja ali diver-
gence oblikov(al)nih poizkusov, metode očitnega razsipanja različnih možnosti ali 
oblikovalnih »šans« likovnih bitnosti. Ob tem se vselej vsiljuje vtis nekega »arnorf-
nega« in »naključnega« mrgolenja upodabljalskih učinkov, ki med sabo tekmujejo 
v vitalnosti in nasledkih. Oblikovanje se želi za začetek predvsem čvrsto in kar 
najbolj na široko razrasti v likovno materijo. Pri tem je, razume se, to »varjenje« 
oblikovalnih nastavkov, ki tvorijo prvotno oblikovalno sfero, podvrženo principu 
»srečnih zadetkov« tembolj, čim nižja je oblikovalna zavest. Višja oblikovalna 
zavest pri tem že zasleduje neko izčrpnost razstirajoče se oblikovalne »opne«, ki 
na j v sebi zbere kar najbolj pisano množino potencialnih možnosti. 

Ob vseh teh divergentnih težnjah pa se uveljavljajo tudi stična gibanja, s 
katerimi se medsebojno zlivajo in povedno »ogrevajo« učinki oblikovalnega 
razvejevanja. Zastavitev oblikovalnega problema namreč hkratno zahteva narav-
navanje lateralnega oblikovalnega bogastva k določenemu cilju, kjer cilj, kot bi 
rekel John Dewey, hkrati pomeni »cilj na vidiku«, »kontrolni cilj« ipd. Pod 
vplivom tega cilja se oblikujejo nekaka strnjena otočja ali križišča oblikovalnih 
vrednosti, nekatere privlačne točke, ki vabijo k zbiranju in organizaciji ter pred-
stavljajo napoved novega in višjega stanja likovne forme. Začetna razprtost upo-
dabljalnega zagona se pričenja koncentrirati in potezati kvišku. Imamo vtis neka-
kega teženja k »prenasičenemu okolju«, iz katerega bo s postopno, lahko pa 
tudi nenadno zgostitvijo likovne »substance«, ki je razpršena po širnem lateral-
nem področju, pognal nov oblikov(al)ni zubelj. Prvotno razstiranje potencialnih 
možnosti se »teleološko« vedno bolj zadrguje, da bi se iztisnilo kvišku; spreminja 
videz, stanje ali celo naravo. Pri tem se to »zadrgovanje« vrši bodisi kot preprosta 
eliminacija bodisi na temelju vzajemne »predirnosti« povednih napetosti elemen-
tov kompozicije. V prvem primeru gre za neposredno »tekmovanje« in izrivanje 
te ali one oblikov(al)ne možnosti. Vitalnejša izpodnese slabšo in jo s tem izloči. 
Nekakšen boj za obstanek torej. Drug primer pa ima za posledico medsebojno 
oplojevanje. Navadno je to takrat, ko se spopadeta dve enako odporni in dejavni 
možnosti, ki z zaostrovanjem medsebojnih napetosti preobražata druga drugo in 
izkoriščata vpliv ter dosežke svojih medsebojnih stikov za nove hevrizme. T o 
sta dve temeljni in učinkoviti orodji napredovanja v vertikalni smeri, orodji, bi 
lahko rekli, pomlajevanja in vitalnosti, ki lateralnemu razpiranju oblikovanja 
preprečujeta, da bi se do neskončnosti kompliciralo samo v sebi in ostajalo 
nemočno na isti ravnini. 



Razširjanje in zgoščanje, bolje, niz razširjanj in zgoščanj, ki zasleduje nek 
oblikovalni cilj — mar ne bi mogli na kratko reči, da je jedro oblikovalnega na-
predka preprosto zaobseženo v tem enostavnem »dihanju«? 

Poizkusimo z nekaj potezami začrtati gibanje in premike te kreativne ritmike, 
ki je jedro resničnega (ontološkega) zatrjevanja bistva človeka in narave (glej 
shemo!). Čeprav shema dejanskega stanja ne zajema v polnosti, si jo je na vsak 
način mogoče zamisliti — kar pa si je mogoče zamisliti, pravi P. Klee, je dejstvo 
in je tako ali drugače uporabno. Shema skuša podati ustvarjalni premik od na-
ravne osnove oblikovanja k umetniškemu produktu kot humanizirani naravi skozi 
očala dveh med seboj povezanih logik: logike likovnega raziskovanja in logike 
ustvarjalnega procesa. Pri tem skuša, kolikor je v moči ploskovitega grafičnega 
predstavljanja, orisati prepletanje lateralne in vertikalne smeri upodabljalnega 
mišljenja, njegove obrate in vzpone, strukturo, ritem itn. Hoče podati neko ja-
snejšo zavest o oblikovalnem gibanju, ki nas nosi, da bi s to zavestjo hkrati 
spoznali tudi kompleksnost problemov, ki jih prinaša s sabo osmišljeno obliko-
vanje. Morda bomo potem med neštevilnimi razlivi likovne materije laže ločili 
tiste, ki predstavljajo zgolj površinsko različnost, od onih, pri katerih bi se dalo 
sklepati na kvalitativno povsem novo ter strukturno in pomensko bogato kreacijo. 

VIRI 

1. Britsch, Gustaf: Thcorie der Bildenden Kunst, Aloys Hcnn Verlag, Ratingen 1952, 
pp. 17, 18. 

2. Vigotski, Lav: Mišljenje i govor, NOLIT Beograd 1977, p. 145. 
3. Trstenjak, Anton: Oris sodobne psihologije I, Maribor 1974 
4. Britsch, zg. cit. delo, p. 20. 
5. Vigotski, zg. cit. delo, pp. 156, 157. 
6. Piaget, Jean: Le structuralisme, Presse Universitaires de France, Paris 1974, p. 77. 
7. Prav tam, p. 163. 
8. Moholy-Nagy, Laszlo: Von Material zu Arhitektur, Verlag Florian Kapferbcrg, Mainz 

1968, p. 195. 
9. Fischer, Fred: Der Wohnraum, Artemis Verlag, Zurich 1965, p. 15. 

10. podrobneje glej Milan Butina, Območje in hierarhija temeljnih likovnih prvin, Sin-
teza 33, 34, 35, Ljubljana 1975 in Mayer Schapiro, Polje in nosilec v slikovnem znaku, 
Problemi 98—99, Ljubljana 1971. 

11. Butina, Milan: Elementi likovne prakse, FF (magistrska naloga), Ljubljana 1978, 
p. 163. 

12. Mueller, C. G., Rudolph, M. in redakcija LIFA: Svetloba in vid, Ljubljana 1970, 
zbirka LIFE, pp. 12—14. 

13. Prav tam, pp. 14—15. 
14. Prirejeno po Karel Kosik: Dialektika konkretnega, CZ, Ljubljana 1967, pp. 35—36. 
15. Prirejeno po prav tam, p. 36. 
16. Prirejeno po prav tam, p. 41. 
17. Primerno povzeto in prirejeno po Anton Trstenjak: Psihologija umetniškega ustvar-

janja, SAZU, Ljubljana, 1953, pp. 88—89. 
18. Vigotski, Lav: Mišljenje i govor, Nolit, Beograd 1977, pp. 208—211. 
19. Butina, M.: Elementi likovne prakse, p. 231. 
20. Kosik: Dialektika, p. 48. 
21. Prav tam, pp. 47—48. 
22. Engels, F.: Anti-Duhring, CZ, Ljubljana 1965, pp. 43—44. 
23. Butina, M.: E l e m e n t i . . . , p. 147. 



24. MEID IV., CZ, Ljubljana 1968, pp. 70—71. 
25. Trstenjak, Anton: Vertikalnost in lateralnost mišljenja v dilemah ustvarjalnosti, 

Anthropos I—II, Ljubljana 1980, pp. 160—161. 
26. Omenjeno prav tam, p. 168. 
27. Prav tam. 
28. Prav tam, p. 178. 
29. Marks, Karl: Kapital, Kultura, Beograd 1947, p. 23. 
30. Trstenjak, Vertikalnost i n . . . , p. 188. 
31. Paul Klee, Schopferische Konfession (tekst je prvič izšel v reviji »Tribune der Kunst 

und Zeit«, Berlin 1920 — nav. v P. Klee: Das bildnerisehe Denken, Schwabe et Co. Verlag, 
Basel, Stuttgart 1971, p. 80. 

32. Newell , A., Schaw, I. C., in Simon, H. A.: The Process of Creative Thinking, nav. v: 
Trstenjak A, Vertikalnost in . . . , p. 176. 

33. Prav tam, p. 172. 

Anthropos 4—6 417 





Recenzije, marginalije 





Človek kot dejavnik v prometu 

Ob izidu »Saobračajne psihologije« S. Miloševiča 

Vedno hitrejši razvoj prometa, tako avtomobilskega kot tudi ostalih zvrsti, se 
žal bolj kaže v naraščanju števila vozil, ne pa tudi po svoji urejenosti in varnosti. 
Tako dosegamo eno prvih mest v evropski statistiki avtomobilskih nesreč, kar nam 
nikakor ni v čast, posebej, če pomislimo na mnoge s tem povezane človeške trage-
dije. Znano je, da ključno vlogo v nastanku nesreče, v večini primerov — smatra 
se da v treh od štirih — odigra prav človek. Ne le tisti posameznik, ki je svoje 
vozilo usmeril v napačno stran, izgubil nadzor nad njim, itd., pač pa tudi tisti, ki 
je načrtoval bodisi vozilo, bodisi vozišče in pri tem ni v zadostni meri upošteval 
potreb in zmožnosti voznika. Knjiga »Saobračajna psihologija«, napisal jo je 
profesor na beograjski prometni fakulteti Staniša Miloševič, izdala pa letos 
Naučna knjiga iz Beograda, napolnjuje veliko vrzel na tem področju. Ne le štu-
dentom prometne fakultete, ki jim je predvsem namenjena, pač pa še marsikomu 
drugemu, bo dala koristnih napotkov pri oblikovanju ustreznejših prometnih 
razmer. Morda bo za nestrokovnjaka zaradi obilice strokovnih izrazov, podatkov 
in teorij malce prezahtevna, a z malo večjim trudom se bo le lahko prebil skozi 
knjigo. 

Kaj je pravzaprav to prometna psihologija in s čim se ukvarja? Pisec pravi, 
da proučuje obnašanje ljudi in procese, ki potekajo med upravljanjem vozila. 
Takoj naj omenim, da se pri tem ne omejuje le na cestni promet. V najširšem 
smislu se ukvarja z vlogo človeških dejavnikov v prometu in transportu. Pristop k 
obravnavani snovi je v osnovi ergonomski, to je ukvarja se se sestavom človek — 
stroj ( = vozilo), v katerega je kot sestavina vključena tudi pot. Tak pristop seveda 
pomeni, da je v ospredju človekovo zaznavno-gibalno obnašanje, osebnostni in 
socialni dejavniki pa so potisnjeni bolj v ozadje, čeprav se jim pisec predvsem v 
sklepnih poglavjih ne izogiba. V to ga usmerja specifična javnost, ki ji je knjiga 
predvsem namenjena in ki se ukvarja bolj s t.i. prometnim hardvvareom kot pa z 
ljudmi in njihovimi medsebojnimi odnosi, pa tudi dejstvo, da je bil ergonomski 
pristop eden najbolj uspešnih psiholoških pristopov k prometu. Šele v zadnjem času 
ga vse bolj dopolnjujeta izobraževalni ter socialno-interakcijski pristop, ki se ukvar-
jata predvsem s človeško sestavino v sestavu človek-vozilo-cesta. 

V prvih treh poglavjih obravnava pisec čutne in zaznavne procese ter zaznavno-
gibalno obnašanje. Ukvarja se z osnovnimi značilnostmi delovanja naših čutil, 



zakonitostmi zaznavanja (zaznavanje predmetov, prostora, gibanja; pozornost), 
ter medsebojnimi povezavami in odnosi zaznavanja in gibanja (reakcijski čas, 
ciljani in spremljevalni gibi, itd.). Pristop k problematiki je informacijskoteoretični. 
V bistvu gre za prikaz nekaterih osnovnih duševnih procesov, ki niso posebej zna-
čilni samo za prometno psihologijo, so pa nujni pogoj za nadaljnje razumevanje 
snovi, posebej če gre za bralca nepsihologa. Piscu je treba priznati, da je, kjer je 
le mogel, snov ponazoril s skicami, slikami in diagrami ter uporabil tudi precej 
konkretnih primerov iz različnih prometnih situacij. S tem jo je naredil razum-
Ijivejšo in zanimivejšo. 

Poglavja od četrtega do osmega so neposredno vezana na samo prometno 
situacijo. Tako četrto poglavje »Kazalniki informacije in komande« obravnava 
sestav človek-vozilo ter načine človekove predelave informacij, ki mu jih dajejo 
različne naprave v vozilu, ter njegove odzive na njih. Naslednje poglavje se uk-
varja s fizičnim in klimatskim okoljem, to je z vidljivostjo, hrupom, vibracijami, 
temperaturo in vlažnostjo ter njihovimi vplivi na voznika. T o sta v bistvu klasični 
ergonomski temi, ki nista značilni le za prometne, pač pa še za mnoge druge si-
tuacije npr. predvsem v industriji. Šesto poglavje. »Delovna obremenitev in 
režim dela« dopolnjuje obravnavo z utrujenostjo, budnostjo, bioritmi in spanjem. 
V zvezi s tem poglavjem je potrebno opozoriti na vključitev problematike dnev-
nih bioritmov (kar je npr. v tesni zvezi z nočnim delom oz. vožnjo), kot sodobnega 
pristopa, ki ni samo moden, pač pa njegovo upoštevanje precej prispeva k var-
nosti prometa. 

Sledi obravnava sposobnosti in njihovega merjenja. Poglavje daje soliden 
pregled sposobnosti potrebnih za uspešno in varno vožnjo. Vrnil pa bi se k že 
na začetku izrečeni pripombi. Pisec namreč obravnava sposobnosti sicer res v 
kontekstu prometne situacije, a ločeno, vzeto iz konteksta celotne osebnosti. To 
seveda ni kakšen poseben piščev greh, pač pa splošna lastnost ergonomskega 
pristopa in večine tovrstnih knjig. Zavedati pa se moramo, da sicer sposobnosti 
resda od določene stopnje naprej, predstavljajo nujni pogoj za uspešno vožnjo, 
vendar ne tudi zadostnega. Včasih so nekatere druge osebnostne lastnosti ali 
značilnosti lahko še pomembnejše (agresivnost, nevrotičnost, psihopatija). Pisec se 
tega zaveda, saj v žal vse preskromnem (po obsegu, ne po vsebini) podpoglavju 
»Osebnost« nakazuje pomen te problematike v zvezi s prometnimi nesrečami. 
Morda gre tu tudi za vpliv splošnega prepričanja, da je bil psihološki pristop k 
prometu, zasnovan na proučevanju osebnostnih dejavnikov, do sedaj precej ne-
uspešen, čeprav morda prav zato, ker se je vse preveč ukvarjal s klasičnimi men-
talnimi testi, ne pa z ostalimi osebnostnimi lastnostmi. Eno od najbolj zanimivih 
poglavij v knjigi je nedvomno zadnje z naslovom »Prometne nesreče«. Tu pisec 
pobegne iz okvirov zgolj ergonomskega izhodišča in poleg že omenjenih osebnost-
nih dejavnikov opozarja tudi na pomembnost in vlogo starosti, izkušenj, socialnih 
dejavnikov, stališč, alkohola, zdravil, mamil itd. v prometni situaciji. 

Knjiga torej, razen že omenjene snovi, celovito in kompleksno obravnava 
psihološko problematiko prometa. V kolikor jo bo pisec v kateri od prihodnjih 
izdaj dopolnil še v družbeno-osebnostni smeri, bo našla še večji krog bralcev in 
seveda še večjo uporabnost. Sicer vse preredke raziskave, ki se ukvarjajo z 
medosebnimi dejavniki v prometu, s socialno psihologijo prometnega okolja, 



agresivnostjo na cesti, itd. oziroma se sploh bolj ukvarjajo z ljudmi in njihovimi 
medsebojnimi odnosi, z vozilom pa kolikor na te odnose vpliva, tako dopolnitev 
opravičujejo. To seveda niso očitki piscu — ta je v uvodu jasno povedal s čem 
se bo ukvarjal — pač pa bolj razmišljanje o tem, da poleg prikazane problema-
tike pogrešamo tudi psihološko obravnavo teh ostalih vidikov prometne situacije. 

Naj omenim še nekaj tehničnih podatkov o knjigi. Spada med obsežnejše, saj 
šteje kar 262 strani. Pisec je vsako od osmih poglavij sklenil z navedbo virov, kar 
bralcu posebej olajša eventualno nadaljnjo obravnavo dane snovi. Obravnava 
tako najnovejše vire predvsem s konca sedemdesetih let, navaja pa tudi nekatera 
danes že klasična dela. Zapostavljene niso niti raziskave domačih raziskovalcev. 
Med njimi so tudi piščeve lastne. Tako lahko bralec primerja tudi dosežke do-
mače znanosti s tujo, ter morda lažje vidi kaj bi v prometni psihologiji še morali 
raziskovati, kje smo v tem najšibkejši. 

Knjiga predstavlja dobrodošel prispevek k naši strokovni psihološki literaturi, 
ne le zato, ker je ena redkih, ki jih s tega področja sploh imamo, pač pa tudi 
zaradi vrste koristnih spoznanj, ki jih prinaša. 

Marko Polič 



Razširjena in poglobljena znanstvena tematizacija 
družbeno-moralne vzgoje 

Zapis ob knjigi prof. dr. B. Rakiča »Procesi i dinamizmi vaspitnog djelovanja«.* 

I. 

Vsako znanstveno delo — kakor bolj ali manj tudi drugačno človekovo udej-
stvovanje — ima tako svoje objektivne vzroke, gibala in sprožila kakor tudi svoje 
subjektivne pogoje, povode, potrebe in pobude. 

Tovrstne objektivne vzroke, gibala in sprožila je vselej potrebno iskati v ce-
loviti družbeni dinamiki določenega socialnega časa in prostora, medtem ko je 
treba subjektivne pogoje, povode, potrebe in pobude iskati v prizadetosti, želji in 
volji ter sposobnosti pisca oziroma raziskovalca, da s svojim delom doprinese 
določen delež k novemu tematiziranju, k boljšemu spoznavanju in k uspešnejšemu 
spreminjanju ter razvijanju stvari, pojava ali procesa, ki so predmet njegovega 
obravnavanja. 

Potemtakem znanstveno delo ne more biti utemeljeno le z objektivnimi vzroki, 
gibali in sprožili, kakor ne more biti utemeljeno le s subjektivnimi pogoji, povodi, 
potrebami in pobudami. To zaradi tega, ker ob zgolj objektivni povzročenosti po-
navadi trpi za pozitivizmom, pragmatizmom in kratkovalovnim aktualizmom, med-
tem ko zgolj ob subjektivni pogojevanosti največkrat trpi za voluntarizmom, sub-
jektivizmom in samouveljavljanjem pisca. 

Kriterij utemeljenosti znanstvenega dela torej ni samo koncizna zamejitev 
problema in korektna uporaba terminologije ter metodologije miselnega in ra-
ziskovalnega postopka, temveč tudi in predvsem njegova objektivna kavzalnost, 
to je njegova družbeno-razvojna utemeljenost, in njegova subjektivna pogojeva-
nost, ki pa se jedri in pojavlja v njegovi znanstveno-razvojni utemeljenosti oziro-
ma imperativnosti. 

Analiza tovrstne objektivne povzročenosti in subjektivne pogojevanosti znan-
stvenega dela — ki ju moremo imeti za njegovo primarno utemeljenost — je za-
radi tega nadvse pomembna, saj nam postavlja znanstveno delo v določen stvarni 
okvir in ga s tem opredeljuje kot nujnost razvoja življenja in dela, medtem ko 
nam analiza zgolj njegovih kriterijskih zahtevkov (opredelitev problema, termino-
logija, metodologija!) — ki pa sestavljajo njegovo sekundarno utemeljenost — 

* Dr. Branko Rakič, Procesi i dinamizmi vaspitnog djelovanja, Svjetlost, Sarajevo, 1976. 



znanstveno delo nemalokrat odtujuje, prikazuje nemalokrat kot stvar za sebe ali 
kot stvar za ocenjevanje oziroma celo za prestiž njegovega ustvarjalca. 

Ugotoviti moramo, da ima Rakičevo delo, ki je predmet našega zapisa, obe na-
vedeni zahtevani utemeljenosti: a) družbeno-razvojno in b) znanstveno-razvojno. 

Ad a) Družba z aspiracijami socialističnega samoupravljanja se na poti ures-
ničevanja svojih teženj po osvobajanju človeka nujno srečuje ne samo z vprašanji 
novih družbenih odnosov, vznikajočih iz specifično razvitih produkcijskih proce-
sov, temveč tudi z vprašanji izobraževanja, to je znanstvenega osveščanja človeka, 
in ob tem še predvsem z vprašanji vzgoje, to je z vprašanji socializiranja in huma-
niziranja človeka. 

Vzgoja se v socialistični samoupravni družbi najtesneje dialektično povezuje 
z izobraževanjem. S tem pa izgublja svoj znani značaj in svojo znano funkcijo 
ohranjevanja družbene danosti in izgublja tudi svojo znano usmerjenost zgolj na 
nižje družbene plasti, v čemer se izraža njena antirevolucionarna vloga v ostro 
razredno izdiferenciranih družbah. 

Nasprotno vsemu temu postaja vzgoja v družbah, ki težijo v brezrazrednost, 
njihov eksistenčni in temeljni evolucijski element. Še več, v pedagoški oziroma 
v vzgojno-izobraževalni revoluciji, ki predstavlja najvišjo razvojno kakovostno 
stopnjo vsake revolucije na črti od ekonomske, oblastne, državotvorne itd., dobi 
sleherna družbena preobrazba svojo potrditev, zgodovinsko opravičilo in razvojno 
verifikacijo. 

Vsega tega danes pri nas ni težko opažati. Vzgoja v širšem pomenu besede, 
to je kot funkcija družbe in človeka v njej, ter vzgoja v ožjem pomenu besede, to 
je kot družbeno-moralna vzgoja, postaja v socialistično samoupravnost razvijajoči 
se družbi podobno pomemben evolucijski conditio sine qua non, kakor so ustrez-
no razviti produkcijski procesi in odnosi ter nanje se navezujoči družbeni procesi 
in odnosi. 

Vse to pač zaradi osnovnega telosa (cilja, smotra) takšne družbe, ki je osvoba-
janje človeka in prek tega njegovo celotenje ali totaliziranje vseh plasti njegovega 
bivanja, mišljenja in delovanja. 

Ta telos socialistične samoupravne družbe pa zahteva po eni strani vzgojo in 
ob njej družbeno-moralno vzgojenost njenih članov kot enega izmed pogojev nje-
nega uresničevanja in razvijanja, po drugi strani pa se morata hkrati pojavljati 
vzgoja in vzgojenost ljudi tudi kot rezultat, efekt, posledica njenega zgodovinske-
ga potrjevanja. 

Preprosto povedano: socialistične samoupravne družbe ni — biti ne more — 
brez vzgoje in brez ljudi, ki so vzgojeni za uresničevanje njenega nakazanega 
smotra ali telosa, to je za osvobajanje drugega človeka in samega sebe v dinamiki 
ustreznih produkcijskih in družbenih procesov ter odnosov. 

Toda ob tem ne gre za vzgojo in vzgojenost, kakršni sta nam doslej poznani, 
saj predstavljata takšna vzgoja in vzgojenost eno temeljnih negacij socialistične 
samoupravne družbe. Mislimo pri tem na različne variante znane kondicionalne 
(S-R) vzgoje in iz nje izvirajoče modelno-konformne vzgojenosti ljudi, kar mo-
remo kot značilnost pripisati vsej vzgoji fevdalne in meščanske družbe. 

V socialistični samoupravni družbi gre namreč za nujno novo razvojno kvali-
teto vzgoje in vzgojenosti ljudi, ki raste iz samosprejetja ciljev, principov, vrednot 



in poti vzgoje, porajajoče se iz lastne aktivnosti človeka, iz njegove samovzgoje, 
to je iz samoupravljanja, samovodenja, samousmerjanja na poti lastne vzgoje in 
vzgojenosti. 

Ad b) Vedno bolj pa nam postaja prezentno — tudi tistim, ki so bili doslej 
slepi za to dejstvo — da pa takšne vzgoje niti v teoriji, še manj v organizirani pe-
dagoški praksi, vse do danes nimamo. 

Če smo se do danes bolj ali manj srečno rešili »teorije« palice (šiba novo mašo 
poje), vrtnarstva (otrok je drevesce, pedagog vrtnar!), voska (otrok je »odtis« sta-
rejših!), potreb (laissez-faire), pa se teorije pogojevanja v bolj ali manj variiranih 
racionalah in njim korespondentni praksi nikakor ne moremo znebiti. 

In prav v tem je problem, saj je nauk o kondicioniranju vedenja ali reagiranja 
prenešen v teorijo in prakso vzgoje, globinsko kontraindiciran teoriji in praksi 
vzgoje socialistične samoupravne družbe. T o zaradi tega, ker gre v kondicionirani 
vzgoji za upravljanje, manipuliranje z vzgajancem, ne pa za njegovo samouprav-
ljanje v vzgojnem procesu. 

In prav to samoupravljanje v vzgojnem procesu je tisti postulat, iz katerega je 
edino mogoče koncipirati teorijo vzgoje in metodizirati vzgojno prakso, kakršna 
mora biti lastna socialistični samoupravni družbi. 

So znaki, ki nam kažejo da se je dr. Rakič, ko je pisal svoje delo, globoko 
zavedal svojih družbenih dolžnosti in .svojih strokovnih odgovornosti pri razvijanju 
takšne teorije vzgoje in pri oblikovanju takšne vzgojne prakse, ki bi ustrezala 
rala našemu družbenemu hotenju. 

V uvodnem poglavju »Potreba za razvijanjem i jačanjem vaspitnog rada« 
(15—17; številke v oklepajih pomenijo vselej strani v knjigi!) govori prav o nujni 
potrebi preučevanja in uresničevanja vzgoje v socialistični samoupravni družbi. 
V istem poglavju tudi razglaša svoje zavedanje, da je potrebno vzgojo, točneje, 
družbeno-moralno vzgojo, znanstveno širše in globlje tematizirati, kot je bila tema-
tizirana doslej. 

Ugotoviti moramo, da je avtor svojo osrednjo strokovno nalogo, za katero 
se je v tem delu zadolžil, opravil nadvse uspešno. Zakaj lahko to trdimo? 

a) Najprej je nemara pomembno poudariti, kako je v tem delu razširjen znan-
stveno-tematizacijski pristop k vprašanjem vzgoje, posebej družbeno-moralne 
vzgoje. Lc-ta ni samo ozko pedagoški oziroma metodični, temveč široko inter-
disciplinaren, saj korenini Rakičeva tematizacija pojava in operative družbeno-
moralne vzgoje v psihologiji osebnosti, psihologiji motivacije, klinični psihologiji, 
psihiatriji in mikrosociologiji (242). 

b) To pa kaže, kako se je Rakič v svojem obravnavanju družbeno-moralne 
vzgoje pridružil tistim našim pedagogom, ki razširjajo znanstveno tematizacijo 
vzgoje iz zgolj družbeno-zgodovinskih obravnav tudi na mikrosocialno-antropo-
loške ravni. Njegov velik doprinos pri tem je, da je družbeno-moralno vzgojo 
v mikrosocialnem-antropološkem tematiziranju tako bogato interdisciplinarno 
utemeljil, s čimer je veliko doprinesel k progresivnemu znanstvenemu, to je k 
marksističnemu obravnavanju družbeno-moralne vzgoje. 

S tem pa je R. razširil teoretični pristop daleč prek naših dosedanjih obravna-
vanj pojava družbeno-moralne vzgoje. V tej tematiki namreč poznamo doslej pri 
nas: filozofsko-analitični (V. Pavičevič), filozofsko-aksiološki (V. Rus), filozofsko-



pedagoški (A. Vukasovič), družbeno-zgodovinski (M. Dekleva), pedagoško-me-
todični (D. Frankovič), empirično-raziskovalni (I. Šegula, R. Peašinovič, B. Popo-
vič, J. Djordjevič) in pedagoško-psihološki (B. Popovič) pristop. 

Vsemu temu je R. v svojem delu še pridružil pedagoški procesualno-dinamski 
pristop, s čimer je doprinesel k širokemu antropološkemu tematiziranju teorije 
in prakse družbeno-moralne vzgoje. V tem je vsekakor njegova velika strokovna 
zasluga. Za naše vrednotenje tega dela celo ena temeljnih in osrednjih! 

Z nakazanim procesualno-dinamskim pristopom v obravnavanju družbeno-
moralne vzgoje se je R. vpisal v tabor tistih njenih obravnavalcev, ki tovrstno 
pedagoško akcijo grade na procesih in dinamizmih osebnosti oziroma na sociali-
zaciji človekovega ega. S tem pa se R. diferencira najprej od tabora normativistov 
(vse so jim različne norme družbeno-moralnega obnašanja!), zatem od tabora 
metodičarjev (vse jim pomenijo metode, tehnike in sredstva moralnega vzgajanja!) 
in slednjič od tabora taksonomistov (temeljni so jim pri družbeno-moralni vzgoji 
cilji, ki jih zasledujemo in naloge, ki si jih postavljamo!). 

c) Iz tako zasnovanega tematiziranja pojava in operative družbeno-moralne 
vzgoje se mu je nujno razkrivala njena povsem nova »Arhimedova točka«. To 
pomeni, kot pedagoškoakcijski temelj družbeno-moralne vzgoje se mu niso prika-
zovale družbeno-moralne norme, temveč procesi in dinamizmi v okviru socializa-
cije in humanizacije človeka, njegove osebnosti. 

Od tod tudi vznikanje takšnih in podobnih racional za pojmovanje oziroma 
tematiziranje vzgoje, posebej še družbeno-moralne vzgoje: vzgoja temelji v samo-
aktivnosti človeka (52,292); vzgoja zahteva najprej razumevanja samega sebe 
(288), kar šele omogoča samospreminjanje (105,241); vzgoja je samokontrola 
(201); je internalizacija (52,104); vzgoja je samovzgajanje (171); vzgoja je samo-
reccpcija (108, 184); vzgoja je samonagrajevanje (108); vzgoja je samodisci-
plina (201); vzgoja je samobvladovanje (221); vzgoja je tekmovanje s samim 
seboj (173); vzgoja je samopredpisovanje vedenja (84); vzgoja je borba 
s samim seboj (95); vzgoja je oblikovanje ego-ideala (106); vzgoja je proces iden-
tifikacije (108,255,304); vzgoja počiva na oblikovanju slike o sebi (62,239); vzgoja 
je svetovanje (55) itd. 

Vse to pa so brez dvoma postulati, brez katerih si ni mogoče zamisliti teorije 
in prakse družbeno-moralne vzgoje v razvitejši socialistični samoupravni družbi. 

d) Teh svojih racional za pojmovanje in uresničevanje družbeno-moralne 
vzgoje pa R. ne jemlje »iz zraka«, to je iz svoje strokovne subjektivnosti, tem-
več iz nespornega znanstvenega temelja o reagiranju živih bitij in vedenja člo-
veka. Od tod v njegovem delu toliko poročanja o različnih eksperimentih in drugih 
raziskovanjih, s čimer je gotovo prvi pri nas začel graditi pozitivni znanstveni 
temelj vzgoje, posebej družbeno-moralne vzgoje, saj teh vprašanj tako znanstveno-
objektivno pri nas še ni nihče tematiziral. Ob tem je R. prvi pri nas zaoral brazdo 
znanstveno-objektivne obravnave v problematiki vzgoje, po kateri bo nujno po-
trebno hoditi tudi v prihodnje, če bomo hoteli vzgojo osvoboditi znanega razno-
vrstnega voluntarizma in jo postaviti na nesporne znanstvene temelje ter jo šele 
prek tega ponuditi naši razvijajoči se socialistični samoupravni družbi kot so-
ustvarjajočo in integralno prvino njenega razvoja, ne pa le kot njeno pasivno 
odraznost, oziroma funkcionalnost in uporabnost. 



e) Kot posledica teh novih elementov se pojavlja v R. tematizacijskem pristopu 
vzgoje oziroma družbeno-moralne vzgoje tudi njena povsem nova teleologija. 
Smoter tako pojmovane družbeno-moralne vzgoje ni navajanje na izpolnjevanje 
določenih norm, temveč je človekova sreča, da je socializiran in humaniziran član 
svoje progresivne družbene skupnosti (socialna identifikacija), za razvoj katere 
se sam odloča enako boriti, kakor za razvoj samega sebe (108—112). 

f) Navedene racionale R. teorije in prakse vzgoje, točneje družbeno-moralne 
vzgoje, grajene na internalizaciji zunanjih impulzov in na samoaktivnosti otroka, 
mladostnika, odraslega ter navedena teleologija v smislu samospreminjanja in 
identificiranja pa nam avtentično govore tudi o idejnosti tega R. opusa, v ka-
terem R. marksistične idejnosti ne deklarira, temveč enostavno marksistično raz-
pravlja, piše in rešuje probleme, ki si jih postavlja iz aktualnega sindroma naše 
družbeno-moralne vzgoje. Posebno prepričevalen je glede tega drugi del knjige, 
v katerem nastopa avtor predvsem kot pedagog in metodik moralne vzgoje 
(147—328). 

g) Skozi celotno delo pa pisec kaže, da se zaveda, kako je takšno široko inter-
disciplinarno utemeljevanje in znanstveno-pozitivno fundirano reševanje proble-
mov družbeno-moralne vzgoje skrajno zapleteno in težko delo, ki ga v šoli ni-
kakor ne more uspešno razvijati in opravljati učitelj sam, temveč da pri tem nujno 
potrebuje strokovno pomoč, ki jo R. vidi v delovanju pedagoško-psihološke (to 
je šolske svetovalne) službe na šoli. Od tod toliko mest v knjigi, kjer je mogoče 
najti poudarek na tej inovativni operativni (16, 151, 157, 16, 175, 19, 179, 204, 
213, 216, 239, 257, 267, 271, 291, 297, 304, 317, 326). S tem je R. eden redkih 
naših avtorjev, ki se opredeljuje za strokovno delitev dela v šoli in za nujno po-
trebno strokovno timsko uresničevanje vzgojno-izobraževalnega procesa. 

h) Na koncu te načelne evalvacije je potrebno še omeniti, kako »nagazi« R. 
s tem, ko se odloči tematizirati družbeno-moralno vzgojo z vidika procesov in 
dinamizmov, ki potekajo ob tovrstnem socializacijsko-humanizacijskem aktu v 
razvijajoči se osebnosti otroka, na pomembno fundamentalno vprašanje o eni 
temeljnih nalog družbeno-antropoloških znanosti. 

Znano je, da se je doslej tako za prirodoslovne kakor za družboslovne in 
antropološke znanosti razglašala kot temeljna naloga: iskanje objektivne vzroč-
nosti ali kavzalnosti predmetom, pojavom in procesom. V družbeno-antropoloških 
znanostih je ta postulat vselej povzročal težave, saj je pri upoštevanju oziroma 
iskanju zgolj objektivne vzročnosti vodil te znanosti v pozitivizem; pri upoštevanju 
oziroma iskanju tudi in predvsem subjektivnih »vzrokov« pa v subjektivizem. 
Zanimivo je, kako je ta funkcionalni dualizem v znanosti posredno presežen z 
opozorilom na procese in dinamizme v naslovu tega R. dela. 

To pa pomeni, kakor moramo tudi v družbeno-antropoloških znanostih iskati 
objektivno kavzalnost, ki jo predstavljajo sestavine družbene baze, tako moramo 
hkrati iskati za pojasnjevanje in razumevanje družbeno-antropoloških pojavov 
pa tudi njihove procese in dinamizme, ki le-te pojave enako objektivno določujejo. 
Potemtakem je naloga družbeno-antropoloških znanosti, da iščejo in ugotavljajo 
tako objektivno kavzalnost (produkcijski procesi in družbeni odnosi!) kot subjek-
tivno pogojevanost svojim pojavom (procesi in dinamizmi konkretne mikrosocialne 
situacije in konkretne človeške osebnosti!). 



Prav ta teza o nujni vključitvi procesov in dinamizmov mikrosocialnih situacij 
in človekove osebnosti v znanstveno tematiziranje družbeno-moralne vzgoje pa 
je R. tudi omogočila, da je v svojem delu prerastel znani, tematizacijsko zoženi 
družbeno-zgodovinski in politekonomski mehanicistični koncept družbeno-mo-
ralne vzgoje, ki se je v imenu marksizma toliko let bolj ali manj avtoritativno 
postavljal v naši tovrstni teoriji in praksi. 

Izčlenjene temeljne teoretične doprinose in širokodimenzionalne implikacije 
takšnega tematiziranja družbeno-moralne vzgoje moremo razkriti iz najširšega 
družbeno-razvojnega in znanstveno-razvojnega razgleda po tem R. delu. 

Toda za globalno evalvacijo tega opusa se moramo z ravni občega spustiti 
tudi na raven posebnega in posameznega ter pogledati, kako R. obravnava pojav, 
teorijo in prakso naše družbeno-moralne vzgoje na teh dveh ravneh. 

To pa pomeni podrobno strokovno evalvacijo besedila. 
S takšnim diferenciranim dvonivojskim evalvacijskim pristopom se v tem za-

pisu obračamo zoper znani kritiški stereotip, ki ji v tem, da sporna vrednost 
nekega besedila že nujno posteriori pomeni tudi sporno vrednost celotnega opusa 
določenega pisca. In narobe: da velika vrednost nekega besedila že eo ipso po-
meni tudi takšno visoko evalvacijo zadevnega opusa. Seveda je med njima nujen 
dialektični odnos, toda ne premosorazmeren, temveč poln presenečenj in nasprotij. 
Ob tem pa je seveda najbolje, če se oba tovrstna evalvacijska nivoja pokrivata, 
skladata. 

Evalvacijo besedila, ki strukturira R. knjigo »Procesi in dinamizmi vaspitnog 
djelovanja«, bi lahko najbolj celovito opravili tako, da bi analizirali naslednje 
njegove sestavine: namen, povod, vsebina, struktura, metodologija, terminologija 
in grafična izvedba (tisk), kar pa moramo zaradi omejenosti obsega ocene 
opustiti! 

Podrobna študijska in kritična analiza vsebine R. dela nam k evalvacijil 
o njegovi družbeni in znanstveni upravičenosti oziroma utemeljenosti (ki smo jo 
razčlenili v prvem delu tega zapisa!) dodaja še vrsto novih vrednosti, ki pa jih je 
težko vse pravično našteti, saj je delo pravi akumulator evokacij in inovacij, ki 
se pojavljajo v bralčevi strokovni zavesti ob študiju te knjige. Na j v ta sklep 
poskusimo zapisati še nekatere druge impresivne vrednote tega dela. 

1. Najprej je mogoče ugotoviti, da se to delo kreativno tesno povezuje z aspi-
racijami naše današnje preobrazbe vzgoje in izobraževanja. Njegov doprinos je 
v tem, da današnjo idejo usmerjanja ne zapira samo v okvir izobraževanja, tem-
več z n jo teoretično in operativno zasega tudi vso vzgojo, vsa vzgojna področja, 
posebno še družbeno-moralno vzgajanje. Mogoče je celo reči, da je eden izmed 
teoremov, na katerem počiva celotno delo: vzgoja je usmerjanje človeka oziroma 
njegovo samousmerjanje. Zelo zanimiva metodična načela za uresničevanje tega 
teorema daje v poglavju o motivaciji (162—165). 

S tem pa je R. posegel v resnično globalno preobrazbo naše vzgoje in izobra-
ževanja in ni ostal le pri »usmerjevalnem intelektualizmu«, ki je bolj ali manj 
značilen za sedanjo stopnjo uresničevanja naše tovrstne preobrazbe. 

2. S tem svojim kapitalnim delom je R. anticipiral sklep zadnjega, to je IV. 
kongresa pedagogov Jugoslavije, da je potrebno začeti graditi avtohtono našo 
teorijo vzgoje, to je pedagogiko socialistične samoupravne družbe. 



V tem delu je namreč brez dvoma več elementov takšne nujno potrebne 
preorientacije od dosedanjih preseženih k resnično novim konceptom teorije 
vzgoje, ki bi mogli biti konstitutivni za strukturacijo pedagogike naše družbe. 

Najprej gre za preobrat v obravnalnem pristopu k vprašanjem vzgoje. Le-ta 
je bil doslej predvsem eksternalistični (lahko bi tudi rekli: centripctalni, ekspre-
sijski!), saj so bili v njegovem okviru postavljen kot temeljni (in kdaj tudi edini) 
determinatorji vzgoje vplivi od zunaj, to je impulzi iz socialnega makro in mikro 
okolja. V ozadju tega pristopa stoji najprej nepoznavanje človeka in njegovega 
doživljanja ter vedenja, zatem behavioristična oziroma refleksološka teorija člove-
kovega reagiranja in slednjič še znani sociološki mehanicistični determinizem. 

Ugotavljati je mogoče, kako smo v naši dosedanji pedagogiki vsemu temu 
plačevali težke davke. Toda neodjenljivo preraščanje družbe v socialistično samo-
upravnost zahteva danes vse novejši pristop, ki pa ne sme pomeniti ukinjanja 
ali zanikovanja znanstveno nespornih sestavin eksternalističnega pristopa, tem-
več le njegovo dopolnitev, integrativno dograditev in s tem novo dialektično 
stopnjo. In to je internalizacijski (impresijski, centrifugalni) pristop k teoretičnim 
in praktičnim vprašanjem vzgoje. 

Preko novega pristopa, ki se pri nas sicer že dlje časa pojavlja v mislih in 
delih nekaterih pedagogov (a je bil doslej vselej znova anatematiziran!) pa se kot 
izhodišče in telos vse vzgoje postavlja osvobajanje, razodtujevanje, totaliziranje 
človeka v socialistični samoupravni družbi. S tem se je R. odzval zahtevi, ki jo 
postavlja samoupravljanje, da je treba poleg družbeno-zgodovinske tematizacije 
razvijati tudi mikrosocialno-antropološko obravnavanje vzgoje, kar implicira tezo, 
da vzgoja človeka ne poteka le pod vplivi, impulzi od zunaj, temveč da se človek 
prek internalizaoije teh vplivov vzgaja sam (aplikacija samoupravljanja na pro-
ces in dinamiko vzgoje!). V tem je treba iskti vzrok, da pomeni vzgoja R. »ši-
rjenje in krepitev ego-procesa« (303). 

Ugotoviti je še potrebno, da R. delo dokazuje, kako avtor ne zapada v ne-
varnost, ki si jo z novim in drugačnim pristopom sam ustvarja, namreč v nevar-
nost, da bi internalizacijsko tematizacijsko smer vzgoje absolutiziral. Te nevar-
nosti se R. rešuje s svojo bogato dialektično mislijo. Njegova zasluga ob tem je 
v znanstveni argumentaciji in verifikaciji novega pristopa. Upati je mogoče, da 
poslej mikrosocialno-antropološki vidik v tcmatizaciji naše pedagogike le ne bo 
več veljal za tako nepotrebnega, neznanstvenega in idejno »nevarnega« kot je 
večkrat doslej. 

3. Nekaj podobnega je R. opravil na področju in za področje teorije iri/ 
prakse družbeno-moralnega vzgajanja. Izkoristil je inovativnost samoupravljanja 
tudi za to problematiko, kar pomeni, da je v temelj svoje tovrstne tematizacije 
postavil moralo sporazumov in dogovorov ter identificiranje s takšno moralo, 
kar pomeni, da je v temelj te tematizacije postavil avtonomno moralo človeka 
socialistične samoupravne družbe. S tem je R. presegel dosedanje koncepcijske 
smeri družbeno-moralne vzgoje, med katerimi so pri nas znane: eshatološko-nor-
mativistična, družbeno-zgodovinska, mehanistična in operativno-instrumenta-
listična. S tezo, da je moralna zavest oziroma moralno vedenje efekt učenja in 
vadenja, postavlja novo smer, ki želi veljati za pozitivno znanstveno utemeljeno 
koncepcijsko smer družbeno-moralne vzgoje in bi jo bilo mogoče označevati kot 



vedenjsko-instruktivistično (instrukcija — učenje, vežbanje). Takšno novo kon-
cepcijsko smer družbeno-moralne vzgoje, (ki je pa nikakor ne gre enačiti s ka-
kršnimkoli etično-moralnim intelektualizmom) nam razkriva R. tematizacijska 
veriga, ki jo sestavljajo naslednji členi: faktorji osebnosti — osebnost — inter-
nalizacija — učenje — moralna zavest — ponovno učenje, — vežbanje — spre-
minjanje vedenja. S to novo koncepcijsso smerjo pa R. premaguje fatalizem, ki 
se skriva v eni ali drugi dosedaj navedeni tematizaciji družbeno-moralne vzgoje 
in daje procese in dinamizme tovrstnega vzgajanja v roke človeku samemu, saj 
se je moralnosti mogoče učiti in naučiti, se vežbati v njej in jo uvežbati. S tem 
pa postaja človek sam odgovoren za to dimenzijo svojega jaza, s čimer moralnost 
neha biti sinonim za prilagojenost in konformnost, temveč nujna sestavina ima-
nentnosti človeka, znak njegove osebnostno celovite in vselej kreativne samo-
aktualizacije. 

4. In kako je sicer opravil svoje pionirsko delo ob markiranju in strukturi-
ranju te nove koncepcijske smeri? 

Na osnovi analize besedila lahko ugotovimo, da nadvse korektno in idejno 
mnogoplastno. 

Najprej je potrebno opozoriti na dialektičnost njegovega obravnavanja, saj 
vselej govori o tesni povezanosti pojavov in procesov, ki so relevantni za pojasnje-
vanje in tematiziranje družbeno-moralne vzgoje ter o njihovi stalni dinamiki in 
boju nasprotij med njimi (internalizacija, stališča). Avtorjev posebni vidik dialek-
tike je najti še v tem, da v okviru moralne vzgoje posameznega človeka ne postavi 
nasproti družbi, temveč zahteva za oba tovrstno oblikovanje (19). 

Potem gre za sestavino humanizma v njegovi tako usmerjeni konceptualiza-
ciji družbeno-moralne vzgoje. Po avtorjevem prepričanju je namreč njena naloga, 
da človeka osrečuje in da ga med drugim uči tudi trpeti, ne pa da ga vrednostno 
in doživljajsko modelira v vedenjsko serijskega človeka (20, 21, 22, 52). 

Ena osnovnih značilnosti takšne koncepcijske smeri vzgoje je, da raste iz 
upoštevanja neovržne materialne baze, to je iz potreb človeka kot generičnega 
in posebnega družbenega ter posameznega oziroma osebnostnega bitja, ne pa iz 
ene ali druge eshatologije in nanjo navezujočega se etičnega voluntarizma. 

Takšna bistvena značilnost te koncepcijske smeri je še, da zahteva kreativnost 
tako od človeka samega v procesu lastne moralne rasti kakor tudi od tistih, od 
katerih je ta proces odvisen (starši, vrstniki, odrasli, vzgojitelji — 190). 

Pomembno je tudi, da pisec gradi svojo obravnalno smer najprej na 
kritičnosti kot tematizacijskem načelu, ko eksplicira in analizira pojav in proces 
ter akt družbeno-moralnega vzgajanja, zatem pa tudi na kritičnosti kot črti člo-
vekove osebnosti, ki je nadvse pomembna za družbeno-moralno vzgajanje. 

Ne zadnja in zaradi tega ne manj pomembna pa je operativna usmerjenost 
njegove tovrstne konceptualizacije. Ne zanima ga namreč toliko družbeno-moralna 
vzgoja kot pojav (družbeni, pedagoški itd.), temveč predvsem kot akt, to je kot 
specifičen delovni proces v pedagoškem območju. S tem prerašča R. znano »naj« 
— in »treba« — pedagogiko (165). Cilj vzgoje je zanj obvladovanje samega sebe 
(221). Vsa tematizacija vzgoje je zanj usmerjena v pedagoško akcijo. 

R. operativna orientacija družbeno-moralne vzgoje, ki nam jo razčlenjuje in 
utemeljuje v svojem delu je takšna, da doprinaša k resničnemu optimiranju druž-



beno-moralnega vzgajanja in takšne vzgojenosti našega človeka. Vpričo današ-
njega tovrstnega pesimizma je nemara v tem ena največjih družbeno-akcijskih vred-
nosti tega dela, ki jo moramo pridružiti njegovi nedvomni temeljni teoretični 
vrednosti, ki je v tem, da je R. v tej svoji knjigi začel graditi za našo socialistično 
samoupravno stvarnost vse bolj potreben družbeno-moralni edukacijski nauk o 
človeku kot celovitem biopsihosocialnem bitju, ne pa le o človekovi osebnosti 
(psihološki konstrukt!). 

Nanizali smo le nekaj nespornih vrednosti tega temeljnega pedagoškega dela. 
Njegovo pravičnejšo evalvacijo pa bo opravil prihodnji razvoj teorije in prakse 
družbeno-moralne vzgoje pri nas in drugod. Šele takrat bo mogoče tudi na 
osnovi komparacije bolj pravično in bolj verificirano ugotavljati, v čem so bile 
za dani čas in prostor nesporne odlike dela, v čem je pričujoče R. tematiziranje 
družbeno-moralne vzgoje pomenilo pravo preokretnico, v čem je bilo ujeto v razvoj 
naše družbe in naše pedagoške znanosti ter v čem je pomenilo kakšen morebitni 
korak vstran od ciljev, ki si jih na vzgojno-izobraževalnem področju danes po-
stavljamo vsi in ki si jih je pri pisanju tega dela postavljal tudi sam prof. dr. 
Branko Radič. 

dr. Franc Pediček 



Roman Albreht: Družbena lastnina 

Gospodarski vestnik, Ljubljana 1981, 430 str. 

V uvodni besedi avtor opozori na pogojenost in inspiracijo njegovega dela 
s Kardeljevo socialistično družbeno mislijo in ustvarjalno revolucionarno dejav-
nostjo. Kardeljevo delo je prisotno v vseh dosedanjih obdobjih razvoja družbeno-
lastninskih odnosov in tako predstavlja ustrezno osnovo in izhodišče za analizo 
preteklega kot načrtovanje prihodnjega razvoja. 

Sledi strnjen prikaz osnovne zgradbe dela ter metode in pristopa proučevanja. 
S tem tekst pomembno pridobi na pedagoško-didaktični jasnosti in preglednosti, 
saj nas že na samem začetku uvede v logično znanstveno postopnost pri spozna-
vanju tako zapletene in kompleksne družbene kategorije kot je ravno lastnina 
oziroma njena aktualna zgodovinska razvojna faza v obliki samoupravne socia-
listične družbene lastnine. 

Kakor za vse osnovne pojme človeške zgodovine (človek, družba, svoboda, 
demokracija itd.) tudi za pojem lastnine velja, da je to polivalentna, kontraverzna 
in kompleksna konstrukcija, obremenjena z ideološkimi elementi in mistifikacijami 
različnih zgodovinskih obdobij, razredov ter definirana s strani številnih sistemov 
znanja in neznanja. 

Zato je logično, da se na pričetku dela razjasni pojmovna in teoretična izho-
dišča, šele nato pa uvede časovna dimenzija, ki pomeni tudi verifikacijski element 
ugotovitvam iz prvega dela. Avtor to stori v prvem razdelku z naslovom Teoretična 
izhodišča in osnove družbene lastnine, zgodovinski presek pa poda v razdelku 
Razvoj družbenolastninskih odnosov v naši družbi. 

V zaključnem in najobširnejšem razdelku z naslovom Dohodkovni odnosi 
pa analizira sistem dohodkovnih odnosov kot nov, specifično jugoslovanski način 
neposrednega povezovanja temeljnih ekonomskih subjektov. 

Ekonomski pojem samoupravne socialistične družbene lastnine razumem kot 
takšno celoto ekonomskih delitvenih razmerij in z njimi reguliranih procesov 
prilaščanja objektov v družbeni lastnini, katere bistvo je, da temelji na delu kot 
osnovi prilaščanja. Dohodek pa pomeni družbeno valorizacijo (seveda ob ustrez-
nih sistemskih predpostavkah) delovnega angažiranja posameznika, organizacije 
združenega dela, panoge, družbenopolitične skupnosti (pač glede na nivo za ka-
terega ga ugotavljamo). 

28 Anthropos 4—6 4 3 3 



Socialistična predpostavka, da delo v obliki proizvodne in upravljalske aktiv-
nosti prilašča proizvedene produkte (uporabne vrednosti, storitve, koristi) striktno 
in sorazmerno svojim delovnim prispevkom implicitno predpostavlja tudi od-
govarjajoč sistem dohodkovnih odnosov koncipiran na osnovi te predpostavke. 

Zato je takšna iztočnica dela logičen strukturni zaključek proučevanja aktualne 
družbenolastninske dimenzije naše družbe. 

Proučevanje lastnine in družbene lastnine prične avtor z analizo teoretične 
in praktične dediščine Marxa, Engelsa in Lenina. Klasiki marksizma se niso 
posebej ukvarjali s problemom lastnine ter so o njej razpravljali le v povezanosti 
z obravnavo drugih ekonomskih, družbenih struktur. Njihova razmišljanja o 
socialistični in komunistični družbeni lastnini pa so temeljila na metodi znanstve-
nih hipotez o možnem razvoju in teoretičnih anticipacijah o pogojih nastanka, 
značaju in funkcijah družbene lastnine. Kot izkustvena, empirična osnova iz 
katere so izvajali družbene principe, funkcije in značilnosti lastninskih odnosov in 
procesov nižje in višje faze komunistične družbe, so jim služile razvojne tendence 
oziroma zakonitosti, ki so jih odkrili pri analizi kapitalistične in predhodnih 
družbenoekonomskih formacij. 

Kljub strogi znanstvenosti njihovega »futurološkega« snovanja so bili zaradi 
izključne teoretičnosti nujno prisotni elementi hipotetičnosti v smislu principov 
verjetnosti oziroma pogojenost z naravo čiste deduktivno hipotetične metode. 
Marx je menil, da se zgodovinsko nastajanje družbene lastnine ujema z obliko-
vanjem delavčevega individualnega prilaščanja — z vzpostavljanjem in-
dividualne lastnine »na osnovi pridobitev kapitalistične dobe: na osnovi koope-
racije in skupne lastnine zemlje ter produkcijskih sredstev, ki jih je produciralo 
delo samo.«1 R. Albreht iz takšne ugotovitve izvaja zaključek, da je »zgodovinska 
naloga socializma, da odpravi lastninski monopol in da razvije družbeno-lastninske 
odnose.« Tako bo prilaščanje na osnovi lastninskega monopola zamenjalo indi-
vidualno delavčevo prilaščanje na podlagi dela, to je na podlagi delovnega pri-
spevka delavcev k rezultatom združenega dela. 

Avtor razčlenjuje tudi Marxovo razmišljanje o delovnem času kot osnovi za 
določitev dela produkta v družbeni lasti, ki ga bo lahko producent »individualno 
použil« (Marx). 

Delavci prilaščajo osebne dohodke na podlagi enake pravice, ki se kaže po 
eni strani v tem, da temelji njihovo prilaščanje na njihovem delu in delovnem 
prispevku k rezultatom skupnega dela, po drugi strani pa v tem, da se delovni 
prispevek ugotavlja in meri z enakimi merili. 

Vendar pa je enaka pravica v taki obliki še vedno »buržoazna pravica«. Njena 
buržoazna prvina je prav v njeni proporcionalnosti z delovnim prispevkom. De-
lavci se namreč telesno ali duševno medsebojno razlikujejo, zato lahko izkažejo 
različno intenzivnost ali t rajanje dela — enaka pravica za enako delo je tako 
neenaka pravica za neenako delo. Priznava torej različno individualno nadarje-
nost, različno produktivnost kot naravno priviligiranost. Vendar pa je načelo 
prilaščanja že v socializmu postavljeno na kvalitativno novo osnovo: 

a) onemogoča eksploatacijo na osnovi monopola posameznika ali skupine; 

1 K. Marx, Kapital, Prvi zvezek, Cankarjeva založba, Lj. 1961, str. 859—860. 



b) takšna menjava akvivalentov nima formalnega značaja menjave delovne 
sile v kapitalizmu; 

c) načelo prilaščanja glede na potrebe je v tej fazi razvoja že prisotno. 
Skladno s predmetom proučevanja se avtor pri vključitvi časovne dimenzije 

omeji samo na obdobje družbene lastnine jugoslovanske globalne družbe in sicer 
prične z obdobjem posredne družbene lastnine, za katerega je bilo vodilo pre-
pričanje, »da je možno v danem zgodovinskem trenutku družbenega razvoja naj-
uspešneje zavarovati in uresničevati razredne in neposredne družbenoekonomske 
interese delavcev in delovnih ljudi v materialni proizvodnji, družbeni reprodukciji 
in družbi tako, da upravljajo s proizvajalnimi sredstvi in drugimi pogoji proiz-
vodnje država, njene institucije in organi.« 

To obdobje je poleg pozitivnih dalo tudi vrsto negativnih rezultatov in zato 
nekateri teoretiki celo preveč izpostavljajo razne deformacije v našem družbenem 
razvoju. Zdi se mi, da je najbolje ocenil pomen in vlogo državnolastninskega 
obdobja E. Kardelj: 

»V naših razmerah je lahko samo oblika državne lastnine odigrala odločilno 
revolucionarno vlogo pri ustvarjanju izhodiščne družbeno ekonomske in materialne 
baze za razvoj socializma pri nas.«2 

R. Albreht pa skladno s takšno ugotovitvijo poudarja , da so družbeni nosilci 
socialističnega razvoja v naši družbi na podlagi analize družbenoekonomske stvar-
nosti po-revolucionamega obdobja spoznali sledeče: 

1. Ohranjanje državnolastninskega monopola nad pogoje in rezultati združe-
nega dela bi pomenilo konec nadaljnjemu premagovanju in odpravljanju družbene 
odtujenosti pogojev in rezultatov dela delavcem. 

2. Nakazano stagnacijo socialistične družbene preobrazbe je možno preseči 
samo z odpravo državnolastninskega upravljalskega monopola in s prehodom 
na nove izvirne oblike neposrednega upravljanja delavcev v združenem delu. 

3. Odločilni vpliv pri političnem in družbenem upravljanju morajo imeti no-
silci interesov in teženj temeljnih slojev združenega dela. 

Zlasti pomembno je, da so takšna realna spoznanja pomenila osnovo za 
ustrezno preobrazbo družbenega sistema posredne v družbeni sistem neposredne, 
samoupravne socialistične družbene lastnine kot zgodovinsko prve in še vedno 
edine obstoječe oblike združenosti delavcev s produkcijskimi sredstvi. 

Avtor sistematično analizira posamezne razvojne faze in deloma tudi nihanja 
v družbenoekonomskem razvoju jugoslovanske globalne družbe, vse do sedanjega 
trenutka družbenolastninskega samoupravljanja. Značilno pa je, da je pristop 
oblikovan bolj v modclski obliki in se tako pojavlja potreba po soočitvi teore-
tičnega standarda z jugoslovansko ekonomsko in družbeno stvarnostjo, ki v šte-
vilnih primerih rcproducira tehnološke, naravne, tržne, državne, upravljalske 
monopole, ki jo tako oddaljujejo od njene idealne modelske oblike. Potrebna bi 
bila sistematična, na osnovi realnega ekonomskega stanja zasnovana analiza 
organizacijske strukture in institucionalne nadgradnje gospodarstva, ki bi poka-
zala stopnjo njene konsistentnosti z družbeno lastnino samoupravnega tipa kot 
osnovnega produkcijskega, ekonomskega odnosa samoupravnega socialističnega 

2 E. Kardelj, Protislovja družbene lastnine v sodobni socialistični praksi, Trideset let 
socialistične Jugoslavije, Monos, Beograd 1975, str. 187. 



ekonomskega in družbenega sistema, kot tistega bistvenega sestavnega dela, na 
katerega in okoli katerega se nagrajujejo, »kristalizirajo« vsi ostali elementi (trg 
in tržni mehanizem, samoupravno družbeno planiranje, ustrezen sistem družbene 
reprodukcije itd.), ki so predpostavka praktične realizacije tako družbene lastnine 
kot samoupravnega socialističnega ekonomskega in družbenega sistema. 

R. Albreht se posebej zadrži pri razčlembi razvojnih tokov v združenem 
delu. Njihovo podlago predstavlja sodobna tehnično tehnološka revolucija ozi-
roma silovit in dinamičen razvoj tehnične in tehnološke podlage družbenega 
dela. T o ima za posledico razvoj delovne sile kot celote primarno miselnih in 
duhovnih sestavin; povečuje se povezanost in odvisnost med osebnimi deli delav-
cev; intenzivno se spreminja tehnična sestava združenega dela oziroma stopnje 
opremljenosti delavčevega živega dela s proizvajalnimi sredstvi. Skratka gre za 
zelo intenzivne procese »proizvodno funkcionalnega podružbljanja družbenega 
dela«, ki pa imajo daljnosežne implikacije. 

Družbenoekonomsko odtujevanje pogojev in rezultatov dela delavcem v vse 
bolj proizvodno funkcionalnem podružbljenem delu in upravljanje z njimi na 
monopolni podlagi postaja ne samo neosnovano, ampak postaja vse bolj dejavnik 
motenj v procesu družbene reprodukcije in zaostrovanja nasprotij (antagonizmov) 
v družbenih odnosih. »Ta kriza pretresa monopolno upravljanje in razpolaganje 
s pogoji in rezultati družbenega dela, ne glede na to, ali temelji na monopolu 
osebne, skupne ali državne lastnine, ali pa na monopolu upravljanja nad sred-
stvi družbene reprodukcije. Ti objektivni procesi v razvoju družbenega dela 
so torej pravi, prvotni, izvirni povzročitelji kriz in soočanj v družbenih odnosih, 
ki pretresajo sodobni svet« (podčrtal F. B.). 

Zlasti v visoko razvitih industrijskih deželah se tako še bolj zaostruje proti-
slovje med visoko stopnjo podružbljenosti dela in ohranjevanjem kapitalističnega 
zasebnolastninskega monopola nad produkcijskimi sredstvi. Kot posledica takšne-
ga procesa se vse bolj jačajo družbene sile, ki delujejo v smeri preobrazbe last-
ninskih odnosov zasnovanih na monopolu razredne zasebne lastnine. 

Progresivni izhod je možen samo v smeri preseganja neusklajenosti načinov 
upravljanja in vodenja, ki so objektivno v neskladju z doseženo ravnijo prozivodno 
funkcionalne podružbljenosti združenega dela in razvojnimi tendencami, ki usmer-
jajo nadaljnji razvoj družbenega dela. T o pa po mnenju R. Albrehta objektivno 
terja preobrazbo monopolnolastninskih odnosov v družbenolastninske. Pod vpli-
vom te objektivne zakonitosti na razvoj družbenih produktivnih sil ter na zaostro-
vanje krize družbenih odnosov, so začele nastajati oblike sodelovanja delavcev 
v upravljanju podjetij (t.i. industrijska demokracija), kar je seveda dolgotrajen 
in postopen proces, ki se mu v prvi vrsti upirajo nosilci lastninskih in drugih 
monopolov. 

Politični boj Za uvajanje posameznih prvin samoupravljanja v lastninske od-
nose v družbenem delu in v družbi se pojavlja v različnih oblikah, na podlagi 
različnih zamisli o družbenih odnosih, z različno močjo in različnimi neposred-
nimi uspehi. 

T o dejstvo samo po sebi ponuja predvsem dva sklepa. Eden je, da je na 
doseženi ravni družbene proizvodnje premik v lastninskih odnosih, od lastninskega 
in upravljalskega monopola k samoupravljanju, objektivna razvojna težnja. Drugi 



je, da razvoj samoupravljanja v družbenem delu v naši družbi ni osamljen pojav. 
Je pojav, ki je očitno na trasi objektivnih razvojnih teženj v sodobni družbeni 
proizvodnji, ki pa se seveda neposredno oblikuje, razvija in uveljavlja v naši 
družbeni praksi v skladu z objektivnimi ekonomskimi in družbenimi pogoji, ki 
se v njih razvija naša družba in njena materialna podlaga.« 

Avtor postavi po mojem mnenju hipotetično trditev, da je glede na stopnjo 
razvitosti družbenih produktivnih sil jugoslovanske globalne družbe potrebna za-
menjava stihijnosti »tržnega trga« z urejenostjo »samoupravnega trga« (A. Bajt), 
kar je bilo v veliki meri tudi storjeno z operacionalizacijo našega ekonomskega 
sistema v smeri njegove institucionalizacije.3 

Menim, da je izredno težko določiti »pravi trenutek« v družbenoekonomskem 
razvoju določene družbe, ko je potrebno izvesti radikalne premike v institucio-
nalni nadgradnji, organizacijski strukturi njenega ekonomskega sistema. Verjetno 
je celo, da so učinkovitejše postopnejše spremembe, ki po eni strani sledijo logiki 
postopnega napredovanja razvitosti produktivnih sil, po drugi strani pa zmanjšu-
jejo »inovacijske krče« (vsakega) sistema, ki nastajajo z uvajanjem novih oblik 
in instrumentov. 

Brez dvoma je bila substitucija trga z dolgoročnejšim, samoupravnim ureje-
vanjem odnosov na določenih področjih res nujna (npr. področje kooperacije 
proizvajalcev, ko je potrebno usklajevanje proizvodnje delnih proizvodov različ-
nih organizacij združenega dela). Prav tako nedvomno pa na določenih področjih 
še ni mogoče zamenjati trga (npr. alokativna funkcija trga).4 

Na sedanji stopnji družbenoekonomske razvitosti pa je izgleda še vedno 
nujno, da je družbeno planiranje dopolnjevalec tržnega mehanizma in rešuje 
vprašanje, ki jih trg ni sposoben5, ne pa obratno. 

Menim, da moramo v našem ekonomskem sistemu odnos delo dohodek razu-
meti kot razmerje vsebine in oblike, kajti dohodek v svoji raznolikosti pomeni 
družbeno valorizacijo delovnega angažiranja ekonomskega subjekta. 

V procesu dela različnih subjektov se med njimi razvijajo številne poveza-
nosti, odvisnosti, nasprotja, skratka odnosi temelječi na produktivnem angaži-
ranju različnih nivojev združenega dela. Pomembno, bistveno obliko teh odnosov 
predstvaljajo dohodkovni odnosi, ki so pojavna oblika odnosov pri prilaščanju 
produktov. »Dohodkovne odnose pa moramo uveljaviti kot nov način neposred-
nega povezovanja temeljnih ekonomskih subjektov, ki bodo progresivno nado-
meščali posredno-tržne z neposrednimi planskimi zvezami med njimi.«" 

3 Glej: A. Bajt, Gopodarski sistem in učinkovitost socialističnega samoupravljanja, Naši 
razgledi, 11. in 25. sept. 1981. 

F. Cerne, Organizem in Prokrusteva postelja. Naši razgledi, 9. okt. 1981 
A. Bajt, Trg in socializem, posebej samoupravni, Ek. revija, št. 1—2, 1976. 
4 Podrobneje glej: I. Lavrač, Samoupravljanje in družbena lastnina, Teorija in praksa, 

št. 2, Ljubljana 1971, str. 203. 
5 Se tako popolen trg a priori ni sposoben reševati vrsto ključnih področij: popolno za-

poslenost, ustrezno razdelitev, znanstveni in tehnični napredek, stabilnost in gospodarsko rast, 
razvoj samoupravnih socialističnih odnosov. 

Glej tudi: R. Vojnič, Problemi i dileme razvoja jugoslovenskog tržišno planskog sistema, 
Ekon. institut, Zagreb 1970. 

0 V. Merhar, Kidričevi novi gospodarski sistem z vidika sedanjosti, Ekonomska revija, 
št. 3—4, 1979, str. 282. 



R. Albreht nas uvede v razglabljanje o dohodka in dohodkovnih odnosih z 
obširnim prikazom družbenopravne podlage dohodkovnih odnosov. V procesih 
dinamičnega uresničevanja delitvenih razmerij — procesih prilaščanja je potrebno 
upoštevati tudi kategorijo minulega dela. V materialnoekonomskem smislu po-
meni isto kot kapital — materialne dobrine, v katerih je opredmeteno človekovo 
minulo delo, ki so v funkciji sredstev družbene reprodukcije. Za razumevanje 
minulega dela v družbenoekonomskem smislu pa mu moramo dodati dimenzijo 
družbenih odnosov, ki ga seveda bistveno distancira od pojma kapital. Prične 
izražati družbenolastninske odnose, v katerih je delavec na podlagi pravice dela 
z družbenimi sredstvi nosilec upravljanja in gospodarjenja s sredstvi družbene 
reprodukcije in na podlagi svojega živega dela ter svojega in skupnega minulega 
dela. 

»Pri obravnavi dohodkovnih odnosov obravnavamo minulo delo za poimeno-
vanje ekonomske kategorije, ki obsega socialistične samoupravne družbenolast-
ninske odnose med delavci v združenem delu, ki so povezani s sredstvi družbene 
reprodukcije.« 

Bistvene sestavine družbenoekonomskih odnosov gospodarjenja s sredstvi 
družbene reprodukcije v razmerah samoupravnih socialističnih družbenolastnin-
skih odnosov avtor sintetizira v sledečih ugotovitvah: 

— družbeni subjekt gospodarjenja so delavci v organizacijah združenega dela, 
ki združujejo sredstva in delo, upravljajo z združenimi sredstvi in pridobivajo 
osebni dohodek iz dohodka, ki ga ustvarijo na tej podlagi; 

— sredstva za razširjeno reprodukcijo v denarni obliki so del dohodka, ki 
so ga delavci ustvarili in pridobili ter je družbeno neodtujljiv delavcem v temeljni 
organizaciji; 

— sredstva družbene reprodukcije so produktivna samo, če jih delavci pre-
tvorijo v dejavnike proizvodnje in jih uporabijo v tekočem delu, ker samo tako 
vplivajo na produktivno silo dela in ustvarjajo pogoje za povečanje družbene 
produktivnosti dela; 

— učinek gospodarjenja s sredstvi družbene reprodukcije v denarni obliki 
merimo s stopnjo rasti družbene produktivnosti dela in dohodka, ki jih dosežemo 
na podlagi dodatno vloženih sredstev; 

— družbeno ekonomska podlaga za udeležbo delavcev v doseženem dohodku 
je njihov delovni prispevek, tako v procesu proizvodnje v obliki konkretnega 
živega dela kot v njihovi upravljalski aktivnosti. 

V materialnoekonomskem pogledu je osebni dohodek delavca količina de-
narja, ki jo prejme za zadovoljevanje svojih potreb. V družbenoekonomskem 
pomenu besede pa predstavlja obliko njegovega osebnega prilaščanja v določenih 
odnosih lastnine produkcijskih sredstev — pri nas v samoupravnih socialističnih 
družbenolastninskih (dohodkovnih) odnosih. V tem smislu je delavčev osebni 
dohodek oblika njegovega osebnega prilaščanja rezultatov skupnega, družbenega 
dela. 

»Delavci v temeljni organizaciji imajo na podlagi svoje pravice dela z družbe-
nimi sredstvi pravico, da razporede v sredstva za osebne dohodke del dohodka, 
ki ga pridobi njihova temeljna organizacija s prodajo proizvodov, storitev itd., 
ki so jih ustvarili in na podlagi rezultatov gospodarjenja s sredstvi družbene 



reprodukcije, ki z njimi upravljajo. Delavci imajo pravico, da razporede v sredstva 
za osebne dohodke del dohodka v razmerju, prvič, ki ustreza delovnemu prispevku 
delavccv pri ustvarjanju uporabnih vrednosti in vrednosti (v njihovi upravljalski 
in izvršilni funkciji, F. B.), drugič, ki ustreza dogovorjeni ravni zadovoljevanja 
osebnih potreb delavcev. V tem določilu sta torej vsebovana dva temeljna 
družbenoekonomska kriterija, ki zavezujeta delavce, kako jim je ravnati, ko na 
podlagi svoje pravice do osebnega dohodka, razporejajo del pridobljenega do-
hodka v sredstva za osebne dohodke. Funkcija enega je, da zagotavlja ekonom-
sko soodvisnost med delom delavcev, njihovim delovnim prispevkom na eni 
strani, in rezultati dela delavcev na drugi strani. Funkcija drugega pa je, da zago-
tavlja delavcem, na podlagi njihovega dela in delavnega prispevka, obseg sredstev 
za osebno uporabo, ki ustreza družbeno dogovorjeni ravni zadovoljevanje njihovih 
potreb v danih pogojih družbene reprodukcije. 

Iz dejstva, da tvorita družbenoekonomsko podlago za oblikovanje sredstev za 
osebne dohodke dve družbenoekonomski opredelitvi oziroma dve merili, logično 
izhaja sklep, da je v skladu s tem tudi zasnovati in obdelati dva ustrezna eko-
nomska instrumentarija, ki naj bi bila podlaga za razporejanje dohodka v sredstva 
za osebne dohodke.« 

Tako avtor z analizo osebnega prilaščanja logično zaključi svoje delo. 
Izjemen pomen dela vidim v tem, da R. Albreht dosledno in logično sledi 

temeljni teoretično podmeni, ki jo bom izrazil s Kardeljevimi besedami: 
»Osrednje mesto pri določanju bistva in značaja socialističnega samoupravlja-

nja združenega dela pripada seveda družbeni lastnini, ki opredeljuje vsebino 
celotnih produkcijskih in sploh družbenoekonomskih odnosov v socialistični druž-
bi, kakršna je naša.«7 Takšno izhodiščno hipotezo preverja in poudarja v celot-
nem prikazu in analizi razvojnih tendenc in krčev jugoslovanske globalne družbe. 
Delo bi še bolj pridobilo na metodološki in vsebinski jasnosti in pomembnosti , 
če bi bila vanj vključena v nekoliko večji meri tudi konceptualizacija teorije 
družbene lastnine, razmerje posameznih konkretnih samoupravnih ekonomskih 
kategorij z lastninsko dimenzijo, razdelava sistemskega pomena samoupravne 
socialistične družbene lastnine. 

Vendar vseh željenih ciljev na enem mestu seveda ni možno uresničiti. Lahko 
rečemo, da delo daje jasen prikaz in razčlembo celotnega dosedanjega razvoja 
družbeno-lastninskih odnosov v naši družbi. Ali če uporabim avtorjeve besede 
(s katerimi je jedrnato označil delo E. Kardelja): 

»Toda, ne samo vpogled, ampak temeljito in vsestransko družbeno analizo in 
ustvarjalni prispevek k odkrivanju nadaljnjih potov v razvoju družbenolastninskih 
odnosov.« 

Bogomil Ferfila 

7 E. Kardelj, Svobodno združeno delo, Brionske diskusije, Državna založba Slovenije, 
Ljubljana 1978, str. 22. 

Misel Edvarda Kardelja, Teorija in praksa, št. 7—9, str. 1030. 
O Kardeljevem razumevanju družbene lastnine glej: 
B. Ferfila, Kardeljeva misel kot izhodišče opredeljevanja samoupravne socialistične druž-

bene lastnine, Ekonomska revija, št. 1—2. 1980. 



Ob rob prevajanju filozofske literature 

FRANE JERMAN 

1 . 
Tokrat bi rad samo navrgel nekaj misli o praksi prevajanja filozofske litera-

ture iz tako imenovanih »ne-filozofskih« jezikov. Ne gre torej za teoretični 
prispevek, čeprav teoriji navadno ne škodi, če uporabi kakšne observacije, ki 
jih nudi praksa. Ko pravim »ne-filozofski« jeziki mislim pri tem predvsem na 
slovanske jezike. Izraz »ne-filozofski« mi pomeni samo to, da ti jeziki (v našem 
primeru slovanski) niso razvijali svoje filozofske terminologije ob originalni, 
izvirni literaturi, ob literaturi, ki bi v filozofskem smislu dajala ton dobi. 

Mimogrede: med filozofske jezike štejemo vsekakor na prvem mestu grščino 
in latinščino, iz katerih je nastal bistven del današnje filozofske terminologije. 
Izmed modernih jezikov pa med takšne »filozofske« jezike sodi najprej nemščina, 
nato angleščina in nemara še francoščina. Gre pač zato, da so novo filozofijo 
pisali pripadniki teh narodov v narodnih jezikih in s svojimi termini utirali pot 
tudi novi terminologiji. Seveda so tudi oni morali marsikaj prevesti iz latinščine 
in grščine, vendar so na evropsko filozofsko terminologijo vplivali s svojim izbo-
rom besedišča. Tu mislim na filozofe kot so Descartes, Locke, Spinoza, Leibniz itd. 

Ce lahko rečemo za slovensko kulturo, da je na mnogih poljih (v znanosti in 
umetnosti) v precejšnjem zaostanku in da marsikdaj upravičeno govorimo o 
notoričnem zamudništvu, ki ima svoje globoke družbeno-zgodovinske vzroke, 
velja ta trditev v tej ali oni meri za vse slovanske narode. Seveda pa niso vsa 
področja povsod enako zaostala. Za Poljake bi lahko rekli, da so pri filozofiji 
samo v faznem zaostanku za Evropo, Slovenci pa kažemo vse znake zamudništva, 
podobno tudi Slovaki. 

2. 
Prevajalska praksa me je po logiki neke založniške zamisli, po kateri bi rad 

predstavil slovenskemu intelektualcu najbolj značilne sodobne filozofske misli 
slovanskega sveta, privedla do prevajanja iz treh slovanskih jezikov: iz češčine, 
poljščine in slovaščine. Zal v najbol j razširjenem slovanskem jeziku — v ruščini 
— nismo odkrili nič primernega, pa tudi v bolgarščini ne. Vendar pa je tudi 
za rusko filozofsko terminologijo značilno, da se je razvijala predvsem ob pre-
vodih in ne ob originalni literaturi. Pri prevajanju iz omenjenih treh jezikov sem 



imel nekatere terminološke probleme, ob katerih sem bil prisiljen razmišljati o 
razvoju filozofije v filozofsko »zaostalih« deželah. 

3. 
Seveda pa pri omenjenih jezikih (in seveda še drugih) ne gre zgolj za pre-

vajanje znane evropske filozofije, ampak tudi za učni proces v zvezi s filozofijo. 
Vsak učitelj filozofije mora predavati v nacionalnem jeziku, torej mora tujo 
terminologijo prevajati v domačo. Vsak učitelj filozofije je moral biti v nekem 
smislu hkrati tudi prevajalec, pa če se je tega zavedal ali ne. Od njegove uspeš-
nosti je bil odvisen tudi njegov pedagoški uspeh. Drži pa, da za terminologijo 
lahko štejemo samo to, kar je ostalo zapisano, se pravi natisnjeno. 

4. 
Na Slovenskem se je podobno kot na Češkem in Slovaškem pa tudi na Polj-

skem filozofija v narodnem jeziku začela prebujati šele v devetnajstem stoletju. 
Ko govorim o nacionalnih filozofijah, gre v večini primerov (prav pri slovanskih 
narodih) za začetke filozofije v času prebujanja nacionalne zavesti in s tem v 
zvezi tudi šolstva ter neposredno razvoja filozofskega jezika. 

Na Slovenskem se je v tem času (proti koncu prejšnjega stoletja) začela raz-
vijati sholastična (neotomistična) filozofija, laična pa šele v dvajsetih letih tega 
stoletja. Ob tem mislim seveda na kontinuiran študij filozofije, ki je bil utečen 
tudi na univerzitetnem nivoju. 

Podobne prilike so bile tudi na Češkem in Slovaškem, na Poljskem pa je 
bil razvoj nacionalne filozofije bolj zgoden. Seveda poznajo vsi ti narodi tudi 
svoje filozofe v prejšnjih časih, v sholastiki, v novem veku, v razsvetljenstvu itd. 
Spomnimo se na Slovenskega Karpeta — vendar so bili to zvečine ljudje, ki so 
delovali drugod in ne doma — večinoma v nemško govorečih deželah. Poleg 
tega pa njihova filozofija ni pustila v času njihovega delovanja (vsaj v večini 
primerov) nobenega sledu v domači deželi. 

5. 
Slovenska filozofska sholastična (neotomistična ali kar tomistična) termino-

logija je nastala kot prevod ustreznih latinskih in grških terminov. Podobno se 
je dogajalo tudi drugod. Nič čudnega ni, če se je v zvezi s tem v slovanskih 
deželah močno razmahnila sorazmerno zgodaj prevodna dejavnost. Filozofi so 
skušali predstaviti filozofijo domačemu občinstvu v domačem jeziku. Posebej 
bi tu opozoril na poljsko in češko prevodno literaturo tega tipa. 

Slovenci se tu nimamo s čim pobahati, saj smo iz znanih razlogov dobili 
prvi prevod laične filozofije (Lockov Esej o človeškem razumu) šele v tridesetih 
letih in še to v dokaj neužitni slovenščini. (Tomisti niso podpirali prevodov, ker 
bi lahko bilo v njih pohujšljivo branje, originalni profesor F. Veber pa ni maral 
drugih filozofij, ker je poznal samo svojo.) Zamujeno dohitevamo šele sedaj, 
vendar je zaostanek prevelik, da bi lahko opravili kaj več kot samo informativno 
delo tako, da pač prevajamo velika dela velikih filozofov, pa še to bolj v zvezi 
z afiniteto posameznih prevajalcev kot pa v smislu nekega daljnoročnega načrta. 



Slovanski jeziki niso posebej prilagojeni za prevajanje nemške klasične filo-
zofije. Razlike v sintaksi in v terminih ter posebej v besedotvorju, kjer ta npr. v 
nemščini temelji na več ali manj poljubnem spajanju samostalnikov, slovenščina 
pa je pretežno glagolska, so takšnega značaja, da — vsaj v slovenščini — še 
nimamo nobenega temeljnega dela te literature prevedenega v celoti. Nimamo niti 
Kantovih Kritik niti Heglovih del kot so Fenomenologija duha, Znanost logike itd. 

Kaj je temu vzrok? Ali res samo jezik? Ne glede na možne vzroke — od založ-
niške politike do majhnega izbora prevajalcev-specialistov (filozofov), ki bi 
utegnili biti kos zadani nalogi — je glavni vzrok vendarle jezik in doslej neustrezna 
slovenska filozofska terminologija. 

7. 
Nobenega dvoma ni, da smo v literarnem prevodu iz nemščine dosegli enako-

vredje. Slovenski umetniški prevajalci nemške proze in poezije so uspešno pre-
brodili vse (ali vsaj večino) sintaktičnih, besedotvornih in leksikalnih Scil in 
Karibd starejše in sodobne nemščine. V filozofiji smo to storili samo z marksi-
stično literaturo od Marxa preko Engelsa do Rose Luxemburg. Pa tudi tukaj 
se zadnje čase zapleta — terminološki nesporazumi okrog Marxovega Kapitala 
kažejo, da imajo tudi termini svojo idejno zgodovino in ideološko obeležje. 

8. 
Očitno pa je, da terminološki problemi niso vse, čeprav se tu najčešče lomijo 

kopja, krešejo različna mnenja in jezikovni okusi. Če vzamemo za primer Kan-
tovo filozofijo, ki ni trd oreh samo za Slovence (prevedena imamo njegova 
Prolegomena), ampak tudi za Hrvate, Čehe in Poljake, se navsezadnje da dogo-
voriti, da bomo za Kantov izraz Anscliauung uporabljali slovensko besedo zor (in 
ne nazor kot v moderni nemščini, npr. v sestavljenki Weltanschauung — svetovni 
nazor), toda kako se bomo dogovorili pri Kantovih dolgih stavčnih periodah, kjer 
uporablja oziralne zaimke, za katere ne moremo točno ugotoviti, na katere isto-
spolne samostalnike se nanašajo? Tu se mora prevajalec odločiti ne toliko kot 
prevajalec, ampak kot strokovnjak, kot filozof. Dobesedno takšnih mest v Kantovi 
Kritiki čistega uma seveda ni mogoče prevesti in prenesti mnogoznačnost tudi v 
prevod, ker se spol nemških samostalnikov praviloma ne ujema s spolom istih 
samostalnikov v slovenščini. To ugotavlja za poljščino med drugim tudi poljski 
prevajalec Kantove Kritike čistega uma, fenomenolog Roman Ingarden. Ali pa 
če vzamemo baročno nabuhlost »dialektičnih« fines Heglove Fenomenologije 
duha. Torej dejansko ne gre samo za termine, ampak nemara v še večji meri za 
besedotvorje in sintakso, pa tudi za samo ubesedenje težko zvarjenih abstraktnih 
misli. 

9. 
In tako smo doslej Slovenci še vedno brez temeljnih tekstov nemške klasične 

filozofije. Kako pa so to stvar rešili drugi slovanski narodi? Veliko bolje kot mi. 
Prevajali so in to dosti in tudi dovolj dobro. S tem so si tako Čehi kot Poljaki 



(pa tudi Srbi in Hrvati) sezidali trden terminološki temelj za lastno izvirno filo-
zofijo. 

Seveda ni noben prevod takšen, da ga ne bi mogli zboljšati. Ko sem prevajal 
Humovo Raziskovanje človeškega razuma, sem lastni prevod nadziral med drugim 
tudi s hrvaškim prevodom. Tu so bila nekatera težje prevedljiva mesta kratko-
malo izpuščena. Na podobne ležave sem naletel tudi pri nekaterih nemških pre-
vodih, ne pa tudi pri angleških. 

10. 
Ce je prevajalec strokovnjak-filozof, potem prevaja pač v skladu s svojo 

afiniteto. Trdno sem prepričan, da ni mogoče dobro prevajati tiste filozofije, ki 
vanjo ne verjameš ali ti je iz tega ali onega razloga neprijetna ali celo zoprna. 
Sam se zato heglovskih tekstov izogibam. 

Glede na strokovnost prevajalca pa se odpira še neka prevajalska zagata ali 
zmota. Menda ni več spora o tem, da je vsak prevod v tej ali oni meri interpre-
tacija originala (to velja tako za umetniški kot filozofski tekst). Tu pa je pri 
terminologiji nevarnost, na katero je opozoril nekoč že Roman Ingarden, da bo 
namreč filozof prevajal v skladu s terminologijo šole, ki ji pripada. Tako bo 
fenomenolog nemara drugače prevajal Huma kot pa pristaš sodobnega empirizma. 

11. 
Ali se glede na vse našteto dogaja pri prevajanju filozofske literature iz slo-

vanskih narodov to, da terminološko pravzaprav prevajamo iz prevoda? Stvar 
seveda ni tako preprosta, kot je nemara videti, saj se tudi slovanski jeziki termi-
nološko razvijajo in nekdanji termini, ki so nastali kot prevod grških, latinskih, 
nemških ali angleških terminov, so lahko danes pomensko že precej daleč od 
svojega prvotnega pomena. 

Sicer pa imajo evropski narodi — vsaj slovanski — neko dovolj srečno oko-
liščino, da namreč uporabljajo tujke. In tu menim, da posebej v filozofiji in v 
znanstvenem jeziku sploh ne bi smeli biti pretirani puristi. Ce uporabljata npr. 
Locke in Hume (seveda pa tudi Berkeley) termin ideja, potem nima nobenega 
smisla ta termin prevajati npr. z besedo »zamisel« ali kako drugače. Podobno 
je s Humovo »impresion«. Od tujk dopuščamo tiste, ki imajo grški ali latinski 
izvor. Težava pa nastane s termini iz nemščine ali angleščine. Tu tujih besed 
ne priznavamo za »tujke«, kvečjemu prenesemo kakšen sicer prevedljiv »Das Ding 
an sich«. Tu smo torej prisiljeni termine prevajati, kar pa skoraj ne gre pri 
filozofiji kakšnega Heideggerja. 

12. 

Češki filozofski jezik je izredno »češki«, je čist, besedišče je vzeto iz vsakdanje 
vendar knjižne češčine. Pri poljščini pa je tujk izredno mnogo, razen tega pa 
nekateri filozofi uporabljajo naravnost nemški slogovni način izražanja. Pri pre-
vajanju nekega teksta Romana Ingardena se mi je pripetilo, da je eden izmed 
ocenjevalcev mojega prevoda menil, da sem prevajal iz nemščine in ne iz polj-
skega originala. 



Kakšnega posebnega sklepa v zvezi s prevajanjem filozofske literature ne 
more biti, ker se tudi slovenska filozofska terminologija spreminja, jezik pa po-
staja čedalje bolj prožen in prilagodljiv na misli, ki so zapisane v drugem jeziku. 

Ali je glede na to prišel že čas, da bomo lahko prelili v slovenščino Kantova 
in Heglova dela? 



Povzetki 





UDK 164:165.62 

FRANE JERMAN 

O FENOMENOLOŠKI KRITIKI SODOBNE LOGIKE 

Razprava govori o fenomenološki kritiki moderne logike. Roman Ingarden, poljski 
fi lozof, je naslovil na moderno logiko vrsto očitkov, ki jih je mogoče strniti v naslednje 
točke: 

1. moderna logika uporablja semantično premalo definirane izraze (termine); 2. konven-
cionalni značaj aksiomov; 3. ekstenzionalnost, ki onemogoča ugotavljanje stvarnih (realnih) 
odnosov med stavki; 4. uvedba metajezika, ki uporablja običajen jezik, in 5. statični značaj 
logike. Avtor razprave meni, da zadeva Ingardnova kritika logike njeno pozitivistično inter-
pretacijo, vendar opozarja, da je sama kritika kljub nekaterim upravičenim očitkom vendarle 
ideološka. 

U D C 164:165.62 

FRANE JERMAN 

O N PHENOMENOLOGICAL CRITICISM OF CONTEMPORARY LOGIC 

Phenomcnological criticism of modern logic is being treated Roman Ingarden, a Polish 
philosopher, has expressed several pieces of criticism of modern logic which can be expressed 
in short by the following items: 

1 t h Modern logic uses semantically insufficiently defined terms; 2 n d Conventional 
character of the axioms; 3r d Extensionality, which makes stating of real relations between 
sentences impossible; 4 t h The introduction of metalanguage using common language and 
5 l h Static character of logic. In our opinion, Ingarden's criticism of logic is concerned with 
its positivistic interpretation yet attention, is to be called to the fact that criticism itself in 
spite of some justifiable reproaches, is still ideological. 

U D K 001.1:172:141.82 

JOŽE STER 

Z N A N O S T — IDEOLOGIJA — MORALA (PRI M A R X U IN ENGELSU) 

Danes smo spet priče prizadevanjem nekaterih marksistov, da bi popolnoma razdvojili 
znanost in moralo (ideologijo) in ju prikazali kot dva nezdružljiva pola. Pri tem se sklicujejo 
na Marxovo in Engelsovo zavračanje morale. Natančna analiza pokaže, da Marx in Engels s 
terminom morala (vse do poznih del) razumeta moralizem, da pod terminom filozofija 
(ideologija) razumeta spekulativno filozofijo, pod moralnim idealom vnaprejšnji ideal 
ipd. Ker je po njunem pojmovanju zgodovina alternativna, socializem ne more biti zgolj 
enostavno podaljševanje zgodovinskih trendov. Socializcm jima je tista zgodovinska alterna-
tiva, ki je najbolj v skladu s človekovo naravo. V znanstvenem socializmu je torej vedno 
vsebovala tudi vrednostna dimenzija. Sicer pa je vsaka teorija družbe hkrati tudi vrednostna, 
ker je družba protislovna, prihodnost pa alternativna. Vsaka zavest je zainteresirana zavest. 
Znanost je tipična smotrna dejavnost; smotrna pa pomeni tudi vrednostna. 

U D C 001.1:172:141.82 

JOZE STER 

SCIENCE — IDEOLOGY — MORALS (IN MARX A N D IN ENGELS) 

We can witness today endeavours by some Marxists completely to dissociate science and 
morals (ideology) and present them as two separate poles. Here they refer to Marx's and 



Engels's rejection of morals. A careful analysis, however, reveals that Marx and Engels by 
the term morals (right up to their later works) understand moralism, and by the term 
philosophy (ideology) speculative philosophy, and by the moral ideal and a-priori ideal, etc. 
Since in their view history is alternative, socialism cannot be morely a simplified extension 
of the historical trend. Socialism is for them that historical alternative which is most 
congenial with human nature. Hence scientific socialism invariably contains the value dimen-
sion. Otherwise, any theory of the society is at the same time a value theory, because the 
society has its inner contradictions but the future alternatives. Any consciousness is a con-
sciousness cultivating interests. Science is a typically purposeful activity: and purpose 
meaningfully includes value. 

U D K 164.1:801.5 

MATJAŽ POTRČ 

RUSSELL IN STRAWSON O POLOŽAJU DOLOČNIH OPISOV 

Članek pričenja z ckspozicijo Russellovega, spoznavno utemeljenega razlikovanja izra-
zov v S-P stavku, kjer lahko pride do nastopa neustreznih subjektnih terminov. Da je temu 
tako, nam pokaže logična analiza, ki poteka na eni sami ravni, in končno odpravi re-
ferencialno sestavino stavka. Strawson skuša najprej pokazati, da analiza, ki zvaja slovnično 
oblikovane stavke na logično prosojno strukturo, ne seže dovolj daleč, ker ne razlikuje 
med tem, kar je v stavku rečeno, ter med tem, kar je izrečeno, torej ne neposredno izjav-
ljeno: trditev o eksistenci subjektnega termina, ki sedaj nastopa kot presupozicija na drugi 
ravni. Če je tako, pa analiza ne more veljati za splošni razred propozicij, ampak moramo 
biti pozorni na posamično uporabo stavka, ki mu šele oskrbi resničnostno vrednost. Ali pa 
tudi ne: če eksistenčni pogoj subjektnega termina umanjka, je lahko izjava stavka neumestna. 
Odslej smo pozorni na kontekst izjavljanja, reafirmirana je referencialna sestavina izraza, 
končno pa je teza omejena na primere, ko tvori presupozicija eksistence temo govora. 

Če nas kontroverza o položaju določnih opisov s srede stoletja še zanima, je temu 
nedvomno vzrok, da ostaja kot ozadje prisotna v sodobnih stališčih formalnih semantikov na 
eni, teoretikov govora pa na drugi strani. Še več, v njej odzvanjajo strasti, ki so burkale 
srednjeveške spore o univerzalijah, razlikovanje med sposobnostjo za geometrijo ter med 
sposobnostjo za iznajdljivost v običajnem življenju (Pascal), in v zgodovini fi lozofije ves 
čas prisotna zahteva po preoblikovanju slovnične strukture govorice v skladu z idealnim lo-
gičnim modelom. 

Avtor je mnenja, da lahko razlikovanje dvojic rečeno-izrečeno, razred-zbirka, ter znan-
stveni-univerzitetni govor ponudi nov model, ki to pot pojasni mesto kontroverze o položaju 
določnih opisov. 

U D C 164.1:801.5 

MATJAŽ POTRČ 

LES DESCRIPTIONS DEFINIES SELON RUSSELL ET STRAWSON 

L'article commence avec une exposition de la difference russellienne (fondee sur sa 
conception de la connaissance) des deux especes d'expressions a l'interieur de la phrase 
S-B, ou les termes-subjets non-appropries peuvent apparaitre. Ceci nous est demontre par 
l'analyse logique, qui porte sur un seul niveau, eliminant ainsi le constituant referentiel de 
la phrase. Tout d'abord, Strawson se propose de demontrer que l'analyse, qui rčduit les phrases 
grammaticales a une structure logiquemcnt transparente, ne porte pas assez loin, ne faisant 
pas la difference entre le dit d'une phrase, et entre son dire. Or ce dire, e'est ce que la phrase 
n'enoncc pas immediatemment: 1'affirmation de l'existence du terme-sujet, qui apparait niainte-
nant sur un autre niveau, en tant que la presupposition. S'il en est ainsi, l'analyse ne peut plus 
etre valable pour une classe des expressions en general, par contre on doit etre attentif k 



I'emploi particulier d'une phrase, car c'est celui-la qui en assignc une valeur de ecrite. Non pas 
dans tous les cas: si la condition de 1'existence du terme-sujet n'est pas rempie, lenonce peut 
etre hors de propos. Desormais, nous devons porter notre attention au contexte de l'enon-
ciation, c'est le constituant referentiel de 1'expression qui est reaffirme, et la these, enfin, 
vient d'etre limitee aux cas, oil la presupposition de 1'existence constitue le theme du discours. 

Si la controverse, portant sur le statut des descriptions definies, du milieu de siecle, 
a encore pour nous un interet, la raison en est qu'clle reste presente, en tant qu'un fond, 
dans les positions des semanticiens formels d'un cote, et des theoriciens du discours de l'autre. 
En plus, ellc fait Pecho des disputes medievalles sur les universaux, de la difference entre 
l'esprit de la geometric et de l'esprit de finesse pascalienne, ainsi que de la demande, pre-
sente constamment dans I'histoire da la philosophic, d'une transformation de la structure 
grammaticalc de langage en accord avec un modele logique ideal. 

L'auteur soutient que les oppositions dit-dire, classe-collection, et le discoures scientifique 
— le discours universitaire sont cappables, a leur tour, d'eclaircir la placc de la controverse 
portant sur le statut des descriptions definies. 

U D K 001.1 

ANDREJ ULE 

S O D O B N A ANALITIČNA TEORIJA ZNANOSTI IN PRESEGANJE POZITIVISITIČNE 
P A R A D I G M E ZNANOSTI 

Sestavek obravnava poglavitne značilnosti tim. analitične teorije znanosti, ki se je raz-
vila iz neopozitivizma in iz uporabe sodobne logike v analizi znanstvenih teorij. Analitična te-
orija znanosti pa se danes ukvarja tudi s problemi zgodovine znanosti, spreminjanja in napre-
dovanja znanosti in s praktično uporabo znanosti v tehniki in v družbi. Tako predstavlja 
najbolj razdelano in reprezentativno teorijo znanosti do danes. V članku obravnavam 
poglavitne značilnosti prvotne pozitivistične paradigme teorije znanosti in njene omejitve, 
nato sedanje razširjeno razumevanje znanstvene teorije in metode, ki že presega pozitivistično 
paradigmo in poskuša eliminirati nekatere bistvene težave formalno logičnega in strukturno 
analitičnega pristopa k teoriji znanosti. Pomembno vlogo v tem prehodu je imelo delo Tho-
masa Kuhna, »Struktura znanstvenih revolucij«, ki je vneslo v teorijo znanosti pragmatične 
in zgodovinsko-razvojne vidike znanosti. V posebnem obravnavam Stegmiillerjevo logično 
interpretacijo Kuhnove teorije, s čemer ji odvzame njeno »iracionalnost« in jo predstavi kot 
povsem enakopravno teorijam Carnapa, Popperja, Lakatosa idr. teoretikov znanosti. 

U D C 001.1 

ANDREJ ULE 

T H E CONTEMPORARY WESTERN THEORY OF SCIENCE A N D THE 
D E V E L O P M E N T B E Y O N D THE POSITIVISTIC P A R A D I G M OF SCIENCE 

The present article deals with the principal characteristics of the so-called analytic 
theory of science, which has emerged from the neo-positivism and from the application 
of modern logic in the analysis of scientific theories. Today, however, the analytical theory of 
science is concerned also with the problems of the history of science, of the changes 
and progress in science, and with the practical application of science in the technical field and 
in society. As such it currently represents the hitherto most fully elaborated and representative 
theory of science. The article deals with the main features of the original positivistic para-
digm of the theory of science and with its limitations, then the currently familiar under-
standing of the scientific theory and method which already reaches beyond the positivistic 
paradigm and seeks to eliminate some essential difficulties of the formally logical and 
structurally analytical approach to the theory of science. A significant role in this transition 
phase was performed by the work of Thomas Kuhn »The structure of Scientific Revolutions«, 



which enriched the theory of science with pragmatic and historical developmental aspects of 
science. Special attention is paid to Stegmiiller's logical interpretation of Kuhn's theory, which 
deprives it of its »irrationaly« and presents it as a theory of a merit equal to those 
advenced by Carnap, Popper, Lakatos, and other theorists of science. 

U D K 161.1:159.922.7 

VALTER MOTALN 

Q U I N O V A PRAGMATIKA 

Quine razlaga nastanek individualnih in občih termov pri otroku na temelju behaviorizma 
in logične teorije. Otrok se nauči uporabljati izraze (predvsem to zanima behaviorizem) v 
družbi odraslih in ob prisotnosti objektov, na katere se le-ti nanašajo. Razvoj termov zas-
leduje od prve faze, ko še ni ločitve na individualne in splošne, ki se stalno uporabljajo le v 
konkretni situaciji ob prisotnosti objektov, na katere se nanašajo — pa tja do termov 
z distribuiranim nanašanjem, ki so splošne narave in se ne nanašajo na nobene čutne objekte. 
To so izrazi, ki so nastali na podlagi relacij med čutnimi objekti (npr: »manjši od še tako 
male pege«), Quignova razlaga je zanimiva, vendar izhaja iz čisto empirističnih predpostavk 
po eni strani, po drugi pa se naslanja na predikativno logiko prve stopnje. Nič pa je ne 
zanima odkrivanje morebitnih genetičnih struktur, ki omogočajo nastanek termov. 

U D C 161.1:159.922.7 

VALTER MOTALN 

QUINE'S PRAGMATICS 

Quine describes the origin of individual and general terms by the child from the 
standpoint of behaviorism and logical theory. The child learns how to manage the terms 
(that's the point the behaviorism is interested in) among other people and at the presence of 
objects on which the terms refer. He begins with description of the first phase when there is 
no distinction among individual and general terms yet, when the terms are used by the 
child only at the presence of the objects on which the terms are refered. He continues with 
the description of the terms which have distributive reference, and arc of the general nature 
not refering to any object which could be sensed. This arc the terms originated from the 
relations among sensual objects (for ex.: »smaller than the smallest spot«). Quine'ss exposal 
is interesting but is little narrow because of its empiristic base as one component, and the 
predicative logic of first order as the second. N o attention is paid to the discovery of some 
genetic structure which is perhaps underlied under faculties which govern the origin of 
terms. 

U D K 165.62 Husserl 

BORUT PIHLER 

»SVET ŽIVLJENJA« V HUSSERLOVI FENOMENOLOGIJI KOT KONKRETNI IN 
MATERIALNI APRIORI 

V svojem sestavku smo posvetili vprašanje po ,svetu življenja' (,Lebenswelt') v Husserlovi 
filozofiji. Izšli smo iz nekaterih mest v Husserlovem delu »Kriza evropskih znanosti in 
transcendentalna fenomenologija« in dela obsežne Brandove študije »Svet življenja — filozo-
fija konkretnega apriorija«, pri čemer nas je zanimalo predvsem to, kako tematizira Brand 
problem ,Lebenswelta' kot konkretni in materialni apriori in najdeva njegova prva pojavlja-
nja za vsebinskega aspekta pri Husserlu že mnogo let pred njegovo »Kr izo . . .« (1936). 



Prvo najavljanje konkretnega in materialnega apriorija je vezano na izdelavo in formuliranje 
metode ,zrenja bistev' (,Wesenschau'), Medtem ko je pri poznem Husserlu eksplicite tematizi-
rano kot problem ,sveta življenja'. Kot konkretni in materialni apriori, ki zaobsega v sebi 
tudi problematiko transcendentalnosti, ga lahko kritično soočimo z Marxovim odkritjem 
konkretnega zgodovinskega materialnega apriorija: materialno produkcijo in reprodukcijo 
zgodovinskega življenja. Pričujoči sestavek, ki je odlomek iz daljšega teksta, je poskušal 
razviti in izpostaviti problem. 

U D C 165.62 Husserl 

nO RUT P1HLER 

»LEBENSWELT« IN HUSSERL'S PHENOMENOLOGY AS A CONCRETE A N D 
MATERIAL A-PRIORI 

The article studies the question of the concept of »Lebenswelt« in Husserl's philosophy. 
The author proceeds from certain places in Husserl's work »The Crisis of European Science 
and Transcedental Phenomenology« and from a part of Brand's major study »Lebenswelt — 
Philosophy of a Concrete A-Priori«; interest is focused on how Brand thematically treats 
the problem of »Lebenswelt« as a concrete and material a-priori — from the content aspect it 
emerges in Husserl's work already a number of years before »The Cr i s i s . . . « (1936). The 
first anticipation of a concrete and material a-priori is related to the elaboration and for-
mulation of the method of »Wcsenschau«, while in the later Husserl it is explicitly thema-
tically presented as »Lebenswelt«. As a concrete and material a-priori, which involves also 
the problems of transcendctality, is can be criticaly examined in comparison with Marx's 
discovery of the concrete historical material a-priori: material production and reproduction af 
historical life. The present contribution, which is taken from a larger text, seeks to develop 
and elucidate this problem. 

U D K 1(091 )(43) Fichte 

DARKO STRAIN 

O PERIODIZACIJI FICHTEJEVE FILOZOFIJE 

V članku je izpostavljena problematika Fichtejeve filozofije s posebnim ozirom na 
problematiko subjekta, ki ima v tej filozofiji centralno mesto. V prvem delu članka je tematizi-
rana sama problematika periodizacije. V drugem delu članka se odvije opredelitev štirih 
faz Fichtejeve filozofije, pri čemer so upoštevani nekateri aktualni poudarki iz novejšega 
raziskovanja Fichtejeve filozofije. Članek tako predstavlja splošnejšo opredelitev celotnega 
filozofskega in publicističnega Fichtejevega dela glede na povezave z danim zgodovinskim 
kontekstom, kakor tudi s kontekstom sočasnih filozofij in ideologij. 

U D C 1(09)(43) Fichte 

DARKO ŠTRAJN 

ON PERIODICITY OF FICHTE'S PHILOSOPHY 

The article seeks to bring out the problems dealt with in Fichtc's philosophy, with special 
attention focused on the problem of the subject, a problem occupying the central place in 
Fichte. The first part of the article is concerned with the problems of periodicity, while the 
second part works out four phases of Fichte's philosophy and here due regard is paid to 
the recent studies of Fichte. Accordingly, the article represents a more general presentment 
of the philosopher's work as related to the given social situation and to the context of 
philosophical and ideological trends of his time. 



U D K 301.153.2:616.89 

DARKA PO D M EN IK 

GREGORY BATESON — OSNOVE TEORIJE PATOLOŠKIH KOMUNIKACIJ 

Prispevek je prikaz teorije Gregory Batesona o vzorcu patoloških komunikacij, in sicer 
iz aspckta možnosti za njeno aplikacijo v proučevanju celovitejših družbenih struktur. Bate-
son je namreč nakazal to možnost z utemejitvijo interakcijske osnove komunikacij in z 
uvidom družbene (socialne) determiniranosti načinov komuniciranja. V tem smislu predstavlja 
temelje socialne psihiatrije, ki je v svojih najradikalnejših konsekvencah v imenu terapije 
utemeljevala konkretne spremembe družbenih institucij (antipsihiatrija). 

U D C 301.153.2:616.89 

DARKA PO DM EN l K 

GREGORY BATESON — THEORY BASIS OF PATHOLOGIC COMMUNICATIONS 

The contribution presents an outline of Gregory Bateson's theory about the pathologic 
commucations pattern, and specifically how it can be applied in the study of broader social 
structures. This possibility has been pointed out by Bateson when he worked out an interac-
tion basis for communication and clearly shown the social determination of the ways of 
communication. His work accordingly represents foundations of social psyhiatry which 
in its most radical consequences in the name of therapy advocates concrete changes in 
social institutions (anti-psychiatry). 

U D K 159.922.27:159.922.72 

NORBERT IA USOVEC 

VPLIV DRUŽINSKIH FAKTORJEV N A KREATIVNOST OTROK 

V študiji je sodelovalo 481 otrok osmih razredov osnovnih šol. Kreativnost sem meril z 
Guilfordovimi testi kreativnosti, inteligentnost z D A T serijo. Rezultate sem obdelal z analizo 
kovariance. Na ustvarjalnost otrok pozitivno vplivajo poklici staršev: prosvetni delavec, inženir, 
tehnik; negativno: pisarniški delavec, gospodinja, medicinska sestra. Vsaka izobrazba staršev 
višja od osnovne šole ima pozitiven vpliv na kreativnost otrok. Starši visoko kreativnih 
otrok so bolje informirani, odprti do okolja, otroka manj kontrolirajo, imajo višje izobrazbe-
ne aspiracije za otroka. Število otrok v družini, vrstni red rojstev in starost staršev ne vplivajo 
na kreativnost otrok. 

U D C 159.922.72:159.922.72 

NOR BERT JAUŠOVEC 

T H E I N F L U E N C E OF FAMILY E N V I R O N M E N T ON CHILD CREATIVITY 

A total of 481 children in the eight grade of elementary school were administered 
Guilford Creativity Test and DAT. Analyses of covariancc indicates that the following 
occupations of parents: teacher, technical professions and engineer have a positive influence 
on child creativity, while occupations such as nurse, housewife and clerk-bookkeeper have a 
negative influence. Education of parents which excels elementary school has a positive influ-
ence on child creativity. Families of the high creative children arc better informed, open 
to experiences, have a minor control on their children and higher educational aspirations 
for their children. Age of parents, number of children and birth order have no influence on 
child creativity. 



U D K 159.964.26 

TANJA LAMOVEC 

PO SLEDOVIH WILHELMA REICHA 

Opisane so neoreichovske usmeritve, ki v tej ali oni smeri nadaljujeo Reichovo delo. 
Medtem ko se je medicinska orgonomija usmerila predvsem v ohranjanje tega, kar je 
odkril že Reich in jih je to zavedlo v pretiran dogmatizem, pa se je večini usmeritev posrečilo, 
da so se temu izognile. Vsaka od njih se je osredotočila na določene vidike, ki jih skuša 
naprej razvijati. Zanimiv razvoj zasledimo pri Kellyju, vodji Radix gibanja, ki se je v 
začetku svojega terapevtskega dela ukvarjal predvsem z očesnimi motnjami in problemi 
očesnega stika, kasneje pa je cilj svojega delovanja razširil na spodbujanje celovite osebnostne 
rasti. Lowen se je začel vedno bolj naslanjati na ego psihoanalizo, razvil pa je zelo učinkovite 
nove bioenergetske tehnike in napisal vrsto knjig. Njegova zasluga je tudi, da je izvežbal 
vrsto terapevtov, ki so se kasneje od njega ločili in zdaj poskušajo najti lasten način dela. 
Nekaterim od njih je to zelo uspelo. Omenili smo le Pierrakosa, poleg tega so znani še mnogi 
drugi: John Bellis, Stanley Keleman itd. Slednji je pred kratkim ustanovil svoj center za 
energetske študije v Berkleyu. 

U D C 159.964.26 

TANJA LAMOVEC 

ON T H E FOOTSTEPS OF WILHELM REICH 

In the paper: "On the Footsteps of Wilhelm Reich" four Neoreichian movements are 
presented: Medical Orgonomy, Core-energetics, Bioenergctics and Radix. Specific characte-
ristics of each one are described and evaluated, with a special emphasis on their respective 
therapeutic approaches. 

U D K 159.9:174 

STANE FL1S 

PRIPEVEK K POKLICNI ETIKI PSIHOLOGOV 

Poklicna etika je delo večjega števila pripadnikov neke stroke, pogosto celo več gene-
racij strokovnjakov. N a tej osnovi je možen tudi trajni razvoj neke poklicne etike. Solidna 
poklicna etika je pomembna tako za družbo kot za stroko samo. Poklicna etika je ena od oblik 
informiranja družbe, kaj, kako in na kakšnih načelih neka stroka deluje. Po drugi strani je 
družba bolj pripravljena sprejeti neko dejavnost in ji zaupati, če se le-ta lahko legitimira 
s pomembno strokovno etiko. Po eni strani črpa neka strokovna etika svojo vsebino iz 
splošne etike, ki velja v družbi, po drugi lahko dosežki poklicne etike neke stroke nudijo 
prispevek tudi k razvoju splošne etike neke družbe. Zato je delo na poklicni etiki zelo 
pomembno in hvaležno za vsakega člana stroke. V našem sestavku bomo obdelali dvoje 
vidikov poklicne etike psihologov. 

1. Prijemališče poklicne etike psihologov je vedenje: 
Pojem prijemališča poklicne etike smo izdelali zato, da z njim opozorimo, kateremu 

pojavu in področju je treba posvetiti centralno pozornost. Predmet psihologije sta vedenje in 
doživljanje, zato naj bo prijemališče psihologove etike vedenje. Nasprotno temu je predmet 
medicine človeško telo, prijemališče medicinske etike zato človek. Prijemališče psihologove 
etike je torej pojav, ki je med človekom in njegovim okoljem, praviloma med človekom in 
družbo. Psiholog je v zapletenejšem položaju kot zdravnik, kajti zdravnik ravna v skladu s 
svojo poklicno etiko, če upoštevamo zgolj interese ene strani, psiholog mora znati upoštevati 
(pogosto protislovne) interese obeh strani in vzpostavljati med njimi ravnotežje. Zdravniku je 
laže, ker se lahko povsem opre na izredno popularno ideologijo humanizma, psiholog mora 



iskati nove možnosti, ki so trenutno družbi še tuje. Morda bo ravno zato njegov prispevek k 
razvoju človeštva toliko večji. 

Opisano orientacijo narekuje psihologu narava njegovega dela, splača pa se mu iskati 
nove etične principe tudi zato, ker so stari že povsem izčrpani. Psiholog ne more biti bolj 
humanističen, kot je humanistično vse okoli njega. Pozitiven prispevek bo lahko podal v času, 
ko je humanizem dosegel svoj višek, prišel do meja absurda in se v ckstrcmnih oblikah začel 
kazati kot družbeno škodljiv pojav, psiholog le tako, da bo znal preseči sedanjo situacijo in 
nakazati nove možnosti razvoja. 

2. Psihologovo delo je nudenje pomoči: 
Psiholog naj čimbolj neposredno nudi pomoč posameznikom in skupinam ljudi oz. 

družbenim skupnostim. Stopi naj iz ozadja, kjer je predvsem zbiral neke psihološko relativne 
informacije in jih posredoval drugim, ki so neposredno vplivali na ljudi ali o njih odločali. 
Če bo obveznost, nuditi neposredno pomoč za psihologa etični imperativ, bo laže opustil 
dosedanjo bedno pozicijo, v katero so ga tako porivali drugi kot je sam iskal zatočišče v njej. 

Psiholog je dolžan preiti na neposredno nudenje pomoči predvsem zato, ker je dosedanja 
situacija za družbo neugodna, zavira pa tudi razvoj in uveljavljanje psihologije kot stroke. 
Dejstvo je, da se danes silijo k psihološkemu delu, zlasti k psihoterapiji, ljudje z nepsihološko 
izobrazbo, to so tisti, ki so si na hitro pridobili nekaj spoznanj o zakonitostih vedenja. Zato 
nujno delajo slabo in daleč izpod nivoja, ki bi ga lahko dosegli psihologi. Hkrati skušajo 
podobni laiki odločati o ljudeh na osnovi ugotovitev, katere jim je med drugim posredoval 
tudi psiholog; jasno je, da odločajo slabše, kot bi na osnovi svojih ugotovitev odločal sam 
psiholog. 

Zato naj bi psihologi sprejeli kot svojo etično dolžnost nuditi ljudem in družbenim skup-
nostim neposredno pomoč. Kadar pride psiholog v stik s človekom, naj bi bila njegova osnov-
na orientacija delovati nanj psihoterapevtsko in mu pomagati razrešiti težave, ob čemer mora 
kajpak upoštevati interese družbe. Upre naj se zahtevam institucije in okolja, naj samo zbere 
o človeku nekaj podatkov, nakar naj ga prepusti komu drugemu »v nadaljnjo obravnavo«. 
Hkrati naj psiholog postane član komisij, ki odločajo o človeku in naj svojih podatkov 
zbranih s psihološkimi metodami ne izroča drugim, kajti tisti jih bodo uporabljali mnogo 
slabše kot bi jih psiholog sam. Če bo psiholog podatke o človeku ohranjal zase, bo manj 
aktualno tudi vprašanje tajnosti podatkov, kajti ostalo bo v okviru strokovnjakov, ki se 
ukvarjajo z vedenjem. 

U D C 159.9:174 

STANE F LIS 

TOWARDS A PROFESSIONAL ETHICS OF PSYCHOLOGISTS 

Professional ethics involves a greater number of professionals in a given discipline, often 
even generations of experts. This forms the basis for a permanent development of a specific 
professional ethic. A solid professional ethic is important for the society no less than for a 
particular individual. Professional ethic is one of the forms of how to inform the society as to 
the ways and principles according to which a particular discipline should pursue its aims. On 
the other hand the society is all more ready to accept and trust an activity when that 
activity can produce the legitimate value of its professional ethic. On the one hand a 
particular professional ethic will draw on the ethic in general as valid in a given society, 
on the other the achievements made in a particular branch may contribute towards the 
development of the general ethic of a given society. Therefore work on professional ethic 
is truly significant and also highly rewarding for anybody professionaly concerned in this 
field. The present contribution deals with two aspects of the professional ethic of 
psychologists: — 

1 The focus of the professional ethic of psychologists is behaviour: 
The concept of the professional ethic is here put forward in order to direct attention to 

the phenomenon or field which enquires central attention. Psychology is typically concerned 
with behaviour and existence, consequently the focus of the psychologist's ethic should be 
behaviour. On the other hand, the focus of medicine is the human body, hence the focus 



of the medical ethic is man. The focus of the psychological ethic is therefore a phenomenon 
extending between man and his environment, or rather between man and society. A psycho-
logist is faced with a more difficult situation than a physician — because a physician acts 
in accordance with professional ethic when taking into consideration merely the interests of 
one side, but a psychologist must know to take into account the interests (often controversial 
ones) of both sides and set up an equilibrium. For the physician it is easier to rely on the 
extremely popular ideology of humanism, while a psychologist has to seek for possibilities 
not as yet accepted in the society. But this exactly lead to a genuine contribution towards the 
development of mankind. 

The orientation outlined is determined for the psychologist by the nature of his work; 
he should, however, seek for new principles also because the old ones are no more adequate 
in the situation. The psychologist can be no more humanistic than the situation around him. 
He will be able to offer a positive contribution when humanism reaches its peak, comes to 
the limit of absurdity and in extreme forms shows itself to be detrimental to society. Then 
only the psychologist will overcome the existing situation and point new possibilities of 
development. 

2 The psychologist's job is to offer help: The psychologist should offer direct help to 
individuals and social communities. He should come out from the background where he 
has been primarily collecting psychologically relevant information and mediating it to others 
who should exercise direct influence on people and make decisions concerning them. If the 
obligation to give direct help becomes the ethic imperative for a psychologist, it will be 
easier for him to abandon the currently miserable position that he has so far been driven into. 

A psychologist is to offer imediate help in view of the fact that the current situation in 
the society is anything but favourable one, thus obstructing both the development and the 
status of psychology as profession. It is a fact that we are today forced to do work in 
psychology, especially in psychotherapy, by persons not possessing phychological training or 
education, by those who have summarily acquired rudiments of the discipline. Hence the 
work is of necessity poor and below the level which could be maintained by psychologists. At 
the same time laymen of that kind try to make decisions on the basis of findings made 
available to them also by the psychologists; this work is clearly done on a less professional 
level than if carried out on the basis of the psychologist's findings by the physchologists 
himself. 

On account all this, phsychologists should accept it as their duty to offer ethical help 
to people and social communities directly. When the psychologist comes into direct contact 
with an individual, his basic orientation should be to offer psycho-therapeutical help for 
resolving his difficulties — but in the context of the overall interests of the society. He should 
withstand the demands of the institutions and environment merely to collect a few 
data about an individual and then leave that individual over to somebody else for "further 
treatment". The psychologist should be among the members of commissions deciding about 
individuals; he should not transmit the data he has gathered through psychological metods to 
others since these persons would use the data less adequately than the psychologist himself. 
If the psychologist preserves the data about a particular individual for his own professional 
purposes, there can be little or no question about the secrecy of the data — in view of the 
fact that they remain in the hands of professionals concerned with behaviour. 

U D K 159.922.2 

MARKO POLIC 
BOJAN DEKLEVA 
LJUBICA MAR]A NOVIC 
PETER UMEK 

POMENSKE IN VEDENJSKE ZNAČILNOSTI RAZLIČNIH OKOLIJ. 

Znano je dejstvo, da imajo različna okolja za ljudi različne pomene ter da v njih 
različno delujejo. Avtorji so raziskovali pomene in možne vedenjske vzorce v štirih različnih 



okoljih, ki so se razlikovala vzdolž razsežnosti »umetno-naravno« in odprto-zaprto« oz. 
veliko ljudi-malo ljudi«, Raziskava je potekala na vzorcu osnovnošolskih otrok (13—14 let) 
ter vzorcu študentov (20—24 let). Med odgovori obeh skupin obstaja precejšnja skladnost, 
vendar so odgovori študentov glede možnih dejavnosti v posameznem okolju precej pestrejši. 
V povprečju bi v njih opravljali 46,25 °/o predloženih dejavnosti, učenci pa le 8,75°/o. 
Najmanj omejuje število dejavnosti naravno okolje, največ pa prisotnost drugih ljudi. Vendar 
pa je okolje z ljudmi bolj pomembno, bližnje, živahno, marljivo; naravno okolje pa je za 
obe skupini najprijetnejše. Te in druge razlike avtorji tolmačijo predvsem z različnimi mož-
nostmi, ki jih nudijo posamezna okolja in, ki so v veliki meri družbeno določene. Razlike med 
skupinama nastajajo predvsem zaradi njunega različnega položaja (vloge) v družbi, ki izvira 
iz različne starosti. 

U D C 159.922.2 

MARKO POLIC 
BOJAN DEKLEVA 
LJUBICA MARJANOVIC 
PETER UMEK 

M E A N I N G F U L A N D BEHAVIOURAL CHARACTERISTICS OF DIFFERENT 
ENVIRONMENTS 

It is a generally accepted fact that different kinds of environment have different meanings 
for human beings and that they act in them differently. The authors have investigated the 
meaningfulness and the possible behavioural patterns in four kinds of environments which 
were different along the scale "man-made-natural", "open-close", "many inhabitants-not 
many inhabitants". The population chosen was: school children (13—14 years old) and 
students (20—24 years old). The answers that were given by the respondents from the one 
group and the answers from the other are pretty much alike, only that the answers given 
by students as regards possible activities in a particular environment were rather more 
varied. On the average, students would pursue 46,25%> of the activities suggested, pupils 
only 8,75°/o. The number of activities is least restricted by natural environemnt, but most 
by the number of people living a given environment. While environment with a fair number 
of people is given as more meaningful, intimate, lively and stimulating, natural environment 
is for both groups most pleasant. These and other differences are by the authors ascribed 
in part to the different possibilities offered in different environments and largely determined 
by the society as a whole. The differences between the two groups are primarily due to 
their respective different position (role) in the society, but this difference arises from the 
difference in age. 

U D K 330.341.1.01(47):577.4 

ANDREJ KIRN 

ZNANSTVENO-TEHNICNA REVOLUCIJA, BIOSFERA IN EKOLOŠKA KRIZA 
(SOVJETSKA TEORETIČNA IZHODIŠČA) 

V sovjetsko strokovno literaturo je začela prodirati ekološka razsežnost izrazito na za-
četku 70. let. Ekološki vidik je začel spreminjati ustaljene poglede na znanstveno-tehnično 
revolucijo in vnesel vanje večjo kritičnost, zadržanost, včasih pa celo dramatični odtenek. 
Medsebojno učinkovanje med naravo in družbo je postal eden najbolj aktualnih in ključnih 
problemov sodobne civilizacije. Teoretično-filozofski pristop k analizi ekološke situacije vnaša 
novo razumevanje v razmerje subjekta in objekta. Obstojijo različne zgodovinske stopnje 
medsebojnega učinkovanja med naravo in družbo. Poskusi ekološke reinterprctacije zgodovine 
ne morejo biti konkurentni in izključujoči do materialističnega pojmovanja zgodovine am-
pak so lahko le njegov sestavni del. Z nastankom človeka in zlasti še s sodobno znanstveno-



-tehnično revolucijo se biosfera preoblikuje v novo stanje noosfere in biotehnosfere, ki pred-
stavlja novo sožitje med biosfero in tehnosfero, ki se bo razvijalo po še neznanih zakonitostih. 
Človekovo univerzalno, mnogostransko, mnogofunkcionalno uporabljanje naravne snovi in 
energije prihaja v nasprotje s ciklično organizacijo biosfere. Različne koncepcije biosfere 
preraščajo v integralno razumevanje biosfere. Z ekološko krizo se spreminja tudi družbeno-
filozofska podoba znanosti in tehnike. Izvore sodobne ekološke krize sovjetski avtorji iščejo 
tako na obči civilizacijski in tehnični ravni kot tudi na družbenorazredni ravni. Ekološke 
probleme je treba povezati z razrednimi ne pa razredno problematiko utapljati v ekološki. 

U D C 330.341.1.01.(47):577.4 

ANDREJ K1RN 

THE SCIENTIFIC-TECHNICAL REVOLUTION, BIOSPHERICAL A N D ECOLOGICAL 
CRISIS (THE SOVIET THEORETICAL POINT OF DEPARTURE) 

An ecological extension began to penetrate distinctly into Soviet technical literature at the 
beginning of the seventies. The ecological point of view began to change the established 
views of the scientific-tehnical revolution and brought to it a greater criticism, reserve, and 
sometimes even a dramatic shade. Rcciprocol interaction between nature and society has 
become one of the most current and key problems of modern civilization. A theoretical-
philosophical approach to the analysis of the ecological situation provides for a new under-
standing of the relation between subject and object. There exist different historical levels 
of reciprocol interaction between nature and society. The attempts of the ecological 
reinterpretation of history cannot be competitive with nor exclusive to a materialistic concep-
tion of history, but they can be its constituent part. With the development of man, and 
particularly with the rise of the modern scientific-technical revolutions, the biosphere has 
transformed itself into a new state of noosphcre and biotechnosphere, which has introduced 
a new symbiosis between the biosphere and the technosphere, and which will develop 
further under unknown laws. The human universal, multi-sided, multi-functional use of 
natural material and energy comes into conflict with the cyclical organization of the biosphe-
re. Different conceptions of the biosphere have led to an integral understanding of the 
biosphere. With the ecological crisis, the socio-philosophical image of science and technical 
science has also changed. 

U D K 301.152.4:301.199 Rokeach 

JAN MAKAROVIČ 

ROKEACHOVA POTVORBA KOMUNISTIČNIH V R E D N O T 

Po Miltonu Rokeachu nam omogoča pozitivno ali negativno vrednotenje dveh temeljnih 
vrednot, svobode in enakosti, razlikovanje med najizrazitejšimi političnimi ideologijami, 
ki jih srečamo v sodobnem svetu: med kapitalizmom, komunizmom, fašizmom in socializmom. 
N a osnovi svoje analize Leninovih spisov pride Rokeach do zaključka, da lahko vrednostni 
sistem komunizma definiramo kot zavračanje svobode in sprejemanje enakosti. S ponovno 
analizo istega vira pa je pisec tega prispevka odkril, da je Leninovo stališče do vrednote 
svobode sicer resda precej dvoumno, vendar v celoti pozitivno, ne pa negativno, kot misli 
Rokeach. Ista vrednostna orientacija — pozitivno vrednotenje tako svobode kot tudi enakosti 
— je značilna tudi za druge komunistične pisce: za »mladega« in »zrelega« Marxa, za Stalina 
in za Kardelja. Vendar pa ni izključno »komunistična«. Nasprotno, v najizrazitejši obliki jo 
najdemo pri velikem heroju francoske meščanske revolucije Jean-Paulu Muratu. V zaključ-
nem poglavju interpretiramo dobljene rezultate ter povezujemo pomen svobode in enakosti 
z zakonitostmi družbenega razvoja ter posameznimi družbenimi skupinami v sodobni 
družbi. 



U D C 301.152.4:301.199 Rokcach 

JAN MAKAROVIČ 

ROKEACH'S FALSIFICATION OF THE COMMUNIST VALUES 

According to Milton Rokcach, positive or negative valuing of two basic values, freedom 
and equality, makes possible to distinguish among the most conspicious political ideologies 
we meet in the contemporary world: the capitalism, the communism, the fascism and the 
socialism. On the basis of his analysis of Lenin's writings, Rokeach comes to the conclusion 
that it is possible to define the value system of communism as one that rejects the freedom 
and accepts the equality. By re-examination of the same source the present writer has found, 
that Lenin's attitude to the value of freedom is, although rather ambiguous, on the whole 
positive, not negative, as Rokeach thinks. The same value orientation — positive valuing of 
both equality and freedom — is characteristic of other communist writers also: the »young« 
and the "mature" Marx, Stalin, and Kardelj. But it is not exclusively »communist«. On the 
contrary, in its most characteristic form it is found in that great hero of the French 
bourgois revolution, Jean-Paul Marat. In the final chapter, our findings are interpreted, 
and the meaning of the freedom and equality is brought into connection with the regularities 
of the social development and the social strata in the contemporary society. 

U D K 393:321.74(497.12) 

MARKO KERŠEVAN 

ODNOS DO MRTVIH V SOCIALISTIČNI DRUŽBI 

Tekst predstavlja in analizira dve socialni instituciji, povezani z odnosom do mrtvih, 
tj., Dan mrtvih in pogreb v Sloveniji. V tradicionalno katoliški deželi je dominiral katoliški 
pogreb in katoliško cerkveno praznovanje Vseh svetnikov in Vernih duš, ob sicer močnih 
mimokrščanskih elementih ljudske religioznosti, katerih nosilec je bila družina oz. soseska 
(lokalna skupnost). Po socialistični revoluciji je 1. november postal tudi državni »Dan mrtvih«, 
uveljavila pa se je tudi civilna oblika, natančneje, civilni okvir pogreba. Avtor analizira 
aktualna razmerja med tremi »praktičnimi ideologijami« znotraj omenjenih institucij med 
cerkveno religijo, oficielno (»civilno religijo«) in družinsko ideologijo — ter posledice za 
sodobno ljudsko religioznost. 

U D C 393:321.74(497.12) 

MARKO KERSEVAN 

THE ATTITUDE TOWARDS T H E D E A D IN SOCIALIST SOCIETY 

The text presents and analyses two social institutions — All Dead People Day and the 
funeral — as connected with the attitude towards the dead in Slovenia. In the traditionally 
Catholic country the religious observation of the All Saints' Day and of All Hallows Day 
(despite strong non-Christian elements of popular religion), was mainly within the family or 
the local community. After the socialist revolution November the First had become also a 
state holiday, the All Dead People Day. In this situation also a civil form or a civil framework 
of the funeral is becoming more and more common. The author analytically discusses the 
currently significant relations between three "practical ideologies" inside the institutions 
mentioned — the church religion, the official (civil) religion and the family ideology — as 
well as the resulting consequences for contemporary popular (non) religious feelings. 



U D K 331.021.4:65.012.412 

STANKA KUSČE ZUPAN 

ODGOVORNOST IN USTVARJALNOST V ZDRUŽENEM DELU Z VIDIKA 
POSAMEZNIKOVEGA RAZVOJA 

Ustvarjalnost kot človekovo bistvo lahko obravnavamo s treh zornih kototv: s psihološ-
kega, z vidika povezanosti z delovnimi funkcijami in s socialno antropološkega vidika. Člo-
vekova celovitost je funkcija medsebojne povezanosti vseh treh vidikov. Določljivost vidikov 
zajema tudi tiste dejavnike, ki opredeljujejo posameznikovo delovno odgovornost. 

Osebna odgovornost se na psihološki ravni zazna kot občutek krivde povezan z uspehom 
ali neuspehom pri delu. Ta etična sestavina značaja zavisi od zaznave razmerja med posamezni-
kovo zmožnostjo vplivanja na delovne pogoje in njih realno oceno. 

Ustvarjalnost z vidika posameznika je v delovni organizaciji odvisna od celotnih delovnih 
pogojev v najširšem smislu te besede. Zaviralni dejavniki ustvarjalnosti so slaba organizacija 
dela, napačno pojmovani egalitarizem, poenostavljeno doumeto razvijanje samoupravljanja 
in prisotnost dokajšnje mere konzervatizma v delovnih organizacijah. Ustvarjalnost se lahko 
izraža tudi kot psevdo ustvarjalnost — v destruktivnosti. Vsled tega je treba raziskati, kakšen 
vrednostni profil ustvarjalnega delavca bi bil skladen z našo družbeno usmerjenostjo, saj 
obe značilnosti opredeljujejo enaki ali podobni ekonomski dejavniki. 

U D C 331.021.4:65.012.412 

STANKA KUSČE ZUPAN 

RESPONSIBILITY A N D CREATIVITY IN ASSOCIATED LABOUR FROM THE 
VIEWPOINT OF MAN'S D E V E L O P M E N T 

Creativity as the essential feature of man may be viewed from three angles: the 
psychological one, the relationship with working functions, and the socio-anthropological 
aspect. The totality of man's experience is a function of the inter-relatedncss of the three 
angles. In determining these we have to consider also factors related to man's responsibility 
in his job. At the psychological level personal responsibility comes to be felt as a feeling of 
guilt related to failure in job. This ethical component of man's character is influenced by 
the perception of the relation between an individual's possibility of shaping his working 
conditions and the realistic evaluation of them. 

From the individual point of view the creativity in a work organization depends on 
the entirety of working conditions in the broadest sense of the word. Among the forces 
retarding creativity are: inadequate organization of work, misconceptions as regards egali-
tarianisms, simplified views of self-management, degrees of conservatism in work organiza-
tions. Creativity may emerge also as pseudocreativity: as destructiveness. Hence it is necessary 
to investigate which is the value profile that will be in accord with our overall social 
orientation, since both characteristics are defined by the same or similar economic factors. 

UDK 303.633.3 

FRANKO ADAM 

TERENSKO RAZISKOVANJE, OZ. OPAZOVANJE Z UDELEŽBO — TEMELJNE 
DILEME IN MOŽNE RAZREŠITVE 

V prispevku (ki je pravzaprav del oz. poglavje iz doktorske disertacije) avtor vzpostavlja 
in elaborira osnovna epistemološko-metodološka vprašanja terenskega raziskovanja, oz. opa-
zovanja z udeležbo, zlasti pa problem intersubjektivnosti (replikacije) vloge raziskovalca in 
odnos teorija — empirija. 



V kontekstu interpretativne paradigme se izpostavi koncept sekvenine analize, ki še najbolj 
zadovoljivo rešuje dileme in odprta vprašanja omenjenih problemskih sklopov. 

U D C 303.633.3 

FRANKO ADAM 

FIELD RESEARCH, OR OBSERVATION INVOLVING THE RESEARCHER: 
BASIC DILEMMAS A N D THEIR POSSIBLE SOLUTIONS 

The contribution (a part of the author's doctoral thesis) discusses and seeks to elaborate 
the fundamental epistemological and methodological questions of field research, in parti-
cular the problem of the intro-subjectiveness (replication) of the researcher's role and the 
relation theory v. empirical experience. In the context of the interpretative paradigm is 
pointed out the concept of sequential analysis which seems most satisfactorily to solve the 
dilemma and the open questions in this sphere of problems. 

UDK 001.89:002 

PEDICEK FRANC 

INFORMACIJA V ZNANOSTI 

Opažamo lahko, kako se nekdanji filozofični sestavini znanosti in njeni dodanašnji cmpi-
rično-ugotavljajoči stopnji v okviru preučevanja stvarnosti pa danes kot vse bolj razvojno in 
kakovostno nujen pridružuje informacijsko-dokumentacijski faktor. Z njim dobiva znanost 
lastno in neposredno materialno osnovo za svoje raziskovanje, saj predstavljajo dokumentacije 
in informacije »surovinsko bazo« zanj. 

Z dokumetacijsko-informacijskim faktorjem tudi nehava biti znanost zadeva zgolj indivi-
dualne inventivnosti in stvarjalnosti. Vse bolj postaja namreč zadeva kolektivnega (pa tudi 
podružbljenega) sistematičnega preučevalnega dela. V njegovem okviru je sleherni spoznani 
podatek preoblikovan v znanostno informacijo in je kot takšen lahko uporabljen za hitrejše, 
bolj uspešno in bolj plodno nadaljne raziskovanje stvarnosti. To tem bolj, ker pomeni 
znanostna informacija pogoj za vrsto današnjih temeljnih značilnosti znanosti: medznanstve-
nost, skupinskost, (sistematična) obveščenosti, komunikacijskost, ustvarjalnost in odgovornost. 

U D C 001.89:002 

FRANC PEDICEK 

INFORMATION IN SCIENCE 

We are at a stage where it is possible to observe how the traditional philosophical 
component of science, at the present empirically investigating phase in the study of reality, 
is becoming now enriched by the informational-documentational factor necessary for qualita-
tive development. This factor provides science with the direct material basis for research, with 
documentation and information representing the basic resources. 

Through the informational-documentational factor science ceases to be merely a matter of 
inventiveness and creativity. More and more science becomes a matter of collective (also, of 
socialized) systematic research work. Within this farmcwork every finding obtained is transfor-
med into scientific information and as such it is useful for a quicker, more successful and 
more productive further study of the reality. All the more, because scientific information 
is a precondition of a series of fundamental characteristics of the science today: inter-scienti-
fic cooperation, group work, systematic supplying and following-up of information, organized 
communications, creativity and responsibility. 



UDK 371.334:372.83 

ALOJZIJA ZIDAN 

O VLOGI M E T O D E DISKUSIJE TER O NJENIH OBLIKAH V VZGOJNOIZOBRAŽE-
V A L N E M D E L U PREDMETA SAMOUPRAVLJANJE S TEMELJI MARKSIZMA 

Diskusijska metoda je tista metoda, ki lahko omogoča uveljavljanje učenčeve osebnosti, 
torej uveljavljanje nepogrešljivega subjektivnega dejavnika v kompleksnem vzgojnoizobra-
ževalnem delu predmeta Samoupravljanje s temelji marksizma. Če poizkusimo opredeliti 
bistvo metode diskusije še eksplicitneje, potem lahko tudi rečemo tole: metoda diskusije ni 
več samo podajanje učne snovi (kot pri predavanju) ali medsebojno dopolnjevanje učne 
snovi (kot pri razgovorni metodi), ampak je vsklajevanje medsebojno nasprotujočih si stališč, 
mnenj, ugotovitev in spoznanj. Poleg tega, da posameznik v učni skupini pove določeno spoz-
nanje ali ugotovitev ali napravi sintezo in zaključek na osnovi svoje delovne in življenjske 
prakse, se mora soočiti še s tem, da podano spoznanje argumentira, ga pred skupino zago-
varja, utemeljuje in spreminja, če ga drugi prepričajo o nasprotnem kot je trdil on. Metoda 
diskusije s svojimi številnimi pozitivnimi didaktičnimi lastnostmi lahko zelo pestri vzgojnoiz-
obraževalno delo predmeta Samoupravljanje s temelji marksizma. Toda le tedaj, če seveda 
zna to metodo učitelj Samoupravljanja s temelji marksizma resnično pravilno uporab-
ljati. Diskusijski način učenja lahko uporablja učitelj Samoupravljanja s temelji marksizma pri 
izvajanju svojega kompleksnega vzgojnoizobraževalnega dela v različnih oblikah. Kot 
takšne uporabne oblike diskusijske metode lahko omenimo učiteljevo diskusijo, ki jo le-ta 
vodi s celotnim razredom o pomembnih problemih, povezanih z vsebinami predmeta Sa-
moupravljanje s temelji marksizma, ki pa — za razliko od prejšnje oblike diskusije — poteka 
najprej v majhnih skupinah in šele nato s celotnim razredom ter tudi diskusijo med samimi 
majhnimi skupinami. Ugotovitve tako imenovane raziskovalne naloge z naslovom »Metode 
vzgojnoizobraževalnega dela pri predmetu Samoupravljanje s temelji marksizma«, ki je bila v 
letu 1977 izvedena pod nosilstvom dr. Ilije Mrmaka v okviru Pedagoškega inštituta v Ljub-
ljani so opozorile, da so vse, četudi najbolj elementarne oblike diskusijske metode pri kom-
pleksnem vzgojnoizobraževalnem delu predmeta Samoupravljanje s temelji marksizma še 
vedno zelo malo prisotne. Zato lahko trdimo, da je (in da bo morda še tudi dolgo v prihod-
nosti) še vedno aktualno razmišljanje o tej tematiki — o vlogi metode diskusije ter o njenih 
uporabnih oblikah v vzgojnoizobraževalnem delu predmeta Samoupravljanje s temelji mark-
sizma. Takšna nenehno aktualna razmišljanja ter njihova pogumna prodiranja v konkretno 
vzgojnoizobraževalno prakso predmeta Samoupravljanje s temelji marksizma so namreč 
stopnica ne le njene zapletene metodične graditve, temveč tudi bogatitve. 

U D C 371.334:372.83 

ALOJZIJA ZIDAN 

ON THE ROLE OF T H E DISCUSSION M E T H O D A N D ITS FORMS IN THE 
TEACHING A N D LEARNING OF THE SUBJECT »SELF-MANAGEMENT A N D 
F O U N D A T I O N S OF MARXISM« 

The discussion method is the method for promoting the pupil's personality, hence for 
promoting the indispensable subjective factor in the complex educational work involved in the 
subject "Self-Management and Fundations of Marxism". Trying to define the essentials of 
the discussion method we might say the following: the discussion method is not a mere 
presentation of the content (as in lectures) or talking about the subject (as with conversati-
onal method) — but it is an attempt of coordinate and adjust mutually opposed views, opini-
ons, findings. Not only is in a learning group an idividual cquired to outline his findings 
and present a synthesis on the basis of his hitherto experience but he must venture to argue 
for his views in front of the group and if he gets by counter-arguments convinced on 
certain points he will profitably modify his views. Owing to its many positive didactic charac-



teristics the discussion method can be used to great adventage in "Self-Management and 
Foundations of Marxism", but only when the teacher engaged for this subject is capable 
of making full use of it. This can be done in various ways. Thus, the teacher may lead a 
a discussion involving the whole class about topical problems related to the subject "Self-
management and Foundations of Marxism"; a discussion about significant problems arising 
from the subject itself; the latter — in contradistinction to the former — should first be 
carried on in smaller groups and only later on in the class as a whole. The findings resulting 
from the research-project "Methods of Educational Work in the Subject Self-Management 
and Foundations of Marxism", completed at the Pedagogical Institute in Ljubljana in 
1977 under direction of dr Ilija Mrmak, show that not an adequate use of the discussion 
method had been made. Hence it is reasonable to claim that also in the prospective future 
it will be of vital interest to think about the role of discussion when presenting this 
subject. A daring confrontation with the existing and concrete proposals for educati-
onal practice in the subject "Self-Management and Foundations of Marxism" represent 
not merely a further step in improving the methodology but also in enrichment of the 
subject. 

U D K 37.03(38) 

OSKAR AUTOR 

KALOKAGATHIA — D R U Ž B E N A OPREDELJENOST IN VSEBINA POJMA 

Kalokagathia (kalos kai agathos) je končni smoter paideie, najvišja arete. Izvorišče tovrst-
ne humanistične naravnanosti grške paideie je iskati v rodovni aristokraciji homerske dobe, 
njeno nadaljno uveljavitev pa v razvoju polisa kot temeljne oblike (institucije) družbenega 
življenja antičnih Grkov. Vsebina kalokagathie se je spreminjala od prvotne herojske 
aristokratske opredelitve do širših in poglobljenih antropoloških in socialnih razsežnosti, ki 
jih pojem kalokagathie (in paideie) dobiva v klasični dobi grške civilizacije. Spreminja se tudi 
družbena funkcija kalokagathie in paideie do izključnega privilegija aristokrata do (načelno) 
privilegija svobodnega državljana (demokratizacija političnih odnosov v polisu). 

Kalokagathia in paideia sta osrednja pojma grške kulture in civilizacije, ki izražata pri-
zadevanje po kultiviranju in civiliziranju človeka kol človeškega bitja. Uresničevanje človeka 
so antični Grki vedno postavljali znotraj družbenih odnosov, v skupnosti (polisu), vendar 
pa se je v obstoječi delitvi dela in družbeni diferenciaciji takšna humanistična usmerjenost, 
možnost kalokagathie, vzpostavljala na strani družbeno priviligiranega dela, v prostem 
času in v najvišjih aristokratskih in državljanskih aktivnostih (»kraljestvo svobode),« izven 
nujnosti materialnega proizvoda (fizičnega) dela. Ravno v tem je bila dejanska humani-
stična možnost in potenca grške paideie, a hkrati tudi njena antropološka in socialna omeje-
nost, nezmožnost zastaviti problem uresničevanja človeka kot problem revolucionarne prakse 
preseganja obstoječih družbenih okoliščin. 

Dejstvo, da so Heleni vprašanje človeka zastavili kot vprašanje vsestranskega in harmonič-
nega razvoja, kot poskus opredeliti človeško v človeku, pomeni velik dosežek v razvoju 
človeške civilizacije; celotna zgodovina humanističnih prizadevanj, od antike do socializma, 
teži k ciljem, ki so jih prvi eksplicirali antični Grki, namreč kjer človek »resnično proizvaja 
šele v svobodi od potrebe«, kjer človek »zategadelj oblikuje tudi po zakonih lepote« (Marx). 

U D C 37.03(38) 

OSKAR AUTOR 

KALOKAGATHIA — T H E SOCIAL DEFINITION A N D THE C O N T E N T OF T H E 
CONCEPT 

Kalokagathia (kalos kai agath6s) is claimed to be the ultimate goal paideie, the 
highest arete. The origin of such a humanistically oriented Greek paideie is to be sought in 
the tribal aristocracy of the Homeric period and its further growth in the development of 



polis as the basic form (institution) of the social life of ancient Greeks. The content of 
kalokagathia had evolved from its original heroic aristocratic definition to broader, more 
elaborated anthropological and social dimensions represented by the concept of kalokagathie 
(and paideie) in the classic period of the Greek civilization. Likewise evolving was the social 
function of kalokagathie and paideie from the exclusive privilege of the aristocrat to — in 
principle — the privilege of the free citizen (democratization of political relations in polis). 

Kalokagathia and paideia are the central concepts of Greek culture and civilization; they 
are expressive of the endeavours to cultivate and civilize man as a human being. The 
fulfillment of man was by the ancient Greeks always envisaged within the context of social 
relations, in the community (polis) — but in the existing division of labour and social diffe-
rentiation such a humanistic orientation, the possibility of kalokagathie, developed itself 
on the side of the socially privileged labour, in leisure-time, and in the highest aristocratic 
and civic activities (»the realm of freedom«), outside the necessary production (phisical work). 
Here precisely lay the realistic humanistic possibility and potential of the Greek paideie — 
but also its anthropological and social limitations, the inability to face the problem of man's 
fulfillment as a problem of the revolutionary practice of overcoming the existing social 
circumstances. 

The fact that the Hellenes posed the question of man's fulfillment as the question of his 
all-round and harmonious development, as an attempt to define the humanistic quality 
in man, represents a significant achievement in the development of human civilization; the 
entire history of humanistic endeavours, from Ancient Times to present-day. Socialism 
strives for goals, first explicitly brought out by the ancient Greeks, specifically where man 
"in fact produces only in freedom and not because of necessity", where he "therefore 
shapes his life and work also according to the laws of beauty" (Marx). 

U D K 7.013:801 

JANEZ JUSTIN 

PROBLEM ESTETSKEGA GOVORA 

Nekaterim lingvističnim pojmom (denimo »langue« in parole«) je mogoče poiskati korclate 
v estetski teoriji, ne da bi pri tem zanikali njihov izvor. Tako se preiskavi jezikovne narave 
umetnosti odpira možnost, da lingvistična dognanja o dialektični zvezi med singularnim, 
ustvarjalnim v jeziku in njegovo sistemsko stranjo prenese na estetsko področje ter na ta 
način negira nadsistemsko naravo ustvarjalnega akta. Zveza tudi sproblematizira tradicionalno 
ločevanje »gnozeološke razsežnosti« od »ontološke«. Na ravni translingvističnc obravnave se 
podobno neustrezno ločevanje izrazi v obliki hipostaze ekspresivnega govora (italijanska 
idealistična estetika) oziroma hipostaze estetskega označevalca. Dialektiko jezikovno občega 
in individualnega je razvil Antonio Gramsci. Metafizična teorija gravitira k takšnemu razu-
mevanju jezikovne subjektivnosti in čutnosti, ki ločuje ta jezikovno-estetski pol od 
procesov estetske komunikacije. Emancipacija čutnosti v jezikovni in estetski komunikaciji se 
dogodi šele z ukinitvijo nasprotja med telesnim in duhovnim, racionalnim in iracionalnim, 
komunikabilnim ter nekomunikabilnim. 

U D C 7.013:801 

JANEZ JUSTIN 

T H E PROBLEM OF AESTHETICAL SPEECH 

For certain linguistic concepts — a case in point would be "langue" and "parole" — it is 
possible to find (without disputing their origin) correlatives in the aesthetic theory. Thus an 
examination of the linguistic nature of art leads to a possibility technical linguistic 
about the dialectic relationship between the singular, the creative in the language and its 
systemic aspects to transfer into the sphere of aesthetics and in this way to disprove the 



supra-systemic nature of the creative act. This relationship calls into question also the tradi-
tional distinction between the gnoseological and the ontological dimensions. At the level of 
a supra-linguistic investigation such an inadequate distinction manifests itself also in the 
form of a hypostatization of expressive speech (the Italian idealistic aesthetics), or respecti-
vely in the hiypostatization of the asthetical designator. The dialectic of the language-uni-
versal and language specific has been developed by Antonio Gramsci. The metaphysical 
theory gravitates towards an interpretation of the linguistic subjectiveness and sensibility 
which dissociates tihs linguistic-aesthetical pole from the processes of aesthetic communica-
tion. The emancipation of sensibility in the linguistic and asthetical communication can be 
arrived at only through and the irrational, between the communicable and the non-commu-
nicable. 

UDK 159.937.5:159.946.3 

MILAN BUT1NA 

VIZUALNI GOVOR IN VERBALNI GOVOR KOT OSNOVA LIKOVNEGA GOVORA 

Vizualno zaznavanje je proces, ki izven naše zavesti bivajoče stvari in pojave zunanjega 
sveta spremeni v bivajoče v naši zavesti. Zato ga je mogoče označiti kot nekakšen vizualni 
»govor«, ki pa ga zaznava samo individuum, ki gleda. Je nekakšen notranji dialog zavesti z 
vidnim svetom, notranji vidni govor. Po funkciji je podoben verbalnemu govoru: le-ta je 
univerzalna osnova jezikov filozofije in znanosti, vizualni govor pa je osnova likovnih jezi-
kov, ker je primarni dialog zavesti z vidno stvarnostjo. 

Vsaka vizualna zaznava je prepoznavanje nekega predmeta v smislu izkustev z njim. Ta izku-
stva so sintetizirana v pojmih, ki jih navadno označujemo z imeni, besedami. Med vizualnim 
govorom in verbalnim govorom se vzpostavlja na tej ravnini medsebojni odnos: imena 
predmetov pomagajo vidu razločevati predmete iz toka vidnih občutkov. Ker so imena 
predmetov v resnici imena pojmov, so imenovani predmeti vedno uvrščeni v pojmovni sistem 
neke kulture. Beseda vpliva na vizualni govor tako, da ga usmeri na družbeno pomembne 
funkcije predmeta ter tako v vizualno zaznavanje vnese sistemsko (kulturno) pojmovanje 
stvarnosti. S tem verbalni govor pomaga vizualnemu, da se osvobodi neposredne čutne 
vezanosti in omogoči likovno gledanje kot posplošeno in reflektirano razumevanje vidne 
stvarnosti. Miselna svoboda reflektiranega mišljenja, ki jo vsebuje verbalni govor, omogoči 
tudi likovnemu mišljenju, da svobodno razpolaga z vidnim materialom in ga na nov način 
organizira v likovnem delu. 

U D C 159.937.5:159.946.3 

MILAN BUT1NA 

VISUAL SPEECH A N D VERBAL SPEECH AS BASIS FOR SPEECH 
IN THE F I N E ARTS 

Visual perception is a process through which things and phenomena exsisting outside our 
consciousness arc transformed into what exist inside our consciousness. Hence it may be 
designated as a kind of visual "speech", perceived only by the individual looking at it. It is 
a kind of internal dialogue between the consciousness and the visible world. By function it 
resembles verbal speech, something that constitutes the universal basis for all languages of 
philosophy and science — while the visual speech is a basis for speech in the fine arts, where 
the primary dialogue is between the consciousness and the visible reality. Any visual 
perception is recognition of an object in terms of the subject's experience with it. This 
experience is in a synthetic form reproduced in concepts designated by names, words. At 
this level there is between the visual speech and the verbal speech an interrelationship: 
the names of the objects help the eye to discern individual objects in the flux of 
sensual perception. Since the names of objects are in fact names of concepts, the objects 



named are invariably part and parcel of the conceptual system of a particular culture. The 
world influences the visiual speech by directing it to the socially significant functions of the 
objects and thereby brings a systemic (cultural) perception of reality into the visual percep-
tion. Verbal speech thus helps visual speech to rid itself of the immediate sense-perceived 
reality and to establish a vision in terms of fine arts — as a generalized and reflective 
appreciation of visible reality. The freedom of thought in reflective thinking makes it 
possible also for thought engaged in the realm of fine arts freely to dispose with visible 
material and to organize it in a new fashion in a work of art. 

U D K 159.922.75:74/76 

JOŽEF M UHO VIC 

NEKATERI IZKUSTVENI POGLEDI N A POJAV IN POGOJE AKTIVACIJE 
(LIKOVNEGA) OBLIKOVALNEGA MIŠLJENJA 

Razprava pričenja najprej z nekoliko natančnejšo — in morda tudi nekoliko nenavadno 
— analitično — sintetično »konstrukcijo« mladostne likovne produkcije, da bi takoj na to 
na podlagi od tod izvedenih spoznanj lažje zavzela nek stvarnejši, (»oblikovalno«) bolj 
avtentičen pogled na tvorbene vezi in strukturalno enovitost (likovnega) oblikovalnega 
mišljenja. 

Prikazati poizkuša notranjo logiko razvoja in razvojno funkcijo otroške risbe kot začetna 
in zakonita potiska oblikovalne umetniške prakse, odkriti in oceniti želi v njej gibala ter 
nastavke, ki so izrednega pomena za formiranje likovnega oblikovalnega mišljenja, njegove 
logike. Prav te namreč pod zgolj površinsko vzporedljivostjo likovnih nasledkov in zbirnosti 
kaj radi spregledamo. 

Čisto na kratko bi lahko rekli, da želi v začetku razprava kar se da prizadevno, s pogle-
dom, ki bi mogli nazvati »pogled od znotraj«, začrtati podobo in pomen p r e l o m a med 
tim. naravno (vizualno) in produktivno (likovno) prakso. 

Pokazati skuša vlogo vizualnega zaznavanja in vizualne zavesti pri formiranju likovnega 
(umetniškega) mišljenja ter svoje razmisleke izpostaviti kot gradbene kamne za nek širši in 
splošnejši pogled na logično strukturo oblikovalnega mišljenja. 

Z njo se podrobneje ukvarja zadnji del razprave, ki hoče podati nek splošni uvid v 
osvajalno silo kreativnega oblikovalnega mišljenja, ji »otipati žilo«. Pri tem na svoj način in 
za svoje potrebe aplicira sodobne psihološke teorije lateralne in vertikalne smeri mišljenj-
skega toka ter logične teorije raziskovalnega mišljenja. 

Posebno pozornost posveča utripu in izpostavitvi dvojne strukture enotnega oblikovalnega 
(raziskovalnega) toka. 

Opozarja na: 
a) lateralno kopičenje (natekanje) oblikovalnih (formalnih in proceduralnih) pobud ter na 
b) njihovo vertikalno (sistemsko in strukturno) selekcioniranje, ki ga vodi in mu daje 

notranjo čvrstino zastavljeni oblikovalni problem. 
V naravni povezavi lateralnih in vertikalnih predirnosti vidi avtor smotrno izhodišče, ki 

odpira pot za globlje razumevanje kreativnega jedra človekove (umetniške) ustvarjalnosti. 
V celoti predstavlja razprava možno regulativo za kar se da odprt pristop k izredno 

privlačni problematiki človekove ustvarjalnosti. 

U D C 159.922.75:74/76 

JOŽEF MUHOVIC 

VIEWS A B O U T A N D EXPERIENCE IN THE E M E R G E N C E A N D CONDITIONS OF 
ACTIVATING E N D E A V O U R S IN FINE ARTS 

The author with a possibly precise — and possibly unusual-analytic-sinthetic "reconstruc-
tion" of youthful endeavours in fine arts — on the basis of which he then seeks to adopt a 



realistic, or rather a more authentic stand towards the constructive bonds within and the 
structural unity of mind dedicated to fine arts. The article is concerned with the internal 
logic of the development and with the developmental function of the child's drawing — as 
this reveals the initial, legitimate forces leading on to creative development and representing 
a most significant factor in shaping the artistic mind. It is individual artists' mature achi-
evements which not infrequently — because of our attention focused on the surface and the 
number — tend to obscure the initial spurs and endeavours. 

As if "from inside out" the article discusses the concept and the significance of the 
b r e a k between the so-called natural (visual) and the productive (creative) practice. It 
attempts or bring out the role of visual preception and visual consciousness in forming the 
artistic mind — and then to present the findings as building stones for a broader, more 
general outlook concerning the logic structure of the artistic mind. This is the particular 
topic of the last part of the article: the author is concerned to present a general idea of the 
conquerning force of the creative mind, to find it pulse. For purposes at hand he therefore 
relies on the currently valid psychological theories of the lateral and vertical directions of 
thought-current and to the logical theories of human mind engaged in research. 

Special attention is paid to the emergence and application of the double structure of 
the unified creative act. 

The article points out: 
a) lateral accumulation of artistic (formal and procedural) initiatives, and 
b) their vertical (systemic and structural) selection led on and strengthened in its inner 

structure by the creative problem. 
In the natural features of the lateral and vertical trends the author claims that many 

may find a point of departure form which it is possible to get a deeper insight into the 
core of creative act. 

Taken as a whole the article may represent a regulating factor leading to a possibly more 
open approach to the extraordinarly interesting problems of man's creativity. 









YU ISSN 0587-5161 

Časopis za sodelovanje humanističnih in naravoslovnih 
ved, za psihologijo in filozofijo 


