
DAS DYNASTISCHE DENKEN 
IN DER HISTORIA AUGUSTA

J. BURIAN
Akademie der Wissenschaften, Praha

Die Nachfolgeordnung gehörte seit dem Beginn der Kaiserzeit im antiken 
Rom zu jenen Problemen, deren Bedeutung allgemein anerkannt wurde, aber 
deren Lösung von Fall zu Fall gesucht werden m usste. Eine Regel, die auf 
eindeutige Art und Weise einen Mann zum Nachfolger des herrschenden Kai­
sers prädestin ierte, gab es im  kaiserzeitlichen Rom nicht. Die Wege, auf de­
nen die Prätendenten zur kaiserlichen W ürde gelangten, w aren verschieden. 
Der K aiser verfügte begreiflicherweise faktisch über das Recht, seinen Nach­
folger zu nennen und ihn dem  Senat als zukünftigen H errscher vorzustellen. 
Die einfachste Möglichkeit bestand  dabei darin, dass der Nachfolger in erster 
Reihe u n te r den Söhnen des Kaisers, bzw. un ter seinen nahen, aber auch we­
niger oder m ehr entfernten Verwandten gesucht w urde. Wenn die Umstände 
diese Lösung nicht erlaubten, suchte m an einen Ausweg in der Adoption, die es 
theoretisch ermöglichte, den tauglichsten Mann als Nachfolger des Kaisers 
rechtzeitig zu finden. Nicht einm al diese Praxis w ar aber ohne Komplika­
tionen, wie H.-G. Pflaum an dem  konkreten Fall der Nachfolgefrage u n ter 
H adrian überzeugend aufgezeigt hat.1

Neben dem  dynastischen Prinzip, das durch die Adoption modifiziert w er­
den konnte, w ar bei der H errschaftsübertragung noch ein weiteres Element 
im Spiel. Es w ar die Akklam ation des Prätendenten durch  die Armee, die den 
kaiserlichen Hof sowie den röm ischen Senat eigentlich vor eine bereits vollen­
dete Tatsache stellte und vom Senat nur formell zu r Kenntnis genommen 
und bestätig t werden sollte. Die Legitimierung der erworbenen Macht, die 
dadurch erfolgte, w ar allerdings fü r die neu gewordenen H errscher von ihrem  
subjektiven S tandpunkt her sicher nicht unbedeutend. Doch verfügte der Se­
nat n icht über einen w irklichen Einfluss, der ihm erlaub t hätte, die Entschei­
dung der Armee abzulehnen, bzw. in seinem eigenen Sinn zu ändern. Im  3. Jh. 
u. Z. w aren die Soldaten als Kaiserm acher in allen Schichten der röm ischen 
Gesellschaft bekannt und die Soldatenkaiser w urden von der Reichsbevölke­
rung m eistens als regelrecht gewählte Herrscher akzeptiert.



Die Entw icklung nach dem Tod des Probus fasste im  4. Jh. u. Z. der senats­
freundliche Geschichtsschreiber Aurelius Victor m it folgenden W orten zu­
sam m en : Abhinc militaris potentia convaluit ac senatui im perium  creandique 
ius principis ereptum  ad nostram memoriam, incertum , an ipso cupiente per 
desidiam an m etu  seu dissensionum odio (Caes. 37,5).

Die Geschichte der Kaiserwahl im 4. Jh., die J. S traub  gründlich e rö rte rt 
hat, e rb rach te  weitere Beweise fü r den Einfluss der Armee auf die Entschei­
dung, w er der höchste R epräsentant des Röm erreiches werden sollte.2 Die 
Anhänger des Senats, insofern m an ihre Meinung den Lobreden des Q. Au­
relius Symm achus entnehm en kann, teilten die zurückhaltende Einstellung 
zur K aiserakklam ation durch die Armee m it Aurelius Victor w eder eindeutig 
noch konsequent. Für Symmachus galt die Erhebung Valentinians I. durch die 
T ruppen als durchaus rechtm ässig und er sah keinen objektiven Grund und 
kein subjektives Hindernis, die Zuständigkeit der castrensia decreta (Orat. 
1,3) zu bezweifeln.3

Der dynastische Gedanke w urde durch diese Entwicklung nicht verdrängt ; 
die V erw andtschaft m it dem herrschenden Kaiser spielte in  der Nachfolgeord­
nung eine wichtige Rolle und zu wesentlichen Zügen des H errscherbildes bei 
den Panegyrikern gehört der Umstand, dass der regierende Kaiser die H err­
schaft seinem  Sohn übergibt. Die Söhne der regierenden Kaiser werden in 
den Lobreden als Garanten das W eiterbestehens des hochgepriesenen zeitge­
nössischen W ohlstandes des Im perium s bezeichnet, denn sie werden ganz 
m echanisch als Fortsetzer des W erkes ihres Vaters aufgefasst, gleich ob diese 
Voraussetzung stim m t oder n icht.4

Die Nachfolgeordnung im  röm ischen Im perium  bildete einen wichtigen 
B estandteil des politischen Gedankeninhalts der HA. Die Bedeutung, die der 
Biograph dieser Frage zuschrieb, w ird durch die system atische Aufmerksam­
keit bewiesen, die der HA-Verfasser der H errschaftsordnung in sachlich expo­
nierten  Zusammenhängen w idm ete. Ebenso wie auch in anderen Fällen legt 
er dem  Leser keine zusam m enfassende Erklärung vor, indem  er an einer ein­
zigen Stelle k lar und ausführlich sagte, was e r über das Problem genau denkt. 
Seine Anschauugen über das Wesen des dynastischen Prinzips, die von 
W. H artke  und in der letzten Zeit erneut von J. Béranger ausführlich behandelt 
w urden, sind in einzelnen B iographien zerstreut. In  ihrem  Komplex verraten  
sie jedoch eine Gedanken- u nd  Anschauungseinheit, die offensichtlich auf einen 
einzigen Verfasser zurückzuführen ist.

W. H artke  hat seine Untersuchung der einschlägigen Stellen m it der Fest­
stellung abgeschlossen, die HA  lege Wert in e rste r Reihe »auf die Beteiligung 
des Senats bei der Auswahl des Herrschers«, was fü r »den offenbar stad t­
röm ischen Kreisen zugehörigen Verfasser« und die von ihm  propagierte Se­
natsideologie typisch sei.5 Ebenfalls J. Béranger konsta tiert den Einfluss, den 
die senatsfreundliche Einstellung der HA auf ih re Konzeption des dynasti­
schen Prinzips ausgeübt hat. Die HA verhalte sich zu diesem Prinzip jedoch 
nicht eindeutig — in einigen Fällen sei sie neutral, in  anderen beurteile sie 
es offensichtlich positiv, jedoch an den m eisten Stellen äussere sie sich k ri­
tisch dazu.6

F ür die Beurteilung der Frage, in welchem Mass die HA die dynastische 
Nachfolgeordnung respektiert oder ablehnt, sind diejenigen Passagen wichtig,



in denen der Verfasser sich über die Berechtigung des dynastischen Prinzips 
äussert und  dessen Auswirkungen charakterisiert, so w eit sie sich in der Ge­
schichte des Im perium s w ährend des von ihm behandelten Zeitraums wider­
spiegeln. Für den T/A-Verfasser ist in dieser Hinsicht diejenige Frage am wich­
tigsten, ob die Zugehörigkeit zu einem angesehenen Geschlecht einen hinrei­
chenden G rund bildet, einen Mann als kaiserlichen Nachfolger zu prädesti­
nieren.

Eine klare, und m an kann voraus schicken, negative Antwort auf diese 
Frage bringen die bereits oft untersuchten Stellen, die sich in der HA auf das 
nomen Antoninorum  beziehen.7 Der Name, dessen Ruhm  in der HA auf An­
toninus Pius und auf M arcus Aurelius zurückgeführt w ird, w ird durch aus­
gesprochen positive A ttribute charakterisiert. So w ird  nomen Antoninorum  
als amabile {Dd. 6,2), carum {Hel. 1,5) und vor allem  sanctum  {OM 7,7—8) 
bezeichnet und jeder Mann, der es trug, konnte von vorherein damit rechnen, 
dass er sich allgemein verbreiteten Sympathien erfreut. Nach der HA hat 
m an in Rom das nomen Antoninorum  als einem kaiserlichen Standesnamen 
aufgefasst : et fu it quidem tam  amabile illis temporibus nomen Antoninorum, 
ut qui eo nomine non niteretur, mereri non videretur imperium  {Dd. 6,2). 
Unter diesen Umständen kam  es nach der HA zu den Versuchen, weitere Kai­
ser u n te r die Antonini einzuordnen: unde etiam quidam  et Severum et Per­
tinacem et Iulianum  Antoninorum  praenominibus honorandos putant, unde 
postea duos Gordianos, patrem  et filium, Antoninos cognominatos putant 
{Dd. 6,3).

Auf die terminologische Verwirrung, die in der HA  im  Zusammenhang m it 
dem Antoninusnam en zu verzeichnen ist, hat W. H artke  hingewiesen; wenn 
die HA  den häufig vorkom m enden Namen Antoninus entweder als praeno­
m en  oder als nomen  auffasst, ist darin die Praxis der spätantiken Namen­
gebung zu suchen.8 N atürlich rechnet die HA Septim ius Severus, Pertinax, 
Didius Iulianus und die Gordiane nicht zu den A ntoninen; sie registriert je ­
doch diejenigen M änner als Mitglieder der Dynastie, die das nomen Antoni­
norum  als einen titu lären Nam en an sich brachten. Zu dieser Praxis verhält 
sich der Biograph negativ, weil auf diesem Wege die durch Commodus einge­
setzte Reihe der schlechten Antonine verlängert wurde.

Den Anstoss zu dieser Entw icklung gab Septimius Severus, der seine Söhne 
als Antonine erklärte, um an die berühm te Dynastie anzuknüpfen (Sev. 19,2 
vgl. 20,1). Dieser Schritt h a tte  schwerwiegende Folgen fü r die antoninische 
Tradition im Römerreich. Caracalla w ar seines Nam ens M. Aurelius Anto­
ninus unw ürdig, was sich negativ auf die allgemeine Popularität des nomen  
Antoninorum  un ter dem Volke ausw irkte (Sev. 20,11).

Der Name Antoninus blieb jedoch unter den Soldaten beliebt und dieser 
Um stand führte  nach der Darstellung der HA den M acrinus zur Entschei­
dung, seinen Sohn Diadum enianus Antoninus zu nennen und ihm dadurch 
die Sym pathien seitens des H eeres zu verschaffen {OM 5,1; 6,6; Dd. 1,5—8; 
2,7.10). Diese willkürliche Aneignung des beliebten Namens wurde vom Volke 
m it folgendem Witz kom m entiert : Sic Macrinus est Severus, quomodo Dia­
dum enus Antoninus {OM 5,7). Die HA m acht jedoch in geeigneten Zusam­
m enhängen darauf aufm erksam , welche Gefahr fü r den S taat die Aneignung 
eines allgemein positiv beurte ilten  Namens m it sich bringt. Niemand könne



näm lich verhindern, dass ein unw ürdiger und schlechter Mann, ob er nun 
durch B lutverw andschaft, Adoption oder durch eigenm ächtige Entscheidung 
zu seinem  Träger werde, sich auf diesem Wege auch der kaiserlichen Macht 
bem ächtige und  sie zum Schaden des röm ischen Staates ausübe.

Als abschreckendes Beispiel, wie der Name m issbraucht werden kann, dient 
der angebliche Sohn Caracallas — Antoninus Heliogabalus, der das nomen  
Antoninorum  durch seine Lebensweise besudelte (Hel. 3,1 ; 9,2; 17,4; 18,1). Das 
G esam tbild von der Entw icklung des nomen Antoninorum  im  2. und 3. Jh. 
und des von der HA zusam m engesetzten gleichnamigen kaiserlichen Hauses 
führte  also zur krassen Diffam ierung des Namens (AS 2,2) und zum Verfall 
der kaiserlichen Macht. Dies stellt die HA m it folgenden W orten fest :

denique versus extant cuiusdam poetae, quibus ostenditur Antonini nomen  
coepisse a Pio et paulatim per Antoninos usque ad sordes ultimas pervenisse, 
si quidem  solus Marcus nom en illud sanctum vitae genere auxisse videatur, 
Verus autem  degenerasse, Commodus vero etiam polluisse sacrati nominis 
reverentiam ; iam quid de Caracallo Antonino, quidve de hoc ( =  Diadumeno) 
potest dici? postrem o etiam quid de Heliogabalo, qui Antoninorum  ultim us in 
sum m a inpurita te vixisse m em oratur?  (OM 7,7—8).

In  diesem  Verzeichnis fehlt Geta, den die HA als den sechsten Antoninus 
bezeichnet (OM 3,4 vgl. Geta 1,5; 5,3), dem sie aber auch sonst nur wenig 
A ufm erksam keit schenkt.

Die eigenmächtige Aneignung eines Geschlechtsnamens, der seinen Träger 
autom atisch in die hohe Gesellschaft eingliedert, w ird  also von der HA als 
Form  und  Möglichkeit des Em porkom m ens abgelehnt. Um diesen Grundsatz 
möglichst k lar zu belegen, beschreibt der HA-Verfasser weitschweifig die 
offensichtlich fiktive Szene, in  der einer der besten Kaiser, nämlich Alexan­
der Severus, den ihm vom Senat angebotenen Antoninusnam en nicht akzep­
tieren will.

Um seine Haltung zu begründen, skizziert der K aiser nach der Darstellung 
der HA  die Schicksale des Namens : Antonini ipsi Augusti sunt dicti : sic Anto­
ninus, id est Pius, Marcum et item  Verum iure adoptionis vocavit, Commodo 
autem  hereditarium  fuit, susceptum  Diadumeno, adfectatum  in Bassiano, ri­
diculum  in Vario (AS 10,4—5). E r selbst fühle, dass e r kein Antonine sei, und 
sehe auch keinen Grund, weswegen er Antoninus heissen sollte : Si enim An­
tonini nom en accipio, possum  et Traiani, possum  et Titi, possum  et Vespa­
siani (AS 10,2). Die Antwort des Senats ist zwar eindeutig — Quomodo Au­
gustus, sic et Antoninus (AS 10,3), aber Alexander b eh a rrt stu r auf seiner 
Meinung. Der Sinn dieser Passage ist unm issverständlich : Alexander Severus 
drückt offensichtlich diejenigen Ansichten aus, die der HA-Verfasser selbst 
vertrat. Es handelt sich, wie W. H artke bem erkt hat, um  eine klare Ablehnung 
des m it dem  dynastischen Namen verbundenen Anspruchs auf die kaiser­
liche W ürde.83

Zu den tragischen Folgen des dynastischen Prinzips rechnet die HA jene 
Fälle, in  denen die H errschaft über das römische Reich als Erbschaft einem 
ungeeigneten Nachfolger übergeben wurde, oder w enn auf diese Weise die 
Kinder zur kaiserlichen M acht gelangten.9 Zwei M änner sollen in der HA die 
Gefahr veranschaulichen, die das römische Im perium  durch das hereditarium  
im perium  bedroh t; es ist Commodus, der Sohn des guten Kaisers M arcus

29 — A rheološki vestnik 449



Aurelius, und Fiorianus, der angebliche B ruder des von der HA hoch ge­
schätzten Kaisers Tacitus.10

Bei Commodus konnte der Biograph dessen Lebensgeschichte als Gegen­
satz zu der des Marcus Aurelius auffassen und den Unterschied zwischen dem 
Vater u nd  seinem schlechten Sohn auf diese Art und Weise betonen. Von dem 
7/A-Verfasser w ird Commodus zu den schlimmsten K aisern gezählt (Tc. 6,4). 
Dieser U m stand sollte jedoch dem Herrscherruhm  des Marcus Aurelius nicht 
schaden, was die HA durch eine eigenartige Geschichte zu zeigen versuchte : 
Aiunt quidam, quod et verisim ile videtur, Commodum Antoninum, successo­
rem illius ac filium, non esse de eo natum, sed de adulterio, ac talem fabellam  
vulgari serm one contexunt (MA 19,1); denique Antonino, cum suos mores 
sem per teneret neque alicuius insusurratione m utaretur, non obfuit gladia­
toris filius, uxor infam is: deusque etiam nunc h a b e tu r . . .  (MA 19,11—12). Bei 
Fiorianus betont die HA die eigenmächtige M achtergreifung, die seine nega­
tiven Charakterzüge verrät, näm lich die effusio  und imperandi cupiditas, ob­
wohl e r sonst danach trach tete, den Tacitus in seinem  Wesen nachzuahmen 
(Tc. 14,4). Auch in diesem Zusammenhang betont der Biograph, dass das 
hereditarium  im perium  den Senat aus der H errschaftsübertragung eigentlich 
auschliesst: Hic frater Taciti germanus fu it, qui post fratrem  arripuit im pe­
rium, non senatus auctoritate, sed suo motu, quasi hereditarium esset im pe­
rium, cum  sciret adiuratum esse in senatu Tacitum, ut, cum mori coepisset, 
non liberos suos, sed optim um  aliquem principem faceret (Tc. 14,1). Die Tat 
des Fiorianus konnte das Andenken seines Bruders n icht beflecken und die HA 
verhält sich in diesem Falle analogisch, wie bereits im Falle Commodus’ ver­
zeichnet. Obwohl Verfasser der HA meistens über Fiorianus als über einen 
B ruder des Tacitus spricht, fü h rt er doch eine V ariante an, nach der die bei­
den eigentlich S tiefbrüder w ären : Nam diversis patribus nati ferebantur 
(Tc. 17,4).

Die Haltung des HA-Verfassers zu dem dynastischen Prinzip ist also k ri­
tisch, denn in dessen Auswirkungen überwiegen die negativen Seiten offen­
sichtlich die positiven. Man m uss aber die Frage stellen, un ter welchen Bedin­
gungen, in welchen Zusammenhängen und in welchem Masse die HA dessen 
mögliche positive Züge sieht und anerkennt.

Die Antwort geben u. a. jene Stellen, in denen die HA ihre Sympathien 
zum konstantinischen Haus zum  Ausdruck bringt und  Claudius II. als dessen 
angeblichen Begrüder pre ist (CI. 1,1. 3 vgl. 3,1—2; 10,1.7; 13,2.9; A 44,4; Gall. 
7,1; 14,3). Die Verdienste um  den Staat bildeten den H auptgrund dafür, dass 
er sam t seinen Verwandten in der Sicht der HA das Recht besass, die kaiser­
liche M acht zu übernehm en und  eine Dynastie zu gründen : talis in re p. fuit, 
ut eius stirpem  ad im perium  sum m i principes eligerent, emendatior senatus 
optaret (Cl. 2,8). Der Biograph versucht in der überlieferten Lebensgeschichte 
des Claudius system atisch nachzuweisen, dass das V erhältnis zwischen Kaiser 
und Senat im m er freundlich w ar; diese Einstellung seitens des Senats ist 
u. a. durch  Akklamationen dokum entiert, w odurch die Senatoren angeblich 
die E rhebung des Claudius bestätig t haben sollen (Cl. 4,1—4). Gute Beziehun­
gen zwischen dem Senat und  dem  künftigen Kaiser seien nach der HA bereits 
in jener Zeit bezeugt, als Claudius noch ein privatus w ar: Habuit et senatus 
iudicia, priusquam  ad im perium  perveniret, ingentia (Cl. 18,1 vgl. 18,2—4). Die



HA  trach te t offensichtlich danach, die senatsfreundlichen Züge in der Lebens­
geschichte des Kaisers zu betonen und ihn eigentlich als einen Senatskaiser 
darzustellen. In  dieses Licht rück t nicht n u r Claudius selbst, sondern es fällt 
auch auf die berühm ten Mitglieder seines Geschlechtes. Es ist kennzeichnend, 
dass die HA  darun ter auch K aiser Probus rechnen m öchte : Multi dicunt Pro­
bum  Claudi propinquum  fuisse, optim i et sanctissim i principis, quod, quia 
per u n u m  tantum  Graecorum relatum est, nos in m edio relinquemus (Pr. 
3,3 ).u W enn auch der Biograph die Richtigkeit der von ihm  erw ähnten Über­
lieferung bezweifelt und das Problem  ungelöst lässt, da die von ihm heran­
gezogene griechische Quelle offensichtlich fiktiv war, insinuiert er im m erhin 
dem Leser den Gedanken, die verwandschaftliche V erbindung zwischen Pro­
bus u nd  dem  konstantinischen H aus sei doch nicht auszuschliessen.12

Obwohl die HA die Meinung vertritt, genus Claudii ad felicitatem  rei p. di­
vinitus constitu tum  (Cl. 10,1—3), beurteilt sie die einzelnen Mitglieder des 
Geschlechtes nach ihren  Leistungen (merito virtu tum  — Cl. 12,3). In diesem 
Sinn charak terisie rt sie auch den ephemären Kaiser Quintilius, der ein B ru­
der des Claudius w ar : Qui factus esset imperator, etiam si frater Claudii prin­
cipis non fu isset (Cl. 1. c.).13

Unabhängig davon, dass der Biograph die konstantinische Dynastie und 
ihren U rsprung im panegyrischen Ton beschreibt, gibt e r im m er zu erkennen, 
dass e r  gegenüber dem dynastischen Prinzip Bedenken hegt. An geeigneten 
Stellen zeigt der HA-Verfasser klar, un ter welchen Bedingungen und Voraus­
setzungen es für ihn annehm bar is t: und zwar, w enn bei der H errschafts­
übertragung der Senat aktiv m itw irkt, wenn ein senatsfreundlicher Mann zum 
Kaiser gew ählt w ird und w enn dabei in e rste r Reihe seine Leistungsfähigkeit 
für den röm ischen S taat berücksichtigt wird.

Analoge Grundsätze können den Passagen entnom m en werden, die den 
Gordiani tres gewidmet sind. Die HA versucht deutlich, diese Kaiser als eine 
Dynastie darzustellen, deren Geschlecht sich durch ehrwürdige Ahnen kenn­
zeichnet ( Gd. 2,2). Die Familie, zu der Gordianus I. m it seinem Sohn und 
Enkel gehörte, w ar reich und ihre Vorfahren haben sich nach der HA um  den 
röm ischen S taat besonders verdient gemacht (Gd. 2,2—3). W ir sind leider 
nicht im stande, die R ichtigkeit der prosopographischen, nur in der HA  über­
lieferten Angaben zu überprüfen. Die Meinung, die auf Grund der Schilderung 
der HA  entstanden ist, die Gordiani wären röm ischer, bzw. italischer H er­
kunft, is t von A. R. Birley in dem  Sinn korrigiert w orden, dass ih r Ursprung 
wahrscheinlich in Kleinasien zu suchen ist.14

Um die Bedeutung der Gordiani im politischen Leben des 3. Jh. zu beto­
nen, erw ähnt die HA w eitere gleichnamige Persönlichkeiten :

Aelius Gordianus, Gordiani im p era to r is ... (AS 68,1): Mitglied des kaiser­
lichen Rates un ter Alexander Severus ; vgl. PIR 2 A 181 ;

Aurelius Gordianus (A  41,3), identisch m it Velius Cornificius Gordianus 
(Tc. 3,2), angeblich Konsul im  J. 275. E r spielte nach der Darstellung der HA 
eine wichtige Rolle bei der W ahl des Kaisers Tacitus im Senat. PIR2 A 1519 
vgl. PLRE  I, S. 398 ;

Maecius Gordianus, praefectus (Gd. 30,1) ; nach der HA w ar er mit Gordia­
nus II I . verwandt.



Die Existenz dieser M änner, die sonst nicht bezeugt sind, ist fragwürdig 
und höchst wahrscheinlich auf die Phantasie des HA-Verfassers zurückzu­
führen. Die Absicht, m it der er diese Gordiani in sein Werk einführte, ist 
offensichtlich klar genug ; er versuchte zu zeigen, wie die mächtigen Geschlech­
te r bei w ichtigen Ereignissen ihren Einfluss ausüben sollten. Sie sollten da­
bei ihre K räfte in erste r Reihe dem Senat zur Verfügung stellen, wobei sie 
sich selbst m it dessen Zustimm ung bis zur kaiserlichen W ürde em porarbeiten 
könnten, ohne jedoch das E rbrecht daran für im mer zu gewinnen.

Die zweideutige Einstellung des ÜA-Verfassers zu den M ännern angese­
hener Abstammung hilft ihm  bei der positiven Einschätzung der illyrischen 
Soldatenkaiser, deren H erkunft e r zwar auf keinen Fall als vornehm bezeich­
nen kann, die aber zur W iedervereinigung und Erneuerung des römischen 
Staates in der zweiten Hälfte des 3. Jh. entscheidend beigetragen haben.

Dies ist allerdings der Fall des bereits erw ähnten Claudius II. (CI. 13,1—4 
vgl. besonders: de avis nobis parum  cognitum; varia enim plerique prodide­
runt) und  des Probus (Pr. 3,1). Ähnlich verhält sich die HA bei der Charakte­
ristik  der H erkunft des Aurelianus, der einerseits als clarissimus princeps, 
severissim us imperator für seine Verdienste um  das römische Reich (A 1,5), 
andererseits als princeps necessarius magis quam bonus  (A 37,1) wegen seiner 
harten  Politik gegenüber dem Senat (A 21,6 vgl. 21,8 und  50,5) bezeichnet wird. 
Über seine H erkunft führt die Biographie an : . . .  divus Aurelianus ortus, ut 
plures loquuntur, Sirm ii familia obscuriore, ut nonnulli, Dacia ripensi (A 
3,1), . . .  Aurelianus modicis natus parentibus (A 4,1).

Der Biograph stellt in Bezug auf die Bedeutung der H erkunft eines Kaisers 
ausdrücklich fest : nec tamen magnorum principum  in rebus sum m a sciendi 
est, ubi quisque sit genitus, sed qualis in re p. fuerit (A 3,3). In  der folgenden 
Passage spricht die HA von den G eburtsorten berühm ter Philosophen, wodurch 
der Sinn der zitierten Behauptung bewiesen werden soll (A 3, 4—5); es ist 
jedoch klar, dass der G eburtsort nur eine Seite des angeschnittenen Problems 
darste llt; die andere besteht in der Frage nach der gesellschaftlichen H er­
kunft, m it anderen W orten nach der Abstammung und  eventuellen Legitimität 
des Anspruches auf die kaiserliche Würde. In  diesem  Zusammenhang sind 
die W orte kennzeichnend, die die HA den Senatskaisern des J. 238 widmet : Ego 
principes dico, vos firmate, si placet, sin minus, meliores ostendite; M aximum  
igitur atque Balbinum, quorum unus in re militari tantus est, ut novitatem  
generis splendore virtutis evexerit, alter ita clarus nobilitate est, u t et morum  
lenitate rei p. sit necessarius et vitae sanctimonia (M B  2,6—7). Der Mann, 
dem die HA  diese W orte in der Senatssitzung in den M und legt, heisst Vectius 
Sabinus; diese offensichtlich fiktive Persönlichkeit stam m t nach der HA 
ex familia Ulpiorum (MB 2,1); es sei hier darauf hingewiesen, dass die 
M utter Gordianus’ I. angeblich Ulpia Gordiana hiess und m it dem Kaiser 
Traianus verwandt w ar (Gd. 2,2). Wir haben also m it einem weiteren Mann 
aus dem Umkreis der Gordiani zu tun, der einen wichtigen Einfluss auf die 
politischen Ereignisse in der ersten  Hälfte des 3. Jh. lau t der HA ausübte.

Das resultierende Bild des dynastischen Denkens in der HA kann also 
etwa auf folgende Art und Weise zusammengefasst w erden :

Die Auffassung der idealen kaiserlichen Nachfolgeordnung, die der HA 
entnom m en werden kann, ist in  ihren wesentlichen Zügen antidynastisch.



Dies is t eine begreifliche Folgerung der senatsfreundlichen Haltung der HA, 
die die kaiserliche Wahl für ein unbestreitbares Recht und eine selbstver­
ständliche Pflicht des röm ischen Senats hält. Der V erfasser der HA w ar sich 
jedoch dessen bewusst, dass w eder das dynastische Prinzip, noch die Ak­
klam ation des Prätendenten durch  die Armee als Form en der M achtergreifung 
aus dem  politischen Leben ausgeschaltet werden können. E r fo rdert also, 
dass dem  Senat eine aktive Teilnahm e an der kaiserlichen Wahl eingeräum t 
werde, denn nur dieser kann garantieren, dass die beiden Prinzipien nicht 
m issbraucht werden.

In  d er In terpretation  der HA  w ird  das dynastische Prinzip eigentlich auf 
die Praxis beschränkt, dass der Senat aus seinen Reihen und aus seiner freien 
Entscheidung einen Mann zum K aiser wählt, der eventuell einem angesehenen 
Senatorengeschlecht angehört, ohne ihm dadurch gleichzeitig das Recht zu 
erteilen, die ihm anvertraute M acht autom atisch auf seinen Sohn, bzw. auf 
einen anderen seiner V erw andten zu übertragen. Der Senat und seine aus 
adligen senatorischen Fam ilien stam m enden führenden Persönlichkeiten sol­
len also entscheiden, ob ein K aiser auf dem dynastischen Wege gewählt w er­
den soll, oder ob bei der Wahl eher technokratische und m ilitärische Fähig­
keiten des in Frage kom m enden Mannes massgebend sein sollen. Es erübrigt 
sich zu beweisen, dass diese Anschauungen keine Aussicht besassen in der 
spätan tiken  Gesellschaft, in der m ilitärische Macht eine wichtige innenpoliti­
sche Rolle spielte, auf die Dauer als Grundsätze der Nachfolgeordnung durch­
gesetzt zu werden, und dass ihre utopischen Züge die aussichtslose Lage der­
jenigen Schicht bezeugten, deren Interessen die HA zu verteidigen versuchte. 
Es handelte sich bekanntlich um  die stadtröm ischen altröm isch gesinnten 
senatorischen Kreise.

1 Le règlement successoral d’Hadrien, 
BHAC 1963 (Bonn 1964) S. 95—122; vgl. 
J. Carcopino, Encore la succession d’Ha­
drien, REA 67 (1965), S. 67—69; T. D. Bar­
nes, Hadrian and Lucius Verus, J RS 57 
(1967), S. 65—79; A. Chastagnol, Reeher- 
ches sur VHistoire Auguste (Bonn 1970),
S. 7.

2 J. Straub, Vom Herrscherideal in 
der Spätantike, Stuttgart 1939 (Nach­
druck 1964), S. 7 ff.

3 Über den Gang der Ereignisse vgl. 
J. Straub, Vom Herrscherideal, S. 15 ff. 
Zur Haltung des Symmachus vgl. S. 33 f.

4 Die erwähnten Gedanken kommen 
bei den Panegyrikern in verschiedenen 
Zusammenhängen wieder. In ausgepräg­
ter Form sind sie beispielsweise von Na- 
zarius in den Schlusskapiteln seiner Lob­
rede an den Kaiser Konstantin ausge- 
drück (Pan. 4 B, 36—38; vgl. 36,2: Tuos 
Constantine maxime, tuos liberos ac 
deinceps nepotes tecum optat (sc. Roma), 
ut tanto a pluribus petantur, quanto 
maiora noscuntur. Siehe auch Pan. 12 B, 
26,5: Quamvis enim, imperator invicte, 
iam divina suboles tua ad rei publicae

vota successerit et adhuc speretur fu­
tura numerosior, illa tamen erit vere 
beata posteritas ut, cum liberos tuos 
gubernaculis orbis admoveris, tu sis 
omnium maximus imperator.

5 Römische Kinderkaiser. Eine Struk­
turanalyse römischen Denkens und Da­
seins (Berlin 1951), S. 92 ff.; 121 f.

6 L’hérédité dynastique dans l’Histoi- 
re Auguste, BHAC 1971 (Bonn 1974), S. 
1 ff. Vgl. Julien Apostata et l’hérédité du 
pouvoir impérial, BHAC 1970 (Bonn 
1972), S. 75—93

7 W. Hartke, Römische Kinderkaiser, 
S. 123 ff.; Sir R. Syme, Emperors and 
Biography: Studies in the Historia Au­
gusta (Oxford 1971), S. 78 ff.

8 W. Hartke, Römische Kinderkaiser, 
S. 125 ff.; 131.

8a W. Hartke, Römische Kinderkaiser, 
S. 142.

9 Ihre negative Einstellung zu den 
Kinderkaisern drückt die HA in der be­
reits berühmt gewordenen Passage aus: 
Dii avertant principes pueros et patres 
patriae dici inpuberes etc. (Tc. 6,5—6).



Diese Probleme wurden von allen in Fra­
ge kommenden historischen Gesichts­
punkten von W. Hartke, Römische Kin­
derkaiser, S. 190 ff. erörtert.

10 Zu diesen Problemen zusammen­
fassend W. Hartke, Römische Kinderkai­
ser, S. 95 ff.; 190 ff.; J. Béranger, BHAC 
1971 (Bonn 1974), S. 7 ff.

11 Vgl. dazu J. Béranger, BHAC 1971 
(Bonn 1974), S. 7.

12 In diesem Sinn beruft er sich noch 
auf das Zeugnis einer anonymen und of­
fensichtlich auch fiktiven Ephemeris: 
unum tamen dico, quod in ephemeride 
legisse me memini, a Claudia sorore Pro­

bum sepultum (Pr. 3,4). Zu dieser Stelle 
s. auch W. Hartke, Römische Kinder­
kaiser, S. 103, Anm. 1.

13 W. Hartke, Römische Kinderkaiser, 
S. 95.

14 The Origins of Gordian I. In: Bri­
tain and Rome. Studies presented by his 
students to Eric Birley on the occasion 
of his sixtieth birthday. Edited by Mi­
chael G. Jarret and Brian Dobson (Ken­
dal 1966), S. 56 ff. Zu diesen Problemen 
vgl. auch Sir R. Syme, Emperors and 
Biography, S. 166 ff.

15 Sir R. Syme, Emperors and Bio­
graphy, S. 100 f.; 257.

DINASTIČNO MIŠLJENJE V DELU HISTORIA AUGUSTA
Povzetek

Idealno nasledovanje vladarjev, ki ga indirektno zagovarja Historia Augusta, 
ni dinastično nasledstvo. Misel pisca je logična, posebej ker je bil naklonjen senatu. 
Ta je namreč smatral volitev vladarjev za svojo nesporno in samo po sebi umevno 
pravico. Hkrati pa si je bil pisec dela Historia Augusta na jasnem, da je zaradi 
pohlepa po oblasti nemogoče odstraniti iz političnega življenja dinastično misel in 
tudi ne zahteve vojske po umeščanju vladarja. Pisec zahteva, da ima senat aktivno 
udeležbo pri volitvi vladarja, kajti zgolj senat lahko zagotovi, da bi oba principa 
ne bila zlorabljena.

Historia Augusta interpretira dinastični princip v bistvu kot prakso, da senat 
iz svojih vrst in neodvisno izvoli vladarja, ne da bi mu hkrati dodelil pravico, 
da to oblast avtomatično prenese na sina ali drugega sorodnika. Senat sam in 
vodilne osebnosti, izvirajoče iz plemenitih senatskih rodbin, morajo odločiti, ali 
naj bo nov vladar izvoljen po dinastični poti ali naj raje odločajo tehnokratske in 
vojaške sposobnosti.

Nepotrebno je dokazovati, da ni bilo nikakih izgledov, da bi se v pozno antični 
družbi, v kateri je igrala vojaška oblast odločilno notranje politično vlogo, ta nazi- 
ranja uveljavila. Take utopične ideje so spričevale zgolj brezizgleden položaj tistih 
slojev, katerih interese je delo Historia Augusta skušalo braniti, in to so bili staro­
rimsko nastrojeni senatorski sloji v metropoli sami.


