DAS DYNASTISCHE DENKEN
IN DER HISTORIA AUGUSTA

J.BURIAN
Akademie der Wissenschaften, Praha

Die Nachfolgeordnung gehorte seit dem Beginn der Kaiserzeit im antiken
Rom zu jenen Problemen, deren Bedeutung allgemein anerkannt wurde, aber
deren Losung von Fall zu Fall gesucht werden musste. Eine Regel, die auf
eindeutige Art und Weise einen Mann zum Nachfolger des herrschenden Kai-
sers priadestinierte, gab es im kaiserzeitlichen Rom nicht. Die Wege, auf de-
nen die Priatendenten zur kaiserlichen Wiirde gelangten, waren verschieden.
Der Kaiser verfiigte begreiflicherweise faktisch iiber das Recht, seinen Nach-
folger zu nennen und ihn dem Senat als zukiinftigen Herrscher vorzustellen.
Die einfachste Mdglichkeit bestand dabei darin, dass der Nachfolger in erster
Reihe unter den Séhnen des Kaisers, bzw. unter seinen nahen, aber auch we-
niger oder mehr entfernten Verwandten gesucht wurde. Wenn die Umsténde
diese Losung nicht erlaubten, suchte man einen Ausweg in der Adoption, die es
theoretisch ermdoglichte, den tauglichsten Mann als Nachfolger des Kaisers
rechtzeitig zu finden. Nicht einmal diese Praxis war aber ohne Komplika-
tionen, wie H.-G. Pflaum an dem konkreten Fall der Nachfolgefrage unter
Hadrian iiberzeugend aufgezeigt hat.t

Neben dem dynastischen Prinzip, das durch die Adoption modifiziert wer-
den konnte, war bei der Herrschaftsiibertragung noch ein weiteres Element
im Spiel. Es war die Akklamation des Pridtendenten durch die Armee, die den
kaiserlichen Hof sowie den rémischen Senat eigentlich vor eine bereits vollen-
dete Tatsache stellte und vom Senat nur formell zur Kenntnis genommen
und bestadtigt werden sollte. Die Legitimierung der erworbenen Macht, die
dadurch erfolgte, war allerdings fiir die neu gewordenen Herrscher von ihrem
subjektiven Standpunkt her sicher nicht unbedeutend. Doch verfiigte der Se-
nat nicht iiber einen wirklichen Einfluss, der ihm erlaubt hitte, die Entschei-
dung der Armee abzulehnen, bzw. in seinem eigenen Sinn zu dndern. Im 3. Jh.
u. Z. waren die Soldaten als Kaisermacher in allen Schichten der rémischen
Gesellschaft bekannt und die Soldatenkaiser wurden von der Reichsbevolke-
rung meistens als regelrecht gewdhlte Herrscher akzeptiert.

446 Arheolo3ki vestnik 28 (1977)



Die Entwicklung nach dem Tod des Probus fasste im 4. Jh. u. Z. der senats-
freundliche Geschichtsschreiber Aurelius Victor mit folgenden Worten zu-
sammen : Abhinc militaris potentia convaluit ac senatui imperium creandique
ius principis ereptum ad nostram memoriam, incertum, an ipso cupiente per
desidiam an metu seu dissensionum odio (Caes. 37,5).

Die Geschichte der Kaiserwahl im 4. Jh., die J. Straub griindlich erdrtert
hat, erbrachte weitere Beweise fiir den Einfluss der Armee auf die Entschei-
dung, wer der hochste Repridsentant des ROmerreiches werden sollte.2 Die
Anhdnger des Senats, insofern man ihre Meinung den Lobreden des Q. Au-
relius Symmachus entnehmen kann, teilten die zuriickhaltende Einstellung
zur Kaiserakklamation durch die Armee mit Aurelius Victor weder eindeutig
noch konsequent. Fiir Symmachus galt die Erhebung Valentinians I. durch die
Truppen als durchaus rechtmassig und er sah keinen objektiven Grund und
kein subjektives Hindernis, die Zustidndigkeit der castrensia decreta (Orat.
1,3) zu bezweifeln.?

Der dynastische Gedanke wurde durch diese Entwicklung nicht verdridngt;
die Verwandtschaft mit dem herrschenden Kaiser spielte in der Nachfolgeord-
nung eine wichtige Rolle und zu wesentlichen Ziigen des Herrscherbildes bei
den Panegyrikern gehort der Umstand, dass der regierende Kaiser die Herr-
schaft seinem Sohn {iibergibt. Die Sthne der regierenden Kaiser werden in
den Lobreden als Garanten das Weiterbestehens des hochgepriesenen zeitge-
nossischen Wohlstandes des Imperiums bezeichnet, denn sie werden ganz
mechanisch als Fortsetzer des Werkes ihres Vaters aufgefasst, gleich ob diese
Voraussetzung stimmt oder nicht.*

Die Nachfolgeordnung im romischen Imperium bildete einen wichtigen
Bestandteil des politischen Gedankeninhalts der HA. Die Bedeutung, die der
Biograph dieser Frage zuschrieb, wird durch die systematische Aufmerksam-
keit bewiesen, die der HA-Verfasser der Herrschaftsordnung in sachlich expo-
nierten Zusammenhédngen widmete. Ebenso wie auch in anderen Fillen legt
er dem Leser keine zusammenfassende Erkldarung vor, indem er an einer ein-
zigen Stelle klar und ausfiihrlich sagte, was er iiber das Problem genau denkt.
Seine Anschauugen iiber das Wesen des dynastischen Prinzips, die von
W. Hartke und in der letzten Zeit erneut von J. Béranger ausfiihrlich behandelt
wurden, sind in einzelnen Biographien zerstreut. In ihrem Komplex verraten
sie jedoch eine Gedanken- und Anschauungseinheit, die offensichtlich auf einen
einzigen Verfasser zuriickzufiihren ist.

W. Hartke hat seine Untersuchung der einschldgigen Stellen mit der Fest-
stellung abgeschlossen, die HA lege Wert in erster Reihe »auf die Beteiligung
des Senats bei der Auswahl des Herrschers«, was fiir »den offenbar stadt-
romischen Kreisen zugehorigen Verfasser« und die von ihm propagierte Se-
natsideologie typisch seis Ebenfalls J. Béranger konstatiert den Einfluss, den
die senatsfreundliche Einstellung der HA auf ihre Konzeption des dynasti-
schen Prinzips ausgeiibt hat. Die HA verhalte sich zu diesem Prinzip jedoch
nicht eindeutig — in einigen Fillen sei sie neutral, in anderen beurteile sie
es offensichtlich positiv, jedoch an den meisten Stellen dussere sie sich kri-
tisch dazu.®

Fiir die Beurteilung der Frage, in welchem Mass die HA die dynastische
Nachfolgeordnung respektiert oder ablehnt, sind diejenigen Passagen wichtig,

447



in denen der Verfasser sich iiber die Berechtigung des dynastischen Prinzips
dussert und dessen Auswirkungen charakterisiert, so weit sie sich in der Ge-
schichte des Imperiums wéhrend des von ihm behandelten Zeitraums wider-
spiegeln. Fiir den HA-Verfasser ist in dieser Hinsicht diejenige Frage am wich-
tigsten, ob die Zugehorigkeit zu einem angesehenen Geschlecht einen hinrei-
chenden Grund bildet, einen Mann als kaiserlichen Nachfolger zu pridesti-
nieren.

Eine klare, und man kann vorausschicken, negative Antwort auf diese
Frage bringen die bereits oft untersuchten Stellen, die sich in der HA auf das
nomen Antoninorum beziehen.” Der Name, dessen Ruhm in der HA auf An-
toninus Pius und auf Marcus Aurelius zuriickgefithrt wird, wird durch aus-
gesprochen positive Attribute charakterisiert. So wird nomen Antoninorum
als amabile (Dd. 6,2), carum (Hel. 1,5) und vor allem sanctum (OM 7,7—38)
bezeichnet und jeder Mann, der es trug, konnte von vorherein damit rechnen,
dass er sich allgemein verbreiteten Sympathien erfreut. Nach der HA hat
man in Rom das nomen Antoninorum als einem kaiserlichen Standesnamen
aufgefasst: et fuit quidem tam amabile illis temporibus nomen Antoninorum,
ut qui eo nomine non niteretur, mereri non videretur imperium (Dd. 6,2).
Unter diesen Umstdnden kam es nach der HA zu den Versuchen, weitere Kai-
ser unter die Antonini einzuordnen: unde etiam quidam et Severum et Per-
tinacem et ITulianum Antoninorum praenominibus honorandos putant, unde
postea duos Gordianos, patrem et filium, Antoninos cognominatos putant
(Dd. 6,3).

Auf die terminologische Verwirrung, die in der HA im Zusammenhang mit
dem Antoninusnamen zu verzeichnen ist, hat W. Hartke hingewiesen; wenn
die HA den hiaufig vorkommenden Namen Antoninus entweder als praeno-
men oder als nomen auffasst, ist darin die Praxis der spidtantiken Namen-
gebung zu suchens Natiirlich rechnet die HA Septimius Severus, Pertinax,
Didius Iulianus und die Gordiane nicht zu den Antoninen; sie registriert je-
doch diejenigen Manner als Mitglieder der Dynastie, die das nomen Antoni-
norum als einen tituliren Namen an sich brachten. Zu dieser Praxis verhalt
sich der Biograph negativ, weil auf diesem Wege die durch Commodus einge-
setzte Reihe der schlechten Antonine verldangert wurde.

Den Anstoss zu dieser Entwicklung gab Septimius Severus, der seine S6hne
als Antonine erklidrte, um an die beriihmte Dynastie anzukniipfen (Sev. 19,2
vgl. 20,1). Dieser Schritt hatte schwerwiegende Folgen fiir die antoninische
Tradition im Romerreich. Caracalla war seines Namens M. Aurelius Anto-
ninus unwiirdig, was sich negativ auf die allgemeine Popularitit des nomen
Antoninorum unter dem Volke auswirkte (Sev. 20,11).

Der Name Antoninus blieb jedoch unter den Soldaten beliebt und dieser
Umstand fiihrte nach der Darstellung der HA den Macrinus zur Entschei-
dung, seinen Sohn Diadumenianus Antoninus zu nennen und ihm dadurch
die Sympathien seitens des Heeres zu verschaffen (OM 5,1; 6,6; Dd. 1,5—8;
2,7.10). Diese willkiirliche Aneignung des beliebten Namens wurde vom Volke
mit folgendem Witz kommentiert: Sic Macrinus est Severus, quomodo Dia-
dumenus Antoninus (OM 5,7). Die HA macht jedoch in geeigneten Zusam-
menhédngen darauf aufmerksam, welche Gefahr fiir den Staat die Aneignung
eines allgemein positiv beurteilten Namens mit sich bringt. Niemand konne

448



namlich verhindern, dass ein unwiirdiger und schlechter Mann, ob er nun
durch Blutverwandschaft, Adoption oder durch eigenmichtige Entscheidung
zu seinem Triger werde, sich auf diesem Wege auch der kaiserlichen Macht
bemichtige und sie zum Schaden des réomischen Staates ausiibe.

Als abschreckendes Beispiel, wie der Name missbraucht werden kann, dient
der angebliche Sohn Caracallas — Antoninus Heliogabalus, der das nomen
Antoninorum durch seine Lebensweise besudelte (Hel. 3,1; 9,2; 17,4; 18,1). Das
Gesamtbild von der Entwicklung des nomen Antoninorum im 2. und 3. Jh.
und des von der HA zusammengesetzten gleichnamigen kaiserlichen Hauses
fiihrte also zur krassen Diffamierung des Namens (AS 2,2) und zum Verfall
der kaiserlichen Macht. Dies stellt die HA mit folgenden Worten fest :

denique versus extant cuiusdam poetae, quibus ostenditur Antonini nomen
coepisse a Pio et paulatim per Antoninos usque ad sordes ultimas pervenisse,
si quidem solus Marcus nomen illud sanctum vitae genere auxisse videatur,
Verus autem degenerasse, Commodus vero etiam polluisse sacrati nominis
reverentiam; iam quid de Caracallo Antonino, quidve de hoc (= Diadumeno)
potest dici? postremo etiam quid de Heliogabalo, qui Antoninorum ultimus in
summa inpuritate vixisse memoratur? (OM 7,7—38).

In diesem Verzeichnis fehlt Geta, den die HA als den sechsten Antoninus
bezeichnet (OM 3,4 vgl. Geta 1,5; 5,3), dem sie aber auch sonst nur wenig
Aufmerksamkeit schenkt.

Die eigenmichtige Aneignung eines Geschlechtsnamens, der seinen Triager
automatisch in die hohe Gesellschaft eingliedert, wird also von der HA als
Form und Mdglichkeit des Emporkommens abgelehnt. Um diesen Grundsatz
moglichst klar zu belegen, beschreibt der HA-Verfasser weitschweifig die
offensichtlich fiktive Szene, in der einer der bésten Kaiser, namlich Alexan-
der Severus, den ihm vom Senat angebotenen Antoninusnamen nicht akzep-
tieren will.

Um seine Haltung zu begriinden, skizziert der Kaiser nach der Darstellung
der HA die Schicksale des Namens: Antonini ipsi Augusti sunt dicti: sic Anto-
ninus, id est Pius, Marcum et item Verum iure adoptionis vocavit, Commodo
autem hereditarium fuit, susceptum Diadumeno, adfectatum in Bassiano, ri-
diculum in Vario (AS 10,4—5). Er selbst fiihle, dass er kein Antonine sei, und
sehe auch keinen Grund, weswegen er Antoninus heissen sollte: Si enim An-
tonini nomen accipio, possum et Traiani, possum et Titi, possum et Vespa-
siani (AS 10,2). Die Antwort des Senats ist zwar eindeutig — Quomodo Au-
gustus, sic et Antoninus (AS 10,3), aber Alexander beharrt stur auf seiner
Meinung. Der Sinn dieser Passage ist unmissverstdndlich: Alexander Severus
driickt offensichtlich diejenigen Ansichten aus, die der HA-Verfasser selbst
vertrat. Es handelt sich, wie W. Hartke bemerkt hat, um eine klare Ablehnung
des mit dem dynastischen Namen verbundenen Anspruchs auf die kaiser-
liche Wiirde.sa

Zu den tragischen Folgen des dynastischen Prinzips rechnet die HA jene
Fille, in denen die Herrschaft iiber das romische Reich als Erbschaft einem
ungeeigneten Nachfolger iibergeben wurde, oder wenn auf diese Weise die
Kinder zur kaiserlichen Macht gelangten.® Zwei Manner sollen in der HA die
Gefahr veranschaulichen, die das rémische Imperium durch das hereditarium
imperium bedroht; es ist Commodus, der Sohn des guten Kaisers Marcus

29 — Arheologki vestnik 449



Aurelius, und Fiorianus, der angebliche Bruder des von der HA hoch ge-
schitzten Kaisers Tacitus.1?

Bei Commodus konnte der Biograph dessen Lebensgeschichte als Gegen-
satz zu der des Marcus Aurelius auffassen und den Unterschied zwischen dem
Vater und seinem schlechten Sohn auf diese Art und Weise betonen. Von dem
HA-Verfasser wird Commodus zu den schlimmsten Kaisern gezidhlt (Tc. 6,4).
Dieser Umstand sollte jedoch dem Herrscherruhm des Marcus Aurelius nicht
schaden, was die HA durch eine eigenartige Geschichte zu zeigen versuchte:
Aiunt quidam, quod et verisimile videtur, Commodum Antoninum, successo-
rem illius ac filium, non esse de eo natum, sed de adulterio, ac talem fabellam
vulgari sermone contexunt (MA 19,1); denique Antonino, cum suos mores
semper teneret neque alicuius insusurratione mutaretur, non obfuit gladia-
toris filius, uxor infamis: deusque etiam nunc habetur ... (MA 19,11—12). Bei
Florianus betont die HA die eigenmichtige Machtergreifung, die seine nega-
tiven Charakterziige verrdt, namlich die effusio und imperandi cupiditas, ob-
wohl er sonst danach trachtete, den Tacitus in seinem Wesen nachzuahmen
(Te. 14,4). Auch in diesem Zusammenhang betont der Biograph, dass das
hereditarium imperium den Senat aus der Herrschaftsiibertragung eigentlich
auschliesst: Hic frater Taciti germanus fuit, qui post fratrem arripuit impe-
rium, non senatus auctoritate, sed suo motu, quasi hereditarium esset impe-
rium, cum sciret adiuratum esse in senatu Tacitum, ut, cum mori coepisset,
non liberos suos, sed optimum aliquem principem faceret (Tec. 14,1). Die Tat
des Florianus konnte das Andenken seines Bruders nicht beflecken und die HA
verhilt sich in diesem Falle analogisch, wie bereits im Falle Commodus’ ver-
zeichnet. Obwohl Verfasser der HA meistens iiber Florianus als iiber einen
Bruder des Tacitus spricht, fiihrt er doch eine Variante an, nach der die bei-
den eigentlich Stiefbriider wiren: Nam diversis patribus nati ferebantur
(Tc17.4Y.

Die Haltung des HA-Verfassers zu dem dynastischen Prinzip ist also kri-
tisch, denn in dessen Auswirkungen iiberwiegen die negativen Seiten offen-
sichtlich die positiven. Man muss aber die Frage stellen, unter welchen Bedin-
gungen, in welchen Zusammenhingen und in welchem Masse die HA dessen
moégliche positive Ziige sieht und anerkennt.

Die Antwort geben u. a. jene Stellen, in denen die HA ihre Sympathien
zum konstantinischen Haus zum Ausdruck bringt und Claudius II. als dessen
angeblichen Begriider preist (CL 1,1. 3 vgl. 3,1—2; 10,1.7; 13,2.9; A 44,4; Gall.
7,1; 14,3). Die Verdienste um den Staat bildeten den Hauptgrund dafiir, dass
er samt seinen Verwandten in der Sicht der HA das Recht besass, die kaiser-
liche Macht zu iibernehmen und eine Dynastie zu griinden: talis in re p. fuit,
ut eius stirpem ad imperium summi principes eligerent, emendatior senatus
optaret (Cl. 2,8). Der Biograph versucht in der iiberlieferten Lebensgeschichte
des Claudius systematisch nachzuweisen, dass das Verhiltnis zwischen Kaiser
und Senat immer freundlich war; diese Einstellung seitens des Senats ist
u. a. durch Akklamationen dokumentiert, wodurch die Senatoren angeblich
die Erhebung des Claudius bestitigt haben sollen (CI. 4,1—4). Gute Beziehun-
gen zwischen dem Senat und dem kiinftigen Kaiser seien nach der HA bereits
in jener Zeit bezeugt, als Claudius noch ein privatus war: Habuit et senatus
iudicia, priusquam ad imperium perveniret, ingentia (CI. 18,1 vgl. 18,2—4). Die

450



HA trachtet offensichtlich danach, die senatsfreundlichen Ziige in der Lebens-
geschichte des Kaisers zu betonen und ihn eigentlich als einen Senatskaiser
darzustellen. In dieses Licht riickt nicht nur Claudius selbst, sondern es fillt
auch auf die beriihmten Mitglieder seines Geschlechtes. Es ist kennzeichnend,
dass die HA darunter auch Kaiser Probus rechnen mochte: Multi dicunt Pro-
bum Claudi propinquum fuisse, optimi et sanctissimi principis, quod, quia
per unum tantum Graecorum relatum est, nos in medio relinquemus (Pr.
3,3).11 Wenn auch der Biograph die Richtigkeit der von ihm erwidhnten Uber-
lieferung bezweifelt und das Problem ungelost ldsst, da die von ihm heran-
gezogene griechische Quelle offensichtlich fiktiv war, insinuiert er immerhin
dem Leser den Gedanken, die verwandschaftliche Verbindung zwischen Pro-
bus und dem konstantinischen Haus sei doch nicht auszuschliessen.12

Obwohl die HA die Meinung vertritt, genus Claudii ad felicitatem rei p. di-
vinitus constitutum (Cl. 10,1—3), beurteilt sie die einzelnen Mitglieder des
Geschlechtes nach ihren Leistungen (merito virtutum — CI. 12,3). In diesem
Sinn charakterisiert sie auch den ephemiren Kaiser Quintillus, der ein Bru-
der des Claudius war: Qui factus esset imperator, etiamsi frater Claudii prin-
cipis non fuisset (CL. 1. c.).1s

Unabhéngig davon, dass der Biograph die konstantinische Dynastie und
ihren Ursprung im panegyrischen Ton beschreibt, gibt er immer zu erkennen,
dass er gegeniiber dem dynastischen Prinzip Bedenken hegt. An geeigneten
Stellen zeigt der HA-Verfasser klar, unter welchen Bedingungen und Voraus-
setzungen es fiir ihn annehmbar ist: und zwar, wenn bei der Herrschafts-
iibertragung der Senat aktiv mitwirkt, wenn ein senatsfreundlicher Mann zum
Kaiser gewdhlt wird und wenn dabei in erster Reihe seine Leistungsfdahigkeit
fiir den romischen Staat beriicksichtigt wird.

Analoge Grundsidtze konnen den Passagen entnommen werden, die den
Gordiani tres gewidmet sind. Die HA versucht deutlich, 'diese Kaiser als eine
Dynastie darzustellen, deren Geschlecht sich durch ehrwiirdige Ahnen kenn-
zeichnet (Gd. 2,2). Die Familie, zu der Gordianus I. mit seinem Sohn und
Enkel gehorte, war reich und ihre Vorfahren haben sich nach der HA um den
romischen Staat besonders verdient gemacht (Gd. 2,2—3). Wir sind leider
nicht imstande, die Richtigkeit der prosopographischen, nur in der HA {iiber-
lieferten Angaben zu iiberpriifen. Die Meinung, die auf Grund der Schilderung
der HA entstanden ist, die Gordiani wdren romischer, bzw. italischer Her-
kunft, ist von A. R. Birley in dem Sinn korrigiert worden, dass ihr Ursprung
wahrscheinlich in Kleinasien zu suchen ist.!4

Um die Bedeutung der Gordiani im politischen Leben des 3. Jh. zu beto-
nen, erwidhnt die HA weitere gleichnamige Personlichkeiten :

Aelius Gordianus, Gordiani imperatoris... (AS 68,1): Mitglied des kaiser-
lichen Rates unter Alexander Severus; vgl. PIRz A 181;

Aurelius Gordianus (A 41,3), identisch mit Velius Cornificius Gordianus
(Te. 3,2), angeblich Konsul im J. 275. Er spielte nach der Darstellung der HA
eine wichtige Rolle bei der Wahl des Kaisers Tacitus im Senat. PIR* A 1519
vgl. PLRE 1, S. 398;

Maecius Gordianus, praefectus (Gd. 30,1) ; nach der HA war er mit Gordia-
nus III. verwandt.

451



Die Existenz dieser Mdnner, die sonst nicht bezeugt sind, ist fragwiirdig
und hochst wahrscheinlich auf die Phantasie des HA-Verfassers zuriickzu-
fithren. Die Absicht, mit der er diese Gordiani in sein Werk einfiihrte, ist
offensichtlich klar genug; er versuchte zu zeigen, wie die michtigen Geschlech-
ter bei wichtigen Ereignissen ihren Einfluss ausiiben sollten. Sie sollten da-
bei ihre Krifte in erster Reihe dem Senat zur Verfiigung stellen, wobei sie
sich selbst mit dessen Zustimmung bis zur kaiserlichen Wiirde emporarbeiten
konnten, ohne jedoch das Erbrecht daran fiir immer zu gewinnen.

Die zweideutige Einstellung des HA-Verfassers zu den Minnern angese-
hener Abstammung hilft ihm bei der positiven Einschdtzung der illyrischen
Soldatenkaiser, deren Herkunft er zwar auf keinen Fall als vornehm bezeich-
nen kann, die aber zur Wiedervereinigung und Erneuerung des réomischen
Staates in der zweiten Hilfte des 3. Jh. entscheidend beigetragen haben.

Dies ist allerdings der Fall des bereits erwdhnten Claudius II. (CL 13,1—4
vgl. besonders: de avis nobis parum cognitum; varia enim plerique prodide-
runt) und des Probus (Pr. 3,1). Ahnlich verhilt sich die HA bei der Charakte-
ristik der Herkunft des Aurelianus, der einerseits als clarissimus princeps,
severissimus imperator fiir seine Verdienste um das rémische Reich (A4 1,5),
andererseits als princeps necessarius magis quam bonus (A 37,1) wegen seiner
harten Politik gegeniiber dem Senat (A 21,6 vgl. 21,8 und 50,5) bezeichnet wird.
Uber seine Herkunft fiihrt die Biographie an: ... divus Aurelianus ortus, ut
plures loquuntur, Sirmii familia obscuriore, ut nonnulli, Dacia ripensi (A
3,1), ... Aurelianus modicis natus parentibus (A 4,1).

Der Biograph stellt in Bezug auf die Bedeutung der Herkunft eines Kaisers
ausdriicklich fest: nec tamen magnorum principum in rebus summa sciendi
est, ubi quisque sit genitus, sed qualis in re p. fuerit (A 3,3). In der folgenden
Passage spricht die HA von den Geburtsorten berithmter Philosophen, wodurch
der Sinn der zitierten Behauptung bewiesen werden soll (4 3, 4—5); es ist
jedoch klar, dass der Geburtsort nur eine Seite des angeschnittenen Problems
darstellt; die andere besteht in der Frage nach der gesellschaftlichen Her-
kunft, mit anderen Worten nach der Abstammung und eventuellen Legitimitét
des Anspruches auf die kaiserliche Wiirde. In diesem Zusammenhang sind
die Worte kennzeichnend, die die HA den Senatskaisern des J. 238 widmet: Ego
principes dico, vos firmate, si placet, sin minus, meliores ostendite; Maximum
igitur atque Balbinum, quorum unus in re militari tantus est, ut novitatem
generis splendore virtutis evexerit, alter ita clarus nobilitate est, ut et morum
lenitate rei p. sit necessarius et vitae sanctimonia (MB 2,6—7). Der Mann,
dem die HA diese Worte in der Senatssitzung in den Mund legt, heisst Vectius
Sabinus; diese offensichtlich fiktive Personlichkeit stammt nach der HA
ex familia Ulpiorum (MB 2,1); es sei hier darauf hingewiesen, dass die
Mutter Gordianus’ I. angeblich Ulpia Gordiana hiess und mit dem Kaiser
Traianus verwandt war (Gd. 2,2). Wir haben also mit einem weiteren Mann
aus dem Umkreis der Gordiani zu tun, der einen wichtigen Einfluss auf die
politischen Ereignisse in der ersten Hilfte des 3. Jh. laut der HA ausiibte.

Das resultierende Bild des dynastischen Denkens in der HA kann also
etwa auf folgende Art und Weise zusammengefasst werden :

Die Auffassung der idealen kaiserlichen Nachfolgeordnung, die der HA
entnommen werden kann, ist in ihren wesentlichen Ziigen antidynastisch.

452



Dies ist eine begreifliche Folgerung der senatsfreundlichen Haltung der HA,
die die kaiserliche Wahl fiir ein unbestreitbares Recht und eine selbstver-
standliche Pflicht des romischen Senats hilt. Der Verfasser der HA war sich
jedoch dessen bewusst, dass weder das dynastische Prinzip, noch die Ak-
klamation des Pratendenten durch die Armee als Formen der Machtergreifung
aus dem politischen Leben ausgeschaltet werden konnen. Er fordert also,
dass dem Senat eine aktive Teilnahme an der kaiserlichen Wahl eingerdumt
werde, denn nur dieser kann garantieren, dass die beiden Pr]nlelen nicht
missbraucht werden.

In der Interpretation der HA wird das dynastische Prinzip eigentlich auf
die Praxis beschrinkt, dass der Senat aus seinen Reihen und aus seiner freien
Entscheidung einen Mann zum Kaiser wihlt, der eventuell einem angesehenen
Senatorengeschlecht angehort, ohne ihm dadurch gleichzeitig das Recht zu
erteilen, die ihm anvertraute Macht automatisch auf seinen Sohn, bzw. auf
einen anderen seiner Verwandten zu iibertragen. Der Senat und seine aus
adligen senatorischen Familien stammenden fiihrenden Personlichkeiten sol-
len also entscheiden, ob ein Kaiser auf dem dynastischen Wege gewihlt wer-
den soll, oder ob bei der Wahl eher technokratische und militdrische Fahig-
keiten des in Frage kommenden Mannes massgebend sein sollen. Es eriibrigt
sich zu beweisen, dass diese Anschauungen keine Aussicht besassen in der
spatantiken Gesellschaft, in der militdrische Macht eine wichtige innenpoliti-
sche Rolle spielte, auf die Dauer als Grundsidtze der Nachfolgeordnung durch-
gesetzt zu werden, und dass ihre utopischen Ziige die aussichtslose Lage der-
jenigen Schicht bezeugten, deren Interessen die HA zu verteidigen versuchte.
Es handelte sich bekanntlich um die stadtromischen altromisch gesinnten
senatorischen Kreise.

1 Le reglement successoral d'Hadrien,
BHAC 1963 (Bonn 1964) S. 95—122; vgl.
J. Carcopino, Encore la succession d’Ha-
drien, REA 67 (1965), S. 67—69; T. D. Bar-
nes, Hadrian and Lucius Verus, JRS 57
(1967), S. 65—79; A. Chastagnol, Recher-
ches sur U'Histoire Auguste (Bonn 1970),
S

2 J. Straub, Vom Herrscherideal in
der Spdtantike, Stuttgart 1939 (Nach-
druck 1964), S. 7 ff.

3 Uber den Gang der Ereignisse vgl.
J. Straub, Vom Herrscherideal, S. 15 ff.
Zur Haltung des Symmachus vgl. S. 33 £.

4 Die erwdhnten Gedanken kommen
bei den Panegyrikern in verschiedenen
Zusammenhédngen wieder. In ausgeprag-
ter Form sind sie beispielsweise von Na-
zarius in den Schlusskapiteln seiner Lob-
rede an den Kaiser Konstantin ausge-
driick (Pan. 4 B, 36—38; vgl. 36,2: Tuos
Constantine maxime, t(uos liberos ac
deinceps nepotes tecum optat (sc. Roma),
ut tanto a pluribus petantur, quanto
maiora noscuntur. Siehe auch Pan. 12 B,
26,5: Quamvis enim, imperator invicte,
iam divina suboles tua ad rei publicae

vota successerit et adhuc speretur fu-
tura numerosior, illa tamen erit vere
beata posteritas ut, cum liberos ftuos
gubernaculis orbis admoveris, tu sis
ommnium maximis imperator.

5 Romische Kinderkaiser. Eine Struk-
turanalyse romischen Denkens und Da-
seins (Berlin 1951), S. 92 ff.; 121 f.

¢ L’hérédité dynastique dans 1'Histoi-
re Auguste, BHAC 1971 (Bonn 1974), S.
1 ff. Vgl. Julien Apostata et ’hérédité du
pouvoir impérial, BHAC 1970 (Bonn
1972), S. 75—93

7 W. Hartke, Romische Kinderkaiser,
S. 123 ff.; Sir R. Syme, Emperors and
Biography: Studies in the Historia Au-
gusta (Oxford 1971), S. 78 ff.

8 W. Hartke, Romische Kinderkaiser,
S 1725:FF 2131

fa ‘W, Hartke, Romische Kinderkaiser,
S. 142.

* Thre negative Einstellung zu den
Kinderkaisern driickt die HA in der be-
reits beriihmt gewordenen Passage aus:
Dii avertant principes pueros et patres
patriae dici inpuberes etc. (Tc. 6,5—6).

453



Diese Probleme wurden von allen in Fra-
ge kommenden historischen Gesichts-
punkten von W. Hartke, Romische Kin-
derkaiser, S. 190 ff. erortert.

10 Zu diesen Problemen zusammen-
fassend W. Hartke, Rdmische Kinderkai-
ser, S. 95 ff.; 190 ff.; J. Béranger, BHAC
1971 (Bonn 1974), S. 7 ff.

11 Vgl. dazu J. Béranger, BHAC 1971
(Bonn 1974), S. 7.

12 Tn diesem Sinn beruft er sich noch
auf das Zeugnis einer anonymen und of-
fensichtlich auch fiktiven Ephemeris:
unum tamen dico, quod in ephemeride
legisse me memini, a Claudia sorore Pro-

bum sepultum (Pr. 34). Zu dieser Stelle
s. auch W. Hartke, Romische Kinder-
kaiser, S. 103, Anm. 1.
. 13 W, Hartke, Romische Kinderkaiser,

957

1 The Origins of Gordian I. In: Bri-
tain and Rome. Studies presented by his
students to Eric Birley on the occasion
of his sixtieth birthday. Edited by Mi-
chael G. Jarret and Brian Dobson (Ken-
dal 1966), S. 56 ff. Zu diesen Problemen
vgl. auch Sir R. Syme, Emperors and
Biography, S. 166 ff.

15 Sir R. Syme, Emperors and Bio-

graphy, S. 100 f.; 257.

DINASTICNO MISLJENJE V DELU HISTORIA AUGUSTA

Povzetek

Idealno nasledovanje vladarjev, ki ga indirekino zagovarja Historia Augusta,
ni dinasti¢no nasledstvo. Misel pisca je logi¢na, posebej ker je bil naklonjen senatu.
Ta je namre¢ smatral volitev vladarjev za svojo nesporno in samo po sebi umevno
pravico. Hkrati pa si je bil pisec dela Historia Augusta na jasnem, da je zaradi
pohlepa po oblasti nemogoce odstraniti iz politi¢nega Zivljenja dinasti®no misel in
tudi ne zahteve vojske po umesc¢anju vladarja. Pisec zahteva, da ima senat aktivno
udelezbo pri volitvi vladarja, kajti zgolj senat lahko zagotovi, da bi oba principa
ne bila zlorabljena.

Historia Augusta interpretira dinasti¢ni princip v bistvu kot prakso, da senat
iz svojih vrst in neodvisno izvoli vladarja, ne da bi mu hkrati dodelil pravico,
da to oblast avtomatiéno prenese na sina ali drugega sorodnika. Senat sam in
vodilne osebnosti, izvirajoe iz plemenitih senatskih rodbin, morajo odloéiti, ali
naj bo nov vladar izvoljen po dinasti¢ni poti ali naj raje odlo¢ajo tehnokratske in
vojaske sposobnosti.

Nepotrebno je dokazovati, da ni bilo nikakih izgledov, da bi se v pozno anti¢ni
druzbi, v kateri je igrala vojaska oblast odlo¢ilno notranje politi¢no vlogo, ta nazi-
ranja uveljavila. Take utopi¢ne ideje so spricevale zgolj brezizgleden polozaj tistih
slojev, katerih interese je delo Hisforia Augusta skusalo braniti, in to so bili staro-
rimsko nastrojeni senatorski sloji v metropoli sami.

454



