


-»v-t^







t

Nostra maxima culpa!





Nostra maxima culpa!
Die bedrangte Lage der katho-
lischen Kirche, deren Ursachen
und Vorschlage zur Besserung.

Von ANTON VOGRINEC
Pfarrer in Leifling, Karnten.

JAVNA ČITALNICA IN KNJIŽNICA

MOTTO: f
„Wenn ich unreclit geredet habe,

so beweise das Unreoht;
wenn ich aber recht gesprochen habe,

•vvarum schlagst du mich '?”
_^T . Joh. 18. 23.

v Ljubu«*"’
ZWEITE AUFLAGE.

WIEN und LEIPZIG 1904. o Kaiserliche und konigliche Hof-
Buchdruckerei und Hof-Verlags-Buchhandlung CARL FROMME.



/o/S*f

101849

Alle Rechte vorbehalten.



Vorwort.

Ich dachte anfangs nicht daran, ein Vorwoi’t zu schreiben,
da soivohl die Einleitung als auch die SchluBbetrachtung den
Leser hinreichend iiber die Ziele dieser Schrift orientiert.
Wahrend der Korrektur bin ich jedoch auf den oft sonder-
baren Stil meines Buches aufmerksam gemacht worden, welcher
Umstand mir zum AnlaB 'vvird, doch einige Bemerkungen zur
Orientierung der Leser den eigentlichen Ausfiihrungen voraus-
zuschicken.

Von der Kritik, die den Inhalt meines Buches zum Gegen-
stande hat, verlange ich keine Nachsicht; ich appelliere sogar
in den SchluBkapiteln: „An die Laien” und „An den Klerus”
an jeden Leser, daB er auf die dort angegebene oder auf eine
andere Weise seine Anschauungen iiber meine Untersuchungen
und Vorschlage zum Ausdrucke bringe. Nur wiinsche ich nicht
jene Kritik, die nicht mit Griinden, sondern mit Gewalt oder
Drohung argumentiert und je nach Umstanden am ehesten den
Gegner zum Schweigen bringen kann. Ich hoffe, daB ich diese
Kritik heutzutage nicht zu fiirchten habe.

Ich wurde mir jedenfalls zum Erfolge meiner Schrift
gratulieren, wenn ich die Leser dahin bringen wiirde, daB sie
sich entweder begeistert den von mir proponierten oder ahn-
lichen Anschauungen anschlieBen und mit mir in den Ruf ein-
stimmen: „Nostra maxima culpa!”, wir selbst, namlich die



VI

geistigen Leiter der Glaubigen, sind schuld an der Bedrangnis
der Kirche — ja, nicht nur in diesen Ruf einstimmen, sondern
den festen EntschluB fassen, an der Realisierung der als richtig
erkannten Grundsatze mitzuarbeiten — oder daB sie, von der
Falschheit meiner Ausfiihrungen iiberzeugt, in einer sachlich
gehaltenen, privaten oder offentlichen Kritik mit Entriistung
meine Urteile iiber die kirchlichen Zustande zuriickweisen,
sich mit noch groBerer Zahigkeit an die alten, von mir falsch-
lich bemangelten Zustande anklammern und mir zu wissen
geben, daB nur ieh selbst an die Brust zu klopfen und zu
sagen hatte: „Mea maxima eulpa!”, ich bin selbst schuld, dafi
ich mich nicht zu einer besseren und richtigeren Auffassung der
iiber jeden Tadel erhabenen kirchlichen Institutionen empor-
geschwungen habe!

Doch beziiglich des Stiles bitte ich um Nachsicht aus
folgenden Griinden:

1. Bei der Abfassung der Schrift war moglichste Kurze
mein Prinzip, um nicht durch lange, weit ausgreifende Aus-
fiihrungen namentlich jene Leser, die mit Berufsgeschaften
iiberladen sind, schon von vorneherein abzustoBen. Da jedoch
der behandelte Stoff so vielfaltig verzvveigt ist, so konnte es
nicht ausbleiben, daB beim Streben nach Kiirze oft Gedanken
mehr lose, ohne die iibliehen Satzumschreibungen und Er-
klarungen, aneinandergefiigt worden sind.

2. Bin ich in der Schriftstellerei nicht bevvandert, da sich
meine Berufstatigkeit mehr auf die Schule und die Kanzel
erstreckt. Deshalb wird man hie und da rhetorische Wen-
dungen antreffen. „Schreibe wie du sprichst,” war mein
Grundsatz — „lies, als ob du mich hortest,” ist meine Bitte
an den Leser. Das laute Lesen mancher Stellen wird dem
Leser iiber etwaige Schwierigkeiten im Satz- und Wortgefiige
hinweghelfen. Ferner denke man sich auch in die Begeisterung,



VII
'/yi/ 2 o

sowie auch in die seelische Stimmung des Verfassers hinein,
der als geistlicher und geistiger Fiihrer des Volkes auf dem
Wege, den er als den richtigen erkannt hat, vorwarts mar-
schieren mochte, jedoch diesen Weg von solchen Hindernissen
verrammelt findet, die nicht von ihm allein, sondern nur durch
Mithilfe aller hinweggeschafft werden konnen. Er stand auf
dem Wege und dachte nach, ob er seine Mitarbeiter behufs
Wegraumung der Hindernisse organisieren solite oder ob er
mit vielen iibrigen die Hande kreuzen, sich behaglicher Ruhe
hingeben und gar nicht kummern solite, ob der Weg zur
Wahrheit mit Hindernissen belegt ist oder nicht. Er wahlte
das erstere. Nun, „im Stil offenbart sich der Mensch!”

3. Bin ich ein Slave, welcher Umstand es umvillkurlich mit
sich bringt, dafi die sprachlichen Eigenheiten der Muttersprache
den Stil beeinflussen.

Ich schrieb das Buch in deutscher Sprache, weil ich
gerade das deutsche Volk infolge der hohen Kultur und des
hohen Standes der deutschen Theologie fur das geeignetste
halte, um die geistige Fuhrung bei der Anbahnung vernunftiger
Reformen in der katholischen Kirche iibernehmen zu konnen,
ohne damit zu sagen, dah die kulturverwandten katholischen
Slaven nicht die geeignetsten Bundesgenossen und die eifrigsten
Forderer einer heilsamen religiosen Erneuerung sein konnten
und sollten! — Der riehtig aufgefaCte religiose Gedanke ist
von unendlichem Umfange: er soli alle Akte des menschlichen
Lebens umfassen; jede Zeit, jeder Ort, jede Institution soli
durchdrungen sein vom religiosen Gedanken. Staaten und
Nationen sollen von ihm geleitet sein. Deshalb ist der religiose
Gedanke so weit erhaben iiber den nationalen, wie weit sich
ein unendlich groBer Wert von jedem, noch so groBen endlichen
Wert unterscheidet: Der religiose Gedanke wurzej^himd, '\V
endet in der Ewigkeit, der nationale begann Au



VIII

Erde und wird auch hienieden enden. Deshalb \vare es
betriibend, wenn sich der Klerus, wie es leider manchenorts
geschieht, wegen allzu grofier Betonung des nationalen Ge-
dankens im hoheren religiosen Streben gegenseitig behindern
wiirde.

Leitling, am 1. Marž 1904.

Der Verfasser.



Inhaltsverzeichnis
Seite

Einleitung:
1. Zweck desBuches... 1
2. Die Art derAusfuhrung. 2
3. Die Berechtigung zur Abfassung dieser Schrift. 2
4. Das Objekt meiner Untersuchung. 3
5. Die subjektiven Bevveggriinde zur Verfassung des Bucbes ... 9

Die bedrangte Lage der Kirche und die Dntersucbung der Ursaohen
dieser Bedrangnis im allgemeinen. 15

Im speziellen:
A. Die Belehrung der Glaubigen und ibre religiose Erziebung in

der Scbule, in der Kircbe und aufierhalb derselben ist niobt
derart, daB sie binreichend, geschweige dennvorziigliob ware 30

I. Der Religionsunterricht an der Volksschule. 44
II. Der Religionsunterricht an den Mittelschulen.132
III. Die Studien und Erziehung an den theologischen Fakultaten

und Diozesanseminarien.163
IV. Die Erziehung in den Diozesanseminarien.178
V. Der religiose Unterricht und die religiose Erziehung auBer-

halb derSchule.181
B. Die Verhaltnisse innerhalb der Kirche erfordern in vieler Be-

ziehung eine Anderung.189
I. Die kirchliche Liturgie.189
II. Das BuBsakrament.197
III. Das Fasten und das offentliche Gebet. 206
IV. Der Kirchengesang und der religiose Volksgesang .... 211
V. Wurdige Feier des Gottesdienstes.220
VI. DerZolibat.221
VII. Die materielle Stellung des Klerus.254
VIII. Die Teilnahme der Laien an religiosen und kirchlichen Inter-

IX. Das Verhaltnis des Klerus untereinander.269



X

Seite

X. Die Visitation desKlerus.274
XI. Vorsicht und Mali bei der Verehrung der Heiligen und ihrer
Beliquien.278

XII. Einheit und Einigkeit derKirche.281
C. Die auBere Stellung der katholischen Kirche.282

I. Die Stellung der Kirche in der Menschheit uberhaupt . . . 282
II. Unser Verhaltnis zu Italien.296
III. Verhaltnis der Kirche zur Politik.299
IV. Das Verhalten des Klerus gegentiber der Schule.308
V. Unum est necessarium.315
SchluB.319

I. An die Laien. 319
II. An denKlerus.327



Einleitung.

1. Zweck des Buches. Ich will den Leser nicht durch eine
weit ausgreifende Einleitung in meine schriftlichen Abhandlungen
einfuhren, sondern gleich den Zweck meines Buches kurz an-
geben.

In dem vorliegenden Buche will ich namlich a) nachzu-
weisen suchen, daB die Schuld an der traurigen Erscheinung,
daB die Hochschatzung der katholischen Kirche und ihrer Lehren
bei den Menschen immer mehr schwindet, und daB sich die
Folgen dieser Geringschatzung im Kulturleben derselben immer
mehr zeigen, hauptsachlich diejenigen trifft, die den Befehl
Christi: „Gehet hin in die ganze Welt und lehret alle Volker etc.”
auszufiihren berufen sind, d. h. den Klerus. Diese Schuld trifft
den Klerus nicht in dem Sinne, als ob dieser die durch sein
Amt iibernommenen Berufspflichten nicht erfullt hatte, son¬
dern insofern, als er nicht Wege gefunden hat, um sich von
einem Systeme loszutrennen, das ihm Mittel diktiert, welche
keinen Erfolg bei der Erfiillung seiner Pflichten versprechen,
und welches ihm ein Auftreten vorschreibt, das nicht geeignet
ist, das Volk fur die Kirche und ihre Wahrheiten zu ge-
winnen. b) Es sollen in dem Buche auch in positiver Weise die
Mittel angegeben werden, die nach meiner Uberzeugung zu
ergreifen waren, um das Licht der Kirche den Menschen wie
ehemals wieder leuchten zu lassen. c) Das Buch soli gleich-
zeitig ein Programm oder eine Vorarbeit sein, um ein gemein-
sames Vorgehen bei Feststellung der Wiinsche des Klerus bei
den Pastoralkonferenzen und Diozesansynoden, der bekannten
Vogriuec, nostra culpa. \



2

Weisung des Episkopates anlafilich des osterreichischen Klerus-
tages entsprechend, zu erzielen.

Dieser Zweck meines Buches wird manche in Staunen
setzen, so daB sie vielleicht ausrufen, welch neuer Prophet
mufi das sein, der vorgibt, die LSsung so tiefer Fragen geben
zu konnen!

Diese ersuche ich, ruhig den Verlauf der weiteren Ab-
handlung abzuwarten und namentlich zu beachten, daB ich das
„nostra culpa” nicht auf die personliche Schuld des einzelnen,
etwa der Bischofe oder der Priester beziehe, sondern auf das
System, dessen Trager, richtiger gesagt, dessen Sklaven wir
sind.

2. Die Art der Ausfiihrung. Viele sind gewohnt, um ge-
lehrt zu erscheinen, alles was sie wissen oder was sie in Biblio-
theken aufstobern, mag es zum Gegenstande passen oder nicht,
in ihrem Werke zusammenzutragen und es durch Phrasen, ge-
lehrte Wendungen oder Spekulationen auszuschmiicken. Dies
wird nicht meine Art sein. Ich bin von der Richtigkeit meiner
Darstellungen fest iiberzeugt und betrachte sie als Wahrheit. Ich
will aber auch andere iiberzeugen; deshalbwerde ich denGegen-
stand in schlichter, ungeschmiickter Form, frei und offenherzig,
wie es sich fiir einen Mann geziemt, der mit seinen tlberzeugungen
nicht zuriickhalt, darstellen. Darum wiinsche ich‘aber auch, daB
das Buch von den Lesern auch in diesem Sinne aufgefaBt wird,
und mir nicht fernstehende, auch im Traume nicht gehegte
Absichten zUgeschrieben werden.

3. Die Berechtigung zur Abfassung dieser Schrift.
„Woher deine Berufung?” konnte mancher fragen. „Wer gibt
dir das Recht, in deiner geringen Stellung eine Kritik an irgend
einer Sache, wenn sie auch nicht wesentlich ist, in der alten,
von Gott gestifteten Kirche zu iiben? Wofiir haltst du dich?”

Der Priester ist zunachst keine Maschine, die man auf-
ziehen oder mit gewissem Material anfiillen mufi, damit sie eine
Arbeit leiste; er ist infolge seiner Studien auch kein Mameluck,
der nur handeln darf, wenn ihm befohlen wird, sondern er ist,
wie jeder Mensch, ein mit inneren, seelischen Kraften ausge-
stattetes Wesen, das sich zur Tatigkeit selbst bestimmen soli,



3

ohne immer wie ein lebloses Ding von aufieren Kraften geleitet
zu werden. Diese Selbstbestimmung zur Leistung einer Arbeit
ist immer erlaubt und auch geboten, wenn sich die Arbeit auf
etwas von der Vernunft als gut oder niitzlich Bezeichnetes
richtet. Meine Berufung geht somit von meinem Inneren aus,
von meiner Vernunft, die mir meine Anschauungen seit Jahren
als die richtigen hinstellt — von meinem Willen, der mich zur
Veroffentlichung meiner Anschauungen drangt. Wenn jemand
will, kann man sagen, daB die Berufung auch von Gott, dem
■obersten Leiter des menschlichen inneren Lebens, ausgegangen
ist, sei es zulassend oder inspirierend. Das „Wie” \veiB er
.aliein.

Ubrigens was hat uns bewogen zum Eintritt in den
Priesterstand? Man glaubt vielfach und auch in unseren Kreisen
ist die Meinung stark verbreitet, daB sich viele dem Priester-
berufe gewidmet haben, um das tagliche Brot zu haben, was
ein franzosischer Minister sogar vom Klerus iiberhaupt be-
hauptet hat. Es ist moglich, daB bei einzelnen sehr Willens- und
Talentlosen dies der Hauptbeweggrund war, bei anderen war
es nur ein nebensachlicher. Denn heutzutage kann man sich
nach Absolvierung der Mittelschule Berufe wahlen, die mehr
tragen als der Priesterstand. Oder hat es uns vielleicht der Glanz
des Papsttums, der Hierarchie oder die auBere GroBe der katho-
lischen Kirche angetan? Den meisten gewiB nicht dies in erster
Linie, sondern wir werden finden, wenn wir uns bemuhen, in
•die Zeit der Berufswahl zuriickzudenken, daB es die durch die
Gnade Gottes gewonnene tlberzeugung war, daB wir im Priester-
stande zur Ehre Gottes, fur die Sache des Nachsten und auch
fur uns selbst am besten wirken \verden, die uns das Los des
Priesterstandes zu\vies.

Wenn somit dieser Beweggrund bei der Berufswahl ent-
‘Scheidend war, kann man uns „Unberufene” nennen, wenn wir
innerhalb erlaubter Grenzen das sagen und fordern, was uns
zur Erreichung unseres Lebensideales notwendig erscheint?

4. Das Objekt meiner Untersuchung. Es gehoren zum
Klerus oftPersonen, welche die fast krankhafte Eigenschaft haben,
•daB sie gleich aus der Fassung geraten, wenn jemand sich §r-

l*
Si



4

kiihnt, in den kirchlichen Verordnungen oder in nur bloBen
religiosen Gebrauchen nicht immer das Vollkommenste zu er*
blicken. Da geniigt es, nur ein wenig Mer und dort anzu-
klopfen oder ein Staubchen wegzublasen, schon hort man: „Sie
untergraben die Grundpfeiler der Kirche.” Es ist uberhaupt
eine merkwiirdige Erscheinung: Einerseits beobachtet man oft
stoische Ruhe gegenuber allen Schlagen, die der Kirche von
auBen, oft vom Staate selbst, zugefugt werden, anderseits
kann man sehr energisch sein gegen Untergeordnete, die sich
nieht wehren konnen. Freilich die Schlage der hoheren Kraft
kann man nicht immer parieren, oder wenn man auch konnte,
man traut sich nicht, sogar aus Dankbarkeit, namentlich wenn
man manches „Angenehme” von der starkeren Kraft schon be-
kommen hat oder noch zu erwarten hat. Der nicht parierte
Schlag wird jedoch an die Untergeordneten abgegeben. Es ist
nicht immer so, aber leider geschieht es. Es ist auch psycho~
logisch erMarlich.

Ich wurde dies nicht beruhren, wenn nicht die Erfahrung
bezuglich Dr. Ehrhard solche unliebsame Bemerkungen not*
vendig gemacht hatte. Wenn die Kritiker Dr. Ehrhards es fur
wert finden \viirden, meine Schrift zu lesen, dann werde ich
ihnen wohl wie ein Wolf im Vergleiche zu einem Lamm er*
scheinen, was namlich die GroBe und Strenge meiner Forde-
rungen gegenuber denen Ehrhards anbelangt.

Diesbeziiglich erklare ich, daG sich meine Untersuchungen
nicht auf fundamentale Glaubens- und Sittenlehren,
auch nicht auf die Grundzuge der Anordnungen bezug¬
lich Kirchenregierung und Yerwaltung erstrecken
werden, sondern auf ganz akzidentelle verander-
liche Einrichtungen in der Kirche, ja eigentlich nicht
auf die Einrichtungen selbst, sondern auf die
Mittel, deren man sich innerhalb dieser Einrichtungen
bedient.

Ist eine Untersuchung liber das Veranderliche, iiber die
„mutabilia” in der Kirche erlaubt und sind die Ratschlage zur
Verbesserung statthaft? Ja, die ganze Kirchengeschichte be-
weist es. Die Kirche tritt nach auBen in ihren Einrichtungen



undZeremoniennichtimmer gleichgestaltig auf, sondern hatdie-
selben gewaltig geandert. Das „depositum fidei”, der Kleinodien-
schatz des Glaubens, ist immer derselbe, laBt aber im Laufe der
Zeit je nach der Fassung oder der Hiilse, in der sich der Glaubens-
schatz befindet, sehr verschieden sein Lieht iiber die Welt
ausstrahlen. Ich will keine Parallele ziehen zwischen der Kirche
jetzt und der Kirche in den ersten drei Jahrhunderten, als sie
sich in die Katakomben und in die Verstecke fluchten muBte,
als der erste Papst als „armer Reisender”, seines Zeichens ein
Fischer, mit einem Wanderstab und einem Biindel alttestament-
licher Schriften, barfufi und hungernd durch die staubigen
StraBen in die ewige Stadt einzog, sondern zwischen der Kirche
jetzt und der Kirche nach Konstantin dem GroBen.

Wiirde ein Priester aus jener Zeit wieder zum Leben er-
weckt werden und uns Priestern und unseren Kirchen einen
Besuch abstatten, er wurde die katholische Religion nimmer
erkennen. Machen wir doch eine Ausnahme von der gewohnten
Darstellung und schildern wir in dramatischer Weise, um die
Gefiihle iiber stattgefundene Anderungen leichter geben zu
konnen, etwa den Besuch eines altchristlichen Priesters mit
dem fingierten Namen Eusebius,

„Pax tecum” tont uns eine liebliche Stimme entgegen.
„Laudetur Jesus Christus” wurden wir antworten, wenn wir
zu den Frommen zahlten, sonst aber „Guten Abend”.

Eus.: „Wie geht es dir, Bruder?” Der moderne Priester:
flHochwurden, sagt man, und wenn Sie zum Bischof kommen,
miissen Sie ihn eventuell mit Exzellenz titulieren oder vvenigstens
die Pradikate Celsissimus und Reverendissimus gebrauchen.”

Eus.: „0, wie sich die Zeiten andern. Sogar zu meiner
Zeit betrachtete sich jeder Priester als Frater, als Bruder des
geringsten Mitmenschen. — Wie ich sehe, Ihr rasiert euch ja.
Christus und die Apostel trugen ja Barte wie die Juden iiber-
liaupt V’

Der moderne Priester: „Gliicklich sind Sie wohl, daB Sie
die Macht der Mode nicht kennen. Diese Madame ist auch bei
uns hoch in Ehren. Sie ist in Frankreich geboren, woher sie
•uns auch den Rasierzwang gebracht hat. Noch glucklicher sind



6

Sie aber deshalb, \veil Sie die Mode in der Kirche nichtr
kennen, oft an Althergebrachtem bis zur Lacherlichkeit festzu-
halten.”

Eus.: „Ich sehe, Sie haben bier ein Gebetbuch und schioken
sich an, jetzt zu beten. Da haben Sie „Pars verna” und Sie
wollen jetzt „jam lucis orto sidere” beten? Das ist ja ein
Morgengebet. Werden Sie es jetzt abends beten? Wie ich noch
Priester \var, da wuJ3ten wir, die Priester und das Volk die
meisten Psalmen auswendig. Doch soviel brauchten wir nicht
zu beten. Um andachtig alle diese Gebete zu verrichten, dazu
brauchen Sie ja mehrere Stunden?”

Der moderne Priester: „Andere Zeiten, andere Vor-
schriften. In den Zeiten nach Ihrem Lebensende weihten viele
Manner ihr Leben Gott allein, zogen sich in sogenannte Kloster
zuriick und hier sannen sie danach, um einen genugenden
Komplex von Gebeten zusammenzustellen, die sie zu verschie-
denen Tageszeiten, beim Tagesgrauen, beim Sonnenaufgang
u. s. w. verrichteten. Auch die Priester der ersten christlichen
Jahrhunderte lebten mehr klosterlich, d. i. in Gemeinschaft, in
der sie nach Art der Monche zu verschiedenen Zeiten die
obigen Gebete verrichten mufiten. Heutzutage ist das gemein-
schaftliche Leben der Priester unmoglich, doch das Gebet, das
eigentlich ein Chorgebet ist, ist geblieben, und so leiern wir,.
soviel uns freie Zeit iibrig bleibt, auf Befehl der Kirche die sonst
herrlichen Gebete und Psalmen herunter. Die Einhaltung der
bestimmten Tageszeit ist infolge Indulgenzen nicht mehr not-
\vendig und so kann es geschehen, daB wir uns abends in der
„Prim” einen segensreichen Tag erflehen oder daB wir gleich
nach dem Mittagessen schon unsere Seelen fur die folgende
Nacht in die Hande Gottes empfehlen.”

Eus.: „Habt Ihr eine wirkliche Andacht dabei oder einen
Nutzen davon?”

Der Priester: ,,Darum fragen Sie nicht, lieber Eusebius!’"'
Eus.: „Morgen will ich das heil. MeBopfer bei euch feiern.

Doch, Hochwiirden, seien Sie so giitig und lassen Sie mir vor
der heil. Messe durch Ihre Frau einen warmen Tee ser-
vieren.”



7

Priester: „Wo denken Sie hin? Wir sind ja Zolibatare.
AuBerdem muB man vor der Zelebration der heil. Messe niich-
tern sein.”

Eus.: „Entschuldigen Sie. Weil Ihr so elegant eingerichtet
seid und den weltlichen Luxus nicht verschmahet, namentlich
weil ich so kostbare Spiegel an den Wanden mancher Priester-
wohnungen sah, glaubte ich, Ihr habt auch Frauen, was zu un-
serer Zeit nichts Seltenes war; denn nur die wahrhaft Idealen
lebten damals ehelos. Niichternheit vor der Zelebration der heil.
Messe war zu meiner Zeit auch nicht geboten. Also bitte noch-
mals um Entschuldigung. Der Friede sei mit euch.”

Am nachsten Morgen sah ich Eusebius wahrend des
Sonnenaufganges gegen mein Kirchlein, das auf dem Hiigel
steht, hinaufschreiten. Der Turm und das Glockengelaute schien
ihm neu zu sein. Plotzlich blieb er stehen, faltete nicht wie
wir die Hande zum Gebete, sondern breitete sie aus und
betete laut und andachtig die Psalmen. Nachdem er fertig ge-
betet hatte, kam ich ihm nach. Wir naherten uns der Kirche.
Er fing an zu forschen nach der Vorhalle, wo einst die BiiBer
standen und die Voriibergehenden um Verzeihung baten. Ich
machte ihn aufmerksam, daB die BuBdisziplin in der Kirche
nicht mehr iiblich ist, daB der BuBgeist verschwunden ist, und
zeigte ihm noch die Spuren von der alten holzernen Vorhalle,
in der die BiiBer standen. Die Spuren waren noch deutlich am
Profil der Kirche erkennbar. Er wollte anfangs gar nicht
glauben und meinte, daB vielleicht die Burschen und Madchen,
die draufien vor dem Kirchentor standen und sich gegenseitig
musterten, die altchristlichen BiiBer seien. Doch der kiihne Hut
auf dem Kopfe der Burschen und die buntgenahten Schiirzen
der Madchen machten dies unwahrscheinlich.

Wir kamen zum Kirchentor. Eusebius suchte seine San-
dalen abzulegen, um barfuB und stili das Gotteshaus zu be-
treten. Ich machte ihn aufmerksam, daB das nicht mehr ge-
brauchlich ist. Er folgte, doch schien er unliebsam beruhrt zu
sein, als er sah, welches Gerausch die Besucher, namentlich
der Mesner mit seinem starken Dahinlaufen iiber das Kirchen-
pflaster machte. Er sclieint an die feierliche Stille seiner Zeit



8

im Gotteshause gedacht zu haben. „Wo ist das Presbyterium
und das Sakramentshauschen?” Er konnte sich vor Staunen
gar nicht fassen, als er sah, daB der damals streng vorge-
sehriebene Vorhang, der das Presbyterium vom Schiffe der
Kirche trennte, nicht mehr da und das Hochwiirdigste jetzt
ober dem Altar im sogenannten Tabernakel aufbewahrt ist.
Der Altar, zuvor ein groBer Tisch, war ihm so fremd, daB er
den EntschluB aufgab, zu zelebrieren, namentlich da er sah,
wie die Zeremonie des heil. MeBopfers, das eben ein Mitbruder
feierte, sich von den Zeremonien der friiheren Zeit fast ganz
unterscheide. Dem Priester antwortete friiher die ganze Glau-
bigenversammlung, sogar die Konsekrationsworte sprach die
Gemeinde mit. Das heil. MeBopfer wird gefeiert von einem
Priester allein, ohne Diakone, ohne Subdiakone. Wahrend des
heil. MeBopfers keine Belehrung des Volkes wie ehedem. Statt zwei
Akolyten ministrieren zwei Knaben! Niemand brachte beim
Offertorium Brot oder Wein, sondern der Priester nahm nur
ein kleines Weizenbrotstiickchen und eine geringe Menge Wein.
Nach der Messe keine Agapen, keine Liebesmahle! Die Kom-
munion nur unter einer Gestalt! Vergebens wartete er, daB
beim Absingen des „Ite, missa est” die BiiBer die Kirche ver-
lassen wiirden. Vor dem Verlassen der Kirche fragte er nach
dem Diakon, um ihm eine Spende zur Verteilung unter
die Armen zu iibergeben; leider muBte ihm auch da bedeutet
werden, daB das Diakonat nicht mehr besteht.

„Woher alle diese Veranderungen sogar beim Zentrum des
Gottesdienstes, bei der heil. Messe?” „Lieber Eusebius, der Zeit-
geist verlangt, daB man sich ihm akkommodiert; und schon
zu Ihrer Zeit waren die Einrichtungen der Kirche nicht gleich
jenen zur Zeit derApostel. Die Glaubenslehren und Sittenlehren,
iiberhaupt die fundamentalen Anordnungen Christi bleiben
gleich, in den unwesentlichen Dingen haben wir uns geandert.
Einzelnen gefiel dieses oder jenes besser, sie fiihrten es aus
und der Kirche gefiel es auch und sie nahm es an. Uberhaupt
gab es Zeiten, wo die Kirche Einrichtungen annahm, deren Ein-
fuhrung auch von Geringeren, als es die Bischofe sind, aus-
gegangen war. Wir haben in der ganzen Kirche eingefiihrt,



9

was zuerst nur an einzelnen Orten eingefiihrt war, z. B. Aller-
seelentag, die Bittprozessionen, Quatemberfasten etc. Sogar
Kaiser und Konige hatten EinfluB auf die Einfuhrung oder
Abschaffung gar so mancher Einrichtungen in der Kirche.”

„Die Zeit, in der Ihr lebet, verstehe ich nicht, die alte
Kirche ist in ihrem AuBeren fast nicht mehr zu erkennen,”
sagte Eusebius und verschivand. —

Ich wahlte die Form eines Gespraches, um angesichts der
geivaltigen Veranderungen in der Kirche leichter meine Gefiihle
zum Ausdrucke zu bringen.

Brauche ich somit noch weiters den Beweis zu liefern,
daB mein Vorgehen erlaubt ist, indem es sogar in der Ge-
schichte der Kirche begrundet ist? Wenn es Laien erlaubt war,
auf die Gestaltung der kirchlichen Dinge EinfluB zu nehmen,
so kann es dem Priester nicht verubelt werden, wenn er dies-
beziiglich seine Anschauungen kundgibt. Gelehrte haben ohne-
hin sclion ganze Bande iiber die kirchlichen Verhaltnisse ge-
schrieben, wiihrend gerade diejenigen, die diese Verhaltnisse
„ausprobieren”, schweigen und sich nicht ruhren. Kein anderer
kennt das Menschenherz so griindlich und genau als der prak-
tische, denkende und forschende Seelsorger. Vor ihm tun sich
alle Falten des Menschenherzens auf, er kennt es nach allen
seinen Strebungen und Wallungen. Und dieses Menschenherz,
das den Keim der Religion schon vom Schopfer aus erhalt, ist
wohl das erste und vornehmste Gebiet fiir religiose Forsclier!

5. Die subjektiven Beiveggriinde zur Verfassung
des Buches. Gerade in den Fallen, wo man sich in religiose
Erorterungen einlaBt, die manchen Kreisen unangenehm sind,
sucht man nach personlichen Verstimmungen gegen die kirch¬
lichen Vorgesetzten. Ich erklare hiermit, daB micli nicht die ge-
ringste Verstimmung gegen meine Vorgesetzten leitet und auch
nicht leiten kann. Im Gegenteile, ich bin immer zuvorkommend
behandelt worden. Es hat nicht die geringste Disharmonie
zwischen mir und meinen Vorgesetzten stattgefunden. Ich habe
seit einem Jahre einen Posten, mit dem ich zufrieden sein kann.

Meinem Oberhirten gehorche ich nicht nur als meinem
Vorgesetzten, sondern ich bewundere ihn auch personlich. Die



10

ganze Didzese wiirde mich verurteilen, wenn ich ihm nur im
geringsten nahetreten wollte. Doch der Gegenstand verlangt
es, daB ich hie und da auch manche MaBnahmen der Vor-
gesetzten beruhre, aber nicht um Vorwiirfe zu machen, sondern
um das System zu charakterisieren, welches auch den Bischdfen
den Modus ihrer Handlungen angibt und auf viele Bischofe
einen Zwang ausubt, so dafi sie ohne ihr Amt, durch das sie
dem System unterworfen sind, ganz anders handeln wurden.

Ich bin mir dessen wohl bewuBt, daB man trotz der vor-
hergehenden Ausfiihrung mir doch vielleicht bitter, vielleicht
auch entscheidend fiir meine Zukunft mein Vorgehen nach-
tragen wird. Das ist aber eben das Traurige in unserer Kirche,
der Hemmschuh jedes religiosen Fortschrittes. Die Unter-
suchungen nach meiner Art werden oft als Auflehnung, als
Yerweigerung des Gehorsams aufgefaBt.

Mich erfiillt immer mit Wehmut, wenn ich lese, wie die
Juristen, Arzte, Gelehrte, Stiinde aller Art zusammenkommen,
und Schaffung neuer, ihren Beruf betreffender Gesetze ver-
langen, Ministerentscheidungen, Entscheidungen vom obersten
Gerichtshof bekritteln und dabei von der Regierung unterstiitzt
werden. Die Teilnehmer solcher Yersammlungen \verden von
den Ministern selbst begriiBt. Diese arbeiten oft selbst mit.
Keinem Menschen fallt es deshalb ein, zu behaupten, daB diese
Leute an den Grandpfeilern des Staates rutteln, oder daB sie
sich gegen die staatlichen Einrichtungen auflehnen. Ich bin ein
Mitglied des Priesterstandes und will immer die bestehenden
Einrichtungen hochachten, die daran sich knupfenden Pflichten
erfiillen, weil eben die Einrichtungen noch bestehen und weil
die Erfiillung der Pflichten verlangt wird. Ich will aber auch
in erlaubter Weise dahinwirken, daB die nach meiner innersten
tlberzeugung notwendigen Reformen eingefiihrt werden. Darin
will ich mich von anderen unterscheiden und nicht ein Bjr-
zantiner sein, der im sklavischen Gehorsam alles gutheifien
wiirde, was von oben kommt.

Allerdings sagt Dr. Aichner in seinem „Jus canonicum”,
\vir diirfen nicht die Rechte der Staatsburger mit denen der
Glaubigen in der Kirche vergleichen. Ich weiB recht wohl, was



11

jeder Diskussion, jeder Reform entzogen ist, ich weifi aber
auch, was Veranderliches, vielfach niclit von Gott direkt Ge-
wolltes in der Kirche ist, sondern nur Menschemverk. Darauf
hat sich die Kritik aller Zeiten, und zwar auch die Kritik der
Laien gerichtet. Und die Geschichte hat ihnen Recht gegeben..
Darauf erstrecken sich auch meine Untersuchungen.

Ich weise auch zuriick, dafi etwa die Ideen der bekannten
Manner, die eine der Zeit entsprechende Reform anstreben,
mich so stark ergriffen haben, dafi ich das Biichlein schreibe..

Was hat mich also bewogen? Ich konnte kurz sagen: Die
Religion, der ich diene, und da ich die Religion hauptsaehlich
in der Gottes-, Nachsten- und Selbstliebe betatigt wissen will,
kann ich auch antworten, dafi mich diese dreifache Liebe dazu
bewogen hat.

Im nachsten Kapitel werde ich skizzieren, wie das Reich
Gottes immer mehr in den Herzen der Menschen abnimmt,
\vie die Menschen durch falsche religiose Erziehung immer
mehr die Achtung vor Religion und ihren Gesetzen verlieren
und sich des Verhaltnisses zum unendlichen Wesen weniger
bewufit werden und in Versuch geraten, auf religiosem Gebiete
sich anarchische Anschauungen zurecht zu m|chen. Also war
die Gottesliebe wenigstens in dem Mafie, als ich sie Gott zu
verdanken habe, der Beweggrund.

Wie wir selbst predigen, besteht das Gluck des Menschen
im Besitze Gottes. Auch ich bin davon uberzeugt, dafi dort,
wo Gottesfurcht und richtige Frommigkeit herrschen, auch Gluck
und Zufriedenheit wohnen. Wenn ich nun sehe, wie das Volk
eben an mangelhaftem religiosen Fiihlen, das fiir ihn die Trieb-
feder guter Werke sein solite, leidet, da rufe ich ofters aus:
„Es erbarmt mich des armen Volkes.” Es will religios sein, es
hat Verlangen nach Gott, aber niemand ist es, der ihm bequeme,
zum Ziele nicht verfehlende Wege zeigt, wo es bessere Friichte
fiir das Leben pfliicken konnte.

Ich zogerte lange mit der Veroffentlichung meiner An¬
schauungen mit Riicksicht auf meine sehr sch\vache Gesund-
heit, und mit Rucksicht darauf, dafi ich mir bewuBt \var und
auch noch bin, dafi mir die Veroffentlichung manche Konflikte



12

hier und dort einbringen konnte. Doch ich erlebte immer Falle,
die mich dazu fbrmlich trieben. Wie ich 1903 zu Ostern die
Schulkinder beichtete und diese unschuldigen, fur alles Gute
empfanglichen Herzen kennen lernte und ich mir bewufit war,
daB diese Kinder durch einen Religionsunterricht, der nicht so
trocken ware wie heutzutage, zu viel gliieklicheren und charakter-
volleren Menschen heranwachsen und der von Gott gesetzten
Bestimmung naher gebracht werden konnten, da war ich wieder
angespornt und konnte ausrufen: „Mir erbarmt das arme Volk.
Es verlangt nach geistiger Nahrung, aber es wird ihm der
tote Buchstabe als solche geboten.” Ich werde spater auch
zeigen, wie es mit der Religion bei der Intelligenz besteht,
welche doch auch einer Religion bedarf, deren jetzige auBere
Form jedoch ein Hindernis ist, daB sie sich ihr nicht nahern
kann.

Ich ging gern zu Kollegen, mit denen ich allgemein
kirchliche Fragen besprach. Ich traf sie oft klagend und depri-
miert. Sie lesen und horen, wie ein Schlag nach dem anderen
in verschiedenen Teilen der Welt der Kirche versetzt wird,
jener Kirche, fur die sie ihr Leben zu opfern bereit sind. Ent-
scheidungen, durch welche die katholischen Uberzeugungen ver-
letzt werden, werden von Gerichtshofen gefallt. Der Priester wird
beschimpft und der Beschimpfer triumphiert. Auch in ihrer
eigenen Pfarre sind bedauernswerte Falle vorgekommen. Sie
\vollten die Sache vorwartsbringen, sie ging aber zuriick. Mir
erbarmen auch diese. Sie wissen oft selbst nicht, wo die Schuld
ist. Sie suchen sie bei den Kirchenfeinden, wahrend sie in der
Kirche selbst zu finden ist, aus den Griinden, die ich spater
erortern werde.

Mich trieb jedoch auch die Selbstliebe zur Veroffentlichung
dieser Schidft. Aus den armlichsten Verhaltnissen durch nur
mir bekannte Schwierigkeiten habe ich mich emporgearbeitet
zu meinem Stande; hierbei bemiihte ich mich redlich, der Wahr-
heit naher zu kommen und nun soli ich seelisch erdruckt
werden angesichts der Tatsache, daB ich einer Sozietiit diene,
die zwar grofi und herrlich in ihren Fundamenten, in ihrem
auBeren Auftreten jedoch oft an chinesische Zustande erinnert!



13

Ich soli zum Denken gezwungen werden, das einem richtigen
Denken widerspricht und soli von den an der Kultur arbei-
tenden Menschen verachtet werden als Riickstandiger, und z\var
in gewisser Beziehung mit Recht! Jeder ehrlich denkende
Mensch wird mein Vorgehen als ehrlich und korrekt finden
auch fiir den Fali, daB er meine Anschauungen objektiv ge-
nommen falsch findet.

Mich trieb aber auch eine weniger edle Selbstliebe dazu.
Ich traue mich fast nicht mehr in manche Priesterkreise, wo
Politik als einziges Rettungsmittel der Kirche angesehen wird
und wo man manche bittere Pille wegen seines Verhaltens
verschlucken muB. Ich habe mich stets bemiiht, als Priester zu
handeln und zu leben, aber trotzdem wird man selbst von
solchen, die am wenigsten das Recht hatten, als Verrater der
sogenannten klerikalen Sache hingestellt. „Er tut nichts,” lautet
die Note.

Auch bei Pastoralkonferenzen bekommt man Fragen, die
sich mit allgemeinen kirchlichen Verhaltnissen beschaftigen.
Weh, wenn man aus gevvohnlichem Geleise herausgekommen
ist! Predigt, Katechese etc. sollen eifrig gepflegt iverden, gute
Zeitungen verbreitet, Bruderschaften und Vereine gegriindet
\verden, der Geistliche soli nach kanonischen Vorschriften
leben. So lauten die gew5hnlichen LSsungen.

„Ich hatte mich doch liber die Fragen, die ich behandle,
besser unterrichten lassen, ich hatte doch die Berufenen um
Aufklarung bitten sollen, um das Gleichgewicht meiner Seele
wieder herzustellen.” So wird mir mancher vorhalten. Nun ich
kenne ja die diesbeziiglichen Biicher und auch die Herren. Schon
wahrend der Studienzeit studierte ich nicht bloB ihre Werke
und ihre Lehren, sondern auch sie selbst, so daB ich ihr Denken
und Empfinden wohl kenne. Wenn ich mich an sie gewendet
hatte, ware ich vielleicht um die Erfahrung reicher geworden,
dafi es Leute gibt, die etwas fest glauben, ohne auf die letzten
Griinde die Sache zu priifen.

Auflerdem hat auch schon mancher erfahren, daB die ge-
sellschaftlich und auch materiell besser Gestellten eo ipso das
Recht und die Wahrheit beanspruchen, wahrend der Unter-



14

geordnete schon von vorneherein Unrecht hat. Est miseria
humana! Ich ziehe es darum vor, gleich offentlich meine An-
schauungen den Kollegen vorzulegen.

In der Einleitung habe ich bereits Sachen beriihrt, iiber
die man sehr ausfiihrlich schreiben konnte. Ich will mich jedoch
jeder Weitschweifigkeit enthalten und mache den werten Leser
aiamentlich auf die SchluBbetrachtung aufmerksam, wo ich
naher ausfiihre, was ich mit der Schrift erreichen will.



Die bedrangte Lage der Kirche und die Unter-
suchung der Ursachen dieser Bedrangnis.

1. Darstellung der bedrangten Lage der Kirche. Zu
zeigen, dah die Lage der Kirche wirklich eine bedrangte ist, ware
eigentlich fiir die Einsichtigen nicht notwendig. Doch es gibt
viele, die nur optimistische Zeitungen lesen und iiber die Lage
der Kirche nicht richtig orientiert sind. Auch tauschen sich
manche selbst, indem sie das nicht glauben wollen, was ihnen
unangenehm ist. Viele befinden sich auch in glanzender Stel-
lung, sind von Schmeichlern umgeben, bekommen Besuche von
hohen Personen, die solche Biicklinge vor ihnen machen, dafi
sie meinen: Schau, schau! Mit der Kirche steht es eigentlich
nicht schlecht, wenn solche Personen so devot den kirchlichen
Personen entgegenkommen! Sie werden von Staatslenkern ge-
ehrt, bekommen hochklingende Titel, verkehren in den hohen
Kreisen, wo man ihnen mit feinen Manieren und diplomatischer
Hoflichkeit entgegenkommt, kennen aber die groben Massen
des Volkes nicht, die offen ihre Meinungen sagen, Meinungen,
die nicht immer zugunsten der Kirche lauten.

Dazu kommt, dafi unsere Zeitungen, Broschuren etc. von
der Konversion irgend eines anglikanischen Adeligen weit und
breit erzahlen, was manche Priester gleich zu besten Hoffnungen
stimmt. Sie merken aber nicht den inneren Abfall in der Kirche,
namentlich den Abfall von tausenden und tausenden der In-
telligenz. Da erinnere ich mich, was ein gewesener Hofmeister
des allmachtigen osterreichischen Kanzlers Metternich erzahlt.
Der Hofmeister, ein Mann aus dem Volke, kannte die erbitterte



16

Stimmung des Volkes in Wien und machte den Minister darauf
aufmerksam. Da lachelte dieser unglaubig und lieB den Polizei-
prafekten — Sedlnicky hiefi er, wenn ich nicht irre — rufen
und fragte ihn in Gegenwart des Hofmeisters nach der Stim¬
mung in der Stadt. „Exzellenz, alles ruhig,” antwortete der
Polizeiprafekt. „Sehen Sie, Herr N. N., nur nicht zu furchtsam
sein,” sagte lachelnd der Minister zum jungen Mann. Doch am
nachsten Tage muBte er fliehen aus der Residenzstadt. Eine
solche Tauschung finden wir auch bei vielen aus unserer Mitte.

Wie es ivirklich mit der Kirche steht, wissen wohl die
meisten von uns Priestern. Man sehe sich doch in den Kirchen
der Stadte um und zahle nach, wie wenig Manner dem Gottes-
dienste beiwohnen. Man rechne nach, wieviele von den vielen
tausenden Beamten, Offizieren, Lehrern, Gendarmen etc. an
Sonntagen die Kirche besuchen. Manche Stadte haben ihre
Bewohner fiinffach bis zehnfach vermehrt. Doch die alten
Kirchen sind noch immer grofi genug. Die Wirtshauser nehmen
immer mehr zu und sind gerade Sonntags wahrend des Gottes-
dienstes iiberfiillt, die Kirchen sind leer, namentlich wahrend
der Predigt. Man tauscht sich gewaltig, weil eine oder mehrere
Kirchen oft gefullt sind und berechnet nicht, wieviele eigentlich
im ungiinstigsten Falle dem Gottesdienste beiwohnen sollten.
Oft geschieht es, dafi ein und dieselben Besucher mehrere
Kirchen besuchen. In den kleinen Stadten fiillen sich die
Kirchen mit den Besuchern aus der Umgebung der Stadt.

Auch die leitenden kirchlichen Kreise sehen das Umsich-
greifen des Indifferentismus ein. Unser Oberhirt spricht na¬
mentlich in der letzten Zeit in seinen Hirtenbriefen davon, wie
die Gleichgiltigkeit im Glauben, sogar der Unglaube auch
die niederen Schichten der Bevoikerung ansteckt. Die Ordi-
nariatskurrende vom 30. Oktober 1902, Z. 5015, durch die man
sich nach den katholischen Vereinen erkundigen wollte, beginnt
mit den Worten: „Die derzeit iiberaus grofie Bedrangnis der
katholischen Kirche fordert gebieterisch zum Zusammenschlusse
und zielbeivuBter Arbeit aller Katholiken . . . .”

Da lese ich in einem Zeitungsblatt von 20. Mai 1903 einen
Bericht liber die Sitzung der franzosischen Kammer. Der



17

Sozialist Allard verlangte die Kiindigung des Konkordates und
die Aufhebung des Kultusbudgets. Der Ministerprasident Combes
erklart, er sei ein Anhanger der Trennung der Kirche vom
Staat, aber er halte diese Trennung fur untunlich, da sie der
Republik ernste Schwierigkeiten verursachen wiirde. Die Regie-
rung verlange die Aufrechterlialtung des Konkordates; denn
sie halte die religiosen Ideen fur gegenwartig notwendig.
Deputierter Sembat griff den Ministerprasidenten an und er-
klarte, er gebe nicht zu, daB man sage, die religiose Idee sei
notwendig. Ministerprasident Combes erwiderte, er halte die
religiose Idee fur einen der machtigsten Hebel der Humanitat.
Deputierter Sembat erklart, dies sei die Sprache eines Priesters,
nicht eines Ministerprasidenten. Wir haben in der Regierung
Freunde, die niemals solche Grundsatze zugeben werden. 328
Stimmen waren fur die Regierung, 201 Stimmen dagegen. —
Also melir als ein Drittel der Volksvertreter will von der Reli-
gion nichts wissen. Das Volk, das sie vertreten, riihrt sich
nicht. Die Regierung halt das Konkordat fur gegenwartig
notwendig! Solche Berichte kann man Tag fiir Tag lesen.

DaB dieser Abfall auch im Inneren sich vollzogen hat
oder sich zu vollziehen begonnen hat, wird niemand bezweifeln,
der ernstliche Studien macht. Die Didzese, in der ich wirke,
ist ein sehr deutliches Beispiel dafiir. Keine Pfarre ohne Spal-
tung der Gemiiter beziiglich der Religion. In Krain hat sich
ebenfalls diese Spaltung vollzogen, ebenso in Steiermark, auch
in der Diozese Lavant, wo die religiose geistige Trennung in den
Stadten schon langst eingetreten ist, aber auch auf dem Lande
sich zu vollziehen begonnen hat. Begeisterte Redner sprechen
oft iiber Triumphe der Kirche in ihren Vortragen, doch forscht
man der Wahrheit nach, so merkt man, daB diese Triumphe
wohl rein auBerliche sind, wenn sie iiberhaupt solche sind. Am
meisten triumphiert die Kirche gerade dort, wo sie sich in Minder-
heit gegeniiber den protestantischen Majoritaten befindet. Eine
eigentiimliche Erscheinung, als ob es notwendig ware, daB die
Kirche zu ihrer besseren Entfaltung der liberalen Schutz-
fittiche des Protestantismus bediirfte! — In den romanischen
Landern Amerikas, in den Ablagerungsgebieten der Madchen- v
Vogrinec, nostra culpa. 9



18

handler, dort, wo das Leben fast nur den Schein der Religion
behalten hat, oder in Spanien, dem Lande der inneren Zerkliiftung
und des Volkselendes, kann sich die Kirche wohl keiner Triumphe
riihmen, da ich eben unter kirchlichem Triumph eher den Triumph
iiber Schleclitigkeit und Sittenlosigkeit verstehe, nicht den, der
darin besteht, dafi hohe kirchliche Funktionare von Staats-
grofien mit Geschenken bedacht oder ausgezeichnet werden. Am
allerwenigsten kann die katholische Kirche auf Triumphe in
Italien himveisen, in dem Lande, wo sich die Maffia und Briganten
straflos herumbewegen kSnnen, so daB der Fremde nicht ein-
mal seines Lebens sicher ist. Dort ist auch die Heimatstatte
der Anarchisten. Beim Tode Zolas schickten die Lehrer Italiens
eine Beileidsadresse an die Hinterbliebenen des Inhaltes, dafi
Zola der Welt gezeigt habe, wie die Erziehung der Kinder ohne
ubernatiudiche Religion, durch das natiirliche Licht der Vernunft
allein erfolgreich sein konne! Auch in Osterreich kann man von
einem Triumphe nicht reden. Die Geschichte der „Los von Rom-
bewegung” hat dies genugsam bewiesen, welche Bewegung mehr
durch die religiose Gleichgiltigkeit der Osterreicher als durch
die Kirche selbst iiberwunden wurde. In Klagenfurt hat man
dieMitglieder der Leo-Gesellschaft blutig geschlagen, in Bohmen
demonstriert sogar das Militar, wenn der Priester den Namen
Hus nur in den Mund nimmt. Man beachte die Stromungen in
der Lehrerschaft in Osterreich und in Deutschland, die Ent-
scheidungen der Gerichte in Osterreich und in Deutschland
und dann rede man noch von Triumphen.

Doch sehet! Selbst Kaiser und Konige pilgern nach Rom
und bezeugen ihre Hochachtung der katholischen Kirche! Mit
der bloBen Hochachtung ist ubrigens nicht viel geholfen. Aufier-
dem ist mehr ein eigener Nutzen im Spiele; denn man weifi, dafi
die orthodoxen Katholiken treue Anhanger der Herrscher sind.
Ferner ist es immer etwas Interessantes, den Papst zu sehen.
Selbst Zola bat um Audienz, gewiB nicht aus Religiositat.
Wollte doch sogar Alexander der Grofie den Einsiedler im Fasse,
den Diogenes sehen! Dafi aus derlei Besuchen oder Kund-
gebungen der Monarchen nicht auf eine glanzende Stellung der
Kirche zu schliefien ist, ist einleuchtend. „Mein Reich ist nicht



19

von dieser Welt,” sprach Christus, also werden die wahren
Triumphe ganz anderswo zu suchen sein.

Bevor ich aus dieser Betrachtung den SchluB ziehe,
steli e ich noch den Erfahrungssatz anf, dei' die kirchlichen
Kreise doch zum Nachdenken zwingen mu6, namlich, daB sich
zumal die Intelligenz im weitaus groBten Teile der
Kirche entfremdet hat und dafi proportional mit fort-
schreitender Bildung des Volkes auch die Anhanglich-
keit zur Kirche abnimmt.

Der Satz ist nicht allgemein zu nehmen, und im letzten
Teil das Wort Bildung mehr relativ zu verstehen, so daB
hier vielleicht die besser Gebildeten als die besser Unterrich-
teten zu verstehen sind. Ich kenne den groBten Teil Karntens,
und da finde ich hauptsachlich die Intelligenteren im kirchen-
feindlichen Lager. Anderswo ist es nicht besser. Man sehe sich
die Besucher in der Kirche an, welchem Stande sie angehoren,
namentlich aber betrachte die Teilnehmer an solchen Obungen,
die einen spezifisch katholischen Charakter haben, z. B. am

, Empfange der BuBsakramente, an den kirchlichen Prozessionen
(die Teilnahme an der prunkvollen Fronleichnahmsprozession
ist mehr eine Modesache) oder frage, welchem Stande jene
angehoren, die sich liber das Fastengebot hinaussetzen. In den
Stadten ist nichts Traurigeres als eine Prozession in der Bitt-
woche, an der sich Zoglinge von verschiedenen geistlichen
Anstalten, einige bekannnterweise fromme Manner und Frauen
aus dem niederen Volke beteiligen. Ein guter Nachbar er-
zahlte mir, wie religios seine Pfarrkinder sind. Sogar Freitags
kommen sie in die Kirche! Dann rief er nach gespendetem
Lobe seiner Pfarrinsassen aus: „Wie lange werden wir noch die
Bauern haben!” „Solange, lieber Freund, als nicht auch unter
sie der Geist der intelligenten Kreise kommt, jener Geist, der
die heutige Kirche nicht mehr als seine Begluckerin anerkennen
will, weil sie ihm in fremdem Gewande entgegentritt,” ant-
wortete ich.

Interessant ist auch die Beobachtung, wie man den Klerus
fiir weniger intelligent lialt als die iibrigen Stande. Derjenige,
•der nur wochentlich einmal eine religionsfeindliche Zeitung

2*



20

liest, meint turmhoch liber dem Bildungsniveau des Geistlichen
zu stehen. In den Klerusorganen war oft zu lesen, wie sich in
den Stadten manche scheuen, mit den Geistlichen auf der
StraBe zu gehen. Wenn er ein angenehmer Gesellschafter ist,
wird er in der Gesellschaft noch gerne gesehen. Aber auf der
StraBe mit dem „Schwarzrock” freundlich zu verkehren, was wurde
die Welt iiber seinen Bildungsgrad denken? Wir landliche
Studenten muBten manchem am Gymnasium nachhelfen, spater
haben wir auch fleiBig, wenn auch unpadagogisch studiert,
jedoch jetzt: „Wie riickstandig sind wir!”

Sogar Bessere aus einer Dorfpfarre haben sich ihres
Priesters in der Stadt geschamt, weichen ihm aus. Postillone,
Hausmeister, Soldaten diirfen in der Stadt den Pfarrer der
Heimat gar nicht kennen. Noch eigentiimlicher ist aber die Be-
obachtung, wie sich Priester oft auf freundschaftlichen Ver-
kehr mit hoher Gestellten etwas „einbilden” und durch ihn ge-
schmeichelt fiihlen. Ein Amtsbruder ist ihnen dann gar nicht
der Berucksichtigung wert. —

Ich habe diese Wahrnehmungen angefuhrt, um zu zeigen,
wie es Mode wird, sich von der Religion immer mehr fern-
zuhalten und auch mit den Vertretern der Religion nicht in
allzunahe Beriihung zu kommen. Wenigstens unter den ersten
Postulaten, daB jemand zu den Gebildeten zahlt, pflegt stets
die feindliche Stellung gegeniiber der Religion, wenn auch nicht
im geheimen, doch nach auBen hin zu figurieren. In Karaten
haben viele Geistliche Bruder, die von ihnen wahrend der Studien-
oder Lehrzeit ganz ausgehalten wurden und die weit weniger
Wissen besitzen; doch diese haben sich nach Erreichung ihrer
Stellung von ihren Briidern geistlichen Standes getrennt und
gehen andere Wege, um ja nicht klerikal zu erscheinen.

2. Der Kulturfortschritt und der religiose Fort-
schritt. Im Vorwort habe ich gesagt, dafimichauch dieNachsten-
liebe zur Veroffentlichung dieser Schrift veranlaBt hat, und so
hebe ich auch hier hei’vor, daB mich der religiose Abfall haupt-
sachlich deshalb schmerzt, weil die Menschen dadurch nicht be-
gliickt, sondern in den Zustand der Unzufriedenheit und Ge-
hassigkeit versetzt werden, indem der Mensch sehr leicht nicht



21

blofi der Kirche, sondern hinterher auch Gott, seinem Schopfer
untreuwird. Tatsachlich konnen wir bemerken, wie die Menschen
im Laufe des letzten Jahrhunderts riesige Fortschritte auf dem
Gebiete der Technik und des Verkehrs, der staatlieben Ein-
richtungen, uberhaupt auf dem Gebiete der theoretischen und
praktischen Wissenschaften gemacht haben, wahrend das Gebiet
der Religion, die Sittlichkeit und Gerechtigkeit keinen merk-
baren Fortschritt aufzuweisen hat.

Ich trenne namlich die christliche Sittlichkeit und die
christliche Gerechtigkeit nicht von der weltlichen, indem ja
die christlichen und weltlichen Tugenden identisch, auf gott-
lichem Willen fuBen miissen. Ich will nicht die alte Zeit loben,
als ob diese gerechter und sittlicher gewesen ware, sondern
ich bedaure nur, daB bei dem allgemeinen Aufschwung
Gottesfurcht, Sittlichkeit und Gerechtigkeit zuriickgeblieben
sind. Haben diese ihre Quelle in der Religion, so finde ich,
daB auch die Religion die gewiinschten Friichte nicht gebracht
hat, daB der Same, den Christus gesaet, wohl zu einem groBen
Baume emporgeschossen ist, der einige Zeit sehr viel, spater
jedoch nur sparliche Friichte brachte und dafi groBe und starke
Zweige dieses Baumes abgebrochen sind, um selbst einen
Stamm zu bilden, daB aber auch an dem alten Baume mancher
Zweig verdorrt und mancher Teil morsch geworden ist.

3. Die Ursachen der bedrangten Lage der Kirche.
Welche Ursachen haben die zuvor geschilderten Verhaltnisse her-
beigefiihrt? Es ist traurig, daB man in katholischen Kreisen diese
Frage so wenig studiert oder nicht geniigend studiert, und sich
nur mit oberflachliehen Andeutungen und Beschuldigungen
begniigt. Man beschuldigt die Reformation, dann Autoritiits-
mangel, Liberalismus, Freimaurerei, weiterhin die Schulen, die
Regierung u. s. w. Mancher blickt sogar nicht weiter wie
bis zu seinem Nachbarpfarrer, und wenn er dort sieht, daB
sein Kollega nicht ganz sittenstark ist, sucht er dort Grunde,
d. h. in der Lauheit des Klerus Grunde fiir die heutige Misere.
Die Philosophischen und gleichzeitig Hochkirchlichen durch-
schauen mit weitem Blick die Welt und meinen: Am kliigsten
ist es doch, wir halten uns an die Worte der Heil. Schrift, und



22

da lesen wir beim heil. Johannes: daB Hoffart, Augenlust und
Fleischeslust die Triebfeder des weltliehen Gebarens seiem
Christus habe auch von den Verfolgungen der Kirche ge-
sprochen: „Hat man mich verfolgt, so wird man auch euch ver-
folgen.” Jetzt sind sie beruhigt. Ich werde nieht irren, \venn
ich sage, dah diese an ein anhaltendes Durchdenken einer
Tatsache nicht gewohnt sind; namentlich in dem kritischen
Streite mit Dr. Ehrhard hat man solche Thesen aufgestellt. Die
Kritiker Dr. Ehrhards bestatigen vollkommen meine Behaup-
tung. Die christliche Lehre hat tatsachlich mit Hoffart, Augen¬
lust und Fleischeslust zu kampfen. Das sind aber nur Hinder-
nisse, die ihre idealen Erfolge verhindern. Diesen Kampf mit
Hoffart und ihren Genossinnen fiihren aber auch wir, die wir
die Kirche lieben und uns bemuhen, ihren Vorschriften zu
entsprechen, vom Papst bis herab zum letzten Diener. Diesen
Kampf fuhrte der heil. Paulus, fuhrten die Heiligen, und zwar
hatten sie vielleicht einen heftigeren Kampf zu bestehen, als
ihn viele sogenannte Kirchenfeinde auszufechten haben. Wenn
man sagt, die Welt lasse sich aber allzuhaufig von Hoffart,
Augenlust und Fleischeslust besiegen, so muB man \vieder
nach dem „warum” fragen? Wer ist Schuld an dieser Schvvache
der Welt, daB sie sich besiegen lafit?

Es wird somit niemand im Ernste naeh genauem Durch¬
denken der Sache behaupten, der intellektuelle Abfall habe in Hof¬
fart etc. seine letzten und tiefsten Wurzeln. In den Predigten wird
sehr oft die heutige MiBstimmung gegen die Kirche durch die zu-
vor angefuhrte Prophezeiung Christi von der Verfolgung er-
klarlich gemacht. Jedoch mit Unrecht! Die prophezeite Verfolgung
bezieht sich auf die Lehre Christi — propter Christum, -vvelche
Verfolgung zur Zeit der Bekehrung der heidnischen Volker fast
iiberall stattgefunden hat und noch heutzutage in den Missions-
landern stattfindet. Findet heutzutage in den Kulturlandern eine-
solche Verfolgung, eine Verfolgung wegen Christus statt? Es ist
vielmehr ein innerer Abfall, eine Abwendung von der katholischen
Kirche, nicht insoferne sie die Tragerin der Lehre Christi ist,
sondern insoferne die Vertreter der Kirche das Volk nicht ge-
niigend unterrichten und Ideen vertreten, die nicht streng zur



23

christlichen Lehre gehoren, wenigstens nach dem Urteile der
Kirchenfeinde. Ich werde manches vorbringen, was naeh meiner
Ansehauung der Kirche nachteilig ist, ebenso wie es manche
Laien freilich in wenig liebenswiirdiger Form tun, doeh wird
mich auch der Fanatischeste nicht zu den Verfolgern der Kirche
propter Christum rechnen, da ich sogar fiir die achte Klasse
der Mittelschule „die Nachfolge Christi” von Thom. von Kempen
vorschlagen werde. Und wenn es auch wahr umre, daB die
Kirche wegen Christus verfolgt wird, dann tritt doch an die
kirchlichen Vertreter die Pflicht heran, zu untersuchen, ob
nicht sie diese Verfolgung verschuldet haben, und alle Krafte
aufzubieten, daB die Sache der Kirche nicht riickwarts schreite,
sondern vorvvnrts und daB sie wie in den ersten christlichen
Jahrhunderten den geistigen Sieg davontragt.

Somit konnen uns die vorhergehenden Berufungen an die
Heil. Schrift nicht geniigen, um die Lage der Kirche zu er-
klaren, sondern es mufi griindlicher untersucht werden. Die ein-
zige Schrift, die mir diesbeziiglich bekannt ist und die von
philosophisch-geschichtlichem Standpunkte griindlicher die
Frage behandelt, ist die bekannte Schrift Dr. Ehrhards: „Die
katholische Kirche im XX. Jahrhundert.”

Einer der Kritiker hat gesagt, daB das Buch Ehrhards
nichts Neues biete. Ich rechne mich nicht zu den Historikern;
doch war immer mein Bestreben mich in einzelne Geschichts-
epochen zu vertiefen und so finde ich auch, daB das Buch ge-
schichtlich nichts Neues biete. Doch die philosophisch betrach-
tende Darstellung der geschichtlichen Tatsachen ist neu. Wir
sehen, wie sich die aufiere Gestaltung der Kirche geformt hat und
wie gleichzeitig, sich langsam trennend von der Kirche. die heu-
tige moderne, glaubensarme WeltanschauuDg entstanden ist. In
dieser Beziehung ist das Buch sehr lehrreich. Die Kritiker konnten
ihm mehr mit Verdachtigungen und Verdrehungen entgegen-
treten als mit philosophisch-geschichtlichen Argumenten. Die
Aufforderung an beide Teile, an die Kirche und die moderne Welt,
zur Aussohnung mahnend, ist mehr theoretisch und allgemein.

Um auf die anfangs gestellte Frage zuruckzukommen, miissen
wir, wenn wir nach den Griinden der Entfremdung der Kirche und



24

der modernen Welt forschen, uns die Kirche durch ilire lehrenden
Vertreter, die moderne Menschheit durch ihre geistigen Fiihrer
vorstellen. Haben wir uns diese zwei Gegner im Geiste vergegen-
wartigt, dann miissen wir weiter das Verhaltnis zwischen beiden
untersuchen und da finden wir, daB die moderne kultur-
tragende Menschheit einst mit der Kirche innig verwachsen
war; ihr Denken war nicht ein anderes als das der Kirche;
was auch nicht anders sein konnte, da ja die Kirche die
alleinige Erzieherin der Menschheit war, und zwar eine miitter-
liche Erzieherin, die nicht blofi fur den Unterricht gewisser
Gegenstande, z. B. Religion, sondern auch fur das leibliche
Wohl der Zoglinge sorgte. Die Kirche hat die antike Kultur mit
christlichen Lehren veredelt und aus wilden Volkern Kultur-
volker geschaffen. Kirche und Staat war eine Person, der Staat
sorgte fur das materielle, aber auch religiose Wohl der Volker,
die Kirche aber nicht nur fiir das religiose Wohl, sondern auch
das materielle Wohl derselben. Der .Staat war die exekutive Ge-
\valt bei der Erziehungstatigkeit der Kirche. Schon im 15. Jahr-
hundert bemerken wir, wie sich die Menschen ihrer Mutter,
der Kirche nicht mehr recht fugen wollten, da ihnen manche
MaBnahme derselben nicht gefiel; sie suchten selbstandig zu
werden. Sie waren jedoch noch nicht alt genug dafiir, bis sie
durch die franzosische Revolution auf blutige Weise sowohl vom
Staate als auch von der Kirche die GroBjahrigkeitserklarung
ertrotzten. Die miitterliche Gewalt war der Kirche genommen,
der Staat zog seinen Arm, mit dem er die Kirche unterstiitzte,
zuriick.

Die Situation der Kirche ist nun eine ganz andere ge-
worden. Jetzt galt es ihre Tatigkeit und ihr Auftreten derart
einzurichten, daB sie durch diese allein die Menschen gewinne,
wie es in der vorkonstantinischen Zeit gewesen ist. Nicht mehr
Mutter, sondern Lehrerin ist die Kirche geblieben. Um jedoch
auch diese Stellung zu behaupten, ist es notwendig, daB sie
ihre ganze moralische und geistige Macht strahlen laBt, um
die Menschen zu ihrem Lehrstuhl hinzuziehen und deren
Leben mit ihren Prinzipien zu durchdringen. Dieses Moment,
daB die Kirche die Erzieherin der Menschen war und noch ist



25

und auch als Lehrerin der moralischen Prinzipe aufgefaBt
werden will, wozu sie iibrigens von Christus auch berufen
wurde, ist fiir meine Untersuchung grundlegend und wir sind
der Beantwortung der Frage naher gekommen.

Wenn zwischen zwei Personen ein Zwist besteht, dann
ist es moglich, dafi einer von beiden die Schuld hat oder beide
zugleich, in gleichem oder ungleichem Mafie. Fassen wir den
iibergeordneten oder den ansehnlicheren Partner in das Auge
den Lehrer, in unserem Falle die Kirche, und fragen wiruns, ob
diese ihre Lehr- und Erziehungspflichten zur Zufriedenheit erfullt
hat; dann, wenn sie diese Pflichten erfullt hat, ob sie bei
der Erfullung dieser Pflichten auch padagogisch richtig vor-
gegangen ist, da man sehr eifrig unterrichten, jedoch wegen
padagogischer Fehler keinen Erfolg erzielen kann. Moglich ist
es, daB auch das Auftreten derartig war, dafi die Zoglinge
kein Vertrauen zur Kirche faBten. Dieses „Nosce te ipsum”
ist unbedingt notwendig. Sogar bei uns beginnt jeder geistige
Fortschritt mit Selbsterkenntnis. Wenn bei einem Landmann die
Wirtschaft schlecht steht, wird man zunachst nicht fragen, ob viel-
leicht die Steuern die miBliche Lage versehuldet haben, son-
dern ob nicht er selbst daran schuld ist. Auch wenn es mit
den Finanzen in einem Staate schlecht steht, wird man nicht
zuerst die hohen Durchfuhrzolle etc. beschuldigen, sondern
zunachst den Gang der eigenen Staatswirtschaft untersuchen.
Da wir die Kirche als Lehrerin der Volker betrachten, ist diese
Frage noch natiirlicher und naheliegender. Die MiBstande in
einer Pfarre kommen violfach auf das Konto der Seelsorger. „Sicut
rex, itagrex” so hat man uns gelehrt. Sogar die Lehrer bekommen
von Vorgesetzten bittere Lektionen zu horen, wenn Sittlich-
keitsdelikte bei den Schulkindern auch auBerhalb der Schule
vorkommen. Bei den Verbrechern fragt man auch nach der
Erziehung. Die Sprichworter: ,.Der Apfel fallt nicht weit vom
Baum”, „An ihren Friichten werdet Ihr sie erkennen”, kenn-
zeichnen die Richtigkeit meiner Annahme.

Zu untersuchen, ob nicht die Menschheit selbst
fall von der Kirche versehuldet hat, ist zunachst eine
der Fiihrer der modernen Menschheit selbst, an uns tr



26

Aufgabe erst dann als notwendig heran, wenn festgestellt
worden ist, dafi die Kirche in jeder Beziehung ihrer
Pflicht nachgekommen ist.

Bei dieser Untersuchung, namlich ob nicht die moderne
Menschheit selbst den Abfall von der Kirche verschuldet hat,
kame man wieder in Verlegenheit, da man nicht wiifite, welche
stichhaltigen Griinde man fur die Schuld anfuhren konnte.
Vielleicht wiirde man den Fursten der Finsternis beschuldigen,
dafi er solchen Einflufi auf die Menschen ausiibe, dafi er alle
Bemiihungen der Kirche zunichte und die Menschen fur das
Licht der Wahrheit — und wir behaupten ja die Wahrheit zu
besitzen — blind mache. Doch das reimt sich nicht mit dem
Worte Christi, dafi der Furst dieser Welt entthront ist, was nicht
der Fali ware, wenn sich dieWahrheit nicht Bahnbrechen konnte.
Auch eine so starke Anhaufung von Augenlust und Fleisches-
lust kann nicht als Grund angenommen werden, da ja vorausge-
setzt wurde, dafi die Kirche ihre Pflicht ganz getan hat, also ge-
wifi eine solche Kumulation von Lastern nicht stattfinden konnte!

Meine ferneren Ausfiihrungen werden vielmehr darlegen,
dafi ich die Schuld, und zwar die hauptsachlichste an dem
Niedergang der katholischen Religion, wobei ich nicht die
Zalil der Katholiken uberhaupt, sondern die Zahl der prakti-
tischen Katholiken im Auge habe, in der Kirche selbst finde,
und zwar aus folgenden Griinden:

A. Die Kirche fiihrt das Mandat Christi: „Gehet
hin in die ganze Welt und lehret alle Volker und taufet
sie . . . ungeniigend aus, so dafi der Verstand der
Menschen von der Wahrheit nicht hinreichend er-
leuchtet, das Herz aber zu wenig zu christlichen
Tugenden angeeifert wird, d. h. die Belehrung der
Glaubigen und ihre religiose Erziehung ist in der
Schule und Kirche und aufierhalb derselben nicht
derart, dafi sie hinreichend, geschweige denn vor-
ziiglich vare.

B. Es bestehen in der Kirche unwesentliche, ab-
iinderliche A nor dnungen, die ihrer Bestimmung in
der jetzigen Zeit nicht mehr entsprechen.



27

C. Das Auftreten der Kirche nach aufien ist nicht
immer ihrer hohen Bestimmung entsprechend, oft auch
ihr selbst nicht niitzlich.

Der erste Punkt ist der wichtigste und diesen Punkt
will ich hauptsachlich verteidigen, und er diirfte mir aueh am
ivenigsten Unannehmlichkeiten bereiten. Ich wollte anfangs
nur diesen Gegenstand, namlich den mangelhaften Religions-
unterricht besprechen, weil ich iiberzeugt bin, wenn dies-
beziiglich eine Anderung geschehen wiirde, sich auch in an-
deren Dingen die richtige Einsicht Bahn brechen wiirde. Ich
■\vei8 jedoch, daB die meisten Kollegen gerade diesen bedeu-
tendsten Bbelstand nicht sehen, sondern andere fur bedeutender-
halten, z, B. das Staatskirchentum oder den Zolibat etc. Auch
mit diesen will ich rechnen und zeigen, daB in allen Gebieten
des kirchlichen Lebens sich bedeutende MiBstande befinden,,
waš auch natiirlieh und erklarlich ist. Es herrscht ja iiberall
der eine und derselbe Geist, der die Trager der kirchlichen
Ideen beherrscht, der Geist des religiosen Stillstandes, konnte
man vielleicht richtig sagen. Und venn nur an einem Gebiete
einmal eine Reform stattfinden solite, dann wird der Panzer
auch von den iibrigen religiosen Institutionen herabfallen. Ich
gebe auch zu, daB manche beziiglich des „depositum fidei”,
der kirchlichen Dogmen geheime Bedenken haben. Da ich
doch von den katholischen Grundwahrheiten iiberzeugt bin
und auch meine, dafi durch Zerstorung oder Beschadigung
derselben den Menschen das groBte Ungliick zustoBen wiirde,.
so habe ich schon von vorneherein beteuert, sie nicht anzu-
tasten. Ich bin auch nicht dazu berufen. Ich werde jedoch
in den SchluBkapiteln auch diesbeziiglich mich naher aus-
sprechen.

Vor weiterer Ausfiihrung der oben angegebenen Griinde
muB ich noch Riicksicht nehmen auf den etwaigen Einwurf:
Die Kirche tut ja alles, was ihr moglich ist, um auch beim
Unterrichte und in ihrem Auftreten den Anforderungen der
Neuzeit zu entsprechen. Tatsachlich kommt in unseren Pastoral-
konferenzen und auch in periodischen theologischen Schriften
immer wieder die Frage in dem Sinne vor, wie der Seelsorger



28

sich in moderner Zeit zu benehmen hat, um dem Christentum
die alte Position zu behaupten, z. B. ,,Welche Mittel soli der
Seelsorger gegen die Los von Rom-Bewegung anwenden” oder
„Wie konnen die Manner in der modernen Zeit fiir die christ-
lichen Grundsatze gewonnen werden etc.”. Die Beantwortung
bewegt sich jedoch immer im alten Fahrvvasser, in dem Rahmen
des alten. Systems. Es ist meistens eine Wiederholung der
pastorellen Vorlesungen im Seminar, indem nacheinander die
Mittel aufmarschiert kommen wie Gebet, eifrige Predigten und
Katechesen, erbauendes Leben des Klerus, Bruderschaften, uber-
haupt die gewohnlichen Obliegenheiten eines Priesters. Als
neues Moment diirfte in allerneuester Zeit nur noch die Presse,
die Vereine und die soziale Tatigkeit des Priesters hinzu-
kommen. Es liegt mir das Protokoli liber die Versammlung
der hochwiirdigen Dechante unserer Diozese in der fiirstbischof-
lichen Residenz am 27 . Mai 1902 vor. In der ersten Nummer
beriet man iiber die Mittel zur Abwehr gegen die „Los von
Rom-Bewegung”, die auch in Karnten stark aufgetreten ist.

Man wiirde glauben, daB ein so auBerordentlicher Angriff
auf die Kirche auch aufierordentliche MaBnahmen notwendig
machen werde. Keineswegs. Es werden Mittel beschlossen, die
ohnehin jeder Seelsorger anwendet und auch amvenden muB.
Wiirde ich den ganzen Wortlaut des Protokolles hier anfiihren,
so \viirde ich die Leser aus geistlichem Stande nur mit bekannten
Dingen belastigen. Deshalb bezmhre ich nur die erste Nummer.
Die Referenten wollen immer mitihrer reinkirchlichen Gesinnung
Eindruck machen und deshalb wurde auf iliren Vortrag auch
als erstes Mittel „einstimmig beschlossen”: „das Gebet, be-
sonders die Anrufung des heil. Geistes, eucharistische Vereine,
Forderung des ofteren Empfanges der heil. Sakramente, Ver-
ehrung der seligsten Jungfrau, ganz besonders aber die Ein-
fiihrung des lebendigen Rosenkranzes werden als ganz beson-
dere Mittel der Abwehr gegen die Los von Rom-Bewegung
fiir die Jetztzeit empfohlen”. Ein interessanter BeschluB! Auch
das Gebet wird empfohlen, wahrend uns Christus aufge-
tragen hat zu beten. Man beachte das „ganz besonders”! Ob
unter diesen Mitteln die Einfuhrung des lebendigen Rosen-



29

kranzes so die anderen Mittel, z. B. die Forderung des Sfteren
Empfanges der heil. Sakramente iiberragt, daJ3 es ganz be-
sonders aufgefafit werden muB! Und mufi dieses alles erst
als empfehlenswert beschlossen werden?! Was denkt man von
den Priestern? Doch ich habe auch sachliche Bedenken gegen
die Art des Gebrauches dieses Mittels namentlich gegen die
eucharistisehen Vereine und gegen das Gebetsapostolat, vielleicht
auch gegen den lebendigen Rosenkranz, wenn diese Andachten
nur ein Resultat der priesterlichen Agitation sind, nicht
aber Akte freiwilliger EntschlieBung. Mir widerstrebt es
immer, das Gebet, die Erhebung des Herzens zu Gott, dasGesprach
mit Gott an Statuten zu binden und zu einer Vereinsangelegen-
heit zu machen. Ich werde vielleicht viele beleidigen, jedoch
fiir manche Gebetsvereine •— nicht fiir alle, namentlich dort
nicht, wo sich Menschen wirklich aus reinstem Antriebe zu
einem Vereine zusammengeschlossen haben •— wird der Aus-
druck richtig sein, wenn ich sage: sie bilden eine nicht auf-
genommene Claque fiir den lieben Herrgott, die auch dann
„Hosanna” rufen, wenn ihr Herz auch nicht bei Gott ist. Solche
Mitglieder kiimmern sich oft mehr um den Verein, um die
Gebetsstunden, um die Mitglieder etc. als um den Geber alles
Guten. Das Gebet hat nur dann einen Wert, wenn das Herz
selbst ergriffen und zu Gott hingezogen wird. Hatte man bei
der Konferenz beschlossen, dahin zu wirken, daB innig und mit
Verstandnis gebetet wird, so daB der Beter in seinem Denken
und Leben gebessert werde, ferner, daB z. B. gute, der Zeit ent-
sprechende Gabetbucher unter das Volk kommen, hatte man
auch Gebetbiichervereine beschlossen, dann hatte die erste
Nummer einen ganz anderen praktischen Wert.

Der gottliche Heiland lobt wohl das gemeinschaftliche
Gebet derer, die sich freiwillig zusammenfinden, um ihre Ge-
danken zu Gott zu erheben; ob er aber auch Vereine mit Ob-
mann, Kassier etc. gemeint hat, wer wird das bebaupten?
Solches Statutenwerk war ja der Talmud. Glaubt man iibrigens
im Ernste, daB — abgerechnet der Einwirkung der gottlichen
Gnade, welche Einwirkung wohl geglaubt und angefleht werden
musse, die aber nie als ein Kalkul angesehen \verden kann,



30

mit dem wir bei unseren rein menschliehen Fragen liber
unsere Pflichten rechnen diirfen, da das ganze Sein dieser
Gnade, die Art und GroBe ihrer Eimvirkungen nur Gott
allein bekannt ist — diese Gebetsvereine auf die Ab-
triinnigen einen Eindruck machen werden?

DaB die iibrigen angewandten Mittel nicht hinreichen,
will ich in weiterer Ausfiihrung der Resultate meiner Unter-
suchungen darzulegen suchen.

A. Die Belehrung der Gliiubigen und ihre religiose
Erziehung in der Schule, in der Kirche und aufier-
halb derselben ist nicht derart, dafi sie hinreichend,

geschvveige denn vorziiglich ware.

Das Fundament zu dieser meiner Untersuchung lege ich
zunachst durch Fixierung meiner Anschauung a) uber den Be-
griff der Religion, b) uber die Art, wie die religiose Anlage
des Menschen weiter entivickelt und vervollkommnet, oder wie
man religios wird.

a) Begriff der Religion. Um zu finden, \vas die Religion
ist, werden wir nicht die Philosophen fragen, weil wir nicht
wissen, welchem wir folgen sollen, da einer die Religion als
blofie Phantasie betrachtet, der andere sie im Verstande oder
im Gemiite oder in einer auBeren Einwirkung begriindet glaubt.
Wir werden auch die theologischen Definitionen nicht zu Rate
ziehen, die in der Regel nachgeschrieben werden, ohne dafi sie
auf ihre Richtigkeit gepriift wiirden. Die Wahrheit werden wir
finden, wenn wir den Religionsbegriff in unserem eigenen
Denken untersuchen und namentlich mit der Denk- und Sprech-
weise der uns umgebenden Menschen vergleichen. Es ist klar,
daB wir unter Religion das verstehen, was zugrunde liegt,
wenn wir jemanden religios nennen. Wann nennen wir je-
manden religios? Es ist natiirlich von wahrer Religiositat die
Rede. Wurden wir einen Menschen finden, der von Jugend an



31

gewohnt ist, zu Gott zu beten und ihm zu dienen und wiirde
man bei ihm sonst nichts voraussetzen als dieses, wiirden wir
ihn sehlechthin religios bezeichnen? Durchaus nicht, wir wiirden
sagen, er ist gottesfiirchtig oder vielleicht auch, er ist bigott.
Ebenso wiirden wir einen Menschen, der blofi ,,human” ist,
der nach dem Begriffe der modernen Welt die Liebe gegen
die Nachsten und andere Geschopfe betatigt, ohne daB er ein
oberstes Wesen anerkennt, durchaus nicht als religios be¬
zeichnen. Ebensowenig konnten wir von wahrer Religiositat
bei einem Menschen reden, der zwar Gott anbetet und gegen
den Nachsten zuvorkommend ist, jedoch sich selbst vernach-
lassigt, um die Ablegung mancher schlechter Gewohnheiten
sich nicht kiimmert. Es ist vielmehr notwendig, um jemand
religios nennen zu konnen, daB er 1. Gott anbetet, d. h. ein
•hochstes Wesen anei’kennt und sich zu ihm hingezogen fuhlt,
2. daB er gegen seine Nachsten und zum Teile auch gegen
andere Geschopfe (zumal Tiere) Liebe empfindet und auch er-
weist, 3. daB er sich selbst liebt. Die Religion werden wir so-
mit als das bezeichnen, was in der Menschenseele der drei-
fachen Liebe, namlich gegen Gott, gegen sich selbst und gegen
seine Geschopfe zugrunde liegt oder noch deutlicher als die
in der Menschenseele vorhandene Anlage, die durch Einwir-
kung von innen und auBen ausgebildet, diese dreifache Liebe
harmonisch und riehtig durch Denken und Wollen betatigt.
Dafi diese Anlage oder der Keim zur Religion uns angeboren
ist, lehrt der Apostel in dem bekannten Wort, dafi die Men¬
schen schon von Natur aus Gott erkennen konnen. Tertullian
sagt: „Die Seele ist von Natur aus christlich.” Rousseau
sagt, der Jiingling, der niemals von Gott horte oder šahe,
wiirde spontan ein Verlangen nach Gott empfinden, indem er
etwa vor der Sonne niederknien wiirde, um sie anzubeten, was
bedeutet, daB die religiose Anlage sich zu entwickeln anfangt,
und zwar auch in der Richtung zu Gott, wahrend sie friiher
schon in der Richtung zu sich selbst und zu den Nachsten
eine gewisse Vollkommenheit erreicht haben konnte. Die religi¬
ose Anlage und ihre Entwicklung im Anfange ist noch keine Re¬
ligion, sondern erst dann, wenn sie soweit gediehen ist, daB man



32

deutlich jene dreifache Liebe erkennen kann, wie auch der
Grundstein samt den Grundmauern noch kein Haus genannt
werden kann, sondern diese Bezeichnung erst dem Bau zu-
kommt, in dem man drinnen wohnen kann, wenn auch die nicht
wesentlichen Bestandteile wie der Bewurf, AusweiBen etc. noch
nicht angebracht sind. Diese Ausfiihrung iiber die Religion
stimmt auch mit der Lehre Christi iiberein. „Meister, welches
ist das erste und groBte Gebot?” fragte ihn ein Zuhorer. „Liebe
Gott aus deinem ganzen Herzen, aus deiner ganzen Seele und
aus allen deinen Kraften”, dieses ist das erste und groflte
Gebot. Das zweite ist aber diesem gleich: „Liebe deinen Nachsten
wie dich selbst,” antwortete der Meister. Dies ist notwendig,
um selig zu werden und die Bestimmung hier auf Erden zu
erfiillen.

„Herr, was soli ich tun, um das ewige Leben zu erlangen,”
fragte den Heiland der Jiingling. „Halte die Gebote,” ant-
\vortete der Meister. Also zur Seligkeit ist notwendig die Beob-
achtung der Gebote und diese sind die zwei zuvor angefiihrten
Hauptgebote. Wiirde man uns fragen, was notwendig zur
Seligkeit sei, so wiirden wir vielleicht in moderner Weise ant-
\vorten: „Sei religios.” Religios hat somit denselben Inhalt
wie die Antwort des Heilandes, namlich die Gottes-, Selbst-
und Nachstenliebe; in dieser dreifachen Liebe wird folglich
auch die Religion bestehen.

Die Religion ist nicht identisch mit dem christlichen Glauben,
ja nicht einmal mit dem Glauben uberhaupt; denn die Religion
hat friiher bestanden als das Christentum, friiher als irgend
eine richtige oder falsche Offenbarung. Es gab auch gewi!3 zu¬
vor religiose Menschen. Die Patriarchen, die Propheten, der
heil. Josef, sie waren gewiB religios. Auch die Naturreligionen
zahlen religiose Mitglieder. Der gottliche Lehrmeister zeigte
der Religion nur den richtigen Weg, auf dem sie wandeln soli,
und gab durch das Einsetzen des heil. MeBopfers und der Sa-
kramente, durch die Stiftung seiner Kirche, der Religion feste
Pfeiler und Stutzen, damit sie nicht abirre oder erlahme. Der
Heiland sagte nie, daB er eine neue Religion lehre, sondern
er „ware gekommen, nicht um das Gesetz abzuschaffen, sondern



33

es zu vervollkommnen”. In seinen Parabeln berief er sich auch
auf die natiirliche religiose Erkenntnis, z. B. in der Parabel
vom barmherzigen Samaritan, in der er die Nachstenliebe so
schon erklart. Als er wegen der Ehe interpelliert wurde, berief
er sich sogar auf die religiosen Zustande vor dem Gesetze:
„Vom Anfange war es nicht so.”

Sehr zu beobachten ist auch, daB Christus zu seinen
Aposteln religiose Manner erwahlt hat, also nicht solche,
denen man eine Religion erst beibringen mulite.

Der gottliche Heiland hat durch seine Lehren die Religion
auf den richtigen Weg: ego sum via, und somit zur bestimmten
Wahrheit: ego sum veritas. Den Menschen, die die via und
veritas aufgenommen haben, gab er auch durch seinen Opfer-
tod und seine Sakramente das wahre iiberirdische Leben in
Gott: ego sum vita.

Meine Begriffsentwicklung der Religion stiitzt sich somit
sowohl auf das Denken und Begreifen der Menschen als auch auf
die Worte unseres Lehrmeistei^s, dessen Lehrsatze doch eher die
Form der Sprechweise des Volkes haben als die der hoch-
trabenden, oft nichtssagenden Definitionen der Gelehrten.

Andere Definitionen lassen sich auf meine Definition teil-
weise zuruckfiihren. Wenn jemand statt „Liebe zu Gott” Ver-
langen oder Begehren nach Gott sagt, so ist im Grunde beides
gleich. Spirago definiert die Religion in seinem Werke: „Die
spezielle Methodik des katholischen Religionsunterrichtes” als
die Gotteserkenntnis und einen dieser Erkenntnis entsprechenden
Lebenswandel und Gottesdienst. In dieser Definition ist das
Wort Gotteserkenntnis nicht so gut, wie Gottesliebe, da die
Erkenntnis allerdings die Bedingung der Liebe zu Gott ist,
insoferne sie ein Durchgangspunkt zu derselben ist, wahrend ge-
rade die Liebe die Krone, das Ziel und das Resuitat des religiosen
Strebens ist. Auch der Lebenswandel und der Gottesdienst ist
viel richtiger oder viel religioser, wenn er mehr der Liebe, dem
Begehren nach Gott entspringt als der blofien Erkenntnis.
Nicht derjenige ist religios, der Gott erkennt und sagt „Herr,
Herr”, sondern „wer seine Gebote halt”. Es ware schon aus
diesem Grunde besser, dafi man nicht so sehr die Eri
Vogrinec, nostra culpa.



34

betont, die oft eine sehr grobe ist, jedoch wenig Religion
bedingt, als vielmehr die Liebe oder das Verlangen nach
Gott. Diese oder ahnliche Definitionen, wie wir solche oft auch in
den Dogmatikbuchern vorfinden, sind aber auch aus einem
noch wichtigeren Grunde nicht richtig. Zur Religion gehort
auch die Liebe zu den Geschopfen und zu sich selbst. Diese
Liebe ist nicht nur in der Gottesliebe begriindet, sondern
auch gleichmaBig, koordiniert mit der Gottesliebe und
vom Anfang an erschaffen, in der angeborenen religiosen
Anlage der Seele selbst. Es bleibt nicht ausgeschlossen, daB
sich die religiose Anlage in der Richtung zu Gott nicht entwickelt
hat, wahrend sie sich in der Richtung zu sich selbst und den
Nachsten stark entwickelt hat. Wenn die Nachstenliebe nur in der
Gottesliebe oder in der Erkenntnis, daB Gott der Schopfer
aller Dinge sei, begriindet ware, so miiBte daraus gefolgert
werden, daB je kleiner die Gottesliebe, desto kleiner die Nachsten¬
liebe ist, was die Erfahrung wohl in den meisten Fallen, aber
nicht in allen bestatigt. Es gibt groBe humane Wohlfahrts-
einrichtungen, die auf bloBer Nachstenliebe basieren. Die blofie
Nachstenliebe ist somit auch ein Zweig der religiosen Anlage
des Menschen, sie ist aber noch nicht Religion, weil eben der
wichtigste Zweig, die Gottesliebe fehlt, wie eben die Grund-
steine mit Grundmauern oder bloBes Dach noch nicht ein Haus
vorstellen.

Die iiblichen Definitionen sind somit nicht ganz richtig,
weil sie die Religion namentlich in ihrer Wurzel nicht voll-
standig klarstellen.

Die Definition der Religion als die in der Menschenseele
von Natur aus vorfindliche Anlage, die durch Einwirkungen
von innen und auBen ausgebildet, die Liebe zu Gott, zu sich
und den Geschopfen im Menschen erzeugt, halte ich sowohl
fiir die Ausfiihrung des folgenden Kapitels wie iiberhaupt fiir
eine richtige Anschauung namentlich bei Erteilung des Reli-
gionsunterrichtes fiir sehr wichtig.

b) Die Art, wie die religiose Anlage des Menschen weiter-
entwickelt oder vervollkommnet oder wie man religios wird.
Schon friiher liabe ich erwahnt, daB die Kinder mit der



35

religiosen Anlage schon auf die Welt kommen. Wie man sich
diese vorstellt, ist gleiehgiltig. Wir sagen einfach, sie ist in
dem unerschopflichen Brunnen unserer Seele vorfindlich. Die
Kinder befinden sich zunachst in der Familie. Ist diese religios,
oder wenigstens die Erzieherin des Kindes, so beginnt die
religiose Anlage, sobald das Kind die Umgebung zu beobachten
angefangen hat, bestimmtere Formen anzunehmen und sich zu
entwickeln. Das Kind sieht, wie die Erzieherin die Hande faltet,
wie ihr Antlitz, ihre Sprache und ihre Geberden sich verandern,
es bemachtigt sich des Kindes auch im Kleinen dieselbe reli¬
giose Stimmung, namentlich weil diese seiner Seele entspricht.
Ist das Kind groBer, so zeigt die Mutter dem Kinde den ge-
stirnten Himmel, die Wohnung des „Himmelvaters”, wohin die
braven Kinder kommen, nimmt es in die Kirche mit, wo das
Kind die stili und andachtig betende Menge, den frommen
Gesang, die Bilder etc. betrachtet. Beim Kinde bildet sich auf
diese Weise aus der stili schlummernden religiosen Anlage
die religiose Verfassung oder religiose Disposition. Ich mochte
wohl einen geeigneteren Namen fur die Bezeichnung dieses Zu-
standes finden, alleinesistmirkeinbesserergelaufig. Solche reli¬
giose Verfassung der Kinder kann man leicht in religiosen Gegen-
den beobachten, wenn Neulinge das erstemal zum Religionslehrer
in die Schule kommen. Sie halten die Handchen gefaltet, sitzen
ruhig und andachtig in den Banken; denn jetzt sehen sie den-
jenigen vor sich, den sie schon in der Kirche im heiligen Dienste
beobachtet haben. Sie befinden sich in religioser Verfassung
oder Stimmung. Heuer im Winter habe ich Christenlehren ge-
halten fur diejenigen Kinder, die wegen weiter Entfernung die
Schule nicht besuchen. Ich bemerkte, daB mich die meisten
sehr wenig verstanden, da ich mich als neu Angekommener
liber ihre Denk- und Sprechweise nicht geniigend orientieren
konnte. Doch ich habe mich erbaut an ihrer Frommigkeit und
Andacht, mit der sie meinen Worten lauschten, wiewohl sie wie
gesagt, wenig verstanden haben. Wenn diese immer auf ihren
Bergen bleiben, werden sie, beeinflufit durch ihre Umgebung,
stets religios bleiben, obwohl sie von den Grimden der Wahr-
heiten des Christentums nicht viel mehr wissen diirften, wie etwa

3 *



36

ein Turke. Diese befinden sich eben in der religiosen Verfassung,
die jede Lehre der Kirche ohne weiteres aufnimmt. Auch dort,
wo die Kinder vom lieben Gott nie etwas horen, sondern wo
man sie nur belehrt: „Das ist artig, das aber unartig”, bringen
die Kinder sehon ein schwaches MaB religioser Verfassung mit
sich in die Schule, indem sich der andere Teil der religiosen
Verfassung, namlich die Liebe zu den Geschbpfen und zu sich
selbst, freilich ohne den vorzugliclieren, die Liebe zu Gott,
nur kummerlich ausgebildet hat, insoferne das Sittengesetz
hauptsachlich das Verhaltnis zu unserem Ich und zu den Ge-
schopfen ordnet. Wird in der Schule jetzt auch die Gottesliebe
gelehrt, dann entwickelt sich dieser noch schlummernde Teil
in raschem Tempo. Solite es Falle geben, daG die Kinder in
die Schule auch ohne jedes sittliche Empfinden kommen,
dann hat man allerdings mit der religiosen Anlage allein zu
rechnen.

Diese religiose Verfassung, die das Kind in der Familie
namentlich durch die Mutter erlangt, ist wohl die festeste und
naehhaltigste. Das wird wohl jeder aus seinem eigenen Leben
entnehmen konnen. Mehr als alle gelehrten Beweise und Be-
trachtungen bis hinauf zur Theologie hat das Wort und das
Beispiel der Mutter ausgegeben. Ein Alumnus des Augustineums
in Wien meinte nach Erlangung des Doktorgrades: Es ist wohl
gut, daG mir meine Mutter genug Glauben beigebracht hat, die
theologische Wissenschaft hatte das nicht tun konnen. Auf die
religiose Erziehung im Elternhause konnen wir Geistliche
durch die Eltern oder Erzieher wirken, und zwar durch die
Tatigkeit in der Kirche und durch EinfluGnahme mancher Art.
Wir arbeiten aber bereits in der Schule fiir spatere Gene-
rationen, indem die Kinder, zu Eltern geworden, ihre Kinder
auch in der Richtung erziehen werden, wie sie selbst erzogen
worden sind.

Nach der Erziehung im elterlichen Hause kommen die
Kinder in die Schule. Wir in Osterreich und in Deutschland
sind noch so gliicklich, daG wir den Religionsunterricht in der
Schule erteilen durfen. Nach Gbergabe der Kinder an die Schule
treten die Eltern meistenteils von der Haupterziehung zuriick



37

und wirken, wenn sie verniinftig sind, mit der Schule an der
Erziehung mit. An den Priester tritt nun die Aufgabe heran,
das Kind religios zu erziehen. Bevor ieh im Besonderen zeige,
wie dies geschehen soli, will ich einige fundamentale Betrach-
tungen hier anstellen, indem ich behaupte: Die religiose Ver-
fassung der Schiller ist unbedingt notwendig, soli der Unter-
richt einen Erfolg erzielen. Auf diese religiose Verfassung
soli beim Beibringen jeder Wahrheit Riicksicht genommen
werden. Ein Unterrichten ohne religiose Verfassung des Herzens
des Kindes ist ein Aussaen des Samens auf felsigen Boden.
Einige Zeit bleibt der Same liogen, bis die Vogel des Himmels
kommen und den Samen wegtragen. Wenn der Unterricht im
bloBen Mitteilen und Begriinden von Lehrsatzen besteht und
moge dies in noch so schoner Form, noch so kunstvoll und
mit noch so vielem Eifer geschehen, ist es trotzdem nur ein
Aussaen auf felsigen Boden. Bei den weltlichen Fachern vird der-
jenige Lehrer am meisten erreichen, der die Schiiler wiBbegierig
zu machen versteht. Wenn z. B. ein Gymnasialschiiler noch so gut
entspricht und vielleicht infolge seines Gedachtnisses und in-
folge seiner Redegewandtheit die besten Klassifikationsnoten
erzielt, hat er aber nicht studiert, um seine WiBbegierde zu
stillen, dann wird die Frucht eines solchen Lernens minimal.
Das Eingepragte entschwindet bald und hat fur die Bildung des
Schulers geringen Wert gehabt. Der Religion kommt auch die
WiBbegierde zustatten, noch mehr aber die religiose Verfassung,
in der sich der Schiller befindet. Es ist eine nicht seltene Er-
scheinung, dafi gerade diejenigen, die die besten Noten sowohl
am Gymnasium als auch in der Theologie erzielen, nicht immer
die frommsten sind. Von denen wir glauben, daB sie in der
Religion oder in der Theologie gut beschlagen sind, sind oft
sehr wenig religios. Das kommt daher, weil der Unterricht auf
die Erlangung der religiosen Verfassung keinen Bedacht nimmt.
Von unseren christlichen Wahrheiten sind namlich nicht
alle derart, daB sie nur ausgesprochen und begriindet
zuwerdenbrauchen,umgeglaubtundbefolgt zu werden,
wie z. B. dieLehre vom Gott, von der Unsterblichkeit der
Seele, sondern es gibt auch solche Wahrheiten, wie z. B.



38

die Lehre von den Sakramenten, vom heil. MeBopfer etc., die
eine gewisse Vorbereitung des Herzens oder schon
eine bestimmte „Zuber eitung” der religiosen Anlage
des Menschen oder — sit venia verbo — eine Diingung
des Bodens erheischen, in dem MaBe, daB der Same
aufgenommen werden und Friichte bringen kann. Ich
lege Wert auf den letzten Vergleich, um verstanden zu werden.
Wie der Landwirt nicht ohne weiteres den Samen aussaet, son-
dern dafiir sorgt, daB der Boden auch ertraglich ist, d. h. daB
er gut gediingt ist, so ist es auch notwendig, daB der Boden
des Herzens friiher empfanglich gemacht \vird fiir die Aufnahme
der christlichen Wahrheiten. Wie machen es wir gewohnlich?!
Die meisten kummern sich zunachst nicht, ob der Boden auch
empfanglich ist, sondern sie kommen gleich mit dem Samen
ihrer Lehren und werfen ihn auf den Boden, bewerfen ihn
eventuell mit dimnem Erdreich, d. i. mit Beweisen und Griinden.
Jetzt soli der Same gedeihen! Andere begieBen noch hinterher
die Saat oder diingen den Boden nur oberhalb der Aussaat.
Das sind diejenigen, die nach Mitteilen der Lehrsatze und Be-
\veise noch das Gemiit beeinflussen.

Die Erfahrung lehrt, daB dort, wo religios vorbe-
reiteter Boden schon beim Eintritte in die Schule
vorhanden ist, das Eindringen der Wahrheiten beim
Schiller sehr leicht ist. Gelehrte von Weltruf halten fest
an ihrem Glauben, weil sie eben eine fromme Mutter gehabt
haben. Auch der gottliche Lehrmeister hat bei seinem Unter-
richte die religiose Verfassung vorausgesetzt. Es muB fest-
gehalten werden, daB Jesus auBer seiner Erlbsungs-
mission auch als Erzieher und Lehrer zu den Juden ge-
kommen ist, um diese wahrhaft religios zu machen und durch
sie die ganze Welt. Er erschien gerade bei den Juden, weil
bei diesen bereits Voraussetzungen vorhanden waren, daB sie
\venigstens teilweise seine Lehren aufnehmen werden. Den
Sokrates hat das hochintelligente Griechenvolk durch das Gift
sterben lassen, weil er unter anderem auch den Glauben an
einen Gott lehrte. Ware Christus unter diesem Volk erschienen,
er hatte kaum 12 Manner und 72 Schiller gefunden, die bereit



39

gewesen waren, fur die Lehre ihres Meisters selbst das Leben
zu opfern, weil eben bei den Griechen die religiosen Voraus-
setzungen, der Glaube an einen Gott, die VerheiBung des
Messias etc. fehlten. Die 12, die er zu seinen Aposteln wahlte,
\varen besonders religios. Als er zu Johannes an den Jordan
hinausging, da folgten ibm zwei seiner kiinftigen Apostel spontan
nach, bewogen durch die anbetende BegriiBung des Taufers
und das erhabene Auftreten des Rabbi. Einem anderen stellte
Jesus selbst das Zeugnis seiner Rechtschaffenheit aus, als er
ihn unter die Seinen einreihte: „Hic est vere Israelita.” Nur
Judas macht eine Ausnahme. Er war nicht religios, quia fur
erat, weil er ein Dieb war. Auf ihn hatte das Wort Gottes keine
Wirkung. Er begriff nicht die Barmherzigkeit Gottes, deshalb
erhangte er sich, bevor das Erlosungswerk vollbracht war.
Warum wir ihn unter den Zwolfen finden, weiB Gott allein.
Vielleicht rechnete er schon von allem Anfang an, als Kassier
in der Gefolgschaft des Meisters Geschafte zu machen und bat
zudringlich, aufgenommen zu werden. Der gottliche Herzens-
kenner wollte ihn nicht friiher bloBstellen, bevor er nicht selbst
sein boses Herz entdeckt hatte. Bei den Pharisaern fand die
Lehre Christi keinen Anklang, obwohl dieselben in der heil.
Schrift sehr bewandert waren, namentlich die Klasse der
Schriftgelehrten, die im Tempel jedermann iiber die Bedeutung
verschiedener Schriftstellen Aufklarung geben muBten. Sie
kannten nur ihren Katechismus, den Talmud, \vahrend ihr Herz
ohne religiose Verfassung war. Zu ihnen sprach der Herr:
„Wer aus Gott ist, hort das Wort Gottes, vver aber nicht aus
Gott ist, hort es nicht.” Wo fanden somit seine Leliren Ein-
laB? Bei denjenigen, die vom Geiste Gottes erfiillt waren, deren
Herz religios war. Von frommen, guten Eltern erzogen, horten
sie gern das Wort Gottes. Die Pharisaer waren schon von
ihren Eltern nur auBerlich erzogen. Ihr Herz blieb steinig und
voli sundhaften Gestriippes. Man vergleiche auch die Worte
des Evangelisten: „Quotquot autem receperunt eum, dedit eis
potestatem filios Dei fieri, his, qui credunt in nomine eius,
qui non ex sanguinibus, neque ex voluntate viri, nec ex volun-
tate carnis sed ex Deo nati sunt.” Also diejenigen fanden nicht



40

EinlaB in das Reich Christi, deren Herz voli Kriimmungen
und Leidenschaften ohne den religiosen Zug war, sondern nur
diejenigen, die aus Gott geboren waren und die sich zu ihrem
Schopfer hingezogen fuhlten.

Wie gingen die ersten Christen beim christlich religiosen
Unterrichte der Volker vor?! Sie wandten sich nicht an die
Herrscher, die meistenteils Epicuraer oder Stoiker waren, auch
nicht an die Einflufireichen, bei denen kein religidser Zug vor-
handen war, sondern gerade an jene Volksklassen, die zahe an
religiosen Traditionen hielten und auch ein Verlangen nach
religioser Wahrheit hatten; und deren gab es verhaltnismafiig
mehr wie heutzutage. Das ganze kulturelle Altertum hat den
Oharakter eines religiosen Zuges. — Die Lehrer oder Kate-
cheten der ersten Christen wollten ihre Lehren nicht auf
ungedungte, irreligiose Herzen aussaen, sondern auf
solche, die „aus Gott geboren sind”. Deshalb ging eine
strenge Prufung der Aufnahme zum Katechumenenunterrichte
voraus. Nach dem sittlichen Verhalten des Petenten wurde
eifrig geforscht. Den bereits aufgenommenen Katechumenen
\vurden die christlichen Wahrheiten, die eine religiose Ver-
tiefung voraussetzen, nicht sogleieh mitgeteilt, sondern erst
dann, wenn Garantie vorhanden war, daB sie der Auffassung
derselben fahig waren. Uberhaupt kann uns das Studium des
religiosen Unterrichtes bei den Katechumenen der ersten christ¬
lichen Jahrhunderte manchen AufschluB iiber die richtige Art
des religiosen Unterrichtes geben.

Das Voranstehende wird somit iiberall beachtet werden
miissen, wo es sich darum handelt, den Menschen christlich
religios zu machen. Man wird immer auf die religiose Ver-
fassung Riicksicht nehmen miissen, dort wo sie vorhanden ist,
sie zu erhalten und zu vertiefen suchen, dort, wo sie nicht vor¬
handen ist, schaffen oder klarer und innerlicher gestalten. Den
Menschen wird man soweit praparieren, und zwar nicht nur
allgemein beim Religionsunterrichte, sondern auch vor der
Lehre jeder schwierigen Wahrheit, daB er mit dem
kleinen Samuel ausruft: „Herr, sprich, dein Diener hort.” Dann
wird das Einpflanzen der Wahrheit sehr leicht sein, wahrend



41

sich gerade die Schaffung des religiosen Bodens oder der
religiosen Anlage schwieriger gestalten diirfte. Die richtige
Auffassung des Vorhergehenden wird sich erst nach praktischer
Durchfiihrung der Lehrarten an den verschiedenen Schulen
zeigen. Um doch den Leser in meinen Gedankenkreis einzu-
fuhren, fiihre ich Beispiele an: Bevor ich die Einsetzung des
heil. Abendmahles und die Bedeutung desselben erzahle und
nachweise, werde ich von der Liebe des Heilandes sprechen.
Wie gut er gegen die Menschen war! Wie er da und dort sein
liebendes Herz enthiillt hat, z. B. Sattigung der fiinf Tausend!
Er wuBte, daB er am nachsten Tage sterben werde und da
\vollte er uns ein Andenken an seine Liebe zuriicklassen. Er
minschte, daB man immer an ihn und seine Lehre denkt, und
so setzte er das heil. Abendmahl ein etc. Das Herz der Kinder wird
dadurch religios gestimmt, es betrachtet die Liebe des gottlichen
Heilandes und von selbst nimmt es dauernd das Pflanzchen von
der Lehre des Altarsakramentes auf. Fiir die Mittelschuljugend
werde ich die Biographien der Heiligen verlangen, namentlich
der ersten Martyrer etwa als Auszug der „Fabiola”. Das Bei-
spiel dieser Glaubensmartyrer wird die jungen Herzen religios
stimmen, daB die christlichen Wahrheiten viel tiefer und fester
in das Menschenherz eindringen. Fur das christliche Gesetz
werde ich den Studenten durch das Lesen „der Nachfolge
Christi” von „Thomas v. Kempen” empfanglich machen.

Allerdings schwebt manchem Lehrer der Katechetik un-
bewufit die Notwendigkeit einer religiosen Verfassung vor, in-
dem er betont, der Religionsunterricht miisse auch das Gemiit
ergreifen, er zeigt aber nie, wie dies geschehen soli, hochstens
glaubt er am Schlusse eines Lehrstuckes durch Nutzanwen-
dungen auf das Gemiit wirken zu miissen. Am meisten hat
Professor Spirago in seinem „Volkskatechismus” auf die reli-
giose Disposition Riicksicht genommen, jedoch nicht uberall
und auch nicht nach einheitlichen Gesichtspunkten. Doch dem
Umstande, daB er es getan hat, ist es zu verdanken, daB sein
Buch soviel berechtigtes Aufsehen erregt hat.

Nicht nur die štete Beriicksichtigung der religiosen Ver¬
fassung ist fur den ersprieBlichen Religionsunterricht notwendig,



42

sondern auch andere Faktoren, deren Untersuchung ich eben-
falls als grundlegend fiir die Aufstellung der Grundsatze des
Religionsunterrichtes betrachte. Diejenigen, die noch vom Mittel-
alter traumen, beriicksichtigen viel zu wenig, daB die Religion
dem Menschen heutzutage nicht mehr alles ist, um das sich
sein ganzes Denken und Wollen drehen wiirde. Sogar tief in
die neue Zeit hinein war die Religion dem Menschen das
Zentrum des ganzen Lebens. Es gab keine Zeitungen, keine
Vereine, keine bedeutenden Verkehrsmittel, die den Menschen
mit der groben Welt in Beriihrung brachten. Heutzutage gibt
es zahllose, sehr ausgebildete Wissenschaftszweige, die groBes
Interesse beanspruchen, technische Errungenschaften, mit denen
sich der Geist bewundernd und gerne beschaftigt. In den fruheren
Zeiten konzentrierte der Mensch seine Gedanken nur auf die
Kirche und ihre Einrichtungen. Es schien ihm das hochste
Ideal, weil es eben das einzige war, fur die Kirche etwas zu
tun oder ihr zu dienen. Die zahlreichen Kunstdenkmaler beweisen,
wie das Mittelalter sein ganzes Wissen und Konnen der Kirche
widmete. Alles dieses beweist aber noch nicht, daB besonders
tiefe, religiose Uberzeugung im Durchschnitte herrschte, sondern
nur, daB der Mensch schon durch seine ganze Umgebung, durch
die ihn umgebende Atmosphare, sich \vie ein Kind in einer
religiosen Familie, in einer religiosen Verfassung befand, die
ihm ermoglichte, die christlichen Lehren in der trockensten
Form aufzunehmen und zu befolgen. In der Jetztzeit sind
die Voraussetzungen fur die Forderung der religiosen Ver¬
fassung durch die Umgebung verschwunden, es sind im Gegen-
teile Zustande, die den religiosen Sinn des Menschen nicht
fordern konnen.

Weiters ist auch ein psychologisches Gesetz, daB der
Mensch nur eine bestimmte Menge oder Summe des Ei'kennens
und Wollens vertragen und nicht gleichzeitig mehreren Er-
kenntnisgebieten die intensivste Aufmerksamkeit schenken kann.
Wir empfinden das selbst. Wenn wir uns durch langere
Zeit intensiver mit einem Wissenschaftszweige beschaftigen,
z. B. Mathematik, \verden \vir bald fiir andere Wissenschafts-
zweige weniger empfanglich. Beim modernen Menschen haben



43

den groBten Teil von dem Platze, den friiher die Religion in
seinem Denk- und Willensgebiete eingenommen hat, die
modernen Erkenntniszweige okkupiert und fiir die Religion
nur einen kleinen Teil, wenn auch den vorziiglicheren, dank
der in der Seele befindliehen religiosen Anlage, iiberlassen.
Diese Okkupation durch andere Wissenszweige beginnt sehon
in der Familie, wenn das Kind fremde Sprachen lernen mufi,
in der Schule, wenn es sich die weitaus groBte Stundenzahl
mit den anderen Gegenstanden beschaftigt. Eine fernere ganz
natiirliche Erscheinung ist es, dali diese modernen Erkenntnis-
zweige, stolz auf ihr Vordringen, gegen die alte Burg der
Religion den Kampf eroffnen, der um so aussichtsvoller wird,
je schlechter die Burg verteidigt wird, oder je mehr die Abwehr
mit alten verrosteten Waffen geschieht. Heutzutage haben wir
keinen Luther ab anno 1517 zu fiirchten, der sich auf die
Macht der Fiirsten stiitzen und samt den Herrschern auch das
Volk fiir seine Sache gewinnen wiirde; jedes Dorf hat dafiir
genug Luther im Kleinen, die in der Presse, in den Gast-
hausern, in den Vereinen und auch sonst bei vielen Anlassen
das kirchliche Gebiet bedrangen. Bei dieser geanderten Lage
wird auch die Art des religiosen Unterrichtes eine ganze andere.
Wir miissen das restliche, der Religion reservierte Platzchen,
das vor allen anderen Erkenntnisgebieten diesen Vorzug hat,
daB es uniiberwindlich ist, wenigstens in seinem Grunde, nam-
lich in der angeborenen religiosen Anlage, gut ausnutzen. Auf
diesem Platzchen miissen wir mit christlichen Wahrheiten einen
uniiberwindliehen Leuchtturm errichten, dessen Licht alle
ubrigen Erkenntnisgebiete beleuchten und der durch bloBes
Ausstrahlen des Lichtes diesen Erkenntnissgebieten die gegen
die Kirche gerichteten Waffen entwinden wird.

Das Resultat der vorhergehenden Untersuchungen wird
somit sein:

1. Zur Beibringung der christlichen Wahrheiten
ist die religiose Verfassung notwendig.

2. Es mufi beriicksichtigt werden, daB die mensch-
licheSeele in der Neuzeit mit so vielen Wissensgebieten
beschaftigt ist, daB sie sich nicht mehr wie in fruheren



44

Zeiten dem religiosen Wissen und Streben allein hin-
geben kann, und daB die modernen Wissensgebiete das
religidse Fiihlen vielfach bekampfen und schwachen,
so daB es unsere Pflicht ist, die christlichen Wahr-
heiten so fest und so geschickt in den gut vorbereiteten
Boden der Menschenseele einzupflanzen, daB diese
Wahrheiten sich in der Menschenseele nicht nur selbst
behaupten werden, sondern auch wie Sauerteig oder
\vie Salz alle anderen Erkenntnisgebiete, das ganze
Denken und Handeln des Menscben durchsauern und
durchsalzen werden.

Die Frage, wie der Mensch religios wird, habe ich im
vorhergehenden geldst in bezug auf die Erziehung in der Familie.
Die folgende Abhandlung wird sich jetzt beschranken auf die
Erziehung in den verschiedenen Schulen, in der Kirche etc.,
bei welchen Ausfiihrungen uns die beiden vorher zitierten
Untersuchungsresultate leiten werden. Wir beginnen mit der
Volksschule.

I.

Der Religionsunterricht an der Volksschule.

1. Das Ziel des Religionsunterrichtes an der Volks¬
schule. -Das Ziel des Religionsunterrichtes an der Volksschule
ist offenbar, die Kinder religios zu machen, soweit es mit Riick-
sicht auf die Verhaltnisse moglich ist, oder — wenn wir zugleich
andeuten, was wir unter „religios” verstehen — den Kindern die
Liebe zu Gott, zu sich und den Geschopfen auf den von
Christus vorgezeigten Wegen moglichst vollkommen und dauernd
beizubringen und sie auch zum Empfange der Gnadenmittel
als Stiitzmittel zur Erreichung dieses Zweckes anzueifern.
Dr. Katschner gibt in seinem Buche „Katechetik” (Ulr. Moser,
Graz 1899) als Ziel des Religionsunterrichtes an, die Kinder zu
Jesus zu fiihren oder die Vereinigung der Kinder mit Christus
durch Glaube, Hoffnung und Liebe. Dies klingt sehr fromm,
ist aber ganz unrichtig; die Kinder sind schon durch die Taufe
mit Christus vereinigt und in der Schule ist nicht mehr auf



45

die Vereinigung mit Christus hinzuarbeiten, da ja die Kinder,
die in die Schule kommen, doch fast ausnahmslos unschuldig
sind, als vielmehr dafur zu sorgen, dali die Kinder von Christus
nicht getrennt werden. Wie kann da das schone Wort des
Heilandes „Lasset die Kleinen zu mir kommen” einen aufs Eis
fiihren!

Ich habe gesagt, wir miissen die Kinder religios machen,
soweit es moglich ist. Es ist einzusehen, da8 wir in den
Volksscliulen den Kindern nicht alles beibringen konnen, was
wir wiinschen, da sowohl die entsprechende Passungskraft der
Schiller als auch die notwendige Unterrichtszeit fehlt. Ander-
seits stelle ich aber den Satz auf, dafi bei richtigem und
verniinftigem, mit mittelmafiigem Eifer erteilten Unter-
richte das von mir angegebene Ziel, die dauernde Liebe zu
Gott, zu sich und den Geschopfen in den Kinderherzen zu
schaffen, auch bei jetzigen Schulverhaltnissen moglich ist,
sobald die Kirche spater den Erwachsenen ebenso richtig
und vernunftig beeinfluBt und ihn nicht abstoflt. Ich halte den
Erfolg fiir moglich, weil die christlichen Wahrheiten doch nicht
so zahlreich und so schwierig sind, daB sie nicht mit Leichtig-
keit in das richtig vorbereitete Herz des Menschen eindringen
wiirden, namentlich in der Zeit der Kindheit, wo das Herz des
Kindes noch rein, die Wohnung Gottes ist. Die Sklaven der
altchristlichen Zeit tranken formlich in einem Zuge die christ¬
lichen Wahrheiten, weil ihnen diese padagogisch vorgetragen
wurden und diese Wahrheiten nicht mit allem moglichen fiir
das praktische Christentum wertlosen Ballast belastet waren.
Allerdings gibt es mit dem Verstande unfaBbare Wahrheiten,
aber die geschichtliche Tatsache ihrer Offenbarung ist gerade
so begreiflich wie jede geschichtliche Tatsache, z. B. aus der
Zeit des Kaisers Augustus.

Es ist eigentiimlich, wenn hie und da der Religionsunter-
richt als besonders schwer bezeichnet wird. Ich will einen
Vergleich machen. In meiner Pfarre sind viele Schneider. Die
konnen immerhin einen annehmbaren gutstehenden Rock
machen. Diese Kunst des Schneiderhandwerkes zu erlernen, ist
nicht so schwer. Durch die praktische tlbung im Zuschneiden



46

erlangen sie bald eine gewisse Geschicklichkeit. Wurde man
bei den Lehrlingen jedoch mit Schnittzeichnen kommen, wo
geometrisch mit Zirkel und Lineal und mit MeBapparaten der
Unterricht erteilt wird, und wiirde man sogar anatomische
Kenntnisse liber den Korperbau fordern, bald wird die Erler-
nung des ehrsamen Handwerkes sebr schwierig. So ist auch
die Erteilung des Religionsunterrichtes leicht, wenn sie einfach
und praktiseh geschieht, schiver, wenn man sich unnatiirlicher
Lehriveise bedient.

Professor Spirago sagt in seiner Methodik, „dafi nach
dem Urteile der Fachmanner die Erteilung des Religionsunter-
richtes schwieriger ist als der Unterricht in den iibrigen Gegen-
standen der Volksschule. Dies kommt daher, weil bei den
weltlichen Gegenstanden sichtbare Dinge besprochen oder be-
nutzt werden, so Tiere, Pflanzen, Steine, Buchstaben, Zahlen,
Modelle u. dgl., beim Religionsunterrichte aber solche Dinge
zur Besprechung kommen, die man mit den Sinnen nicht wahr-
nehmen oder sogar oft mit dem Verstande nicht begreifen
kann”.

In diesem Sinne kann ich den Religionsunterricht weder
sclnvieriger noch leichter bezeichnen als die iibrigen Gegen-
stande, da der Religionsunterricht sich auch bei der trans-
zendentalsten Wahrheit auf Sinneswahrnehmungen stiitzen mufi.
Ein Unterricht, der sich darauf nicht stiitzt, ist ein imaginarer,
iiberhaupt kein Unterricht. Bei den iibernatiirlichen Wahrheiten
muB wenigstens die geschichtliche Tatsache ihrer Offenbarung
aufgefaBt und begriffen \verden. Die geschichtliche Tatsache
von der Einfiihrung des allerheiligsten Altarssakramentes
muB ebenso begriffen werden, wie die geschichtliche Tatsache
von der Beschaffenheit irgend einer altheidnischen Religion. Es
hat an einem Gymnasium einen Quintaner gegeben, der sich jetzt
in hoher Stellung befindet, der behauptete, einen Livius oder
Homer haben nur die Professoren verfafit, um die Schiiler in
der lateinischen und griechischen Sprache zu iiben. So kann
es auch einen geben, der die geschichtliche Tatsache der Ein-
setzung des Altarssakramentes leugnet, weil er eben nicht ge-
niigend geschichtlich informiert ist. Das Wesen der Wahrheit



47

begreifen \vir allerdings nicht; es ist jedoch hinreichend, wenn
die geschichtliche Tatsache derselben feststeht.

Wir begreifen aber auch das Wesen der Naturkrafte, z. B.
Elektrizitat, Magnetismus etc. nicht; wir kennen aber die Tat¬
sache ihrer Wirkungen, und kein Verniinftiger wird ihr Dasein
leugnen. Dies zu beherzigen, ist von groGem Werte, und zwar
erstens, um nicht zu behaupten, daG wir bei diesen Wahrheiten
nicht auf Sinneswahrnehmung zu reflektieren haben, zweitens,
daB wir uns beim Unterrichte befleiBen werden, namentlicli
auf die Klarstellung der geschichtlichen Tatsache Nachdruck
zu legen.

Man kann somit nicht von der Schwierigkeit des Reli-
gionsunterrichtes bezuglich seiner Transzendenz reden, sondern
eher von der Schwierigkeit, die darin besteht, alle Schiller
bei verhaltnismafiig geringer Stundenzahl religios zu
erziehen, zumal sehr viel daran gelegen ist, daB der
Schiller wirklich etwas kann und sich der Katechet
nicht mit bloBer Verschreibung der Klassifikations-
note begniige. Schwierig ist aber der Religionsunterricht
hauptsachlich deshalb, weil er den Katechismus zur Grund-
lage hat, ein Buch, in welchem man die einfachsten
Wahrheiten in ein unpsychologisches System von
Definitionen und Determinationen gebracht hat, die
von den Kindern auswendig erlernt werden miissen,
um den Visitator zufrieden zu stellen, schwierig inso-
ferne, als es kaum moglich ist, auf diese Weise einen
Erfolg von dauerndem Werte zu erzielen. \f

2. Was soli der Religionsunterricht an der Volks-
schule noch berucksichtigen? Meine allgemeinen Grund-
satze habe ich angegeben, namlich: Die Schaffung der religiosen
Verfassung, auf deren Grund die transzendentalen Lehren aus-
gesaet werden sollen, wobei man darauf Riicksicht nehmen miisse,
daB der Erfolg des Religionsunterrichtes stark genug sei, um in
der menschlichen Seele mit den iibrigen Erkenntnisgebieten
konkurrieren, respektive sie mit seinem Gehalte erfiillen zu
konnen. Doch wie soli die religiose Verfassung hervorgerufen
und die Wahrheiten auf Grund derselben gelehrt werden? Ich



48

will liier nicht theoretische Regeln aus der Padagogik auf-
stellen; dies ist eine Aufgabe der speziellen Katechetik. Ich
will hier nur den Satz betonen, daB sich der Vorgang beim
Unterrichte ganz genau dem Denken und Fiihlen des zu unter-
richtenden Kindes anschlieBen muB und soli der Erfolg
ein allgemeiner sein, soweit, daB durchschnittlich alle Kinder,
auch die schwacheren (worunter jedoch geistig zuriickgebliebene
nicht gemeint sein konnen) ihr religioses Ziel in der Volksschule
erreichen. Der Leser wird schon daraus schlieBen, daB ich eiuen
Unterricht in einfachen und schlichten Ausdriicken ver-
lange, und daB ich alles abweise, was ein Kind in den beziig-
lichen Jahren nur schwer versteht. Unser Unterricht perhorres-
ziert jede Neubildung von Begriffen, die das Kind nicht schon
aus dem iibrigen Wissensgebiete besitzt, weil eben fiir derlei Er-
klarungen uns keine Zeit zu Gebote steht. Nur die allernot-
wendigsten Begriffe wird man in den Religionsunterricht neu
einfiihren. Gab es bessere Religionslehrer als Christus und die
Apostel? Und nun bitte ich, auf einer Tabelle alle Begriffe zu-
sammenzustellen, die sich in den Evangelien und in den aposto-
lischen Schriften finden und die dem Volke nicht bekannt ge-
wesen waren und dann mit zahllosen Begriffen vergleichen,
von denen unsere Dogmatikbiicher und Religionsbiicher strotzen!

Um das Denken und Fiihlen der Kinder richtig zu be-
greifen und den Unterricht danach einzurichten, wird es not-
wendig sein, die Psychologie zu studieren, und zwar ebenso
aus den Buchern als auch mit mehr Eifer und Nutzen durch
eigene Beobachtungen an den Kindern. In den Buchern sind
die Erfahrungen anderer niedergeschrieben, welche Erfahrungen
aber unverstanden bleiben und fiir den praktischen Unterricht
wertlos werden, wenn man diese Erfahrungen durch die Beob-
achtung der psychologischen Vorgange des Kindes und des Um-
fanges seiner Begriffswelt nicht selbst erlebt. — Es ist ferner eine
ganz willkiirliche Annahme, als ob die Grundzuge der Erziehungs-
art und der Methodik im Unterrichte wesentlich andere seien als
bei den anderen Erkenntnisgebieten. Die Erziehung fallt anders
bei der Religion aus, weil sie eben ein anderes Ziel hat, wie sich
eine geschichtliche Erziehung anders gestalten wird, als eine rein



49

philosophische. Doch die Art und Weise, wie der Mensch zu
diesem Ziel kommt, mufi notwendigerweise die gleiche sein, da
es ja unmoglich ist, dafi die Vernunft in ihren Grundsatzen bei
Erwerbung verschiedener Erkenntnisse variieren wiirde. Und
die Vernunft ist doch die Grundlage auch bei religiosen Er-
kenntnissen! Etwas zu glauben, das uns die Vernunft nicht in
irgend einer Weise garantieren wurde, ist das Charakteristikon
eines Verruckten. Damit der Satz, herausgerissen aus dem Zu-
sammenhange, nicht falsch verstanden werde, stelle ich hier
folgende Betrachtung an: Bekannt ist, wie der gottliche Heiland
dem Thomas zugerufen hat: „Du glaubst, weil du gesehen
hast. Doch selig, die glauben und nicht sehen.” Ist etwa
damit gemeint, dafi die Offenbarungswahrheiten ohne weiteres
geglaubt werden miissen? Durchaus nicht! Gesetzt den Fali, der
heil. Paulus wiirde plotzlich in ein Haus kommen, wo noch
kein Mensch irgend eine Silbe weder von Christus, noch von
Paulus, noch von ihren Lehren gehort hatte. Der heil. Paulus
wiirde durch etwa eine halbe Stunde reden, hierbei die wichtigsten
iibernaturlichen Wahrheiten vortragen und hierauf von seinen
Zuliorern den Glauben an den Gekreuzigten verlangen. Wenn
nicht aufierordentliche Gnadenwunder vorausgesetzt wiirden,
wiire es wohl, um mich milde auszudrucken, sehr ubereilt, einem
Fremden den Glauben zu schenken, ohne dafi die Vernunft
irgend eine Garantie fur die Wahrheit seiner Predigt leisten
wiirde. Es ware aber ebenso unverniinftig, wenn z. B. das Haus,
in das der heil. Paulus kommen wiirde, nicht glauben und
seine Worte zuriickweisen wiirde, wenn es schon oft von
Christus gehort hatte und wenn es an der Redlichkeit des
Apostels nicht zweifeln wiirde. Der heil. Thomas hat jedenfalls
unverniinftig geliandelt, dafi er nicht geglaubt hat. Das Zeug-
nis seiner zehn Kameraden, der beiden Jiinger von Emmaus,
der Frauen, die zum Grabe hinausgingen, die speziellen Be-
teuerungen des heil. Petrus waren ihm ungenugend. „Selig,
die auf geniigende Griinde hin glauben, wenn sie es auch nicht
sehen!” Wenn schon der verniinftige Glaube doch wenigstens
in einer Hinsicht die Garantie der Vernunft voraussetzt, so
\vird noch mehr die Methode, die zu diesem verniinftigen Glauben

Vogrinec, nostra culpa.



50

fiihrt, sich der Grundsatze der Vernunft bedienen, die bei
jedem Erwerb der Erkenntnisse doch gleiche sein miissen. Diese
Auseinandersetzung ware nicht notwendig, wenn nicht gerade
diesbezuglich eine beklagenswerte Yerwirrung herrschen wiirde,
verursacht von denjenigen, die stets „Kirche” und „kirchlich”
im Munde fiihren und in jede Disputation hineinbringen
tvollen, um gleichsam einen Talisman gegen die Kritiker zu
besitzen. Vergleichen wir zu unserer Orientierung Seite 70 und
Fortsetzung der „Katechetik” von Dr. Katschner:

.p) Die Quellen, aus denen der Katechet die richtige
Methode schopfen kann:

a) .. b) .. c) .. d) endlich die Sehriften beruhmter Pada-
gogen, welche aus Wissenschaft und Erfahrung die Grundsatze
der richtigen Methode geschopft und aufgestellt haben. Die
wissenschaftliche neuere Padagogik schopft hauptsachlich aus
der Psychologie und Logik und hat den Unterricht sehr ge-
fbrdert. Fiir die katholische Erziehung jedoch haben ihre Grund¬
satze zumeist nicht forderlich gewirkt, da manche Padagogen
auf rationalistischem, der katholischen Religion sogar feind-
lichem Boden stehen. Katholische Kinder konnen und diirfen nur
nach den Grundsatzen und Lehren der katholischen Religion
erzogen werden.” — Das Buch ist auch fiir die Lehramtskandi-
daten geschrieben. Der Umstand, dah die Grundsatze der katho¬
lischen Religion gegeniibergestellt werden den Grundsatzen
aus Wissenschaft und Erfahrung, die „den Unterriqht sehr ge-
fordert haben”, laht fast darauf schliefien, als ob der Verfasser
der Anschauung ware, daB das Schopfen der Grundsatze aus
Psychologie und Logik der katholischen Erziehung nicht for¬
derlich sein konne. Beim ersten Lesen und Analysieren der
konfusen Stelle wird jedermann dies so auffassen. Ich war ver-
sucht, zugunsten des Dr. Katschner die Stelle so aufzufassen,
wiesie richtig ware:.... „Fiir die katholische Erziehung jedoch
haben ihre Grundsatze” beziiglich des Erziehungszieles (nicht
methodische Grundsatze!) B nicht forderlich gewirkt, da manche
Padagogen auf rationalistischem, der katholischen Religion so¬
gar feindlichem Boden stehend” zumal aus der Psychologie
(z. B. Leugnung der Freiheit des Willens) falsche Schlusse



51

zogen und ihre eigenen religiosen Anschauungen bei Aufstel-
lung der Grundsatze geltend machten. Die katholischen Kinder
sind zwar methodisch nach den Grundsatzen der richtigen
wissenschaftlichen Padagogik zu erziehen, jedoch was das Er-
ziehungsziel und die Lehre selbst anbelangt, nach denen der
katholischen Kirche. So ware man geneigt anzunehmen, wehn
nicht der Verfasser des Buches als „Quellen, aus denen der
Katechet die richtige Methode sehopfen kann”, an derselben
Seite angegeben hatte:

a) Die Vorschriften und Anordnungen der Kirche in
Synoden, oberhirtliche Verordnungen und Weisungen;

b) das Beispiel der katholischen Kirche in der Ausiibung
ihrer katechetischen Tatigkeit, welches uns in der Geschichte
der Katechese entgegentritt;

c) das Beispiel der katechetischen Tatigkeit und die An-
weisungen jener Manner der Kirche, welche sich um den Reli-
gionsunterricht besondere Verdienste erworben haben” und
erst sub d) folgt die friiher zitierte Quelle, namlich „endlich
die Schriften beruhmter Padagogen etc.”. Da er alle anderen
drei Quellen zuerst anfiihrt und bei der vierten Quelle noch
die oben erwahnte Einschrankung macht, so hat es doch den
Anschein, dab die methodischen Grundsatze der Quellen a),b), c)
andere sein mussen als die der Quelle d).

Man ware jetzt neugierig, die Grundsatze der richtigen
Methode, geschopft aus den drei ersten Quellen zu erfahren.
Lesen wir weiter auf Seite 70, Nr. 5 seines Buches:

„Die katechetische Methodik handelt:
a) von den Grundsatzen des Unterrichtes; b) vom Lehr-

gange; c) von der Lehrform; d) von der Lehrsprache und
Lehrton; e) von den Lehrmitteln; f) vom Lehrverfahren.” Dann
behandelt er die einzelnen Teile a), b), c), d), e), f), und zwar:

„§ 19 Allgemeine Grundsatze des Unterrichtes.
I. . . . II. Unter der groben Anzahl der Unterrichtsgrund-

satze sind fiir den Religionsunterricht vier von besonderer
Bedeutung:

1. Der Unterricht mub naturgemab sein, . . den psycho-
logischen Gesetzen entsprechend.

4 *



52

2. Der Unterricht mufi harmonisch sein.
3. Der Unterricht mufi anziehend sein.
4. Der Unterricht mufi konzentrisch sein.”
Kein einziger Grundsatz stutzt sich auf die Verord-

nungen der Synoden, der Bischofe, iiberhaupt auf die drei
ersten Quellen, sondern alle auf die „endliche” Quelle d).

Auch wenn er weiter vom Lehrgange, von der Lehrform,
von der Lehrsprache, von den Lehrmitteln, vom Lehrverfahren
spricht, finden wir nirgends eine kirchlicheVerordnung oder einen
Hinweis auf das Beispiel der Kirche, sondern er stutzt sich stets
auf wissenschaftliche Padagogik und Erfahrung. Er ver-
langt, dafi der Katechet von den fruher erwahnten drei Quellen
die richtige Methode schopft, er selbst beruft sich nirgends
bei der Abwicklung der Frage auf jene drei Quellen! Cbrigens
kenne ich auch keine allgemein geltendenmethodischen
Grundssatze der Kirche. Wird die Methodik des Altertums
oder des Mittelalters oder der Neuzeit mafigebend sein? Nach
Seite 3 des zitierten Buches „hat die Kirche ihre padagogischen
Grundsatze im Laufe der Zeit durch kirchliche Gesetze und
Verordnungen —• er nennt sie nicht! — erganzt und bestatigt
und in ein System gebracht und in der Katechetik zusammenge-
stellt’’. Soli etwa die Katechetik von Dr. S. Katschner diese
Zusammenstellung der kirchlichen padagogischen Grundsatze
sein? Oder existiert irgendwo nocheineauthentische Katechetik?
Die allzu grofie Kirchlichkeit des Herrn Dr. Katschner be-
reitet ihm selbst manehe Unannehmlichkeit. Wir kommen noch
auf ihn zuriick.

Bei der Erteilung des Religionsunterrichtes miissen noch
andere Momente beriicksichtigt werden, die bei der Aufstellung
der Grundsatze der Katechetik ebenfalls von grofier Bedeutung
sind. Die Katechetik darf nicht mit idealen Katecheten und
auch nicht mit idealen Schiilern rechnen, sondern ihre Grund¬
satze so aufstellen, dafi auch schwachere Katecheten bei schwa-
cheren Schulkindern einen Erfolg erzielen.

Wenn man selbst ein Pastoralprofessor ist, oder ein alterer
Religionslehrer, oder eine besondere Befahigung zum Katecheten-
amte hat und \venn man noch dazu an einer Klosterschule oder



53

einer tibungsschule unterrichtet, \vo sich die Kinder aus den
besseren Standen einfinden, da kann man bald auf grobe Er-
folge hinweisen oder bald etwas vorschreiben, was von schwache-
ren Katecheten bei schwacheren Schiilern nieht erreicht werden
kann. Betrachten wir dies naher!

a) In jedem Stande, in jedem Beamtenkorper werden
solehe Anforderungen gestellt, dalj auch die Schwacheren sie
erfiillen konnen. Das muB auch beim Katechetenstande ge-
schehen, nicht so sehr, daB man geringeren religiosen Erfolg bei
den Kindern von ihnen verlangt, als vielmehr, daB man ihnen
solehe Mittel an die Hand gibt und so erzieht und so beauf-
sichtigt, daB ein Erfolg garantiert wird. Heutzutage ist jeder
Seelsorger gezwungen, Katechetendienste zu leisten. Darunter
gibt es sehr viele, die fur das Amt ungeeignet sind, die schwer-
fallig reden, die, wenngleich vielleicht gelehrt, sich jedoch in
das Denken und Reden der Kinder nicht hineinfinden konnen,
nervose Herren, die von Berufspflichten iiberladen sind, oft
auch weit in die Schule gehen miissen, wo sie ermiidet an-
kommen. Es gibt auch solehe, die iiberhaupt an den Kindern
keine Freude haben, oft auch zu bequem sind, um stunden-
lang zu reden und sich stundenlang anzustrengen. Beim heutigen
Priestermangel kann eine Auswahl nicht stattfinden. Es stellt
sich somit die Notwendigkeit heraus, den Katecheten solehe
Mittel an die Hand zu geben, daB ein hinreichender Erfolg
gesichert sei. Man wird demnach den Katecheten schon im
Seminar praktisch ausbilden, ihm bestimmte Instruktionen
an die Hand geben und ihn durch eine padagogische Inspektion
zur Beobachtung derselben anhalten. Die Fixierung der Mittel
und Weisungen muB von den Katecheten selbst ausgehen,
freilich mit Genehmigung der kirchlichen Behorde.

b) Das Schiilermaterial an verschiedenen Orten ist sehr
verschieden, ganz anders in den Stadten, anders auf dem Lande,
anders wieder in den Fabriksorten. Da kommen oft Kinder in
die Schule, die kaum einen Satz vollstandig sprechen konnen,
ungeniigend genahrt sind und krankeln und von Haus aus ver-
wahrlost sind. Es ist somit nicht die Aufgabe des Katecheten,
nur mit den besten Kindern vorwarts zu schreiten, wahrend



64

die anderen zuriickbleiben. Ich glaube, fiir den Religionsunter-
richt ist es viel besser gesorgt, wenn der Unterricht auf Grund
geeigneter Unterrichtsmittel so erteilt wird, daB auch die
Schwachen nachkommen. Die Besseren werden in ihrem Ver-
standnis befestigt, die Schwacheren bleiben nicht zuruck. Einige
Katecheten heiBen sogar bei einer Schulvisitation die Schwacheren
zuhause bleiben, um sich mit den besseren Schiilern allein
zu produzieren. Ein Katechet, der seinen Beruf versteht, wird
namentlich den schwacheren Kindern seine besondere Fursorge
zuwenden. Manche Katecheten glauben auch, mit den besseren
Schiilern Gott weiB was GroBes erreicht zu haben, wenn sie
die Lehrsatze und sogar auch die Erklarung nachsagen konnen.
Diese geben sich oft eitlem Wahne hin. Die Kinder haben ein
enormes Gedachtnis und hangen an dem Worte, so daB
sie oft den ganzen Vortrag nachsagen konnen, ohne
in das Wesen der Sache eingedrungen zu sein. Nach den
vorstehenden Ausfiihrungen wird es somit notwendig sein, daB
der Unterricht so eingerichtet ist, um den Erfolg auch bei
den schwacheren Kindern zu sichern, daB man solche Mittel
und auch solche Form des Vortrages wahlt, daB nicht nur eine
geringe Zahl dem Unterrichte folgen kann, sondern auch von
allen die notwendigen, religiosen Resultate erzielt werden.

Diesen Ausfiihrungen lege ich groBen Wert bei, da ich
sie spater bei Besprechung des Lehrbuches voraussetzen
werde.

3. Die praktische Erteilung des Religionsunter-
richtes in den zwei ersten Schuljahren der Volks-
schule. Schon aus dem Vorhergesagten geht hervor, daB zur
Schaffung der religiosen Verfassung, die zur Aufnahme der
religiosen Wahrheiten notwendig ist, die Beobachtung der psycho-
logischen Gesetze gefordert wird, welche auch vom modernen
Unterricht beriicksichtigt werden oder wenigstens beriicksichtigt
werden sollten. Wir werden somit mit den Kindern Freundschaft
schlieBen, mit ihnen reden, sich um ihre Verhaltnisse kummern
und dann bei unserem Unterrichte an bereits Vorhandenes an-
kniipfen und die fundamentalen Lehren ihnen beibringen. Nament¬
lich werden Erzahlungen gewahlt, soweit diese fur sie fafibar sind,



55

ihr Herz gewinnen und ihre Phantasie beschaftigen. Dieser
Unterricht mufi stufenweise geschehen, so daB ein religioses
Unterrichtsresultat auf dem anderen aufgebaut wird,
das erste religiose Unterrichtresultat wieder zur reli-
giosen Verfassung oder Vorbereitung fur ein anderes
religioses Resultat wird. Gehen wir nun in die Schule, in
der eben Neulinge sich eingefunden haben. Der Beginn des
Unterrichtes wird mit der Versicherung eingeleitet, daB man
die Kinder gerne hat, daB sie sich nicht zu fiirchten haben,
namentlich wenn sie gut sind. Dort, wo die Kinder schon von
Haus aus eine religiose Disposition mitgebracht haben, wird
der Katechet sie das Kreuz maehen lehren, ohne barsch auf die
geraden Ziige der schuchternen kleinen Hand zu dringen, er
wird sie iiber das GriiBen und Benehmen beim Vorbeigehen an
einer Kirche oder bei Versehgangen belehren etc. Dort, wo die
Kinder von Haus aus keine religiose Erziehung besitzen, ware
es unpsychologisch und unklug, den Kindern gleich das Kreuz
maehen, das GriiBen beim Vorbeigehen an der Kirche o. dgl.
an das Herz zu legen, weil die Kinder hierin nur eine Aufierlich-
keit sehen und gleich von Anfang an der Religion kein inniges
Interesse entgegenbringen werden. Hier wird der Katechet
gleich auf die Erzielung des ersten und wichtigsten religiosen
Resultates ausgehen, namlich: I, Von den umgebenden Ge-
schopfen wird er hintiberleiten zum Schopfer, der auch uns er-
schaffen hat und der uns einmal in den Himmel aufnehmen
wird. Er ist nur einer in drei Personen. II. religioses Resultat,
dem das erste als religiose Verfassung schon zugrunde liegt,
wird sein: Erschaffung aus nichts und Erklarung der Allmacht
Gottes, kraft derer er uns alles geben kann, wenn wir darum
bitten. III. Erschaffung der Menschen: Wir waren einmal nicht
da und einmal werden wir wiederum nicht mehr da sein, da
wir in unser Vaterhaus zuruckgehen miissen. Unsere Bestim-
mung. Durch die Beschreibung des Todes gelangen wir IV. zu
den vier letzten Dingen. DaB diese vier letzten Dinge fur uns
glucklich sind, ist V. notwendig ein frommes Leben. Wie dieses
beschaffen sein soli, lehren uns die zehn Gebote Gottes. I. bis
V. bilden die religiose Verfassung fur die weitere Aufgabe,



56

den Inhalt der zehn Gebote Gottes den Kindern ins Herz zu
versenken.

Es ist nicht notwendig, daB die Kinder die zehn Gebote
schon kennen, sondern vielmehr, daB sie sich angezogen fiihlen,
Gott anzubeten, Tor seinem Namen Ehrfurcht zu haben, dem
Beispiel der frommen Leute zu folgen und in die Kirche zu
gehen, ihren lieben Eltern zu folgen ete. Dies werde ich da-
durch erreichen, daB ich jedes Gebot in den einfachsten Worten,
mit bereits bekanntenBegriffen erklare. Dann \vird fiir den posi-
tiven und negativen Inhalt des Gebotes je eine bestimmte Er-
zahlung vorgetragen. Der Lehrpunkt jeder dieser Erzahlung
wird durch ein grofieres Bild auf einem Blatte oder auf zwei
verschiedenen Blattern illustriert. Diese Erzahlungen werden
nur insoweit der biblischen Gesehichte entnommen, als diese
in ihren Tatsachen von den Kindern leicht fafibar ist, sonst
aber aus dem gewohnliehen Leben, z. B. fiir das sechste Gebot
die Kindheit des heil. Aloisius. Fiir samtliche Gebote gibt es
riihrende Erzahlungen, auch aus dem Kinderleben. Es werden
somit achtzehn Erzahlungen notwendig sein und ebenso viele
Bilder. Diese Erzahlungen und natiirlich auch die Bilder diirfen
nicht willkiirlich gewahlt sein, sondern fiir alle Schulen gleich;
weshalb dahin gearbeitet werden muB, daB diese Erzahlungen
auch beziiglich des Inhaltes und der Form wahre Kunstwerke
seien. Es ware sehmahlich, wenn nicht durch gesamte Tatig-
keit des Klerus, z. B. durch Konkurrenzausschreibungen, oder
durch Entwiirfe samtlicher Diozesen ein solches Werk zustande
kame. Ich bewundere oft die Lesestiicke in den Lesebiichern
der Volksschule, wie einfach und schlicht, zum Kindesherzen
sprechend, manche, allerdings nur wenige sind! Das Buch mit
den Erzahlungen und die Bilder sollen sich natiirlich nur in
den Handen der Katecheten befinden. Um zu verstehen, warum
ich dieses verlange, beherzige man, was ich beziiglich der
Katecheten gesagt habe. Ich will ihnen bestimmte Mittel
in die Hand geben. — Warum ich nicht gleich mit den
biblischen Geschichten beginne, erinnere man sich an das, was
ich beziiglich der Kinder bemerkt habe. Den Kindern, die noch
immer glauben, daB, wenn sie auf den nachsten Berg steigen,



57 -

mit den Handen den Himmel angreifen konnten, die noch
keine Vorstellung von fernen Landern, Stadten und auch nicht
von manchen Handlungen haben, Geschichten zu erzahlen, die
aufierlialb ihrer Erfahrungssphare liegen, ware verfehlt und
eine Unnotwendige, mit Anstrengung verbundene Zeitversch\ven-
dung. Wozu denn friiher mit groben Schwierigkeiten vortragen,
was spater leicht geschieht?!

Was ich bis da als Unterrichtsstoff bezeichnet babe, kanu
leicht in einem Semester bewaltigt werden. Durch die ver-
schiedenen Gegenstande in der Schule haben die Kinder groBere
Denkfertigkeit erlangt, sie konnen leichter Begriffe verbinden,
geschichtliche Handlungen etc. auffassen. Hier setzt die bib-
lische Geschichte ein. Der friihere Unterricht ist fur die Kinder
gleichsam zur religiosen Verfassung geworden, kraft
derer sie jetzt leichter das Gute in den biblischen
Handlungen erkennen, das Bose verabscheuen und mit
groBerem Verstandnis sehen, wie Gott ein Belohner des
Guten und Bestrafer des Bosen ist. Zunachst wird die biblische
Geschichte des alten Testamentes, jedoch nicht mit allen Einzeln-
heiten, die nur Konfusion erzeugen konnen, sondern in den
wichtigsten Momenten bis zum Siindenfall vorgenommen, von
wo aus man leicht zu Christus hinuberleiten kann. Dann
kommen die neutestamentliehen Geschichten, und zwar zunachst
wieder in Hauptziigen an die Reihe. Erst dann, wenn man
gesehen hat, daB die Kinder diese Hauptziige einzelner Ge¬
schichten begriffen haben, kann man sich auf Einzelnheiten
einlassen. Soli man eine kunstvoll verzierte Zeichnung nach-
zeichnen, so geht es oft schwer. Man kennt sich nicht aus.
Leichter geschieht es aber, wenn uns jemand vorzeichnet und
zunachst die Grundrisse, dann erst die Verzierungen anbringt.
An verschiedenen Schulen wird man auch verschiedene Erfolge
erzielen, groBere Erfolge an mehrklassigen als einklassigen,
in allen sollten aber wenigstens diese Geschichten
vorgenommen werden: Verkiindigung der Geburt Jesu, Geburt
Jesu, die Weisen aus dem Morgenlande, die Opferung im Tempel,
der zwolfjahrige Jesusknabe, die Taufe Jesu, die Wahl seiner
Aposteln und ganz kurz sein Tod. Die Kenntnis dieser Ge-



58

schichten soli von allen Kindern verlangt \verden. Sp ir a go
zahlt in seiner „Methodik” 48 Geschichten auf, darunter z. B.
Petrus empfangt die Leitung der Lammer und Schafe, die Ein-
setzung des Altarssakramentes. Das muBten wohl Wunderkinder
sein, die in das siebente Lebensjahr gehend, alle diese Ge-
scliickten in ihrem richtigen Zusammenhange wiiBten. Das
auBerordentliche Gedachtnis der Kinder merkt sich gewisse
Wendungen und Tatsachen, die das Kind mit Nachhilfe des
Katecheten nacherzahlen kann. Hat das Kind aber wirklich den
geschichtlichen Zusammenhang erfal.it ? Man tauscht sich ge-
waltig. Der verdiente Herr Professor verlangt noch dazu
Seite 42: „Aus jeder biblischen Geschichte werden die darin
enthaltenen Glaubens- und Sittenlehren herausgehoben, ganz
kurz erklart und mit Rucksicht auf den Katechismustext in feste
Worte gekleidet und eingepragt. Auf diese Weise wird in der
ersten Klasse ein Hauptstiick des Katechismus, die Glaubenslehre,
in den wesentlichen Grundziigen durchgemacht. Selbstverstand-
lich sind in der ersten Klasse die wichtigsten Gebete einzupragen.”
Bedenkt man, daB man im Jahre 70 bis 75, in der Regel
nicht einmal soviele Religionsstunden hat, so wird wohl niemand
behaupten wollen, daB man das alles leistet, auch vorausgesetzt,
daB die Kinder auch fleiBig die Schule besuchen. Und dann,
wie vergeBlich sind doch die Kinder! Namentlich bei ihnen gilt:
repetitio est mater studiorum. Dr. Katschner verlangt sogar
fiir die erste Klasse die symbolische Erklarung des heil. MeB-
opfers. Ich wei8 sie nicht. Wenn man solche Forderungen stellt,
ist es kein Wunder, daB die Katecheten das Studium der Kate-
chetik perhorreszieren!

In Osterreich ist mehr als die Halfte der Schulen ein-
klassig. In diesen soli nach Professor Spirago in zwei Ab-
teilungen unterrichtet werden. Fiir jede Abteilung sollten zwei
halbe Stunden oder eine Stunde wochentlich verwendet werden.
In die untere Abteilung zahlt er Schiller von 6 bis 9 Jahren.
Dagegen bemerke ich, daB an solchen Schulen der Katechet die
meiste Zeit der reiferen Jugend zuwenden \vird, narnentlich im
Winter, vielleicht zu drei Viertel denjenigen Kindern, die sommer-
befreit sind. Diese geringe Zeit wird jeder doch dort ausnutzeu,



59

wo der Erfolg lohnender und notwendiger ist; und der ist
namentlich bei den reiferen Kindern lohnender und notwendiger.
Ich wiirde froh sein, wenn ich auf die zweite Religionsstunde
in der unteren Klasse verzichten konnte, um dafur eine dritte
Stunde in der oberen Klasse zu gewinnen. Es ware von grofiem
Nutzen, wenn die Kirche diese Anderung in den Schulgesetzen
erzielen konnte. Dies ware wohl bei den Landsckulen, wo die
Kinder spater reif werden, von grofiem Werte. Es ware auch leicht
zu erzielen. Dafi auf Glaubens- und Sittenlehren auch nach Mog-
lichkeit Bedacht genommen werden mufi, ist selbstverstandlich

Diese biblischen Erzahlungen gehoren beziiglich der Form
und des Inhaltes ebenfalls in jenes Handbuch, das der Katechet
benutzen soli. Hie und da sollen gute Verslein angeschlossen
werden. Fiir jede biblische Erzahlung mufi ein Bild vor-
handen sein.

Im zweiten Schuljahr, sei es, dafi der Unterricht gemein-
schaftlich mit den Kindern des ersten Schuljahres, sei es, dafi
er in eigener Klasse erteilt wird, wird das in der ersten Klasse
Erlernte wiederholt. Die religiose Verfassung wird vergrofiert
durch die Erklarung 1. der Eigenschaften Gottes, 2. der sieben
Hauptsiinden, 3. der Werke der Barmherzigkeit. Fiir jede Haupt-
siinde und fiir jedes Werk der Barmherzigkeit wird wieder eine
bestimmte Erzahlung und ein bestimmtes Bild verlangt, und
zwar mit positivem und negativem Inhalte. Die Erzahlungen
werden der Bibel oder dem gewohnlichen Leben entnommeD.
Dann ist auch die biblische Geschiehte des alten und noch
griindlicher die des neuen Testamentes fortzusetzen; und zwar
soli eine ganz bestimmte Zahl fixiert werden, so dafi auch
schwachere Schiller sie behalten und erfassen konnen. Glaubens-
und Sittenlehren werden in bescheidenstem Umfange und in der
einfachsten Form vorgenommen. Je einfacher sie dargestellt
werden, desto tiefer werden sie eindringen. Das Resultat der
vorausgehenden Untersuchungen liber den Religionsunterricht
im ersten und zweiten Schuljahr ist folgendes: Man schaffe
dem Katecheten ein bestimmtes Handbuch, welches von den
Katecheten nach padagogischen Grundsatzen verfafit, folgendes
enthalten wird:



60

a) Erklarungen liber Gott als Schopfer und Voll-
ender. Bestimmung des Menschen; ^Erklarungen der
zehn Gebote Gottes mit daran sich anschlieBenden Er¬
zahlungen mit positivem und negativem Lekrziel;
c) biblische Erzahlungen einfach, dem Kindesherzen zu-
ganglich erzahlt, und zwar die Anfangsgeschichten
des alten und etwa zehn dem Christentume zugrunde-
liegende Geschichten des neuen Testamentes mit Bil-
dern und mit daran sich knupfenden Belehrungen dog-
matischen und sittlichen Inhaltes; d) dieEigenschaften
Gottes; e) sieben Hauptsiinden und sieben Werke der
Barmherzigkeit mit Erzahlungen wie bei b); f) Fort-
setzung des alten und neuen Testamentes wie c)-, g) es
sollen auch am Schlusse einige religiose Lieder, die
der Katechet einzuiiben hat, angeschlossen werden. Zu
b), c), e) und/1 miissen geeigneteBilder beschafft werden,
da die jetzigen nicht entsprechen.

4. DerUnterricht in den hoherenKlassen der Volks-
schule. Meine zuvor aufgestelltenGrundsatze werdenklarer, wenn
ich sie fiir den Religionsunterricht nach dem zweiten Schuljahr,
wenn die Kinder schon lesen konnen, geltend mache. Verhaltnis-
miiliig ist der Unterrichtserfolg heutzutage in den ersten zwei
Schuljahren groBer als in den iibrigen; dies aber hauptsachlich
aus dem Grunde, \veil der Katechet in hSheren Abteilungen
zum Gebrauche des Katechismus gezwungen ist, dessen Erkla-
rung und Ausfragung dem Katecheten den groBten Teil der
kostbaren Unterrichtszeit hinwegnimmt, ohne einen bedeutenden
Erfolg zu bringen, wie spater gezeigt wird; es entsteht nun die
Frage:

a) Soli man nicht auf Grundlage eines Buches unter-
richten?

b) wie soli dieses Buch beschaffen sein?
c) wodurch wird der Unterricht noch gefordert?
d) warum ist der jetzige Katechismus fiir die Schulen un-

geeignet?
a) Man soli auf Grundlage eines Buches unterrichten. Der

bereits genannte Dr. S. Katschner schreibt in seiner Katechetik,



61

Seite 23: „Seiner Stellung nach ist der Katechet fur die christ-
lichen Schiller dasjenige, was die Apostel und Glaubensboten
waren und sind, der Gesandte Gottes und der Kirche. Er ist
der Lehrer des Glaubens, nicht das Buch. Wie in der Ver-
kiindigung des Evangeliums die miindliche Predigt das eigent-
liche Mittel der Wahrheit und des Glaubens ist, so auch in der
Katechese, der Glaube kommt vomAnhoren des „Wortes Gottes”.
(Rom. 10, 17.) Wenn man das liest, wird man durch die Sicher-
heit der Diktion so eingenommen, daB man es glaubt, wenn
es auch ohne Beweise behauptet wird. Sogar die heilige Schrift
wird zur Bestdtigung zitiert. Trotzdem ist dies nur eine so-
phistische Prunkrede. Zunachst sagt er, daB die Stellung der
Katecheten die der Apostel und Glaubensboten sei, doch
Seite 143, II, schreibt er: „Die Katechese im Zeitalter der
Apostel war wesentlich Vorbereitung auf die Taufe und bestand
in der Missionspredigt und Taufkatechese.” Die Katechese ist
heutzutage natiirlich eine andere und auch die Stellung der
Katecheten eine andere. Die Katecheten erfreuen sich nicht
auBerordentlicher Gnaden, wie die Apostel und die ersten
Glaubensboten, z. B. der Sprachengabe oder der Wundergabe.
„Er ist der Lehrer des Glaubens, nicht das Buch”, das ist inso-
ferne richtig, als das Buch allein in den meisten Fallen nicht
auf den Lehrer verzichten kann, unrichtig aber, als ob das
Buch nicht den Glauben lehren konnte und als ob der Katechet
ohne groBen Schaden das Buch entbehren konnte. Seite 143
sagt Dr. Katschner selbst: „Den weiteren Unterricht erhielten
die durch die Taufe in die Kirche Aufgenommenen durch
»„Wort und Brief”” der Apostel und durch die von denselben
eingesetzten Bischofe, Priester und Diakone.” Also doch auch
durch Brief?! Die Fortsetzung: „Wie in der Verkundigung des
Evangeliums die miindliche Predigt das eigentliche Mittel” ist,
ist unrichtig, wenn man der Schrift nicht einen fast gleich
groBen Anteil namentlich in der modernen Zeit an der Ver¬
kundigung des Evangeliums gibt. Die Kirchengeschichte erzahlt
von einer groBen Zahl von Konvertiten, die nicht durch miind-
liche Predigten eines Priesters, sondern durch gute Biicher zum
Glauben gekommen sind. Das gesprochene Wort verhallt, wird



62

oft wegen schlechter Aussprache, falscher Akzentuierung, wegen
Unbeholfenheit des Predigers gar nicht verstanden. Das ge-
schriebene Wort bleibt, man kann es langer betrachten und
studieren. FaBt man es heute nicht auf, so kann es doch morgen
geschehen. Einmal sah ich einen alten Pensionisten, wie er oft
untertags in die Kirche kam und dort vor dem Allerheiligsten
aus einem Buche las. Ich staunte iiber diese auf dem Lande so
seltene Erscheinung und fragte ihn einst, wie er so innige An-
dacht sich angeeignet hat. Er zeigte mir ein Buch, das vom
allerheiligsten Altarssakramente handelte und das ihm Yer-
standnis fiir die Verehrung des allerheiligsten Sakramentes
vermittelte. Das Buch war somit sein Prediger und sein Lehrer.
Uber die Frommigkeit der Buren wurde in der letzten Zeit viel
geschrieben. Sie hatten wenig Kirchen und auBerdem muBten
sie sehr weit in dieselben gehen, dafiir lasen sie aber fleiBig
in der Bibel. Wenn die bloBe Predigt einen solchen Erfolg
hatte, dann miiBten unsere Mesner die frommsten Glaubigen
sein; denn sie sind Horer samtlicher Predigten und Christen-
lehren. Leider sind sie nicht die frommsten. Wenn der Glaube
allein vom Hdren kame, dann ware das Evangelium iiberhaupt
nicht geschrieben. Aber in der heiligen Schrift steht es ja:
„Der Glaube kommt vom Horen”! Es ist natiirlich, daB dieser
Satz nur fiir die Zeit Geltung hatte, wo das Buch nur ein
Bildungsmittel der Bevorzugteren und Reichen war, da es zu
teuer und zu umstandlich war, und hat iiberhaupt die Bedeu-
tung: der Glaube komme vom Kennen des Wortes Gottes. Es
ist somit nicht das sinnliche Horen gemeint; denn dann hatten
die Taubstummen keinen Glauben, wahrend ich scbon manche
tiefglaubige taubstumme Konfitenten gehabt habe. Ich glaube, die
Saehe braucht ja nicht weiter nachgewiesen werden. Wohin
wiirden wir in der Jetztzeit kommen, wenn wir keine Biicher
hatten! Wie viel hatten wir, wie viel die Menschheit iiberhaupt
erreicht ohne die Biicher! Wir horten in der Schule die Vor-
trage, hockten jedoch spater oft zweimal solange iiber den
Biichern, um sich die Sache einzupragen. Gerade die beriihm-
testen Manner haben ihre Erfolge nicht etwa dem „Horen zu
verdanken”, sondern dem Biicherstudium. Manche haben iiber-



63

haupt die Biicher allein zum Lehrer gehabt. Oft wird in unseren
Zeitungen sogar der Ausspruch getan: Der groBe Volkerapostel
Paulus wurde heute nicht als Prediger auftreten, sondern er
ware Publizist geworden. Papst Leo XIII. zog bei der Audienz
eines Journalisten sogar gute Zeitungsartikel der Predigt vor
— namlich nicht allgemein, sondern in gewissen Fallen.

Was folgt aus allem dem? Es folgt, daB wir in Riick-
sicht darauf, als wir nicht auf ideale Katecheten rechnen konnen,
diesen wenigstens ein Buch, das mit vereinten Kraften verfaBt
sich doch dem relativen Ideal nahern kann, als Lehrbuch in
die Hande geben, nach dem sie sotvohl beziiglich der Form
als auch beziiglich des Inhaltes unterrichten und sohon \vegen
des idealen Mittels einen Erfolg erzielen konnen. Unser Satz
wird lauten: »Der Katechet ist der Lehrer des Glaubens, das
Buch sein unentbehrliches Lehrmittel.”

Doch auch mit Riicksicht auf die Schiller ist ein richtiges,
padagogisches Buch sehr wiinschenswert, besser gesagt not-
wendig, gesetzt den Fali, daB sie auch den idealsten Katecheten
hatten. Die Griinde hierfiir sind folgende;

Beim miindlichen Vortrage fiihrt der Gehorsinn demVer-
stande das Vorgetragene zu, und angenommen, es ware alles
richtig verstanden, so verzeichnet die menschliche Seele einen
gewissen religiosen Erfolg von bestimmter Grofie. Dieser Er¬
folg oder dieses Resultat kann vermehrt werden durch aufiere
Einfliisse oder auch verringert werden.

Wird nun das in der Schule Gehorte in allen Haupt-
momenten, wozu nicht eine wortliche Wiedergabe notvvendig
ist, zu Hause von dem Schiller abermals ebenso sorgfaltig, als
es in der Schule angehort wurde, aus dem Buche nachgelesen,
dann wird das in der Schule Gehorte abermals reproduziert,
beim lauten Nachlesen fiihren es der Gehor- und der Gesichts-
sinn abermals dem Verstande zu: das Resultat wird vermehrt
oder befestigt; wenn der Schiller es auch einstudiert und iiber
die eventuellen Fragen, die in der Schule gestellt werden
konnten, nachdenkt, dann wird das Resultat des Unterrichtes
in der Schule nicht nur verdoppelt, sondern vielleicht ver-
vielfacht. Je ofter \vir iiber eine Sache nachdenken, desto



64

klarer wird sie uns erscheinen und desto mehr machen wir
uns sie zu eigen.

Fur den idealsten Erfolg beim Religionsunteimichte waren
zunachst folgendevier Momente mafigebend: a) idealer Katechet,
p) ideale Schiiler, die in der Schule alles anfmerksam anhoren
und es verstehen, y) sorgfaltiges Lesen des Religionsbuches
zu Hause, 8) sorgfaltiges Studieren des Buches zu Hause. Wir
Menschen konnen jedoch, vom kleinsten bis zum altesten nicht
immer ideal sein und deshalb werden diese Momente nie ganz
zusammentreffen. Wenn nun der Erfolg auf ideale Katecheten
nicht rechnen kann, so kann er doch vom zweiten Momente
abhangen, und zwar in dem MaBe, als es aufmerksame und
eifrige Schiller gibt, die auch iiber das in der Schule schlecht
Vorgetragene Betrachtungen anstellen. Doch auch dies trifft
nicht immer zu. Die Kinder sind ermudet \vegen des weiten
Weges, matt wegen der in der Schule herrschenden Warme,
ihre Gedanken sind bei ihren Spielgefahrten oder beim Essen,
das sie zu Hause ervvartet; sie werden auch gestort durch ihre
Mitschuler. Der Erfolg kann somit doch noch einigermaden
abhangen vom Studium des Buches zu Hause. Hier ist das Kind
allein, gesattigt, wird angezogen von den Bildern des Buches,
bereitet sich vor, um in der Schule zu entsprechen. Sind alle
diese Bedingungen nicht vorhanden, was fast nie zutreffen
kann, dann versagt nicht bloh der Religionsunterricht, sondern
uberhaupt jeder Unterricht.

Es sind noch andere Griinde, warum ich fur ein pada-
gogisches Buch pladiere. Viele Kinder besuchen gar nicht die
Schule wegen zu weiter Entfernung wie in meiner Pfarre, oder
wegen schwachlicher Gesundheit, wahrend sie trotzdem von ihren
Angehorigen das Lesen erlernen. Diesen kommt das Buch sehr
zustatten. Zu einem guten Erfolg, wenn er allein auf den
mundlichen Vortrag angevviesen ist, gehdrt auch ein un-
unterbrochener Schulbesuch. Nun aber studieren viele Kinder
privat. Fur alle diese ist ein gutes padagogisches Lehrbuch
eine Notvvendigkeit. Wenn ein solches Buch vorhanden ist,
konnen altere Geschwister den jiingeren im Verstandnisse nach-
helfen, wahrend diese Nachhilfe jetzt, wenn sie uberhaupt noch



65

besteht, im bloBen gedankenlosen Abfragen der Katechismus-
nummern zu bestehen pflegt. Auch die kleineren Geschwister
werden sieh interessieren fiir das mit Bildern geschmiickte,
mit religiosen Bildern ausgestattete, in der einfachen, dem
Kindesherzen verstandlichen Sprache gesehriebene Buch. Ieh
glaube hiermit genug bewiesen zu liaben, dalj ein Religionslehr-
buch fiir die Volksschulen notwendig sei, allerdings nicht in
Form eines Katechismus, sondern ein solches, \velches alle vor-
her angefiihrten als auch die nachfolgenden padagogischen An-
forderungen erfiillen wird.

Das Verhaltnis zwischen dem Katecheten und dem Reli-
gionslehrbuch ist ganz gleich dem Verhaltnisse, welches besteht
zwischen Lehrer und Lehrbuch bei allen ubrigen weltlichen
Fachern. Gemeint ist naturlich auch fiir die Religion ein gutes,
padagogisch richtiges Buch. Das Buch ist im allgemeinen viel
vollkommener als der Unterricht des Katecheten, wie schon
friiher gesagt worden ist, was aber nicht bedeutet, dafi der
Katechet uberfliissig ist. Das Lehrbuch, durch Mitwirkung samt-
licher Katecheten verfafit, wird dem Lehrer ein Wegweiser sein
zunachst dafiir, 1. welche Wahrheiten er vorzutragen habe, 2. wie
er sie vorzutragen hat. Daraus ist nicht zu folgern, daB der
Katechet nur den Wortlaut des Buches nachzusagen hat, son¬
dern er wird sich nur sachlich, wie auch beziiglich der Form
der Begriindung an das Buch halten. Sonst wird er aber man-
ches umschreiben, durch andere als im Buche gegebene Vor-
stellungen vervollstandigen, manches Wort, das ihm zu un-
deutlich erscheint, erklaren. Zum Schlusse wird er den ganzen
Lehrstoff \viederholen, und diese Wiederholung mehr an das
Lehrbuch anpassen und in zusammenhangendem Vortrag vor-
bringen.

Fiir den Schiiler wird das Buch eine Art Protokoli liber
den Vortrag des Lehrers sein, jedoch nicht das allereinfachste
Protokoli, das nur das Resultat des Unterrichtes anfiihrt, son¬
dern ein Protokoli, aus dem die ganze Arbeit, die zum Unter-
richte notwendig war, ersiehtlich sein wird. Es wird ein Grammo-
phon sein, in dem der Schiller namentlich die am Schlusse ge¬
gebene Zusammenfassung des Lehrstiickes wieder hort und das

Vogrin ec, nostra culpa. 5



66

er beliebige Male aufspielen laBt, bis ihm die Arie in das Herz
gedrungen ist und er sich dieselbe gemerkt hat. Dem talentierten
Kinde wirddas Merken und Verstehen leicbter sein, um so mehr
wenn es in der Schule aufmerksam war. Bei anderen wird das
Verstandnis erst herbeigefiihrt bei der Wiederholung in der
Schule, oder in spatei*en Jahren in der Kirche.

b) Wie soli das Religionsbuch fiir die Volksschulen be-
schaffen sein? Da das von mir vorgeschlagene Religionsbuch
mit dem heutigen Katechismus sonst nichts gemeinschaftlich
haben solite, als dafi in demselben die gleichen Wahrheiten,
wie im Katechismus behandelt werden, so meide ich in dieser
Abhandlung den Ausdruck „Katechismus”, obwohl wir spater
auch dem padagogischen Lehrbuch den Namen Katechismus
geben konnen. Das Religionsbuch wird sich nicht nur zum
Ziele setzen, die Kenntnis der religiosen Wahrheiten zu ver-
mitteln, sondern wird die Erreichung des Zieles des Religions-
unterrichtes iiberhaupt zum Zwecke haben; es wird somit den
Schiller zur Gottesliebe, zur Liebe zu sich und den Geschopfen
anleiten. Beziiglich der Art der Ausfuhrung wird es samt-
liche vorhin untersuchten Grundsatze beriicksichtigen. Zur Er-
leichterung der Vorstellung und zur Starkung der religiosen
Verfassung will ich ferner im Buche das Bild und das Lied
verwendet wissen.

Es ist eine betriibende Erscheinung, dafi fast jedes Buch,
oft auch das religiose, fiir das Volk geschriebene Buch mit
sehr schonen Bildern geschmiickt erscheint, dafi aber gerade
denjenigen, denen die richtige Vorstellung am meisten abgeht
und die nach Bildern das grofite Verlangen haben, diese vor-
enthalten werden. Dem Kinde bereitet man eine grofiere Freude,
wenn man ihm ein Bild gibt, als wenn man ihm sonst noch
so Kostbares reichen wiirde. Ich war beilaufig fiinf Jahre alt,
als ein Krieg gefiihrt wurde. In den Zeitungen betrachtete ich
oft stundenlang Illustrationen aus dem Kriegsschauplatze und
noch jetzt kann ich mich zum Teile an diese Bilder erinnern,
die mich spater wahrend der Studienzeit im Verstandnis der
Ereignisse aus dem Kriege stark unterstiitzten. Manche Kinder
haben die Gewohnheit, dafi sie jedes Bildchen aufbewahren. Sie



67

gehen das Bild immer wieder anschauen, und es macht ihnen
eine groBe Freude, wenn sie jemandem ihre Kunstsammlung
zeigen konnen. Bei uns in Karaten ist die Fibel illustriert und
iiir jeden zu erlernenden Buchstaben steht neben demselben
ein Bildchen, darstellend die Sache, deren Anfangsbuchstabe
dem zu erlernenden Buchstaben gleich ist. Da konnte ich oft
bemerken, wie die Kinder sich versucht fiihlen, auch wahrend
eines anderen als des Leseunterrichtes ihr A-B-C-Buch auf-
zumachen, ihr Fingerchen nach diesen Bildern auszustrecken
und am Bilde die Betrachtungen anzustellen. Auch die biblische
Geschichte wird oft zu einer Allotriabeschaftigung, weil sie eben
einigermaBen illustriert ist.

Wie viel wurde das Bild zum Verstandnis beitragen! Oft
halt man ganze Vortrage liber etwas und meint, dafi die Kinder
es verstanden haben, obwohl sie keine Ahnung von der Sache
haben. Ich unterrichtete die langste Zeit iiber die Firmung,
wuBte es aber nicht, daB das Volk einen anderen Ausdruck da-
fiir gebraueht. DaB ich eigentumliche Wahrnehmungen darauf-
hin machte, laBt sich denken. Wir unterrichten auch oft liber
das Sakrament der Ehe, wahrend die Kinder zwar sehr haufig
von Hochzeiten und Heiraten horen, ohne das Wort Ehe je-
mals gehort zu haben. Wir erklaren es wohl, aber hat man
uns gerade in dem betreffenden Momente zugehort oder hat
man uns verstanden? Bevor ich Priester geworden bin, war
ich nie bei einer Taufe oder bei der Erteilung der letzten
Olung zugegen, und ich war dem erfahrenen Mesner dankbar,
daB er mich auf manches aufmerksam machte. Wie erbaut
wiirde das Kind sein, wenn es das Bild mit der Taufzeremonie
•oder mit der Erteilung der letzten Olung vor sich hatte?!
Wie schon konnte man noch die iibrigen sieben Sakramente
veranschaulichen oder die Feier der heil. Messe! Die weltlichen
Facher erfreuen sich herrlicher groBer Wandbiider. Wir sollten
auch solche besitzen mit der Abbildung der Stadt Jerusalem,
Betlehem, Grabeskirche, Landschaften aus Palastina, Peters-
kirche etc.

Das Leiden Christi wird mit den Kindern an den 14 Stations-
tafeln in der Kirche betrachtet.

5*



68

Sehr schone Bilder bekommt man bei Benziger in Ein-
siedeln, viele geeignete konnten noch envorben werden. Die
Verkleinerung des „Vater unser in sieben Teilen” von J. De
Mencina Krzesz bei Dr. Edm. Boheim in Miinchen wiirde
viel zum tieferen Verstandnis des Vaterunser beitragen. Man-
ches ist in den Bildern zwar iibertrieben, doch fiir das phan-
tasiereiche Kind geeignet.

Ich verlange somit nicht blofi Bilder zur biblischen Ge-
schichte, sondern auch Illustrationen, und zwar polychromierte
fiir das Religionslehrbuch selbst. Die einzelnen Bildchen sollten
sich mitten im Texte befinden.

Ferner muB dasLiedin dasReligionslehrbuch aufgenommen
werden. Es wurde schon oft der Wert des religiosen Gesanges
hervorgehoben, es wurden aber nie von Berufenen Schritte
getan, um dem religiosen Liede seine Rechte auch im prakti-
schen religiosen Leben zu sichern. Hier und da werden Kirchen-
lieder fiir die Jugend herausgegeben, aber im allgemeinen
bleibt es nur bei der Herausgabe und Approbation oder hoch-
stens bei der Anschaffung solcher Gesangsbiicher, ohne daB
die Lieder in hinreichendem MaBe den Kindern beigebracht
wiirden. Der ErlaB des Kultusministers vom 8. Juli 1883 be-
fiehlt zwar, daB beim Gesangsunterrichte auBer den patrioti-
schen und Volksliedern auch der Gesang von Kirchenliedern zu
pflegen ist. Man beachte das „neben den patriotischen und
Volksliedern”! AuBerdem ist die Schule interkonfessionell, an
manchen Orten zur Halfte konfessionell gemischt. Deshalb ist
dem Lehrerstande und auch der Aufsichtsbehorde desselben
nicht zu verargen, wenn der Kirchengesang vernachlassigt
wird. Soli der uberbiirdete Lehrer nach der Schulzeit unter-
richten? Wenn der Katechet mit ihm gut auskommt, so wird
er es tun, verpflichtet ist er nicht. Da die Katecheten sich
meistenteils um den Gesang nicht kiimmern, so wird der Lehrer
auch nicht wissen, was er einzuiiben hat. Ein bestimmtes Ge-
sangbuch fiir die Volksschule ist nirgends vorgeschrieben und
wenn es vorgeschrieben ware, wird es nicht angekauft oder
dessen Inhalt nicht eingeiibt, da die Sache zu wenig urgiert
wird. Bei unseren Visitationen oder Religionspriifungen wird



69

das religiose Lied gar nicht beriicksichtigt. Im Protokoli iiber
die katechetische Leistung in der Schule findet man nirgends
eine Rubrik, wo der Fortschritt im religiosen Gesange ange-
merkt ware. Es wird nicht schwer zu beweisen sein, dah das
religiose Lied in zwei Drittel der Schulen in Karaten, aber
auch in anderen Diozesen fast keine, in den iibrigen eine un-
geniigende Pflege findet.

Ich war einige Jahre an einer paritatischen Station, und
da merkte ich, wie unsere Kinder so gerne zu den Leichen-
wachen in die protestantischen Hauser gingen und oft tief in
die Nacht dort verweilten. Wenn man sie deshalb zur Rechen-
schaft gezogen hatte, meinten sie: „Weil dort so schon ge-
sungen wird.” Das religiose Lied ging ihnen so zu Herzen!
Es hat mir oft wehe getan, wenn ich sah, wie protestantische Kin¬
der mit dicken Gesangbiichern in die Schule gingen und wie
sich der Pastor daselbst fast die Halfte der Schulzeit mit
Einiibung religiSser Lieder abmiihte, wahrend bei uns dies-
beziiglich so wenig geschah. Wenn es von Dr. Martin Luther
heifit, er hatte die meisten seiner Anhanger hiniibergesungen,
so beweist das nur, dati er den richtigen Weg gefunden hat,
um das Menschenherz zu gewinnen.

Welche Stellung gebe ich nun dem Liede beim Religions-
unterrichte? Natiirlich jene, die das Lied iiberhaupt verdient.
Es hat den Zweck, den Stimmungen und Empfindungen in
dichterischer Sprache und im melodischen Vortrage, somit in
schonerer und wirksamerer Form, als es die gewohnliche
Sprechweise tut, Ausdruck zu geben. Der Liebende singt sein
Liebeslied, der Soldat sein Soldaten- oder Kriegslied, der
Patriot sein patriotisches Lied, der Arbeiter sein Arbeiterlied,
um ihren Gefuhlen einen erhohten Ausdruck zu geben. Sollten
nun diejenigen, deren Herz in Liebe zu Gott schlagt, nicht
auch ihr Herz in bezaubernden Tonen des Gesanges ausschiitten
und die Mitmenschen fur ihre Ideale ebenfalls hinreiBen? Es
ist ja bekannt, welche Bedeutung die „Marsellaise”, das „Gott
erhalte”, „Die Wacht am Rhein”, „Hej Slovani” etc. habeD, wie
sie die Zuhorer zu Taten hinreiBen konnen. Wir zverden somit
auch in der Schule unsere Gefuhle in schonerer Form offen-



70

baren, und zwar immer anschlieBend an den behandelten reli-
gidsen Gegenstand. Auch der Trinker singt bei seinem Getrank,
der Liebende bei seiner Braut, der Soldat bei seinem Marscb
in den Krieg, so soli auch der Schiller gerade dann singen,
wann ihm der Lehrgegenstand die Gelegenheit gibt, das Herz
zu Gott zu erheben. Und so werden wir z. B. nach der Lehre
von Gott , Grofier Gott” singen lassen. Es darf kein Kind in
der Schule geben, das wenigstens die ersten Strophen des
Liedes nicht auswendig wiiBte. Beim Unterrichte iiber das
heil. Mefiopfer werde ich irgend ein MeBlied singen lassen. Das
„Wir werfen uns darnieder” wird noch immer das beste sein.
Nach der Wandlung sollten die Kinder singen „Jesus dir lebe
ich” oder „0 Christ hie merk”. Spater werde ich in der Aus-
fuhrung eines Lehrstiickes iiber das heil. Mefiopfer genauer
darstellen, wie dies geschehen soli. In das Lehrstiick werde ich
auch das „Ordinarium missae” aufnehmen, namlich das Kyrie,
Gloria, Čredo, Sanktus, Benediktus Agnus, und zwar so, daB
auf derselben Seite halbbriichig der lateinische und deutsche
Text steht.

Durch diese Ausfiihrungen habe ich vielleicht bei manchen
ein Laeheln hervorgerufen. Ich werde aber beim Kapitel liber
den Kirchengesang zeigen, daB die Aufnahme und das Erlernen
des „Ordinarium” notwendig ist, falls wir am lateini-
schen Ritus der heil. Messe festhalten wollen. Ich setze
aber auch die Forderung voraus, daB der Katechet wenigstens die
elementarsten Kenntnisse des Kirchengesanges auch im Prak-
tischen besitze. Die Messe wird in Choralmelodie nach einem fiir
die ganzeDiozese maBgebenden Modus einstudiert. Diese Choral¬
melodie wird auch ofters in der Kirche gesungen, z. B. an
allen Quatembersonntagen. Die meisten Kinder haben dann den
Gang der Choralmelodie im Gehore. In der Schule wird man
anfangs auf Schwierigkeiten stofien, die aber nicht so grofi
sind, als sich die meisten vorstellen. Es gehort nur ein mittel-
maBiger Fleifi dazu. AuBerhalb der Schule wird man einigen
befahigten Kindern den Choral beibringen, in der Schule werden
die iibrigen Kinder nach diesen sich richten und bei ihrem
starken Gedachtnis bald die Messe auswendig konnen. Bedenkt



71

man, daB die Sehulzeit acht Jahre dauert, so kann man auch
erwarten, daB die jungen Schiiler von den alteren lernen werden.
Diese eigentiimliche Forderung der Kenntnis einer Choralmesse
wird aber erst verstanden, wenn das Kapitel iiber die Liturgie
und Kirchengesang gelesen wird. Die Zakl der Lieder und Ge-
sange, die in das Religionslehrbuch aufgenommen werden, muB
eine maBige sein, damit dem Lehrer die Gelegenheit geboten
wird, noch andere Lieder einzuiiben. Von den Liedern, die
in das Lehrbuch aufgenommen werden, miissen am
Schlusse des Buches Noten fiir zweistimmigen Gesang
— der Gesang soli jedoch fiir gewohnlich nur einstimmig sein
— aufgenommen werden, und z\var aus dem Grunde, daB
der Lehrer oder der Katechet nicht erst die Noten zusammen-
suchen muB, sondern sie gleich zur Hand hat.

Dadurch werden wir erzielen, daB das Kind vom Lied
machtig ergriffen wird, so daB, wenn auch der ganze Glaubens-
inhalt in spateren Jahren vergessen wiirde, doch noch mancher
Vers und manche religiSse Arie den Menschen an das Gliick
im frommen Kindesalter erinnern und vielleicht auch die Sehn-
sucht nach diesem Gliick erwecken wird. Ich konnte sehr leicht
an der Hand der Volkergeschichte den Beweis liefern, daB
das Lied und der Volkscharakter im Zusammenhange stehen.
Die spontane personliche Tapferkeit, nicht die durch auBere
Umstande, wie beim Militar, erzwungene ist gleichzeitig mit
dem Heldenliede verschwunden. Soeben wird viel geschrieben
iiber den mazedonischen Aufstand. Wenn man auch die be-
gangenen Greueltaten verabscheuen muB, so muB man doch
die personliche Tapferkeit der Aufstandischen bewundern.
Mancher weiB, daB der Tod ihn erwartet, er weiB aber auch,
daB mancher blinde Sanger ihn einstens als nationalen Helden
in seinem Liede feiern werde. Das Volk, welches fromme
Lieder hat, ist sittsam und religios; das Volk, das ausgelassene
Lieder hat, hat vor der Sittlichkeit nicht viel Achtung. Das
i’eligiose Lied ist in manchen Gegenden verschwunden, aber
auch gleichzeitig die innige werktatige Religion. Um das Lied
wieder in den Dienst der Religion zu stellen, miissen wir schon
in der Schule anfangen, und zwar durch die Aufnahme des-



72

selben in das Religionslehrbuch. Das Lied ist aber aucb eines
der \vichtigsten Mittel, um die religiose Verfassung zu ver-
tiefen. Das religiose Lied ist fiir die eingepflanzte Wahrheit
das, was der Tau oder der Regen fiir die Pflanze.

Das Religionsbueh nach meinen Anschauuungen wird sich
somit 1. durch eine Darstellung auszeichnen, die auf pada-
gogische Grundsatze sich aufbaut und zur Beibehaltung der
christlichen Wahrheiten neben anderen von mir beriihrten Ge-
siehtspunkten namentlich die Schaffung der religiosen Ver¬
fassung beriicksiehtigt; 2 . durch die Aufnahme von Bildern und
Liedern. Die Nutzanwendung am Schlusse einer erkannten
Wahrheit soli in einfache und wenige Worte zusammengefaBt
werden. Es ist ja bekannt, dafi kurze, zum Herzen gehende
Worte eines Beichtvaters mehr erreichen als lange Belehrungen.
Nach der Lehre vom Menschen ware die Nutzanwendung: „Wir
haben eine Seele. Ist diese verloren, so ist alles verloren!” —
„Was hilft es mir, wenn ich die ganze Welt gewinne, an
meiner Seele aber Schaden leide!” Nach der Lehre von den
vier letzten Dingen: „Auch ich werde einmal sterben. Wie wird
es etwa mit meiner Seele werden ?” Nach der Abhandlung iiber
die Reue, kommt das Reuegebet. Bei anderen Abschnitten
kommt das Lied als Nutzanwendung.

Nach der Erklarung des ersten Gebotes wird die Nutz-
amvendung etwa sein: „0 Herr, ich will dich anbeten, denn du
allein bist die Wahrheit! Zu wem solite ich gehen, wenn nicht
zu dir, dem Schdpfer Himmels und der Erde! Herr starke
meinen Glauben.” Durch derlei Nutzanwendungen werden wir
das Volk auch im „Geist und in der Wahrheit” beten lebren
und das gedankenlose Lippengebet beseitigen.

Was den Umfang der Wahrheiten anbetrifft, die das
Buch behandeln soli, so sollen alle Wahrheiten behandelt sein,
die der mittlere Katechismus behandelt, um dem Wunsche des
Episkopates nachzukommen. Alle unnotigen Aufzahlungen und
Einteilungen, ebenso die zwecklosen Definitionen haben \vegzu-
bleiben, hingegen soli die Darstellung des Lehrstuckes so ge-
geben werden, dafi sich das Kind genau iiber den Inhalt der
erkannten Wahrheit Rechenschaft geben kanu.



73

Mancher konnte noch den Eimvurf machen, es ist ja nicht
notwendig, daB z. B. die Lieder und Bilder in das Religions-
lehrbuch kommen, es kann ja eigene Gesangsbiicher und eigene
Bilder geben. Von Seite des Katecheten wiirden diese Behelfe
allerdings denselben Zweck erfiillen, jedoch nur fiir den Fali,
daB man sich vergewissert, daB er sie wirklich benutzt, von
Seite des Schiilers aber niemals, da sie sich zunachst nicht in
den Handen jedes Schiilei’s befinden wiirden und weil der
innige Zusammenhang des Liedes und Bildes mit dem behan-
delten Gegenstande durch die Aufnahme in ein einziges Buch
viel deutlicher hervortritt.

Es ist schon, wenn ein Buch auch gut eingeteilt ist. Je¬
doch kann diese Einteilung je nach verschiedenen Gesichts-
punkten eine verschiedene sein. Schon beziiglich des Katechis-
mus waren und sind noch verschiedene Gesichtspunkte ins Auge
gefaBt worden. DaB fiir die praktische Religiositat der Glau-
bigen die Kenntnis der Anordnung verschiedener Lehrstiicke
nicht vom Belang ist, zeigt eben der Umstand, daB die Heraus-
geber der Katechismen selbst verschieden eingeteilt haben und
daB sie keineswegs den Anspruch erheben konnen, absolut
richtige Einteilungen gegeben zu haben, und doch haben sie des-
halb nicht weniger Erfolg gehabt. Wir werden somit beziiglich
der Einteilung nicht viel streiten. Freilich, das miissen wir ver-
langen, daB nicht allzugrobe Fehler begangen werden, daB man
nicht etwa mit der Frage: „Was heiBt christlich-katholisch
glauben” oder mit der heil. Schrift anfangt, sondern vom
Gott, den ja die Schrift und die Kirche zum Ursprunge haben.
); Zuerst muB man glauben, daB es einen Gott gibt und daB er
der Belohner oder der Bestrafer aller ist.” Die Einteilung, die
mir logisch vorkommt, ware folgende:

I. Von Gott.
a) Sein Dasein, b) seine Werke, c) seine Eigenschaften.

II. Von den Geschopfen Gottes.
a) Die Engel, b) die Menschen, c) die unverniinftigen Ge-

schopfe.



74

1. Ihre Erschaffung;
2. ihr Fali;
3. ihre Bestimmung auf der Erde;
4. ihre letzten Dinge.

III. Fursorge Gottes fiir die Geschopfe.

a) Die natiirliche Fursorge (Leben, Nahrung etc.), h) die
Offenbarung namentlich bei den Juden. Die heil. Schrift, c) die
Sendung des Sohnes Gottes.

1. Seine VerheiBung;
2. sein Leben;
3. seine Lehren;
4. sein Erlosungstod;
5. die Einsetzung der Gnadenmittel;
6. Stiftung der ICirche (die Sendung des heil. Geistes);
7. die Schrift und die miindliche Uberlieferung.

IV. Pflichten der Menschen gegen Gott und seine Geschopfe:

Glaube, Hoffnung und Liebe.
a) Gottesdienst (Messe etc.), Anbetung (Vater unser etc.);

b) die Erfiillung des Willens Gottes: 1. die zebn Gebote Gottes,
2. die fiinf Gebote der Kirche, 3. sieben Hauptsiinden,
4. sieben Werke der Barmherzigkeit, 5. die Meidung der Slinde;
c) Amvendung der Gnadenmittel.

V. Der Besitz Gottes.

Zu dieser Einteilung gebe ich folgende Erklarung:
Sub II. soli auch die Erschaffung, der Fali, die Bestim-

mung und das Endziel auch der ubrigen Geschopfe, Tiere,
Pflanzen betont werden. Auch die unverniinftige Kreatur leidet
unter dem Sundenfall!

Sub III. muh die Fursorge Gottes, die wir uberall in der
Natur beobachten, hervorgehoben werden.

Sub III. ist namentlich die Christologie gut und klar
vorzutragen, die christliche Ara von der vorchristlichen genau



75

zu trennen. Der Erlosungstod und dessen Versinnbildliehung
in der heil. Messe sowie die Gnadenmittel konnen sub III. oder
IV. behandelt werden, besser jedoch sub IV,, weil dieser Teil
spater vorgenommen wird, wo das Verstandnis der Kinder ent-
wickelter ist.

Sub IV. enthalt die genaue Darstellung der Pflichten der
Menschen, auf welche Pflichten schon von I. bis IV. kurz ver-
wiesen werden soli.

Sub V. wird Gott als unser Vollender, als das Ende un-
seres Strebens hingestellt und der Heimgang des Gerechten in
sein wahres Vaterland geschildert.

Das Religionsbuch soli von den Katecheten Oster-
reichs verfaBt und von den Bischofen genehmigt
werden. Statt der oft unniitzen Dissertationen bei den Pastoral-
konferenzen sollen verschiedene Diozesen irgend einen Teil
des Buches ausarbeiten, die besten Arbeiten, etwa fiinf an der
Zahl mit Hinzufiigung gelungener Lehrstiicke aus anderen Ar¬
beiten sollen einem Komitee, bestehend aus tiichtigen Padagogen,
zur Auswahl und etwaiger Vervollkommnung iibergeben werden.
Es ist nicht zu zweifeln, daB Tausende von Katecheten in ein-
trachtiger Arbeit ein Kunstwerk zustande bringen werden,
welches anfangs vielleicht nicht allen Anforderungen entsprechen
wiirde, nach und nach aber durch die gemachten Erfahrungen
sich vervollkommnen wiirde. Wo Millionen Exemplare gebraucht
werden, wird ein solches Buch auch nicht zu teuer zu stehen
kommen. Auch die Beschaffung der Bilder kame nicht zu
kostspielig, da fiir viele Illustrationen bereits Vorbilder bestehen,
fur die iibrigen noch notwendigen sich leicht Kunstler gewinnen
lassen. Die Bilder miiBten jedenfalls polychromiert sein. Auch
die Ausstattung solite eine schonere sein. Die Sache, die das
Buch behandelt, ist einer schoneren Ausstattung wert! Bei der
grofien Auflage des Buches wird sich dieses nicht verteuern.
Ein Kreuzel an der AuBenseite und ein schoner Einband wurden
dem Kinde Freude bereiten. Die beilaufige Seitenzahl mulite
schon vorher fiir jedes Kapitel bestimmt sein. Das dritte Lese-
buch fiir die dreiklassigen Volksschulen zahlt zirka 400 Seiten
und kostet 1 K 60 h. Ich beantrage fiir die Volksschule nur



76

ein einziges Religionslehrbuch, das jedoch etwa zvveimal wah-
i’end fiinf Jahre ununterbrochenen Schulbesuches gewissen-
haft und genau behandelt werden solite. Timeo lectorem unius
libri, gilt auch hier. Die einmalige Ausgabe von etwa 1 K
20 h bis 1 K 60 h wiirde nicht zu empfindlich kommen, da
alle drei Teile des heutigen Katechismus obnebin 1 K 74 h
kosten.

Icb bemerke schon bier, daB ich fiir den Religionsunter-
richt auch schriftliche Arbeiten fordere; jedoch bevor ich diese
Forderung begriinde, will ich dem Leser einige Probelehrstiicke,
die das Religionslehrbuch enthalten soli, vorfiihren. Ich gebe
mich jedoch nicht dem Wahne hin, etwa der Befahigteste zur
Abfassung des Lehrbuches zu sein; im Gegenteile glaube ich,
daB viele erfahrene, in der Feder gewandte Katecheten, die oft
als Schriftsteller sehr geriihmt werden, nach meinen Grund-
satzen die Lehrstiicke viel besser verfassen konnten als ich.
Wenn ich trotzdem hier manche Lehrstiicke ausarbeite, so tue
ich es, nicht so sehr, um meine Tiichtigkeit in der Verfassung
katechetischer Lehrstiicke zu bekunden, sondern um anschaulich
zu machen, wie das Religionslehrbuch beschaffen sein soli. Ich
werde wahlen z. B. die Erklarung des heil. Mefiopfers, ein
auBerst wichtiges und sehwieriges Thema, so daB jeder Leser
berechtigt ist zu glauben, daB nach Mitwirkung samtlicher
Katecheten die Behandlung dieses Stoffes eben ein Kunstwerk
sein wird, wahrend mein Entwurf nur den Namen einer Studie
beanspruchen kann. Zunachst, wie soli das Buch anfangen?

I. Von Gott.
, a) Sein Dasein.
Die Menschen konnen auf der Welt vieles machen. Sie

konnen ein schones Haus bauen, aber auch niederreifien, wenn
es ihnen nicht gefallt. Sie konnen eine sehone Uhr zusammen-
stellen, nach Belieben aufziehen und richten, ihnen ist es
moglich, den Eisenbahnzug auf bestimmten Wegen zu fiihren
— die Menschen konnen iiberhaupt sehr vieles. Es gibt aber
noch mehr Dinge, die die Menschen nicht machen konnen.



77

Wenn es langere Zeit regnet, wird niemand etwas damit er-
reichen, wenn er sagt: „Sonne scheine, damit mein Kora reift”,
oder wenn zu lange kein Regen kommt: ,, Regen, jetzt komm’,
ich brauche dich fiir meine Felder.” Wenn jemand in dunkler
Nacht, wo kein Mond und keine Sterne zu sehen sind, eine
Reise macht, so wird es ihm nichts nutzen, wenn er befiehlt:
„Mond und Sternlein, jetzt scheint, ich brauche euer Licht,
damit ich den richtigen Weg finde.” Warum konnen wir Men-
schen der Sonne, dem Regen, dem Monde und den Sternlein,
sowie auch vielen anderen Dingen nicht gebieten? Natiirlich
deshalb, weil wir sie nicht gemacht haben, wie z. B. das Haus
oder die Uhr. Sie hat jemand anderer gemacht, der ihnen auch
befehlen kann. Auch von den vielen Millionen Tieren und
Pflanzen kann kein Mensch sagen: „Ich habe euch gemacht.”
Und wir Menschen, woher sind wir? Kann jemand sagen: „Ich
habe dein Auge so eingerichtet, daB du leicht sehen kannst,
deine Zunge so angebracht, daB du leicht reden, dein Ohr, daB
du leicht alles horen kannst?” Und schaust du, liebes Kind,
in die ganze Welt und betrachtest alles, was um dich ist, Berge,
Taler und Wiesen, iiberall wirst du finden, daB nicht wir Men¬
schen, sondern jemand anderer das gemacht hat. Und diesen
so machtigen Meister, der Himmel und Erde und alles was da
ist, erschaffen hat, nennen wir Gott. Wenn du ein biBchen nach-
denkst, sagt dir auch deine Seele, daB es einen Gott gibt, den
du furchtest, wenn du Schlechtes tust und den du gerne hast,
wenn du brav bist.

Er ist nur ein einziger. Wenn wir in ein Haus kommen,
in dem groBe Ordnung und nie ein Streit herrscht, dann sagen
wir, hier gibt es einen Hausherrn, der alles so schon ange-
ordnet, und zwar nur einen einzigen; wenn es mehrere
gabe, dann wurde hie und da ein Streit und eine Unordnung
entstehen. Auf der Welt ist aber alles in Ordnung, auf die
Nacht kommt der Tag, auf den Regen die Sonne, auf den
Winter das Friihjahr. Deshalb muB es auch einen einzigen
Gott geben. Auch wenn wir beten, so beten wir nur zu einem
Gott, indem wir sagen: „Vater unser, der du bist in dem
Himmel.”



78

b) Seine Werke.
Gott hat alles erschaffen, was Mer auf Erden und \vas im

Himmel ist. Er hat die Erde und den Himmel selbst erschaffen.
Die Engel im Himmel, die Menschen auf der Erde, die Sonne,
Mond und Sterne, alle die grofien Weltkorper, die oft tausend-
mal grofier als unsere Erde sind, sind das Werk seiner Hande.
Auf der Erde sind wir Menschen, dann die tausend und wieder
tausend Arten der Tiere, Pflanzen und Steine und alles, was
da ist, von ihm erschaffen worden. Dieses alles hat aber der
liebe Gott nicht so gemacht, wie wir Menschen etwas zu machen
pflegen. Er hat dies nicht so gemacht, wie etwa der Tischler
eine Schulbank macht: daB er sich zuerst Holz verschafft, dann
abmiBt, wie grofi die Bank sein rniisse, sondern er hat bloB
gedacht und auf seinen bloBen Gedanken hin ist alles geworden.
Er dachte oder sagte: „Es werde Licht” und es ist Licht ge-
worden. Er dachte: „Es werde das schone blaue Firmament”
und es ist das Firmament geworden. Deshalb sagen wir von
Gott nicht, daB er etvvas macht, sondern dafi er schafft oder
erschafft. „Gott hat alles erschaffen”, so pflegen wir zu sagen
und seine Werke nennen wir Geschopfe, ihn selbst aber
Schopfer. Auch wir sind seine Geschopfe: deshalb beten wir
dich an, o Gott, als unseren Vater und Schdpfer, der du uns
erschaffen hast und der du auch die Haustiere und die Pflan¬
zen erschaffen hast, dafi sie uns nutzen und nahren! —

c) Seine Eigenschaften.
Wir Menschen konnen eigentlich nicht begreifen, was

Gott ist und welche Eigenschaften er hat; denn wir sehen ihn
selbst nicht, sondern nur seine Werke. Doch wie man aus einer
schon geschriebenen, fehlerlosen Ausarbeitung einer Aufgabe
schiieBen kann, dafi der Schiller fleifiig ist und gut lernt, so
kann man auch aus den Werken Gottes auf ihn selbst und
seine Eigenschaften schiieBen, indem wir sagen, wenn schon
die Werke Gottes, namentlich aber der Mensch, so viele Voll-
kommenheiten haben, wie vollkommen mufi erst der Schopfer
dieser Werke sein?!; und so nennen wir Gott hochst voli-



79

kommen, weil er alle guten Eigenschaften, die seine Werke be-
sitzen, im hochsten Grade besitzt. Betrachten wir aufmerksam
die vorziiglichsten seiner Eigenschaften:

1. Gott ist der reinste Geist.

Wir sehen den lieben Gott, so lange wir auf dieser Welt
sind, nicht. Erst wenn wir sterben werden, werden wir, wenn
wir fromm gelebt haben, ihn sehen. Jetzt sehen wir ihn nicht,
weil er keinen Leib hat, wie wir Menschen, sondern ein Geist
ist, das ist ein Wesen, das denkt und handelt, jedoch keinen
Leib hat. Auch unsere Seele ist ein Geist, weil sie wohl denkt
und handelt und empfindet, jedoch nicht gesehen und ange-
griffen werden kann. Sie wohnt in dem Leibe; deshalb ist sie
nicht ein reiner Geist, wie Gott, der keinen Kdrper braucht.
Auch die Engel, von denen wir spater lesen werden, sind reine
Geister, da sie ja keinen Leib haben; aber ihr Verstand und
ihr Wiile ist bei weitem nicht so vollkommen, \vie der Verstand
und der Wille Gottes, den wir deshalb den reinsten Geist
nennen.

2. Gott ist ewig und unveranderlich.

Gott hat niemand erschaffen, sonst gabe es noch einen
anderen Gott und er selbst ware auch ein Geschopf; deshalb
ist er immer gewesen, wird auch immer sein. Alle Dinge waren
einmal nicht da, nur er ist immer dagewesen. Auch alle
Dinge aufier den Engeln und unserer Seele werden einmal ver-
gehen, nur er wird, angebetet von den Engeln und frommen
Seelen, immer da sein. Wir sagen: Gott ist ewig.

Gott andert sich auch nicht. Wir verandern uns. Jetzt
sind wir noch Kinder, bald werden wir ervvachsen sein und
wenn wir nicht friiher sterben, auch alt werden. Wir werden
dann anders ausschauen als jetzt. Bei Gott geschieht dies nicht:
Wie er vor vielen Zeiten gewesen ist, so wird er auch immer
sein. Wurde ein Fels bis zum Himmel reichen und ein Voglein
alle tausend Jahre ein Sandkornchen davon abbrockeln und hin-
vegtragen, so miiBte der Fels einmal verschvvinden, doch Gott
wird noch immer gleich sein und gleich bleiben. Nun ver-



80

stehen wir auoh, warum wir andachtig beten sollen: „Ehre
sei Gott dem Vater, dem Sohne und dem heil. Geiste, wie im
Anfange, so jetzt und allezeit und in alle Ewigkeit. Amen.”

3. Gott ist allgegenwartig.

Wir sehen iiberall die Werke Gottes: blicken wir auf die
Erde, so sehen wir die Pflanzen, Tiere u. s. w., fiir die der
liebe Gott sorgt, blicken wir gegen den Himmei, da bemerken
wir, wie Gott die Sonne, den Mond und die Sterne so weise
leitet. Uberall sehen wir sein Wirken, deshalb schlieben wir
richtig, wenn wir sagen: Gott ist uberall, im Himmei und auf
der Erde oder Gott ist allgegenwartig. Woran du denkst und
tvohin du dich begibst, uberall ist er. Wir sprechen tvohl da-
von, dab er im Himmei ist oder dort seine Wohnung hat,
dies aber nur deshalb, weil wir ihn dort, wenn wir wiirdig
werden, in seiner ganzen Grobe und Schonheit sehen und an-
beten werden.

Wir sollen deshalb in jedem Augenblicke unseres Lebens
daran denken, dab Gott bei uns ist. Wir diirfen nie so etwas
tun, daB Gott mit uns unzufrieden ware, auch dann nicht, wenn
wir allein sind. „Wo ich bin und was ich tu’, sieht mir Gott
mein Vater zu.”

4. Gott ist allmachtig,

Der Mensch wiirde einige Jahre brauchen, um zu Fub um
die Erdkugel zu kommen. Diejenigen, welche die Sternenwelt stu-
dieren, sagen, dab viele Sterne, ja sogar die Sonne, millionen-
mal grober sind als unsere Erde. Alle diese Sterne sind Welt-
korper, die sich auf genau bestimmten Bahnen nach genau be-
stimmten Gesetzen bewegen. Samtliche hat Gott aus nichts er-
schaffen!

Bild des Universums wie im Atlas!

Wie machtig mub er sein, da er so ungeheuer grobe
Welten, so schon und richtig regiert! Doch auch jedes Tierchen,



81

jedes Pflanzchen verkiindet die grofje Macht Gottes. Aus einem
Samen macht er einen machtigen Baum. Alles kann der liebe
Gott machen und so sagen wir von ihm: Er ist allmachtig.
Weil er allmachtig ist, so kann er uns auch helfen in allen
Noten unseres Lebens, nur miissen wir mitVertrauen und reinem
Herzen ihn anrufen. Es ist kein Ding so grofi und schwer, das
Gottes Allmacht unmoglich war’!

5. Gott ist allwissend und hochst weise,

Ausfiihrung!

6, Gott ist g&tig, barmherzig und langmutig.

Ausfiihrung!

7. Gott ist hochst heilig und gerecht.

Ausfiihrung!

8. Gott ist hSchst wahrhaft und getreu.

Ausfiihrung!

Diese Kapitel werden in ahnlicher Weise ausgefiihrt. Als
9. Kapitel kommt:

Gott ist dreieinig.

Unser Heiland Jesus Christus hat gelehrt, dafi es zwar
einen Gott gibt, jedoch in drei Personen. Weitere Ausfiihrung
in Gleichnissen! Anschliefiend an diese Lehrstucke kommt das
herrliche „Grofier Gott, wir loben dieti”.

Hierauf kommen die weiteren Lehrstucke auf Grund meiner
oder einer anderen Einteilung zur Abhandlung.

Im Vorhergehenden wird man leicht bemerken, dafi die
Darstellung nicht nur den Verstand, sondern auch das Gemiit
berucksichtigte und beide in religiose Verfassung, d. i. in den
Zustand eines gewissen Suchens und Verlangens nach dem
gottlichen Wesen versetzte. Zum Schlusse kommt immer eine
kleine Anbetung oder Huldigung vor Gott. Auf die heil. Schrift
habe ich mich nicht berufen, da die Kinder in diesen Jahren
wohl die biblischen Geschichten, die aber fiir sie noch dieselbe

6Vogrinec, nostra culpa.



82

Autoritat haben, wie die profanen Erzahlungen, kennen, jedoch
nicht die heil. Sehrift als solche, insoferne sie das Buch der
Offenbarungen Gottes ist. Die Lehren des Katecheten haben
allerdings die Offenbarung zur Voraussetzung, damit sie richtig
sind, doch bei den Kindern mufi man psychologisch vorgehen
und sich nicht auf etwas stiitzen, was fiir sie noch keine Stiitz-
kraft abgeben kann.

Die allgemeine Lehre liber Gott und seine Werke solite
uberhaupt genauer vorgenommen werden, da ja diese Lehren
das Fundament der Religion bilden. Das Kind soli nicht nur
durch den oft logisch sehr zerrissenen Vortrag des Katecheten
zur Betrachtung Gottes bewogen werden, sondern es soli ihm
das Buch die Gelegenheit bieten, dfters und solange es das
Kind freut, das Sein und Wirken Gottes zu bewundern und es
an jedem Ort und in jedem Wesen zu erblicken. Die Abhand-
lung liber Gott und seine Eigenschaften bilden die religiose
Verfassung fiir samtliche iibrigen Wahrheiten. Diese religiose
Verfassung wird noch vermehrt durch das schone Lied: „Grofier
Gott”, welches jedes Kind auswendig wissen und singen konnen
miifite, wenigstens die ersten drei Strophen.

Mitten in das Lehrstiick iiber die Allmacht Gottes kommt
ein Doppelbild, darstellend die beiden Halften des Universums,
wie es die Atlanten und die popularen astronomischen Schriften
oft bringen. Die Astronomie hat Gelehrte fromm gemacht, die
Betrachtung der Unermefilichkeit Gottes im Weltall wird auch
das weiche Kinderherz zur Frommigkeit stimmen.

Ich will nun ein anderes Beispiel anfiihren, wie das Reli-
gionslehrbuch die religiosen Wahrheiten behandeln soli. Ich
wahle eines der schwierigsten, aber wichtigsten Kapitel der
Religionslehre, namlich die Lehre vom heil. Mefiopfer. Die heu-
tigen Katholiken haben uberhaupt gar keine klare Auffassung
iiber das heil. Mefiopfer und leider mufi man gestehen, dafi
selbst der Klerus in einzelnen Fallen nicht von der Grofie und
dem Werte des heil. Mefiopfers durchdrungen ist, wahrend
doch das heil. Mefiopfer der Mittelpunkt des gesamten katholi-
schen Gottesdienstes ist. Die Zeremonien der heil. Messe sind
so schon, dafi, wenn die heil. Messe auch kein dogmatisches



83

Fundament hatte, sondern nur ein Opfer aquivalent etwa den
jiidischen Opfern ware, jeder denkende Mensch die heil. Messe
als ein Kunstwerk des religiosen menschlichen Geistes auffassen
muB, wenn er nur den Schliissel zu ihrer Bedeutung findet.
Jetzt ist aber das heil. MeBopfer infolge mangelhafter Katechese
fiir die weniger Intelligenten in ein geheimnisvolles Dunkel
gehiillt, was keineswegs zur Erbauung beitragt. Fiir die Intelli¬
genten ist es ein Theaterspiel ohne religiosen Hintergrund.
Sie sehen oft das unfromme unverstandliche Benehmen des
Priesters am Altare, horen die in fremder Sprache schleuder-
haft und oft Ohr verletzend vorgetragenen Gebete, am Chore
oft Saclien, die man nicht einmal im Theatei' gerne hort, sondern
welehe nur fiir den Tanzboden geeignet sind. Kein Wunder, dalj
es ihnen scheint, als ob es sich nur um ein prunkvolles Schau-
spiel handeln wiirde. Wer noch zweifelt an der Richtigkeit der
vorangehenden Worte, der moge die Auffassung der verschie-
denen Stande iiber das heil. MeBopfer recht eifrig untersuchen,
oder sich etwa zuriickerinnern an seine Gymnasialzeit und sich
fragen, wie tief etwa das Verstiindnis fiir das heil. MeBopfer
bei ihm und seinen Kollegen gewesen sein mag. Ich will mich
versuchen in der Darstellung einer Katechese iiber das heil.
MeBopfer, wie etwa das Lehrbuch sie enthalten soli, nicht aber
in dem Umfange, in dem sie der Katechet vortragen soli.

IV. a. Vom heiligen MeBopfer.

l. Vom Opfer iiberhaupt.
Gott ist unser Schopfer und unser Vater. Von ihm haben

wir alles, er ist unser Herr. Wir miissen aber auch nach auBen
anerkennen, dafi er unser Herr und Vater ist. Auch sonst
braucken wir vom lieben Gott vieles, bald Gesundheit, bald
tagliches Brot, bald sonst etwas anderes, meistenteils aber die
Verzeihung unserer Siinden, durch die wir ihn oft beleidigen.
Wenn wir wieder Gnaden von ihm bekommen, so geziemt es
sich, daB wir uns fiir dieselben bedanken.

Wie erkennen wir nun den lieben Gott als unsern Herrn
an, wie pflegen wir ihn zu bitten, namentlich um die Verzei-

6*



84

hung unserer Siinden, wie bedanken wir uns bei ihm fiir die
empfangenen Wohltaten? Doch zunachst, indem wir beten, noch
ausgiebiger und gottgefalliger aber, indem wir opfern. Wir
opfern oft etwas von unserem Gelde, damit zu Gottes Ehre eine
Kirche gebaut wird. Wir geben oft Almosen den Armen, die ja
Briider Jesu Christi sind, um uns z. B. die Gesundheit oder die
Verzeihung unserer Siinden zu erbitten. Wir opfern oft eine
Kerze fiir den Altar, um Gott Dank zu sagen fiir eine erhaltene
Gabe, vor allem aber lassen wir das heil. MeBopfer in diesen
Fallen feiern. Das Opfer ist somit die freiwillige Hingabe von
etwas, was uns gehort, zur Ehre Gottes oder zu einem gott-
gefalligen Zwecke.

Bei allen Volkern, sogar bei solehen, die den lieben Gott
nicht genau gekannt haben, finden wir Opfer, die auf verschie-
dene Weise dargebracht wurden. Wahre Opfer hatten nur die
Juden, da ihre Opfer von Gott vorgeschrieben waren. Sie haben
meistenteils Lammer und Wein geopfert. Die jiidischen Opfer
hatten nicht den Wert wie bei uns das heil. MeBopfer.

Das Bild der Opfer bei den Griechen und Juden.

Wie eine papierene Banknote, insoferne sie aus Papier be-
steht, keinen Wert hat, sondern nur deshalb einen Wert
vorstellt, weil sie anzeigt, dalo man fiir sie eine bestimmte
Menge Goldes oder Silbers bekommen kann, dort wo die Bank¬
note herausgegeben wurde, so hatten die jiidischen Opfer auch
keinen inneren Wert, sondern hatten nur insoferne als sie auf
das wahre und einzige Opfer am Kreuze hindeuteten, einen
Wert.

2. Das Kreuzopfer am Kalvarienberge.
Durch Adam und Eva haben die Menschen das paradie-

sische Gliick verloren, sie tragen alle die Erbsiinde an sich,
die ihnen den Eintritt in den Himmel verwehrt und sie in
einen Zustand der Hilflosigkeit versetzt, derzufolge auch unsere
Seele schwach ist und sich auch fast taglich zu Beleidigungen



85

Gottes durch die Siinde verleiten laBt. Doch hat sich Gott der
Menschen erbarmt und ihnen die Moglichkeit geboten, wenig-
stens nach diesem Leben das Gliick des Paradieses wieder zu
finden, Kinder Gottes und Bewohner des Himmels zu werden.
Wie hat er dieses Erbarmen gezeigt? In der heiligen Schrift
heifit es: „So hat Gott die Welt geliebt, daB er seinen einge-
borenen Sohn fiir sie hingab.” (Joh. 3, 16.) Der Sohn Gottes
kam, und er, der Hochstheilige und Unschuldige fiihrte ein
Leben voli Leiden und gab das Beste was er hatte, sein Leben
fiir die Menschen hin, indem er am Kreuze starb. Freiwillig
ging er in den Tod; denn er, der groBe Wundertater, der
Tote zum Leben erweckt hatte, hatte wohl sich fliichten konnen
vor seinen Verfolgern.

Durch den Tod Jesu sind alle Opfer des alten Bundes
iiberfliissig geworden. Jesus war das Opferlamm, das fiir alle
Menschen aller Zeiten geopfert wurde; deshalb hat ihn Johannes
der Taufer am Jordan begriiBt: „Sehet das Lamm Gottes, das
hinwegnimmt die Siinden der Welt.” Nicht nur die Moglichkeit,
die Vergebung der Sunden zu erlangen und in den Himmel
zu kommen, hat uns der Kreuzestod Christi gebracht, sondern
wir konnen auch durch die Verdienste desselben viele Gnaden
vom lieben Gott erlangen. — „Was kann dafiir ich Staub dir
geben? Nur danken kann ich, mehr doch nicht! Wohl mir!
Du willst fiir deine Liebe ja nichts als wieder Lieb’ allein; —
und Liebe, Dankerfullten Liebe — soli meines Lebens Wonne
sein.”

3. Das heil. Mefiopfer auf dem Altare.

Nur wenige Menschen konnten beim Kreuzesopfer am Kal-
varienberge zugegen sein. Da ware es leicht moglich, daB Millionen
von Menschen, die spater auf der Welt leben, gar keine Kenntnis
von diesem Kreuzesopfer erhalten und sich die Gnaden der-
selben nicht zunutze machen. DaB dies nicht geschehe, hat Jesus
die heil. Messe eingesetzt, damit diese immer wieder und wieder,
zu allen Zeiten und an allen Orten das Kreuzesopfer erneuere
und versinnbilde. Taglich solite der Mensch durch die heil.
Messe sich an den Kalvarienberg erinnern, wo der Sohn Gottes



86

sein Blut vergossen hatte, jeden Tag solite er bei der heil. Messe
derselben Gnaden teilhaftig werden, die durch das Kreuzes-
opfer verdient wurden. Wie hat er das heil. MeBopfer ein-
gesetzt?

Er versammelte am Abende vor seiner Kreuzigung seiue
Apostel in einem Saale in der Stadt Jerusalem. Er wusch ihnen
die FiiBe, um durch sein Beispiel sie zur Nachstenliebe anzu-
eifern, lehrte auch, wie sie das Gebot der Liebe erfiillen sollten.
Bei dieser feierlichen Gelegenheit nahm er das Brot in seine
heil. Hande, segnete es und verwandelte es in seinen heil. Leib,
indem er sprach: „Dies ist mein Leib.” Ebenso nahm er den
Kelch mit dem Weine in seine Hande, segnete ihn und ver-
wandelte den Wein in sein heiligstes Blut, indem er sprach:
„Dies ist der Kelch meines Blutes, das fiir euch und fiir viele
wird vergossen werden zur Vergebung der Siinden.” Dann gab
er sowohl den Leib als auch das Blut unter den Gestalten des
Brotes und Weines seinen Aposteln zum Genusse. Er befahl
ihnen auch, sie sollten stets zum Andenken an ihn dieses Abend-
mahl erneuern, indem er sagte: So oft ihr dieses tun werdet,
werdet ihr das Andenken an meinen Kreuzestod feiern.

Das Bild des letzten Abendmahles.

Beim heil. MeBopfer ist derselbe Jesus Christus, wie er
am Kreuze gewesen ist, denn der Priester handelt bei der heil.
Messe entsprechend dem Auftrage des Herrn, dah der Priester
das tun solle, was er beim letzten Abendmahle getan hat, nam-
lich sprechen: „Dies ist mein Leib” und „dies ist mein Blut”,
also wird der Leib und das Blut Jesu Christi auch bei der
heil. Messe gegenwartig.

Das Opfer und der Opfernde sind die gleichen, wie am
Kalvarienberge, namlich Christus selbst. Der Priester und das
Volk vertreten nur die Stelle Christi, sind aber diejenigen, fiir
die das Opfer dargebracht wird. Wenn nun derselbe Christus
sich bei der heil. Messe opfert wie am Kalvarienberge, so spendet



87

er auch dieselben Gnaden wie damals. Das heil. MeBopfer
werden wir somit das unblutige Opfer des Erlosers nennen,
welehes uns dessen Kreuzesopfer am Kalvarienberge erneuert
und versinnbildet.

4. Die Feier der heil. Messe.

Das heil. MeBopfer ist von unserem Heilande beim letzten
Abendmahle eingesetzt worden. Um dieses Opfer zu feiern,
mufi somit alles das getan werden, was Christus beim letzten
Abendmahle getan hat. Die heil. Schrift erzahlt uns, daB der
Herr vor der Einsetzung des heil. MeBopfers den Aposteln die
Gebote der Liebe erklart hat und durch die FuBwaschung ihnen
auch gezeigt hat, wie sie sich gegen die Nachsten liebevoll
erweisen sollten. Nachdem die Apostel den Leib und das Blut
Jesu Christi unter den Gestalten des Brotes und Weines ge-
nossen hatten, wurden fromme Psalmen gesungen. Somit gingen
schon beim letzten Abendmahle dem eigentlichen Opfer Beleh-
rungen der Apostel voraus, wahrendPsalmengebete nachfolgten.
So besteht auch bei uns das heil. MeBopfer nicht nur aus der
wesentlichen Handlung, namlich der Verwandlung des Brotes
und des Weines in den Leib und das Blut Jesu Christi, son-
dern auch aus vielen Gebeten und Zeremonien. Die Gebete
sind an verschiedenen Festtagen verschieden. In denselben
beten wir zu Gott, er moge uns in mannigfachen Anliegen un-
seresLebens, namentlich durch dieFurbitte derHeiligen gnadige
Hilfe erweisen. Durch die verschiedenen Zeremonien wird an-
gedeutet, daB wir auch nach auBen unsere innere fromme Ge-
sinnung zeigen und mit allen unseren Sinnen Gott dienen
wollen. Die Zeremonien des heil. MeBopfers stammen aus der
altesten Zeit des Christentums, aus jener Zeit, wo noch die
Apostel lehrten; deshalb sind diese Zeremonien schon wegen
des Alters ehrwiirdig.

Heute unterscheiden wir beim heil. MeBopfer vier Teile,
und zwar a) die Vorbei’eitung, b) die Opferung, c) die Wand-
lung, als den wesentlichen Teil des heil. MeBopfers, d) die
Kommunion.



88

a) Die Vorbereitung.

Zu einer so wichtigen und heiligen Handlung, wie der
wesentliche Teil des heil. MeBopfers ist, darf man nicht ohne
Vorbereitung schreiten. Deshalb bereiten sich sowohl der
Priester als auch das Volk auf dieselbe vor. Der Priester tritt
mit den Ministranten, die die Vertreter des glaubigen Volkes
sind, hin vor den Altar, denkt an seine Siindhaftigkeit und
bittet Gott um Verzeibung der Siinden. Das Gebet beginnt mit dem
Wort Confiteor, d. h. icb bekenne; deshalb heifit auch das Gebet
das Confiteor. Die Ministranten beten gleiehfalls im Namen der
Versammelten das Reuegebet. Dementsprechend bittet auch der
Gesangschor um Erbarmen, indem er singt:
Kyrie eleison (dreimal)
Christe eleison „
Kyrie eleison „

Herr, erbarme dich unser!
Christus, erbarme dich unser!
Herr, erbarme dich unser!

Das Bild, wie der Priester das Confiteor betet.

Bald darauf beginnt die Verherrlichung und Lobpreisung
Gottes, indem der Priester den Gesang der Engel in der Ge-
burtsnacht des Heilandes anstimmt mit den Worten: „Gloria
in excelsis Deo”, d. i. Ehre sei
fahren fort:
et in terra pax hominibus bonae
voluntatis. Laudamus te etc.

(Ist ganz auszufiihren!)

Gott in den Hohen. Die Sanger

und Friede auf Erden den
Menschen, die eines guten
Willens sind. Dich lob en wir
etc.

(Der deutsche Text soli
auch in der Zeile dem lateini-
scheu entsprechen.)

Wie sehon und begeistert wird Gott hier angebetet! Dann
folgen Gebete, die an versehiedenen Festtagen verschieden
sind. Man betet zu Gott um die notwendigen Gnaden, die er
uns auf die Fiirbitte der Heiligen, welche an dem Festtage
gefeiert werden, geben moge.



89

Vor diesen Gebeten und auch mehreremale wahrend der
heil. Messe kiifit der Priester den Altar in der Mitte, dort \vo
sich die Reliquien oder die Uberreste der Heiligen befinden,
■vvendet sich gegen das Volk und spricht: „Dominus vobiscum”,
d. i. der Herr sei mit euch. Er kufit den Altar an der ge-
nannten Stelie, um den Heiligen die Verehrung zu bezeugen
und sie gleichsam zur Teilnahme am heil. MeBopfer einzuladen.
Dem Volke wiinscht er mit „der Herr sei mit euch”, daB der Geist
Gottes in den Herzen der Andachtigen wohnen moge, damit
diese mit andachtigem Sinne einer so wichtigen Handlung bei-
wohnen. Nach den Gebeten wird ein Stiick aus der heiligen
Sehrift, namentlich aus den Episteln oder Briefen der Apostel,
welche diese an die Christengemeinden geschrieben haben, vorge-
lesen; weshalb man diese vorgelesenen Stucke Epistel nennt.
Nach der Epistel wird in feierlicher Weise das Evangelium ge-
sungen. Es ist dasselbe Evangelium, welches auf der Kanzel
deutsch vorgelesen wird oder ein anderes, aus den vier Evan-
gelienbiichern genommenes. Nach dem „Dominus vobiscum”
kiindigt der Priester an, daB das Wort Gottes verkundet wird,
indem er singt: •

Sequentia sancti evangelii secundum Matthaeum, d. h. Es
wird nun das heil. Evangelium verkundet, wie dasselbe der
Evangelist Matthaus geschrieben hat. Ist das Evangelium aus
den anderen drei Evangelisten genommen, so wird statt
Matthaus einer von diesen genannt. Im Evangelium spricht
Christus selbst, deshalb wird er auf die Ankiindigung des
Priesters hin, mit „Gloria tibi, Domine” d. h.: „Ehre sei dir,
o Herr!” begruBt. Beim Evangelium stehen die Glaubigen, um
anzudeuten, sie seien bereit, das Wort Gottes zu horen und zu
befolgen. Auch die Offiziere horen stehend die Befehle des
Feldherrn. Bei der heil. Messe wird das Evangelium verkundet,
weil wir erst durch die Lehre Christi belehrt wurden, auf
richtige Weise Gott zu opfern.

Das Evangelium ist das Wort Gottes. Es geziemt sich, daB
\vir nach dem Anhoren desselben offen bekennen, daB wir alles
glauben wollen, was Christus gelehrt hat, d. h. daB wir das
Glaubensbekenntnis feierlich beten. Der Priester stimmt nun



90

die Anfangsworte des Glaubensbekenntnisses an: B Čredo in
unum Deum” — „Ich glaube an einen Gott.”

Die Sanger singen das Folgende:
Patrem omnipotentem, facto-
rem coeli et terrae, visibilum
etc.

den allmachtigen Vater, Scho-
pfer Himmels und der Erde,
etc.

(Ganz, — der lateinische
Text stets in gleicher Zeile mit
dem Deutschen.)

Dieses Glaubensbekenntnis ist etwas langer als dasselbe,
das wir zu beten pflegen. Es sind die einzelnen Glaubenslehren
genauer ausgefiihrt.

bj Die Opferung,

Zum heil. MeBopfer ist Brot und Wein notwendig. Dieses
wird nun vorbereitet. In der friiheren Zeit haben die Glaubigen
Brot und Wein in die Kirche gebracht und auf dem Altare
geopfert. Deshalb heiBt dieser Teil der heil. Messe noch heut-
zutage Opferung oder Offertorium. Auch geschieht es noch
jetzt an manchen Orten, daB die Glaubigen um den Altar gehen
und meistens Geld, hie und da aber auch andere Sachen
opfern. In der friiheren Zeit wurde nur ein Teil vom mitge-
brachten Brot und mitgebrachten Weine geopfert, das iibrige
wurde fur andere gute Zwecke verwendet. Heute wird das
Opferbrot aus ungesauertem Weizenmehl in runder Form be-
reitet und man nennt es Hostie, d. i. Opfergegenstand. Zum
Wein in dem Kelche werden einige Tropfen Wasser gegossen,
um anzudeuten, daB Jesus Christus als Gottmensch sich fur
uns aufopferte, d. h. in sich vereinigend die gottliche Natur,
versinnbildet durch den Wein, und die menschliche Natur, ver-
sinnbildet durch das Wasser. In stillen Gebeten betet der
Priester zu Gott, daB er das Opfer der Glaubigen wohlgefallig
aufnehmen und diesen die notwendigen Gnaden geben moge.
Nicht nur bitten sollen wir bei der heil. Messe, sondern wir
sollen auch Gott preisen und verherrlichen. Deshalb wird nach
den vorhergehenden stillen Bittgebeten ein herrliches Loblied
zur Ehre Gottes angestimmt. Es wird Prafation genannt. Zu-



— 91

nachst fordert der Priester die Glaubig'en zur Bekriiftigung
seiner Stillgebete auf, indem er die Schlufiworte der Gebete:
n Per omnia saecula saeculorum”, d. i. „von Ewigkeit zu Ewig-
keit” laut singt, worauf die Glaubigen, vertreten durch die
Ministranten und die Sanger antworten: Amen, d. h. So soli
es geschehen. Sie wollen sagen, ja, wie du (Priester) gebetet
hast, so soli es sein. Der weitere Wechselgesang lautet:
Pr. Dominus vobiscum
M. Et cum špiritu tuo
Pr. Sursum corda!
D. Habemus ad Dominum.
Pr. Gratias aganus Domino
Deo nostro!

M. Dignum et justum est.

Der Herr sei mit euch.
Und mit deinem Geiste.
Erhebet eure Herzen!
Wir haben sie beim Herrn.
Lasset uns danksagen dem
Herrn, unserem Gott!

Das gebiihrt sich in jeder Weise.
Der Priester singt allein:

Vere dignum et justum est
etc.

(Ganz die Prafatio communis.)
Sanctus, sanctus, sanctus
Dominus Deus Sabaot! etc.

Ja, wahrhaft gebiihrend und
recht ist es etc.

Heilig, heilig, heilig bist du,
Herr Gott Sabaot! etc.

Das Bild, wie der Priester Wein zum Opfer vorbereitet.

Bei der Opferung mussen wir alle unsere Gedanken zu
Gott richten, voli Demut die eigene Siindhaftigkeit betrachten
und die Giite und Liebe Gottes preisen.

e) Die Wandlung.

Der heil. Augenblick der eigentlichen Opferhandlung naht.
Der Priester betet die innigsten Gebete zu Gott, ruft die Hei-
ligen an, um auf ihre Fiirbitte wiirdiger das Opfer zu feiern.
Es wird im Gotteshause alles stili. Der Priester vertritt die
Stelle Christi und spricht die Worte, die Christus beim letzten
Abendmahle gesprochen hat, iiber die Hostie: „Dies ist mein
Leib”, iiber dem Kelche mit dem Weine: „Dies ist der Kelch



92

meines Blutes u. s. w.” Er zeigt beide Gestalten den Glaubigen
zur Anbetung.

Bild: Elevation der Hostie.

Jesus Christus ist auf dem Altare! Voli Demut soli man
mit den Glaubigen auf die Brust klopfen und den Herrn be-
griiBen. Man betet: „Jesus dir lebe ich, Jesus dir sterbe ich,
Jesus dein bin ich im Leben und im Tode”, oder ein anderes
Gebet. Er wird von den Sangern begriiBt, wie damals beim
Einzuge nach Jerusalem: „Benedictus, qui venit in nomine
Domini! Hosanna in excelsis! Hochgelobt, der da kommt im
Namen des Herrn! Ehre und Ruhm ihm in der Hohe.” In-
briinstige Gebete werden jetzt stili an den lieben Heiland ge-
richtet. Fiir die Lebenden und Verstorbenen, fiir Gereehte und
Siinder wird gebetet. Kein Gebet ist wirksamer als das Gebet
unseres Herrn, das Vater unser; deshalb wird dieses in feier-
licher Weise gesungen. Eine auffordernde Einleitung geht dem-
selben voran:

Oremus. Praeceptis salu- Lasset uns beten. Durch
taribus moniti et divina insti- heilsame Vorschriften ermun-
tutione formati etc. (Ganz.) tert und durch gottliche Unter-

weisung angeleitet etc.
Wie gewohnlich wird der SchluB der Gebete wieder mit

„per omnia saecula saeculorum” angedeutet. Durch denOpfertod
Jesu ist der seelische Friede, die Vergebung der Siinden, der
Welt zugekommen; auch bei der heil. Messe erlangen wir
Frieden fiir unsere Seelen, deshalb verkiindigt dies der Priester
den Glaubigen mit den Worten: „Pax Domini sit semper vobis-
cum”, d. h. der „Friede des Herrn sei mit euch”. Er bittet mit den
Sangern zugleich das auf dem Altare befindliche Lamm Gottes
um Erbarmen und um Erteilung des Friedens mit den Worten:

Agnus Dei qui tollis peccata
mundi, miserere nobis etc.

Lamm Gottes, welches du
hinwegnimmst die Siinden der
Welt, erbarme dich unser etc.



93

Bei diesem Teile der heil. Messe sollen wir besonders an-
dachtig sein. Denke dir, du stehst am Kalvarienberge unter
dem Kreuze, auf dem der gottliche Heiland den Opfertod er-
leidet, sein Blut traufelte auf dich! — Wenn du Siinder bist, so
bete mit dem rechten Schacher: Herr, gedenke meiner und ver-
urteile mich nicht! Bist du gerecht, so bitte den Heiland, dafi
die Seele, die er durch sein Blut erlost hat, nicht der Siinde
anheimfalle.

5. Die Kommunion.

Auch beim letzten Abendmahle haben die Apostel vom
Leibe und Blute Jesu Christi genossen. Er hat sie selbst auf-
gefordert: ,,Nehmet hin und esset” — ..nehmet hin und trinket
alle davon.” Dieser Genufi des Leibes und Blutes Jesu Christi
findet auch bei der heil. Messe statt. Der Priester geniefit
jedesmal, so oft er die heil. Messe feiert, den Leib und das Blut
unseres Herrn; von den Glaubigen ist es gewiinscht, daJ3 sie
dies auch tun, wenigstens geistiger Weise, indem sie den Wunsch
erwecken, den Leib des Heilandes zu empfangen. Den GenuB
des Leibes und Blutes Jesu Christi unter den Gestalten des
Brotes und Weines nennt man Kommunion. Der Priester betet
vor derselben namentlich fiir seine Seele, damit sie nicht un-
wiirdig die heil. Kommunion empfange, klopft an die Brust
und spricht:

Domine, non sum dignus Herr, ich bin nicht wiirdig
etc. etc.

Er kommuniziert unter beiden Gestalten, die Glaubigen
nur unter einer, weil die Kommunion unter einer Gestalt einer-
seits geniigt, anderseits die Kommunion unter beiden Gestalten
fiir die Glaubigen nicht angezeigt ist. (Vgl. die Lehre vom heil.
Altarsakramente.)

Das Bild: Der Priester an die Brust klopfend „Domine etc.”

Wenn du nicht bei der heil. Messe die Kommunion em¬
pfangen kannst, so erwecke wenigstens das Verlangen nach



94

derselben, indem du mit dem heidnischen Hauptmann sprichst:
„Herr, meine siindhafte Seele ist nicht wiirdig, dich aufzu-
nehmen. Doch du bist machtig und barmherzig genug, um
durch einen bloBen Gnadenstrahl meine Seele zu kraftigen und
zu dir hinzuziehen. Herr, ich glaube, Herr ich hoffe, Herr vom
Herzen liebe ich dich.”

Schlufi.
Der Priester betet in feierlichem Tone singend einige Ge-

bete, in denen er auch der Tagesheiligen gedenkt. Nach den
Gebeten wendet er sich von der Mitte des Altares gegen das
Volk und singt: „Ite missa est”, d. h. Gehet, das Opfer ist zu
Ende. Diese Aufforderung entstammt der alten Zeit, in welcher
diejenigen, die in den christlichen Lehren noch nicht ganz
unterrichtet waren, bei diesem Zurufe die Kirche verlassen
muBten. Darauf fanden die Liebesmahle statt, an denen nur
glaubenskraftige Christen teilnehmen durften und bei denen
namentlich der Teil von den mitgebrachten Opfern verzehrt
\vurde, der bei der heil. Messe nicht verwendet \vorden ist. Auf
„Ite missa est”, oder zu manchen Zeiten auf „Benedicamus Do¬
mino”, d. h. „Preisen wir den Herrn”, wird von den Sangern
und Ministranten geantvvortet: „Deo gratias”, d. i. „Gott sei
Dank”, namlich fiir die Gnade des heil. MeBopfers. Zum Schlusse
wird in der Regel der Anfang vom Johannesevangelium stili
vom Priester gelesen, weil gerade der Anfangsabschnitt dieses
Evangeliums, die Menschwerdung des Sohnes Gottes, erzahlt.

Wenn die heil. Messe feierlich vom Priester gesungen
wird, heiBt sie Amt, bei dem die Sanger lateinisch singen
miissen, da der Priester auch lateinisch singt. Wenn der Priester
nicht singt, spricht man von stiller heil. Messe, bei der auch
die Sanger in der deutschen Sprache fromme Lieder singen
diirfen.

Fiir die Verstorbenen wird oft „Requiemamt oder schwarze
Messe” gehalten. Das Reqiuemamt wird so genannt, weil das
Anfangswort der heil. Messe „Requiem” lautet. Es unter-
scheidet sich nur darin von der gewohnlichen heil. Messe, daB
einige Gebete namentlich am Anfange derselben sich auf die



95

Verstorbenen beziehen und das Opfer in schwarzer Kleidung
verrichtet wird.

Oft wird auch die Monstranze mit dem Allerheiligsten
ausgesetzt und vor und nach der heil. Messe der Segen erteilt;
dann spricht man von Segenmessen.

Da nun das heil. MeBopfer die Erneuerung des Kreuzes-
opfers selbst ist und bei der heil. Messe der liebe Heiland
selbst zugegen ist, welche Andacht solite wohl da herrschen!
Welche Sehnsucht soli uns erfiillen, an diesem Opfer teilzu-
nehmen! Allerdings! Wir sind schwache Menschen und konnen
nicht tun, was fiir die GroBe und Wurde eines solchen Opfers
geziemend ware. Doch wir sollen uns bemiihen, recht oft und
recht andachtig an dem heil. MeBopfer teilzunehmen. Hier
spendet Gott die Gnaden, hier ruft er uns: „Kommt zu mir
alle, die ihr miihselig und beladen seid, ich will euch er-
quicken !”

MeBlieder.

1. Wir werfen uns darnieder etc.
2. 0 Christ, hie merk, den Glauben stark’ ete.
Bemerkungen des Verfassers zur vorhergehenden Abhand-

lung.
a.) Durch gemeinsame Arbeiten konnte ein Lehrstiick liber

das heil. MeBopfer verfaBt werden, das viel treffender den
Gegenstand behandelt als meine Ausfiihrungen. Bei einem so
schwierigen Kapitel ist sogar fiir die reifere Jugend eine griind-
liche Erklarung notwendig. Das im Buche Enthaltene ist nur
ein Wegweiser fiir den Katecheten, fiir den Schiller Stoff, iiber
den er beim Lernen zu Hause nachdenken soli. Dieses Kapitel
muB iiberhaupt in reiferen Jahren vorgenommen und nach
allen Gesichtspunkten behandelt und gepriift werden. Ich habe
schon gesagt, dafi die Schiller ein ausgezeichnetes Gedachtnis
haben, so daB sie oft wiederholte, jedoch unverstandene Worte
naehsagen, ohne irgendwie in das Wesen der Sache einzu-
dringen. Die Schiller werden deshalb iiber diesen Gegenstand
schriftliche Hausarbeiten liefern, z. B. die Erklarung des Lie-
des: O Christ, hie merk etc. Man wird die Schiller iiberhaupt



96

anleiten, mit eigenen Worten sich auszudriicken, damit wir auf
diese Weise eine Probe halten, wie weit das Verstandnis ge-
diehen ist.

§) Fiir alle vier Teile der heil. Messe sollen auch Bilder
in dem Buche vorhanden sein, wenn sich auch Wandbilder
dafiir finden, aus dem Grunde, weil die Bilder im Buche ofters
gesehen werden und sich dem Gedachtnis stark einpragen und
auch die Sache selbst wieder ins Gedachtnis zuriickrufen. Es
istzu lesen, daB wir ausgezeichnete liturgische Bilder bekommen.
Diese werden sehr viel nutzen, nur miissen sie allgemein ein-
gefiihrt werden und nicht zu teuer sein. Man wird die Kinder
in die Kirche fiihren und ihnen dort liturgische Gerate, z. B.
Kelche, Paramente, den Altarstein etc. zeigen. Dies ist eine
Pflicht jedes Katecheten. Unsere Verhaltnisse im Religions-
unterrichte sind leider so zerfahren, daB auch die Besten der-
artige Pflichten auBer acht lassen.

Es ist jedoch nicht zu billigen, daB ein Priester auf der
Kanzel die heil. Messe erklart, wahrend z. B. ein anderer Priester
die heil. Messe liest, wie es leider schon geschehen ist. Die
GroBe des heil. MeBopfers verlangt, daB der Glaubige mit An-
dacht demselben beiwohnt, nicht aber seine Wi6begierde be-
friedigt. Die erste Pflicht des Priesters und der Glaubigen ist
die, daB sie beim Gottesdienst auf alles vergessen und ihre
Gedanken einzig und allein bei Gott haben. Wo das andachtige
Benehmen des Priesters und der Glaubigen bei der heil. Messe
fehlt, dort hat die Religion weniger tiefe Wurzel gefafit als bei
den Heiden, die zu Tausenden voli Ehrfurcht ihren Opfern bei-
vrohnten.

y) DaB ich die Aufnahme der lateinischen Texte z. B.
Kyrie, Gloria, Čredo, Sanctus etc. verlange, habe ich schon
beriihrt, ich werde aber noch naher begriinden, wenn ich iiber
die Liturgie und den Kirchengesang spreche.

8) Man soli nicht zu ausfuhrlich die Zeremonien der heil.
Messe erklaren, z. B. alle Gesten oder wie oft man an die Epistel-
seite geht etc. Das sieht das Kind ohnehin in der Kirche.
AuBerdem wiirde das Verstandnis fiir das Wesentliche ver-
flachen, wenn das Gedachtnis mit verschieden Namen z. B.



97

Kollekte, Sekrete, Introitus u. dgl. belastet wiirde. Auch die
Gebetbiicher sollten nicht diese Ausdriicke enthalten. Auch die
symbolische Erklarung ist nicht zu billigen. Bald wird man
die ganze heil. Messe als etwas Symbolisches betrachten und
in ihr nicht mehr das finden, was sie ist. Zu einem Konglomerat
von altertiimlichen, der modernen Zeit fremden mystischen
Gebrauchen wird sie herabsinken.

c) Was ist fiir den Religionsunterricht an der Volksschule
noch erforderlich ?

1. Die Gnade Gottes. Allein die ist eine unverdiente Gabe
Gottes, unabhangig von den Menschen. Es ist Sache des Priesters
und des Katecheten, die Menschen anzueifern, um diese den
lieben Gott zu bitten. Wenn wir jedoch wie hier iiber die kate-
chetischen Grundsatze schreiben, dann sind ja unsere Pflichten
gemeint, nicht die Gnade Gottes. Diese gehort in den Wirkungs-
kreis des allmachtigen Gottes, dessen Tatigkeit fiir uns ein
unberechenbarer Faktor ist. Wir miissen arbeiten auch im
Religionsunterrichte, als ob alles von uns abhinge, jedoch
denken, unsere Arbeit ist umsonst, wenn nicht Gott seine Gnade
gibt. Auch fiir uns gilt: „Von der Štirne heiC, rinnen mufi der
SchweiB — Soli das Werk den Meister loben, doch der Segen
kommt von oben.” Es ist gar nicht christliche Anschauung,
wenn wir manches MiMngen dem gSttlichen Ratschlusse zu-
schreiben, anstatt in unserer Arbeit selbst die Drsache des
Mifilingens, z. B. des Religionsunterrichtes zu suchen. Wozu
erwahne ich das? Weil es dem Dr. Katschner Seite 26 seines
genannten Buches gefiel, plotzlich auch an die gottliche Gnade
zu appellieren. Er schreibt: „Man darf aber aufierdem nicht
auBer acht lassen die Tugend des Glaubens, welche darin be-
steht, daB eine Offenbarungslehre auf Grund der gottlichen
Offenbarung, nicht aber auf Grund der menschlichen Einsicht
angenommen wird. Und diese Tugend des Glaubens ist den
Kindern in der heil. Taufe eingegossen worden als gottliche
Gnade. Sie sind also sovrohl fahig als geneigt fiir die Aufnahme
der Glaubenslehren und werden hierbei durch die gottliche
Gnade unterstiitzt.” Nun da begreife ich nicht, warum die ersten
Christen die Katechumenen solange friiher unterrichteten, be-
Vogrinec, nostra culpa. 7



98

vor sie sie tauften und warum noch heutzutage z. B. die Israe-
liten schon vor der Taufe sich in der christlichen Religion unter-
weisen lassen. Hatte man sie doch gleich getauft! Sie waren
„fahig und geneigt” fiir die Aufnahme der Glaubenslehren!
Somit empfehlen wir dem lieben Gotte unsere Schulkinder,
dafi er sie nach seiner unermeBlichen Giite mit Gnaden be-
schenke, und ervvagen wir, was unsere Pflicht ist, damit die
Kinder in der Religon genug unterrichtet werden; deshalb setze
ich als fernere Forderung fiir den Religionsunterricht

2 . eine gut illustrierte biblische Geschichte. Soeben lese
ich, dafi die biblische Geschichte von Ponholzer einzufiihren
ist. Ich kenne sie noch nicht. Vielleicht wird sie allen Anfor-
derungen entsprechen. Meine Grundsatze sind folgende: Was
den Text anbelangt, so kann er wortlich oder nur in um-
schriebener Form der heil. Schrift entnommen werden, je nach-
dem es die padagogischen Prinzipien erheischen. Wo der Text
leicht zu verstehen ist, wird er wortlich aus der heil. Schrift
herubergenommen. Aber was verlangt werden mufi, ist, dali
der biblischen Geschichte eine schone Form gegeben wird.
Wenn ich die weltlichen Biicher mit der biblischen Geschichte
Schusters vergleiche, da bemerke ich, dafi es aussieht, als ob
die biblische Geschichte beziiglich der Illustration verurteilt
ware, immer um ein halbes Jahrhundert zuriickzubleiben. Wie
weit ist heutzutage die Kunst der Illustrierung vorgeschritten!
Man sehe sich doch verschiedene illustrierte Journale an! Die
oft undeutlichen Umrisse in der biblischen Geschichte inter-
essieren wohl das Kind, ohne es zu befriedigen. Man beachte
doch, was das Kind tut, wenn es so gliicklich war, in den Be-
sitz eines Rotblaustiftes zu kommen? Bald fangt es lustig zu
malen an. Es ist somit zu verlangen eine biblische Geschichte
in schoner Ausstattung mit chromierten Bildern. Welchen In-
halt das Buch haben solite, habe ich nicht untersucht. Jeden-
falls solite den Psalmen, gut und in Versen iibersetzt, sowie
den Spriehw5rtern mehr Aufmerksamkeit geschenkt werden.

3. Nun kommt die Forderung von schriftlichen Arbeiten.
Wir haben wochentlich nur zwei Religionsstunden und da
heiBt es, die Zeit ausnutzen namentlich an ein- oder zwei-



99

klassigen Schulen. Das Schulkind mufi zur Beschaftigung mit
der Religion auch zu Hause angeleitet werden. Die schriftlichen
Arbeiten kommen uns da sehr zuhilfe, nicht nur an den Volks-
schulen, sondern auch an den Mittelschulen. Diese schriftlichen
Arbeiten haben nicht nur diesen zufalligen Zweck, namlich um
die geringe Stundenzahl auszugleichen, sondern sie haben
iiberhaupt den Wert, den jede schriftliche Arbeit hat. Sogar
der erwachsene intelligente Mensch soli immer mit dem Štifte
in der Hand studieren, Excerpte aus den Biichern machen,
falls er sich einen dauernden Gedankenschatz aneignen will.
Durch das Niederschreiben werden die Gedanken aus dem
Chaos, in dem sie sich in unserer Seele befanden, in ein logi-
sches System gebracht. Dadurch, dali uns das Niederschreiben
die Gelegenheit gibt, genauer nachzudenken, lassen wir man-
ches, was wir fiir richtig gehalten haben, fallen, manche Vor-
stellung andert sich wieder, so dafi iiberhaupt ein klares Ge-
dankensystem entsteht. Es ist gerade so wie bei einem Meister,
der glaubt, eine genaue Vorstellung von einem Werke zu be-
sitzen, das er neu ausfiihren živili, wahrend er erst bei der
wirklichen Ausfiihrung auf manche Schwierigkeit stofit und erst
nach Uberwindung dieser das Werk ausfiihren kann.

Durch die schriftlichen Arbeiten wird der Geist des Schiilers
sozusagen an den Gegenstand angekettet. Er wird zur Selbst-
tatigkeit angeeifert, sucht seine religiosen Anschauungen in
einen bestimmten logischen Zusammenhang zu bringen. Diese
schriftlichen Arbeiten werden dem Lehrer die Ge¬
legenheit bieten, in das Innere seiner Schiiler zu
schauen und sich zu uberzeugen, wie weit die religiose Er-
ziehung gediehen ist und dort, wo sich eine Liicke im reli¬
giosen Denken und Empfinden herausgestellt hat, belehrend
einzugreifen. Was die Schiiler namentlich an den Mittelschulen
aufsagen, ist etwas in der Eile Zusammenstudiertes ohne innere
Vertiefung. Die schriftlichen Arbeiten iverden den Schiiler
zwingen, sich mit dem Gegenstande langer und intensiver zu
beschaftigen. Der kluge Lehrer wird auch leich^er die Gelegen¬
heit wahrnehmen, ob der Schiiler etwa nicht seine religiose
.Uberzeugung heuchelt, um nur eine gute Note zu erzielen. Von

iy*



100

diesem Standpunkte ist an und fur sich der Nutzen der schrift-
lichen Arbeiten einleuchtend. Doch in der Volksschule bezwecken
die schriftlichen Arbeiten nicht so sehr eine Selbstbetati-
gung, ein Suchen nach tiefer Einsieht in die religiosen
Erkenntnisse, ein Bringen der Vorstellungen in einen logi-
schen Zusammenhang, der stets als Eigentum des Schulers
bleibt, was die schriftlichen Arbeiten an den Mittelschulen zum
Ziele haben, sondern sie haben mehr den Wert, dah sich
der Schiller das in der Schule Vorgetragene genauer
aneignet, durch die abermalige selbsttatige Vorfiih-
rung des in der Schule Gehorten oder im Buche Ge-
lesenen die Wahrheit tiefer in seinen Verstand und sein
Gemiit einpflanzt. Daherwird der Religionslehrer nur dort die
nahere Ausfuhrung des schriftlichen Themas in der Schule
vorher unterlassen, wo dieses der Anschauung des Kindes ent-
nommen ist, z. B. iiber die Einrichtung der Pfarrkirche oder
des Altars. Oft wird in den katechetischen Lehrbiichern ver-
langt, dah man in jeder Stunde jedes Kind abfragen solite.
Im Durchschnitte ist die Schiilerzahl groBer als fiinfzig. Soli
man in einer Stunde jeden abfragen, das in friiherer Stunde
Vorgetragene wiederholen und schlieBlich noch vortragen? Es
ist einleuchtend, daB dieses nicht allgemein durchgefiihrt werden
kann. Die schriftlichen Arbeiten werden uns hier zugute kommen.
Die Begriffe vrerden auch leichter eingepragt. Auf diese Weise
wird sich der Erfolg des Religionsunterrichtes abermals um
einen Faktor vermehren. Die drei Faktoren, die nach Um-
standen verschieden sein kbnnen und den Erfolg des Religions¬
unterrichtes hauptsachlich bedingen, sind also: Das beim
mundlichen Unterrichte Erworbene, durch das Lesen
des Buches Befestigte und durch die schriftlichen
Arbeiten Vertiefte.

Diese schriftlichen Arbeiten werden naturlicli in den rei-
feren Jahren des Kindes gegeben, im 12. bis 14. Lebensjahre.
Fur die einklassigen Schulen, deren es in Osterreich die Halfte
der gesamten gibt, werden die schriftlichen Arbeiten auch
in der Schule gegeben. Dies kann auch an zweiklassigen
Schulen geschehen, falls in der zweiten Klasse in zwei Abtei-



101

lungen unterrichtet wird. Sobald der Katechet in die Schule
kommen wird, wird er eine biblische Geschichte deutlich er¬
zahlen, einzelne Namen, die in der Geschichte vorkommen, auch
auf der Tafel aufschreiben, dann wird er die reiferen Kinder
das Erzahlte auf der Schiefertafel nachschreiben lassen, wah-
rend er der ersten Abteilung den miindlichen Unterricht er-
teilen wft’d. Auf diese Weise werden die biblischen Geschich-
ten selir leicht eingepragt. Von einzelnen Schulern kann er
sich in jeder Stunde die Ausarbeitung vorlesen oder zeigen
lassen.

Manchem diirfte die Einfuhrung der schriftlichen Arbeiten
unausfuhrbar vorkommen. Allerdings wenn man glaubt, es
miisse von den Kindern etwas Originelles, Vollkommenes ge-
leistet werden. Fiir uns bedeutet es einen groben Erfolg, wenn
nur irgend eine Ausarbeitung des Themas gegeben wird, mag
sie auch orthographisch und kalligraphisch unrichtig und un-
beholfen aussehen.

Der Themata gibt es wohl genug. Der Lehrer wird das
Thema an die Schultafel aufschreiben lassen und einige Schlag-
worte beifiigen. Dies tragen die Kinder sofort in ihre Aufsatz-
hefte ein, um die Arbeit zu Hause auszufiihren. Es ist klar, dafl
man den Katecheten eine Beispielsammlung der Themata in
die Hand geben muB. Ich fiihre hier einige Aufgaben an, die
gegeben werden konnten:

1. Wozu bin ich auf der Welt?
a) Etwa zum Essen, Trinken, Lustigsein?; b) ich bin dazu

da, um Gott zu dienen. Warum denn?
2. Gott ist hochst weise. Betrachte die Pflanzen, Tiere, den

Menschen, die Erde, die Himmelskorper etc.
3. Wie haben wir uns im Leiden zu benehmen?
4. Das Leben des Patrons der Pfarrkirche: a) Geburt,

b) Leben, c) Werke, d) Wunder.
5. Das Leben anderer Heiligen in der Kirche.
6. Was erzahlen uns die drei ersten Stationstafeln etc.?
7. Erzahlung des Evangeliums vom vergangenen Sonntag.
8. Welche Begebenheiten erzahlen die zwei letzten Geheim-

nisse des freudenreichen Rosenkranzes etc.?



102

9. Aufgaben iiber die Pfarrkirehe. Wie sieht der Altar
aus etc.?

10. Wie feiern \vir den Sonntag in der Kirche und zu
Hause?

11. Was gescbieht in der Kirche in der Christnacht r
Ostern etc.?

12. Wie oft pflegt man bei uns wahrend des Tages zu
lauten? Was bedeutet das Lauten, was soli man tun beim
Lauten der Glocken?

13. Das Begrabnis (Memento homo, qnod pulvis es etc.).
Und so konnte man noch eine endlose Reihe geeigneter

Themata anfiihren.
4. Weiters ist fiir einen gedeihlichen Unterricht an der

Volksschule eine geniigende Inspektion notwendig. In allen
Kategorien des menschlichen Lebens ist eine ausreichende In¬
spektion notwendig, nicht am wenigsten auch im Religions-
unterrichte. Diese Inspektion mufi sicb erstrecken 1. auf die
punktliche Einhaltung der Religionsstunden, 2. auf die eifrige
und methodisch richtige Religionserteilung.

Was die punktliche Einhaltung der Religionsstunden an-
belangt, so ist es notwendig, dafi sich in jeder Schule ein
Katalog vorfindet, wo der Katechet die Unterrichtsstunden ein-
tragt und sich unterschreibt. Wenn es die Gymnasiallehrer
tun miissen, warum sollten es nicht die Religionslehrer tun?
Es ist auch nicht beschamend fiir den Katecheten, wenn der
Schulleiter in den Katolog Einsicht nehmen kann und vielleicht
auch die angegebene Stundenzahl bestatigt. Mufi ja hie und
da ein einfacher Kaplan manchem hochgestellten Pensionisten
die Quittung bestatigen.

Wie aber der Religionsunterricht heutzutage inspiziert
\vird, grenzt an das Lacherliche. Jedes Jahr kommt der Visi-
tator, schon friiher angekiindigt. Die Kinder versammeln sich
dort, wo sie nicht unterrichtet werden und wo sie sonst stili
sein miissen, namlich in der Kirche. Hier werden oft mehrere
Klassen in einer Stunde abgefragt. Der Katechet unterrichtet
nicht vor dem Dechant, um den Beweis seiner katechetischen
Tatigkeit zu liefern, er stellt gar nicht eigene Fragen, sondern



103

er bedient sich wie ein Automat der Katechismusfragen. Das
gut eingedrillte Kind antwortet auch wie ein Automat, und zwar
die kiihneren Kinder viel mutiger als die schiicliternen, die sich
gar nicht trauen, den Mund aufzumachen. Bleibt die Maschinerie
des Lehrerautomaten stehen, so versagt auch das Kind oder
es stottert auf verschiedenes Zunicken ja oder nein heraus.
Oft erzahlt das Kind eine Geschichte mit staunenswerter Ge-
laufigkeit. Forscht man nach, ob auch die Einsicht in den Gang
der Geschichte vorhanden ist, so wird man abermals staunen
iiber das Gedachtnis des Kindes, das sich eine Geschichte merkt,
ohne sie zu verstehen. Der Katechismus gut gedrillt, geht wie
,,Wasser”. Die Erledigung lautet: Der Erfolg sehr gut, die
Methode sehr gut, wahrend der Katechet vielleicht in der Schule
Zeitungen las und die armen Kinder bis zum Verzweifeln die
Katechismusdefinitionen auswendig lernen lieB. Oft miissen auch
jene Kleinen, deren Kopfchen fiir derlei Sachen zu hart sind,
zu Hause bleiben. Bei den bischoflichen Visitationen, die immer
in der Kirche stattfinden und bei denen die Kinder schon beim
Anblick der ihnen fremden Erscheinung des Oberhirten mit
Štab und violettem Talar aufier Band und Band geraten, ist der
Vorgang noch eigentumlicher. Es ist zu traurig, um sich bei
diesem Punkte langer aufzuhalten.

Die Inspektion durch Dechante ist aber schon deshalb
nicht angezeigt, weil der untergeordnete Klerus in der Nachbar-
schaft in der Regel zu seinem Freundenkreise zahlt, bei denen
der Erfolg natiirlich groBer sein muB. Wird er streng, dann
wird er gemieden. AuBerdem wird bei der Kreierung der
Dechante nicht auf dessen katechetische Eignung Riicksicht ge-
nommen, da die Prasentierung von Privatpatronen abhangig
ist, denen die katechetische Eignung des Petenten am aller-
wenigsten am Herzen liegt. AuBerdem besteht die Religions-
prufung von alters her im Abfragen der Katechismusnummern.
Soli es nun ein Dechant andern? Ich gestehe es offen, daB es die
unfruchtbarste Unterrichtszeit fur mich in der Schule ist, wenn
ich paar Monate vor derPrufung die Kinder auf diese vorbereite.
Ich will mich doch nicht in der Kirche blamieren, wenn der Visi-
tator plotzlich mit den iiblichen Katechismusfragen ausriickt.



104

Es ist somit klar, dafi eigene Inspektoren zu bestellen sind,
die zu beliebigen Zeiten die Schulen visitieren konnen. Uberall
muB ihnen am Anfange des Schuljahres der Zeitpunkt der
Abhaltung des Religionsunterrichtes in den einzelnen Schulen
bekannt gemacht werden. Diese Inspektoren konnen auch andere
Stellen bekleiden, z. B. Biirgerschulkatecheten, Gymnasialpro-
fessoren oder auch schlichte Pfarrer sein, vor allem aber
miissen sie erprobte Katecheten sein, die sich in der
Katechetik theoretisch und praktisch ausgebildet haben. Die
Inspektion muB sich nicht nur auf den Umfang, sondern auch
auf die Qualitat des Unterrichtes erstrecken. Den Inspektoren
kommen die von der Kirche zu zahlenden Visitationsgebiihren
zu. Mehrere Dechanate unterstehen einem Inšpektor. Dem Bischof
steht es frei, eine Religionspriifung zu veranstalten oder nicht.
Den gesamten Unterricht iiberwacht ein Diozesanreligions-
inspektor.

5. Von Bedeutung, wenn auch nicht von absoluter Not-
wendigkeit fiir einen guten Erfolg ist auch langere Tatig-
keit des Katecheten an einem Orte. ! Diesbeziiglich ist es
namentlich in Karnten schlecht bestellt. Ofthat einKind wahrend
seines Schulbesuches acht bis neun Katecheten. Dieser Ubel-
stand ist wohl aus dem Priestermangel erklarlich, doch auch
vielfach verschuldet. Den Beweis fur den Tatbestand namentlich
an Orten, wo sich Kaplane oder provisorische Seelsorger be-
finden, zu erbringen, wiirde mir nicht schwer fallen. Durch die
štete Bbersetzung des Seelsorgers gewohnt sich dieser an eine
gewisse Flatterhaftigkeit und Planlosigkeit beim Unterrichte.
Der richtige Katechet wird nicht darauf schauen, daB er schon
bei der ersten Visitation den Beifall des Visitators erringe,
sondern er wird wenigstens drei Jahre langsam in den Kindes-
herzen bauen, Steinchen auf Steinchen zusammentragen, um
einen herrlichen religiosen Bau zu erzielen. Unbedingt not-
wendig ist es, daB der Katechet die Kinder kennt, iiber ihre
Lebensverhaltnisse unterrichtet ist, namentlich aber sich der-
jenigen annimmt, die vom Haus aus religios verwahrlost sind.
Kann er dies in einigen Monaten oder in einem Jahre er-
reichen? Kommt der Katechet an einen anderen Posten, so



105

findet er wieder andere Verhaltnisse vor, die ihn zwingen,
seinen Plan zu andern. Und so wird er selbst nie ein halb-
wegs annehmbarer Katechet. Und was wird aus den Kindern,
die verschiedene Katecheten besessen haben? Ich und einige
meiner Kollegen haben die Gelegenheit gehabt, wenigstens
einander mitzuteilen, was wir unterrichtet haben, wenn wir
unsere Posten gewechselt haben. Allerdings wurden die Nach-
teile, die durch den Wechsel der Katecheten verursacht werden,
sehr gering durch die Einfuhrung meines sehr bestimmten
Lehrplanes unter allen von mir gegebenen Voraussetzungen.

Ich habe bis jetzt meistenteils positive Untersuchungen
iiber den Religionsunterricht an der Volksschule angestellt,
nun will ich zeigen, daB der Katechismusunterricht ein ganz
zielloser ist.

d) Warum ist der jetzige Katechismus fiir die Schulen
ungeeignet?

Dr. Katschner sagt in seiner Katechetik Seite 20: „Die
erste und wichtigste Quelle, welcher der katechetische Lehr-
stoff zu entnehmen ist, bietet sich im Katechismus dar, dessen
Begriff. Nutzen und Bestimmung im folgenden klargelegt
werden soli.” Auch ich will den „Begriff, Nutzen und Bestim¬
mung” des Katechismus klarlegen, und zwar in einzelnen Be-
trachtungen.

I. Betrachtung.

„An ihren Friichten werdet ihr sie erkennen.” Es ist das
Wort des Heilandes. Man kann auch den Katechismus und die
Katecheten an ihren Friichten erkennen. Man betrachte einmal
die Kinder an jenen Schulen, die am meisten Religionsunter¬
richt genieBen, etwa an mehrklassigen Stadtschulen. Welches
unandachtige, oft herausfordernde Benehmen in der Kirche!
Beim Empfange der Sakramente! Welche Gleichgiltigkeit! Man
tausche sich nicht und komme einmal als ein heimlicher Be-
obachter, z. B. zu den Kinderbeichten. Da wird man schauen!
Schon in der Schule kann man die Friichte des Unterrichtes
beobachten. In der Stadt kommen die Kinder, nachdem sie aus
der Schule ausgetreten sind, in die Lehre. KSnnen wir mit der



106

Religiositat der Lehrjungen namentlich in der Stadt zufrieden
sein? Was sehen wir selbst, was berichten die Zeitungen? Ist das
die Frucht des Religionsunterrichtes? DaB die Katecheten nicht
eifrig waren, ist nicht anzunehmen. Man sieht es ihrer politi-
schen und sozialen und sonstigen Tatigkeit an, daB sie fiir die
Sache Gottes eifern, deshalb auch die Katechetenpflicht doch nicht
so groblich verletzen, daB so wenig Friichte erzielt werden. Da
erzahlt, wenn ich nicht irre, Dr. Scheicher im „Korrespondenz-
Blatt”, daB einUniversitatsprofessor sein Staunen"dariiber auBerte,
daB der Katechismus, den er in den Handen seines Kindes ge-
funden, die Lehre von der Gegenwart Christi im Altarsakra-
mente enthalte. Ein Professor, der das Gymnasium absolvierte,
wird dessen erst gewahr, als er das Buch seines Kindes nach-
las! Unde ignorantia ista? Selbst in den Kreisen, die sich noch
zur Kirche rechnen, findet man sowenig klare Vorstellung iiber
die katholischen Lehren. „Hat sich der „alte Canisi” bewahrt”,
\vie jemand in der Linzer Quartalschrift glaubt?

II. Betrachtung.

Ursprung des Katechismus. Spirago schreibt in seiner
Methodik Seite 133 , Nr. 523 : „Luther gab im Jahre 1529 einen
gedruckten kleinen Katechismus fiir die Jugend heraus, trug
durch diesen zur raschen Ausbreitung seiner Lehre wesentlich
bei. Durch die Erfolge des Lutherischen Katechismus bewogen,
sah sich die katholische Kirche desgleichen zur Herausgabe
katholischer Katechismen fiir die Jugend genotigt. Er war auch
der erste, der dem Buche den Namen Katechismus gab.”

Es ist merkwiirdig, daB man dort, wo man auf den Kate¬
chismus so viel halt, ganz auf den Bruder Martin vergiBt, wah-
rend man die Verdienste des seligen Peter Canisius, der nur
nachahmte, und erst im Jahre 1555 seinen Katechismus heraus-
gab, so hoch anschlagt. Der Vater des Katechismus, Dr. Martin
Luther, sagt in dem Vorwort zum Katechismus: Das Kind
miisse zuerst die Fragen mechanisch auswendig lernen, dann
soli erst die katechetische Erklarung eingreifen. Dieser seiner
Anordnung entsprechend, ist auch der Katechismus abgefaBt,



107

nicht blofi der seine, sondern noch mehr der Canisische. Deshalb
wird der Katechet durch die Einrichtung des Katechismus un-
willkiirlich gezwungen, den vom Vater des Katechismus ange-
gebenen Weg einzuschlagen. — Ubrigens ist die analytische An-
lage des Katechismus auch dem Zeitgeist entsprechend, fur den
der Katechismus verfafit \vurde. Zur Zeit der Reformation stand
alles noch unter dem Zeichen des Glaubens und niemandem
fiel es ein, an den Grundfesten des Christentums zu riitteln,
wahrend nur um einzelne Glaubenssatze gestritten wurde, und
zwar nicht bloB von den Priestern, sondern auch von den Laien.
Es war alles noch immer umflossen von der Atmosphare des
Glaubens, man konnte fast sagen fanatischen Glaubens, sowohl
auf katholischer wie protestantischer Seite. Die breiten
Massen des Volkes ivaren noch nicht reif, selbst zu
urteilen und sich selbst Rechenschaft zu geben liber
ihren Glauben, sondern verlieBen sich sowohl beziiglich
weltlicher als auch religioser Anschauungen auf die
Autoritat, die ohne Beweise und Begriindung dem
Volke ihre Anschauung diktierte. Es geniigte somit
den Glaubigen sowohl im Mittelalter als auch in den
ersten Jahrhunderten der Neuzeit, wenn ihnen ein-
fach so autoritativ und mit solcher Sicherheit die
Glaubenswahrheiten vorgestellt wurden, wie es im
Katechismus geschieht. Selbst die medizinischen und natur-
\vissenschaftlichen Biicher aus der angegebenen Zeit setzen bei
den Lesern keine Kritik, sondern blinden Glauben voraus.
Ganz anders ist die Situation namentlich seit dem Beginne
des XIX. Jahrhunderts beschaffen. Da kam das „Warum\ Man
untersuchte, man wollte alles verstehen, man drang in die
Geheimnisse der Natur, suchte den Gang der Geschichte auf-
zuklaren und manches zu losen, nach dessen Losung fruher nie-
mand fragte. So will man sich heutzutage auch iiber die Reli-
gion, vom gelehrtesten bis zum schlichtesten Mann, klar sein.
Schon aus diesem Grunde wird in jedem Denkenden der be-
rechtigte Zweifel auftauchen, ob ein und dasselbe Buch fur diese
ganz verschiedene Zeitrichtungen matlgebend sein konne. Fruher
geniigte ein einfaches Darlegen der Wahrheiten, heute wird



108

auch das Begriinden derselben verlangt. Friiher bekampfte nie-
mand die Fundamente des Glaubens. Heutzutage wird der
Kampf hauptsachlich gegen diese eroffnet, und da diese eben
durch die heutigen Unterrichtsmittel nicht geniigend oder gar
nicht geschiitzt und befestigt \verden, stiirzt der ganze Bau,
der iiber diesem unsicheren Fundament aufgebaut wird, zu-
sammen. Aufgabe des heutigen Unterrichtes ist nicht, einfach
positive Glaubenssatze hinzustellen und diese zu analysieren,
wie es der Katechismus tut, sondern da legt man Steinchen
zum Steinchen, von einer befestigten Wahrheit zur andern
schreitend, d. h. man geht synthetisch genetisch vor. Alle
Lehrer der modernen Katechetik verwerfen zwar das Analy-
sieren in der oben angedeuteten Weise, namlich zuerst den
Giaubenssatz oder das sittliche Prinzip aufstellen und dann auf
die einzelnen Merkmale eingehen, sie verteidigen aber, ich will
nicht sagen in unbegreiflicher Weise, sondern in begreiflicher
Weise, namlich in „kirchlicher Kriecherei” ein Buch, welches
so vorgeht, wie sie es selbst nicht haben wollen und welches
die Katecheten fast zwingt, in methodisch falscher Weise vorzu-
gehen. Sie wollen, dati mit veralteten Werkzeugen nach neuer
Methode und in neuer Zeit gearbeitet werde, jenen vergleichbar
die mit Bogen und Pfeil oder mit alten Schie6waffen versehen,
gleiche Resultate erzielen wollten, wie der modern ausgeriistete
Feind. Hat der Katechismus somit in šeiner jetzigen Verfas-
sung irgend welche Berechtigung fur die Neuzeit? Wird sich die
Neuzeit der Form des Katechismus anpassen oder die Form
des Katechismus der Neuzeit?

III. Betrachtung.

Psychologische Erklarung der Wertschatzung des Kate¬
chismus. Dem einfachen Volk, mit dessen Religiositat wir noch
zu rechnen haben, ist alles heilig, was iiber heilige Sachen
handelt. Ein Gebet oder eine Schrift kann oft den unsinnig-
sten Inhalt haben, doch sie wird heilig, wenn nur sehr oft die
Worte Gott, Jesus, die allerheiligste Dreifaltigkeit etc. vor-
kommen. Ich bin heuer den Kindern darauf gekommen, wie sie



109

eifrig ein unsinniges Zaubergebet abschrieben, das von heiligen
Namen und Kreuzen wimmelte.

Auch der Katechismus ist ein Buch, das iiber heilige
Sachen handelt. AuBerdem ist es das einzige Religionslehrbuch,
das die Katholiken kennen, aus dem sie und ihre Kinder unter-
richtet wurden. Deshalb hat das Buch bei der urteilslosen Bevolke-
rung Achtung und Ansehen, obwohl man sagen muB, daB diese
Achtung mit rapider Schnelligkeit abnimmt, bei der jungeren Ge-
neration uberhaupt Nuli ist. Das Buch ruft mehr traurige Erinne-
rungen aus der Schulzeit als frohliche in das Gedachtnis zuriick.

Der Katechismus hatte in der friiheren Zeit eine andere
Bedeutung. Damals wurden auch die Erwachsenen aus der
Religion ausgefragt. In Steiermark besteht an einzelnen Orten
noch jetzt die Sitte, daB an einem Orte ein eigener Laien-
katechet aufgestellt ist, der die jungeren Dorfinsassen zu kate-
chetischen Abenden einladet, bei welchen nicht etwa die christ-
lichen Wahrheiten erklart oder betrachtet werden, sondern man
sich im harmonischen Aufsagen der Katechismusfragen ein-
iibt, um sie dann in der Kirche aufsagen zu konnen, sobald der
Pfarrer die bestimmte Nachmittagszeit kuudgibt. In friiherer
Zeit war namentlich wahrend der Fastenzeit dieser Gebrauch
allgemein. Fiir dieses Abfragen hatte natiirlich der Katechismus
einen gewissen relativen Wert.

Auch die Priester kennen den Katechismus nur insofern als
er das Buch war, nach dem sie selbst unterrichtet wurden. Ein-
zelne von hochgestellten Geistlichen, falls sie Katecheten ge-
wesen sind, haben auch nur den Katechismus benutzt. Deshalb
ist dem allzu konservativen Teil der Katholiken der Katechis¬
mus das, was dem Tiirken der Koran, an dessen Inhalt und Form
nicht geriittelt werden darf. Kann sich der denkende Teil der
Katholiken so sehr von dem antiquierten Werte des Buches hin-
reiBen lassen, daB er den Katechismus als das beste Religions¬
lehrbuch betrachtet?

IV. Betrachtung.

Was ist der Katechismus? Ich will keine Definition geben.
Am Schlusse meiner Betrachtungen kann sich jeder den Be-



110

griff des Katechismus selbst bilden. Wir wollen lieber den
Dr. Katschner horen, was der Katechismus ist. Seite 20, § 11, 1
schreibt er: „Unter Katechismus versteht man in der Neuzeit
jenes Buch, in welchem die katholische Lehre fiir den Reli-
gionsunterricht der Schiller vollstandig und rein, in bestimmter
Form und iibersichtlicher, systematischer Darstellung enthalten
ist. a) Der Katechismus enthalt in materialen Hinsicht
die katholische Lehre vollstandig, d. h. es sind in ihm alle jene
Offenbarungslehren enthalten, welche ein katholischer Christ
ausdriicklich wissen und glauben mufi. Im katholischen Glauben
gibt es keinen Unterschied zvrischen wesentlichen und un-
wesentlichen Glaubenslehren .... Wohl aber gibt es einen
TJnterschied zwisehen solchen Lehren, welche der katholische
Christ ausdriicklich wissen und solchen, welche er nicht
ausdriicklich wissen muB, um selig zu werden. . . . Im Katechis¬
mus sind nun alle jene Offenbarungslehren enthalten, welche
man wissen und glauben mufi.” Es sind somit alle jene Wahr-
heiten darin enthalten, die man »ausdriicklich wissen mufi”. . .
„um selig zu werden”. Das klingt so, als ob es wo hiefie:
Wahrlich, wahrlich sage ich euch, wenn ihr nicht den Katechis¬
mus ausdriicklich wissen und glauben werdet, so werdet ihr
nicht selig! Und dann weiB man erst nicht, ob man den kleinen
Katechismus oder den mittleren oder vielleicht die 877 Fragen
des groBen Katechismus ausdriicklich wissen muB. Aus diesem
Grunde allein diirften gewiB 99 von 100 meiner Pfarre nicht
selig werden. Vielleicht noch mancher Priester dazu! Ist wohl
gut, daB ich weiB, daB es beim lieben Gott nicht so viel auf
das ausdriickliche Wissen ankommt als auf etwas ganz anderes.
AuBerdem sind im groBen Katechismus auch die Fragen ent¬
halten wie: Was ist der Rosenkranz? Was ist der Kreuzweg?
etc. Dann sind die ersten Christen zu bedauern, dafi sie dieses
nicht auBdrucklich wuBten, da ja Rosenkranz, Kreuzwegandacht
viel spater eingefiihrt \vurden. Ob diese Christen auch Katho-
liken waren?!

Jeder 'Unvoreingenommene wird beim Lesen der Stelle
die angefiihrte Definition und Erklarung so auffassen, wie ich.
Es ist aber auch sehr leicht moglich, daB die Vollstandigkeit des



111

Katechismus so aufzufassen ist, daB der Katechismus auBer den
vielen anderen religiosen Lehrstiicken und Glaubenswahrheiten
auch jene Wahrheiten behandelt, die der katholische Christ
ausdriicklich wissen und glauben muB. Welche Wahrheiten sind
das? Nr. 29 des vom Episkopate herausgegebenen Katechismus
gibt uns darauf die Antwort. Die Frage lautet: Welche Wahr-
heiten miissen wir vor allen ausdriicklich wissen und glauben?
Als Antwort werden die sechs Grundwahrheiten aufgezahlt.
Bei der Frage steht der Zusatz „um selig zu iverden” nicht da-
bei. Ist auch richtig. Viele \vissen und glauben nicht aus-
driicklich, daB die Gnade Gottes zur Seligkeit notwendig ist.
Sie wissen wohl, dafi vom lieben Gott alles abhangig ist, aber
das ausdriickliche Wissen von der Notwendigkeit der Gnade
haben sie nicht, sondern das implizite Wissen. Der Katechismus
ware somit deshalb in materieller Hinsicht vollstandig, weil er
die sechs Grundwahrheiten enthalt. Dann werden wir aber ent-
sprechend der Definition des Dr. Katschner auch den Namen
Katechismus einem Papierstiick, aufgezogen auf Pappendeckel,
geben, auf dem die sechs Grundwahrheiten aufgeschrieben
sind; auch die iibrigen Merkmale „rein, in bestimmter, syste-
matischer Darstellung” passen fur den erwahnten Pappendeckel.
Durch diese Betrachtung bekampfe ich die hyperbolische, irre-
elle Definition des Katechismus. Keinem Buche der Welt, am
wenigsten dem Katechismus, kommen die in der Definition an-
gegebenen Merkmale zu. Auf die Sondierung der iibrigen Merk¬
male lasse ich mich nicht ein. Wozu diese grund- und gedanken-
losen tlbertreibungen?

V. Betrachtung.
Ist die Methode des Katechismus dem Lehrziele des Reli-

gionsunterrichtes an der Volksschule entsprechend? „Ex ore
tuo te judico, werden wir dem Verteidiger des Katechismus,
z. B. dem Dr. Katschner zurufen. Der Herr Doktor sitzt iiber-
haupt zwischen zwei Sesseln; einerseits will er an dem Kate¬
chismus festhalten und in ihm laut friiheren Kapitels alles
Vollkommene sehen, anderseits laBt er wieder seine Vernunft
sprechen, die ihm richtige padagogische und didaktische Grund-



112

satze diktiert. Seite 76 deš benannten Buches schreibt er:
„a) der synthetische Lehrgang nimmt in der Erklarung des
Katechismus die erste Stelle ein; er ist anzuwenden, wann
immer es moglich ist. Dieser Vorzug ist ihm deshalb einzuraumen,
iveil er mehr geeignet ist, den Schiilern neue Begriffe und
Wahrheiten zu vermitteln als der analytische. Das synthetische
Verfahren laBt die Begriffe gleichsam vor den Augen der
Schiiler entstehen, es erleichtert das Auffassen durch die wohl-
geordnete logische Zusammenstellung der Merkmale des Be-
griffes und der Vorstellung sowie der Teile des Lehrganzen
und erweckt dadurch das Interesse und damit die Lernfreude
der Schiller. . . .Nicht der Katechismus ist das Leitende und
Fuhrende, sondern das Wort des Katecheten. Ist dann das
Lehrganze, z. B. der Glaubensartikel, synthetisch schon erklart,
so folgt die Erweiterung und Vertiefung der Kenntnis seiner
einzelnen Teile nach dem analytischen Vorgehen des Katechis¬
mus. Die Synthese ist ferner am Schlusse eines Lehrganzen,
z. B. eines Sakramentes als Zusammenfassung anzuwenden. Da
namlich der Katechismus groBtenteils analytisch vorgeht, das
Ganze durch eine Reihe von Fragen in Teile aufldst, so miissen
diese Teile am Schlusse wieder verbunden werden, um den
Schulern eine einheitliche Vorstellung der Lehre zu geben. . . .
Der analytische Lehrgang dient also zur Vertiefung und Erweite-
rungder Kenntnis.” Aus den Ausfiihrungen des Dr. Katschner,
die ausgezeichnet und bis auf einige Stellen richtig sind, folgt:

L DaB der synthetische Lehrgang, welcher die erste Stelle
einnimmt, mehr geeignet ist, neue Wahrheiten zu vermitteln
als der analytische;

2. erweckt er das Interesse und die Lernfreude der Schiller;
3. daB das Wort des Katecheten das Leitende und Fuhrende

ist, nicht der Katechismus;
4. daB die Erweiterung und Vertiefung der Kenntnis nach

dem analytischen Vorgehen des Katechismus geschieht;
5. der Katechismus ist groBtenteils analytisch;
6. am Schlusse ist die Synthese als Zusammenfassung an-

zuwenden — um den Schulern eine einheitliche Vorstellung
der Lehre zu geben.



113

Meine Bemerkungen dazu:

Ad 1 und 2. Wenn also der synthetische Lehrgang so
sehr dem analytischen iiberlegen ist, warum ist das Religions-
lehrbuch nicht nach synthetischer Methode verfafit, damit es
mehr „geeignet ware, neue Wahrheiten zu vermitteln” und
damit es auch „mehr Interesse und Lernfreude” bewirken
konnte, was bei den Schiilern sehr wichtig ist?

Ad 3. Bei dem gesamten iibrigen Unterrichte leiten und
fiihren sowohl das Buch als auch der Lehrer zum Lehr-
ziele. Hier soli nur das Wort des Katecheten das Leitende und
Fiihrende sein? Es ist merkwlirdig, dafi es moglich ist, der-
artigen Unsinn aufzustellen.

Ad 4 und 5. Daraus geht auch liervor, dad der Katechis-
mus eine Vertiefung und Erweiterung der Kenntnis anstrebt,
da ja der analytische Lehrgang die Vertiefung und Erweiterung
anstrebt; somit hat der Schiller fiir die Zufiihrung des Stoffes,
der notwendig ist, um zur Kenntnis der Religionswahi*heiten
zu gelangen, iiberhaupt keinen Lernbehelf, kein Buch. Der Kate-
chismus dient ja zur Vertiefung und Erweiterung der Kenntnis.
Da ist aber vorausgesetzt, dafi der miindliche Vortrag hin-
reichend ist, um eine solche Kenntnis der Religionswahrheiten
zu bewirken, dafi man durch den Katechismus bereits auf eine
Erweiterung und Vertiefung Bedacht nehmen kann. Wo ist nun
der Wunderkatechet, der jedesmal so vortragen kann und wo
die Wunderschiiler, bei denen dieser Erfolg immer garantiert
ist? Damit rechnet Dr. Katschner selbst nicht; denn Seite 140
sagt er, dafi die Wiederholung sich nicht blofi auf den Wort-
laut der Katechismusantworten und auf den Inhalt der biblischen
Geschichten beschranken soli, sondern sie mufi sich auch auf die
Erklarung und Nutzanwendung erstrecken, also auch auf den
synthetischen Unterricht. Wie kann aber das zustande gebracht
werden, wenn der Schiller zu Hause gar keine Stiitzpunkte
findet, um den synthetischen miindlichen Unterricht sich ins
Gedachtnis zu rufen ? Wir miissen vielmehr annehmen, dafi der
Schiller im Durchschnitt durch den bloden miindlichen Vortrag
nicht zur dauernden Kenntnis wie der weltlichen Wissenschaft,
Vogrinec, nostra culpa. 8



114 —

so auch nicht der Religionswissenschaft gelangt, und dafi der
Katechismus das, was nicht vollstandig gekannt oder
vielleicht auch gar nicht verstanden wird, iiberhaupt
nicht erweitern und vertiefen kann; denn erweitert
und vertieft werden kann nur etwas bereits in seinem
Wesen Erkanntes.

Ad 6. Dr. Katschner verwickelt sich in einen eklatanten
Widerspruch. Seite 23 des angegebenen Werkes oben und Ab-
satz III behauptet Dr. Katschner: Der Katechismus habe die
Bestimmung, eine kurze Formulierung und Zusammenfassung
deS vorausgegangenen Unterrichtes zu sein.” Nun an der
friiheren zitierten Stelle Seite 76 sagt er, dali die Synthese als
Zusammenfassung des ganzen Unterrichtes am Schlusse anzu-
wenden ist. Nach Seite 23 ist somit der groBtenteils analy-
sierende Katechismus eine Zusammenfassung des miindlichen
Unterrichtes, nach Seite 76 soli die Zusammenfassung synj
thetisch geschehen! Das letzte ist sogar gesperrt gedruckt. Ist
das nicht eine Konfusion?

Wenn nach eigenen Worten des Dr. Katschner die Syn-
these am Schlusse eine einheitliche Vorstellung bewirkt, so
wird man sich doch bemuhen, daB den Schulern diese einheit¬
liche Vorstellung als Eigentum bleibt, wozu es notwendig ist,
daB sie zu Hause iiber den ganzen Hergang, auf Grund dessen
sie zur Vorstellung gelangt sind, nachdenken, und nicht bloB
die Merkmale, die zur Vorstellung notwendig sind, sondern
auch das Bindungsmittel dieser Merkmale samt dem ganzen Auf-
bau sich vergegenwartigen, d. h.: man wird ein Protokoli des
synthetischen Vortrages den Schulern an die Hand geben,
nicht aber den Katechismus, der gerade verkehrt, analytisch
vorgeht.

Wenn fur den analytischen Vortrag, der Erweiterung und
Vertiefung der Kenntnis bezweckt, der Katechismus da ist, da
konnen wir den Liebhabern desselben diese Freude gonnen,
wir verlangen aber fiir den weit wichtigeren und iiber-
wiegenderen synthetischen Unterricht auch ein der Methode
entsprechendes Buch, ein Religionslehrbuch nach meinen
Grundsatzen.



115

Aus den Ausfuhrungen des Dr. Katschner ist somit er-
sichtlich, dafi der Katechismus, falls er als einziges Buch in
Anwendung steht, ein unpadagogisches, weniger geeignetes Buch
ist. Ich konnte wohl dies auf andere Weise noch beweisen,
doch es geniigt das Zeugnis des Lobredners des Katechismus.

VI. Betrachtung.
Niitzlichkeit des Katechismus. Dr. S. Katschner sagt

Seite 22: „Der Katechismus ist fur einen gedeihlichen Religions-
unterricht sehr niitzlich:

a) „Er bewirkt Einheit im Unterrichte.” Ein anderes, pada-
gogisch und didaktisch richtig verfaBtes Religionslehrbuch, das
auch die Kenntnis der Religionswahrheiten vermitteln wiirde,
wiirde in ungleicher Weise noch mehr die Einheit im Unter¬
richte bewirken, da es auch dem Lehrenden einen bestimmten
Weg zum Ziele angeben wiirde.

b) „Der Katechismus gibt dem Katecheten die Gevviflheit,
daB keine wesentliehe Lehre iibergangen wird.” Als ob ein
anderes Buch dies nicht auch tun konnte! Dem denkenden
Katecheten bringt der Katechismus aber auch die Uberzeugung
bei, daB das Buch wie das Reglement beim Militar zum Qualbuch
fiir die Schiller wird, ohne entsprechende Friichte zu tragen.

c) „Er erleichtert das Einpragen.” Freilich, als ob die
Unzahl von Definitionen und Aufzahlungen, die sich im Katechis¬
mus vorfinden, nurso in dasKopfchen der Kinder hineingegossen
\verden konnte und als ob vom Einpragen dieser Definitionen und
Einteilungen das praktische Christentum abhangen wiirde!

d) „Er ermoglicht die Mithilfe der Eltern beim Memorieren.”
Als ob ein padagogisches Buch dies nicht viel b.esser ermog-
lichen wiirde und als ob es eine ausgemachte Tatsache ware,
daB sich die Eltern zu dieser Mithilfe vordrangen!

e) „Er erleichtert die Wiederholung.” Natiirlich, wenn
der Katechismus in seiner analytischen Anlage die Vertiefung
und Ervreiterung dessen bezweckt, was fast gar nicht vor-
handen ist!

f) „Er ermoglicht die Uberwachung des Religionsunter-
riclites durch die vorgesetzte Behorde.” DaB der Katechismus

8*



116

die t)berwachung ermoglichen solite, ist doch zu arg! Besser
ware es, wenn es hieJ3e: er erleichtert die Uberwachung und
kommt jenen Visitatoren und Katecheten, die eine Anstrengung
scheuen, sehr zustatten, indem der Visitator der Unterrichts-
sprache gar nicht machtig zu sein braucbt, da er aus dem Kate-
chismus die Fragen herauslesen kann und sich naeh demselben
wieder iiberzeugen kann, ob die Fragen auch richtig beant-
wortet wurden. Wie viel diese Erleichterung wert ist, versteht
wohl der Leser.

g) „Er beseitigt oder vermindert wenigstens den nach-
teiligen EinfluB des Wechsels in der Person des Katecheten.”
Das ist der Vorteil jedes Buches.

Damit ist aber nicht gesagt, daB der Katechismus ohne
Nutzen ware: Fiir die Zeit des kritiklosen Denkens war er ein
sehr brauehbares Buch, auch dort, wo es noch Laienkatecheten
gibt, hat er einen Wert, allerdings einen minimalen. Auch
fiir die Erwachsenen ist er „eine Volksdogmatik”, wie er oft
genannt wird, indem es demjenigen, der sich dafiir interessiert
AufschluB gibt, z. B. wie et\va die fiinfte Bitte des Vater
unser zum Unterschiede von der sechsten lautet, oder wie
der neunte Glaubensartikel lautet oder welche Siinden sich
z. B. gegen den Glauben richten. Der Katechismus ent-
halt ferner im Anhange einige Gebete, den Beichtspiegel,
hie und da kleine Nutzanwendungen mit Zitaten aus der heil.
Schrift. Somit ist auch fiir die Schule der Katechismus doch
noch immer besser wie nichts, wenn man auch oft daran
zweifeln mufi, da die Kinder durch das Auswendiglernen erbittert,
bald an der Religion iiberhaupt keine Freude haben und oft
traurige Erinnerungen an ihren Religionsunterricht in das
Leben mitnehmen. Einen Wert hat der Katechismus auch aus
dem Grande, weil er von den Bischdfen approbiert ist und
der Katechet weiB, welche Wahrheiten er zu unterrichten hat.

VII. Betrachtung.

Ist ein piidagogisches Religionslehrbuch not-
wendig? Spirago sagt in seiner Methodik Seite 127 u. ff.:
„1. Das Religionshandbuch ist kein Lehrbuch, da es nicht die



117

Bestimmung hat, das freie Wort des Katecheten zu ersetzen.
Nicht das Buch, sondern der Katechet ist der Lehrer. Denn
der Glaube kommt vomHoren, nicht aber vom Lesen desBuches.
Die Art und Weise, wie der Heiland und nach seinem Vorgange
die heiligen Apostel gelehrt haben, soli fiir den Katecheten
mafigebend sein.

2. Die Religionsbiicher sind nichts anderes als Lern- oder
Memorierbucher, da sie den Zweck haben, die Kinder bei der
"VViederholung und beim Memorieren des in der Schule durch-
genommenen Lehrstoffes zu unterstiitzen.”

Ich habe dariiber schon fruher gesprochen, als ich von
der Notwendigkeit eines Lehrbuches fur den Religionsunterricht
redend die fast gleichlautenden Satze des Dr. Katschner be-
leuchtet habe. Doch der Umstand, dah diese Satze von einem
so gewichtigen Autor, wie es Spirago ist, aufgestellt werden,
zwingt mich, hier abermals darauf einzugehen, damit nicht die
Verteidiger des Katechismus sicli ausreden und sagen: Auf das
Buch komme es nicht an.

Spirago sagt: Das Religionsbuch ist kein Lehrbuch, da
es nicht die Bestimmung hat, den Lehrer zu ersetzen. Sind des-
halb z. B. die Gymnasiallehrbucher keine Lehrbiicher, da sie
doch auch nicht die Bestimmung haben, den Lehrer zu er¬
setzen? „Der Glaube kommt nicht vom Lesen des Buches” l
Was erzahlt uns die Geschichte der Konvertiten? Auch das
Buch ist Lehrer, wenn auch per literas! Wenigstens ist es ein
auBerst notvrendiges Lehrmittel, nicht blofi Lernmittel,
in der Hand des Katecheten. Ein und derselbe Schiller kann
auch zwei Lehrer haben; nur miissen sie eintrachtig lehren.
Das Buch ist hie und da ein viel besserer Lehrer; es tragt schon
und flieBend den Gegenstand vor, ist auch am eifrigsten, indem
es immer bereit ist zu lehren, wahrend der Katechet nicht immer
diese guten Eigenschaften besitzt.

Wie das Bibelwort „Der Glaube kommt vom Koren” auf-
zufassen ist, habe ich schon dargetan. Die Art und Weise, wie
der Heiland und die Apostel lehrten, soli fur den Katecheten
mafigebend sein. Es tut mir leid, diesen Satz auf gleiche Stufe
zu stellen mit dem Satze Dr. Katschners Seite 23: „Die kirch-



118

liche Praxis zeigt, wie aus der Geschichte erhellt, dafi der ge-
samte katechetische Unterricht wesentlich ein miindlicher ist,
welcher durch Jahrhunderte ohne katechetisches Schulbuch er-
teilt wurde.” Also weg mit dem Katechismus! Wozu denn die
Kinder plagen mit der Erfindung Dr. Martin Luthers?!

Wir wollen nun den Heiland und die Apostel nachahmen!
Da werden wir keine Post, keine Eisenbahn benutzen, ferner
Wunder \virken, iiber die Beschimpfungen in den ZeitUngen
werden wir uns nicht aufregen, sondern geduldig alles er-
tragen, wenn man uns auch an das Kreuz schlagt! .. Doch die
Komik beiseite. Freilich brauchte man in der ersten Zeit des
Christentumes kein Schulbuch, weil es keine Schule im heutigen
Sinne gab, eine Schule, zu der Knirpse mit sechs Jahren sogar
in dem letzten Erdenwinkel pilgern. Aufierdem — hatten die
Apostel die heutigen Druck- und Verkehrsmittel zur Verfiigung
gehabt — welche feurige Biicher wiirden sie geschrieben haben,
namentlich wenn sie nicht auf soviele Analphabeten, wie es
solche zu ihrer Zeit gab, hatten Riicksicht nehmen miissen!

Das ist aber richtig, daB die heutigen Religionsbiicheiy
namlich die Katechismen, Memorierbucher sind; dali sie es
auch fernerhin bleiben sollten, ist aber unrichtig. Sie sollen
auch gute Lehrbucher sein, sowohl ein Behelf fiir den Lehrer
als auch fiir den Schiller.

YHI. Betrachtung.

Definitions- und Einteilungssucht des Katechis¬
mus. Schon in der V. Betrachtung wurde ausgefiihrt, dafi der
Katechismus analytisch vorgeht. Nur der analytische Lehrgang ist
nach der richtigen BehauptungDr. Katschners zur Erweiterung
und Vertiefung der Kenntnis geeignet; daraus folgt, dafi der
Katechismus auch die Erweiterung und Vertiefung der bereits er-
worbenen Kenntnisse bezweckt und weiters, dafi die Kenntnis
der Religionswahrheiten vorhanden sein mufi, da doch etwas,
was nicht vorhanden ist, nicht vertieft oder erweitert werden
kann. Das Vorhandensein oder die Erwerbung der Kenntnisse,
die fiir die Erweiterung und Vertiefung die Grundlage bilden,



119

mufi somit auf andere Weise, durch andere Mittel bewirkt
■vverden und der Katechismus hat nicht den Zweck, die Erwer-
bung der religiosen Vorstellungen und Kenntnisse zu vermit-
teln. Wer ist nun dieser Vermittler der Kenntnisse? Bei den
beutigen Verhaltnissen nur der Lehrer. Dafi aber der Lehrer
wirklich diese Kenntnisse soweit beibringt, dafi auf Grund des
Katechismus bereits auf Vertiefung und Ervveiterung gedacht
werden kann, wird, wie ich hier nochmals kurz andeute, die
ideale Eignung des Katecheten und ideale Schiller mit dem
idealen Schulbesuch, gefordert. Ein idealer Katechet wird ver-
langt, der alles so vortragt, dafi er leicht verstanden wird, ideale
Schiller, welche auch so auffassen, wie es der Katechet iviinscht,
ferner idealer Schulbesuch, so dafi die Schiller auch bei jedem
Vortrage zugegen sind. Dann wird auch eine solche Auffassung
verlangt, dafi die Schiller durch das blofie ein- oder zweimalige
Anhdren sich die Kenntnisse dauernd aneignen, so dafi sie die-
selben nicht vergessen werden. Sie konnen sich jedoch nur durch
das blofie Anhoren des Vortrages diese Kenntnisse aneignen, da
ihnen auch zu Hause kein Mittel, keinBuchzurReproduktion des
Gehorten, zur irgend einer Wiederholung zu Gebote steht. Der
Katechismus ist ja dazu da, um bei der Vertiefung und Er-
weiterung der Kenntnisse, nicht aber bei der Erwerbung nach-
zuhelfen. Wiirde nun jemand behaupten, dafi die Erwerbung
der Kenntnisse unter den oben angefiihrten Bedingungen mog-
lich ist oder etwa schon geschieht, so wiirde ihn die Praxis der
ganzen iibrigen Welt, die sich bei ihrem Unterrichte nie auf
derlei Faktoren ausschliefilich stiitzt, Liigen strafen. Und doch
miissen diese Bedingungen gestellt werden, wenn wir eine wirk-
liche Eriverbung der Kenntnisse voraussetzen wollen; es miifite
denn sein, dafi wir, wie es richtig ist, uns auch zum Zwecke
der Erwerbung der Kenntnisse eines Buches bedienen, das fur
den Lehrer und Schiller ein guter Behelf sein wird. Der
Katechismus kann immerhin noch die Bestimmung haben,
das mit Hilfe des padagogischen Religionsbuches und des
miindlichen Vortrages Erworbene zu vertiefen und erweitern.
Der Erfolg ist heutzutage auch ganz genau meinen voran-
gehenden Ausfuhrungen entsprechend. Die Katecheten und



120

Schiller haben kein Lehrbuch, das sie leiten und unterstiitzen
wiirde zur Erwerbung der Kenntnisse, deshalb tragen jene oft
ganz willkiirlich vor und die Kinder konnen nicht einmal das
Vorgetragene sich dauernd aneignen; deshalb ist die Kenntnis
fast Nuli. Die soli nun vertieft und erweitert werden auf Grund
des Katechismus, zumal ja bei den Visitationen die Kate-
chismusnummern abgefragt werden, woraus die Erscheinung zu
erklaren ist, dah die Kinder etwas gedankenlos ableiern, was
sie nicht verstehen und was ihnen nicht in das Herz gedrungen
ist. Es ist ihnen allerdings erklart worden; jedoch um sich die
Kenntnisse zu erwerben, waren die Voraussetzungen nicht vor-
handen; um diese Kenntnisse zu vertiefen, waren eben diese, die
Kenntnisse, nicht vorhanden.

DaB der Katechismus nur die Vertiefung und Erweite-
rung der Kenntnisse natiirlich mit Hilfe des Lehrers bezwecken
kann, belehrt uns ein Blick in denselben. Da wimmelt es von:
„Was ist”, „Was versteht man unter”, WasheiBt”, „welche sind”,
„wie viele Tede”, d. h. die Hauptwahrheiten sind grbfitenteils
gegeben in Definitionen, die in ihrer Analyse eine groBe Zahl
von Einteilungen zur Folge haben. Die Kenntnis der Definiti¬
onen und Einteilungen schafft aber nicht von selbst die Vor-
stellung und den Begriff einer Sache, sondern vertieft und er-
weitert dieselben, deshalb zielt auch der Katechismus auf diese
Vertiefung und Erweiterung. Ich habe friiher eine Konzession
gemacht, indem ich sagte, daB der Katechismus iiberhaupt zur
Vertiefung und Erweiterung der Kenntnisse benutzt werden
konne, wenn nur ein entsprechender Behelf auch fiir die Erwer-
bung derselben beschaffen ist. Nun werfe ich die Frage auf: Ist
die Vertiefung der Religions\vahrheiten durch Definitionen, Ein¬
teilungen, iiberhaupt durch analytische Sondierungen fiir den
Religionsunterricht notwendig, auch von den tatsachlichen Ver-
haltnissen gefordert? Da ist natiirlich die Vertiefung des Ver-
standes auf die im Katechismus gegebene Weise durch Defi¬
nitionen etc. gemeint, denn auch ich bin fiir eine Vertiefung
des religiosen Denkens, jedoch nicht in dieser Weise. Auf diese
Frage antworte ich: Es ist gut, wenn man von einer Sache
die Definition weiB und sie auch einteilen kann; so ist es auch



121

fiir den Religionsunterricht gut und sehr zu empfehlen, wenn
man die einzelnen religiosen Begriffe definieren und einteilen
kann, sobald man die Garantie hat, daJ3 sie in der Vor-
stellung geniigend eingepragt sind, aber absolut
notwendig ist es nicht und auch nicht von den heuti-
gen Verhaltnissen gefordert, da die geringe Unterrichtszeit
das Abgeben mit Definitionen, Aufzahlungen, Begriffsentwick-
lungen etc. nicht gestattet. Warum ist es nicht notwendig?

Wir kennen tausende von Dingen, fiir die wir keine Defi-
nition und keine Einteilung wissen. Fragt man einen Schneider-
meister: „Was ist der Rock? Aus wie vielen Teilen besteht
er?” Da wird er sich verwundern! Tausende von Rocken hat er
gemacht, jetzt weih er nicht einmal, was der Rock ist! Ebenso
\venig wird eine annehmbare Definition der Schuhmacher iiber
seinen Schuh, die Kochin iiber die chemische Zusammensetzung
ihres Mehlkuchens geben konnen. Und fragen wir selbst einen
Priester, der schon lange sich mit dem Kateehismus nicht be-
schaftigte, er soli uns schnell die dogmatisch richtige Definition
von der Gnade, oder von irgend einem Sakramente, von der
Tugend etc. sagen. Er wird sie in den seltensten Fallen zustande
bringen. Oder frage man ihn um die Aufzahlung der Siinden
wider den heil. Geist. Da wird er noch seltener Auskunft geben
konnen! Ist er deshalb weniger fromm oder ist deshalb die Vor-
stellung von der Tugend, von der Gnade nicht vorhanden? Man
frage ihn einmal, was ist der Rosenkranz, was die Litanei etc.
Tausendmal hat er schon die Andacht verrichtet, aber die De¬
finition wird er nicht geben. Auch die heil. Schrift gibt uns
keine Aufzahlungen. Zu wissen, welcher der sechste oder siebente
Glaubensartikel oder die dritte oder fiinfte Bitte ist, hat den-
selben Wert, wie zu wissen, der wievielte Buchstabe m oder
q im Alphabete ist oder welches das fiinfte oder sechste Dorf
von Leifling nach Klagenfurt ist.

Ich wei6, man wird sagen: der Zweck der genau in der
Definition fixierten Wahrheiten ist der, dah das Kind sich die
Wahrheit im Namen der kirchlichen Autoritat tief einprage,
fiir das ganze Leben im Gedachtnisse behalte und sie als
Richtschnur des Lebens beobachte.



122

So handeln auch die Mohammedaner, die es als die erste
Aufgabe betrachten, die Verse des Koran den Kindern ordentlich
einzudrillen. Fiir den Mohammedaner hat dies in Beziehung zu
seiner Kultur einen Wert, da derselbe gewohnt ist, von oben
Gesetze anzunehmen, ohne sich weiters um ihren inneren Ge-
halt zu kiimmern. Es ist auch das religiose Leben bei ihnen
danach. Doch bei uns ist die Zeit der Annahme einer Doktrin
auf bloBe Autoritat hin schon langst verschwunden. Nicht nur
was die Kirche lehre, sondern warum die Kirche etwas lehre, \vill
man erforsehen und wissen. Will man dem Irrtum vorbeugen,
dann wird man dies nicht tun durch Einpragen der Defi-
nitionen, sondern den Stoff so zufiihren, daB eine richtige Vor-
stellung entsteht.

Es ergibt sich somit, daB die Vertiefung durch Definition,
Aufzahlungen etc. nach dem Vorgange des Katechismus fiir
den Religionsunterricht nicht absolut notwendig ist, und daB
wir in dem Katechismus ein Buch haben, das das nicht absolut
Notvvendige bezweckt, wahrend wir ein Buch, das richtige Vor-
stellung von religiosen Wahrheiten vermitteln soil, nicht be-
sitzen. Auf diese Betrachtung lege ich ganz besonderen Wert
und bitte die Katecheten, ihr die entsprechende Zeit zum
Studium derselben zu widmen.

IX. Betrachtung.

Die Didaktik des Katechismus. Man miiflte ein ganzes
Buch schreiben, um den Katechismus auf didaktische Richtigkeit
zu priifen. Wir wollen nur ganz kurz darliber betrachten. Die
erste Frage des groBen Katechismus fiillt gleich mit der Tiir
ins Haus: „ 1. Welches ist der notvvendigste Unterricht?” Wie
eine Preisfrage oder wie ein Ratsel steht die Frage da. Die
zweite Frage klart uns erst auf, warum der Unterricht in der
katholiscben Religion so wichtig ist. Was die katholische Reli-
gion ist, was die Religion uberhaupt ist, weiB das Kind noch
nicht. In der ersten Klasse haben wir natiirlich mit Gott an-
gefangen, in der dritten Klasse stellen wir zunachst philo-
sophische Betrachtungen an, welcher Unterricht der notvvendigste
ist, um lange spater vom lieben Gott etwas zu lernen. HeiBt



— 123

das, von den bereits vorhandenen Anschauungen des Kindes
ausgehen? Fiir unseren Gegenstand ist es natiirlich auch wichtig
zu wissen, was der Katechismus ist, und in wie viele Teile oder
Hauptstucke er zerfallt! Diese Fragen sind geeignet, um das
Gemiit des Kindes zu gewinnen, daB es sich gleichsam lech-
zend nach den weiteren Lehren des Katechismus sehnt!-

Die erste Abteilung beginnt mit der Frage: „Was heifit
christkatholisch glauben?” Die Antwort lautet: „Dafi wir alles
fiir wahr halten, was Gott geoffenbart hat und durch die
katholische Kirche zu glauben vorstellt.” Diese Frage ist z. B. fiir
einen Nichtkatholiken geeignet, der sich dafiir interessiert,
was bei den Katholiken glauben heifit. Diese Frage wissen die
meisten Kinder fliefiend auswendig, verstanden wurde sie viel-
leicht bis zu den theologischen Studien nicht. Sogar der Ausdruck:
„zu glauben vorstellt” ist nicht deutsch, sondern ein Latinismus.
Wir befinden uns oft in einer intellektuellen Tauschung, indem
wir meinen, dafi das, was fiir uns selbstverstandlich ist, von
den Kindern ohne weiteres verstanden wird. Denken wir doch
an unsere eigene Kindheit zuriick. Was haben wir uns wohl
bei den Worten: „durch die katholische Kirche zu glauben
vorstellt” selbst vorgestellt?

Dann behandelt man die schwierigen Kapitel vom Glauben,
heil. Schrift, Tradition u. s. w., um erst spater auf Gott zu
kommen. Um die Offenbarung zu verstehen, mufi ich doch ge-
nauer iiber den Urheber der Offenbarung nachdenken. Aus
seinen Eigenschaften, namentlich aus seiner Weisheit und Giite
wird mir die Tatsache der Offenbarung erklarlicher. Nr. 33 ant-
wortet, daB die katholischen Christen ihren Glauben durch das
Zeichen des heil. Kreuzes bekennen. Dies erweckt den Schein,
als ob das Bekenntnis des Glaubens notwendig von der \virk-
lichen Ausfiihrung des heil. Kreuzzeichens abhange. Die Ge-
pflogenheit, Kreuz zu machen, ist erst spater aufgekommen.

Nr. 42 antwortet auf die Frage „Was ist Gott?”: „Gott ist
ein Wesen, welches von sich selbst und unendlich vollkommen
ist.” Seit den altesten Zeiten stellen sich die Menschen Gott
als ihren Schopfer und als den Regierer der Welt vor. Und
wenn wir an Gott denken, so denken wir nicht an ein Wesen,



124

ivelches von sich selbst und unendlich vollkommen ist, sondern
an unseren Vater im Himmel, an den Schopfer und Regierer
der ganzen Welt. Das „von sich selbst und unendlich voll¬
kommen” ist erst durch Spekulation gefunden worden, indem
man nachdachte, wie muB er denn sein, da seine Werke schon
soviele Vollkommenheiten haben. Professor Spirago hat das
gefiihlt, da er in seinem Katechismus Nr. 61 sagt: „Gott
ist unser Vater im Himmel, der von sich selbst und unendlich
vollkommen und der Herr des Himmels und der Erde ist.”
Ich hatte koordiniert und einfach gesagt: Gott ist unser Vater
im Himmel, der Herr des Himmels und der Erde. Wie natiirlich
beteten die Apostel: „Ich glaube an Gott, den allmachtigen
Vater, den Schopfer Himmels und der Erde”, nicht aber an
„ein Wesen, welches von sich selbst und unendlich vollkommen
ist.” Von Nr. 43 beginnen die „Was heiBt?” Wir miissen uns
klar werden, dafi alle diese Antworten nur Erklarungen der
Begriffe „von sich selbst”, „ewig”, „unveranderlich” u. s. w.
sind. Diese Nummern haben nicht den Zweck, dem Kinde die
Griinde anzugeben, warum Gott ewig, unveranderlich u. s. w.
ist, sondern sie sagen einfach, was z. B. hoehst gerecht etc.
bedeutet. Welchen religiosen Wert diese Begriffserklarungen
haben, ist klar. Ein Beispiel: „Der Vater des N. ist sehr giitig”
heiBt: „Der Vater des N. ist voli Liebe gegen seine Kinder und
Mitmenschen; er vergonnt ihnen nur Gutes.” Wir konnen das
glauben oder nicht. Besondere Achtung werden wir deshalb
gegen den Vater des N. nicht haben. Ganz anders wiirden wir
empfinden, wenn uns jemand vom Vater des N. erzahlt, \vie er sich
vom friihen Morgen bis zum Abende fiir die Seinigen abmiiht,
wie er diesem oder jenem in der Not beispringt. Deshalb hatte
es auch beim Katechismus mehr Sinn, wenn statt nach „Was
heiBt” nach „Warum ist Gott hoehst gutig, gerecht etc.” gefragt
\viirde. Doch genug. Wir unterlassen die weitere Untersuchung
iiber den jetzigen Katechismus. Jeder Leser soli selbst den Kate¬
chismus in die Hand nehmen, seinen eigenen Verstand zurate
ziehen und namentlich sich in die Lage der Kinder hineindenken,
da wird er Unpadagogisches und Undidaktisches in Menge
finden, um nicht einen starkeren Ausdruck zu gebrauchen.



125

X. Betrachtung.

An dere Katechismen. Wir haben in Osterreich einen ein-
heitlichen Kateehismus. Doch haben viele, namentlicb in Deutsch-
land versucht, ein Religionsbuch in der Form des Kateehismus
zu verfassen. Die Klippe, an der ihre Bemiihungen seheiterten,
war eben die Katechismusform, von der sie sich nieht trennen
konnten, vielleicht auch sich zu trennen nicht wagten. Der Kate-
chismus ist eben ein Buch, das fur seine Zeit paBt und die
vom Erfinder selbst vorgezeichnete Methode verlangt; dann
modle man, wie man wolle, befriedigen wird ein Buch in der
Katechismusform nie. Vielleicht der beste moderne Kateehismus
ist: „Katholischer Kateehismus fur die Jugend von Fr. Spirago.”
Diese Arbeit, namentlich aber sein Volkskatechismus wird auch
eine sehr ergiebige Fundgrube bei der Verfassung eines allge-
meinen, ungekiinstelten Religionsbuches bilden. Der Kateehismus
Spiragos verstoBt auch hie und da gegen seine eigenen Lehr-
satze, die er in seiner Padagogik angefiihrt bat. Schon mit der
erstenFrage: „Was ist der Kateehismus?” hat Spirago seinem
Buche eine Wunde zugefugt, weil er die Frageform wahlte. Er
gibt selbst im Vorworte zu, daB er auf Verlangen vieler diese
Form wahlte, obwohl er selbst nicht dafiir war. Nun da hatte
er eben auf diejenigen, die aus den alten Stiefeln nicht heraus-
kriechen konnen, keine Riicksicht nehmen sollen!

Ganz entschieden hat aber Spirago padagogisch geirrt
dadurch, daB er in einem Buche bei der Behandlung ein
und derselben Lehre auf verschiedene Altersstufen Riicksicht
nimmt und durch dreifach verschiedenen Druck bunt durch-
einander andeutet. Seite II sagt er: „2. die fettgedruckten Satze
des GroBdruckes enthalten das Wichtigere und sind fur An-
fanger (vom dritten Schuljahr an, wo das Buch erst Verwen-
dung findet), 3. die nicht fettgedruckten Satze des GroBdruckes
sind schon fur vorgeschrittene Schiller, 4. der Kleindruck ist
fur die Schiller der obersten Klasse.” Dagegen ist hervorzu-
heben:

Nie soli \veder im miindlichen Vortrage noch im Buche
bei der Behandlung ein und derselben Lehre etwas gebot



126

werden, was zum Teile fiir die reiferen, zum Teile fiir die
weniger fahigen Kinder bestimmt ware. Wenn man bei einer
Lehre eine bestimmte Schulerzahl unterrichtet, dann muB man
die Lehre so einrichten, daB nicht nur einige sie verstehen, die
anderen aber nicht; ein und dasselbe Buch muB so verfaBt
sein bei der Behandlung eines Lehrstiickes, daB alle das
ganze Lehrstiick verstehen konnen. Nur die Lehrstiicke
konnen im Buche so geordnet sein, daB die ersteren von allen
leicht, die letzteren von den Fortgeschrittenen verstanden
werden. Diesen Grundsatz befolgen alle Biieher, nicht bloB die
Schulbiicher. Bei Spirago wechselt oft auf einer und der-
selben Zeile die Art des Druckes, z. B. Seite 63: „1. Sie (die
Kirche) mufi einig sein” — ist grofi gedruckt, die Fortsetznng:
d. h. „sie muB zu allen Zeiten dieselbe Lehre haben” ist klein
gedruckt. Das Kind hat keine Freude an einem Lehrstiick, von
dem es einen Teil nicht versteht und wo ihm eine andere Art
des Druckes sagt: „Schau, das ist nicht fiir dich, dein Kopf
faBt es nicht.” Aufierdem bewirkt der štete Wechsel im Druck
die Vorstellung von etwas Zerrissenem, Unvollkommenem.
Es ist ein aus vielen Stiicken zusammengeflickter Rock! Doch
fiir die Ablehnung eines solchen Vorganges existieren noch
andere geivichtigere Griinde. Der zweitgroBte Druck und der
kleine Druck enthalten namlich meistenteils Erklarungen und
Begrundungen und Nutzanwendungen fiir den groBen fetten
Druck, den die Anfanger zu lernen hatten. Nun gibt es aber
folgende Moglichkeiten:

1. Die Anfanger verstehen nicht das, was im grofien fetten
Druck enthalten ist; dann ware es toricht, daB sie etwas ganz
oder halbwegs Unverstandenes zu lernen hatten. Es ist schade
um die kostbare Zeit.

2. Die Anfanger verstehen das Fettgedruckte, und dann
\verden sie um so leichter die Erklarung und Begriindung und
Nutzamvendung verstehen, d. h. das Kleingedruckte.

Wenn die Anfanger das Fettgedruckte lernen sollten, da
besteht kein Grund, warum sie die Erklarungen und Begriin-
dungen im kleinen Drucke nicht lernen sollten, da sich die
Wiederholung auch auf dieses erstrecken miiBte. Somit ist die



127

Verteilung ein und desselben Lehrstiickes auf verschiedene
Altersstufen aus rein didaktischen Griinden unzutreffend.

Wenn man sagt, die Erklarung und Begriindung ersetzt
bei den Anfangern der miindliche Unterricht; dann mussen die
Kinder die Erklarung und Begriindung auch kennen; die
Kenntnis der nackten Lehre ist ja nicht geniigend. Dann kann
ich aber nicht begreifen, warum die Groljen die Erklarungen
und Begriindungen durch das Gedruckte lernen sollten, da
schon bei den Anfangern der miindliche Unterricht hinreicht,
um die Begriindung der Lehren zu vermitteln.

Im Katechismus Spiragos sind auch Sachen enthalten, die
in ein Schulbuch nicht gehoren, wie Empfehlung, Vorwort, die
Angabe der Grundlage, allerdings Mangel, die leicht beseitigt
werden konnen. Auch die von Spirago in seiner Methodik selbst
geriigten Einteilungen finden sich vor. Seite 18, Nr. 57, werden
ohne Not gleich elf Dinge fettgedruckt aufgezahlt. Wenn man
den Katechismus Spiragos studiert, dann wird man sagen, er
ist nicht nur ein Lern- und Memorierbuch, wie der Verfasser
von den Religionsbuchern verlangt, sondern auch ein Lehr-
buch! Unter den bischoflichen Empfehlungen Seite III finden
wir, daB auch der Bischof Lukas von Solecki von Przemysl den
Katechismus Spiragos als „vortreffliches Lehrbuch” bezeichnet.

Dem Katechismus Spiragos fehlen auch Bilder und
Lieder. Der Herr Professor sagt, daB er seinen Katechismus
selbst „ausprobiert habe”. „Denn bei der Herstellung eines
Katechismus mufi so vorgegangen werden, wie bei der Her¬
stellung eines Gewehres oder einer Kanone. Diese werden zuerst
in der Fabrik ausprobiert.” Nun, die Ausprobierung ist dann
wohl vom Professor Spirago, vom Erfinder des Gewehres,
selbst geschehen, ohne daB andere dabei waren. Da ist es
allerdings moglich, daB der Erfinder leicht das Ge\vehr hand-
haben konnte, wahrend es in den Handen anderer seine Wir-
kung versagen konnte. Da der Erfinder das Gewehr selbst
ausprobiert und wahrscheinlich niemand ihn grundlich kontrol-
liert hat, so ist es fraglich, ob er die Zielscheibe getroffen hat;
vielleicht hat er sich in der Treffsicherheit getauscht, oder
waren die Zielobjekte derart, daB sie leicht zu treffen waren.



128

Das Gewehr des Katechismus hatten somit mehrere Fach-
leute, namlich Katecheten ausprobieren und sich vergewissern
sollen, ob es braucbbar ist fiir alle Zielobjekte, nicht etwa bloB
fiir die Schuler an den Burger- und 'Dbungsschulen, wo sich
die Kinder von den besseren Standen einzufinden pflegen,
sondern ob das Gewehr auch die oft verwahrlosten Rangen der
Vorstadte und Gewerkschaften erreichen kann.

Hiermit soli aber durchaus nicht der Wert des verhaltnis-
mafiig ausgezeichneten Buches herabgemindert werden und der
verdiente Herr Professor wird in diesen Ausfuhrungen gewiB
auch keine Herabminderung erblicken. Sicher ist es aber, dafi
das Buch bei eventueller Einfiihrung ungleich groBere Dienste
leisten wiirde als der jetzige Katechismus, daB es aber den
Anforderungen, die man an ein Religionsbuch stellen mufi, doch
nicht entspricht.

XI. Betrachtung.

Das Urteil des Herrn Erzherzog Ferdinand. Diese
Betrachtung empfehle ich namentlich jenen Kreisen, die daraus
den ersprieBlichsten Nutzen ziehen konnten. Ich gebe sie ohne
Kommentar. Seite V des „Katholischen Volkskatechismus” von
Spirago steht geschrieben (mit notwendiger Abkiirzung):
„Kammer Sr. k. u. k. Hoheit des Durchlauchtigsten Herrn Erz-
herzogs Franz Ferdinand.

Sr. Hochwiirden Herrn Franz Spirago, k. k. Religions-
professor in Trautenau.

Seine kais. u. konigl. Hoheit der Durchlauchtigste Herr
Erzherzog Franz Ferdinand geruhte die von Euer Hochwiirden
Hochstdemselben unterbreiteten Werke:

Katholischer Volks-Katechismus etc. (samtliche Werke
Spirago s) huldvollst anzunehmen.

Der durchlauchtigste Herr Erzherzog geruhte zugleich in
die oben erwahnten Werke Ew. Hochwiirden griindliche Ein-
sicht zu nehmen, und Hochstderselbe fand diese Biicher fiir
wahrhaft geniale, zeitgemaBe, praktische Werke, fiir
wahrhaft reformatorische Leistungen auf dem Gebiete
der Katechetik. Sehr lobenswert fand Seine kais. u. konigl.



129

Hoheit das Bestreben Ew. Hochwiirden, die Fortschritte
der modernen Padagogik fiir den Religionsunterricht
zu verwerten, was ja schon so dringend notwendig
war. Fiir besonders lobenswert aber fand der Durchlauchtigste
Herr Erzherzog, daB Ew. Hochwiirden in Ihren Werken,
namentlicb in der Beispielsammlung auf die Pflege des
Patriotismus und der dynastischen Gesinnung so groBes Ge-
wicht legen.

Seine kais. u. konigl. Hoheit \viinschen den Werken
Ew. Hochwhrden die groBte Verbreitung nieht nur im engen
Kreise der Geistlichkeit, die in denselben uniibertroffene Hilfs-
biicher findet, sondern auch in den weitesten Kreisen der
christlichen Bevolkerung.

Dr. Josef von Lanyi, papstl. Kammerer,
im hochsten Auftrage.”

XII. Betrachtung.
a) Der Katechismus entbehrt auch wichtigerer Anschau-

ungsmittel, der Bilder sowie auch des religidsen Liedes. Wenn
in den Anhang die gebrauchlichsten Gebete aufgenommen sind,
warum sind nicht die noch wirksam eren Gebete in Form eines
Liedes aufgenommen?

b) Die Anhanger des Katechismus scheinen selbst nicht
zu wissen, was der Katechismus ist. Einigen ist er eine popu-
lare „Yolksdogmatik”, um die sich aber niemand kummert,
anderen wieder ein Lehr- und Memorierbuch, fiir andere hat er
wieder wenig Bedeutung; denn der Lehrer, nicht das Buch,
ist der Leitende und Fuhrende. Ebrigens die meisten von
diesen Verteidigern des Katechismus sind in einer solchen
Stellung, daB sie uberhaupt nicht die Gelegenheit gehabt haben,
langere Zeit den Katechismus und seine Fruchte zu stu-
dieren. Wenn man die Anschauungen des Dr. Katschner
und zum Teile Spiragos iiber den Katechismus liest, da
lachelt njan, wenn man im Vorworte zum Kolner Katechismus
( 1894 ) die Stelle findet: „Der Katechismus ist nicht lediglich
ein Memorierbuch fiir die Schiller, sondern er bildet in
Vogrinec, nostra culpa. 9



130

erster Reihe ein kurz gefaBtes und soweit es die Natur des
Lehrstoffes zulafit, populares Handbuch, das dem Religions-
unterrichte in Schule und Kirche zugrunde liegt.”

Dr. A. Hartl schreibt in seiner Schrift „Zur Verbesserung
des Religionsunterrichtes an den Gymnasien” 1891, Seite 11:
„Denn diese drei Dinge gehoren zusammen wie eine unzer-
trennliche Dreifaltigkeit: der Lehrplan, das Lehrbuch und der
Lehrer; diese drei bilden zusammen den Unterricht. Und wenn
unseren Schiilern in der gegenwartigen Zeit Heil werden soli,
so ist der Retter in dem Lehrbuch zu erblicken, das uns mit
dem Lehrplane wieder versohnt, von dem wir abgewichen
sind.” Bemerke dazu, dah ich nicht weiB, wie Dr. Hartl iiber
den Katechismus denkt, doch es ist interessant, daB er dieses
Gutachten auf die Aufforderung des Linzer Ordinariates ab-
gab, allerdings mit Riicksicht auf die Gymnasien; man sieht
aber, daB der Herr Professor diese Stelle wohl auch allgemein
auffassen diirfte, da die padagogischen Grundsatze des Gymna-
siums doch auch mit denen der Volksschule im groBen iiber-
einstimmen miissen.

Nachtrag.

Manchem, der gewohnt ist, in dem Auswendiglernen der
Katechismusantvvorten das Heil zu erblicken, diirfte es viel-
leicht unmoglich erscheinen, die Lehrstueke, die in dem Buche
behandelt werden, so beizubringen, daB deren Gehalt zum
dauernden Eigentum der Schuler wird.

Ich gestehe offen, daB jetzt \vohl mehr Anforderungen
an den Katecheten im allgemeinen gestellt werden miissen wie
friiher in Wirklichkeit gestellt wurden. Die Anforderung, die
heute idealiter ohne Urgenz an den Katecheten gestellt wird,
namlich mit heutigen Mitteln zum Lehrziele zu gelangen, ist
eine iibermenschliche und unerfiillbare. Mit Pfeil und Bogen
kann man nicht gegen einen Gegner ausriicken, der die
modernste Bewaffnung hat. Deshalb bemiiht man sich heutzu-
tage im Ernste iiberhaupt nicht, diesen Anforderungen nach-
zukommen. Den Anforderungen jedoch, die der Religions-
unterricht nach meinen Grundsatzen fordert, muB entsprochen



131

werden, um so mehr als sie derart sind, daB sie auch von
schivacher begabten Priestern erfiillt werden konnen,
deshalb miissen die Priester wenigstens die Grundziige der
modernen Padagogik kennen und sich in ihrem Unterrichte
danach richten, wofiir die Inspektion zu sorgen hat.

Um somit den Inhalt eines Lehrstiickes den Schiilern bei-
zubringen, wird der Priester alles das tun, was ein weltlicher
Lehrer tut, um den Kindern den Inhalt des Lehrstiickes zu ver-
mitteln. Er wird solange den Verstand und das Gemiit des
Schiilers bearbeiten und behauen, bis er seine eigene Erkenntnis
und sein eigenes Empfinden in dem Schiller zustande gebracht
hat, einem Steinmetz vergleichbar, der so lange den Marmor
bearbeitet und glattet, bis er sich in demselben wie in einem
Spiegel sieht. Nach geniigender Erklarung eines Lehrstiickes,
z. B. vom Dasein Gottes, wird er Fragen stellen, nicht immer
in gleichen Worten, sondern in verschiedenen Wendungen, um
die Wahrheit von verschiedenen Seiten zu beleuchten und den
Kindern die Gelegenheit zu geben, mit eigenen Worten ihre
Vorstellungen auszusprechen. Die Fragen werden lauten zum
genannten ersten Lehrstiick liber Gott:

Was sehen wir alles auf Erden? Konnen die Menschen
das alles machen? Wie schlieBen wir daraus, daB es ein anderes
Wesen gibt? Was sagt uns noch, daB es einen Gott gibt? Was
ist somit Gott? Warum kann es nur einen einzigen Gott geben?
Was wiirde geschehen, wenn es zwei Gotter gabe? Die Frage-
stellung kann auch anders beginnen. Manche Fragen werden
auch zur schriftlichen Ausfiihrung zu Hanse, sei es auf der
Schreibtafel oder auf dem Papiere gegeben. In der zweiten
Stunde wird immer anschlieBend an das Lehrstiick im Buch
die Wiederholung stattfinden, natiirlich in kleinen Fragen; da-
durch werden die Kinder gezwungen, auch zu Hause zu lernen,
damit sie antworten konnen. Wichtigere Kapitel, z. B. iiber
Jesus Christus oder das heil. MeBopfer wird man auch aus-
wendig lernen lassen, jedoch so, daB man der Wiederholung
mit eigenen Worten immer den Vorzug lassen wird.

Der Katechet wird nicht bloB den Inhalt eines Lehrstiickes
so erklaren, wie ein Lehrer bei der Behandlung eines weltlichen

9 *



132

Stoffes zu tun pflegt, wiewohl der gediegene Lehrer auch stets
die Eimvirkung auf das Gemiit im Auge hat, sondern ihm wird
als Seelsorger stets das seelsorgerliche Ziel vorschweben, wor-
auf iibrigens auch das Buch verweisen wird.

SchluB.

Der Religionsunterricht an der Volksschule ist der wich-
tigste und pflegt auch der erfolgreichste zu sein, da das Herz
der Kinder in der Regel rein und zur Aufnahme des gottlichen
Samens sehr empfanglich ist. Ich habe die feste Uberzeugung,
daB durch einen guten Religionsunterricht in der Volksschule
ein ganz neues vertieftes religioses Leben und dementsprechend
auch mit der hohen modernen Kultur kongruentes sittliches
Leben unter den Volkern zu pulsieren anfangen miiBte. Den
Leser bitte ich aber, daB er bei der Beurteilung meiner Grund-
satze nicht nur einzelnen Faktoren, wie z. B. dem Lehrbuche
seine Aufmerksamkeit schenke, sondern samtlichen Fak¬
toren, die dem Religionsunterrichte neue Erfolge zusichern
sollten, als Ganzem aufgefaBt, damit er sich ein klares Bild
iiber meine Anschauungen verschaffe.

II.
Der Religionsunterricht an den Mittelschulen.

Allgemeines. Unter den Mittelschulen verstehe ich nament-
lich die zahlreichsten Mittelschulen, die Gymnasien. An den
librigen Mittelschulen wird der Religionsunterricht mehr oder
weniger nach den gleichen Gesichtspunkten zu erteilen sein.
Hier will ich jmich sehr kurz fassen, da ich voraussetze und
auch fiir das richtige Verstandnis dieser Ausfiihrung fordere,
dafi das, was ich iiber den Religionsunterricht an der Volks¬
schule geschrieben habe, gelesen und erwogen wurde.
Es ist iiberhaupt kein wesentlicher Unterschied zwischen den
Arten des Religionsunterrichtes an der Volks- und Mittelschule.
An der Mittelschule wird der Unterricht Rucksicht nehmen
auf den weiteren geistigen Horizont, der dem Mittelschiiler
eigen wird. — Audi der Absolvent der Volksschule kann eine



133

gewisse Bildung erreiohen; jedoch wird er es sehwerlich soweit
bringen, um Interesse und Verstandnis fiir wissenschaftliche
Werke zu besitzen, wahrend Zeitungen und Broschiiren in ihm
einen willkommenen Leser finden. Der Absolvent des Gymna-
siums findet in den Tagesblattern und Broschiiren keine Zugkraft
von entscheidender Bedeutung, sondern er wird, um seine An-
schauungen zu klaren, zu wissenschaftlichen Produkten greifen.
Wahrend sich somit der Unterricht an der Volksschule zum
Ziele setzen wird, die religiose Uberzeugung so tief in das
Herz zu versenken, dafi die Angriffe auf die Religion durch
die Presse, Vortrage etc. nichts anhaben kdnnen, wird die
religidse Erziehung wahrend des achtjahrigen Besuches des
Gymnasiums so befestigt, dafi auch die Angriffe, die unter der
Pahne der Wissenschaft vollfiihrt werden, den Jiingling zum
Aufgeben seiner Religion nicht umstimmen konnen. Die Reli¬
gion wird am Gymnasium in moglichst vollkommener Weise
unterrichtet, d. h. so, dafi die in der Seele des Jiinglings vor-
handene religiose Anlage zur moglichst vollkommenen Liebe
zu Gott, zu sich und den Geschopfen ausgebildet wird. Der
Gymnasiast, der auf Kosten des Volkes seine Studien macht
und berufen ist, einstens dem Volke als Fiihrer zu dienen,
mufi auch in religioser Beziehung sich hervortun; seine Reli-
giositat mufi eine viel feinere und intelligentere sein; bei ihm
mufi sich zeigen, dafi er Gott in špiritu et veritate dient.

Der Religionsunterricht am Gymnasium ist sehr wichtig,
da sich aus den Schulern des Gymnasiums die gesamte hohe
Intelligenz rekrutiert; deshalb ist man vollstandig berechtigt,
die Untersuchung iiber den religiosen Indifferentismus auch
auf das Gymnasium, die Erziehungsstatte der Intelligenz, zu
erstrecken.

t)ber den Religionsunterricht an unseren Gymnasien
schrieb der leider im Jahre 1903 zu friih verstorbene Uni-
versitatsprofessor in Prag, Dr. Virgil Grimmich, ein Werk,
betitelt: „Der Religionsunterricht an unseren Gymnasien’’, Ver-
lag Fromme, Wien 1903. Nach meiner Meinung diirfte es in
Osterreich keinen Religionsprofessor geben, der nicht nur das
Buch gelesen, sondern auch mit Nutzen studiert hat. Fiir den



134

Religionsunterrieht am Gymnasium soli sich auch der ganze
iibrige Klerus interessieren. Ein guter Unterricht am Gym-
nasium wiirde fiir die Kirche ungleich mehr bedeuten, wie
etwa eine katholische Universitat oder irgend eine andere Er-
rungenschaft. Leider hat der Herr Professor etwas zu umfang-
reich das Buch angelegt, was viele vom vollstandigen Durch-
lesen des Buches absclireckt. Kleineren Umfang hatte er durch
Auslassen mancher Zitate erreicht. Ich will gleicb hier jene
Punkte in dem Bache hervorheben, mit denen ich nicht ein-
verstanden sein kann, allerdings sind dies Punkte von Be-
deutung. In diesem Kritikversuch des ausgezeichneten Werkes
werden dem Leser bereits manche meiner Leitsatze des Reli-
gionsunterrichtes klar werden.

a) Seite 60 seines Buches gibt uns Professor Dr. Grim-
mich als Aufgabe des Religionsunterrichtes an den Mittel-
schulen an: „Dem Schiller die Ansatze und Grundlagen einer
einheitlichen christlichen Welt- und Lebensanschauung zu ver-
mitteln, ihm Anregungen zu geben und Sinn fiir ein selbst-
tatiges Mitarbeiten an der Konsolidierung seiner religiosen
Anschauungen beizubringen, ihm Verstandnis fiir religiose
Probleme und ein ruhiges, besonnenes Urteil in Fragen solcher
Art zu verschaffen, dazu soli sich der Religionsunterrieht des
Gymnasiums vor allem berufen fiihlen. Er soli den Schiller
wiederholt aufmerksam machen, wie die Menschheit sich immer
wieder dieselben metaphysischen und ethischen Probleme stellt
und auf die verschiedenste Weise zu losen sucht, wie aber
der Inhalt der christlichen Offenbarung die erhabenste und
den Menschen am meisten begliickende Losung dieser Probleme
bietet.”

Seite 6 3 sagt er, nachdem er den einseitigen Intellektua-
lismus verurteilt hat: „Religiose Bildung, das Endziel des
Religionsunterrichtes am Gymnasium, deckt sich also nicht mit
religiosem Wissen. Letzteres ist als solehes nicht jener feste
und unverlierbare Bestandteil der Personlichkeit, welcher der-
selben innere Festigkeit, spontanes Leben und zielbewufites
Streben verleiht. . . . Anderseits ist aber die religiose Durch-
bildung des Gemutes- und Willenslebens die beste Biirgschaft



135

dafur, dafi der Mensch sich von ihnen angetrieben fiihlt, seine
religiose Weltanschauung immer vollstandiger auszubauen, seine
religiosen Kenntnisse zu klaren, zu festigen, zu erweitern: „moreš
primum, mox sapientiam disce, quae sine moribus male dis-
citur”, war ein Grundsatz der Stoa.” Ich fiige gleich hier hinzu
auch ein Grundsatz der Handlungsweise Christi, der Apostel
und der ersten Christen. Die Darstellung Seite 63 kommt viel
naher der richtigen Aufgabe des Gymnasialunterrichtes und ist
durchaus nicht identisch mit der ersten Seite 60 gegebenen Dar¬
stellung: „Dem Schiller die Ansatze und Grundlagen einer
einheitlichen christlichen Weltanschauung.zu vermitteln.”
Nach meinem Dafiirhalten ist diese Darstellung der Aufgabe des
Gymnasialunterrichtes zum Teile sogar falsch. Wir werden doch
die Schiiler nicht als Zweifler und religiose Forseher aus dem
Gymnasium entlassen, die am Gymnasium nur „Ansatze zur
christlichen Welt- und Lebensanschauung, Anregungen zum Mit*
arbeiten an der Konsolidierung der religiosen Anschauungen,
Fahigkeit zur Losung religioser Probleme” erhalten sollten!
Nein, wir diirfen nicht damit rechnen, dafi nach dem Gymnasium
die Konsolidierung der religiosen Anschauungen erst statt-
finden soli, sondern die religiose Erziehung mufi relativ voll-
endet sein, die religiosen Anschauungen miissen konsolidiert,
das religiose Problem fiir den Abiturienten schon gelost sein,
wir miissen aus dem Gymnasium einen jungen religiosen Mann
entlassen, der vom religiosen Standpunkte aus das Weltleben
samt allen einzelnen Phasen desselben betrachtet. Im Kampfe um
das tagliche Brot und bei dem iiblichen Weltgetriebe findet
er auch in der Regel keine Gelegenheit, um religiose Probleme
zu losen. Wennich Gelegenheit hatte, mitwievielenDingen wiirde
ich mich abgeben?! Wie die Durchschnittsbildung durch Vollen-
dung der Gjmmasialstudien abgeschlossen werden mufi, namlich
was die erziehlicheMitwirkung der staatlichenErzieher anbelangt,
so mufi auch die religiose Erziehung, was die Tatigkeit der
Religionslehrer anbelangt, eine abgeschlossene, fertige sein,
die wohl hoffen, nicht aber rechnen darf auf die eventuelle
Vervollkommnung im Leben. Die Universitat ist nicht dazu da,
im allgemeinen zu bilden, sondern um den einzelnen in be-



136

sondere Wissenschaftszweige einzufiihren. Die Theologie ist
nicht zunachst dazu da, um religios zu erziehen, sondern um
den Studierenden tiefere, kritische Kenntnis der Religionswahr-
heiten zu vermitteln. Auch die Theologie setzt im allgemeinen
bereits religios erzogene Kandidaten voraus oder solite sie
ivenigstens voraussetzen, \vas ihr aber mit Riicksicht auf die
tristen Erziehungsresultate an der Volksschule und am Gym-
nasium nicht angeraten werden kann; dies ist auch der Grund,
warum man nicht zugeben darf, daB unter den jetzigen Ver-
haltnissen den Theologiestudierenden iiberhaupt keine religiose
Erziehung in Seminarien zugute kommen solite, sondern daB
sie gleich anderen Studierenden volle Freiheit geniefien
sollten.

Besser ist die Darstellung der Aufgabe auf Seite 63,
die ich schon friiher zitiert habe. DaB „die religiose Durch-
bildung des Gemiits- und Willenslebens die beste Biirgschaft
dafiir ist, daB der Mensch sich von ihnen angetrieben fiihlt,
seine religiose Weltanschauung immer vollstandiger auszu-
bauen etc.” ist gleichbedeutend mit dem, was ich iiber den
Wert der religiosen Terfassung in den Kapiteln iiber die Yolks-
schule geschrieben habe. Nur ist die praktische Ausfuhrung der
Durchbildung des Gemiits- und Willenslebens nach meinen
Prinzipien eine viel intensivere und allgemeinere; das durch-
bildete Gemiit und der durchbildete Wille ist fiir mich die
Bedingung zu einer erfolgreichen Aufnahme der Wahr-
heit. Allerdings gehen der Gemiits- und Willensbewegung Er-
kenntnisse voraus, jedoch diese Erkenntnisse sind entnommen
dem natiirlichen oder bereits verstandenen Erkenntnisgebiete.

Dr. Grimmich gibt in riihmlicher Weise auch die Mittel
an, wie das Gemiits- und Willensleben durchbildet vverden
soli. Seite 65 sagt er, daB der Religionsunterricht die Schop-
fungen der Dichtkunst, der Tonkunst und der darstellenden
Kunste, soweit es nur moglich ist, in den Dienst der religiosen
Gemiitsbildung stellen soli. Die heutigen Religionslehrer emp-
finden ebenfalls die Notwendigkeit, mehr auf das Gemiits- und
Willensleben zu wirken, jedoch sie kennen nicht die Wege, wie
dies geschehen soli. Professor Grimmich nahert sich dem



1 37

richtigen Wege, indem er fiir den katholischen Religionsunter-
richt am Obergymnasium ein Lesebuch in drei Abteilungen
vorschlagt, und zwar nach Seite 247:

I. Abteilung fiir die dritte Religionsstunde der achten
Klasse: „Sorgsam ausgewahlte Texte aus der heil. Schrift, teils
in guter tlbersetzung, teils mit lateinischem oder griechischem
Text, und zwar aus den Psalmen, Job, den Propheten und
didaktischen Biichern des alten Testamentes und nach oben
aufgestellten Gesichtspunkten ausgewahlte Abschnitte aus den
Evangelien und Stellen aus den apostolischen Briefen”;

II. Abteilung fiir die fiinfte Klasse: „Eine nach padagogi-
scben, nicht theologischen Gesichtspunkten getroffene Auswahl
von Texten aus der Apostelgeschichte, aus den apostolischen
Vatern, aus den Apologeten und Kirchenvatern im Original-
texte oder in guter Ubersetzung, eine sorgsam ausgearbeite
Anthologie von kirchlichen Hymnen und zum mindesten den
Kanon der heil. Messe im lateinischen Texte mit kurzen
Notizen”;

III. Abteilung: „Eine Auswahl von Texten oder Zitaten
(sittlich-religiosen Inhaltes) aus der altklassischen und christ-
lichen Literatur aller Jahrhunderte, geordnet etwa nach den
Hauptteilen des Lehrbuches der Religionslehre fiir die siebente
oder achte Klasse.”

Tatsachlich wiire dies ein grofier Belielf fiir die Gym-
nasiallehrer des Religionsunterrichtes, ein bestimmter Weg-
"vveiser jedoch nicht. Ubrigens verfiigen die heutigen Biicher
oft iiber iiberfliissige Zitate aus allen oben genannten Quellen
und doch kommt der Unterricht nicht weiter, da eben die
fundamentale Anschauung, wie auf das Gemiit eingewirkt
werden soli, fehlt und auch nicht von Dr. Grimmich
hinreichend illustriert wurde.

b) Die Stellung des Professors Grimmich zum Lehrbuch.
Fiir die sechste, siebente und achte Klasse will er ein Lehr¬
buch in drei Abteilungen, deren jede 70 bis 100 Seiten fassen
und die Glaubens- und Sittenlehre und Apologetik behandeln soli.
Das Lehrbuch soli nach ihm ein kurzgefafites Protokoli sein iiber
den miindlichen Unterricht. Es ist richtig, das Lehrbuch soli



138

fiir den Schiller ein Protokoli des miindlichen Unterrichtes,
jedoch fiir den Lehrer gleichzeitigein Wegweiser, fiigen
wir hinzu, vielleicht auch ein Protokoli sein, verfafit von der
gesamten Religionslehrerschaft nach padagogischen Prinzipien.
Mit Riicksicht auf den Schiller mufi das Buch ein Protokoli sein,
das nicht nur Schlagvvorter und Unterrichtsresultate,
sondern den ganzen psychologischen Zusammenhang des idealen
(nicht des wirklichen!) miindlichen Vortrages enthalt und in
geivandter, zu Herzen dringender Sprache geschrieben ist. Fiir
das Gymnasium, wie iiberhaupt fiir die Schule, eignet sich nicht
ein totes Buch. Dafi es nicht zu umfangreich werde, kann da-
durch vorgesorgt werden, dafi das Unwesentliche nur kurz,
pauschaliter behandelt wird.

Fiir das Untergymnasium will der Herr Professor den
Katechismus, allerdings mit Erklarungen und Notizen versehen,
eingefiihrt ivissen. Meine Ansicht iiber den Katechismus ist aus
dem friiher Gesagten bekannt.

c) Konzentration des Unterrichtes. Von Seite 10 an ver-
langt Dr. Grimmich auch von anderen Fachlehrern des Gym-
nasiums, dafi sie in ihrem Unterrichte dem Religionsunterrichte
an die Hand gehen sollten. Sonst ware es kein Wunder, wenn
christliche charakterfeste Manner mit christlicher Uberzeugung
und christlichen Lebensmaximen unter den Gebildeten immer
seltener mirden! Er verlangt fiir den Religionsunterricht die
zentrale Stellung und zitiert Seite 24 Wolf: „Der Religions¬
unterricht wiirde einen schweren Standpunkt haben, wenn in
den iibrigen Stunden so gut wie keine religiosen Anklange er-
tonen, wenn selbst in solchen Fallen, wo der Unterrichtsstoff
gebieterisch die Beziehung auf christliche Religion verlangt,
die Gelegenheit zu dieser Beziehung nicht bemerkt oder ab-
sichtlich nicht benutzt wird.” Der Verfasser selbst aber spricht
Seite 48: „Entweder — oder: entweder eine Religionslehre,
welche durch Konzentration in das Ganze des Gymnasialunter-
richtes eingegliedert ist, oder gar keine Religionslehre als
Unterrichtsgegenstand an einer Anstalt, deren Lehrplan sie nur
insoferne kennt, als sie \vie eine Etikette zur Tauschung vieler,
jedenfalls aber zum sittlichen Nachteile der Jugend selbst in



139

den Zeugnissen an der Spitze aller Unterrichtsgegenstande
genannt wird.” Die Folgerung ist doch eine hyperbolische und
zu wenig iiberlegte. Hangt alles von der Konzentration, d. h.
von der innigen Verbindung der weltlichen Facher mit der
Religion ab? Dazu waren religiose, sogar konfessionelle Gym-
nasien notwendig. Nicht einmal an geistlichen Gymnasien pflegt
diese Konzentration zu geschehen, die iibrigens glaubige Pro-
fessoren voraussetzt. Um solche zu finden, ist aber wieder
ein erspriefilicher Religionsunterricht an den Gymnasien not-
wendig. Heutzutage geschehen sogar unzweideutige, der Reli¬
gion nicht gewogene Anspielungen auf den Religionsunterricht.
Werden auch \vir folgern „entweder — oder”? Hatte sich der
Herr Professor die Frage gestellt, wie wird der Mensch reli¬
gios oder wie erlangt der Gymnasiast eine tiefe und moglichst
vollkommene Religiositat, die eben das Endziel des Religions-
unterrichtes am Gymnasium ist, so hatte er nicht so vieles von
der Konzentration abhangig gemacht. Doch gesetzt den Fali,
es wurden die Professoren in ihren Fachern stets auch auf
religiose Tatsachen hinweisen, so wird fiir diese Konzentration
auch gefordert, dali die Schiller religios sind, dali sie das vom
Lehrer Hervorgehobene auch religios verwerten konnen. Nicht
die Wissenschaft macht den Menschen religios, son-
dern ein religioser Mensch durchschaut die Wissen-
schaften vom religiosen Standpunkte. Die Wissenschaft
kann nur den religiosen Sinn vertiefen, indem durch sie
gleichsam der Vorhang hinvveggezogen wird, um das religiose
Auge auch unbekannte Gebiete schauen zu Iassen. Deshalb
ist die Konzentration wohl sehr wiinschenswert, je-
doch nicht so allgemein erforderlich.

d) Der Religionslehrer. Seite 250 zitiert das Buch Grim-
michs eigentumlicherweise: „Aller Erfolg des Religionsunter-
richtes liegt in der Person des Lehrers, und wenn diese auch
fiir die anderen Gegenstande von Wichtigkeit ist, so ist sie
fur unseren Unterricht geradezu die Haupt-, wenn nicht die
einzige Bedingung des Gelingens.” Er behandelt dann, was der
Lehrer alles im Auge zu behalten hat: die individuelle Eigenart
des Schiilers mit ihren Fahigkeiten und Bediirfnissen, das



140

Leben im Eltern- oder Kosthause und id der Sciiule, den Lehr-
korper der Anstalt, die Gesellschaft und die Zeit mit ihren
eigentiimlichen Richtungen intellektuellen, asthetischen, ethi-
schen und sozialen Lebens, die Lekture, die Betatigung des
katholischen Glaubenslebens in der Teilnahme am Gottesdienste
und im Gebrauche der Gnadenmittel.

Dies ist sehr richtig, man soli danach streben, dafi man
tiichtige, in jeder Beziehung fahige Religionslehrer anstelle.
DaB die Personlichkeit des Lebrers jedoch die „Haupt-, wenn
nicht die einzige Bedingung des Gelingens” ware, das konnen
wir fiir die jetzige Einrichtung des Religionsunterrichtswesens
an den Gymnasien in jenen Fallen, wo der Erfolg teilweise
gelungen ist, gelten lassen, im allgemeinen aber nicht.
Wo gelingt ubrigens die religiose Erziehung? Es gibt ja Reli¬
gionslehrer, die wirklich die Fahigkeiten besitzen, die der
Beruf fordert, doch sie konnen sich eines sicheren allgemeinen
Erfolges nicht riihmen. Somit wird es doch nicht so sehr an der
Personliclikeit des Lehrers liegen! tlbrigens konnen wir etwa nur
zur Halfte rechnen auf ideale Religionslehrer?! Grimmich
zitiert selbst Seite 112 den Professor Dr. A. Hartl: ,,Diese
drei Dinge gehoren zusammen wie eine unzertrennliche Drei-
faltigkeit: der Lehrplan, das Lehrbuch und der Lehrer. . . .
Wenn unseren Schiilern in der gegenwartigen Zeit Heil werden
soli, so ist der Retter in dem Lehrbuch zu erblicken, das uns
mit dem Lehrplane wieder versohnt, von dem wir abgewichen
sind.” Somit kommt viel, jedoch nicht alles auf den
Lehrer an!

Nachdem ich hier kurz zur Orientierung des Lesers jene
Punkte hervorgehoben habe, in denen ich mit dem ausge-
zeichneten Werke Dr. Grimmichs nicht flbereinstimme, will
ich gleich hier meine Grundsatze aufstellen, die zum ge-
wiinschten Unterrichtsziel am Gymnasium fiihren konnten:

1. Der Religionsunterricht baue nicht auf irgend
welche aufiere Nachhilfe, sondern miisse sich in sich
selbst angesichts der dargebotenen Wahrheiten genug
starkfiihlen, dieJiinglingefurdieSacheGottesdauernd
zu gewinnen.



141

2. Man bedenke die geringe Stundenzahl und den
schon bei den Volksschulen erwahnten Umstand, daB
der Verstand der Schiiler durch einen weit grofieren
Zeitraum von anderen Gegenstanden okkupiert ist,
darum nur schwer die Zeit und auch die Neigung fin-
det, sich in den religiosen Unterricht zu vertiefen.
Man wird deshalb solche Mittel anwenden, dafi der
Schuler gezwungen wird, sich mit den religiosen
Fragen zu beschaftigen.

3. Man rechne auf eine mittelmaBige Tiichtigkeit
des Lehrers und mache nicht den ganzen Erfolg vom
Lehrer abhangig. Man sorge fiir einen verniinftigen
Lehrplan und gute Lehrbiicher; unterrichte nament-
lich auf Grund der heil. Schrift, wirke auf das Ge-
miit und Willensleben durch religiose Lekture ein.

4. Sorge dafur, dafi das auBere Auftreten der
Kirche dem wahren Fortschritt der Neuzeit entspreche
und der Schuler nicht eine gewisse Furcht empfinde,
die zwar wahren Lehren einer in ihrem auBeren Auf¬
treten jedoch riickstandigen Kirche anzunehmen und
zu bekennen.

5. Beachte beim Unterrichte alle padagogischen
Grundsatze und verlange auch vom Lehrer, daB er die
notwendige Eignung besitze.

6. Man uberzeuge sich, daB eine fachmannische
Inspektion notwendig ist.

7. Sorge dafiir, daB den Schulern gute christliche
Lekture zu Gebote stehe — durch Griindung von Biblio-
theken — und daB gute Gebetbiicher in den Handen der
Schuler sich befinden und armere diese Gebetbiicher
gratis bekommen.

8. Sorge fiir Behelfe fiir den Anschauungsunter-
richt und pflege den religiosen Gesang.

Ad 1. Wir sind ganz allein auf uns selbst angewiesen; dies
zeigt die ganze Konstellation der Zeit. Wir diirfen uns nicht auf
die Forderung des konzentrischen Unterrichtes verlegen, weil
eine solche Forderung unerfiillbar ist. Wir miissen trachten,



142

namentlich die Grundpfeiler der Religion tief in das Herz des
Jiinglings zu versenken und auf diesen Grundpfeilern das
librige Religionsgebaude aufzubauen. Die Grundpfeiler sind:

a) Gott, ji) Jesus Christus, y) die Kirche, d) das Sitten-
gesetz. Wir werden uns bemiihen, dem Jiinglinge die Lehre
von Gott in seiner ganzen Grofie und Liebe, von Jesus Christus
in seiner Erscheinung und in seinem Wirken, von der Kirche
als der weiteren Exekutive der Mission Christi, vom Sitten-
gesetz als dem AusfluB des gottlichen Willens., geoffenbart durch
das natiirliehe Licht der Seele und das iibernatiirliche der
christlichen Offenbarung, beizubringen. Bis zur achten Klasse
werden wir immer bauen, ohne die Angriffe abzuwehren, so
dah nach der Vollendung des Baues die feindlichen Angriffe
von selbst zuriickgewiesen werden. Das Gegenteil der Wahrheit
mufi als Verirrung des Verstandes, entsprungen der Bosheit
des Willens oder verschuldeter oder unverschuldeter Un-
kenntnis, von selbst erscheinen. Nicht Sucher der Wahr-
heit, sondern Besitzer der Wahrheit, der jeden Ubergriff
auf sein Besitztum zuriickweist, mufi der Schiller sein, der das
Gymnasium verlafit.

Ad 2. In der Woche sind nur zwei Stunden fiir den
Religionsunterricht bestimmt. Die Folge davon ist, dafi der
Schiller 12- bis 15mal mehi* von anderen Fachern in Anspruch
genommen wird, und dafi die religiosen Eindriicke von anderen
Erkenntnissen fast erdriickt werden. Aufierdem halte man sich
vor Augen, dafi der Schiller nicht immer ein zur Aufnahme
der vorgetragenen Lehren willfahriges Geschopf ist. Gerade
wahrend der feierlichen Religionsstunde meditiert er vielleicht
ilber den Gegenstand, aus dem er in der nachsten Stunde
gepriift wird. Oft treibt er auch offenkundig Allotria. Wir
miissen somit jene Mittel anwenden, die auch andere Facher
amvenden, namlieh schriftliche Arbeiten und religiose Vortrage.
t ber den Wert der schriftlichen Arbeit habe ich schon friiher
geschrieben. Schriftliche Arbeiten verlange ich fiir das ganze
Gymnasium, allerdings nicht schriftliche Arbeiten, wie sie hie
und da wohl gegeben werden, namlieh solehe, welche die miind-
liche Priifung ersetzen, vielleicht im Semester einmal gegeben



143

werden und sich auf gewisse Kapitel des Lehrbuches erstrecken.
Die haben einen minimalen Wert. Ich fordere schriftliche Ar-
beiten fiir zu Hause, daB namlich Themata gegeben werden,
liber die der Schiller nachzudenken hat. Diese schriftlichen
Arbeiten werden den Wert haben:

1. DaB der Schiller sich zu Hause mit religiosen Stoffen
befafit, tiefer iiber sie nachdenkt und sich besser dieselben
einpragt;

2. daB der Lehrer sich ein klares Bild entwerfen kann
iiber den religiosen Stand seines Schiilers;

3. daB der Schiller die Gelegenheit bekommt, sich iiber
religiose Themata praziser auszudriicken und zu schreiben,
was von eminentem Werte ist;

4. daB die Klassifikationsnote leichter zu eruieren sein wird.
Aus der schriftlichen Arbeit wird auch der FleiB des Schiilers
zu entnehmen sein.

Es gibt eine Unzahl von Themata, die von den Schiilern
leicht und mit Freude ausgefiihrt werden. Fiir die achte Klasse
mochte ich Themata stellen, wie z. B.:

1. Erkenntnis Gottes in der Natur, 2. welche Bedeutung
hat die Religion fiir das Volk, 3. wie unterscheidet sich die
altklassische Religion von der christlichen, 4. wie die alttesta-
mentliche von der christlichen Religion, 5. das Leben des Men-
schen mit Religion, 6. ohne Religion, 7. praktische Ausarbeitung
der in den Kapiteln x, y der „Nachfolge Ohristi von Th. v.
Kempen” enthaltenen theoretischen Lehren, 8. warum sind
in der Kirche auch MiBstande vorgekommen, 9. meine religiosen
Vorsatze fiir das Leben, 10. das Lebensende, wie ich mir es
wiinsche, 11. was hat man in Versuchungen zu tun, 12. der
Priester, der Troster am Krankenbette, 13. die Nachstenliebe
bei den heidnischen, bei den christlichen Volkern, 14. wie hat
sich die moderne „Humanitat” entwickelt, 15. Schaden des
Alkohols fiir das religios - sittliche Leben, 16. Homilien,
17. etc. etc.

Der miindliche Vortrag soli fiir die siebente und achte
Klasse bestimmt sein. Er hat zunachst jene Bedeutung wie die
schriftlichen Arbeiten, da er ja zunachst schriftlich verfaBt und



144

dem Religionslehrer zur Korrektur iibergeben werden
mufi; weiters soli er bezivecken, dafi sich der Schiller gewohne,
seine religiose Uberzeugung auch vor seinen Kommilitonen zu
bekennen. Ich wiirde auch statt der sonntaglichen Exhorten
einen Schiiler selbsfc vortragen lassen, etwa eine Viertelstunde
hindurch, worauf ich noch meine eigenen Zuspriiche und Er-
klarungen hinzufiigen wiirde. Der štete Wechsel der dazu
noch aus der Mitte der Schiller gewahlten Vortragenden wiirde
grofies Interesse erwecken und auch gegenseitige Erbauung
befordern.

Ad 3. Wir werden auch nicht rechnen auf ideale Religions¬
lehrer am Gjmnasium, weil dies eine unerfullbare Forderung
ist, wiewohl wir durchaus verlangen miissen, dafi die Religions¬
lehrer die Priifung nicht nur theoretisch ablegen, sondern dafi
sie auch praktisch dazu herangezogen werden, etwa nach den
Vorschlagen des Professors Dr. Grimmich. Doch auch hier
miissen wir die Bemerkung beifiigen, dafi es nicht immer
richtig ist, dafi diejenigen, die ein katechetisches Seminar be-
sucht haben, oder uberhaupt dazu praktisch angeleitet wurden,
gerade die fahigsten Lehrer sein miifiten. Es ist mehr notwendig,
daB der Lehrer von den Aufgaben des Religionsunterrichtes
durchdrungen ist und auch genug Willen hat, diese Aufgaben
zu erfiillen. Doch von tuchtigen Lehrern verlieren viele im Alter
entweder durch Krankheit oder durch andere Umstande ihre Ener-
gie, so dafi ihre Personlichkeit wenig zur Erziehung der religiosen
Charaktere beitragt. Sie zu entfernen, ist nicht immer angezeigt.

Alle diese Umstande pladieren dafiir, daB ein gutes Lehr-
buch notwendig ist. Dieses darf nicht katechismusartig verfaBt
sein, sondern nach didaktischen Grundsatzen. Beziiglich der
Volksschule habe ich gefordert, daB das Religionslehrbuch durch
Mitwirkung samtlicher Katecheten in der dortselbst ange-
deuteten Weise verfaBt sein soli. Das ist dort notwendig,
weil wir kein einziges Buch haben, das uns als Muster dienen
konnte. AuBerdem verlangt die Verfassung des Lehrbuches fiir
die Volksschulen eine viel grofiere Erfahrung und eine viel
groBere Meisterschaft, um in die Herzen der Kleinen Eingang
zu finden. Ferner ist das Schiilermaterial an der Volksschule



145

sehr versehieden, so dafi ein Buch von einem Einzelnen, der
eine beschrankte Erfahrung liber die Schiller hat, nicht alle zu-
friedenstellen kann. Das Gymnasium hat mehr oder weniger
auf gleicher geistiger Stufe stehendes Schiilermaterial, da der
Anfnahme eine Priifung vorangeht; deshalb kann hier ein Buch
von einem Einzelnen verfafit leichter entsprechen als an der
Volksschule. Fiir die Glaubens- und Sittenlehre haben wir ein
Meisterwerk, namlich Spiragos Volkskatechismus, ein geniales
Werk, dem man von allen Seiten groBe Beachtung entgegen-
gebracht hat. Es ist nicht notwendig, liber die Bedeutung des
Buches weitere Worte zu verlieren. Allerdings ist das Buch in
dem jetzigen Umfange nur zu gebrauchen fiir den Fali, daO
der Lehrer selbst manches auslaBt, was aber wieder Anlafi
zu mancher Willkiirlichkeit geben wiirde. Am besten ware es,
wenn der Verfasser oder sonst ein bevollmachtigter Religions-
lehrer den „Volkskatechismus” nicht beziiglieh der Anlage oder
des Haupttextes umandern wiirde, sondern von der Vielheit
der oft psychologisch unverbundenen Gedankenschatze die un-
bedeutenderen weglassen, die Erklarungen und Begriindungen
in einen systematischen Zusammenhang bringen wiirde. Ich
wtirde mich gliicklich schatzen, wenn ich alle diese im Volks¬
katechismus angesammelten Gedanken im Gedachtnisse hatte.
Verlangen wir somit auch von den Gymnasiasten nicht zuviel.
Es ist auch nicht ganz richtig, zur Illustrierung ein und der-
selben Sache allzu viele Beispiele anzuwenden.

In Spiragos Volkskatechismus haben wir ein Meisterwerk,
das die ganze Welt, auch sehr viele Bischofe als solches anerkannt
haben. Warum soli man dieses Meisterwerk nach Anpassung
der Form den Schiilern vorenthalten ? Sobald von einem an-
deren ein besseres Buch geschrieben wird, dann werden wir
dieses einfuhren. Der Volkskatechismus hat mit dem Katechis-
mus in der heutigen Volksschule den Namen gemein, sonst
nichts Wesentliches.

Die Apologetik ist erst in der achten Klasse einzufiihren.
nachdem in den friiheren Klassen der religiose Bau bereits
vollendet worden ist. Ist die Festung fertig, fiirchtet man nicht
so sehr den Feind, wie wahrend des Baues.
Vogrinec, nostra culpa. 10



146 —

Fiir die Apologetik haben wir kein vorbildliches Buch,
obwohl wir fiir dieselbe Quellen von musterhafter Beschaffen-
heit besitzen. Der franzosische Priester Segur hat ein herr-
liches, moglichst populares apologetisches Werkchen verfaBt, in
sehr anziehender Form. Fiir die deutschen Verhaltnisse ist es
bearbeitet von Miiller und fiihrt den Titel: „Antworten auf
die Einwiirfe gegen die Religion”.

Der Franzose versteht, auf den Verstand und das Gerniit
gleichzeitig einzuwirken; deshalb hat das Biichlein die Wande-
rung durch die ganze Welt gemacht. Fiir die kurze Unter-
richtszeit in der achten Klasse ist es sehr geeignet und wird
ungleieh mehr nutzen, als die gelehrten Biicher des Ober-
gymnasiums.

Fiir die Offenbarungsgeschichte soli man kein eigenes
Lehrbuch einfiihren, sondern diese soli auf Grund der
Heil. Schrift gelehrt werden; der Lehrer wird nur zu
einzelnen Kapiteln notwendige Bemerkungen dik-
tieren. Die Umrisse des heil. Landes werden auf die Tafel
gezeichnet. Die Schiiler miissen sie nachzeichnen. Beim Lesen
der heil. Schrift wird die Einleitung zu einem Buch z. B. iiber
Ursprung, Sprache etc., sowie der pragmatische Zusammenhang
kurz skizziert und von den Schiilern notiert. Der Lehrer wird
sich bemiihen, dem Schiiler das Verstandnis fiir die Zeitverhalt-
nisse beizubringen, in denen sich z. B. ein biblisches Kapitel
abspielt. Wissenschaftliche Abhandlungen mitZahlen und Namen
verfehlen den Zweck.

Man sei nicht zu angstlich, um zu glauben, der Schiiler
werde Argernis nehmen an manchen Stellen der Heil. Schrift.
Ich hatte nichts dagegen, wenn solche Kapitel einfach ausge-
lassen wiirden. Meine Anschauung ist es aber, man soli dem
Schiiler die Heil. Schrift ganz bieten, er soli nicht spater hdren
oder selbst erproben, dali er nur Teile der Heil. Schrift studiert
habe. Warum hat man ihm etwa den iibrigen Teil vorenthalten,
wird er sich denken! Deshalb soli die Heil. Schrift wohl ganz
geboten werden, jedoch richtig erklart werden. Die Heil. Schrift
ist nicht ein heil. Buch in dem Sinne, als ob alle Handlungen
und Gebrauche des jiidischen Volkes und ihrer Fiihrer



147

gottgefallige Handlungen gewesen waren. Nur das, was
ausdriicklich als Ausflufi des Willens Gottes erkennbar ist, ist
als soleher zu betrachten. Es ist darauf hinzuweisen, dafi das
Bueh vor vielen tausend Jahren verfafit wurde und dafi es die
Geschichte eines zwar begnadigten, jedoch noch sehr rohen,
in den Kinderschuhen steckenden Volkes enthalt. Man wird
z. B. das Gebaren des agyptischen Josef, wie er den Brudern
goldene Gefafie in die Sacke gab, nicht als ideale, nachahmens-
werte Tat hinstellen. Wahrend der Burenkriege hat man sich
sehr erbaut an der Frommigkeit der Buren. Ihr Gottesdienst
bestand vielfach in der Lesung der Heil. Schrift. Sie empfanden
grofie Freude, als durch Intervention der Regierung viele ge-
raubte Bibeln zuruckgegeben wurden. Auch der Englander und
Amerikaner schatzt die Bibel hoch. Er kann oft ganze Kapitel
von derselben auswendig. Dies beweist die Tatsache, dafi je
mehr man die Bibel kennt, sie um so mehr achtet.

Es ist unverantwortlich, dafi wir denjenigen, die einstens
die hoehste Intelligenz bilden werden, die Bibel vorenthalten.
Die Leser, die das Gymnasium absolviert haben, sollen sich
selbst fragen, ob sie nach Absolvierung der Gymnasialstudien
eine klare Vorstellung von der Bibel hatten; es miifite denn
sein, dafi sie zufallig zu Hause eine hatten.

Die Heil. Schrift wird aber nicht nur dazu im Ori¬
ginale am Gymnasium benutzt werden miissen, um die Offen-
barungsgeschichte zu studieren, sondern sie ist stets das wirk-
samste Mittel gewesen, um auf den Verstand und das Gemiit
gleichzeitig einzuwirken. Durch die heil. Schrift wird die reli-
gibse Verfassung der Schiller im grofien geschaffen. Sie
schildert uns in dramatischer Weise das Heilvvirken Gottes.

Grofiartige Wirkungen erzielt Schillers „Wilhelm Tell”.
Ichmeine, in dem Schweizer mufi das Drama eine gliihende Liebe
zu seinem Vaterlande und seinem Helden, dem Wilhelm Tell, her-
vorrufen, mehr als ganze Bande von Geschichtschreibern. Ein
grofiartiges Drama ist auch die Befreiung der Menschheit von
der Herrschaft der Finsternis. Dieses grofiartige Drama, dessen
Held Jesus Christus ist, berichten uns die Evangelisten. Das
Gemiit und der Verstand wird hingerissen, wenn das Drama

10*



148

sich dem Ende, dem Kreuzestode, nahert. Der Verstand spricht.
Hic est vere filius Dei, das ist wahrhaft der Sohn Gottes, das
Herz ruft: Herr sprieh! Dein Diener hort.

Die Heil. Schrift mufi im Originale gelesen werden. Wir
vergessen alles, wovon wir nur den Inhalt horten, z. B. von
einem Drama; was wir selbst gelesen und studiert haben, das
bleibt uns im Gedachtnis und hat auch einen Wert fur unsere
Bildung.

Wenn man mir noch soviel Schones von fremden Klassikern
erzahlt, wenn ich sie nicht kenne, so messe ich ihnen keine
oder nur geringe Autoritat bei. Die Heil. Schrift ist nun aber auf
eine hohere Stufe zu stellen als die Klassiker. Ich mufi an den
gottlichen Ursprung derselben glauben; schon dieser Umstand
allein zwingt mich, daB ich sie kennen lerne im Originale.
Man mag mir erzahlen was man will von ihr, wenn ich nicht
selbst in sie Einsicht genommen, wird meine Hochschatzung der¬
selben nur eine geringe sein. Die heutige Zeit kennt eine der
wichtigsten Glaubensquellen nicht und deshalb glaubt sie auch
nicht an die Echtheit dessen, was als aus der betreffenden
Quelle kommend angegeben wird.

In der Volksschule ist die Kenntnis des ganzen Originales
nicht notwendig, da iiberhaupt jeder Unterricht an der Volks¬
schule auf Autoritat beruht. Fiir die Erwachsenen wšire es aber
ersprieBlich, wenn sie auch mit der ganzen Heil. Schrift be-
kannt wiirden, freilich nachdem durch die Schule eine ge-
niigend klare Auffassung der Heil. Schrift erreicht und garan-
tiert sein wird.

Aus allem dem ergibt sich, wie notwendig die Einfiihrung
der Heil. Schrift am Gymnasium ist. Wenn der Schiller ge-
zvvungen ist, sich teuere Atlanten und Worterbiicher anzu-
schaffen, so wird der Zwang zur Anschaffung des „goldenen
Buches”, des „einzigen Buches”, das er im Leben ofter auf-
schlagen soli, noch begreiflicher.

DaB die Kirche verlangt, daB die Heil. Schrift mit Kom-
mentar versehen sein soli, ist nur zu begriiBen.

Ichhabe fruher Professor Dr. Grimmich zitiert, welcher der
Personlichkeit des Lehrers eine groBe Rolle im Religionsunter-



149

richte beimifit. Das ist sehr richtig; jedoch sind ideale Reli-
gionslehrer selten, namentlich solche, deren Lehren mit ihrem
Handeln iibereinstimmen. Trotzdem will aueh ich, dafi der Schil¬
ler religios ideale Gestalten reden hort und handeln sieht und
sich an ihren Lehren erbaut. Dies werde ich erreichen durch
Vorfiihrung von schwunghaft geschriebenen, von Kiinstlern
verfaBten Biographien der Heiligen. Namentlich aber will ich
vor den geistigen Augen des Schiilers die Martyrer der ersten
Zeit handeln lassen durch Darbietung der „Fabiola” oder des
.Lebens in den Katakomben”. Das Werk wurde sehon vielfach
bearbeitet und auch wissenschaftlieh korrigiert. Wie wird dem
Jiingling das Herz brennen, wie grofi wird ihm jener christ-
liche Glaube erscheinen, fiir den tausende mit Freude in den
Tod gingen! Die religiose Verfassung wird genahrt, der Verstand
und das Gemiit beeinflufit. Bei weitem mehr wird das Lesen
des Bucb.es mit der Nachhilfe des Lehrers nutzen als die weit-
laufigen, trockenen Darstellungen von der Ausbreitung des
Christentums und von den Christenverfolgungen.

Ich will aber auch, daB der Schiller zum Nutzen seiner
Verstandes- und Gemiitsbildung in den Glaubens- und Sitten-
lehren in einer vollendeten, kiinstlerisch gegebenen Form
unterrichtet werde. Freilich \vird selten ein Lehrer diese Form
treffen; jedoch diese Forderung \vird hinlanglich ersetzt, wenn
wir den Schiller die herrliche Sammlung von religiosen Perlen,
von zum Herzen gehenden Predigten und Betracktungen des
P. Doss, S. J., sowohl in der Schule als auch zu Hause unter
der Leitung des Lehrers lesen und betrachten lassen. Das Werk
ist betitelt: »Gedanken und Ratschlage gebildeten Jiinglingen
zur Beherzigung.” Von P. Adolph von Doss, S. J., Herder-
sche Verlagshandlung, Freiburg i. B. Wer das Buch nicht kennt,
dem rufe ich zu: „Nimm und lies” und wenn du Religions-
lehrer bist, sorge dafiir, daB moglichst viele Schiller das Buch
besitzen.

Die ethischen Bliiten des Christentums, den feinsten Ex-
trakt der christlichen Sittenlehre enthalt die „Nachfolge Christi’
von Thomas von Kempen. Ich habe gehort, daB die Jesuiten
ihren Zoglingen zuniichst dieses einzige Betrachtungsbuch in



150

die Hand geben. Sie haben auch recht. Nur die vom Haus aus
frommen Laien werden von selbst Verstandnis fiir das Buch
haben; und doch haben wir in dem Buche einen herrlichen
Schatz der katholischen Kirche; und es trifft uns die Schuld,
wenn wir diesen Schatz nicht iveiteren Kreisen eroffnen. Dies
wird geschehen, wenn die „Nachfolge Christi” in der achten
Klasse unter der Leitung des Lehrers gelesen und studiert
wird. Manches Kapitel patit allerdings mehr fur Klosterinsassen,
doch soli nichtsdestoweniger dem Schiller die Tugend hoherer
Vollkommenheit klar gemacht werden.

Die Apologetik wird mehr den Glauben verteidigen,
Thomas von Kempen aber in positiver Weise die christliche
Sittenlehre vor Augen fiihren. Ich zweifle durchaus nicht, dah
die meisten Schiller das Biichlein lieb gewinnen und in das
Leben mitnehmen werden; und haben wir das erreicht, dann
haben wir genug erreicht.

Um den Schiller zum offenen Glaubensbekenntnis zu be-
wegen, ihm Sinn fur das Schone und Gute beizugeben, ihm
Vaterlandsliebe einzuflofien, wird kein vernilnftiger Padagoge
gelehrte, schivungvolle, wissenschaftliche Vortrage ilber den
Glauben, ilber die Asthetik und Ethik, ilber die Vaterlandsliebe
halten, sondern er wird meistenteils durch Vorfiihrung von
Beispielen und Mustercharakteren, durch gute Lektiire und
Schilderung asthetischer und ethischer Gegenstande, durch Be-
schreibung der Vorzilge des Vaterlandes und Biographien be-
kannter Patrioten zumZiele gelangen. Aus dem Vorhergehenden
wird auch klar, was ich unter religioser Verfassung verstehe
und welche Bedeutung ich ihr in der Schule beimesse.

Die Kirche, bestimmt, das von Christus geschaffene Werk
zu erhalten und die Segnungen desselben der ganzen Welt und
zu allen Zeiten zukommen zu lassen, besteht bereits 19 Jahr-
hunderte. Es geziemt sich, dah der Intelligente die Entivicklung
der Sozietat, der er angehort, kennt. AuBerdem ist auch die
Entfaltung der Kirche in vielfacher Beziehung die Apologie
des Christentums. Wie sehr es auch \vunschenswert ware, dah die
Kirchengeschichte in ihrer ganzen Aufeinanderfolge ohne Riick-
sicht auf die von Laien vorgetragene Weltgeschichte am



151

Gymnasium vorgetragen wurde, so ist dies doch nicht durch-
ftihrbar, weil die notwendige Zeit fehlt. In der achten Klasse
ist die Apologetik unbedingt notwendig. Aufierdem ist durch
den Vortrag der Kirchengeschichte in einem Jahre durch etwa
70 bis 80 Stunden auch nicht viel geholfen. Wir miissen uns
in anderer Weise helfen, um doch zu erreichen, dah der Schiller
ein genaues Bild von ihrer Entwicklung hat und namentlich
ihre Kulturarbeit kennen lernt. Deshalb werden wir unser
Augenmerk auf den Umstand richten, dafi die Weltgeschichte
am Obergymnasium durch drei Jahre, auBerdem noch die Vater-
landsgeschichte durch ein Jahr in wochentlich drei Stunden
verhaltnismaBig intensiv behandelt wird. Die Geschichte der
Kirche ist aber auf das innigste mit der Profangeschichte
verbunden; die Geschichte des Mittelalters ist auch die Ge¬
schichte der Kirche, wahrend erst in der allerneuesten Zeit die
Weltgeschichte ihre eigenen Wege geht. Wir diirfen damit nicht
rechnen, wenn es auch ofter geschieht, dah der Lehrer der
Weltgeschichte die Stellung der Kirche richtig markieren und
ihre Tatigkeit in geziemender Weise hervorheben solle. Es wird
vielmehr die Aufgabe des Religionsprofessors sein, anschlieBend
an die Weltgeschichte der Kirche den richtigen Wert
und die gebiihrende Stellung in derselben zuzuweisen.
Wie wird dieses geschehen? In der funften Klasse wird die
profane Geschichte bis zum Untergange des romisehen Reiches
vorgetragen. Das Christentum arbeitet mehr im stillen, um die
Welt zu bekehren; in der Geschichte macht es sich namentlich
durch seine Verfolgungen bemerkbar. Die profane Geschichte
gibt uns in ausgezeichneter Weise die Konstellation der Zeit. Da
wird nun der iibrige Religionsunterricht etwa einen Monat vor
SchulschluB abgeschlossen und der Religionslehrer wird sich
durch acht Stunden einzig und allein mit der Kirche in dieser
Periode beschaftigen, indem er alle wichtigen, zum Verstandnis
der Entfaltung der Kirche notwendigen Momente hervorheben,
deutlicher erklaren, hie und da, ohne gegen den Fachprofessor
der profanen Weltgeschichte zu arbeiten, rektifizieren wird.
Im Mittelalter zeigt sich die ganze Kraft der Kirche, und die
Geschichte muB sich Schritt an Sehritt mit der Kirche beschaf-



152

tigen. Die Tatigkeit der Kirche ist eine vielfaltige; deshalb
wird der iibrige Religionsunterricht zwei Monate vor Jahres-
schluB abschlieBen. Hier wird die Kulturarbeit der Kirche nach
allen Richtungen hervorgehoben und namentlicli werden jene Ab-
schnitte behandelt, die zum Gegenstande der Vorwiirfe der
Gegner werden. In der siebenten Klasse behandelt die profane
Geschichte die Neuzeit; der Religionslehrer wird in gleicher
Weise in einem Monate die wichtigsten Ziige der Kirchenge-
schichte hervorheben. Hierwird die Reformation besprochen, die
Wiederbelebung des kirchlichen Geistes seit dem Tridentinum;
der geistige Abfall der Intelligenz voni positiven Glauben in
den letzten zwei Jahrhunderten wird besonders hervorgehoben.
Doch auch die Bemilhung der Kirche, sich gegen die Angriffe
zu wappnen, \vird nicht aufieracht gelassen. Es wird aber ab-
solut not\vendig sein, daB man die freiheitlichen Bewegungen
der Neuzeit nicht samt und sonders verurteilt, sondern auch
das Gute derselben hervorhebt. Auch wird man MiBstande, die
hie und da eingerissen sind, nicht versch\veigen; iiberhaupt
nicht alles als fehlerlos und ideal hinstellen, was es nicht ist.
Wenn der Schiller spater gewahr wird, daB es doch in der
Kirche nicht immer so ideal zugegangen ist, wie der Reli¬
gionslehrer es vorgebracht hat, daB er somit getauscht worden
ist, wird er auch gegen das Wahre, das der Lehrer vorgetragen
hat, miBtrauisch oder sogar von HaB erfiillt. Es ist dies ein
Fehler, der nicht genug getadelt werden kann, da er sehr viel
Unheil anrichtet.

Die wichtigsten Kapitel der Kirchengeschichte sollen in
ein Buch vereinigt werden, welches sich an ein gewohnlich
eingefuhrtes Lehrbuch der Profangeschichte anschlieBen soli,
z. B. an das Lehrbuch von Gindely. Die Verfassung eines
solchen Buches begegnet keiner Sclrvvierigkeit.

DaB die Kirchengeschichte nicht in die fiinfte Klasse ge-
hort, \vie Professor Grimmich verlangt, ist einleuchtend, da
der Schiller noch keinen geniigenden Uberblick iiber die ge-
samte Weltgeschichte besitzt; deshalb hat der bischofliche
Lehrplan die Kirchengeschichte fiir die achte Klasse bestimmt,
wodurch die Apologetik nicht eigens vorgenommen \verden,



153

sondern sich nur nebenbei bei den einzelnen Lehrsatzen
durch das Gymnasium als Anhangsel fortfristen konnte. Durch
meine den Verhaltnissen entsprechenden Vorschlage kommt
sowohl die Apologetik als auch die Kirchengeschichte auf ihre
Rechnung, diese letztere, indem sie sich an den Gegenstand
der Weltgeschichte anschlieBt und dadurch auch mehr
bei den Schiilern erzielt; die erstere, weil sie ihren Platz in
der achten Klasse findet, wo der Schiller dem Bildungs-
ziele nahe ist und bereits im Besitze des ganzen religiosen
Baues ist.

Ad 4. Es mufi auch dafiir Sorge getragen werden, daB
in den Einrichtungen der Kirche nichts zu finden ist, was bei
den Intelligenten AnstoB erregt oder weshalb sie als „ruck-
standig” bezeichnet ivird. Die Menschen sind einmal so, daB
sie nach dem auBeren Auftreten oder nach der iiufleren Er-
scheinung ihr Urteil fallen. Nun soli man bedenken, daB sich
der Mittelschuler immer mehr der Intelligenz nahert und daB
er sich bemiiht, bereits iiber vieles sich sein eigenes Urteil zu
bilden. Wenn er nun zur Einsicht kommt, daB manche Einrich-
tung in der Kirche nicht ganz zutreffend ist und wenn er
sieht, daB sich auch die Hochgebildeten unzufrieden erklaren
mit manchen Sachen, wenn diese auch unbedeutend sind, so
wird er auch miBtrauisch gegen die Lehren der Kirche; er
■ttdrft auch das religios Gute iveg und ivird das, was heute
der Hochschulstudent ist. Die Kirche besitzt die idealsten
Lehren und verlangt von ihren Angehorigen, daB sie auch
nach den von ihr proponierten Idealen streben; deshalb ist es
auch ihre dieser Tatsache entsprechende Pflicht, dafiir Sorge
zu tragen, daB ihre Diener und ihre Einrichtungen iiber das
gewohnliche Niveau hinausragen und sich durch eine gewisse
relative Vollkommenheit auszeichnen. Dieser Umstand verdient,
daB sich die kirchlichen Kreise denselben stets vor Augen
halten, so oft sie irgend einen erziehlichen EinfluB auf die
Intelligenz ausiiben wollen.

Ad 5. Sehr viele finden von selbst den richtigen Er-
ziehungsmodus, jedoch nicht alle. Deshalb sollen diejenigen, die
auf eine Religionslehrerstelle aspirieren, einen eigens einge-



154

fiihrten Kurs besuchen oder wenigstens eine Zeitlang bei aner-
kannten Padagogen zuhoren. Das Priesterseminar hat auch die
Aufgabe, wie ich spater ausfiihren werde, die Kandidaten zu
tiichtigen Volksschulkatecheten heranzuziehen. Ich habe die
Uberzeugung, daB in der Hegel ein tiichtiger Katechet der
Volksschule auch ein tiichtiger Religionslehrer sein wird, voraus-
gesetzt, daB er das notwendige Wissen besitzt. Zur Vorsicht soli
der Aspirant jedoch friiher den Beweis von seiner Eignung liefern.

Ad 6. Jedermann wird eine Inspektion fiir notwendig
halten, und zwar eine fachmannische. Sonst kann der Fali ein-
treten, daB sich der eine bemiiht, der andere jedoch der Sache
gleichgiltig zuschaut, der eine baut, der andere niederreiBt.
Als Inšpektor \vird nicht der nachstbeste ernannt, etwa ein
Domherr, der nicht die notwendige Eignung besitzt, sondern
Fachleute, die durch ihre Leistungen gezeigt haben, dafi sie
die Aufgaben und Ziele des Religionsunterrichtes verstehen
und sie auch erreichen konnen. Wahrend meiner Studienzeit
\vurde der Religionsunterricht nie inspiziert. Zum Gliick haben
wir einen Professor gehabt, der soviel geleistet hat, als eben
von ihm abhangen konnte.

Ad 7. Es soli auch fiir passende religiose Lekture
gesorgt werden und fiir Gebetbiicher, die demBildungs-
grad der Jugend entsprechen. Der Klerus baut alle mog-
lichen Wohlfahrtseinrichtungen, die nicht immer der Religion
die gewiinschten Erfolge bringen. DaB man mit minimalen!
Gelde nicht Bibliotheken errichtet, in denen etwa nur die aus-
erlesensten christlichen Werke heimischer und auslandischer
Provenienz enthalten waren, was jahrlich eine Kleinigkeit kosten
wiirde, ist unerklarlich. Allerdings haben nicht alle Schiiler
Zeit zum Lesen, doch die begabteren finden noch immer Zeit
dafiir. Der Gymnasialjugend wird oft ein minderwertiges Zeug
zum Lesen dargeboten; wie wiirde sich die Begeisterung fiir
christliche Ideale steigern, wenn die christlichen Kunstwerke,
wie Weber, Dante, Sienkiewicz etc. der Jugend erschlossen
wiirden?!

Auch gute Gebetbiicher sind von unschatzbarem Werte.
Es geniigt nicht nur, daB der Študent Gebetbiicher hat, sondern



155

es ist auch notwendig, dafi er gute Gebetbiicher besitzt.
Hier ware eben die christliche Charitas am Platze. An manchen
Anstalten bekommen die Schiller die meisten Biicher umsonst.
Durch kleine Geldspenden konnten den Armeren auch umsonst
die Gebetbiicher verschafft werden. Von den Religionslehrern
zu verlangen, dafi sie die minimale Summe opfern, ware eine
Unhofliehkeit, wenn sie auch namentlich beziiglich der Pension
zwei- bis dreimal besser situiert sind als die iibrige clericale
„plebs”.

Das Gebetbuch enthalt natiirlich Gebete, und die Gebete
sind Gesprache mit Gott, sie sind Herzensergiisse der nach
Gott verlangenden Seelen. Aus allen meinen Grundsatzen wird
auch zu ersehen sein, was von den Verfassern lateinischer und
griechischer Gebetbiicher und auch von denen zu halten ist,
\velche die Einfiihrung solcher fremdsprachiger Gebetbiicher
gutheiBen. Die haben einen Begriff von der religiosen Bildung
am Gymnasium! Jeder, der schon jahrzehntelang unterfremden
Volkern lebt, wird noch immer am liebsten in seiner Mutter-
sprache zu Gott beten. Dem Gymnasiasten, der mit Ach und
Weh den Tacitus oder Demosthenes entratselt, gibt man ein
lateinisches oder griechisches Gebetbuch in die Hand, damit er
wahrend des Gottesdienstes Satzkonstruktionen macht und sich
iiber die kirchlichen technischen Ausdriicke den Kopf zerbricht!
Freilich dem Studenten schmeichelt es, sich von dem iibrigen
Volke zu unterscheiden und in ein lateinisches oder griechisches
Gebetbuch hineinzuschauen.

Vielleicht will man in dem Studenten Interesse fiir das
Gebetbuch erwecken; nun da bleibt es beim Interessieren und
es kommt nicht zum Beten. Ob dieses Interessieren auch zur
andachtigen Teilnahme am Gottesdienste gehort?! Auch in
unserem Lande ist ein solches Gebetbuch erschienen. Scheinen
auch die Erfolge danach zu sein! Traurig!

Ad 8. Die weltlichen Facher haben in ihren Lehrbiichern
herrliche Illustrationen. Ich sah vor nicht langer Zeit ein
herrlich illustriertes Speziabvorterbuch zu Casars Schrift: „De
bello gallico” und dachte mir, wie viel leichter wareuns das Ver-
standnis seines Buches gekommen, wenn wir im Besitze des be-



156

ziiglichen Spezialwbrterbuches gewesen waren. Auch die Ge-
schiehte verfiigt uber schone Illustrationen, die noch durch grofi e
Wandbilder vervollstandigt werden. Heutzutage wird iiberhaupt
fast jedes Buch illustriert, sogar die Kochbiicher und sehlichte
Erzahlungen aus dem Volke. Ist nun die religiose Sache nieht
einer gemigenden, kiinstlerischen Illustration wert? Deshalb
stelle ich das Verlangen, dafi namentlich archaologische Bilder
zum Verstandnis der heil. Schrift, z. B. Bilder von Palastina,
den historischen Stadten des Landes, vom Tempel, Zelt u. s. w.,
ferner zum Verstandnis der Kirchengeschichte Bilder von ge-
schiclitliclien Kunstdenkmalern, zum Verstandnis des Ritus
liturgische Bilder beschaffen werden und daB sich auch an
jeder Anstalt eine bestimmte Anzahl solcher Bilder befinden
miiBten.

Da fiir die erste und zweite Gymnasialklasse dasselbe
Lehrbuch gebraucht werden miifite wie in der Volksschule und
da in diesem Lehrbuche passende Lieder samt Noten enthalten
sind, so sollen hauptsachlich in diesen Klassen diese Lieder
ofters gesungen werden, sei es wahrend des Religionsunter-
richtes, sei es wahrend des Gottesdienstes. Sonst soli aber der
Religionslehrer dafiir verantwortlich gemacht werden, daB das
religiose Lied durch samtliche Klassen Pflege findet, und zwar
nicht nur bei den Sangern, sondern bei allen Schiilern. Alle
Schiller miissen imstande sein, jeder nach seiner Art, ihren
Gefiihlen in Form eines Liedes Ausdruck geben zu kSnnen. Bei
der Kneipe singen alle; sie sollten auch singen konnen, wenn
sie fromm gestimmt sind. Manches \verden sie vergessen, jedoch
Avenn einmal eine fromme oder auch frohliche Stimmung sie
erfaBt, wird ihnen die Arie in das Gedachtnis zuriickkommen
und mit der Arie der Sinn.

Die Liturgik ist anschliefiend an das Kirchenjahr nur
miindlich zu erklaren und durch die Bilder zu verdeutlichen.
Ubrigens was soli der Intelligente von der Liturgie wissen?
Wenn es die Zeit erlauben wiirde, so ware allerdings eine
vollstandige Erklarung der Liturgie wiinschenswert, jedoch am
wenigsten in der zweiten und dritten Klasse. Unsere Liturgie
ist nicht eine jdotzlich eingefiihrte, auch nicht so leicht ver-



157

standliche, daB das bloBe auBere Zeichen oder die auBere Hand-
lung den Sinn derselben anzeigen wiirden, sondern sie hat sich
im Laufe der Jahrhunderte herausgebildet und entsprieht oft
einer sehr tiefen Auffassung der religiosen Handlungen. Um
diese Liturgie zu erfassen, dazu gehort ein angehend geschicht-
lich und bereits religios gebildeter Mann. Deshalb messe ich
dem Unterricbte der Liturgie in den unteren Klassen einen sehr
geringen Wert bei und schatze den Vorschlag des Professors
Dr. Grimmich hoch, in allen Klassen bei gegebenen Fallen,
dem Fassungsvermogen der Schiller entsprechend, auf diekirch-
liche Liturgie hinzuweisen. Die Behandlung der Liturgie als
eines besonderen Gegenstandes in den unteren Klassen ist ein
Zeichen dafiir, dafi man sich in das Verstandnisgebiet und in das
Gemiitsleben eines 13- bis lijahrigen Knaben nicht hineindenken
kann, den alles eher interessiert als die Zeremonien der Glocken-
oder der Kirchenweihe. Nach dieser Diskussion will ich die
Frage beantworten: Was soli der Intelligente von der Liturgie
angesichts der obwaltenden Verhaltnisse wissen? Vor allem das,
woran er teilzunehmen verpflichtet ist und woran er auch
teilzunehmen pflegt, namlich die Zeremonien der heil. Messe
und der Sakramente. An den Zeremonien der Osterwoche be-
teiligt er sich nicht und ist auch nicht dazu verpflichtet. Die
Zeremonien der heil. Messe und der Sakramente kennt er sclion
in den Hauptziigen von der Volksschule, respektive den unteren
Gymnasialklassen her; deshalb wird der Unterricht aus der
'Liturgik diese Zeremonien geschichtlich und popular-philo-
sophisch begriinden, indem er in denselben einerseits gottliche
Institution, anderseits das Bemuhen des menschlichen Geistes
nachweisen wird, dem inneren frommen Sinne durch auBere
Zeichen und Handlungen Ausdruck zu geben. Die ohnehin ver-
standlichen Gebrauche zu Weihnachten, zu Ostern, uberhaupt
das Kirchenjahr laBt sich in einzelnen Minuten jedes Schuljahr
behandeln. Niemals wird man in den Zeremonien unbegriindete,
von frommen Mannern erdichtete Symbolik suchen, auch wird
man sich nicht bemuhen, jede Kleinigkeit, uber die man sich
selbst nicht klar ist, zu begriinden, sondern wird derlei Zere¬
monien als altehrwurdig hinstellen. Ich will nun den meinen



158

oben angefiihrten Grundsatzen entsprechenden Lehrplan fiir
den Religionsunterricht an den Gymnasien entwerfen:

Der Lehrplan des Religionsunterrichtes an den
Gymnasien:

I. und II, Klasse: Das Religionslehrbuch und die biblische
Geschichte \vie in der Volksschule. Schriftliche Hausarbeiten.
Besondere Pflege des religiosen Liedes.

Begrundung: Auch die ubrigen Gegenstande schlieBen sich
an den Volksschulunterricht an. In das Gymnasium kommen
Schiller zwischen 10 bis 12 Jahren, die somit kaum zwei bis
vier Jahre das Religionslehrbuch benutzt haben. Es ist klar,
daB diese das Ziel des Religionsunterrichtes an der Volksschule
nicht erreicht haben. Am Gymnasium findet somit die Fort-
setzung des Religionsunterrichtes der Volksschule statt. Na-
mentlich liber den Inhalt der Heil. Schrift werden die Schiller
schriftliche Aufsatze liefern. Das Herz der Schiller ist in diesen
Jahren sehr empfanglich; deshalb wird das Lied durch den
Religions- oder Gesangslehrer wie an der Volksschule sganz
besonders gepflegt. Der Erfolg wird sein, daB der Schiller
seine Religion kennt und sie auch im Gemiit und Willensleben
als Triebfeder seiner Handlungen empfindet.

III. und IV. Klasse: Die Heil. Schrift des Alten und Neuen
Testamentes im Original, kommentiert und illustriert. Einige
Kapitel werden unter der Leitung des Lehrers gelesen und
erklart, andere zu Hanse schriftlich paraphrasiert. Archaologisch
und religios wichtige Notizen zur Heil. Schrift, auch zu ein-
zelnen Abschnitten derselben werden diktiert und vom Schiller
behufs Einpragung in das Mitschreibeheft notiert.

.Unter der Leitung des Lehrers werden die Biographien
groBer Heiliger gelesen und erklart, namentlich solcher, die
Mitbegrunder der christlichen Kultur waren, und auch solcher,
die der Jugend als Muster eines frommen Lebens vor-
leuchten sollen. Das Leben des heil. Benedikt, Franz von Sales,
des heil. Bonifazius, des Thomas von Aquin, des heil. Aloisius,
der Elisabeth von Thiiringen etc. soli in einem einzigen Buche
von einer geschichtskundigen Kunstlerhand beschrieben werden.
Auf die Heil. Schrift, auf die Lekture der Biographien der Ilei-



159

ligen, auf das Kirchenjahr werden sich die schriftlichen Ar-
beiten beziehen.

V. Klasse: Der Volkskatecbismus des Professors Spirago,
I. Teil, Glaubenslehre, bearbeitet fiir das Gymnasium mit Illu-
strationen. Deu letzten Monat die Geschichte der Kirche bis
zu Konstantin dem GroBen. Lekture: Jede dritte Stunde in
der Schule, sonst zu Hause: Wisemann: „Fabiola” oder das
Leben in den Katakomben, verkiirzt und wissenschaftlich richtig-
gestellt, wie etwa das Buch, herausgegeben von der St. Josef-
biicherbruderschaft in Klagenfurt. Schriftliche Arbeiten.

VI. Klasse: Katecbismus von Spirago, III. Teil, die
Gnadenlehre, ebenfalls bearbeitet und illustriert. In die zwei
letzten Monate gehort die Kirchengeschichte. Lekture zu Hause
und in der Schule: P. Doss, S. J., Gedanken und Ratsehlage
zur Beherzigung fiir einen gebildeten Jiingling (Herder). Das
Buch wird manchen Jiingling von der Siinde abhalten, die sich
in diesem Stadium einzunisten sucht.

VII. Klasse: Volkskatechismus Spiragos, II. Teil, die
Sittenlehre, bedeutend verkiirzt und umgearbeitet. Griindlich
erklart und gelesen muB das Johannesevangelium werden.
Hauslektiire: „P. Doss, Gedanken etc.”

Schriftliche Arbeiten. Miindliche Vortrage, eventuell Schiiler-
exhorten mit anschlieBender Rede des Religionslehrers. In den
letzten Monat oder wenn die Zeit nicht ausreicht, in den ersten
Monat der VIII. Klasse gehort die Geschichte der Kirche in
der Neuzeit.

VIII. Klasse: Apologetik. Solange wir kein eigenes Buch
haben, konnte mit Segurs „Antworten auf die Einwurfe gegen
die Religion” (Missionsdruckerei in Steil) mit Rucksicht auf
die Kurze der Zeit gedient werden. Lekture: Hauptsachlich
in der Schule: „Die Nachfolge Christi” von Thomas von
Kempen. Mehr zu Hause: P. Doss, S. J., Gedanken.

Liturgik wird in jeder Klasse, namentlich im An-
schlusse an das Kirchenjahr, vorgenommen, das religiose
Lied, gute Gebetbiicher, christlicbe Klassiker nicht auBer-
acht gelassen.

Schriftliche Arbeiten und Vortrage wie in der VII. Klasse.



160

Was ist vom heutigen Religionsunterrichte am
Gymnasium zu halten?

DaB er fast erfolglos ist. Nur sehr gute Religionslehrer
erreichen etwas, jedoch nicht geniigend wegen der herrschenden
falschen Auffassung sowohl uber die Ziele, als auch iiber die
Methoden des Religionsunterrichtes nieht nur von ihrer Seite,
sondern vielleicht mehr von Seite derjenigen, die den Lehrplan
vorschreiben. Wenn der Religionsunterrieht ivirklich erfolgreich
ware, so miiBte man irgendwo Friichte sehen. Doch die sieht
man nirgends. Die wirklich kathoiischen Studenten an den Uni-
versitaten sind in so geringer Zahl, daB sie gegenuber Tausenden,
die vor Monaten noch mit vorziiglichen Religionsnoten das
Gymnasium verlassen haben und nunmehr nicht nur im Herzen
der Religion Adieu gesagt haben, sondern auch mit Stocken
auf ihre kathoiischen Kameraden dreinhauen, vollends ver-
schivinden. Die Optimisten sollen einmal beilaufig nachzahlen,
wie viele Mediziner, Juristen, Philosophen etc. auch in ihrer
Praxis noch gut katholisch genannt werden konnten. Wir
Geistliche sind gewohnt, jedem Laien, wenn er geistig noch so
inferior ist, aber wenn er noch in unserem Sinne religios ist,
alle moglichen Ehren zu bezeugen, weil dies eben etwas Seltenes
ist. Unde hoc? An der Volksschule wird Religion unterrichtet,
am Gymnasium wird durch acht Jahre strenge die Religion
vorgetragen, und dann diese Friichte! An den Lehrerbildungs-
anstalten ist es noch arger. Man betrachte die Resolutionen
von osterreichischen, bayerischen Lehrern u. s. w. und mache
sich die notwendigen Gedankenschliisse! Ich glaube, man wird
mich von der weiteren Ausfiihrung entheben. Die Sache ist klar.

Warum ist der heutige Religionsunterrieht erfolglos?
Meine Antwort geht dahin, dafi der Unterricht wohl scheinbar
\veise und wissenschaftlich vorgeht und baut, jedoch auf sehr
schwachem Fundament steht, d. h. er baut, ohne stets auf die
naturliche religifise Anlage des Menschen und ohne auf die Heil.
Schrift, die ja den meisten Abiturienten in ihrer wirklichen Be-
schaffenheit unbekannt ist, gebiihrende Riicksicht zu nehmen.
Ferner baut er ohne oder nur mit sehr schwachem Bindemittel
indem er lose Ziegel auf Ziegel legt, bis der ganze Bau nach



161

dem Abschlusse der Vlil. Klasse und — ich konnte mich auf
das Zeugnis Erfahrener stiitzen — oft schon friiher zusammen-
fallt. Das Bindemittel ist die Durchbildung des Gemutes und
Willensiebens, welche zwar immer betont, jedoch nicht aus-
gefiihrt wird, da man die Methode des Ausfiihrens nicht kennt.
Betrachten wir ganz kurz den Lehrplan des osterreichischen
Episkopates.

1. und. II. Klasse: Kateehismus. Welchen Wert er hat,
habe ich bei der Behandlung des Volksschulunterriehtes aus-
gefiihrt.

III. Klasse: 1. Semester. Liturgik. Hier werden die Riten
mechanisch in ihrer Bedeutung erklart, ohne daB die Sache,
auf die sich die Zeremonien beziehen, selbst geniigend vor-
gestellt worden ware. Dazu kommt noch, dafi zum Verstandnis
der Zeremonien eine geniigende historische und religiose Vor-
bildung fehlt.

2. Semester. Die Offenbarungsgeschichte des Alten Testa-
mentes.

IV. Klasse: Die Offenbarungsgeschichte des Neuen Testa-
mentes. Man behandelt hier den Inhalt eines Buches, das man
nur dem Namen nach kennt. Ohne Illustration! Es wird einfach
nacherzahlt. Auf diese Weise wird die heil. Schrift nie als Quelle
gottlicher Offenbarungen erscheinen, sondern hochstens als
ein sehr altes Buch, das viele fromme Erzahlungen enthalt. Nur
dann hat die Offenbarungsgeschichte eine Bedeutung, wenn
die heil. Schrift als bekannt vorausgesetzt wiirde als jenes
Buch, aus dem die Eltern des Schulers oder dieser selbst
jeden Sonntag nachlesen. Nun ist aber bekannt, dafi in den
seltensten Fallen die heil. Schrift beim Volke eingefuhrt ist.
Zu bemerken ist, dafi Professor Grimmich fiir die I. und
II. Klasse die biblische Geschichte verlangt. Er hat nicht beriick-
sichtigt, dafi sich der Unterricht in den zwei ersten Klassen
des Gymnasiums mehr an die Volksschule anschliefit, aus-
genommen natiirlieh die klassischen Sprachen, ferner dafi der
Geschichtsunterricht, und zwar die Geschichte des Altertums
erst in der II. Klasse beginnt. Fiir die biblische Geschichte in
ihrer historischen Entwicklung hat der Schiller noch kein Ver-
Vogrinec, nostra culpa. it



162

standnis. In den wenigen Religionsstunden wird ihm auch der
Lehrer dieses Verstandnis nicht beibringen. Auch ist der Schiller
nicht fahig, die heil. Schrift als die Quelle gottlicher Offen-
barungen geniigend aufzufassen; deshalb ware der Unterricht
in der biblischen Geschichte nur eine intensivere Behandlung
des biblischen Stoffes, den schon die Volksschule behandelt.
hat, ohne eigenen Unterrichtswert.

Fur die V., VI. und VII. Klasse verlangt der bischofliche
Lehrplan die Glaubens- und Sittenlehre. Man sehe sich die
Biicher an! Christus wird durch diesen wissenschaftlichen
Apparat nicht in das Herz des jungen Studenten versenkt. Es
ist viel Lehren und Lernen um nichts! Der Jungling verlangt
nach den Lehren Christi, die ihm das Gemiit erwarmen wurden;
er bekommt jedoch statt derselben ein theologisches System von
Definitionen, fremd klingenden Begriffen, hochwissenschaft-
lichen Begrundungen zu verschlucken. Die Zeit zum Verdauen
gebricht ihm; deshalb ezdischt oft das brennende religiose Licht
in seiner Seele.

VIII. Klasse: Kirchengeschichte. Hier finden wir eine
Snmme vom Gedachtniskram und von Zahlen in den meisten
Biichern. Ubrigens in 70 bis 80 Stunden die ganze Kirchen¬
geschichte vorzunehmen, heiBt die ganze Weltgeschichte in
dieser Zeit repetieren, was natiirlich nicht viel Nutzen bringen
diirfte. Deshalb mufi sich die Kirchengeschichte infolge Kurze
der ihr zuGebote stehenden Zeit der Profangeschichte anschliefien.
Wo ist die Apologetik? Ist es verniinftig, friiher die christliche
Wahrheit zu verteidigen, etwa anschlieBend an die einzelnen
Lehren in der V. bis VI. Klasse, bevor nicht die ganze Wahr-
heit des Christentums in die Seele des Jiinglings versenkt wird?

Der Religionsunterricht an den Lehrerbildungs-
anstalten und Biirgerschulen.

Noch erfolgloser als an den Gymnasien ist der Religions¬
unterricht an den Lehrerbildungsanstalten. Die bekannten Er-
scheinungen in Osterreich und auch im Auslande beweisen
dies zur Genuge.

Man trachtet an der Lehrerbildungsanstalt auch im Reli-
gionsunterrichte wie in den iibrigen Fachern mehr danach,



163

den Kandidaten fiir seinen Beruf vorzubereiten. Man unter-
richtet somit in der Religion zum Teile auch so, als ob die
Lehrer berufen waren, nach katechetischen Lehrsatzen die
Kinder zu unterrichten, anstatt daB jede Minute dafiir ver-
wendet wiirde, daB die Kandidaten selbst religios wiirden. Die
religiose Erziehung wird sich ahnlich der religiosen Erziehung
am Obergymnasium gestalten, die religiose Erziehung an den
Biirgerschulen aber ahnlich der religiosen Erziehung am
Untergymnasium. Es werden somit fiir den religiosen Unter-
richt an diesen Anstalten meine eben vorher bezeichneten
Grundsatze mafigebend sein.

SchluBbetrachtung.

Beziiglich der Ausfiihrungen iiber die Volksschule bin ich
iiberzeugt, daB sie bei vielen Katecheten Anklang finden werden.
Beziiglich der Ausfiihrungen iiber die Mittelschule kann ich
mir dieses nicht versprechen. Manche diirften entriistet sein,
daB ein Laie in ihrem Fache und dazu noch ein Landpfarrer
sich erkiihnt, von den jetzigen Normen des Religionsunterrichtes
so verschiedene Normen vorzuschreiben. Sie diirfen vielleicht
mit Mitleid auf meine Propositionen herabblicken. Nun sie
kbnnen iiberzeugt sein, daB ich in begrundeter Weise von
ihren Erfolgen, die nicht so sehr infolge Mangels an Eifer als
vielmehr infolge des Systems, gegen das sie sich nicht riihren,
ausbleiben, auch nicht erbaut bin, und daB ich klagend iiber
den Verlust an kostbarer Zeit, die sie mit nutzlosem Unter-
richte vertrodeln, als auch klagend iiber die Religionslosigkeit
der Intelligenz, die durch ihre Hande gegangen ist, mit dem-
selben Mitleid zu ihnen hinaufblicke.

III.
Die Studien und Erziehung an den theologischen Fakultaten

und Diozesanseminarien.

Wenn sich in irgend einer Institution einer Sozietat infolge
einer gewissen Geistesrichtung derselben Mangel vorfinden,
so konnen wir iiberzeugt sein, daB sich in samtlichen anderen

11*



164

Institutionen die dieser Geistesrichtung entsprechenden Mangel
nachiveisen lassen werden; und so entsprechen auch die heu-
tigen theologischen Lehranstalten nicht den Anforderungen, die
an diese heutzutage gestellt werden miissen.

Ich lasse mich nicht in die Untersnchung ein, ob die
einzelnen theologischen Wissenszweige verniinftig vorgetragen
werden oder nicht, sondern will nur Erwagung anstellen, ob die
Gesamtbildung der Theologen eine richtige ist. Die Aufgabe der
theologischen Lehranstalten ist wohl die, die Kandidaten zu reli-
giosen Fiihrern des Volkes und zu Aposteln Christi in unter-
geordneter Stellung heranzuziehen, und zwar dadurch, daB ihnen
ein tieferes, allseits begriindetes Verstandnis des religios-christ-
lichen Wissens, sowie eine den gewohnlichen Stand iiberragende
religios-sittliche Erziehung beigebracht wird. Eine religiose Er-
ziehung muB der Kandidat schon von der Volksschule und
dem Gymnasium mitbringen. Im Seminar miiBte diese er-
halten und, wenn notwendig, auch vervollkommnet werden. Da
beim Eintritt in das Seminar eine religidse Erziehung stets
vorauszusetzen ist, wenn auch spater an ihrer Erhaltung und
eventueller Vervollkommnung weiter gearbeitet werden muB, so
ist das erste und vorherrschendste Ziel — freilich heutzutage
nicht, wo auch bei Kandidaten des Priesterstandes nicht immer
auf religiose Erziehung zu rechnen ist — die wissenschaftliche
Vertiefung der theologischen Facher. Die Wissensehaftlichkeit
ist auch die Forderung der iibrigen Fakultaten. Der Volks-
schiiler begniigt sich mit Kenntnis der Zahlen, der Gymnasiast
glaubt, es gibt nichts iiber Algebra, und staunt, wenn er die
hohere Mathematik studiert, daB so viele herrliche Unter-
suchungen iiber die Zahlentheorie und die Algebra angestellt
werden konnen. Hier findet er erst die wissenschaftlichen
Untersuchungen. Und so ist die Wissenschaftlichkeit in der
Behandlung der verschiedenen Facher auch eine Forderung
fiir die theologischen Hochschulstudien. Wird diese nicht ge-
fordert, dann kann sich die Theologie wenigstens in dieser Be-
ziehung mit den heutigen weltlichen Fakultaten nicht auf die
gleiche Stufe stellen, sondern sie ist dann mehr eine hohere
Fachschule. Die Dogmatik wird somit nicht wissenschaftlich



1G5 —

vorgetragen, Avenn sie sich damit begniigt, nur Thesen zu er-
klaren, ohne Untersuchungen nach allen Seiten anzustellen und
ohne namentlich die Philosophie (Logik, Noetik, Kosmologie)
zur Grundlage zu haben. Ebenso Avird die Moral nicht wissen-
schaftlich behandelt, wenn sie sich nicht auf der Ethik und
Asthetik aufbaut, gleicherweise kann man bei den iibrigen Fachern
nicht von Wissenschaftlichkeit reden, wenn nicht kritische, auf
Quellen sich stiitzende Forschungen angestellt Averden.

Die Hochschulen werden mit den Steuern des Volkes er-
halten; daraus folgt die Pflicht der Studierenden, nicht aus Privat-
vergniigen zu studieren, sondern zu lernen, um mit dem Erlernten
sich spater auch in den Dienst des Volkes zustellen. Deshalbwird
auch verlangt, daB sich der Studierende jene praktische Befahi-
gung aneignet, die er fiir seinen Beruf notwendig hat. Darum
mufi der Mediziner sich auch praktisch in den Krankensalen be-
tatigen, der Jurist mufi neben den wissenschaftlichen Rigorosen
auch Staatspriifungen ablegen, der Philosoph sich auch fiir seinen
Lehrberuf vorbereiten; und sotrifft auch den Theologen die Auf-
gabe, sich auch fiir die praktische Seelsorge auszubilden. Dochbei
allen Fakultaten bemerken wir, daB die wissenschaftliche Aus-
bildung die erste und vorvviegendste Aufgabe derselben sei;
die praktische Ausbildung ist mehr eine unbedeutendere, šchon
aus dem Grunde, weil die wirklich zufriedenstellende praktische
Ausbildung erst im praktischen Wirken, und zwar viel leichter
erreicht werden kann.

Halten wir uns das eben Angefiihrte vor Augen, so
Avird sich ergeben: Es ist unmoglich, daB der Theologe nur
annahernd wissenschaftlich in alle Facher, die heute an den
theologischen Lehranstalten gelehrt werden, eingefiihrt wird,
Avie es anderseits Avieder unmoglich ist, daB der Theologie-
professor den ganzen Gegenstand in der knapp bemessenen Zeit
Avirklich Avdssenschaftlich vortragt. Kein einziger Theologe kann
sich riihmen, alle theologischen Facher im notwendigen Avissen-
schaftlichen Umfange gehort zu haben, noch Aveniger aber dort,
avo der Versuch zu Avissenschaftlichen Vorlesungen gemacht
wird, ordentlich studiert zu haben. Wenn dies geschehen
Aviirde, dann Avare er eben ein Wunder oder er hatte etAva



1G6

durch zwolf Jahre Theologie studiert. Auch diejenigen, die den
Doktorgrad erreichen wollen, brauehen oft vier Jahre in eigenen
Anstalten, wiewohl sich die Rigorosen nur auf Wiederholung
keineswegs wissenschaftlich gehaltener Vorlesungen erstrecken.
Wir Geistliche wissen selbst am besten, wie es uns ergangen
ist, wenn wir es mit den Studien Ernst nahmen. Wollte man sich
mit der Philosophie beschaftigen, da ware es gut gewesen, wenn
man durch zwei Jahre sich nur ihr hatte widmen konnen; wenn
mit der Bibel, zu deren Verstandnis umfangreiche archaolo-
gische Kenntnisse und Sprachkenntnisse notwendig sind, da
reichten auch zwei dem steten Studium derselben gewidmete
Jahre nicht aus. So geht es auch mit den iibrigen Fachern.

Jedermann wird mir zugeben, daB das wissenschaftliche
Durchschauen eines Faches bei weitem besser ist als ober-
flachliches Konnen mehrerer Facher. Wer vieles kann, kann von
einem Fache wenig. Der ganze heutige Fortschritt griindet sich
darauf, daB sich einzelne in nur einen Wissenszweig vertieften.
Wir Theologen, wenn wir Ernst hatten, muBten wohl im Durch-
schnitt viel mehr lernen als Studierende anderer Fakultaten,
und doch horte ich sogar von FleiBigen am Schlusse der Studien
ldagen, daB der Geist so wenig tief in das religiose Wissen
eingedrungen ist. Die Vielheit der Facher ist auch Schuld.
daB so wenige wissenschaftliche Produkte von den Theologen
geliefert werden.

Die Fehler der heutigen theologischen Lehranstalten sind,
so\veit es auf den bloBen Studiengang ankommt:

1. DaB der Theologe in vier Jahren wissenschaftlich
folgende Facher studieren soli: Philosophie, Dogmatik, die
stark verzweigte biblische Wissenschaft (Hermeneutik, Intro-
duktion, Archaologie, die Sprachen: Hebraisch, Aramaisch,
Syrisch, Arabisch), die Moral, Kirchengeschichte, Patristik,
Kirchenrecht, Pastoral, Padagogik, Katechetik, Kirchenbaukunst,
Kirchengesang, Liturgie, Pastoralmedizin, Kanzleiwesen und an
manchen Orten auch die Soziologie.

Die Folge davon ist, daB diejenigen Studierenden, denen
das -\vissenschaftliche Ziel ihrer Studien vorschwebt, mit
allem Eifer den Anlauf machen, um sich in die Studien



167

zu vertiefen, jedoch angesichts der unerfiillbaren Leistung bald
erlahmen, oft erkranken oder sich dem groBeren Teile der
Studierenden anschlieGen, die sich nach Art der Volksschiiler
iiber derlei Dinge einfach hinwegsetzen und die mit einigen
auswendig erlernten Satzen kiihn sich der Priifungskommission
stellen, wohl wissend, daB diese das Unmogliche nicht fordern
wird.

Auf diese Weise bekommen wir den Klerus, wie er eben
ist. Man meine ja nicht, daB dies et\va nur von den Diozesan-
seminarien gelte; es ist auf der Universitat auch nicht besser,
ich meine im allgemeinen vielleicht noch schlechter. Ich besitze
ein unaufgeschnittenes Dogmatikbuch, das ein Horer in den
ersten zwei Semestern an einer Universitat benutzt hat. Er
lernte einfach im Index die angegebenen Thesen auswendig,
das tibrige wiederholte er aus den Gymnasiallehrbuchern.

2. Ein guter Teil des MiBerfolges des heutigen theo-
logischen Unterrichtes ist auch der Anwendung der lateinischen
Sprache zuzuschreiben. Diese hat einst eine Bedeutung ge-
habt, weil sie die Sprache der Gelehrten war. Jeder Unterricht
an den hoheren Schulen, sogar noch am Anfange des ver-
gangenen Jahrhunderts wurde in der lateinischen Sprache er-
teilt. Ich habe noch einen Pfarrer gekannt, der in Kroatien
noch lateinischen Mathematikunterricht genossen hat. Sogar in
Parlamenten sprach man lateinisch. Wie unbeholfen war man,
wenn man in modernen Sprachen iiberwissenschaftlicheThemata
schrieb! Gedichte in lateinischen Versen zu verfassen, gehorte
zu Schulaufgaben. Heutzutage ist die lateinische Sprache nur
Kirchensprache, aber nicht in dem Sinne, wie etwa die deutsche
Sprache eine Armeesprache ist, sondern einzig und allein, weil
der Ritus in der lateinischen Sprache, aber auch nicht uberall,
stattfindet. Die Geistlichen konversieren weder untereinander
noch mit ihren Oberen lateinisch; nicht einmal bei den romani-
schen Volkern bedient sich der Klerus der lateinischen Sprache
zur Austragung seiner Angelegenheiten. Heutzutage lernt man
am Gymnasium lateinisch, nicht um reden zu konnen, sondern
mehr, um in den Geist des Volkes zu dringen, das einstens
die lateinische Sprache gesprochen hat. Dies geschieht aber am



168

ersprieBlichsten durch das Lesen der Klassiker im Original.
Der Gymnasiast ist gewohnt nur in der Mutter-, respektive
Umgangssprache zu denken und zu reden. Seine ganze Bildung,
seine ganze Erziehung kniipft sich an die Muttersprache. Plotz-
lich ertonen in der Theologie vom Katheder, oft kolperig und
schlecht akzentuiert, lateinische Vortrage. Es ist notwendig, um
sich richtige Vorstellungen zu bilden, daB der Theologiestudie-
rende mit doppelter Beschleunigung sich einzelne Satze ubersetzt.
Ubersetzt er gut, versteht er, ubersetzt er gar nicht oder
schlecht, versteht er nicht. Gerade so ist es, wenn er selbst
lateinisch reden mufi. Entweder hat er den Vortrag mechanisch
auswendig gelernt; nun dann ist damit nicht viel geholfen,
auBerdem kann sich das Auswendigiernen nur auf sehr Ge-
ringes erstrecken; oder er hat es nicht auswendig gelernt, dann
horen wir, wie er stottert und sich bemiiht, sich halbwegs
verniinftig auszudriicken, wie ein Schulkind, das noch nicht
recht weiB, die Satze zu verbinden. Er denkt namlich deutsch
und braucht eine gewisse Zeit, um seine deutschen Gedanken
zu iibersetzen. Beim Professor sehen wir dieselbe Sclnvierig-
keit. Durch seine Umgebung ist er an die Umgangssprache
gewohnt. Sogar die Jesuiten, die mehr \vissenschaftliche Unter-
haltungen zu fiihren gewohnt sind, haben in der Praxis einen
gewissen Horror vor der lateinischen Sprache. Der Theologie-
professor verfiigt nur iiber den lateinischen Wortschatz seines
Faches. Kommt die Diskussion auf Gegenstande, die erst die
Neuzeit kennt und deren Namen erst die Neuzeit geschaffen
hat, dann versagt die latpinische Sprache, wenigstens beim
Professor, da er selbst diese Gegenstande nur in modernen
Sprachen kennen gelernt hat. Ubrigens wer die Herren
Professoren beobachtet, wenn sie versuchen, frei und ohne
Skripta vorzutragen, wird bald bemerken, wie schwer sie es
tun. Man merkt ihnen die Muhe an, ihre Gedanken halbwegs
in guter Form zum Ausdrucke zu bringen. Wenn es nicht mehr
gut geht, fallen sie in die Umgangssprache hinein. Oft trauen
sie sich gar nicht die Augen von einem fixierten Punkt \veg-
zuwenden, um nicht aus dem Kontext zu geraten. Die Zuhorer
empfinden dabei Langeweile. Wie herrliche Vergleiche aus der



169

Natur oder aus verschiedenen Wissenschaften kdnnte so man-
cher Professor vortragen! Allein wie wiirde die Sprache aus-
schauen, wenn er sich in das Labyrinth neuer Begriffe und
Bilder verirren wiirde! Es ist eigentumlich, man konnte fast
sagen lacherlich: in die zahlreichen theologisehen Zeitschriften
schreiben die Professoren ihre Artikel nicht in der lateinischen
Sprache, obwohl sie nur Priester als Leser voraussetzen, also
solche, die doch besser die lateiniscke Sprache beherrschen
als die Horer des ersten Semesters, wahrend sie vor diesen in der
lateinischen Sprache ihre Vorlesungen halten. Unsere Predigten
und Christenlehren wurden eine ganz andere Form erhalten;
wir wiirden viel beredter und gewandter werden, wenn wir uns
schon in der Theologie wahrend der Zeit der Aussaat angewohnt
hatten, in der Sprache des Volkes zu studieren und vorzutragen.

Alles was zur Beibehaltung der lateinischen Sprache gesagt
wird, fallt so wenig in die Wagschale, dah es nicht zu zahlen
ist. Vielleicht schiitzt jemand die Vergangenheit der Sprache
so hoch, daB er sie als Unterrichtssprache eingefuhrt wissen
will. Allerdings ist der Vergangenheit Hochschatzung entgegen-
zubringen, jedoch nicht in der Weise, daB daraus Nachteile
entstehen, sonst miiBte man immer das Altehrwiirdige behalten,
ohne das Praktischere zu ergreifen.

DaB die Sprache wohltonend und schon ist, ist richtig;
daB eine moderne Sprache es nicht ware, ist aber unrichtig.
DaB man sich in der klassisch-lateinischen Sprache praziser
ausdriicken kann wie in einer modernen, ist eine durch nichts
bewiesene Annahme. Die lateinische Sprache neigt uberhaupt
zur Umschreibung der Substantivbegriffe durch Nebensatze.
AuBerdem haben samtliche modernen Sprachen die lateinischen
^termini technici” aus Nutzlichkeitsgrunden angenommen, ohne
auf den Gedanken zu kommen, deshalb die lateinische Sprache
zu einer Sprache der Gelehrten zu machen. Die Behauptung,
daB man sich in der lateinischen Sprache praziser ausdriicken
konnte, konnte ich gerade durch den Beweis aus den lateini¬
schen theologisehen Werken umstiirzen. Wie verschieden werden
manche Stellen der lateinischen Werke des heil. Augustinus
oder des heil. Thomas von Aquin aufgefaBt!



170

Will man deshalb die lateinische Sprache als Unterrichts-
sprache beibehalten, weil sie Kirchensprache ist und als solche
auch die Einheitlichkeit der katholischen Kirche fordert, da
bedanke ich mich fiir die Einheitlichkeit und die Kirchlichkeit,
die uns hindert, tief genug in die Wahrheiten des Christen-
tums einzudringen und mit beredtem Munde dem Volke das
Evangelium zu verkiinden. Wenn man die Prediger lateinisch
unterrichtet, dann sollen sie auch lateinisch predigen! DaB ge-
rade die lateinische Sprache es ware, die das Verstandnis der
Geistlichen untereinander vermitteln wiirde, ist auch nicht
richtig. In Osterreich sind verschiedene Nationen und als der
Klerus dieser Nationen die bekannten Klerustage abgehalten
hat, ist niemandem eingefallen, die lateinische Sprache als
KongreBsprache zu bestimmen. Ferner kommen gerade die
Geistlichen am wenigsten durch die Welt. Wenn die Kaufleute,
die viel mehr reisen als die Priester, ohne die lateinische Sprache
auskommen, so werden es auch die Priester konnen. Aufler-
dem ist der Verkehr unter dem Klerus verschiedener Nationen so
gut wie keiner. Erscheint irgendwo ein epochales wissenschaft-
liches Buch, so wird es ohnehin iibersetzt. Dafiir sorgt schon
der Autor. DaB die Bischofe bei den Konzilien lateinisch reden
konnen, dafiir sollen sie selbst sorgen, da der gesamte katho-
lische Klerus doch mit dieser Eventualitat nicht rechnen
kann.

tJbrigens \ver durchaus mit dem auslandischen Klerus latei¬
nisch konversieren will, der kaufe sich um 1 oder 2 Kronen ein
Biichlein: „Wie spreche ich schnell lateinisch?” Das Buch wird
ihm fiir die Konversation mehr niitzen, als alle wissenschaft-
liclien Vortrage, wo ihm nur wissenschaftlicher Sprachschatz
geboten wird.

DaB der lateinische Ritus verstanden wird, ist doch vom
Theologen, der den Tacitus und Horaz gelesen hat, anzu-
nehmen, namentlich da ja der Ritus auch erklart werden muB.

Die SchluBfolgerung ist somit die: Es ist eine berechtigte
Forderung, dafi die Unterrichtssprache in den theologischen
Lenranstalten nicht die lateinische, sondern die geivohnliche
Volkssprache ist.



171

Es konnte jedoch hie und da in der Woche eine Stunde
eriibrigt werden, wo lateinische Sprachiibungen z. B. beim Lesen
der lateinischen Vater stattfinden konnten.

Den Studierenden und oft auch dem Klerus schmeiclielt
es, wenn sie sagen, sie haben die Vortrage lateinisch gehort,
doch es ist fiir sie durchaus nieht schmeichelhaft, daB es oft
nur beim Horen geblieben ist.

3. Ein weiterer Eehler unserer theologischen Lehranstalten
ist der, daB sie abgeschlossen sind. An den Universitaten haben
allerdings auch Laien Zutritt, doch die Erziehung am Gym-
nasium und gleichgestellten Instituten ist derart, daB niemand
ein Bediirfnis hat nach religios-wissenschaftlicher Ausbildung.
Namentlich ist aber hier die lateinische Sprache das Gespenst,
das die Laien vom Besuch der theologischen Horsale ferne
halt. In die Diozesanlehranstalten kommt der Laie ohnehin nur
bis zur engen Pforte des Pfortners. Die Folge davon ist, a) daB
der Laie denkt, die theologische Bildung bestehe nur im Ein-
iiben von Predigten und Messelesen, im Lesen von Heiligen-
legenden, in Andachten u. dgl., (5) daB die Professoren nament-
lich in den Priesterseminarien sich als Herren der Situation
fiihlen. Sie haben nicht zu fiirchten, daB hoher Gebildete Zeugen
ihrer Tatigkeit sein konnen. Deshalb werden sie oft gleich-
giltig in der Vorbereitung und im Vortrage. Der Studierende
muB schweigen, sonst ,fliegt er hinaus”. Auf alle Menschen
mufi erzieherisch eingewirkt werden, und so auch auf Profes¬
soren. Der Mensch, sich selbst ganz iiberlassen, wird sehr leicht
versucht, seine Pflichten zu vernachlassigen.

Es ergibt sich somit, dafi auch die gebildeten Laien Zu-
tritt zu den Vorlesungen bekommen, namentlich durch Be-
seitigung der lateinischen Unterrichtssprache und durch Schaf-
fung der Mittel, die auch sonst den Besuch der Vorlesungen
ermoglichen. Ich fuge gleich hier hinzu, um manchen Leser
in Erstaunen zu versetzen, daB auch die Frauen, die hohere
Bildung genossen haben, namentlich die Lehrerinnen Zutritt
bekommen sollten. Diesbezuglich spater mehr! Mancher Herr,
der friihzeitig in die Pension getreten ist, wurde es freudig
begriiBen, wenn er hie und da religiose Vortrage zu horen be-



172

kame. Auch manche Lehrerund Beamte konnten auf dieseWeise
in einer Provinzstadt ihr Bildungsbedurfnis erfiillen. Die Vor-
lesungen mtiBten immer in einem eigenen Programm oder am
schwarzen Brett ersichtlich gemacht werden. Die Professoren
werden sich gut vorbereiten und auch eleganter vortragen,
wenn sie wissen werden, daB sie nicht nur „sub potestate con-
stitutos”, sondern auch freie Burger zu ZuhSrern haben.

4. Oft werden Dozenten berufen, die nicht die geniigende
Befahigung fiir ihren Beruf besitzen, nicht selten nach der
Anstellung keinen Eifer zur weiteren Ausbildung an den Tag
legen. Zu einem Professor an den Hochschulen geniigt nicht
das trockene viele Wissen oder das viele Lesen von Biichern,
sondern ernste selbstandige Verstandesarbeit, allerdings auf
Grund der erworbenen Wissensmaterien, es gehort hierzu das
Geschick, einen Wissensgehalt nach allen Seiten erschopfend
aufzufassen und zu priifen und dariiber auch ein wissenschaft-
lich begrundetes Urteil abzugeben. Ferner mufi er auch ein
padagogisch gebildeter Lehrer sein. DaB nicht geeignete Krafte
fiir die Lehrkanzel der Theologie gefunden werden, liegt
in den friiher geschilderten Verhaltnissen der Lehranstalten.
Denn auch kiinftige Professoren miissen schon in der Theo¬
logie den Grund zum spateren Beruf legen. Wie ist es
moglich, daB heute jemand nur halbwegs ein theologisches
Fach ubersieht angesichts so vieler vorgetragener Facher?!
Manchesmal weiB der Absolvent nicht einmal die Wege, die
ihn zur wissenschaftlichen Ausbildung in einem Fache fiihren
konnten. Viele verden auf die Lehrkanzel berufen, die den
Doktortitel fiihren oder die zwei Jahre in Rom oder in Pala-
stina die toten Gebaude angestaunt haben. DaB der Doktor¬
titel bei unserem Studiengange eine wissenschaftliche Ausbil¬
dung nicht garantiert, ist aus friiheren Ausfuhrungen klar. Es
besteht dasselbe Verhaltnis zwischen einem Promovierten und
nicht Promovierten, in ahnlicher Weise wie wir es zwischen
einem Kinde beobachten, das den Inhalt des Katechismus wohl
kennt, jedoch nicht wortlich kennt, und einem Kinde, das den
Katechismus auch auswendig kann. Auf \vie lange Zeit?! Viel
Zeit geht den Studierenden verloren, \venn sie unfahige Pro-



173

fessoren besitzen. Wie viel Gutes konnte geleistet werden, wenn
ein Mann, der seine hohe Aufgabe voli auffaBt, als Lebrer der
nach Klarheit sich sehnenden jungen Herzen fungieren wiirde?!

Nach diesen Erwagungen will ich den Unterrichtsgang an
den theologischen Lehranstalten formulieren:

Der ganze theologische Unterricht ist in drei
Gruppen zu zerteilen und von einem Studierenden nur
eine Gruppe als Fachstudium zu wahlen.

Erste Gruppe umfaBt die Dogmatik und Moral. Die Philo-
sophie (Logik, Noetik, Kosmologie, Religionsphilosophie) soli
a u c h als Grundlage und Hilfswissenschaft der Dogmatik, wie
auch als grundlegende Hilfswissenschaft der Moral in ihren
Teilen: Psychologie, Ethik, Asthetik, gelehrt werden.

Diese Gruppe miisse von wenigstens fiinf Professoren
vorgetragen werden und die alleinige Materie des wissenschaft-
liclien Studiums durch drei Jahre sein.

Es sind sogar drei Jahre fiir eine halbwegs nutzliche Be-
arbeitung dieser Gruppe zu wenig; doch es ist zu bedenken,
daB in der Moral nicht jede geringfiigige Einzelheit behandelt
werden soli, z. B. wie viel Unzen man abends an einem Fast-
tage zu genieBen hat. Die Moralisten diirfen keine Pharma-
zeuten sein, die alles kleinlich abwagen. Durch die Moral soli
nicht in der Kirche ein neuer Talmud mit tausend Bestim-
mungen geschaffen werden. Solche kleinliche Moralbestim-
mungen konnen die Glaubigen nur skrupulos oder vollstandig
gleichgiltig gegen die Anordnungen der Kirche machen. Wissen-
schaftlicher sollen dafiir die Moralprinzipien behandelt und
namentlich in ihrer Beziehung zur Psychologie hervorgehoben
werden. Die Verbindung der Dogmatik mit der Moral ist eine
natiirliche, die dazu noch die oftere Wiederholung von gleichen
Materien wie des heil. MeBopfers, Sakramente entbehrlich macht.

Diese Gruppe stellt an das Denken die meisten Anforde-
rungen; deshalb sollen fiir sie auch die meisten Lehrstuhle
geschaffen werden.

Die zweite Gruppe soli die biblischen Wissenschaften um-
fassen und die Patristik. Die biblischen Wissenschaften miissen
griindlich studiert werden, namentlich aber die hebraische



174

Sprache, in der es soweit gebracht werden muB, daB der Študent
die Bibel aus dem Urtexte lesen konne. Ohne Kenntnis des
hebraischen Idioms wird der Priester die MeBgebete kaum
richtig verstehen, nieht einmal den Psalm Judica.

Die Patristik ist nieht so zu lehren wie jetzt, daB der
Studierende die Biographien einzelner Vater und die Namen
ihrer Werke kennt, was wohl auch einen gewissen Wert hat,
sondern so, daB er die Werke auch im Originale liest und stu-
diert. DaB ich die Patristik nieht in die Gruppe der Kirchen¬
geschichte nehme, wird jeder einsehen, der den Wert der Bibel
und der Kirchenvater, in denen ja im gewissen Sinne derselbe
Geist Gottes wie in der Bibel waltet, fur die dogmatisehen
Begrundungen kennt.

Die dritte Gruppe umfaBt die Kirchengeschichte als Haupt-
fach. Mit der Kirchengeschichte ist aber das Kirchenrecht, die
kirchlicheKunst und derKirchengesang auf das engste verbunden.

Das Kirchenrecht ist durch die Geschichte der Kirche be-
griindet und erst durch diese vollstandig begreiflich. An und
fur sich, ohne die Geschichte der Kirche ist das Kirchenrecht
nur auf das Fundamentalste der kirchlichen Organisation be-
schrankt. — Ebenso hat sich die kirchliche Kunst erst allmahlich
entvvdckelt. Der Kirchengesang gehort auch zu den kirchlichen
Kunsten und soli bei weitem besser und umfangreicher gelehrt
werden als die ubrigen Kunste. Selten wird ein Geistlicher in
den Stand kommen, eine Kirche zu bauen u. dgl., wahrend er
oft taglich dem Kirchengesang die Aufmerksamkeit schenken
muB. Er entwirft zu den Bauten keine Plane, sondern dazu sind
sehr erfahrene Techniker berufen. Ganz anders ist es mit dem
Gesange. Der Gesang ist nieht wie ein Monumentalbau, der
von einem Meister gebaut, in hunderten von Jahren immer noch
entziickt und seiner Aufgabe entspricht, sondern der Kirchen¬
gesang bedarf einer hochgebildeten Stiitze von Tag zu Tag, und
diese Stiitze kann bei heutigen Verhaltnissen nur der Geistliche
sein. Der Kirchengesang ist heutzutage auch eine notwendige
Kunst in der Kirche.

Da es aber nieht zu verlangen ist, daB ein tiichtiger
Kirchenhistoriker gleichzeitig ein Kenner der kirchlichen Ton-



175 —

kunst ist, so kann der Kirchengesang auch von einem anderen
sehr befahigten Geistlichen oderLaien, welche notwendige Studien
gemacht haben, vorgetragen werden. Diese Vortrage mlissen
jedoch der hoheren Bildung der Studierenden angemessen sein
und sich Dicht auf dem Niveau der Volksschule halten. Jeder
Mensch hat eine gewisse musikalische Anlage. Der Mensch ohne
musikalische Anlage konnte iiberhaupt nicht reden, denn auch
fur die Rede gehSrt eingewisses Mafi von „Gehor”. Deshalbhalte
ich dafiir, dali alle Zuhorer dieser Gruppe die theoretischen
Vortrage liber den Gesang als auch (allerdings verschieden nach
ihrer musikalischen Anlage) die praktischen Vorfiihrungen, die
unbedingt notwendig sind, sich nutzbar machen -sollen. Ubrigens
sollen sich diese Gruppe namentlich diejenigen wahlen, die
besser musikalisch veranlagt sind. Wie wird der Kirchengesang
bliihen, wenn eine Reihe von der edlen Kunst kundigen Priestern
in die Seelsorge hinaus kommt!

Fur die zweite und dritte Gruppe geniigen je drei Pro-
fessoren, da hier die Vorbereitung auf die Vorlesungen eine
viel leichtere, die Vorlesungen selbst nicht so geistig an-
strengend sind. Die erste Gruppe miiBten fast die Halfte
samtlicher Theologiekandidaten wahlen, die iibrige Halfte kame
auf die beiden letzten Gruppen.

Da natiirlich nicht die Nachstbesten auf die Lehrkanzel
berufen werden, sondern Gelehrte von Ruf, wenn auch aus
dem Auslande, so soli ihre Stellung und ihre Bezahlung gleich
der der Universitatsprofessoren sein. Da auf das wissenschaft-
liche Studium der gewahlten Gruppen von Einzelnen im all-
gemeinen drei Jahre verwendet werden, so wird das vierte
Jahr eine mehr praktische Bestimmung haben. Die Theologen
werden in diesem Jahre pastoralen Studien obliegen, und zwar
nicht in dem Sinne wie heute, sondern sie werden in diesem
Jahre populare Vortrage ohne wissenschaftliches Geprage iiber
jene Gruppen horen, die nicht zu ihrem Fache gehorten, also
die Horer der ersten Gruppe — Dogmatik und Moral —
werden liber die biblischen Wissenschaften und die Kirchenge-
schichte samt den dazu gehorigen Fachern orientiert werden.
Vorgetragen werden somit von befahigten Priestern der Diozese, t .



176

z. B. vom Bischof oder von den Domherren samtliche Facher
• der drei Gruppen in popularer, kurz abgeschlossener Weise,
nur wird derjenige, der eine Gruppe schon wissenschaftlich
gehdrt hat, nicht verpflichtet werden, die Vortrage aus seinem
Fache anzuhoren.

Die Pastoral, wie sie heute aufgefaBt wird, entnimmt ihren
Stoff vielfach der Moral, und ist eigentlich kein wissenschaft-
licher Zweig der Theologie, sondern nur eine praktische Er-
ziehung (nicht wissenschaftliche Ausbildung) der Theologie-
kandidaten zu tiichtigen Seelsorgern. In diesem Sinne ist es
hinreichend, daJB sie zwei bis drei Stunden wochentlich ein-
nimmt.

Die Padagogik soli im vierten Jahre theoretisch vorge-
tragen werden, praktisch aber als sogenannte Katechese schon
vom dritten Jahre durch Hospitieren bei tiichtigen Katecheten
der Universitatsstadt erlernt werden.

Jeder Priesterkandidat muB es wenigstens so weit bringen,
daB er auf der Violine die einfachen Lieder des Religionslehr-
buches der Volksschulen spielen kann. Eine Violine kann sich
jeder verschaffen und diese wenigen religiosen Lieder an-
eignen. Schon vom ersten Jahre an soli der Kandidat gleich-
sam zur Erholung mit gelegentlichen Einiibungen anfangen.
Diese praktische Einiibung des religiosen Volksgesanges ist
nicht zu verwechseln mit dem Kirchengesang, den die Studie-
renden der dritten Gruppe studieren miissen. Kann man sogar
den Baren und Affen beibringen, nach dem Rhythmus der Mu sik
ihre Bewegungen zu machen, um so mehr wird es einem Intelli-
genten gelingen, die wenigen Melodien wenigstens einstimmig
auf der Violine zustande zu bringen. Oft bemerkte ich, wie
protestantische Pfarrer, die selbst zugaben, keine musikalische
Fahigkeiten zu besitzen, fast jede Stunde den Kindern religiose
Lieder vorspielten.

Eine sehr wichtige Frage bleibt noch zu losen. Es werden
fiir die drei Gruppen wenigstens elf Professoren, die im Rufe
der Gelehrsamkeit stehen, verlangt. Diese Professoren sollen
gleiche Bezuge beziehen wie die Universitatsprofessoren. Sollten
nun die Diozesanseminarien aufgehoben werden? Wird sich jede



177

Diozese eine so groBe ZahlProfessoren erwerben konnen?Wird sie
auch der Staat bezahlen? DieseFragen konnten so gelost werden:

In den Diozesen, wo sich Universitaten befinden, unter-
liegt die Realisierung meiner Vorschlage keiner Schwierigkeit.
In der Regel sind noch mehr Professoren angestellt. Die iibrigen
Diozesen sollen entweder in eine Universitatsstadt ihre Semi-
narien verlegen, wo der Theologiekandidat seinen wissenschaft-
lichen Studien nachzugehen bat, wahrend er das vierte Jahr,
das Pastoraljahr, in seiner Bischofsstadt auf die friiher ange-
deutete Weise zuzubringen haben wird oder die Diozesen
sollen sich zu zwei bis vier vereinigen in einer Weise, dah
z. B. die erste Gruppe der theologischen Facher in Salzburg,
die zweite Gruppe in Klagenfurt, die dritte Gruppe in Marburg
vorgetragen wiirde, worauf sich die Absolventen der drei
Gruppen wieder im vierten Jahre in ihrer Bischofsstadt zu-
sammenfinden. Bei den immensen Verkehrsmitteln ist es heutzu-
tage ganz gleich, ob einer ein paar Stunden mehr oder weniger
mit der Bahn zu seiner Studienstadt zu fahren hat. Der letztere
Vorschlag ist der realisierbarste, da der Staat durch die ange-
deutete Zusammenziehung beziiglich hoherer Besoldung der
Professoren keine Mehrausgabe vorzuschiitzen haben wird. Ich
halte die Reform jeglichen Unterrichtes in der Kirche fiir
dringend, wollen wir nicht vollstandigen Bankerott machen;
deshalb jede einseitige Hervorhebung unserer Rechte gegen-
iiber der Regierung fiir unsere Sachlage verschleppend.

Die Professoren der drei Gruppen brauchen nicht aus ein-
zelnen Diozesen genommen werden, sondern iiberhaupt von dort,
wo sich geeignete Manner finden. Das Pastoraljahr besorgt der
Diozesanklerus, und ich halte die Herbeiziehung eines Priesters,
der die DiSzesanverhaltnisse nicht kennt, wenigstens fiir hochst
unangebracht.

Zur Realisierung meiner Vorschlage ist keine Ubenvindung
von sonstigen Schwierigkeiten notwendig als dieUberwindung der
Einbildung, daB die heutigen Unterrichtsverhaltnisse an den
theologischen Lehranstalten nur annahernd den modernen An-
forderungen entsprechen, zu welcher Uberwindung nur ein
guter Wille vorhanden sein mufi.
Vogrinec, nostra culpa. 12



178

Jeder, der unbefangen urteilt, wird einsehen, daB uns die
vorher besprochene, oder dieser ahnliche Gestaltung des Unter-
richtes ungleich groBeren Erfolg sichern wiirde, als die heu-
tige Unterrichtsart. Heute haben wir Priester, die sich mit dem
Studium samtlicher Faeher gemartert oder auch nicht gemartert
haben und die kein Fach nur halbwegs beherrschen, Priester,
denen ihre Studien nur geringen Stoff fiir ihre Predigten lieferten.
Nach der Reform \verden wir in den Diozesen ganze Manner
haben, die in einem Fache geniigende wissenschaftliche Ausbil-
dung genossen haben, in den iibrigen Fachern aber infolge
des Pastoraljahres keine Ignoranten sind. Sie haben sich in ein
Fach vertieft; mit Freude werden sie noch im spateren Leben
ihre Fachstudien fortsetzen; sie werden sich interessieren fur
ihreFachliteratur; durch die Beschaftigung mit der Wissenschaft
wird auch der sittliche Wert des Klerus ein hoherer werden. Wie
einst, wird Gelehrsamkeit auch jetzt ein Vorzug des Klerus
werden. Aus der ersten Gruppe werden sich Philosophen ent-
wickeln, die auch von der iibrigen Wissenschaft respektiert
werden, aus der zweiten Gruppe Sprachforscher, und die dritte
Gruppe wird manchen Historiker und Kenner der Kunste von
Ruf hervorbringen. Auch bei derBesetzung der Seelsorgeposten
wird man darauf Riicksicht nehmen, daB dorthin, wo der Pfarrer
ein Dogmatiker ist, als Kaplan ein Historiker oder Biblist ge-
schickt wird. Die Predigten werden viel klarer, sie werden mit
vielmehr Uberzeugung vorgetragen werden; auch das Volk wird
angenehm beriihrt, wenn es bald einen Dogmatiker, bald einen
Biblisten, bald wieder einen Historiker predigen hort. Die Pro-
fessoren pflegen namlich immer nfachmannisch* zu predigen.
Ich konnte selbst bei meinen Professoren diese Beobachtung
machen. Als Historiker horte ich z. B. P. Abel predigen. Nun,
er war auch langere Zeit Gesehichtsprofessor.

IV.
Die Erziehung in den Diozesanseminarien.

Ich bin nicht fur die volle Freiheit der Seminaristen, \vie
solche der Universitatsstudent hat. Nicht einmal das Gericht
betrachtet den jungen Mann als groBjahrig, d. h. als jemanden,



179

der frei uber sich selbst und seine Sache disponieren kann.
Wir Geistliche diirfen dem Priesterkandidaten auch nicht das
volle Verfiigungsrecht liber seinen noch nicht gestahlten
Willen iiberlassen, sondern nur soweit es seinem Entwicklungs-
stadium und der Berufsbestimmung entspricht. Jedoch in medio
est virtus! Es sind meistenteils junge Manner, iiber 20 Jahre
alt; deshalb ist es nicht angezeigt, wenn man sie wie die Locke-
rin ihre drei- bis fiinfjahrigen Kinder behandelt, die sie nicht
aus dem Auge lassen darf, damit ihnen nicht etwa ein Unfall
zustoBt.

Das Zeichen, unter dem die heutigen Seminarien stehen,
ist strenge Absperrung und kleinliche Aufsicht. Wir hatten
zweimal in der Woche Spaziergang, und zwar an ganz be-
stimmten Tagen, in ganz bestimmten Stunden, in ganz be-
stimmter Richtung, einen bestimmten Dux, der ganz bestimmte
Weisungen iiber die zulassige Auffiihrung wahrend des Spazier-
ganges erhielt. Rauchen konnte man in ganz bestimmter Zeit.
Alles war fixiert und bestimmt. Nun denke man sich ein alter-
tiimliches, rings abgeschlossenes,, feuchtes Gebaude, einen Stu-
diersaal, wo zu 22 in einem Saale beim Licht der ruBigen
Lampen iiber ihren Pulten hockten. Der eine lief hinaus, der
andere kam, der eine rasselte mit den Schliisseln, der Neben-
mann kochte eben seinen Tee oder knackte an einer NuB. Im
ganzen Hause nur schivarze, in lange Talare gehiillte Gestalten,
die sogar beim Spaziergang den Staub ihrer FiiBe dem Hinter-
mann zu schnupfen geben! In den schweizerischen und italieni-
schen Arresten ware etwa das ewige Einerlei der Farben das
Furchtbarste. Nun der Theolog sieht nur schwarze Gestalten.
Kein Wunder, daB der Jiingling, der mit starken Nerven in
das Seminar gekommen ist, bald krank und nervos wird und
seine ganze Energie verliert! Ich weise immer zuriick, daB ein
halbwegs brauchbarer Abiturient nur wegen des lieben Brotes
den Priesterstand wahle, sondern behaupte, daB er stets mehr oder
iveniger hohere Ideale bei seinem Eintritt in das Seminar habe.
Schon wahrend meiner Studien konnte ich die Beobachtung
machen, daB ideale Jiinglinge allmahlich gegen alles abge-
stumpft, gegen das vierte Jahr zu immer energieloser wurden.

12 *



180

Die meisten jungeren Geistliehen sind krank. Den Keim der
Krankheit haben sie sich in der Theologie geholt. Ieh will das
Bild nicbt weiter ausfiihren.

Verlangt muB somit werden, daB dem Jiinglinge innerhalb
gewisser Grenzen Freiheit geboten wird. Es ist notwendig, daB
er abends punktlich zu Hause ist, daB er gewisse Zeit mit
den Studien hinbringt, es ist auch notwendig, daB er ein de-
zentes Auftreten naeh auBen bekundet, nicht notwendig ist es
aber, daB seine Erholungszeit ihm dureh alle moglichen Statuten
verbittert wird. Er soli sich in Gesellschaft eines Kollegen einen
Spaziergang wahlen. Man wird ihn nie verurteilen, wenn er
sich beim Spaziergang eine Zigarre anzundet oder irgendwo
ein Glas Bier vergonnt. Es soli ihm auch gestattet sein, sich
wahrend der Erholungszeit an bestimmten, selbst gewahlten
Tagen in eine seiner Bildung angemessene Gesellschaft zu
begeben.

In der freien Natur, freien Gedanken folgend, wird der
Jiingling seine Zukunftsplane schmieden, er wird mit klarem
Verstande und gesteigerter Lust zu seinen Buchern zuriick-
kehren. — Nie sollen mehr wie vier Kandidaten in einem Zimmer
wohnen.

Dieses Kapitel lieBe wohl eine weitlaufige Ausfiihrung zu;
jedoch um sich der vorgenommenen Kurze zu bedienen, schlieBe
ich das Kapitel mit dem SchluBsatze, daB neben der Reform
des Unterrichtes auch eine Reform des Erziehungsmodus statt-
finden muB, dahingehend, daB die richtige Mitte zwischen der Ab-
sperrung und volligen Freiheit gefunden wird. Man sei nicht
zu angstlich! Besser ist es, daB der Kandidat jetzt seineschwache
Seite zeigt, so lange er noch nicht ausgeweiht ist, als spater.
AuBerdem muB er mit einem festen Charakter in das Leben
hinaustreten, und an dieser Befestigung des Charakters kann
er nicht arbeiten, wenn ihm keine vollends freie Willens-
betatigung gelassen wird.

Gesunde, nervenkraftige und energische Seelsorger werden
in der Schule, in der Kirche, iiberhaupt in der Seelsorge ganz
andere Leistungen aufweisen, als kriinkliche, unzufriedene, ganz
gedemiitigte.



181

V.
Der religiose Unterricht und die religiose Erziehung auBer-

halb der Schule.
Der religiose Unterricht und die religiose Erziehung auBer-

halb der Schule geschieht in der Kirche durch die Predigt und
Christenlehre, in der Familie durch die religiose Presse. Der
Unterricht, den der Geistliche in der Familie selbst erteilt, ist
minimal. Es ist wahr, hieunddakann ein vera iinftiges Wortgute
Friichte bringen, doch im allgemeinen kann der personliche
Verkehr des Priesters nicht als religioses Unterrichts- und Er-
ziehungsmittel gelten, schon deshalb nicht, weil der Geistliche
nicht immer Zeit hat, sich mit den Leuten wegen eines sehr
problematischen Erfolges abzugeben und weil die Leute, mit
Ausnahme einiger oft lastiger Personen, auch nicht mehr die
Gewohnheit haben, sich in ihren religiosen Angelegenheiten an
den Geistlichen zu wenden. Gut ware es allerdings. Doch manches
ware gut, was nicht geschieht und auch nicht geschehen wird. —
Tatsachlich ist das Leben, Reden und Handeln des Seelsorgers
ein indirekter Unterricht fiir das Volk; doch wie dies geschehen
solle, gehort in die Pastorallehre. Ich will nur beziiglich der
Predigt, Christenlehre und der religiosen Presse meinen An-
schauungen entsprechende Grundsatze stipulieren.

Die Predigten miissen den modernen Bediirfnissen sowohl
beziiglich des Inhaltes als auch beziiglich der Form entsprechen.
Die heutigen Predigten bewegen sich noch immer im alten
Geleise. Viele Predigtwerke sind nur Abschreibungen von
Predigten, die ein Bossuet oder Faber gehalten haben. Erscheint
einmal etwas Originelles, dann wird es ordentlich ausgeschrotet,
wie z. B. die Predigten P. Abels. Sehr viele begniigen sich
jedoch mit irgend einem Predigtblatt, das ihnen die Predigt fiir
den nachsten Sonntag bringt. Es ist dem Priester nicht zu ver-
argen, wenn er sich beim jetzigen Studiengange mit der nachst-
besten Predigt zufrieden gibt. Der Priester, erzogen nach meinen
friiher angefiihrten Grundsatzen, wird jedoch nach Hoherem
und Besserem verlangen; seine Predigten, hervorquellend aus
glaubigem, tief fiihlendem Herzen, und voi^getragen in schoner



182

Spraehe und in flieBendem Tempo, werden Wurzel fassen in
den Herzen der ZuhSrer. Die gediegene Ausbildung auf Grund
der Muttersprache im Seminar wird ihn dazu befahigen.

Es ist gar nicht zu glauben, welche Leistungen oft auf
der Kanzel geschehen, Produktionen, die eher fiir einen Zirkus
taugen als fiir die geheiligte Statte der Kanzel. Kein Wunder,
daB sich die Intelligenz von solchen Predigten zuriiekzieht!
Man hort oft Predigten, daB man sich skandalisiert. Auch in-
haltlich sind sie nicht immer richtig. Manches wird ubertrieben,
kjeinere Siinden werden so dargestellt, als ob sie das Hollen-
feuer verdienten! Dies alles beruht auf mangelhafter Vorbil-
dung im Seminar.

Es ist somit zu fordern, daB die moderne Predigtliteratur
einer genauen Kritik unterzogen wird, ferner daB die Predigten
nach einem gewissen System verfaBt und vorgetragen werden,
in den Predigten auch nie etwas ubertrieben, das Unwesent-
liche nicht zum Wesentlichen gemacht wird, ferner, daB wie
beim Unterrichte so auch bei der Predigt auf die gleichzeitige
Bildung des Verstandes und des Gemiites Riicksicht genommen
wird. Fur geeignete Predigtliteratur ist Sorge zu tragen etwa
durch Einsetzung eines Komites von bekannten Predigern, die
den ubrigen mit Rat an die Hand gehen sollten. — Schon bei
den gew5hnlichen Vortragen in den Seminarien ist darauf
Bedacht zu nebmen, daB die Vortrage flieBend, in schoner rhe-
torischer Form gehalten werden.

Die Abhaltung der Christenlehren hat an Sonntagnach-
mittagen eine verhaltnismaBig sehr geringe Bedeutung, da
heute nicht mehr wie ehedem die Kirche das alleinige Zentrum
des geistigen Lebens ist. In den Stadten gab es ehemals kein
so hastiges Geschaftstreiben, auf dem Lande keine so ange-
strengte Wochenarbeit, wie heutzutage. Von der weitumher zer-
streuten Bevolkerung kann man nicht verlangen, vormittags
und nachmittags den weiten Kirchweg zuriickzulegen Der
Sonntagnachmittag ist auf dem Lande und in der Stadt die Zeit
der geistigen und korperlichen Erholung. Ferner ist es auch
fur den Geistlichen anstrengend, nach dem vormittagigen
Gottesdienste und einer oft durch viele Stunden dauernden



183

Sakramentserteilung noch von der Kanzel herunter Christen-
lehren zu halten. In der Regel findet man stets die gleichen
Personen, meistenteils Frauenspersonen als Teilnehmerinnen am
Nachmittagsgottesdienste. Und doch soli dafur gesorgt werden,
dali der religiose Unterricht nicht mit dem Austritte aus der
Schule fiir immer abgeschlossen wird! Wir miissen somit andere
Wege einschlagen.

In groJBeren Orten, sogar auf dem Lande bestehen ge-
werbliche Fortbildungsschulen; bei uns in Karaten will man
in jedem geschlossenen Orte landwirtschaftliche Fortbildungs-
kurse einfiihren. In diesen Schulen fehlt meistenteils der wich-
tigste Gegenstand, die Religion. Die kirchlichen Kreise nehmen
davon auch nicht viel Notiz. Ich bin iiberzeugt, wenn ein Geist-
licher den Religionsunterricht dem iibrigen Unterrichte an-
schlieBen wiirde, was allerdings gratis geschehen miiBte, wiirde
niemand dagegen etwas haben. Es solite so vorgegangen werden:
Der Geistliche liest unter Teilnahme der Gewerbeschiiler nnd der
Besucher der landwirtschaftlichen Kurse die heil. Messe in einer
Kirche in der Nahe der Schule, worauf er sieh in die Schule
begibt, wo der religiose Unterricht mit Absingung eines reli-
giosen Liedes beginnen soli. Der Gewerbeunterricht pflegt Sonn-
tag vormittags stattzufinden; deshalb soli der Priester den
Gottesdienst und den Unterricht so einrichten, daB um die fest-
gesetzte Stunde der ubrige Unterricht einsetzen kann. Der Unter¬
richt muB auf den Verstand und das Gemut einwirken, der
Seelsorger muB guter Freund, Kamerad und Ratgeber der Schil¬
ler sein. Ein langweiliger, iiber jede Kleinigkeit sich aufhalten-
der Seelsorger paBt am wenigsten fiir diesen Unterricht.

Im Lehrlingsheim, sowie an manchen Fachschulen wird
auch heutzutage der Religionsunterricht erteilt, doch wie? Der
nachstbeste Kaplan wird einfach hineingeschickt und dort waltet
und schaltet er nach seiner Willkur. Man wirft den Pudel ins
Wasser, damit er dort schwimmen lernt. Ich meine jedoch, wenn
einer in dieses Wasser geworfen wird, da solite er schon gut
schwimmen konnen. Ich war einstens in einem katholischen Lehr¬
lingsheim Zeuge einer Christenlehre, die ein hochgebildeter
Ordensmann gehalten hat. Ich war noch Theolog. Der Herr saB



184

beim Tisch, schaute ofter in sein Buch hinein als zu den unauf-
merksamen Jungen hiniiber. Er trug vor, als ob er gebildete Theo-
logen vor sich hatte. Ich babe mich vor Lehrlingen und einigen
groBeren Gesellen geschamt wegen des ganz unpadagogischen
Vortrages meines vorgesetzten|Begleiters. Nebenbei erwahne ich,
daB ich bei der Konkurspriifung einige Kandidaten Katechesen
ausfiihren horte, die ganz \vie eine Predigt und auch im iiblichen
Predigttone vorgetragen wurden. Mit dieser Leier vor die
Kinder treten! Erbekam „sehr gut” fiir die miindliche Katechese.
Ich war konsterniert. Der andere, der natiirlich und gemiitlich
gesprochen hatte, entsprach nur „gut”.

Die Madchen im Alter von 14 bis 16 Jahren, die keine
hohere Volksschule besuchen, sollen in den Stadten be-
sonders und zwar vor dem Nachmittagsgottesdienste in den
Christenlehren ahnlich wie die Gewerbeschiiler unterrichtet
werden. Auf dem Lande sollen Knaben und Madchen im Alter
von 14 bis 16 Jahren, wenn mehrere Geistliche da sind, abge-
sondert, wenn einer, zusammen und zwar in allen Fallen in
der Schule den religiosen Unterricht genieBen. In der Schule
bewegen sie sich viel freier und gehen lieber dorthin zum
Unterriehte wie in die Kirche. Die Jugend in diesen Jahren ist
von taglichen Sorgen noch nicht geplagt, von der Arbeit nicht
ermiidet; deshalb wird sie im religiosen Unterriehte einegeistige
Erholung finden. Dieser sonntagliche religiose Unterricht soli
jeden Sonntag vom 1. November bis 1. Mai stattfinden, spater
soli auch die Jugend den Sonntagsnaehmittag frei haben.

Der Leser wird sehen, daB da nichts unmSgliches verlangt
wird, sondern etwas, was s‘ich sehr leicht erreichen laBt. Nur
muB es allgemein eingefiihrt sein, damit nicht ein Nachbar den
anderen, der so etwas einfiihrt, wegen seiner Extravaganzen
auslacht. Anfangs \vird man in einigen Orten allerdings ge-
ringere Teilnahme finden, doch bei allgemeiner Einfiihrung und
bei ununterbrochener Ausdauer wird die Teilnahme als christ-
liche Pflicht empfunden werden.

Ich schreibe dies, wiewohl ich weiB, daB man trotzdem
vorziehen \vird, vor den leeren Biinken nur einigen schwer-
horigen Wei'blein das kostbare Wort Gottes zu erklaren. Es



185

scheint, als ob es uns „verwunschen” ware, dem alten Gehause
nicht entschliipfen zu konnen!

Unsere religiose Presse, nicht im Sinne der christ-
lichenPresse genommen, bezieht sich nicht so sehrauf dieReli-
gion iiberhaupt, als vielmehr auf die verschiedenen separitisti-
schen Andachten. Es gibt Orden und auch Priesterparteien, die
auf die Propagation irgend einer Andacht alles Gewicht legen.
Sie miissen ihre Andachtsparteiblatter haben. Da haben wir nun
eucharistische Blatter, Marienblatter, Antoniusblatter, Kongre-
gationsblatter u. s. w. Was ich iiber die Andachten denke, werde
ich spater sagen.

Manche Menschen haben iiberhaupt keinen Sinn fiir spe-
zielle Andachten. Kein Mensch darf ihnen dies iibel nehmen.
Sie sind trotzdem gut katholisch und religios. Fiir diese mufi
auch eine religidse Presse geschaffen werden, die die Reli-
giositat iiberhaupt auf Grund der fundamentalen katholischen
Lehren befordert, ohne sich auf irgend welche Privatandachten
zu beschranken. Uber den Unterrichtswert der Presse brauche
ich wohl kein Wort zu verlieren.

Die religiose Presse soli vollkommen unpolitisch sein.
Zum Muster konnte man sich etwa die „Hausblatter” nehmen
die als Beilage des „Landboten” von A. Opitz herausgegeben
werden; nur miiBte der Leitartikel sich an die Sonntagsevan-
gelien anschlieBen und religiose Erbauung bezwecken. Jedes
Pfarramt soli eine bestimmte Menge dieser religiosen Schriften
empfangen und sie durch eine geeignete Person drauBen vor
der Kirche feilbieten. Bei jeder Pfarrkirche, auch die Stadt-
kirchen nicht ausg:enommen, sollen sich eigene Schaukasten
oder eigens konstruierte, zusammenlegbare Tische befinden, an
denen sofort nach dem Gottesdienste die Andachtsblatter, und
zwar nur diese feilgeboten wiirden. Im Laufe der Zeit lassen
sich vielleicht auch Automaten aufstellen. Bei den Kirchen auf
dem Lande verkaufen oft Backer ihr Brot vor der Kirchentiir.
Warum sollten auch \vir den Menschen keine geistige, reli¬
giose Nahrung fiir die Sonntagsnachmittage bieten? Sogar die
Bahn sorgt fiir die Unterhaltung der Reisenden durch Auf-
stellung der ZeitungsverschleiBe! Fiihren auch wir den Glau-



186

bigen seelenerfrischende Nahrung fur die langvveiligen Winter-
nachmittage zu. Es ist zu erwarten, dafi die freie Kolportage
freigegeben wird. Beniitzen wir sofort die giinstige Gelegenheit,
um nicht hinterher das Nachschauen zu haben, wie es leider
gerade bei der Presse geschehen ist. Auch jetzt ist die Lizenz
zum derartigen VerschleiB leicht nur gegen Bezahlung der
Stempelgebiihren zu erlangen.

Ausgezeichnet geschieht die religiose Schulung durch
Biichervereine wie z. B. die St. Josefsvereins-Bucherbruderschaft
in Klagenfurt. Doch man soli ihr nicht Konkurrenz machen
durch andere Biichervereine! Kaum hat man ihren Erfolg ge-
sehen, so gehen auch andere Diozesen daran, ahnliche Insti-
tutionen in das Leben zu rufen, anstatt durch gemeinsame
Arbeit aller katholischen Deutschen an einem Werke zu ar-
beiten, damit sich dieses durch gediegene und billige Biicher
iiberall Eingang verschaffe.

Zur Religiositat tragen auch viel gute Gebetbiicher bei.
Gebetbiicher werden wohl geschrieben und gedruckt und auch
genehmigt. DaB nicht alle gut sind, ist bekannt, da namentlich
die Kritik sich nicht geniigend mit einem so wichtigen Gegen-
stande, wie es die Andachtsbiicher sind, befaBt. Der Geistliche
weiB selbst nicht, wo man echte Perlen bekommt, noch weniger
das Volk. Auf die Anpreisungen ist nicht viel zu halten. Die
Gebetbiicher, die fur das gew6hnliche Volk bestimmt sind,
miissen verschieden von den Gebetbiichern sein, welche die
Intelligenz bedarf. An letzteren fehlt es uns iibrigens fast ganz.
Jeder Geistliche soli iiber gute Gebetbiicher orientiert sein.
Sie sollten in den Verordriungsblattern ofters und naher an-
gegeben werden.

Die christliche Charitas hatte ein sehr edles Feld, wenn
sie einen Fond gegriindet hatte, um arme Dienstboten, nament¬
lich an paritatischen Stationen, mit guten Gebetbiichern zu be-
schenken. Die Protestanten haben eine Bibelgesellschaft, wir
haben nichts ahnliches.

Fast jedes protestantische Haus verfiigt auch iiber ein
populares Hausandachtsbuch. Diejenigen, die nicht in die Kirche
gehen konnten, kommen Sonntags zusammen und verrichten



187

ihre Andacht, wahrend einer aus dem Buche vorliest. Hatte
dies nicht auch bei uns Katholiken einen immensen Wert? Tau-
sende und Tausende konnen nicht in die Kirche gehen, sind oft
zu ermiidet wegen der Wochenarbeit, es fallt ihnen schwer, dort
eine bis zwei Stunden zu stehen: sie bleiben zu Hause. Die
Katholiken in der Diaspora hatten in dem Andachtsbuch ihren
Seelsorger. Welcher Trost ware fiir sie ein Andachtsbuch. Ein
ganz geeignetes Andachtsbuch haben wir nicht, oder wenn es
jemand kennt, dann ist es im allgemeinen nicht eingefiihrt.
P. Cochemsche Biicher sind zu wenig allgemein gehalten; das
Andachtsbuch mufi sich an die Sonntagsevangelien anschlieBen.
Der „Goffine” ist zu viel katechisierend. Das Buch muB wie ein
beliebter Prediger sein, der alle Kunste anwendet, um das Herz
des Menschen zu gewinnen. Der Besitz eines Hausandachts-
buches mufi eine katholische Gepflogenheit werden; wie ein
religioses Bild an der Wand, so mufi sich auch das Andachtsbuch
samt der heil. Schrift im Kasten des Familienzimmers befinden.

Die Gebet- und Andachtsbiicher sollen gleichzeitig mit den
Andachtsblattern auf die friiher gezeichnete Weise mit den schon
aufierhalb ersichtlichen Preisen an Sonntagen feilgeboten werden.

Das Lesen wird zum allgemeinen Bediirfnis. Wird den
Leuten nicht Gutes geboten, so lesen sie Schlechtes. Kargen
\vir doch nicht mit der religiosen Nahrung fiir das Volk und
ziehen wir die Schlafmiitze herunter und schauen wir, wo
etwas fiir unsere heilige Sache zu gewinnen ist! „Die Seele ist
willig, doch das Fleisch ist schwach”, weil es sich in seiner
gewohnten Ruhe nicht storen lassen will!-

Zur religiosen Erziehung des Volkes gehort auch ein
verstandlicher und geziemender Gottesdienst samt einer er-
bauenden Liturgie. Jedoch diesen Gegenstand will ich im
folgenden Abschnitte behandeln.

Nicht zu iibersehen ist es, dafi bei der religiosen Er¬
ziehung auch die christlichen Kunste ein grofie Rolle spielen.
Auch diesbezuglich mufi Klarheit geschaffen werden. Wir
horen in der Jetztzeit klagen, als ob wir Katholiken uns allzu
wenig an Schaffung moderner Kunstwerke beteiligen wiirden,
dafi unsere Literatur riickstandig ist u. s. w. Auch Dr. Ehr-



188

hard erweckt den Scheiu, als ob er meinen wiirde, daB durch
eine regere Beteiligung der Katholiken an wissenschaftlichen
und ktinstlerischen Taten der Neuzeit wenigstens ein wichtiger
Faktor zur Aussohnung der Kirche mit der modernen Mensch-
heit gesetzt wiirde. Nun setzen wir den Fali, 'daB in der
Neuzeit zufallig die groBten Gelehrten und die besten Literaten
katholischer Gesinnung waren, wiirde eine solche Annaherung
stattfinden? Durehaus nicht. Das Volk wiirde zum Teile ihre
Werke hochschatzen, sieh um ihre katholische Gesinnung je-
doch gar nicht kiimmern, zum Teile wiirde man sie einfach
ignorieren und als minderwertig bezeichnen, wie es sehr oft ge-
schieht. Ob Webers „Dreizehnlinden”, in welcher Dichtung der
Verfasser so schon das Sachsenvolk besingt, an den sachsischen
Schulen gelesen wird?! Dafiir gibt man der Jugend anderes
Zeug. AuBerdem betrachte man, wie z. B. die italienische Re-
gierung mit dem beriihmten Jesuiten Secchi vorgegangen ist. So-
eben las ich von den Verfolgungen des beriihmten Astronomen,
dem man deswegen nachstellte, gerade weil er Jesuit war.

Deshalb kann nur die fundamentale religiose Er-
ziehung der Welt einzig und allein die Aussohnung
der Kirche mit der Welt zustande bringen, die christlich ange-
hauchte Wissenschaft und Kunst kann sie nur befestigen. Es ist
ferner auf Grund der Geschichte aller Zeiten festzuhalten, daB ein
religioses Volk religiose Kunst produziert und die Wissenschaft
mit religiosem Geist auffaBt, nicht aber umgekehrt, daB christ-
liche Wissenschaft und christliche Kunst das Volk ohneweiters re-
ligios mache. Wer somit nach christlichen Kunstwerken verlangt
und christliche Wissenschaft verlangt, setze die erste Bedingung
dafiir: die Religiositat des Volkes. Es bliiht noch teilweise die
christliche Baukunst, weil ihre Werke Abnehmer finden, die
christliche Literatur kann nicht gedeihen, weil sie eben keine
Abnehmer findet. Jede Klage liber die Riickstandigkeit der
Kirche in der Jetzzeit bezuglich der Kiinste und Wissen-
schaften reduziert sich auf die berechtigte Klage iiber den Mangel
an Religiositat des Volkes, weiches religiose Kunstler und
Gelehrte hervorbringen, respektive unterstiitzen solite. Wir
sehen somit, wo der Anfang zu machen ist.



189

B. Die Verhaltnisse innerhalb der Kirche erfordern
in vieler Beziehung eine Anderung.

I.
Die kirchliche Liturgie.

Wir Katholiken haben einen herrlichen Gottesdienst, so
daB ihn auch Andersglaubige bewundern. Trotzdem machen
wir die Erfahrung, daB gerade die Katholiken vom Gottes-
dienste ferne bleiben, weil sie die Bedeutung desselben nicht
kennen.

Der einzige obligate, gemeinsame und offentliche Gottes¬
dienst ist bei uns das heil. MeBopfer; denn bloB von der heil.
Messe bestimmt die Kirche strenge: Du solist an Sonn- und
Feiertagen die heil. Messe mit gebiihrender Andacht horen. Die
meisten Menschen nehmen nur, wenn sie eben iiberhaupt an re-
ligiosen Ubungen teilnehmen, an diesem Gottesdienste teil. Die
verschiedenen Zeremonien bei den Prozessionen, in der Karwoche
sind im Vergleiche zur heil. Messe nur nebensachlich. Weder wir
Priester noch die Glaubigen sind verpflichtet, an denselben teil-
zunehmen. Die Zeremonien der Sakramentserteilungen sind mehr
privater Natur, so wie auch die iibrigen Zeremonien, wie Be-
erdigung, Segnungen etc. Diejenigen, die glauben, in der
Kirche ware nichts Unwesentliches, konnen sich in die geschicht-
liche Entwicldung der Kirche gar nicht hineindenken.

Mit Riicksicht auf den Umstand, daB die heil. Messe gewisser-
maBen der einzige Gottesdienst ist, habe ich fiir das Religions-
lehrbuch der Volksschule eine griindliche Erklarung des heil.
MeBopfers verlangt. Ich fordere auch, daB sowohl der latei-
nische Gesang auf dem Chore als auch der laute Gesang des
Priesters von allen Glaubigen verstanden und der Gottesdienst
nicht zu einem unverstandenen Schauspiel werde. Die lateinische
Sprache ist nur fiir die Feier der heil. Messe beizubehalten,
wahrend die iibrige Liturgie in der Landessprache stattfinden
miiBte. Die Griinde fiir die Beibehaltung der lateinischen Sprache
bei der heil. Messe sind folgende:



190

1. Da das zweite Kirchengebot alle iiberall obligiert, wo
eine katholische Kirche ist, so konnen alle Nationen ihrer
Pflicht nachkommen, ohne daB sie Grund zur Klage iiber die
Bevorzugung eines anderen Idioms haben, was bei heutiger
nationaler Verhetzung sehr wichtig ist.

2. Der offentliche, alle obligierende Gottesdienst wird
uberall sprachlich gleich gefeiert, so daB sich jeder in jeder
katholiscben Kirche heimisch fiihlt.

3. Haben die meisten Volker keine autoritative Uber-
setzung der MeBgebete und auch keinen Kirchengesang, der
nur annahernd mit den monumentalen Leistungen auf dem
Gebiete der lateinischen Kirchenmusik zu vergleichen ware.

Die MeBliturgie in der Volkssprache hat auch seine Grunde,
jedoch hinsichtlich des Gemisches der Nationalitaten ist der Ge-
brauch der Volkssprache nicht angezeigt. Wo aber der latei-
nische Chorgesang und der Gesang des Priesters nicht
verstanden wird, weil er nicht erklart wird, dort hat die
Volkssprache in der Liturgie der heil. Messe den
V orzug.

Was fiir die Beibehaltung der lateinischen Sprache bei
den iibrigen Zeremonien auBer der heil. Messe vorgebracht
wird, ist sehr hinfallig. Die Einheitlichkeit auf das Unwesent-
liche zu erstrecken, wird nie gelingen, es ware gleich, wenn
jemand eine groBe Fabrik errichten wollte, um fiir alle Men-
schen gleich groBe Ročke zu fabrizieren. — Was gewinnt man
durch die lateinische Sprache und was nicht? Gewonnen wird
eine Einheitlichkeit in unbedeutenden Dingen, nicht gewonnen
wird aber die Erbauung der Glaubigen und das Verlangen der
Verstandigen, daB die Kirche zu ihrem Volke in dessen
Sprache rede.

Was die Zeremonien bei der Ausspendung der heil. Sakra-
mente anbelangt, so sind dieselben allerdings notwendig, haben
aber einen mehr privaten Charakter und richten sich an den
Empfanger der Sakramente. Es wird gesagt: Ego te baptizo, ego
te absolvo. Im letzeren Falle wird ein Urteil in einer fremden
Sprache dem Beichtenden bekannt gemacht. Eine soweit ge-
triebene Einheitlichkeit wird niemandem imponieren, sondern



191

jeder wird es merkwurdig finden, dafi etwas in einer unbe-
kannten Sprache gesagt wird, was ohne Verletzung irgend
jemandes in der Muttersprache gesagt werden konnte. Der
Einwurf, fremde Nationen werden sich daruber aufhalten, wenn
der Ritus in der Sprache eines Volksstammes, mit dem sie
nicht harmonieren, stattfinden wiirde, ist klaglich. Kein Mensch
halt sich daruber auf, wenn bei den Beerdigungen die gewohn-
lichen „Vater unser” am Schlusse in der Landessprache ge-
betet werden. Auch beim Gottesdienste wird in einer bestimmten
Sprache gepredigt. Bei den meisten Sakramenten kommt die
Sprache der Empfanger der Sakramente wenigstens teihveise
zur Geltung. Niemand halt sich daruber auf. Es schmerzt mich,
wenn am Karfreitage und liberhaupt die ganze Karwoche hin-
durch die herrlichen Gebete, die im Namen der Versammelten
verrichtet werden, in einer unverstandenen Sprache gesprochen
werden.

Schiich sagt in seiner Pastoral, VIII. Auf]., Seite 440:
„Durch die Einfiihrung der Landessprache in den Gottesdienst
wiirde die Einheit desselben und damit auch die Einheit der
Kirche bald ihr Ende erreichen.” Das ware wohl traurig, wenn
die Einheit der Kirche schon deshalb zugrunde ginge. Dbrigens,
dann laBt das Ende der Kirche lange auf sich warten, denn
schon Jahrhunderte gebrauchen einzelne Slavenvolker, die
Griechen, Armenier etc. nicht die lateinische Sprache beim
Gottesdienste. In der Kirche gilt ferner der Grundsatz: Unitas
in necesariis. Die Latinitat der Zeremonien ist aber gewiB
nicht eine der Notwendigkeiten.

„Schon die Vielheit der lebenden Sprachen in der Welt,”
fahrt Schiich fort, „ . . . . wurde eine strenge Aufsicht uber
samtliche Liturgien und die Erhaltung der Einheit derselben
sehr schwierig machen.” Nun die wichtigste Einheit bezieht
sich doch auf die Glaubens- und Sittenlehren, die nicht in der
lateinischen Sprache, sondern in der Sprache jedes
einzelnen Volkes verkiindet werden. Die Aufrechterhaltung
der Einheit der Glaubens- und der Sittenlehren ist viel schwie-
riger, als die der Liturgie, die sichtbar und horbar fiir jeder-
mann ist. Wenn trotzdem diese Aufsicht uber die Einheit



192

des Glaubens, welche Aufsicht sich nicht auf die lateinische
Sprache stiitzt, gelingt, kann jemand noch im Ernste die Be-
hauptung Schuchs aufrecht erhalten, daB die Aufsicht iiber
nicht lateinische Liturgien nicht gelingen wiirde?

Schiich und Kerschbaumer, der erste Seite 440, der
ztveite Seite 145 (II. Aufl.) ihrer Pastoralbucher, bezeichnen es
als der menschlichen Natur entsprechend, daB die Feier des Hei-
ligen und Geheimnisvollen in einer geheiligten Sprache statt-
findet. „Durch das ahnungsvolle Helldunkel (!) einer solchen
fremden und geheiligten Sprache wird um den Gottesdienst ein ge-
wisser geheimnisvoller Schleier gelegt, der das Mysteriose des
katholischen Kultus ganz zutreffend symbolisiert und dem religi-
osen Gefuhle ebenso entspricht als dasselbe fordert.” Es wider-
strebt mir, auf diese okkultivistischen Gedanken naher einzugehen.
Man will somit eine unverstandene Sprache, damit der Gottes¬
dienst mysterioser werde! — Heute will man unseren Gottesdienst,
der in špiritu und veritate gefeiert werden soli, so geheimnis-
voll gestalten, wie es die alten Auguren und Haruspizes getan
haben, die ebenfalls altertiimliche Ausdriicke liebten, oder wie
die Wahrsager und Zauberer, die absichtlich alle mdglichen
Fremdworter zusammentragen, um ihre Prophezeiungen geheim-
nisvoll zu gestalten! — DaB Christus und die Apostel diese
Seite der menschlichen Natur nicht kannten! — Die Geheim-
haltung der Sakramentslehre in den christlichen Zeiten
hatte in Anbetracht der Zeitverhaltnisse ganz andere Bedeu-
tung und einen ganz anderen Ztveck.

DaB die lebenden Sprachen fortwahrenden Veranderungen
unterworfen sind, schadigt 'nicht, wenn nur die Sache bleibt.
t)brigens ist die Fassung der Sprachen durch die heutige
Wissenschaft fixiert und kann kein Grund angefiihrt werden,
daB die modernen Sprachen nach Jahrhunderten sich soweit
andern wiirden, daB sie nicht verstanden werden. Heute ist
ja die Sprache an das Buch gebunden, nicht wie friiher an den
Dialekt.

DaB der Gottesdienst in den modernen Sprachen unzahligen
Entweihungen ausgesetzt wiirde, ist bei einer unverstandenen
Sprache noch viel mehr moglich. Ich kann mit einer Reihe



193

von Volkswitzen gerade liber die lateinisehe Liturgie dienen.
Nirgends kommen soviele Religionsverletzungen vor, als gerade
in der katholiscben Kirche; man hort auch nichts von derartigen
Entweihungen bei den Volkern, die nicht die lateinisehe
Liturgie haben. Wie kann man nur solehe Behauptungen
aufstellen, wie es die beiden Verfasser der Pastoralbiicher tun!

Das Konzil von Trient sess. XXII. de sacrific. missae c. 8
sagt nur iiber das heil. MeBopfer ,,non expedire, ut vulgari passim
lingua celebraretur”. Das Konzil sagt auch nur: „non expedire”.
In derselben Session tritt es gegen diejenigen auf, die in der
heil. Messe eine Belehrung haben ivollten und sagt unter an-
derem: sacrificii oblatio magis in re, quam in verbis consistit...
quare impertinens est, utrum missa dicatur lingua vulgari vel
non vulgari! Somit verlangt das Konzil nicht einmal fiir die
heil. Messe strikte die lateinisehe Sprache, wie ich sie aus
Griinden der Zweckma6igkeit gefordert habe.

Auch die Stelle des Apostels im I. Corinth. 14, 18: „Ich
will doch lieber vor der Gemeinde fiinf Worte sagen, die ver-
standlich und belehrend sind, als zehn Tausend in einer frem-
den Sprache” wird willkurlich erklart. Das Zitat spricht klar
fiir mich!

Dr. Kerschbaumer bietet -vvenigstens im Kleingedruckten
die ganze Wahrheit, dafi namlich verschiedenen orientalischen
Volkerschaften der Gottesdienst in ihrer Sprache erlaubt ivorden
ist und zitiert den Ausspruch des Papstes Benedikt XIV.: „Ut
omnes Catholici sint, non ut omnes Latini fiant, estnecessarium.”
Jetzt vergleiche man die friihere Behauptung des Dr. Kersch¬
baumer mit dieser letzteren Stelle und bilde sich das Urteil!

Wie tief das Verlangen des Klerus nach teilweiser Liturgie
in der Volkssprache ist, wird die Anfiihrung und Betrachtung
des Protokolles der Konferenz der Dechante am 27. Mai 1902
in Klagenfurt lehren. Ich will die zum Gegenstande gehorigen
Stellen zunachst wortlich anfuhren.

„111. Kurze Erlauterungen iiber das neue Rituale. Die
Frage iiber das neue Rituale ivird damit erledigt, dafi die Be-
sprechungen, wie sie bei der Konferenz stattgefunden, schriftlich
in Erinnerung gebracht werden.
Vogrinec, nostra culpa. 13



194

liber das Rituale im allgemeinen bemerkt P. T. Fiirst-
bischof: Das Rituale ist eigentlich vergriffen gewesen; darauf
wurde nach Salzburg die Anfrage gestellt, ob Salzburg in
kiirzerer Zeit eine Neuauflage fiir die ganze Erzdiozese zu
machen gedenke, da die Ritualien in vielen Diozesen vergriffen
\varen. Salzburg dachte aber an eine Neuauflage nicht; andere
Bistiimer hatten sich unmittelbar nach Rom gewendet, so
Linz, Lavant, Brixen, wie auch Wien und St. Polten. Die haben
alle den Ritus fiir Singularia aufgenommen, die in ihren Dio¬
zesen bestanden. Rom hat aber nicht zugestimmt; es sollen
die singularen Riten, die einzeln genehmigt wurden, nicht
einmal mit dem romischen Rituale zusammengebunden werden.
Die besonderen Riten hat das Konzil von Trient ja beschiitzt
als altehrwiirdige Gebrauche, aber die Pr a x is in Rom ist
jetzt diese, wie sie in dem neuen Rituale zur Darstel-
lung kommt. Es wird nicht mehr lange dauern, dah das
grofle Rituale aufgelegt wird.Im besonderen wurden
folgende Vorschriften und Wiinsche vorgebracht.

a) Nach der Austeilung der heil. Kommunion darf nicht
mehr der Segen mit dem Allerheiligsten gegeben werden. Man
weist dagegen auf Indulte von Rom fiir andere Diozesen hin.
Fiirstbischof entgegnet: Die Kirche ist auf der ganzen Welt
die gleiche, das soli auch im Ritus erkenntlich sein. Auf Rei-
sende macht es einen grofien Eindruck, wenn sie iiberall den
gleichen Ritus finden. Das Volk \vird sich bald an den neuen
Ritus gewohnt haben. Ferner ist die Pietat gegen die romische
Kirche doch mehr als das Singulare. Jetzt ist auch schon das
Rituale bestimmt. Man miiBte um eigene Indulte ansuchen.

b) Bei der Kommunionspendung miissen die Worte: „0
Herr, ich bin nicht wurdig” lateinisch gesprochen werden. Es
\vurde unter anderem ersucht, diese Worte deutsch sprechen
zu diirfen. Fiirstbischof erwidert: Ich habe auf allen meinen
Visitationen diese Worte lateinisch gesagt. Diese Worte gehoren
zur forma sacramenti, zum Kommunionritus, sowie die lateinische
Formel beim Taufritus. Darum nicht viel riitteln daran! Das
romische Rituale ist das einfachste, das sicherste, das bedeu-
tendste und das verbreitetste.Eine weitere Entgegnung



195

war: das gesamte Gebet der Glaubigen, welche alle mitgebetet
haben, hat viel zur Andacht gestimmt. Der Fiirstbischof: Indieser
Diozese wird auch meistenteils nur leise mitgesprochen, nicht
laut. So haben mir auf Anfragen vor kurzem erfahrene Herren
mitgeteilt. In der Seckauer Diozese wird iiberhaupt nur leise
mitgesprochen. Von Obervellach kamen 1887 Klagen, daO
diese Worte laut mitgesprochen werden, denn Rom gestattet
nicht, dah diese Worte in der Muttersprache gesprochen werden,
weil sie schon zur forma der Spendung des Sakramentes ge-
horen. Fiirstbischof von Marburg hat mit vollem Ernst die
Bitte, „Domine non sum dignus” in der Muttersprache sprechen
zu diirfen, abgewiesen, weil er iiber die rdmische Anschauung
wohl informiert war. Eine weitere Bitte ging dahin, diese Worte
wenigstens einmal in der Muttersprache sprechen zu diirfen,
wenn sie schon di’eimal lateinisch gesprochen worden sind.
Fiirstbischof: Das hangt leider nicht von mir ab. In Rom bei
der Congregatio fafit man die Sache anders auf. Es ware eine
Interruptio der von der Kirche vorgescnriebenen forma sacra-
menti. Es ware gut, wenn Gebetbiicher herausgegeben wiirden,
in denen beide Formulare lateinisch und deutsch gegeben
werden. Keine Diozese wird sich der anderen fiigen, aber alle
werden sich Rom fiigen. In Frankreich hat es iiber die zwei-
hundert Jahre gedauert, bis ein einheitlicher Ritus ange-
nommen war.

c) ... d) ... e) Ein anderer Wunsch in einer Separat-
angabe enthalt die Bitte, daB bei Beerdigungen zuerst die latei-
nischen Gebete und sodann dieselben deutsch gebracht werden
diirfen. Darauf wird hier erwidert, daB dieser Gebrauch vor
30 bis 40 Jahren nirgends in der Diozese bestanden hat und
auch in anderen Diozesen, soweit bekannt, iiberhaupt nicht be-
steht, nur an einzelnen Orten illicite in tlbung gekommen ist.
Wenn einzelne PfaiTer nach ihrem Belieben bei rituellen Hand-
lungen vorgehen, wie stehen dann die anderen Pfarrer, die
sich genau nach dem Rituale halten, bei etvvaigen neuen Ein-
fiihrungen da, und wer wird die Grenzen bestimmen? • . .

Meine Notizen: In der Gurker Diozese haben wir ein
kleines Rituale bekommen, das nur den Ritus der ivichtigsten

13 *



196

kirchlichen Funktionen enthalt. Dariiber sollten sich dieDechante
auBern! „Salzburgdachte an eine neueAuflage nicht.” Fiirchtete
es sich etwa, daB die neue nicht bestatigt wurde! Fur Linz,
Lavant, Wien etc. wurden einzelne Riten genehmigt, nur sollten
sie nicht mit romischen zusammengebunden werden. Die Riten
sind zu stark eingebiirgert, deshalb will man eben auf geeignete
Gelegenheit warten, um sie zuentfernen! In der friiheren Zeit
durften die Bischofe sogar Feiertage einfiihren, jetzt „hangt es
leider von einemBischofe nicht ab”, das einmalige Sprechen
derWorte „Domine non sum dignus” in der Volkssprache einzu-
fuhren. Die Bischofe sind Nachfolger der Apostel. Der Papst
ist nur primus inter pares. Sie haben das Recht, sogar bei
Glaubensentscheidungen mitzuberaten.

Besteht die Gewalt der Bischofe nur darin, Priester zu
kreieren und zu regieren? — Jetzt kommt das Interessante:
„Das Konzil von Trient hat die besonderen Riten beschiitzt, die
Praxis in Rom ist jetzt eine andere.” Da werde ich irre, ich
glaube, die Dogmatiker und die Kanonisten auch. Steht die
Congregatio rituum iiber dem Konzil?

Ad a) „Die Kirche ist auf der ganzen Erde die gleiche.”
DaB sich die Kirche dessen nicht friiher be\vuBt war, als sie
sogar in einzelnen Teilen eigene Riten einfiihrte! Warum geht
die Vertretung der Kirche heute nicht iiberall gleich vor? Wenn
ein Indult den Linzern gegeben wurde, so konnte dasselbe
auch den Karatnem gegeben werden. Es ist eben dies das Bittere,
daB man nicht geniigend begriindete Entscheidungen fallt; denn
gleiche Griinde miiBten ja gleiche Entscheidungen zur Folge
haben. Auf „Reisende macht es allerdings einen groBen Ein-
druck, wenn sie iiberall den gleichen Ritus” finden, noch mehr
Eindruck macht es aber auf das gute, in seinem Glauben schon
ohnehin irre gemachte Volk, \venn ein alter Brauch plotzlich
abgeschafft oder latinisiert wird! Pietat sollen wir allerdings
gegen die romische Kirche besitzen, doch diese Pietat soli nicht
jene Pietat hindern, die wir dem glaubigen Volke schuldig sind.
Gebet Rom, was Rom gehort und dem Volke, was ihm gebiihrt!

Ad b) Den Punkt iiberlasse ich den Dogmatikern zur Be-
trachtung, indem ich sie auf den Vergleich mit der Taufformel



197

aufmerksam mache, da ja an dieser nicht geriittelt werden
diirfe und sie auch forma sacramenti sei! Der Fiirstbischof von
Lavant hat mit vollem Ernst die Bitte abgewiesen, bloB weil
er iiber die romische Anschauung informiert war. Diese „romi-
schen Anschauungen” sind aber machtig! Interessant!

Ad c) Man sieht, wie der Klerus sich bemiiht, dem Volke
dieergreifende Zeremonie der Beerdigung begreiflich zu machen.

Das Vorhergehende wolle man meht als Auflehnung gegen
die kircblichen Obrigkeiten auffassen. Es ist nur eine theoretische
Kritik. Es ist doch besser, daB wir Priester offen unsere An-
schauungen kundgeben, als im Geheimen ziirnen und oft auch
den Laien gegeniiber unserem Unmut Ausdruck geben. In der
Praxis ist es aber unsere Pflicht, uns den Anordnungen der
Oberen zu fiigen und diese auch auszufiihren. Jeder ehrliche
Burger iibertritt nicht ein unverniinftiges Gesetz, sondern er
erfiillt es, bis das Gesetz beseitigt wird.

Ich glaube in dem Vorhergehenden Griinde genug ange-
fiihrt zu haben, daB die Forderung der Einfuhrung der Volks-
sprache in die gesamte Liturgie mit Ausnahme des Zentrums des
ganzen Kultus, dem Kultus per excellentiam, dem heil. MeB-
opfer eine berechtigte ist, nicht ein „deutschtumliches Ge-
schrei” von unkirchlichen Geistlichen, wie Kerschbaumer
sich in seinem Lehrbuch der Pastoral ausdriickt. Es wird sich
zeigen, wer kirchlicher ist, diejenigen, die ohne das Wesentliche
aufzugeben, in unwesentlichen Dingen den Anforderungen der
Zeit Rechnung tragen wollen, oder diejenigen, die sich lieber
totschlagen lieBen, als daB sie den altertiimlichen Rock ablegen
wurden.

II.
Das Bufisakrament.

Es fallt mir natiirlich nicht im entferntesten ein, irgend-
wie die Lehre iiber die heil. Sakramente zu bekritteln. Ich
will jedoch zwei Sachen hervorheben, die in der Praxis einer
Korrektur bedurfen.

1. Das kirchliche Gebot iiber den Empfang der heil. Sakra¬
mente wird in der Praxis dem Volke nicht immer ganz richtig



198

und klar vorgestellt. — Wir Katholiken sind noch so glueklich,
daB wir das BuBsakrament haben. Wir sollten doch vorsichtiger
und der Wahrheit entsprechender bei der Erklarung der Pflicht
zum Empfange dieses Sakramentes vorgehen. Wir miissen ja
stets vor Augen haben, daB wir nicht mehr mit einer urteils-
losen Masse des Volkes zu tun haben, sondern daB die Urteils-
losigkeit immer mehr schwindet und jeder nach Aufklarung
strebt.

Zunachst waren die Gebote liber den Empfang des BuB-
sakramentes und des allerheiligsten Altarsakramentes getrennt
erlassen worden, wie auch der Empfang des einen durchaus
nicht den Empfang des anderen voraussetzt, wie heutzutage
sich die Praxis herausgebildet hat. Was den Empfang
des BuBsakramentes betrifft, so bestimmte das Konzil. Lat. IV.
can. 21: Omnis utriusque sexus fidelis — omnia sua peccata
saltem semel in anno fideliter confiteatur. Jeder Glaubiger soli
wenigstens einmal im Jahre seine Sunden seinem Seelsorger
beichten. Fiir das Altarsakrament bestimmt das concil. Trid.
sess. 13, can. 9: Si quis negaverit, omnes fideles teneri singulis
annis saltem in paschate ad communicandum juxta praeceptum
s. matris Ecclesiae, A. S.

Daraus folgt, a) daB jeder verpflichtet ist, einmal im Jahre
zu beichten, und zwar wie an anderen Orten wieder die Moral
lehrt, nur dann, wenn er schwere Sunden hat, sonst ist
es nur ratsam, auch zur Beicht zu gehen, wenn man sich nur
leichter Sunden bewuBt ist, /3) daB man zu osterlicher Zeit
die Kommunion empfangen mufi, y) daB Beicht und Kommunion
nicht notwendigerweise aufeinander zu folgen haben. Warum
sagen wir das nicht dem Volke in der Praxis? Warum sind
wir strenger als die Kirche selbst? Durch diese Vorenthaltung
schaden wir unserer Religion ungemein. Dem Volke wird etwas
als Pflicht auferlegt, \vas nur guter Rat ist. Die Verbindung der
Kommunion mit der Beicht zur Osterzeit kann nicht einmal
iiberall ein guter Rat sein, da beim groBen Zudrang zu den
Beichtstuhlen gerade in den Stunden vor der Erteilung der
heil. Kommunion eine gewissenhafte Verrichtung der Beicht
sowohl von Seite des Priesters als von Seite des Beichtenden



199

auf Schwierigkeiten stofit. — Oft las ich in den Verkiindbiichern,
wo die „Osterbeicht” angekiindigt wird, daB alle Glaubigen
unter sclnverer Siinde verpflichtet seien, die heil. Sakra-
mente zur Osterzeit zu empfangen. Wir sprechen von der
Osterbeicht, verteilen „Beichtzettel”, die wir itn Beiclitstuhl
abnehmen, respektive wieder als Bestatigung der Beicht an die
Beichtenden abgeben. Wir betonen auch zu wenig, daB die-
jenigen, die sich keiner schweren Siinde bewuBt sind, eigentlich
nicht verpflichtet sind, zur Beicht zu kommen, dafi sie aber
ohne weiteres die heil. Kommunion empfangen konnen, zu oster-
licher Zeit auch empfangeu miissen.

Die Befiirchtung, daB man nicht weiB, ob man nicht eine
schwere Siinde habe, als Grund der kirchlichen Praxis anzu-
geben, ist ein Zeichen eines angstlichen, nicht konsequenten
Moralisten. Eine schwere Siinde wird iiberhaupt nur dann be-
gangen, wenn eine freiwillige und iiberlegte Abtvendung von
Gott und seinen Satzungen stattfindet. Die Siinde muB vom
Gewissen als schwer bezeichnet werden. Der Seelsorger kann
wohl helfen bei der Gewissenserforschung, doch ein bestimmtes
Urteil kann er nicht abgeben, weil er keine Garantie hat, daB
er vom Konfitenten alle erschwerenden und mildernden Um-
stande erfahren hat. Der Konfitent wird selbst noch immer
besser urteilen, da er den Grad der Willensfreiheit und der
Starke der Leidenschaft empfunden hat. Bei intelligenten Kon¬
fitenten tvird dies immer der Fali sein, namentlich wenn fiir
einen klaren Religionsunterricht und lichtere Predigten Sorge
getragen und nicht mehr in den Predigten peroriert wird,
wie z. B.: „Du sagst, Du hast keine Siinde! Du brauchst also
nicht zur Beicht zu gehen! Nun zornig, ungeduldig, et\vas hof-
fartig bist Du gewiB gewesen. Deine Gedanken und Worte
waren auch nicht immer in Ordnung u. s. w.”

Die Verantwortung fiir einen unwurdigen Empfang der
Kommunion tragt ja der Kommunizierende. Wenn er so ge-
wissenlos vvar, zur Kommunion mit unbereuter schwerer Siinde
zu gehen, dann wird er auch die Beicht nur pro forma ab-
legen. Hat aber jemand die aufrichtige Uberzeugung gehabt,
daB er ohne sclnvere Siinde sei, dann tritt er ohnehin wiirdig



200

zum Tische des Herrn und hat das Bekenntnis an der Giltigkeit
der Beichte in diesem Sinne nichts geandert, da der Konfitent
die Siinde nicht als schwere beichtet und der Priester die
Schvvere der Siinde nur in eklatanten Fallen als schwere
konstatieren kann, wo ein normaler Mensch sie ebenfalls als
schwer empfindet.

Es kann somit manche geben, die, streng genommen,
jahrelang nicht verpflichtet sind, zur Beicht zu kommen, wah-
rend sie die heil. Kommunion zu Ostern empfangen konnen. Tat-
sachlich kann ich sagen, daB namentlich unter den Verhei-
rateten in gut christlichen Landern drei Viertel ohne schwere
Siinde sind: Fluchworte im Zorne bei den Mannern, Klatsch-
sucht bei den Frauen sind die gew6hnlichen Fehler. In der
Stadt gibt es auch sehr viele Familien, namentlich aus intelli-
genten Kreisen, bei denen keine besonderen Ubertretungen
vorkommen. Manche gehen auch deshalb nicht zur Beicht, weil
sie sehen, dah doch immer das Gleiehe zum Beichten kommt.
Die Leser wissen aus eigener Erfahrung, daB man meistenteils
aus verschiedenen Aufregungen und Versuchungen nicht heraus-
kommen kann, oder besser gesagt, herauszukommen pflegt.

Wir Priester empfangen jedesmal bei der heil. Messe die
Kommunion und haben dort, wo mehrere Geistliche sind, viel
mehr Gelegenheit, jedesmal vor der heil. Messe zur Beicht ’zu
gehen. Warum gehen wir nicht jedesmal vor der heil. [Messe
zur Beichte, sondern nur alle acht oder vierzehn Tage, die
vvir ja bei den Glaubigen so stark darauf dringen, daB auch
sie jedesmal vor der Kommunion zur Beicht gehen?

Es ist somit eine Unehrlichkeit nicht nur gegen das Volk,
sondern auch gegen die Kirche, wenn wir in der Praxis anders
handeln, als es die Theorie verlangt. Ganz anders wiirde sich
die Intelligenz dem Kirchengebote gegeniiberstellen, wenn das
Gebot richtig beleuchtet wiirde. Die Erfiillung der Oster-
pflicht wurde mit keinen Schwierigkeiten verbunden sein, die
Beicht an frei gewahlten Tagen des Jahres, wo man gerade
disponiert ist, \viirde eine viel gewissenhaftere sein. Man
brauchte nicht solange, oft an kalten Tagen, nuchtern warten,
bis man an die Reihe gelangt. GroBe Erbauung wurde es



201

hervorrufen, wenn z. B. in der Ivarwoche alle Glaubigen
eines Pfarrortes die Seelennahrung empfangen und vor der
Kommunion laut die Reue erwecken wiirden. Es ist somit nur
ratsam, dafi diejenigen, die lafiliche Siinden haben, zur Beicht
kommen, nicht aber notvvendig; diese Tatsache mufi als der
VVahrheit entsprechend dem Volke klargelegt werden, ebenso
dafi es nirgends vorgeschrieben ist, dafi die jahrliche Beicht
der schweren Siinden zu Ostern geschehen miisse. Dafi
sogar Moralisten diese Praxis wohl nicht aus moralischen
Griinden, sondern aus unbegriindeter, oft fiir das Volk nach-
teiliger Angstlichkeit, befurvvorten, dafiir zeugt die Moral-
theologie Dr. Mullers Lib. ITI., 5. Aufl., Seite 273. „Hinc com-
muniter cum s. Alphonso docent, eum qui mortaliter per annum
non peccavit, stricte non teneri ad confessionem. Etenim Ecclesia
suo praecepto determinavit solum quoad tempus confessionis
peragendae praeceptum divinum, quod non obligat ad confes¬
sionem venialium. Ita in theoria, cujus nec in catechesibus
neque in concionibus mentio fiat, si quidem in praxi
omnes omnino fideles urgendisunt, ut saltem singulis
annis peragant confessionem sacramentalem. Wie
herrlich ware die kirchliche Wahrheit, wenn nicht Allzuangst-
liche sie mit zentnerschweren Lasten behangen wiirden! „Et
quid de iis censeres, qui licet non mortaliter peccasse puta-
verint, tamen ad ss. Eucharistiae sacramentum suscipiendum
ommissa per annum vel amplius confessione sacramentali acce-
dere auderent?” fragt Dr. Miiller weiter. Und was solite man
iiber die Moralisten sagen, die einen solchen Unfug mit der
Lehre der Kirche treiben? frage ich. — —

2. Was die Achtung vor dem heil. Bufisakrament bei den
intelligenteren Glaubigen ganz besonders schmalert, ist die
Art des Beichthorens in den Beichtstiihlen. Diese Art pafit in
jene Zeit, wo der Burger selbst in den grofiten Stadten draufien
vor seinem Hause auf einer holzernen Bank safi und die
Pfeife rauchend das Getriebe der Stadt beobachtete. Jetzt ist
es anders.

Zunachst weifi a) der Konfitent nicht, ob er iiberhaupt
einen Beichtvater findet. Er verschiebt die Beicht, weil er nicht



202

mit voller Bestimmtheit weifi, dafi er an einem bestimmten,
ihm zur Verfiigung stehenden Tage seine Beicht ablegen kann.

fi) Mufi er herumschauen, wo ein Beichtstuhl besetzt ist.
Da ware es gut, hineinzugucken, ob nicht ein ihm bekannter
Priester darin sitze, zu dem er kein Vertrauen hat.

y) Wenn man zum Beichtstuhle hingeht, setzt man sich
dem Anblicke samtlicher Kirchenbesucher aus. Da ist es eine
bekannte Tatsache, dafi namentlich der Intelligente, der es mit
der Beicht ernst nimmt und nicht aus blofier Gewohnheit oder
um seine Frommigkeit zu zeigen, wie es oft auf dem Lande
geschieht, sondern aus wahrer Frommigkeit zur Beicht geht,
sich scheut, im Angesichte vieler Menschen sein Herz zu eroffnen.
Die Beicht ist eine Vertrauenssache und liebt die Stille und
Einsamkeit, was uberhaupt bei jeder Offenbarung des Herzens
notwendig ist. Ich habe noch nie gesehen, einen Geistlichen
offentlich zur Beicht zu gehen, so dafi ich sogar sehr alte Leute
getroffen habe, die geglaubt haben, der Geistliche gehe iiber-
haupt nicht zur Beicht. Wir suchen meistenteils das Zimmer-
chen manches gutmiitigen Beichtvaters auf. Es stehen uns auch
die Zeit und die Mittel zu Gebote, dafi wir auch in die Ferne
zu ihm gehen. Bei dem Laien ist das nicht immer moglich, er
bringt es nicht iiber sich, sich in die Gange irgend eines
weiten Klosters zu verirren, um die Zelle eines geeigneten
Beichtvaters ausfindig zu machen. Wer weifi es ferner, ob der
Beichtvater Zeit hat oder uberhaupt zu Hause ist?!

d) Die Kirchen sind oft kalt, und die Beichtenden drangen
sich vor dem Beichtstuhle zusammen, so dafi man das Knistern
der Beichtstuhle hort. Da soli sich' ein besser Gebildeter hinein-
wagen!

s) Die Art des Beichthorens entspricht nicht der Heilig-
keit der Handlung. Wie gerne mochte man ruhig, nicht lispelnd
sein Herz ausschiitten, um dieses oder jenes fragen! Doch
man ist nicht an den Piuester gewohnt und versteht ihn
schwer. Der Priester konnte sich fast das Genick brechen,
um den Kopf genugend in die Nahe des Konfitenten zu
bringen, damit er ihn halbwegs versteht. Gefahr ist immerhin
vorhanden, dafi ein Herumstehender die Beicht belauscht. Oft



203

sprechen auch Priester, ohne dafl sie es \vissen, laut. Ich kenne
Priester, von denen ich in einem anderen Beichtstuhle alles
gehort habe, was sie gesagt haben. Ist der Konfitent schwer-
horig oder auch der Priester, da ereignen sich oft komische
Szenen.

t) Die Beschaffenheit des Beichtstuhles ist derart, dah er
eher allem anderen ahnlich ist, als dem, was er sein soli. Der
Priester und der Konfitent befinden sich in einer Zwangsstel-
lung, wie in einem Selchkasten, in dem oft von Priestern, noch
mehr aber von Konfitenten alle mdglichen Geruche vorkommen,
aus denen man oft auf die genossenen Speisen oder Getranke
des Priesters und auch der Glaubigen schlieBen kann. Die
Gitter selbst sind geschwarzt von verschiedeneii Ausatmungen,
die ansteckend wirken konnen. Wie komisch nimmt sich oft
der ganze Beichtakt aus, wenn der Konfitent eine ungeschickte
Stellung einnimmt und die Nase durch das Gitter hineinsteckt!
Ist das alles modern? Ist das der Platz, um sich seinem
Herzensfreunde zu offenbaren?

3. Wie werden wir nun das Beichtinstitut gestalten, damit
es den Anforderungen entspricht?

In jeder grofieren Pfarre haben wir kleine ICirchen und
Kapellen, die nur selten im Jahre benutzt werden. Auch in der
Stadt gibt es eine grofie Zahl wenig frequentierter Kirchen.
Diese Kirchen und Kapellen werden wir zu Beichthausern oder
Konfessionarien umwandeln. Auch fiir weltliche Gerichte gibt
es eigene Lokale, warum solite fiir das Beichtgericht kein
eigener Platz gefunden werden? Dort \vo es keine derartigen
Kirchen geben \vurde, sollten eigene gebaut werden. Auf dem
Lande wird es geniigen, wenn zwei oder drei Pfarren oder
auch mehrere iiber ein Beichthaus verfiigen! Die Seitenkapellen
sowie das Presbyterium einer Kirche konnen etwa durch Holz-
verschalungen abgeschlossen und als Beichtlokalitaten benutzt
werden. In den grofieren Kirchen sind auch Seitenschiffe leicht
in eigene Abteilungen einzuteilen. Nur das Mittelschiff oder iiber-
haupt ein Raum soli gleichsam als Warteraum dienen. Der Eingang
zur Beichtzelle besteht aus einer Glastiir mit einem Vorhange
an der AuBenseite, so daB der Forderung der Kirche nach



204

einem „locus apertus”, einem allen sichtbaren Platz, Geniige
geleistet wird. Im Inneren befindet sich ein Sessel fiir den
Beichtvater und ein Betschemel oder Knieschemel fiir den
Konfitenten. Der Beichtvater soli durch einen Vorhang, der
ofters gewaschen werden kann, und bis zu seinem Haupte reicht,
von dem Konfitenten getrennt werden. Der Konfitent spricht
nicht in das Ohr des Beichtvaters, sondern geradeaus neben
dem Ohre desselben, in ungezwungener Stellung. Auberhalb
des Beichtzimmers mufi stets die Tafel mit dem Namen des
Beichtvaters angebracht werden.

Es miissen die Tage bestimmt sein, an denen Beicht ge-
hort wird, wie auch die Stunde, z. B. zweimal in der Woche
von 6 bis 8 Ufir friih und 6 bis 8 Uhr abends, in der Oster-
zeit jeden Tag. Dies gilt fiir die Stadte. Auf dem Lande sollen
an bestimmten Tagen des Jahres Beichtvater, denen auch die
Pfarrer der Umgebung behilflich sein werden, in den Beicht-
hausern Beicht horen. Die Glaubigen haben dabei eine grobe
Auswahl der Beichtvater. Hie und da werden auch von
den Pfarrern, angesichts der leichten heutigen Verkehrs-
mittel, eigene Wallfahrten zu Beichtkapellen veranstaltet
werden.

Als Beichtvater sind standige Priester fiir zwei oder
mehrere Jahre zu bestimmen. Sie sollen sich mehr im vorge-
schrittenen Alter befinden und aus den Reihen jener genommen
werden, denen die Seelsorge aus irgend einem Grunde zu be-
schwerlich ist und die friihzeitig in Pension getreten sind.
Die Ordensgeistlichkeit hatte hier ihren schonsten und geeig-
netsten Wirkungskreis. Die Ordensgeistlichen, die im Streben
nach Vollkommenheit sich den Ordensberuf erwahlt haben, sind
am meisten berufen, Seelenarzte zu sein.

Die Erhaltung der Beichtvater geschieht auf Kosten des
Religionsfonds, da in der Seelsorge weniger Priester benotigt
werden, oder wird aus milden Gaben oder aus Stiftungs- und
Pensionsertragnissen bestritten.

Es ist seibstverstandlich, dafi es jedem freisteht, auch
auf die heutige Art zu eigenen Seelsorgern zur Beicht zu
gehen.



205

Die Vorteile eben erwahnter Einrichtungen \verden sein,
daB die oben geschilderten Nachteile beseitigt werden. Ins-
besondere wird folgendes erreicht:

a) Jedermann wird wissen, wo und zu welcher Stunde er
beichten kann. Er wird sich auch den Beichtvater frei wahlen.

(1) Der Konfitent, weil in einer ungezwungenen Stellung,
kann ungestort reden und sich mit dem Beichtvater verstandigen.

y) Es entfallt das unangenehme Hin- und Herlispeln durch
das Gitter. Auch der unzierliche Beichtstuhl wird allmahlich
verschwinden.

d) Man wird nicht von Umstehenden beobachtet und in
seiner Herzensstimmung gestort.

s) Das Gedrange zur Osterzeit, welches jede Andacht
stort, wird aufhoren.

%) Die Bestimmung eigener Beichtvater zumeist aus dem
Ordensklerus wird auch die Skrupel derjenigen beseitigen,
die bei eventueller Aufhebung des Zolibates nachteilige Folgen
bezuglich des BuBsakramentes befiirchten.

Es ist noch zu bemerken, daB ein anderer Erziehungs-
geist in den theologischen Anstalten auch viel tuchtigere Beicht¬
vater hervorbringen wird, die nicht bloB wie die Automaten
die Lossprechungsformel sprechen werden, sondern die auch
als Seelenarzte, als liebe Freunde und Troster den Beichtenden
entgegenkommen werden.

Meine Vorschlage werden allerdings manchem phantastisch
erscheinen. Nun wenn ich richtig denke, ohne Vorurteil und mit
ungetriibtem Auge, dann ist die heutige Art des Beichthorens noch
phantastischer und horrender als meine Vorschlage. Allerdings
ziehen noch ganze Massen zum Beichtstuhle, doch leider werden
diese Massen desto kleiner, je mehr sie sich der Intelligenz nahern.

Man sehe sich die Konfitenten in den Stadten und auf
dem Lande an, man zahle sie namentlich in den Stadten und
iibertreibe nicht die Zahl der Konfitenten, um sich selbst zu
beschonigen, mache eine ernste Betrachtung iiber alle jene
Punkte, die ich getadelt habe und nehme die Menschen wie
sie sind, nicht wie sie sein sollten, dann schelte man mich
einen Phantasten! — — —



206

III.
Das Fasten und das offentliche Gebet.

Das Fastengebot ist ein kirchliches Gebot. Als solches
hatte es einstens eine sehr groBe erziehliche Bedeutung. Die
Volkerschaften, welche die Kirche zur Erziehung iibernommen,
\varen groblich sinnlich, nur auf die Geniisse bedacht, sie
konnten auch eine geistige Macht nicht leicht als solche auf-
fassen. Da hat die Kirche das schon bei den Juden iibliche
Fasten urgiert, um die Menschen zur Enthaltsamkeit zu er-
ziehen, sie fiir das Hohere zu gewinnen und zur Erweisung
des Gehorsames gegen die Kirche anzuleiten. Mag die heutige
Zeit auch grobe sinnliche Verirrungen zutage fordern, im
Durchschnitte ist sie doch vom geistigen Streben nach richtigen
oder falschen kulturellen Lebenszielen beseelt. Auch die Re-
ligion will heute mehr im Inneren des Herzens geubt, in gei-
stiger Weise, in špiritu et veritate, betatigt vverden, wenn auch
dieses Streben nicht zum richtigen Erfolge fiihren kann wegen
allzu geringer Mithilfe der Diener alier Religionen. Die Kirche
hat auch mit diesem Zuge der Zeit gerechnet und hat das im
Laufe der Zeit oft geanderte Fastengebot bedeutend be-
schrankt und das Fasten erleichtert. Doch gerade durch die
Unzahl von Dispensen wurde die Verpflichtung zum Fasten
bedeutend erschiittert. Wie eine Regel mit allzuvielen Aus-
nahmen fast keine Regel wird, so wird auch das Fastengebot
im praktischen Leben der Katholiken fast zu keinem Gebot.

Die heutige, mehr oder iveniger intelligente Gesellschaft,
die iiber alles mit Recht Rechenschaft verlangt, sieht die Zweck-
maBigkeit des Fastens nicht mehr ein. Den Grund, daB ge-
fastet \vird, um den Gehorsam gegen die Kirche zu bezeugen,
will sie nicht mehr annehmen. Das Gebot kommt ihr vor als
der Vogteihut, vor dem die Schweizer die Hiite liiften muBten.
Etwas zu tun, was noch hie und da in Klostern geschieht, um
bloBen Gehorsam zu beweisen, kann die heutige Zeit mit Recht
nicht mehr zulassen. Es ware auch eine ganz falsche pada-
gogische Erziehung, wenn ein mameluckischer Gehorsam maB-



207

gebend ware. Solche Erziehung ohne Angabe der Griinde er-
zeugt Verachtung und Erbitterung gegen die Erzieher.

DaB das Fasten innere Abtotung versinnbilden und aucli
erreichen soli, kann fiir die weitaus grofiere Zahl der Glau-
bigen nicht als zweckentsprechend bezeiohnet werden, da die
heutigen sozialen Verhaltnisse ihnen ein viel strengeres Fasten
diktieren als es das štrenge Fastengebot der friiheren Zeiten
tat. Man denke an die Entbehrungen der meisten Arbeiter-
klassen, oder der Kleinbauern, die sich Tag fiir Tag mit ihrer
ganzen Familie manches entziehen miissen, um ein Fortkommen
zu finden. Die wohlhabenden Klassen haben keine, oder ihre
eigene Religion und kiimmern sich nicht viel um das Fasten¬
gebot und so trifft dieses hauptsachlich diejenigen, die
ohnehin das ganze Leben fasten miissen.

Die Verpflichtung zum Fasten ist hauptsachlich durch
den immensen Verkehr aus dem Gewissen verschwunden. Dieser
Verkehr hat so manche alte Einrichtungen und Anschauungen
iiber den Haufen geworfen. Tag fiir Tag kommen Menschen
verschiedener Anschauungen und verschiedener Konfessionen
zusammen, so dali das Besondere in den einzelnen Kon¬
fessionen verschwindet und der Katholik sich nicht
durch Beobachtung des Fastengebotes von den iibrigen
unterscheiden will. Auch stumpft sich das Pflichtgefuhl
durch die Tatsache immer mehr ab, dafi man nicht immer das
Fastengebot erfiillen kann.

Es ist aber weiters eine bekannte pastorelle Erfahrung:
Hat man sich einmal iiber ein Kirchengebot ofters himveg-
gesetzt, dann faBt man bald auch die iibrigen Anordnungen der
Kirche gleichgiltig auf; so dafi die Folgerung ganz richtig ist,
daB die Hbertretung des Fastengebotes — durch die sozialen
Verhaltnisse verschuldet — auch einen groBen Schaden fiir
die Religion iiberhaupt mit sich bringt. Die heutige
Intelligenz setzt sich meistenteils iiber das Fastengebot hin-
weg. Es ist auch erklarlich. Man fiihrt eine sitzende Lebens-
weise infolge der Berufsstellung und verlangt eine leicht
verdauliche zutragliche Nahrung, was bekanntlich die F asten-
speisen nicht sind. Selbst Geistliche fiirchten denFreitag. AuBer-



208

dem ist die gewohnliche Fleischnahrung viel billiger als die
schwer zu beschaffenden Fastenspeisen. Die Landbevolkerung
kommt in die Stadt und sieht wie sich die Stadter um das
Fastengebot nieht kiimmern; viele kommen auch zum Militar,
\vo zu ihrer Verwunderung kein Freitag respektiert wird und
so werden auch diese indifferent. Die Dispens wird einfach
nicht verstanden. Ich habe noch nie einen Laien getroffen,
der richtig liber das Fastengebot aufgeklart ware. In Karnten
und in Siidsteiermark besteht in noch christlichen Hausern
die Gewohnheit, dah etwa bis 11 Uhr vormittags an Fast-
tagen nichts gegessen wird. Ich kannte Dienstboten, die von
4 Uhr in der Friih bis zum Mittag niichtern arbeiten mufi-
ten und die deshalb den Erfinder des Fastengebotes ver-
wunschten.

Freilich diejenigen, die das Fastengebot auslegen, kennen
die tatsachlichen Verhaltnisse nicht und sie empfinden auch
nicht die ganze Strenge des Fastengebotes. Neunzig von Hundert
wiirden Gott danken, wenn sie solche Kost an allen Tagen
des Jahres hatten, wie es die kirchlichen Kreise an Fasttagen
haben. Deshalb nehmen wir Riicksicht auf das Volk, belasten
wir dessen Gewissen nicht mit unnotigen Ubertretungen,
namentlich wenn es sich um etwas Un\vesentliches handelt,
um etwas, das doch die Religion nicht im geringsten ausmacht
und heutzutage auch keinen besonderen religios erziehlichen
Wert mehr wie in den fruheren Zeiten hat.

Wir mtissen darum dahin wirken, dafi das strikte Fasten¬
gebot sich nur auf die drei letzten Tage in der Kar-
woche und auf den Aschermittwoch erstrecke, mit Be-
ziehung auf andere Fasttage aber nicht mehr als Gebot, son-
dern als Rat zur Verrichtung eines guten Werkes auf-
gefaBt wird.

Unter dem offentlichen Gebet verstehe ich hier nicht
das Gebet in der Kirche, auch nicht im Privatleben, sonderndas
Gebet, welches der Katholik an offentlichen Platzen oder in
offentlichen Lokalen, oder in einer groBeren Gesellschaft vor
und nach dem Essen, bei Lauten der Glocken etc. nach der
Forderung der Kirche verrichten soli.



209

Der Katechismus sagt uns ausdrucklich, daB wir in diesen
Fallenbeten sollen und wir Katecheten miissen auch die Schiller
dazu anleiten. Doch vir bringen die Erklarung dieser Ver-
pflichtung sehr oft so heraus, als ob wir durch das Nicht-
beten den Glauben verleugnet hatten, und zitieren die
Worte Christi: „Wer mich vor der Welt bekennt, den werde
ich auch vor meinem Vater bekennen, der im Himmel ist.” Man
vergleiche nur die verschiedenen katechetischen und Predigt-
ausfiihrungen! Diese Auslegung ist ganz unrichtig; sie ist ein
Zeichen dafiir, wie gedankenlos wir uns in manche Anschauungen
hineinverannt haben. Weder das Gebetvor dem Essen noch beim
Glockengelaute hat die Bedeutung eines Glaubensbekenntnisses,
venn allerdings aucb indirekt nach auBen die Glaubigkeit sicht-
bar wird. Das Gebet ist eine Erhebung des Geistes zu Gott, ein
Gesprach mit Gott, kann a] so auch ohne auBere Zeichen verrichtet
werden. Zum Gebete, als einer so wichtigen Handlung, die gleich-
sam eine Audienz beim lieben Gott darstellt, ist eine bestimmte
Fassung und auch eine Umgebung, welche die Andacht nicht
stort, notwendig. Es ist klar, daB in einer Gesellschaft, in der
sich Leute verschiedener Anschauungen und Konfessionen be-
finden, oder auf dem Marktplatze und auf der Gasse, wo ein
ununterbrochener larmender Verkehr stattfindet, keine Samm-
lung moglich ist, so daB ein Lippengebet, oft nicht einmal
das, dem Munde des Betenden entstromt. Was ist damit ge-
holfen? Auch Christus betete nicht gerne vor dem Volke, das
iibrigens gleiche Konfession hatte wie er, sondern zog sich
zuriick in die Einsamkeit; in das Innere des Gartens am 01-
berge nahm er nicht einmal seine Lieblingsapostel mit.

Es gehort auch zur modernen Hoflichkeit, daB man unter-
laBt, was nicht unbedingt notwendig ist und wodurch man
andere provoziert. — Das Gebet vor dem Essen und beim
Glockengelaute, erst spater eingefubrt, gehort ebenfalls nicht
zu den speziellen Geboten der Kirche, sondern zum frommen
Brauch der Glaubigen, \velcher Brauch sehr erbauend war, so-
lange noch alle eines Sinnes waren.

Solange wir in der Schule noch die allgemeine Praxis
befolgen und das Gebet bei genannten Anlassen einscharfen
Vogrinec, nostra culpa. 14



210

und solange auch der Katechismus dies verlangt, ist es aller-
dings unsere Pflicht, auch selbst diese Praxis zu befolgen und
sich nicht etwa mit unserer Lehre in Widerspruch zu setzen.
Da hat einstens ein Schulinspektor sehr konsequent padagogisch
gehandelt. Bei einer groBeren Jagd, an der sehr viele illustre
Gaste, darunter auch der Schulinspektor, teilnahmen, wurden
Schulknaben als Treiber verwendet. Als Jager und Treiber
das Mittagmahl erhielten, betete der Schulinspektor allenHerren
vor, wodurch er die Kinder sehr erbaute.

Doch gerade dadurch, dah der Schiller in der Schule zu
etwas angeleitet wird, was er im wirklichen Leben nicht aus-
gefiihrt und befolgt sieht, wird der Zwiespalt in sein Herz
getragen; er verwirft bald auch die iibrigen religiosen
Grundsatze. Kein verniinftiger Mensch kann aber anderseits
sagen, dah es der Kirche in Anbetracht der heutigen Stromungen
gelingen wird, die Menschen dazu zu bringen, dah sie auf der
Gasse, in der Gesellschaft etc. beten werden. Sie kann es so-
weit bringen, dah die Mehrzahl der Menschen wieder die eigent-
lichen Kirchengebote erfiillt, doch nicht, daB sie alte Brauche,
die ihnen aus mehr als einem Grunde unzweckmaBig erscheinen,
wieder annehmen. Es ergibt sich hieraus die Folgerung, daB
\vir anstreben miissen, die schone Sitte des gemeinsamen Ge-
betes oder auch des Gebetes fiir sich in der Familie und in
gleichgesinnten Kreisen beizubehalten, daB wir aber auf offent-
lichen Platzen, in der Gesellschaft vieler das Gebet unterlassen
kbnnen.

Es ware auch durchaus nicht pietatlos, wenn in den
Stadten das feierliche Versehengehenaufgegebenwiirde. Dadurch
verkennen wir keineswegs unseren Glauben, sondern wir ver-
hindern viele Unehrerbietigkeiten und Argernisse. Wie sorg-
faltig die ersten Christen jede Profanation verhiiteten! Es
dauerte lange, bis man die Katechumenen erst in die Geheim-
nisse des Altarssakramentes einweihte. Sie betrachteten das
Sakrament als einen kostbaren Schatz, den sie in einem eigenen
Hauschen verborgen hielten und auBerst selten den Glaubigen
zeigten! Der gottliche Heiland hat sich auch iiberall zuriick-
gezogen und aufgetragen, man solle seine Wunderwerke nicht



211

zu viel ausposaunen. Heutzutage mehren sich Klagen wegen
Religionsstorung in erschreckender Weise. Aus meiner Nach-
barschaft kamen gleich zwei vor das Landesgericht. Von
der Zukunft haben wir nichts besseres zu erwarten, da ja den
priesterlichen Lesern die Entscheidungen des obersten Gerichts-
hofes beziiglich der Reverenz gegeniiber dem Altarssakramente
bekannt sind.

IV.
Der Kirchengesang und der religiose Volksgesang.

Die Wichtiglceit des Kirchengesanges wird zwar in der
Theorie hervorgehoben, und derselbe wird auch dureh Cacilien-
vereine halbwegs gefordert. DaB aber ein wirklieh wixrdiger
Gesang eingefiihrt wiirde, dafiir werden die notwendigen Be-
dingungen nicht gestellt. Deshalb bemerken wir die Erscheinung,
daB manche Ciicilienvereine dureh drei Jahrzehnte arbeiten
und doch verschwindend wenig erreichen. Es geht zwar weiter,
jedoch so langsam, daB ein Riickfall in die alte Lethargie
stets zu befiirchten ist. Man gehe doch dureh Karaten, Steier-
mark und andere katholische Lander und erkundige sich nach
dem Chorgesang: ein schreckliches Resultat wird sich da er-
geben. Man wird herrliche Altare finden, die tausende von Gulden
gekostet haben, herrliche Paramente und kostbare Kelche, doch
auf dem Chore eine unbeschreibliche Vernachlassigung des
Gesanges. Es ist zwar viel leichter, um das bloBe Geld derlei
Gegenstande anzuschaffen, als die groBe Miihe der Einfuhrung
eines wurdigen Kirchengesanges anzuwenden. Und doch ist
ein guter Gesang bei einfacher Kircheneinrichtung
bei weitem zur Erbauung wertvoller, als ein schlechter
Gesang bei schoner Kircheneinrichtung. Der Gesang
ist ein Bestandteil des Gottesdienstes, und zwar ein lebendiger
Bestandteil, indem er wie z. B. bei den Hochamtern einen leil
der MeBgebete im Namen des Volkes in melodischer Form
vortragt. Ein frommer Gesang ist auch besser als ein Gebet,
weil er in intensiverer Form die religiosen Gefiihle ver-
dolmetscht. Will der Mensch irgendwelche Gefiihle auf beson-
dere Weise zum Ausdruck bringen, so kleidet er sie, wenn er

11*



212

eine hohere Befahigung besitzt, nicht in einfache Worte, sondern
in die Gedichtform und tragt sie im Gesange vor. Deshalb
lege ich bei allen Unterrichtsanstalten auf religiosen Gesang
so viel Wert.

Wenn man in eine Kirche kommt, dann weiB man auch
beilaufig, was man vom Seelsorger zu halten hat. Ist die Kirche
unrein und herabgekommen, dann ist der Seelsorger samt der
Pfarrgemeinde sehr nachlassig. Ist sie herrlich eingerichtet
und rein gehalten, dann kann man sagen, der Pfarrer und die
Gemeinde haben Freude an ihrer Kirche. Ist der Gesang
schlecht, dann kann man immer auf geringe Bildung des Seel-
sorgers schlieBen. Es ist nicht notwendig, daB Gott wei6
ivelche schwierige Messen aufgefiihrt werden. Das schlichteste
Lied ist geniigend zur Erbauung fiir jedermann, wenn es gut
und fromm vorgetragen wird. Doch was pflegt man bei uns zu
finden? Da sitzt ein Seelsorger 20 bis 30 Jahre in einer Pfarre,
iiberlaBt den Gesang durch alle diese Jahre der Leitung des Orga-
nisten, der jahraus jahrein dasselbe herableiert, manchmal nicht
einmal liber irgendwelche Noten verfugt. Alle Achtung vor einem
Tischler, Schneider oder dergleichen, doch daB man ihm die
ganze Sorge fiir den Kirchengesang iiberlaBt, ist gleichbedeutend
mit dem, wenn ich einem schlichten Maurer den Bau einer Kirche
anvertrauen wiirde. In unserer Diozese und auch in der Nach-
barschaft besorgen den Organistendienst meistenteils Professio-
nisten, die irgendwo ein paar Akkorde anzuschlagen erlernten.
Es dominieren auf dem Chore durch Jahrzehnte die gleichen
Sangerinnen, die nicht immer in bestem Rufe stehen. Kommt
ein junger Kaplan, dem ein wiirdiger Gesang am Herzen liegt,
und sucht dem Organisten naehzuhelfen, so kann er vom selbst-
bewuBten Organisten bald mit den Worten zuriickgewiesen
werden: „Der Chor geht nur mich an, kiimmern Sie sich um
Ihre Sachen.” Kein Wunder, daB die Intelligenz keine Freude
an dem Gottesdienste findet, wo alles — sit venia verbo — hand-
iverksmaBig geschieht. Sogar manche Markte machen dies-
bezuglich keine Ausnahme. In Tirol ist der Kirchengesang
besser, wenn auch hier fast ausschlieBlich der lateinische domi-
niert. Der Gesang ist hier besser, weil ihn eben der Lehrer



213

uberall leiten muB. Trotzdem werden hie und da lustige
Messen, die in der Zeit, als noch das Verstandnis fiir echt
kirchlichen Gesang fehlte, entstanden sind, und die sich auf
die Nachfolger vererbt haben, aufgefiihrt und mit Trompeten-
geschmetter begleitet, als ob eine Zirkusvorstellung stattfinden
wiirde.

Hier in meiner Umgebung ist es Sitte, daB der Organist
wahrend des heiligen Mefiopfers Piecen aus verschiedenen
Marschen und Tanzstiicken, und zwar gerade die prickelndsten,
aufspielt. Beliebt sind aber namentlich die Melodien der
Karntner Gstanzln. „Wie der Auerhahn balzt” kann man in der
Kirche horen. Der Geistliche kiimmert sich nicht um den Ge¬
sang und so geschehen unglaubliche Dinge. Ich predigte in
einer Wallfahrtskirche, \vorauf bei der Messe der elendeste
Gesang mit einem Potpourri der Karntnerlieder als Zvvischen-
spiel aufgefiihrt wurde. Welche desolatio in templo Domini!

Ich weiB nicht, ob der gottliche Heiland, wenn er in
Menschengestalt erschiene, zuerst den Geistlichen oder den
Gesangschor aus der Kirche hinausjagen \viirde. Es ist wahr,
daB in dem groBten Teile, z. B. unserer Diozese, sich das nicht
mehr vorfindet, es ist aber ein Škandal, daB so etwas auch
nur in einzelnen Fallen noch immer geschieht. Geschehen
grobliche Verletzungen des Anstandes irgendwo in der Welt,
dann ist die ganze Welt dariiber aufgebracht; unsere Kirchen-
vertreter stehen gleichgiltig derartigen Profanationen gegen-
iiber. Bei den Slovenen war fast bis in die jungste Zeit nur
das Orgelbuch von Tribnik eingefiihrt und die mir voz’liegende
Ausgabe datiert ab 1885, also nicht aus einer langst vergangenen
Zeit. In sehr vielen Liedern erkennen wir Melodien weltlicher,
meistenteils erotischer Lieder. Ich bin in der Lage ganz ge-
nauen Beweis dafiir zu liefern, verzichte aber auf die Beweis-
fiihrung in dieser Schrift, um nicht weitlaufig zu zverden. Die
meisten Lieder, sogar das Tantum ergo erinnern an verschie-
dene Tanzstiicke. Dieses Buch ist oft das einzige, in den
Handen des Organisten befindliche Buch, das von Kirche zu
Kirche wandert. Diese Lieder sollen schon sein! Sie gehen ins
Gehor! Die neuen, mehr im kirchlichen Geiste gehaltenen



214

Lieder, wie solche in allerneuester Zeit bei den Slovenen immer
mehr herausgegeben werden, sind zu langweilig.

Der Organist wird desto mehr geriihmt, je mehr er die
Ohren kitzeln kann. Diese \veltlichen Lieder gehen auch zu
Herzen, wo sie aber nicht fromme, sondern erotische Ge-
fiihle erwecken, die nach der Messe auf dem Tanzboden zum
Ausdrucke kommen. Bei den Spartanern durfte die Lyra nicht
zu viele Saiten haben, um nicht durch eine zu iippige Musik
das Volk zu entnerven und ihnen die Tapferkeit zu benehmen.
Und bei uns ist eine solche desolatio in templo Domini mog-
lich! Die \venigsten Seelsorger kummern sich um den Gesang.
Einige bemiihen sich wohl, opfern vieles, aber sie verlassen
die Pfarre und der Nachfolger nimmt sich nicht die Muhe.
weiter den Gesang zu pflegen. In dem Visitationsbogen wird
nur gefragt, \vie der Gesang beschaffen ist, wahrend sich der
Visitator \veiter gar nicht kummert, wie und was gesungen wird.
Das Gutachten des Pfarrers geniigt, der sich natiirlich selbst
kein nachteiliges Zeugnis ausstellen wird! Ubrigens werden
bei der Visitation Sanger aus der Umgebung zusammen-
getrommelt, die das wahre Bild verdecken. Und so wursteln
wir fort in den meisten Diozesen!

Wenn die kirchlichen Behorden es nicht bloB beim guten
Rat belassen \vollen, sondern auch einen tatsachlich wiirdigen
Gesang in allen Kirchen ohne Ausnahme, und zwar je nach
Leistungsfahigkeit der einzelnen Pfarren, einen mit mehr oder
weniger Kunst vorgetragenen Gesang erreichen wollen, dann
miissen nach meiner Meinung folgende Bedingungen erfiillt
\verden :

1. DaB der Kirchengesang von einem Teile der Theologen,
namlich denjenigen, die die Kirchengeschichte mit den Neben-
fachern wahlen werden, wissenschaftlich und bis zur relativen
Erschopfung gepflegt wird, wodurch sehr viele Priester in die
Seelsorge kommen werden, die mit groBem Verstandnis an der
Restauration des Gesanges arbeiten und auch den Nachbarn
mit Rat und Tat an die Hand gehen werden. Jeder Seel¬
sorger ohne Ausnahme mufi soviel vom Gesang verstehen,
daB er die einfachen Lieder des Religionslehrbuches fur die



215

Volksschulen auf der Violine spielen kann. Den Theologen
miissen auch gute, leichte, im kirohlichen Geiste ge-
schriebene Messen vorgefiihrt und erklart werden, so
daB sie ahnliche Messen auch in der Seelsorge auffiihren
konnen.

2. DaB der Seelsorger auch fiir Noten sorge und auf die
schwachen Landorganisten, denen ein Verstandnis fiir guten
kirchlichen Gesang infolge Mangels an Intelligenz abgeht, er-
ziehend einwirke, sie von Jahr zu Jahr, von Quartal zu Quar-
tal zur Einiibung neuer Lieder und Messen ansporne. Wenn
nur jedes Jahr eine einstimmige Messe einstudiert \viirde, so
ware hinreichend viel gewonnen. Und dies kann doch der
sclrvvachste Organist zustande bringen, namentlich wenn der
Geistliche bei der Einiibung der Sanger behilflich ist. Der
Einwurf, die Organisten sind zu schlecht besoldet, um besseres
zu leisten, ist nichtig. Denn jeder Seelsorger wird auf Grund der
Gesetze die Gemeinde soweit bringen, daB der Organist in
armeren kleinen Pfarren auf dem Lande 160 bis 200išTfixen
Gehalt bezieht. Dies ist geniigend, da doch von dem Land¬
organisten keine Kunstfertigkeit verlangt wird, deshalb das
Orgelspiel keinen eigenen Beruf erfordermkann. Bei ihm ist es
genugend, daB er sich von Fali zu Fali im Begleiten leichter
Gesangsstiicke einiibt. Die hohere Leitung steht aber laut
Voraussetzung ohnehin dem Geistlichen zu.

Es ist nur zu begriiBen, wenn der Lehrer Chorregent ist
und wenn er Freude am Kirchengesange hat. DaB sich aber
die Lehrer heutzutage vom Organistendienste immer mehr
zuriickziehen, sowohl aus anderen als auch aus diesem Grunde,
weil sie sich in der kurzen Studienzeit keine Eignung enverben
konnen, ist Tatsache. Diejenigen, die meinen, daB in der
nachsten Zeit wieder der Lehrer fiir den Chorgesang ge\vonnen
wird, und zwar auf gesetzlichem Wege, die kennen die Ver-
hiiltnisse nicht. Sie tauschen sich!

Das Notensehreiben kann dureh einen Vervielfiiltigungs-
apparat besorgt werden. Ich benutze das „Non plus ultra
Papier, zu bekommen bei Schilbers, Wien, I. WallnerstraBe 1,
ein Dutzend Quartbogen zu 6 K. Die Noten sind nur einmal



216

zu schreiben und die Notenlinien auszuziehen und so kann
jede Seite des Papieres bis 80 Exemplare liefern.

3. DaG der Gesang genau visitiert wird, wobei man sich
ausdriicklich um das Repertoire etc. erkundige, und
daG von Jahr zu Jahr die Fortschritte verzeichnet werden.

4. DaG in den Diozesanverlagsbuchhandlungen die vom
Cacilienvereine vorgeschlagenen Musikalien aufliegen. Die
armeren Kirehen sollen aus eigenem Fonde ihre Musikalien
beziehen. Der Gesang ist iibrigens so \vichtig, daG jede
Kirchengemeinde gerne das Wenige beisteuern soli.

5. MuG einmal festgestellt werden, daG bei Hochamtern
nur das Ordinarium Missae zu singen ist. Ich habe fiir den
Gottesdienst verlangt, daG er verstanden wird, um nieht
als ein Schauspiel ohne Gehalt zu erscheinen. Das Volk so-
weit zu bringen, daG es den auf jedes Fest fallenden Introitus
etc. verstehe, wird uns auch nicht gelingen. Das Ordinarium
Missae, das Kyrie, Gloria, Čredo, Sanctus, Benedictus und
Agnus kann aber sehr leicht zum Verstandnis der Glaubigen
gebracht werden, da die kiirzeren Teile, wie Kyrie, Sanctus,
Benedictus und Agnus, zum Teile auch Gloria und Čredo,
schon ohnehin bekannt sind und da ich ja fiir die Volksschule
die Forderung gestellt habe, daG daselbst der lateinische Text
des Ordinariums erklart und ein Choralmodus der lateinischen
Messe gesungen werde, damit so der lateinische Gesang in
Fleisch und Blut der Glaubigen iibergehe. Diese Choralmesse
soli ofters, etwa an Quatembersonntagen von allen, die sie
bereits kennen, gesungen werden. - Man wird zu diesem Vor-
schlag lacheln! Doch wer das leichtfafiliche Gedachtnis der
Jugend kennt und beriicksichtigt, daG in der Mehrzahl einer
den anderen unterstiitzt, wird es nicht unausfiihrbar finden,
daG die Kinder der oberen Klassen flieBend die beziigliche
Choralmesse singen werden. Je mehr sich dieser Brauch in das
Volk einleben \vird, desto gelaufigei’, wird der Gesang.

DaG Introitus, Graduale etc., wie es z. B. unser Direktorium
verlangt, gesungen werden soli, ist ein Zeichen, daG man die Ver-
haltnisse nicht kennt, oder daG man so sehr in den Romanis-
mus, worunter ich die Sucht verstehe, jede noch so sehr den



217

Verhaltnissen nicht entsprechende romische Einfiihrung anzu-
nehmen, eingebohrt ist, daB man fiir die wirklichen Verhalt-
nisse ganz blind ist.

Dreifiig Jahre arbeitet schon der Cacilienverein in Karnten
und keine einzige Kirche in Karnten, auBer etwa der
Domkircbe kann sagen, sie habe das ganze Jahr liturgisch ge-
sungen. Hie und da geschieht es wohl, daB an manchen Fest-
tagen die liturgischen Regeln, allerdings nicht beziiglich der
Qualitat des Gesanges, sondern der Quantitat genau be-
achtet werden. Doch das kommt schon so seltsam und selten
vor, daB man in den Zeitungen publiziert, daB wieder einmal
kirchlich gesungen wurde. DaB dies an allen Festtagen, bei allen
Requiemamtern etc. geschehen ware, dessen kann sich kein Chor
riihmen. Anderswo diirfte auch das gleiche stattfinden. An
manchen Orten wird Introitus, Graduale etc. gesungen, dafiir
aber das Gloria und das Čredo fleiBig gekiirzt. Da haben wir’s!

Die Einwendung, daB auch der Gesang in der Landes-
sprache nicht verstanden werde, daB zum lateinischen Gesang
somit das Verstandnis nicht ganz notwendig sei, ist hinfallig.
Wenn auch nicht beim deutschen Gesang der ganze Kontext
verstanden wird, so versteht man doch manche Satze und
Worte, auBerdem bewegt sich der Gesang in bekannt klingen-
den Lauten.

Es stort uns namlich, wenn in einer Gesellschaft oder z. B.
in einem Coupe der Eisenbahn jemand eine Sprache spricht,
die wir nicht verstehen. Wie fremd klingen uns die Worte!
Freudig sind wir wiederum gestimmt, wenn wir die Laute
unserer Muttersprache vernehmen. Werden Opern in den
Theatern in einer fremden Sprache aufgefiihrt, so gibt man
den Besuchern wenigstens die beziigliche Ubersetzung in die
Hande, auBerdem sind den Besuchern die Laute der fremden
Sprache mehr oder weniger bekannt.

Gesetzt den Fali, daB die Forderung nach einem voll-
standigen Gesange, wie ihn Rom verlangt, auch iiberall durch-
fiihrbar ware, dann stoBen wir auf andere Schwierigkeiten.
Der Gottesdienst dauert dann zu lang, zwei bis drei Stunden!
Die Leute auf dem Lande haben weit in die Kirche, die in



218

der Stadt sind mit Geschaften uberladen und miissen nament-
lich Sonntags mit der Zeit kargen. Die Erfahrung bestatigt
es. Als ein Gebirgspfarrer in seiner Pfarre einen quantitativ
ganz liturgiscben Gesang eingefiihrt hat, da war die Folge,
daB seine Pfarrinsassen in die Nachbarpfarre in die Kirche
gingen, weil sie auf diese Weise trotzdem eine halbe Stunde
gewannen, ferner brauchten sie nicht mitten im Winter durch
fast drei Stunden die Kalte der Kirche auszuhalten. Bekannt-
licb ist auch in der Stadt wahrend des Hochamtes, wenn der
liturgische Gesang anfgefiihrt wird, die Kirche leer. Man sei
doch nicht 'blind und verlange nicht das, was sich durch die
tagliche Erfahrung als unpraktisch herausgestellt hat!

Ich glaube hiermit genug die Notwendigkeit der Be-
schrankung des lateinischen Gesanges auf das blofie Ordinarium
Missae bewiesen zu haben. Warum ich den lateinischen Gesang
und unter welcher Bedingung fordere, habe ich schon bei Be-
sprechung der Liturgie hervorgehoben. Es ware lacherlich,
wenn der Priester das Lobgebet mit „Gloria in excelsis” oder
den Glauben mit „Gredo in unum Deum” anstimmen, und der
Chor etwas ganz anderes und in einer anderen Sprache fort-
fahren wiirde. Dies widerspricht jeder Asthetik, welche
die Liturgie unbedingt beobachten mufi.

Wie notwendig und erklarlich der lateinische Gesang bei
den Hochamtern ist, in denen der Priester singt, so not-
wendig und naturlich ist der religiose Volksgesang bei allen
ubrigen Verrichtungen, bei denen man zu singen pflegt, somit
auch bei den sogenannten Segenmessen.

Das Volk denkt und fiihlt in seiner Sprache, deshalb soli
ihm auch die Gelegenheit geboten werden, in seiner Sprache
auf eine erhabenere Art Gott die Ehre zu geben, d. h. in
seiner Sprache zu singen. Uber den Wert des religiosen Ge¬
sanges habe ich mich ausgesprochen, als ich uber die Pflege
desselben in den Volksschulen sprach. Der Volksgesang in
der Kirche hat einen grofien erziehlichen Wert.

Das Lied wird aus der Kirche in das gewohnliche Leben
hinausgetragen, reinigt die Herzen der Menschen und erhebt
sie zu Gott. In Freud und Leid erfiillt es seinen Zweck. Wo



219

das religiose Lied bliiht, dort steht es noch gut mit dem Volk,
wo dieses Lied verschwunden ist, ist auch manches andere
verschwunden. In heiteren Tagen bemiiht sich jedermann irgend
eine Melodie zu singen; fallt einem die Melodie des religiosen
Liedes ein, da werden auch die religiosen Gefiihle, vermittelt
durch den Inhalt des Liedes, wach. Wie erbauend ist ein
religioser Volksgesang! Ich erinnere mich noch, wie ich als
Knabe einen alten Herrn am Sylvesterabend begeistert das
„Grofier Gott” singen horte. Der Mann ist gestorben; ich aber
sehe ihn noch in seiner Begeisterung!

Es ist bezeichnend genug, daB vor einigen Jahren der
angesehenste Mann einer Partei, ein Laie, die Theologen in
Tirol auf den Wert des religiosen Gesanges, namentlich der
herrlichen Marienlieder etc. aufmerksam machte. Er erzahlte,
\vie sich oft Kinder Andersdenkender zu den Maiandachten
vordrangten, um mitsingen zu konnen. Seine Worte scheinen
gewirkt zu haben; denn man gab daselbst bereits ein Gesangs-
buch heraus.

Man bilde sich nun sein Urteil iiber die immer groBeren
Bemiihungen der kirchlichen Kreise, sogar Litaneien, diese
Bittgebete der Glaubigen, sowie das „GroGer Gott” und die
Segenlieder lateinisch singen zu lassen! Sonst betet man die
Litaneien in der Landessprache: gesungen werden sie lateinisch.
Im Mittelalter lernte man sogar den Katechismus durch eine
Zeit lateinisch und die Laienbriider und Klosterfrauen beten
die vollkommene Reue noch jetzt lateinisch, um darauf deutsch
zu beichten. Zeigt dies von irgend welcher Einsicht, wie reli¬
gioser Sinn nnd Frommigkeit gefordert sein sollten!

Das Resultat meiner vorhergehenden Ausfiihrungen soli
somit sein: 1. Der Vortrag des ,,0rdinarium Missae ge-
schehe wahrend des Hochamtes in der lateinischen
Sprache, 2. In allen iibrigen Fallen miisse der reli¬
giose Volksgesang gepflegt werden.



220

V.

Wurdige Feier des Gottesdienstes.
Wenn unser Gottesdienst nicht das ware, was der Glaube

uns lehrt, sondern gleichen Motiven entspringen wurde, wie
etwa der heidnische Gottesdienst, so mutSte der Gottesdienst
trotzdem mit der moglichsten Wiirde gefeiert werden. Von
den heidnischen Priestern wird erzahlt, dafi sie samt dem Volk
eine so feierliche Wiirde beobachteten, so stili sich verhielten,
daB man glaubte, niemand sei anwesend. Bei uns fehlt es
leider an sehr vielen Orten, namentlich in mehr abgelegenen
Orten, aber auch in der Stadt an der notigen Wurde. Viele
Priester setzen sich liber die einfachsten asthetischen Regeln
hinweg. Es ware noch nicht so arg, wenn sie sich wie eine
gut funktionierende Maschine benehmen wiirden. Wir Priester
sind zwar auch Menschen, bei denen nicht alles glatt abgehen
kann, doch es sind gewisse Grenzen, die man nicht iiber-
schreiten darf. Da singt einer die Messe nachlassig und ohne
Vorbereitung, als handelte es sich um die Orgien des Bacchus.
Der andere macht mit den Planden die sonderbarsten Gesten,
\vieder ein anderer zelebriert „stramm”, um in den Ruf 'des
schnellen Messelesens zu gelangen. Die Worte flieBen oft da-
hin, ivie ein Steingerolle, um am Schlufl mit plbtzlichen Ge-
polterlauten in den FluB zu stiirzen, wo sich die Gebete lispelnd
weiterbewegen.

Bald fangt man sich zu schneuzen an oder seitwarts zu
spucken, fhdert die Ministranten, dann wieder die Versammelten
oder die Sanger auf dem Chore. Man betrachtet sich in der
Kirche nicht als Diener des Allmachtigen, sondern als ob alles
seinetwegen da ware. Ich will das traurige Bild nicht weiter
ausfiihren, namentlich nicht beziiglich der Predigt, mit der die
lacherlichsten Posituren verbunden werden. Der zu wenig
vertiefte Glaube und der Mangel der Kenntnis der hohen Be-
deutung des Gottesdienstes, sowie die mangelhafte Inspektion,
welche den Priester auf die Ungebuhrlichkeiten aufmerksam
machen wiirde, verschulden derartige Zustande.



221

Die Gleichgiltigkeit des Priesters geht auch auf die Mesner
iiber. Weh’ dem Priester, der mit einem Mesner zu tun
bekommt, der Jahrzehnte lang unter dem Vorganger desselben
nach seiner Willkiir in der Kirche gewirtschaftet hat! Der
Priester soli stets erziehend auf den Mesner einwirken und
ihm namentlich kein indezentes Benehmen in der Kirche er-
lauben. Der Visitator wird sich nicht begnugen, daB der
Pfarrer allgemein den Mesner qualifiziert, sondern er wird'
sich bei unvorhergesehenem Eintreffen selbst uberzeugen, ob
er den Anforderungen entspricht.

Auch soli nicht der Nachstbeste als Mesner angestellt
werden, sondern wirklich geeignete Personen, denen man ganz
genaue Vorschriften in die Hand gibt, welche die Mesner auch
ivissen miissen. Der Gerichtsdiener, der Totenbeschauer, der
Bahnwachter mufi seine PriifUng ablegen, so soli auch der
Mesner vor dem Dechant eine kleine Befahigungspriifung ab¬
legen. Die wiirdige Feier des Gottesdienstes erbaut, die nach-
lassige erregt Argernis und HaB gegen die Priesterschaft.

VI.
Der Zolibat.

Ich will nun das unangenehmste Kapitel des Buches be-
handeln, namlich den Zolibat. Es ist ein unangenehmes Kapitel,
weil man wegen der Behandlung desselben auf Anrempelungen
von allen Seiten gefaGt sein muB und weil es den Anschein
erwecken kann, man wolle sich den Schmahern des ohnehin
bedauernswerten Klerus anschlieBen und nicht vielmehr das
kirchliche Gebot des Zolibates selbst einer Besprechung unter-
ziehen. Die daraus entstehenden Verdachtigungen werden mich
nicht so sehr betriiben, wie mich gerade rnanche Ubertretungen
des Zolibates in den Priesterkreisen betriibt gemacht haben,
indem sie meinen Stand dem Gespotte des Volkes auslieferten.
Wer meine friiheren Kapitel liest, wird auch den Geist ver-
stehen, in welchem ich dieses Kapitel schreibe.

Der Zolibat besteht darin, daB in der lateinischen Kirche
die Priester ehelos und natiirlich auch enthaltsam leben miissen.



222

Ein Priester hat zum allgemeinen Staunen in einer Gesellschaft
behauptet, die Kirche dringe nur auf die Ehelosigkeit, nicht aber
auf die Enthaltsamkeit der Priester. Gott bewahre, dafi ich an-
nehmen wiirde, daB es noch einen zweiten Priester gebe, der sich
getraute eine solche Theorie zu vertreten, obwohl ich nicht leugne,
daB es eine bedeutende Anzahl Priester gibt, die in der Offentlich-
keit fiir die Ehelosigkeit der Priester sind, jedoch fiir das gele-
gentliche Ubertreten des Gebotes namentlich in den jiingeren
Jahren gleich die Entschuldigung finden: Homines sumus! Irren
ist menschlich. Die haben keinen Begriff von ihrem Beruf! Ge-
dankenlos arbeiten sie im Weinberge des Herrn und richten
oft mehr Schaden an als sie Nutzen stiften! Auf derlei An-
schauungen will ich nicht reflektieren!

Der Zolibat ist kein Dogma, das keine Diskussion zulieBe,
sondern ein rein kirchliches Gebot. Das Konzil von Trient
sagt zwar: S. qu. d., clericos in sacris ordinibus constitutos vel
regulares castitatem solemniter professos posse matrimonium
contrahere, contractumque validum esse, non obstante lege
ecclesiastica vel voto, a. s. sess. 24. can. q. Das Anathem
richtet sich gegen die Reformatoren, nicht gegen die Gegner
des Zolibates. Die Reformatoren behaupteten die Giltigkeit
der Ehe der Kleriker ohne Riicksicht auf das kirch-
liche Zolibatsgesetz. Es fallt mir gar nicht ein, so etwas zu
behaupten, da sogar unser Staat die Giltigkeit derartiger Ehen
nicht anerkennt. Ich will nur die Grunde untersuchen, die
den Zolibat als notwendig erweisen und wieder die Grunde,
die fiir die Aufhebung desselben plaidieren und abwagen,
welche Griinde machtiger sind.

1. Der Zolibat in der lateinischen Kirche kann sich ent-
weder bloB auf die Einfiihrung desselben im christlichen Alter-
tum oder sowohl auf die Einfiihrung im Altertum als auch auf
jetzt noch bestehende Grunde stiitzen. Anderseits kann in der
griechischen Kirche die Zulassung der Ehe der Priester sich
ebenfalls auf die Zulassung seit jeher oder sowohl auf diesen
alten Bi-auch als auch auf noch jetzt bestehende Griinde stiitzen.
Bekanntlich hat sich nun die abendlandische Kirche mit der
griechischen uniert und wir haben alle den gleichen Glauben.



223

Bei dieser Union hat die abendlandische Kirche dem orienta-
lischen Klerus die Ehe konzediert. Welche Griinde haben die
abendlandlische Kirche zu dieser Konzession bewogen? Wenn
der alte Brauch der griechischen Kirche der Beweggrund der
Zulassung war, dann sind die Griinde der abendlandischen
Kirche doch nicht so gewichtig und zwingend, dah der
Zolibat als ein durchaus notwendiges Postulat der
abendlandischen Kirche aufgefaBt wird; denn wo
zwingende und gewichtige Griinde vorhanden sind,
dort wird man nie einen gegenteiligen Brauch tole-
rieren. Wenn andere Griinde in der griechischen Kirche die
abendlandische zur Zulassung bewogen haben, so waren die
Griinde fiir Zulassung der Ehe wenigstens ebenso ge-
wichtigwie fiir dieEinfiihrung respektiveBeibehaltung
des Zolibates, woraus wieder folgt, daB die Griinde
fiir den Zolibat doch nicht so gewichtig und zwingend
sind, dafi sie denselben notwendig erforderten. Dies
beweist somit der Vorgang der Kirche bei der Union der
lateinischen mit einem Teile der griechischen Kirche.

2. Die Griinde, welche die lateinische Kirche fiir
die Beibehaltung des Zolibates anfiihrt, sind durchaus
nicht so iiberzeugend, daB sie den Zolibat fiir alle
Zeiten motivierten, vielfach auch gar nicht wahr.

Zunachst kann man nicht mit voller Bestimmtheit nach-
weisen, daB die Forderung des Zolibates von allem Anfange
eine wesentliche Forderung der Kirche und nicht vielmehr
ein guter Rat war, der angesichts der herrschenden Ver-
haltnisse besonders urgiert wurde. Da waren die Verhalt-
nisse der Kirche ganz andere. Der Priester st and dem Heiden-
tum gegeniiber, war nicht so sehr Hirte bereits getaufter,
fiir das Christentum gewonnener Menschen, besaB keine defi-
nitive Stellung, sondern war eher Fischer der Menschenseelen,
der darauf gefaBt sein muBte, jeden Augenblick in die ver-
schiedensten Teile, zu den verschiedensten Volkern auf Fang
ausgeschickt zu werden. Er war in der Gefahr, jeden Augen¬
blick seinen Kopf zu verlieren und seine Familie brot- und
trostlos zu machen. Wiihrend eines 300jahrigen geistigen und



224

blutigen Krieges zwischen Christentum und Heidentum diirften
die christlichen Glaubensoffiziere an keine Heirat denken, wie
auch heute wahrend einer Kriegszeit keinem Offizier die Hei¬
rat erlaubt wird. Heute leben wir aber in einer huma-
neren, bereits vom Christentum erleuchteten Zeit, wo doch
niemand wegen anderer Anschauungen in das Jenseits be-
fordert 'vvird. Auch wir Priester geniefien die Vorteile dieser
Zeit; somit ist die Forderung des Zolibates in dieser Bezie-
hung durchaus nicht so motiviert wie in der alten Zeit. Die
Berufung auf Christus und die Apostel, dali sie unvermahlt
waren, ist ungeschickt, um nicht zu sagen irreligios. „Wer von
euch kann mich einer Sunde zeihen” h at er ausgerufen! Er
konnte auch 40 Tage lang fasten. Es sollen die Zolibats-
freunde dies einmal probieren! Die Apostel waren nicht alle
unvermahlt. Maria war vermahlt, damit sie eine Stiitze im Leben
hatte. Auch der Geistliche braucht eine „Gehilfin”!

Hauptsachlich beruft man sich jedoch auf denUmstand, dali
vollige Enthaltsamkeit, d. i. die Jungfraulichkeit besser ist als
der Ehestand, und dali man im zolibataren Stande leichter und
besser Gott dienen kann, als im Ehestande. Namentlich der
Priester soli diesen Grundsatz befolgen und ehelos bleiben.
Man stiitzt sich auf den Apostel Paulus, I. Kor., 7: „Ich wiinsche,
dali ihr ohne Sorge waret. Wer kein Weib hat, sorgt fur das,
was des Herrn ist, wie er Gott gefallen moge. Wer aber ein
Weib hat, sorgt fur das, was der Welt ist, wie er dem Weibe
gefallen moge. Er ist geteilt. Ein unverheiratetes Weib und
eine Jungfrau ist auf das bedacht., was des Herrn ist, damit
sie an Leib und Geist heilig sei; die Verheiratete ist aber auf
das bedacht, was der Welt ist, wie sie dem Manne gefallen
moge. Also wer eine Jungfrau verheiratet, tut wohl, wer sie
aber nicht verheiratet, tut besser.” Spater sagt er wieder I. Kor.,
70, 40: „Ich sage den Unverheirateten und Witwen: Es ist
ihnen gut, wenn sie so bleiben, wie auch ich bin.” Auf diese
zwei Stellen beruft man sich und verschweigt oft die weitere
Fortsetzung von I. Kor., 7: „Melius est enim nubere, quam
uri”, es ist besser zu heiraten, als von starken, brennen-
den Begierden beherrscht zu werden.”



225

Wie herrlich sind die Worte des Apostels! Aus diesen
Worten folgt:

a) DaB der ehelose Stand tatsachlich fiir diejenigen besser
ist, die genug tlberwindungskrafte in sich spiiren, um nicht
durch zu grobe Leidenschaften einen Schaden zu erleiden, und
die die Ehelosigkeit vorziehen, um Gott leichter zu dienen. DaB
diejenigen, die heiraten, nicht ein gottgefalliges Leben fuhren
konnten, folgt nicht aus den zitierten Worten; denn der Apostel
sagt ja auch, wer heiratet, tut \vohl. Der Satz, „wer ein Weib hat,
sorgt fiir das, was der Welt ist”, ist nicht exklusiv zu ver-
stehen; denn dann hatte man aus der Reihe der Verheirateten
iiberhaupt keine Heiligen. Und doch haben wir eine heil. Monika,
eine heil. Elisabeth u. s. w. DaB Simon, Bar Jona, der spatere
Petrus vor der Zeit seiner Berufung, als er noch in seiner
Familie lebte, allzu weltlich gesinnt gewesen ware, ist
auch nicht anzunehmen! Auch umgekehrt ist der Satz nicht
so allgemein zu nehmen, als ob die Ledigen wirklich so eifrig
dafiir sorgen wurden, \vas des Herrn ist. Es sind die Worte
des heil Paulus somit so zu verstehen, dali diejenigen, die sich
dem Dienste Gottes weihen und einzig und allein aus dieser
Riicksieht, nicht etwa infolge eines Zwanges, sondern kraft
eigener EntschlieBung ehelos bleiben, in der Regel besser
und leichter ein gottgefalliges Leben fuhren, voraus-
gesetzt, daB sie genug Krafte in sich spiiren. Das will
nicht ich und wird auch kein anderer leugnen, wenn nur die Be-
dingung hervorgehoben \vird, dali die Ehelosigkeit aus dem
genannten edlen Motive und in der Erkenntnis der Tragfahig-
keit der iibernommenen Last frei gewahlt wird.

{3J Ferner folgt aus den Worten des Apostels, daB die Ehe
wieder fiir diejenigen besser ist, die nicht die Kraft in sich
spiiren, um ehelos zu leben, um ihre Gedanken mit
gleichem Nutzen auf Gott allein zu rich te n. Sie dienen auch
Gott, obwohl es ihnen auch in der Regel nicht gelingen wird,
jene Stufe der Vollkommenheit zu erreichen, welcher die¬
jenigen zustreben, die den stimulus carnis nicht so stark em-
pfinden wie sie und die die Ehelosigkeit leicht und mit Nutzen
ertragen. Der Apostel sagt „melius est nubere, quam uri”. Es ist
Vogrinec, nostra culpa. 15



226 —

besser zu heiraten, als von brennenden Begierden gepeinigt und
auch vielleicht iiberwaltigt zu werden. Der Apostel sagt
nicht, quam peccare, das Heiraten ware besser, als zu siindigen,
sondern uri: von brennenden Leidenschaften beherrscht
zu werden, von Leidenschaften, die der Seele Schaden zu-
fiigen konnen, wie das Feuer oder wie die Sturme an einem
Hause. Dieser Schaden braucht sich nicht auf das sinnliche
Gebiet zu erstrecken, dah man etwa fleischlich siindigt, sondern
darauf hin, dah andere Tatigkeitsgebiete gestort werden, z. B.
dafi infolge ubergrofier Leidenschaften die korperliche Energie,
die Arbeitsfreudigkeit selrvvindet und dah man der gottlichen
Bestimmung nicht nachkommen kann. Der gottliche Heiland
sagt diesbeziigiich mit meinen Ausfiihrungen ganz kongruent:
„Wer es fassen kann, der fasse es.”

y) Dah die Ehelosigkeit somit nur relativ besser ist
und daB der Wunsch des Apostels („ich \vunsche”) nur ein
guter Rat ist, den zu befolgen nur diejenigen angeeifert
werden, die den Brand in der Seele nicht zu befiirchten
haben. Wir Priester handeln somit auch ganz verniinftig, wenn
wir im Beichtstuhle den Personen, die iiber die Schwierigkeit
der Enthaltsamkeit klagen, die Ehe, die nach der Lehre der
Moral auch dazu da ist, um die Siinde zu vermeiden,
anraten. Auf Grund dieser Worte und auf Grund unserer Ver-
nunft werden \vir in folgender Weise argumentieren:

1. Es kann nicht nachgewiesen werden, daB der Priester
eine Ausnahmsstellung beziiglich der vorhergehenden Erorte-
rungen einnehmen wurde, daB er der einzigeware, der den Rat
des Apostels fiir sich als notwe,ndig zu erfiillendes Ge-
setz betrachten muBte. Die Priestervveihe gibt \vohl besondere
Gnaden; es ist jedoch nirgends verburgt und auch nicht durch
Erfahrung bestatigt, daB der Priester unter dem Brande des
Geschlechtstriebes nicht gerade so leiden wiirde, \vie die Laien.
Es gilt somit auch fiir einen Teil des Klerus das paulinische:
,,melius est nubere quam uri.” Sich auf die Gnaden bei der
Priesterweihe zu berufen, ist iiberhaupt ungebiihrend, da von
unserer Seite die Gnade Gottes wohl angefleht werden muB.
jedoch mit ihr nicht wie mit einem irdischen Faktor ge-



227 —

rechnet werden kanu, was ich schon bei einer friiheren Ge-
legenheit bemerkt habe. Groben aus irdischem und iiber-
irdischem Gebiete lassen sich weder summieren noch multi-
plizieren.

Man wird sagen: ,.Diejenigen, die sich dem Priester-
stande widmen, die kennen ihre Kraft und in Kenntnis derselben
verpflichten sie sich zur Tragung der Last und lassen sich
gleichsam eine Zvvangsjacke fiir das ganze Leben anlegen, d. h.
sie legen ein lebenslangliches Gelubde ab, auf dessen Einhal-
tung die Kirche zum Teile sogar mit Hilfe des Staates besteht.”
(Ich werde noch spater darauf zuriickkommen). „Es sollen sich
nur diejenigen zum Priesterstande melden, die meinen, diese
Kraft in sich zu empfinden.” Darauf antworte ich: Jedenfalls
uniiberlegt ist es von denjenigen, die ein solches Gelubde ab-
legen, durch welches sie sich unter ein Zwangsgesetz begeben,
das sie das ganze Leben zu erfiillen haben und nicht richtig ist
die Handlungsweise derjenigen, die ein solches Gelubde zu-
lassen. Bei den Priesterkandidaten entschuldigt die Jugend
und die Unkenntnis der Biirde. — Warum ist die Handlungs-
weise beiderseits nicht richtig? Weil doch kein Mensch weiB,
ob nicht spater sich venviistende Sturme und verheerende
Brande einstellen, die der Seele schaden und sie an ihren
Tatigkeiteh. hindern, und ob nicht vielleicht spater der Zustand
eintreten kann, wo das apostolische „Melius est nubere quam
uri” zur Geltung kommt. Es ist gerade so uniiberlegt, als wenn
sich jemand in der Fiille seiner Kraft verpflichten \viirde, das
ganze Leben eine Aufgabe zu leisten, die er eben nur zur
Zeit des Geliibdes leisten kann. Es ist das Wort der heil.
Schrift: „Wer meint zu stehen, sehe zu, dab er nicht falle.”
Es ist somit sehr unbillig, wenn ein Gelubde abgelegt wird, das
man um jeden Preis erfiillen mub und das in der Grobe der
Verpflichtung erst spater erkannt wird und sich nach
den Worten des Apostels selbst nachteiliger als das Gegenteil
erweisen kann; und ebenso ungerecht ist es, ein solches Ge¬
lubde anzunehmen oder zu verlangen.

2. Mit der weiteren Behauptung, dab etwas, \vas im all-
gemeinen nur guter Rat ist und in der Befolgung sich als

15*



228

Vollkommenheit erweist, nicht Gegenstand eines Zwanges
sein kann, wenn §s sich um Sittlichkeitsakte handelt, entfallt
die Berechtigung zum Zolibatszwange. Die natiirliche Einsicht
der ganzen Welt bestatigt dies. Die Welt gibt sich zufrieden,
ivenn die Menschen das leisten, was gut ist, und verlangt nicht,
was vollkommen ist.

DaB der Zolibat ein Stadium der Vollkommenheit dar-
stellen will und bei manchen Personen auch \virklich vorstellt,
ist eine Tatsache. Die verniinftige Welt perhorresziert aber
jeden Zwang, der fur eine Menschenklasse iiberall und unter
jeder Bedingung zu gelten hatte, sobald es sich um voll-
kommene Sittlichkeitsakte handelt. Keinem Staate fallt es ein, Ge-
setze einzufiihren, wonach sich jeder vom Alkohol enthalten, auf
seine Kleider, auf sein e Kost etc. nicht so viel Gewicht legen
solite. Es waren dies alles Vollkommenheiten, die viel leichter zu
erfiillen waren, als der Zolibat, wo es sich um die Bezahmung
eines naturlichen Triebes handelt, nicht aber um die
Selbstbeherrschung in einer angewohnten Leidenschaft. Wiirde
die Kirche von ihren Dienern das Abstinenzgebot beziiglich alko-
holischer Getranke fordern, so wiirde sie vor der Welt glanzen-
der dastehen, als jetzt mit der Zolibatsforderung. Dieses Geliibde
wiirde auch viel ge\vissenhafter beobachtet werden. Ein richtiger
Abstinent kann gar nicht begreifen, daB man ein Verlangen
nach Alkohol haben konnte. So leicht fallt ihm die Alkoholabsti-
nenz! Ob dem Priester der Zolibat auch so leicht ankommt!? —

3. Die Behauptung, daB dies nur fiir die Laien zu gelten hat,
nicht aber auch fur die Priester, ist, hinfallig; denn es laBt sich
wieder eine Ausnahmsstellung mit stichhaltigen Griinden nicht
nachweisen. Oder doch? Im „Korrespondenz-Blatt fur denkatho-
lischen Klerus Osterreichs” des Jahres 1903 ist eine Diskussion
iiber den Zolibat eroffnet worden. Es wurden Grunde pro und
kontra vorgebracht. Am Schlusse der Diskussion war eine
begeistert geschriebene Verteidigung des ZSlibates. Ich habe
die betreffenden Nummern dieses Blattes verlegt, doch den
Inhalt mir gemerkt, den ich angeben will. Es hieB: Wodurch
wir den Menschen noch imponieren, ist der Zolibat! Der Priester
soli sich iiber die niederen sinnlichen Regungen in die Hohe



229

schwingen, um als Lehrer und Fiihrer des Volkes dazustehen.
Er soli ein Jiinger Christi, ein „alter Christus” sein. — Es ist
dies eine feine Sophistik, die anfangs auch einen Denkenden
frappieren kann. Ja er soli sich liber die niederen Neigungen
des Fleisches in die Hohe schwingen, um iiber die iibrigen
Menschen durch seine Enthaltsamkeit hervorzuragen. Diesem
Ziele soli er nachstreben, so viel esnurmoglich ist, jedoch dieses
Hervorragen liber die anderen Menschen soli nicht Gegen-
stand des Zwanges sein. Der Priester ist gleich wie die
iibrigen Menschen ein gebrechliches GefaB, mit der miseria
humana ebenso bebaftet, wie die iibrigen Menschen. Soli man
nunihn z\vingen, ein engelgleiches Leben zu fiihren, da ihm die
notwendigen Geistes- und Willenskrafte fehlen? Ist ferner die
Ehe ein so absolutes Hindernis, daB sich der Priester in der-
selben nicht zu der verlangten Hohe emporschwingen kdnnte und
daB man ihn zur Ehelosigkeit zwingen miisse? Durch seine
Ehelosigkeit kann er hochstens die Jugend zur Enthaltsamkeit
aneifern, den Verheirateten kann er doch nicht durch eine
Tugend, die diese nicht zu beobachten brauchen, vorleuchten.
Ubrigens kann niemand den Beweis liefern, daB etwa die Ehe¬
losigkeit der Priester eine groBere Sittenreinheit beim Volke
zur Folge hatte als die Verehelichung derselben. Bei den
unierten Slaven und auch bei den nicht unierten steht die ge-
schlechtliche Sittlichkeit des Volkes auf einer Hohe, mit der
sich nur wenige katholische Lander messen konnen; und doch
ist der Klerus bei denselben verehelicht! Selbst der Vergleich
zwischen katholischen und protestantischen Landern liefert
keinen vollgiltigen Beweis vom allzugroBen sittlichen Werte
des Beispieles der Ehelosigkeit der Priester. Allerdings kommen
hier auch andere Umstande in Betracht.

Weiters stelle ich die Bitte, wenn wir dem Ideal Christi
naher kommen wollen, was auch unsere Pflicht ist, doch beim
Leichteren anzufangen, um dann zu dem Schwierigeren, zum Zoli-
bate, fortzuschreiten. Der naturi ich e \Veg zur V olikomm en-
heit fiihrt ja zuniichst durch leicht passierbare Stellen,
an denen man sich abharten kann, zur tberwindung
der groBeren Sch\vierigkeiten. Sind vvir Fiinrer des \olkes



230

und jeneRufer, die das Volk zur Nachfolge einladen, dann fiihren
wir doch das Volk durch jene StraBen, wo es uns leicht nach-
folgen kann, nicht dort, wo wir auf eine Nachfolge nicht rechnen
konnen, d. h. geben wir dem Volke nicht zunachst mit dem
Zolibate, sondern in anderen Tugenden ein giites Beispiel! Be-
folgen wir die Abstinenz vom Alkohol, diesem „bosen Feind”
der Menschheit, verzichten wir auf jedes Vermogen, eingedenk
des Wortes des Heilandes: „Willst du vollkommen sein, ver-
kaufe alles und folge mir nach.” Handeln wir nicht, wie sogar
manche Papste handelten, die ihre Verwandten zu hohen Ehren
erhoben und sogar in ihren Geburtsstadten Museen errichteten,
die an ihr Leben erinnern sollten, sondern verzichten wir auf
alle Verwandtscliaftsbande. Wenn uns jemand auf die linke
Wange schlagt, bieten wir ihm auch die rechte dar. Warum
solite man so elegant auftreten, mitten durch die Massen, denen
Entbehrung ihr tagliches Brot ist, mit Equipage ausfahren und
Palaste bewohnen? Also vonvarts! Fangen wir mit demLeichten
an, haben \vir dieses iiberwunden, dann biirden wir uns erst
die Last des Zolibates auf!

4. Nun will man aber in kirchlichen Kreisen gar nicht
hdren, daB es einen Zolibatsz\vang gibt, da sich ja jeder freivvillig
dem Priesterstande widmet. Vielleicht ist das Wort Zolibats-
zwang nicht ganz geeignet, um den Sachverhalt zu bezeichnen;
es ware besser, wenn wir freilich in langeren Ausdriicken von
einem lebenslanglichen Zolibatsvertrage, aUf dessen Ein-
haltung die Kirche ihre Diener als VertragsschlieBende,
sowohl im Gewissen als auch durch moralische Macht-
mittel zwingt. Nur in diesem Sinne kann man von einem
„Zwingen” sprechen! Wir werden daraufhin so argumentieren:

Der Zolibat ist ein lebenslanglicher Vertrag, dessen ICraft
mit dem „promitto” bei den Weihen anfangt. Die Vertrag-
schlieBenden sind die kirchlichen Vertreter als Exekutoren des
kirchlichen Gesetzes und der Priester. Die Vertragssache ist:
Die Beherrschung des naturlichen Geschlechtstriebes auf die
Lebensdauer.

Betrachten wir den Vertragsgegenstand, die Beherrschung
des Ti*iebes auf die Lebensdauer. Wir sehen, daB die Ver-



231

tragssache derart ist, daB die ganze Welt einen solchen
Vertrag als ungiltig findet. Der Mensch beraubt sich durch
den Vertrag eines Teiles seiner selbst, fast als ob er sich ver-
pflichten wiirde, das ganze Leben nicht zu reden, oder das
ganze Leben wie Simon Stylites einen Platz nicht zu verlassen.
Von den alten Germanen liest man, dah sie in ihrer Spielwut
ihr Leben dem Gewinner vei-pfandeten und dann die ganze
Lebenszeit Sklaven desselben waren. Heute ware ein solches
Spiel ungiltig und sogar strafbar, da sogar viele Spiele ums
Geld verboten sind. Und doch war die Verpfandung der korper-
lichen Freiheit nicht so schwer empfindlich, als es die Ver-
pflichtung ist, den natiirlichen Trieb lebenslanglich zu beherr-
schen. Heutzutage wird sogar die Ubervorteilung iiber die
Halfte als unerlaubt angesehen. Es ist somit schon die Ver-
tragssache derart, daB die denkende moderne Welt
sie als unmoralisch findet, wenn auch ein guter Zweck
damit befolgt wird.

Der Priesteramtskandidat ist in den meisten Fallen noch
nicht groBjahrig und erkennt nicht die ganze Tragvveite der
Vertragspflicht, die zu gewissen Zeiten belastender ist als in
anderen.

Vielfach in den Knabenseminaren erzogen, treten die Kandi¬
daten in das Priesterseminar, und ihren Studien ganz ergeben,
empfinden sie die Schwierigkeit der Einhaltung der Ver-
tragstreue nicht, wie sie dieselbe etwa im vorgeschrittenen
Alter empfinden. Erst draufien im Leben werden sie gewahr,
daB ihnen eine familiare Umgebung abgeht. Nicht der
Geschlechtstrieb ist es allein, der ihnen Schwierigkeiten bereitet,
sondern auch der Trieb, die Familie zu griinden und in
derselben zu leben. Friiher, selbst noch Kinder, haben sie
keine Ahnung davon gehabt, daB im GroBjiihrigkeitsalter ein
solches Verlangen entstehen konnte. Gesetzt den Fali, schon im
vierten Jahre ihres Studiums sehen sie die Schwierigkeit der
Vertragspflicht ein. Nun, was jetzt tun? Die schSnsten Jahre
des Lebens verlieren?! AuBerdem hat man ja an dem Priester-
beruf Freude! Wohin jetzt? Die meisten treten nun unbe-
kiimmert um die Folgen in den Priesterstand ein, wo ihnen



232

die Last des Zolibates auferlegt wird, die bei denjenigen, deren
Krafte zu schwach sind, oft von selbst hinabrollt nnd erst
dann miihsam aufgeladen wird, wenn sich ein strenger Manda¬
tar der anderen Vertragspartei nahert.

Der Zolibat wird oft so dargestellt, als ob er eine Spielerei
ware und ob nur solche Priester, die das Gebet vernachlassigen
oder miiBig sind, denselben iibertreten wiirden. Man lockt das
arme Voglein in den Kafig und wenn es klagt und fast unter
der iibernommenen Last zusammensinken will, ruft man ihm
zu: Bete und arbeite, ohne zu bedenken, daB gerade der Brand
ihn am Beten und ArbeiteD hindert!-—

Ob die Kirche berechtigt ist, auf die Einhaltung von derlei
Vertragen zu bestehen, reduziert sich auf die Frage, ob das Kir-
chengesetz fur die Jetztzeit gerecht ist oder nicht. Die Frage ist
schon durch das Vorhergehende beantwortet und vrird durch
das Weitere naher beleuchtet. Hier werfe ich noch die Frage
auf, ob es billig und gerecht ist, diejenigen, die den Priester-
beruf in sich fiihlen, von diesem nur deshalb ferne zu
halten, weil sie sich nicht getrauen, die Schwierigkeit
des Zolibates auf sich zu nehmen?! Der Priesterberuf
besteht naturlich nicht darin, daB man die Moglichkeit, ein
zolibatares Leben zu fiihren, einsieht und in sich fiihlt;
denn dann hatte z. B. die ruthenische katholische
Geistlichkeit, die verheiratet ist, keinen Priesterberuf.

Aus dem Vorhergehenden geht hervor, daB der sogenannte
Zolibatszwang keine Berechtigung hat. Nur diejenigen Priester,
die sich geniigend stark fiihlen, sollen, um desto leichter fur
die Sache Gottes zu arbeiten, die Ehelosigkeit vorziehen.

Doch nie darf man auch bei diesen einen Vertrag zulassen,
von dem sie sich nicht zuriickziehen konnten, sobald das apo-
stolische: „Melius est nubere, quam uri” bei ihnen zur Geltung
kommt.

Von einem Biirgermeister einer grofien Stadt erzablt man
sich, daB er deshalb unverheiratet bleibe, um desto besser das
Wohl der Stadt zu besorgen. Nun, \vas -vviirde geschehen, wenn
der Staat alle Biirgermeister ebenfalls zum ehelosen Stande
zwingen wollte?-



233

5. DaB der Zolibat wirklich ein Vertrag mit einer Ver-
tragsobligation ist, die in ordentlicher Weise nur wenige er-
fiillen konnen, zeigt die geschichtliche Erfahrung. Kein Jahr-
hundert kann sich riihmen, diese Vertragstreue rein beobachtet
zu haben. Heutzutage ist die Disziplin des Klerus beziiglich
der Erfullung aller iibrigen Pflichten eine viel gewissenhaftere
und strengere gevvorden. DaB der Zolibat in seiner Reinheit
dastehen wiirde, kann nicht behauptet werden. Mag auch nach
aufien die Beobachtung des Zolibates eine voi’sichtigere sein,
so kann man doch nicht zugeben, dafi der Zolibat in seiner
ganzen Reinheit beim Klerus tiefe Wurzel gefaBt liatte.
DaB dies richtig aufgefaBt wird, ist es notwendig, daB wir uns
klar dariiber \verden, wie der Zolibat iibertreten wird.

In der Religion erblicke ich die Wurzel jeder Sittlichkeit.
Eine andere Sittlichkeit als diejenige, welche uns die Religion
lehrt, gibt es nicht und ist die Sittlichkeit, die uns die Religion
lehrt, nicht die richtige, dann ist die Religion, respektive die Deu-
tung der Religion eine unrichtige. Wenn der Priester Lehrer der
Religion ist, so ist er eo ipso auch Prediger der Sittlichkeit.
Es ist seine Aufgabe, die in der Seele schlummernden religiosen
und gleichzeitig sittlichen Gefiihle des Menschen nach Anleitung
Christi zur EntfaltUng zu bringen. Er ist der Fiihrer der
Menschen im hoheren sittlichen Streben; deshalb ist die For-
derung gerecht, daB wenigstens der Priester sich beziiglich
der Sittlichkeit keine BloBen gibt und sich nicht gegen seine
eigene Lehre in groblicher Weise vergeht, damit nicht ein
Blinder die Blinden fiihre und damit ihm nicht zugerufen
wird: „Arzt, heile dich selbst.” Zur christlichen Sittlichkeit
gehort es aber auch, daB das sechste Gebot beobachtet wird,
\velche Beobachtung fur den Priester noch mehr zur Pflicht
gemacht wird, da es ihm nicht erlaubt ist, durch den Ein-
tritt in den Ehestand, vvenigstens in einer Beziehung
das Gebot fiir sich nicht verpflichtend zu machen.
Auf dem Priester lastet die doppelte Verpflichtung, die
des Menschen und die des Zolibatars, die Sittlichkeit in
diesem Gebote zu beobachten, welche Verpflichtung bei ihm
dadurch mehr als verdoppelt wird, daB er Lehrer der



234

Sittlichkeit ist. Deshalb ist die Verletzung der Sittlichkeit bei
ihm mehr als doppelt argerniserregender als bei anderen
Menschen. Bei einem anderen Stande \vird die Verletzung der
Sittlichkeit nicht in jeder Beziehung so iibel genommen, wie
beim Priester. Dem politischen Beamten wird namentlich die Un-
treue gegen seine Vorgesetzten, den Sparkassebeamten die De-
fraudation der Gelder, dem Offizier die Feigheit schlecht an-
gerechnet, wahrend sich kein Menseh darum kiimmert, wenn von
ihnen das Keusehheitsgesetz — wenn nicht gerade in verbreche-
rischer Weise — verletzt wurde. Doch was die Felonie beim
politischen Beamten, die Defraudation beim Sparkassebeamten,
die Feigheit bei einem Offizier, das ist in noch starkerem
Mafie die Verletzung der Keuschheit bei einem Priester. Jeder
Stand hat spezifische Tugenden; die spezifische Tugend
des Priesters ist Sittenreinheit. Das Volk fafit bewuBt oder
unbewufit diese Priesterpflicht ganz richtig so auf und ver-
langt, dafi der Priester ihm keinen AnlaB zum Verdachte
oder zum Mifitrauen in seine Sittenreinheit gebe. Wenn
es aber einen Grund zum Verdachte gegen die Sittenrein¬
heit des Priesters hat, so verliert es gerade so die Achtung
vor ihm wie vor einem Offizier, in dessen Tapferkeit man kein
Vertrauen hat. Von dieser psychologischen Erscheinung riihren
zum Teile die Schmahungen und die Abneigung gegen den
Klerus, da man die private Moral desselben anders als seine
Lehre zu finden glaubt. Es ist noch immer ein gutes Zeichen,
wo man sich noch iiber die Sittlichkeitsverletzungen des
Klerus emport, wenn auch diese Verletzungen oft erdichtet
sind. Die Zustande in einer Pfarre, Wo das Volk jahrelang das
Treiben eines gutmiitigen, jedermann willfahrigen Priesters mit
Gleichgiltigkeit belachelt oder sogar entschuldigt hat, pflegen
die tristesten zu sein, Jahrzehnte nicht mehr heilbar. Ein
Teil des Volkes entschuldigt j e doch in einsichtiger Weise
den Klerus, weil es die schwere Last des Zolibates
begreift und pflegt zu schweigen, so lange ihm der
Priester in anderer Beziehung noch gefallt.

Doch in jeder Beziehung leidet die Religion und mit ihr
die Sittlichkeit des Volkes. ,Worte bewegen nur das Herz,



235

Beispiele gewinnen es ganz’ gilt auch hier. Das Volk denkt,
wenn sich der Priester aus der Ubertretung seiner Lehren
nichts mache, warum solite ich so fest an seine Worte glauben
und sie befolgen? Aus der Geschichte ware sehr leicht der
Bevveis zu bringen, daB die Sittlichkeit des Klerus und des
Volkes sich gegenseitig bedingen. In unseren Kreisen zirku-
lieren die Sprichworter: „omne malum ex clero” und „sicut
rex, ita grex”, d. h. jedes Ubel kommt vom Klerus und wie
der Hirte, so die Herde.

Nachdem wir die Auffassung des Volkes vom Zolibate
und die Folgen dieser Auffassung untersucht haben, wollen
wir die Frage, wie der Zolibat verletzt wird, beantworten.

Der Zolibat hat nur dann den idealen und intendierten
Wert, wenn er von der Priesterschaft in ihrem Denken und
Wollen und entsprechendem Handeln in allen Bezie-
hungen, die diese Verpflichtung zur Folge hat, beobachtet
wird. Der Zolibat fordert nicht nur, daB die Siinde durch die
Tat nicht begangen wird, sondern daB iiberhaupt nichts unter-
nommen \vird, wodurch das Volk in gevrohnter Weise auf die
Tat selbst zu schlieBen pflegt. Gerade die Cbertretung des
sechsten Gebotes ist derart, daB nur aus verschiedenen Um-
standen auf dieselbe geschlossen werden kann. Ich kann
keinem Pfarrinsassen nachweisen, daB er das beziigliche Gebot
iibertreten hatte, woraus nicht folgt, daB etwa nie das Gebot
iibertreten wird. Wir dringen oft auf die Losung der Konku-
binate, \viewohl wir nicht nachweisen konnen, daB siindhafter
Verkehr stattfindet, sondern wir begrunden es damit, daB das
Zusammenwohnen argerniserregend ist. Schon mancher Geist-
liche konnte von einem Konkubinarier die Worte horen:
„Wenn Sie Ihre Kochin entlassen, entlasse ich auch meine
Wirtschafterin. Sie geben nicht zu, daB bei Ihnen etwas Sund-
haftes gescliieht, ich \vill es fur meine Person auch nicht ein-
gestehen. Von Fleisch und Blut sind wir ja beide. ’

Wir diirfen es deshalb dem Volke nie verargen, wenn es
infolge mancher Umstande und auch infolge oft uniiberlegten
Benehmens von unserer Seite an unseren Zolibat nicht recht
glauben will. Die Tat selbst laBt sich wohl in den seltensten



236

Fallen nachweisen. Ubrigens ist doch der Priester zu intelli-
gent, um in flagranti iiberfiihrt zu werden, wie die Siinderin
im Evangelium. Die Nebenumstande, die dem Volke Anlafi zur
Verdachtigung geben, pflegen zu sein: Die Beobachtung, dafi
der Priester mit einer Person freundlich spricht oder mit ihr
geht. In der Stadt kummert man sich nicht so sehr um Privat-
angelegenheiten wie auf dem Lande, wo bald die ganze Pfarre
auf Grund gewisser aufierer Zeiehen fast samtliche
Liebschaften entdeckt. Das Volk beobachtet scharf und
schliefit aus dem freundlichen Verkehr ganz richtig, dafi der
Priester doch nicht so gegen die Liebe gestahlt ist. Er braucht
nur ofters in ein Gasthaus oder sonst in ein Privathaus zu gehen,
bald werden Kombinationen gemacht. Namentlich aber kann in
den seltensten Fallen das Zusammenwohnen mit einer weib-
lichen Person jeden Verdacht beseitigen. Die kirchliche An-
ordnung, dafi die Wirtschafterinnen liber 40 Jahre alt sein
sollten, ist nicht genugend, da gerade diese Frauen, namentlich
wenn sie Witwen \varen, viel unverfrorener dem Priester ent-
gegentreten, wahrend eine jiingere, unerfahrene Person noch
jede Siinde perhorresziert. Erfahrene Priester werden auch zu-
geben, dafi dieses Alter noch nicht den Verdacht beseitigen
kann. In dem von einem Jesuiten herausgegebenen Andachts-
buche „Der Hausprediger” wird das Verhaltnis zwischen Mann
und Weib als das zwischen Feuer und Stroh bezeichnet. Bei den
Priestern und ihren Haushalterinnen kann das Verhaltnis keine
Ausnahme machen. Wenn auch von Seite des Priesters einBrand
verhutet werden kann, so kann man doch keine Garantie beziig-
lich des anderen Teiles haben, da die Wirtschafterinnen keinen
Begriff von der Bedeutung des Zolibates haben. Von den Ver-
wandten kann nur die Schwester den Verdacht ferne halten.
Zwischen den Cousinen werden viele Ehen geschlossen, Onkel
und Nichte traute ich schon. Alle diese Verhaltnisse konnen
den Verdacht bezuglich der Sittenreinheit des Priesters wach-
rufen und Argernis erregen. Wir haben nicht den gering-
sten Grund, wie es leider geschieht, dieses Argernis als
scandalum pharisaicum zu bezeichnen. Es ware nun lacher-
lich, behaupten zu wollen, dafi der Priester wirklich eine



237

mit Asbest iiberzogene Eigenschaft besafie, um nicht selbst
anzuziinden oder angeziindet werden zu konnen. Das Volk
glaubt nicht an diese Eigenschaft. Auch ich erklare hier
offen, daB ich zu denjenigen gehore, die an die Ein-
haltung des Zolibates in einem betrachtlichen Teile des
Klerus nicht glaube, so dati deshalb dem gesamten
Klerus ein gerechter Vorwurf gemacht werden kann.
Ware dieser Teil nur ein Viertel des Klerus, so ware dies Grund
genug, um iiber den Zolibat den Štab zu brechen und iiber den
Klerus im allgemeinen ungiinstig zu urteilen. Was ware das fiir
eine Beamtenschaft, deren Viertel Felonisten waren, was fiir ein
Armeekorps, dessen Viertel Feiglinge sind? Freilich ist ein
immenser Unterschied zwischen der Verpflichtung des Klerus,
bei der es sich um Beherrschung eines Naturtriebes handelt,
und zwischen der Verpflichtung der iibrigen Beamten, was die
Sclnvierigkeit der Obligation anbelangt,. Doch die letztere Ver¬
pflichtung ist eine vernunftige, wahrend der Zolibatszwang
eben ein in der Natur des Pinesterberufes gar nicht begriindeter
Zwang ist.

DaB der Zolibat in einem grofien Teile des Klerus nicht be-
obachtet \vird, laBt sich nicht erweisen durch Anfiihrung einer
Zahl von Verbrechen, die die Geistlichkeit begangen haben soli,
vvie man in unserem Abgeordnetenhause es versucht hat; denn
gerade die geringeZahl der Verbrechen hat ein glanzendes Zeug-
nis fiir die Gewissenhaftigkeit und Ehrenhaftigkeit der Priester
abgelegt. Vielmehr lelirt uns die tagliche Erfahrung durch eine
groBe Reihe von Umstanden, daB der Zolibat nicht so ge-
wissenhaft beobachtet wird, daB man sich bei der Verteidigung
desselben auf die Erfiillung der Zolibatsverpfliehtung berufen
kSnnte. Jene Priester, die den Zolibat bis an ihr Lebensende
bewahrt haben, sind Heiligo, und findet man irgendvvo heilige
Priester, dann schlieBt man leicht darauf, daB sie den Zolibat
auch beobachten. Es gehort zur Beobachtung des Zolibates
eine heroische Leistung. Ich weiB auch, daB viele Priester sich
zur Ehre rechnen, diese Last, wenn auch unter grofien Lber-
\vindungen, durch das Leben zu tragen. Doch so stark konnen
nicht alle sein und so heilig auch nicht. Die Krafte werden er-



238

schopft und manche stolpern imd stiirzen. Deshalb mogen meine
Kollegen nicht glauben, daB ich sie etwa verurteile. Ich sah
manche Argernisse seitens der Priesterschaft und wollte ofters
die Anzeige erstatten. Doch ich zogerte immer und heute wiirde
ich es nie tun. Ich will keinen Stein auf den unter der Schwere
der Last zusammengefallenen Priester werfen. Wiirde man mich
auffordern, meine Behauptungen beziiglich der Verletzung des
Zolibates zu beweisen, so wiirde ich es nur vor einem Kon-
zile ehrenhafter Priester tun, die keine Vorgesetzten sind und
die nur ihr Urteil iiber das Gelingen oder Mi 61 ingen meines
Beweises abgeben miiBten. Wie wurde ich den Beweis liefern?
Ich wiirde nach dem Gebaren der Wirtschafterinnen, nach ihrem
Alter etc. nachforschen. Ein angelegter Schematismus der
Wirtschafterinnen wurde mir interessantes Material liefern. Ich
nehme nicht bald eine Klatschgeschichte als wahr an, sondern
halte nur daran fest, dessen Richtigkeit ich selbst erforscht habe.
Innerhalb einer Menschengeneration konnte im Durchschnitte
jeder Pfarrhof eine pikante Priestergeschichte erzahlen, die sich
immer weiter verbreitet und MiBtrauen in die Sittenreinheit der
Priester hervorruft. Man meine ja nicht, daB dies etwa nur fur
Karnten zu gelten hatte. Keine Diozese kann der anderen etwas
diesbeziiglich vorwerfen. In manchen Gegenden ist es moglich,
daB die seit altersher iiblichen Grenzen des Verkehres der
Priester mit dem Volke eine oftere Gbertretung des Zolibates ver-
hindern, jedoch nur weil eben die moralischen oder die natiir-
lichen Grenzen, wie z. B. die Klostermauern bestehen, nicht
aber als ob dort der Wille des Klerus starker ware als bei
uns. In Karnten wurde in der letzten Zeit ein Priesterstand
herangezogen, der alles opfert, um die katholische Sache weiter
zu bringen; unserem Klerus kann man durchaus nicht Disziplin-
losigkeit vorwerfen, die mich zu solchen Urteilen, wie ich sie
friiher ausgesprochen habe, bewogen hatte. Bei uns ist das Volk
allerdings gutmiitig und aufgeklart, welches vieles an seinem
Priester entschuldigt. Auch anderswo argert sich das Volk im
geheimen an manchem, was es an seinen Priestern sieht, doch
es ist auBerlich noch so religios, daB es sich gar nicht
getraut laut zu sagen, was es denkt.



239

Kurz gesagt: Der Zolibat ist eine ideale oder heroische
Tugend oder sittliche Verpflichtung und verlangt dement-
sprechend auch eine ideale oder heroische Erfullung. Forscht
man nach, ob diese Erfullung wirklicli ideal oder heroisch ist.
so kommt man zu demselben Resultate, um sich einmal auch
hyperbolisch auszudriicken, wie wenn man nachforschen wiirde.
ob die Schnecke ihren Vorsatz, eine Reise um die Welt zu
machen, ausgefuhrt hal

Ich bin nicht der Einzige, der die vorher skizzierten An-
schauungen hat, sondern es gibt wohI viele, die meine Mei-
nung teilen, nur wahnen, es diirfe die Offentlichkeit nichts
erfahren. Wenn wir darauf Rucksicht nehmen, dann kommt,
iiberhaupt keine Besserung zustande. Ich fiihre zunachst meinen
ehemaligen Seminardirektor an, P. Max Hub er, S. J., der in
der Linzer Quartalschrift 1900, II. Heft, Seite 298, in dem
Kapitel iiber die Verwertung der Kanzel gegen die Siinde der
Iveuschheit wortlich so schreibt: „Wohin die Unterlassung einer
solchen Vorbereitung (namlich die Vorbereitung des Priester-
amtskandidaten auf die Gefahren der Unkeuschheit schon im
Seminar durch geeignete Betrachtungen — A. d. V.) auf die
Gefahren der Seelsorgstatigkeit, sowie die Unterlassung ent-
sprechender Betrachtungen im spateren priesterlichen Leben
fiihren kann, das lehren die uberaus traurigen Verschul-
dungen und groBen Argernisse sittlich gesunkener Priester zu
allen Zeiten und in grbUerer Zahl als man es denken
solite.” Guter Pater! Wenn Sie noch niiher das Priesterleben
kennen gelernt hatten, dann hatten Sie wohl einen starkeren
Ausdruck gebraucht!

Seite 303 in der Behandlung desselben Ivapitels lost der
gelehrte Jesuit die Frage, woher es komme, dali mancher
Seelenhirt von der Sunde der Keuschheit gar nicht predigt.
„Der Grund liegt wohl hie und da in der personlichen
Lebensfiihrung des Priesters. Vielleicht pflegt er selbst fiir
sich die Tugend der Keuschheit nicht genugend, und fiir eine
Tugend, die man selbst nicht besitzt, wird man natiirlich nicht
mit Warme eintreten .... Solite aber der Geistliche uberdies
annehmen miissen, da(3 die Glaubigen an der Reinheit seines



240

Wandelns zweifeln oder von diesem ungiinstig reden, so \vird
er sich selbstverstandlich noch mehr scheuen, uber die Pflicht
der Keuschheit zu predigen, namentlich dann nicht, wenn er
in seinem Hause eine weibliche Person halt, deren Alter oder
sonstige Eigenschaften einen Zweifel uber ilire Beziehungen
zu ihm aufkommen lassen. Ein solcher Priester befindet
sich in einem mehr als peinlichen Dilemma: predigt er
gegen Unkeuschheit, so weckt er von neuem den Verdacht
gegen sich, predigt er nicht dagegen, so denken die Leute,
das bose Gewissen schlieBe ihm den Mund. In unseren Tagen
glaubt das Volk selbst der Benennung „Niehte” nicht mehr
iiberall ohne weiteres (warum denn etwa?! A. d. V.) und wenn
dann so eine jugendliche Nichte sich unter jungen Kaplanen
im Pfarrhause herumbewegt, skandalisiert es sich nicht mit
Unrecht.”

So schreibt der alte, gelehrte Pater, durchaus nicht ein
„Reformkatholik”. Man vergleiche diese Ausfiihrungen mit den
meinigen.

Ein anderer Jesuit, der jetzt mit der geistlichen Leitung
der Jugend betraut ist, war Weltpriester und wahlte den
jetzigen Beruf, weil ihm drauBen die Verhaltnisse beziiglich des
Zolibates doch zu arg vorgekommen sind. Er ist nicht aus
Karnten, sondern aus einer nbrdlichen Provinz. Professor

* Dr. Einig sagt in seiner Schrift „Katholische Reformer” gegen
Dr. Ehrhard: „Hatte Ehrhard mit gleichem Freimut und
gleicher Begeisterung doch ein Buch geschrieben gegen das,
was wenigstens in Osterreich nach dem Urteile der Ver-
standigen des Ubels Ursache ist, gegen Josefinismus und den
auf der Kirche so schwer lastenden staatlichen Bureaukratis-
mus sowie die mannigfachen Armseligkeiten des Klerus,
die jene Dinge zur Folge haben, ein Buch mit dem Inhalte
„Jerusalem sit sancta et libera”, . . alle Guten hatten Ehrhard
zugejubelt!” Nun die mannigfachen Armseligkeiten des Klerus,
was sind die, daB ein Buch mit dem Inhalte: ,Jerusalem sit
sancta ...” notwendig ware?!

Bekanntlich war im Jahre 1902 eine Diskussion iiber die
Zolibatsfrage im „Korrespondenz-Blatt” eroffnet \vorden. Unter



241

vielen anderen sprach sich auch ein Pfarrer aus Oberosterreich
gegen die Aufhebung des Zolibats aus mit der Begriindung, daB
beim griecbisch-katholischen Klerus die Unverheirateten ein
grbBeres Vertrauen beziiglich des Beichtstuhles besitzen als die
Veidieirateten. Eswar eine ganz harmlose Bemerkung. Ich meine,
daB auch bei uns, falls es zur Zolibatsaufhebung kiime, die-
jenigen, die wirklich aus hdheren Motiven ehelos bleiben,
ein groBeres Vertrauen bei der Bevolkerung bei sonst gleich
groBer Tuchtigkeit genieBen werden als die Verheirateten,
wie auch die Ordensleute jetzt mehr Zudrang zu Beichtstiihlen
haben als die Weltpriester, weil sie eben auch einer hoheren
Tugend nachstreben. Kein vernunftiger Priester wird die
Ordensleute deshalb beneiden. Doch der ruthenische Klerus
fiel in voller Wut iiber Dr. Scheicher her, als ob er den
Artikel geschrieben hatte. GewiB hat einer, der das „Korre-
spondenz-Blatt” gelesen, in seinem Eifer die Unterschrift iiber-
sehen, teilte den Inhalt des Artikels seinen Mitbrudern mit, die
das Deutsche nicht beherrschen, und daher der geharnischte
Artikel! Ich will den ganzen Artikel, den der ruthenische Klerus
im „Halyczanin” veroffentlichte, hier drucken lassen, um den
Lesern die Gelegenheit zu geben, zu erfahren: a) wie man gegen
seinen Mitbruder ohne Grund aufgebracht sein kann, fi) wie der
mit uns unierte Klerus sich durch seine Ehe gliicklich und auch
im Priesterberufe unterstiitzt fiihlt, y) wie man am Schlusse
des Artikels eine arge Verdachtigung gegen den zolibataren
Klerus ausgesprochen hat, ohne daB unser Klerus dagegen
protestiert hatte. Der ruthenische Klerus droht, er werde sich
das Leben und Weben unserer „unbeweibten” Konfratres naher
anschauen.Deshalb bringe ich auch den Entrustungs-
beschluB an dieser Stelle.

„Der am 25. November 1. J. in Sklo zu einer Dekanats-
konferenz versammelte griechisch-katholische Kuratklerus des
Jaworover Dekanates, Przemisler Diozese in Galizien, hat den
Unterzeichneten beauftragt, gegen Dr. Scheicher, anlaBlich
seiner fur den genannten Klerus, wie auch fur eine wie das
Christentum selbst altehrwiirdige Institution der heiligen orien-
talischen Kirche im allerhochsten MaBe ehrenriihrigen, durch

16Vogrinec, nostra culpa.



242

und durch triigerischen Behauptungen Ausdruck zu geben der
hochsten Emporung und Entriistung dieses Klerus, und gleich-
zeitig diesen hochgelehrten Herrn entschieden aufzufordern,
zur offentlichen Widerlegung seiner den gesamten griechisch-
katholischen Klerus tief beleidigenden, aus der Luft gegriffenen
Schmahungen — welchen Auftrag im Namen des genannten
Klerus ich hiermit erfiille.

Wir laden den hochgelehrten Herrn Schmaher zu uns ein,
damit er an Ort und Stelle unser segensreiches Wirken im
Beichtstuhle, beim Altar, auf der Kanzel, in der Pfarre, iiber-
haupt wo immer beobachte, und dann urteile er liber un-
seren bis zur Selbstverleugnung und Selbstaufopferung rei-
chenden priesterlichen Pflichteifer: — seiner famosen „Null”
wird er schon hoffentlich manchen Einser voranstellen, falls
er ein nur ein wenig gewissenhafter Mann ist, woriiber wir
nicht den mindesten Zweifel haben wollen.

Der hochgelehrte Herr bekomme zu wissen, dah bei uns
selten im Jahre eine Woche, ja selten ein Tag vergeht, ohne
daB wir von Sammlern fiir Kirchenbauten etc. besucht werden
und der beweibte griechisch-katholische Priester ist immer der
erste in der Gemeinde, der seine Spende in die Sammelbiichse
legt. Bei jeder Gelegenheit, wann nur unsere „beweibten”
Priester, sei es in minderer, sei es in groBerer Anzahl zu-
sammenkommen: sofort veranstalten sie unter sich eine Samm-
lung zu frommen oder milden Zwecken, fiir die unbemittelte
studierende Jugend etc.

Kein Armer ging je Dank sei eben unseren Gemah-
linnen — von einem griechisch-katholischen Pfarrhofe weg,
ohne nach Kraften beschenkt worden zu sein.

Der hochgelehrte Herr bekomme zu wissen, daB unsere
Gemahlinnen keineswegs an unseren Handen und FiiBen
Fesseln sind, die uns in gottgefalligem Wirken hemmen. Im
Gegenteil, unsere tiefreligiosen, frommen, keuschen, beschei-
denen, milden, zartliebenden, miihsam arbeitenden Gemah¬
linnen sind wahrhaft unsere Mitarbeiterinnen im Wein-
berge Christi, sie tragen Sorge um die Reinheit und Ord-
nung in unseren Kirchen, in unseren Pfarren besuchen sie und



243

pflegen die Kranken, sie nahren und bekleiden die Armen, sie
versorgen und trosten die Verlassenen und Verwaisten, sie
wirken zivilisatorisch und kulturell auf unser Volk ein, wes-
halb unsere priesterlichen Gemahlinnen in Wurdigung ihres
Wirkens von unserem dankbaren Volke ..nanu-mamka = Frau
Mutter” betitelt werden.

Der hochgelehrte Herr Schmaher wird doch nicht be-
streiten wollen, daB bei der Wahl eines Bischofs der heil. Geist
wirkt. Nun als im Jahre 1896 bei uns das bischdfliche Katheder
verwaist blieb, trotzdem daB unter uns auch unverehelichte
Priester sich befinden, hat der heil. Geist zu dieser hochsten
Wiirde in der Kirche Christi doch einen Priester, der „be-
weibt” und Familienvater war, erkoren.

Mogen die Herren unter sich fiir oder gegen den Zolibat
ringen, das ist ihre hausliche Angelegenheit. Jedoch sollen sie
sich nicht unterstehen, an unserer, des verehelichten griechisch-
katholischen Klerus vollkommenster Priestertreue, und an un¬
serer, dieses verehelichten Priesters vollkommenster Priester-
wurde und Priesterehre zu riitteln, damit wir im Eifer nach
Vollkommenheit nicht gezwungen werden, uns das Leben und
Weben unserer „unbeweibten” Konfratres naher anzu-
schauen .

Im Namen des griechisch-katholischen Kuratklerus des
Jaworover Dekanates

Josef Kruschinsky,
Pfarrer in Seliska.

•

Dies ist die wortliche BeschluGfassung des genannten
ruthenischen Dekanatsklerus! Fiir uns sehr interessant!

Ganz harmlos sind meine Behauptungen bezuglich der
Nichteinhaltung des Zolibates bei einem Teile des Klerus, wenn
man den Artikel eines hoheren Wiirdentragers im ,Korre-
spondenz-Blatt” Nr. 15 vom JO. August 1903 liest. DaB es ein
hoherer Wiirdentrager ist, erfahren wir aus der Aussage des Re-
dakteurs selbst in der nachsten Nummer, wo sich einzelne doch
iiber die zu stark aufgetragene Portion beschwerten. Der Artikel
Seite 62 ist betitelt: »Ursachen des religiosen Indifferentismus”.

16*



244

„ . . . Keiner hat noch gesagt, worin eigentlich der Grund
desselben (des religiosen Indifferentismus) zu suchen sei, da
doch nach dem Grande gefragt wird. Ich meine, daB die hoch-
wiirdigen Herren Mitbruder den Grund desselben sehr gut
kennen, aber sich nicht reebt damit heraustrauen, um nicht
den einen oder den anderen Mitbruder zu beleidigen. Doch soli
ein tibel behoben werden, muB man unbedingt die Ursache
desselben kennen. Welehe Schmerzen verursacht der Arzt gar
oft dem Kranken bei der Untersuchung der Wunde? Doch
mussen diese Schmerzen verursacht werden durch Schneiden
oder Brennen oder Nahen, wenn die Wunde geheilt werden soll.

Der religiose Indifferentismus ist auch ein Geschwiir;
eine Wunde!” Den Grand findet er zunachst im materialisti-
schen Zeitgeiste. Dann sagt er weiter: „Wenn man das Leben
so vieler geistlicher Herren betrachtet, und ich spreche als
Mann von 62 Jahren und 37jahriger Priester, so mufi ich ge-
stehen, dafi eine grofie Anzahl derselben sich zu viel den
sinnlichen Geniissen im Essen, Trinken, Tanzen und in anderen
Unterhaltungen hingibt, viele sogar Vaterfreuden genieBen, die
priesterlichen Funktionen aber sehr handwerksmafiig verrichten,
in der Stolaforderung gar oft unverschamt, ja herzlos sind.”
Die weiteren zwei Satze verdienen nicht den Druck. In der
Fortsetzung schreibt er: „Und was das Leben contra Sextum
anbelangt, so nimmt es mich gar nicht Wunder, wenn beson-
ders die jiingeren Priester in dieser Beziehung leicht sind,
wenn dieselben wissen, dafi so manche ihrer hochwiirdigen
Professoren an der Lehranstalt selbst Liebesverhaltnisse unter-
halten, ja Vaterfreuden geniefien! Es gibt schon so manche
Kaplane, welche fiir so kleine Anhangsel zu sorgen haben. Und
was sagen denn die betreffenden hochwurdigen Konsistorien
dazu? Sie trachten, daB solche Kaplane die Katechetenprufung
machen und sich dann um eine Katechetenstelle umscliauen,
damit sie fiir Mutter und Kinder leichter sorgen konnen. Sind
solche Katecheten auch die entsprechend tauglichen Erzieher
der jiingeren Generation?”

Ein hoherer Wiirdentrager, dazu 62 Jahre alt, der das
Leben vieler Priester kennt, fallt ein solches Urteil! Unsere



245

Diozese ist nicht gemeint, wir haben keine Katechetenpriifung,
auch die Konsistorien sind bei uns nicht so — entgegen-
kommend!

Unsere Priester sind gegeniiber den von diesem hohen
Wiirdentrager geschilderten doch noch fastEngel! Es lieBen sich
manche Glossen daran kniipfen, ich will nnr im Ernste konsta-
tieren, daB dem Verfasser des Artikels, der sich mit „sincerus
et verax” unterschreibt die Titel „aufrichtig und wahrhaft” wirk-
lich zukommen, doch bin ich der Zustimmung aller Leser ge-
wifi, wenn ich dem Artikelschreiber noch den Titel „et sim-
plex” („einfaltig”) verleihe.

Ich bin somit doch nicht der einzige Schwarzseher be-
ziiglich des Zolibates. Wurde man noch die katholische Intelli-
genz fragen, was sie beziiglich der Beobachtung des Zolibates
beim Klerus denkt, da wiirde man noch ganz andere Antworten
bekommen. Man glaube nicht, sie sind Toren oder iibelwollende
Menschen, sondern sie kennen alle moglichen Ziige des mensch-
lichen Lebens und sehen, wie der zolibatare Priester beziiglich
des in Betracht kommenden sittlichen Verhaltens keinen Unter-
schied von anderen Personen mache. Die Folge ist, daB selbst
diejenigen, die wirklich es iiber sich bringen, unbemakelt
dazustehen, stets Gegenstand der Verdachtigungen be-
ziiglich der Zolibatstreue werden.

Der Zolibat bringt jedoch dem Priester, falls er wirklich
beobachtet wiirde, abgesehen von der Schwierigkeit der Be-
zahmung des Triebes, noch andere Unannehmlichkeiten.

Das kanonische Gesetz schreibt vor, daB die Wirtschat'terin
des Priesters wenigstens 40 Jahre alt und iiber jeden Verdacht
erhaben sein solite. Zunachst schlieBt das Alter, wie ich friiher
ausgefuhrt habe, den Verdacht nicht aus, dann entsteht die
Frage, wo findet man heutzutage solche Personen, bei denen
jeder Verdacht ausgeschlossen erscheint? Das Leben ist heutzu¬
tage zu viel bewegt, so daB nur schlichte, ungebildete, meistenteils
exzentrische Personen sich noch in einem guten sittlichen Rufe
befinden. Ist diese Person auch reinlich in der Kiiche, geduldig,
sclrvveigsam, nicht klatschsiichtig? Ist sie auch gesundf Die
Priester sind meistenteils kranklich und ebenso die Frauen im



246

vorgeschrittenen Alter. Beide infolge des kranklichen Zustandes
miirrisch! Passen die zusammen?!!

Ich kann mir nicht vorstellen, welchem Berufe geeignete
Pfarrerkochinnen vor ihrem 40. Lebensjahre nachgehen sollten.
Waren sie zuvor irgendwo Kochinnen, z. B. in Privathausern,
Gendarmeriekasernen etc., da ist es nicht sicher, daB sie ein
makelloses Vorleben gefiihrt haben, und waren sie fleiBig, dann
hatten sie ihren Dienstort nicht verlassen, an welchem sie viel
mehr verdienten, als ihnen der Geistliche geben kann. Gute
Kochinnen verdienen heute monatlich 40 bis 70 Kronen; der
Geistliche kann ihnen kaum ein Viertel davon geben. Oder
soli sich der Geistliche mit solchen Wirtschafterinnen begniigen,
die man anderswo nicht gut brauchen kann? Oft geheuchelte
Frommigkeit macht noch keine Kochin.

War die Wirtschafterin friiher Privaten, dann wird sie
eben auch im Pfarrhofe die Rolle der Privaten spielen. Ferner
gestaltet sich im Pfarrhofe das Leben fiir sie ganz anders.

An die Einsiedelei nicht gew5hnt, tritt sie in einen freund-
schaftlichen Verkehr entweder mit dem priesterlichen Haus-
herrn, wobei das Verhaltnis nicht lange das, welches zwischen
Herrn und Dienerin bestehen soli, bleiben kann, sondern sich in
das Verhaltnis zwischen Freund und Freundin unrvvandelt, oder
sie tritt in einen freundschaftlichen Verkehr mit den Orts-
weibern, wobei der Priester nicht immer gut wegkommt. Selbst
sehr alte Frauenspersonen pflegen ungemein eifersiichtig zu sein
und konnen es auBerst schwer ertragen, wenn sich der Grad
der Freundschaftlichkeit gegen eine andere Frauensperson er-
hoht oder wenn man iiberhaupt gegen andere freundlich ist.
Bekam da ein Priester eine sehr alte Haushalterin und da
er sich mit ihr nicht abgeben wollte, fing sie an, ihn im Ge-
heimen beim Volke zu verdachtigen.

Der Priester ist auch ein ens sociale, welches Gesellschaft
haben muB. Auf dem Lande kommen die Kollegen nur sehr
selten zusammen. tfber den Priester kommen so viele Miih-
seligkeiten, liber die er sich auBer Gott auch seinen Mitmenschen
gegeniiber aussprechen mochte. Er hat ein Bediirfnis danach. Da
findet er wieder die Haushalterin, der er dieses und jenes mit-



247

teilt, er weiht sie in seine Bekiimmernisse ein. Daraus wird sick
erklarlicherweise ein siindhaftes Verhaltnis entspinnen. Wenn er
sich der Haushalterin nicht offenbart, so sucht er das Gasthaus
auf, wo das Argernis oft noch grofier wird. Hier schuttet er
sein Herz aus und wird gleichzeitig durch „sorgentilgende
Mittel”, d. i. Alkoholgetranke mit bekannten Folgen geheilt.
Zu bemerken ist auch, daB ein Weib groBen EinfluB auf
das Denken und Handeln des Priesters ausuben kann, so daB
er oft jeden idealen Halt verliert. Dieser EinfluB ist meistenteils
kein guter, da der Priester doch auf gut erzogene, hoch ge-
bildete Wirtschafterinnen nicht reflektieren kann. Wie
viele ausgezeichnete Priester wiirden auf einem anderen Stand-
punkte stehen, wenn sie in einer geordneten Familie gelebt hatten!

Oft geschieht es, daB sich namentlich alte Haushalterinnen,
welche anderswo nicht mehr dienen konnen oder die sich nach
Selbstandigkeit sehnen, in die Pfarrhofe vordrangen. Der arme
Priester ist dann gez\vungen, von seinem karglichen Ge-
halte diesen alteren Frauen gleichsam eine Altersversorgung
zuteil werden zu lassen, nachdem sie die schonsten und kraf-
tigsten Jahre des Lebens anderswo zugebracht haben. Jede
Familie bemiiht sich, frische und kraftige Dienstboten zu be-
kommen, nur der Geistliche soli mit Ausgedienten zufrieden
sein. Fiir alle schwere Arbeiten, fiir das Reiben, Waschen, fiir
die Gartenai-beiten miissen eigene Personen aufgenommen
werden. Wie ich selbstandig gevvorden bin, kamen zwei altere
Damen des Nachbarschlosses, um mir ihre Kochin, die schon
alt und fiir sie nicht mehr tauglich war, anzubieten. „Fiir Sie
ware sie gerade recht” meinten sie! Sie kamen zum Richtigen!
Ich kochte mir lieber selbst!

Viele Priester gehen auch durch die Verschwendungssucht
der Haushalterinnen materiell zu grunde. Sie meinen, der
Priester hatte ja von allem genug und da sie nicht, wie eine
Frau durch das Band der Liebe an ihn gebunden sind, wirt-
schaften sie auch lieblos mit seinen Giitern. Die tagliche Er-
fahrung lehrt uns dies!

Manche Frauen sind so schlau, daB sie sich schon wahrend
der Studienzeit bei den Priesterkandidaten einschmeicheln; sie



248

helfen ihnen mit Geld aus, werden ihre geistlichen Mutter u. s. w.
Spater bieten sie sich als Haushalterinnen an und bringen den
Geistlichen in Abhangigkeit von sich, zumal wenn sie dem
pekuniar schlecht situierten Priester mit ferneren Geldmitteln,
Mobeln u. s. w. an die Hand gegangen sind. Hier herrscht die
Kochin, namentlich aber dann, wenn der unerfahrene Priester
zur Siinde verleitet wurde.

Weh dem Priester, der in eine solche Lage kommt! Er ge-
traut sich nicht in die Offentlichkeit, verliert den letzten Funken
Energie. Wo sind seine Ideale, wo sein Streben nach Wissen-
schaft, wo die Fruchte, die er als Študent versprach?

Von den Gegnern verachtet und verhohnt, von den Vor-
gesetzten miBtrauisch beobachtet, gezwungen seiner rohenHaus-
halterin alles zu gestatten, beunruhigt im Gewissen, bekommt
der Priester jene nervosen Charaktereigenschaften, die
wir so oft beobachten konnen.

Nicht jeder ist so glucklich, eine Schwester zu besitzen,
die zur Leitung des Hauses geeignet ist und die selbst mit
dem Bruder das Joch des Zolibates tragen mufi und auch
da bleibt der Verdacht nicht aus, da Freundinnen sich zum Be-
suche melden, die nicht mehr Schwestern sind.-

Es ist eine ganz unrichtige Annahme, als ob der Priester
durch seine Frau in den Berufspflichten gehindert wurde.

Auch im gewohnlichen Leben hat die Heirat einen grofien
EinfluB auf den Charakter des ganzen Menschen. Die Ledigen
sind in der Regel nicht die idealsten Menschen. Es fehlt ihnen
der Lebensernst und sie wandeln ohne ein bestimmtes Lebens-
ziel durch die Welt. Durch die Heirat und das Leben in der
Familie wird ihr Sein viel wertvoller. Deshalb andern sich die
gleichgiltigsten und nachlassigsten Manner in der Ehe. Natur-
lich ist die Ehelosigkeit bei denjenigen fruchtbarer an Taten,
die im Besitze genugender Krafte sich hohere Lebensziele ge-
setzt haben, wie zuvor erwahnt worden ist.

Derer gibt es aber wenige und der ganze Priester-
stand hat keine Garantie, dah er zu diesen gehort.
Deshalb wiirden sehr viele Priester, unterstiitzt von einer
frommen Frau, viel ernster ihren Beruf auffassen, wie es jetzt



249

geschieht. Welche Argernisse konnten verhindert werden, wenn
er eine sorgende Frau an seiner Seite hatte, die berechtigt
ware, ihn hie und da vom Bosen, z. B. vom Trinken oder
heftiger Zornesaufwallung abzuhalten ?!

DaB die Frau den Priester hindern wiirde, fiir seine tiber-
zeugung einzutreten, oder daB die Sorge fiir die Familie ihm
allerlei Riicksicht aufeidegen mochte, ware nur dann richtig,
wenn die Erzieher der Priester nicht imstande waren, charakter-
feste Manner fiir den heiligen Beruf heranzubilden und wenn
es dem Priester freibliebe, die Nachstbeste sich zu seiner
Lebensgefahrtin zu erwahlen. Eine verniinftige Frau wird
im Gegenteil den Mann ermutigen. Man denke an die
Burenfrauen, die fiir die Manner kein Hindernis waren, sondern
die sie zur Ausdauer und Tapferkeit aneiferten. Auch die
Offiziere diirfen auf ihre Familien keine Riicksicht nehmen,
sobald sie ihr Leben auf das Spiel setzen, was von den Geist-
lichen heutzutage nicht mehr zu befiirchten ist.

Als Missionare sollten allerdings ehelose Priester aus-
gesendet werden, die fiir immer Oder zeitweise auf die Ehe
verzichtet haben. Missionare sind ohnehin ausschlieBlich jene
Manner, die, mit geniigender sittlicher Kraft ausgestattet, hohere
Ziele anstreben.

Auch die Arzte miissen ihr Leben auf das Spiel setzen,
wenn sie ansteckende Krankheiten zu behandeln haben, wie-
wohl sie deshalb nicht zolibatar zu sein brauchen.

DaB das Beichtinstitut leiden wiirde, ist in gewisser Be-
ziehung richtig, indem von Seite der Frauen allerdings
ein geringerer Zudrang stattfinden wiirde. Damit ist
keine Verdachtigung ausgesprochen, sondern es wird nur die
Erseheinung konstatiert, daB neben der Frommigkeit bei den
Frauen doch ein natiirlicher, vielleicht nur unbevvuBter Zug
zum mannlichen Geschlechte besteht, namentlich wenn der Mann
ledig ist. Est miseria humana! Wie anderseits bei den Mannern
die Erseheinung zu beobachten ist, daB sie gerne dorthin gehen,
wo sie mit Frauen verkehren konnen. Der Zug zum Irdischen lafit
sich auch bei heiligen Dingen nicht ohne weiteres abstreifen. Es
erwachst kein bedeutender Schaden, wenn manche Frauen bei



250

•der Beicht ausbleiben wiirden. tlbrigens habe ich bei Be-
sprechung des BuBsakramentes gefordert, daB an manchen
Orten eigene Beichthauser errichtet werden, wo eigene altere
Beichtvater Beicht horen sollten, fur die teilweise auch der
Zolibat verlangt sein solite! Ich stelle mir unter den Beicht-
vatern ohnehin meistens Ordenspersonen vor.

DaB das Beichtsiegel gebrochen wiirde, ist ebensowenig
zu befurchten \vie jetzt, wo die Haushalterinnen ungebildeter
wie die eventuellen Gattinnen sind, ebenso gerne intime Dinge
erfahren. Doch kein Geistličher macht nur den Versueh
und wird.ihn auch spater nicht machen, irgendwie iiber die
Beicht iiberhaupt zu reden. Die Arzte, Offiziere, Diplo-
maten sind in viel schwerwiegendere Geheimnisse
eingeweiht, ohne dafi man deshalb von ihnen Ehelosigkeit
verlangt.

DaB die Armen nicht mehr auf die Geistlichkeit rechnen
konnten, ist auch nicht richtig. Die Frauen, eines Sinnes mit
dem priesterlichen Gatten, wiirden vielleicht manchen Groschen
mehr eriibrigen fur die Armen, als die Geistlichen heutzutage.
Sie sind in dieser Beziehung viel opfervoller. Eine ganze Reihe
von Bauerinnen kann ich aufzahlen, die mehr fur die Armen
tun. als im Durchschnitt die Priester. Man studiere nur das
Volk! Durch die Frau wird mancher argerniserregender Geiz
des Priesters verhindert. tfbrigens man erinnere sich, was
der ruthenische Dekanatsklerus von Jaworowo zu diesem Ein-
\vurf sagt!

Dr. Miiller sagt in seiner Moraltheologie B. II, T. II,
§ 183, daB „derjenige, der mit dem Brote der Engel zu tun
hat, auch nach Sitte der Engel leben musse”. Feine Sophistik,
die dem gewohnlichen Priester gleich als Beweis erscheint!
Solche Argumente wirken bei Kritiklosen ganz gewaltig. Man
■sage ihm was man wolle, es schwebt ihm diese heilige Phrase
vor. Das allerheiligste Altarssakrament wird in symbolischer
Weise das Brot der Engel genannt. Auf Grand dieser Symbolik
■wird der obige SchluB gemacht.

Wenn wir nach der Sitte der Engel leben wollen, dann
mussen wir auch gleich starke Sittlichkeitskrafte und auch



251

Verstandeskrafte besitzen. Man vergesse ja nicht, daB wir noch
immer im Kerker des Leibes stecken; nach der Befreiung aus
diesem wird es uns erst moglich, mit den Engeln beziiglich
der Vollkommenheit wettzueifern. Der gottliche Heiland
rechnete, als er das heilige Altarssakrament einsetzte, nicht mit
Priestern, die engelgleich sind,sondern mit solchen,die deniibrigen
Menschen gleich sind. Dies folgt daraus, daB er sich unter dem
gewohnlichen Brote, von dem anderen taglichen Brote gar nicht
unterschieden, dem Priester und den Glaubigen auf eine nicht
wie bei den Engeln iibliche Weise, sondern auf ganz ge-
wohnliche Weise zur Seelennahrung hingab. Die Engel
genieBen ja nicht die Brotgestalten wie wir, sondern ihre
Nahrung besteht im Anschauen des Lammes Gottes, das Licht
und Leben in sie gieBt. Somit hinkt der SchluB an allen
Seiten.

Durch seine Familie wird der Priester auch leichter mit
intelligenten Kreisen in Kontakt kommen. Er steht in der
Gesellschaft rein da, ohne Verdachtigung seines Lebens. Sein
Leben wird nicht zu einem pikanten Gesprachsstoff werden.
Wenn man auf den Niedergang anderer Konfessionen hinweist,
bei denen die Priesterehe besteht, so kann diesen Untergang
am wenigsten die Priesterehe verschuldet haben, sondern der
Mangel an gottlicher Institution und Organisation, der Mangel
an jenen Lehren, welche wir noch besitzen. Dieser Niedergang
wird in unseren Blattern oft iibertrieben dargestellt und ist
vielfach nicht groBer als bei uns selbst.

Die zeitlichen Sorgen werden sich nicht vergroBezm. Bei
uns hat der Lehrer im Durchschnitt weniger Beziige als der
Priester und doch bringt er die Familie ehrenvoll fort, wahrend
manche Priester sehr von Schulden gedriickt werden, was nicht
in letzter Linie das Gebaren der Haushalterinnen verschuldet
hat. Die Beziige der Geistlichkeit werden ohnehin reguliert
werden miissen, wie ich spiiter ausfiihren werde.

Da vor der Verheiratung ein entsprechendes Vermogen
ausgewiesen werden miiBte, wiirde die Gattin in die Ehe auch
Vei’mogen mitbringen, was die materielle Stellung des Priesters
namentlich beim Antritte seines Dienstes sanieren mochte.



252

Das Volk wird nicht Argernis nehmen, wenn der Priester
mit einer Frau spricht oder geht, wie es auch bei den iibrigen
Standen kein Argernis nimmt. Er wird viel leichter sowohl
die Jugend zur Sittlichkeit als auch die Erwachsenen zur ehe-
lichen Treue aneifern, wenn sein Leben frei von jeder Ver-
dachtigung ist.

Es ist durchaus nicht richtig, daB die Achtung und das
Ansehen des Priesters abnehmen wiirde. Ubrigens wie grofi
ist diese Achtung heutzutage? Jeder Gerichtsschreiber hat
mehr Ansehen als wir. Dort, wo die Priesterschaft verheiratet
ist, kann man nicht konstatieren, daB die Achtung und das
Ansehen kleiner ware, wie in den katholischen Landern, es
muBte denn sein, daB man auf das unwiirdige, ungebiihrliche und
unmoderne Handkiissen der armeren, ungebildeten Land-
bevolkerung irgendwie Gewicht legen will. Nicht diejenigen
sind die wahren Christen, die uns mit allen moglichen Titeln
iiberhaufen und Biicklinge vor uns machen, sondern diejenigen,
die unsere Lehren nicht unsertwegen, sondern um Gotteswillen
befolgen.

Das Zolibatsgebot ist jedoch nicht ohne weitere Voraus-
setzung undBedingung aufzuheben. Meine Ausfiihrungen
sind nicht so zu verstehen, als ob ich dafiir plaidieren wiirde,
daB in Rom plotzlich ohne weiters jedem Priester die Verehe-
lichung erlaubt wird. Im ersten Augenblicke wurde man unter
das Volk, das an zolibatare Priester gevvohnt ist, groBe Ver-
wirrung bringen.

In manchem Tale Tirols ware der Auflauf, wenn ein
Kurat plotzlich in sein Vidum mit seiner „Gnadigen” einziehen
wiirde, vielleicht groBer, als einer zur Zeit der Franzosen-
kriege. Die Stadte und Markte jedoch moehten in ihrer Vertre-
tung die Aufhebung des Zolibates gerecht und verniinftig finden.

Die Bedingungen, die bei der Verehelichung eines Priesters
erfiillt sein miiBten, waren folgende:

1. Die Bewilligung muBte von der Pfarrgemeinde erteilt
werden, wo der betreffende Priester pastoriert oder pastorieren
wird. Die einzelnen Pfarrgemeinden werden sich uberhaupt
fur verheiratete und zolibatare oder nur fur ehelose Seelsorger



253

erklaren. Wird ein Priester, der sich verehelichen will, von
der Gemeinde liebgewonnen, so wird ihm ohnehin gerne die
Erlaubnis zur Verehelichung erteilt, namentlich wenn er sich
eine Lebensgefahrtin aus der Mitte der Pfarrinsassen gewahlt
h at. Die Gemeinde, die nur zolibatare Priester verlangt, wird
keinen Grund zu Vorwurfen haben, \venn sich ihr Seel-
sorgerhie und dabeziigiich des Zolibates nicht korrekt benimmt.

2. Es mufi auch die Bewilligung von Seite der kirchlichen
Behorden nach Priifung der Konduiten und des Vermogens-
ausweises der Braut erfolgen. Dadurch wird erreicht, daB der
Priester nicht ungeeignete Personen heiraten wird. Dies wird
sogar bei der k. k. Gendarmerie gefordert.

3. Der Priester mufi sowohl in den Lehranstalten als auch
spater durch wohlwollende Inspektion dazu erzogen werden,
dai3 er seinen Beruf nicht so sehr in die Sorge um die Familie,
als in die Erfullung der geistlichen Pflichten setzt, was iibrigens
meistenteils zusammenzutreffen pflegt. Ein guter Familienvater
wird auch ein guter Vater seiner Pfarrgemeinde sein.

„In der Familie lerne ich den Mann kennen,” rief einmal
P. Abel S. J. aus; ich setze hinzu: auch den Priester.

Diejenigen, die den Zolibat verteidigen, sollen immerhin
zolibatar leben. Wir gratulieren ihnen, dali sie sich so hohe
Ziele gesetzt haben und daB sie eine so groBe Willensstarke
besitzen, um die iibernommene Last zu tragen. Wir betrachten
den Zolibat noch immer fiir relativ besser, niimlich fiir die¬
jenigen, wie es die Vorgenannten sind. Sie sollen aber deshalb,
im Besitze solcher Willenskrafte, nicht diejenigen verurteilen,
die die Aufhebung desselben verlangen, da sie bei sich und
anderen Mitbriidern die Erfahrung machen, daB der Zolibat sie
im Streben nach hoherer Vollkommenheit hindere und hemme!

Das Resultat dieser Auseinandersetzungen ist: Kein
Priester soli zur Ehelosigkeit, aber auch nicht zur Ehe-
schlieBung gezwungen werden. Der Zolibat wird als
guter Rat betrachtet fiir diejenigen, die sich hohere
Lebensziele gesetzt haben und sich auch geniigender
Kriifte bewuBt sind, um den Zolibat in seiner ganzen
Reinheit zu beobachten.



254

VIL
Die materielle Stellung des Klerus.

Ich will jedes Breittreten derartiger Ausfiihrungen ver-
meiden und deshalb Satz fiir Satz nur die leitenden Gedanken
angeben, da die materielle Frage des Klerus ohnehin schon
des ofteren erortert wurde.

Wie jeder Mensch, so hat auch der Priester seine Bediirf-
nisse, und zwar den Verhaltnissen, in denen er sicb befindet, ent-
sprechend. Um seinen Beruf zu erreichen, hat er die schonsten
Jahre seines Lebens verbraucht, sich durcb Verwendung des
vaterlichen Vermogens oder sonst unter groben Entbehrungen
zu seinem Berufe emporgeschwungen. Er hat hauptsachlich die
geistige Seite seines Seins ausgebildet, zum nicht geringen
Schaden der korperlichen Krafte, deren Erhaltung nach Er-
reichung des Zieles weit mehr Umsicht und Pflege erfordert,
als bei einem anderen Stande. Da sein Beruf fiir die Menschen
wenigstens ebenso natiirlich und notvvendig ist, wie die anderen
Berufsarten, ist es notwendig, dali auch die materielle Stellung
desselben die gleiche ist, wie die der iibrigen Berufsarten, und
zwar nicht eine von Zufalligkeiten abhangige materielle Stellung,
sondern eine geordnete. Die Erfiillung der Bedurfnisse ver-
langt eine gewisse Ordnung und so mufi auch die Quelle der
Moglichkeit dieser Erfiillung eine bestimmte, geordnete sein.

Man sagt, der Priester soli sich einer gewissen Zuriick-
gezogenheit und Entbehrung befleiflen, deshalb soli er nicht
gleich entlohnt werden, wie die ubrigen Berufsarten. Sogar
aus der Mitte des Klerus hort man derlei Worte. DaB der
Priester sich durch Zuriickgezogenheit auszeichnen soli, ist
allerdings eine Forderung, die den einzelnen Priester angeht,
deren Erfiillung jedoch ganz dem freien Willen desselben an-
heimgestellt ist- Diese Forderung von Seite des Staates oder
von einem anderen Fremden aufzustellen, ist hochst ungerecht.
Kein Lohngeber darf einem Arbeiter mehr geben, weil dieser
mehr braucht, dem anderen weniger, weil es bekannt ist, dafi
er sich mit weniger begnugt. Die Zuriickgezogenheit ist eine
Tugend, und man darf wegen der Tugend des anderen keine



255

Ungerechtigkeit begehen, das hiefie auf die Giite des anderen hira
siindigen.

Yon wem soli der Priester bezahlt werden? Streng ge-
nommen von denjenigen, fur die er arbeitet, von den katho-
lischen Glaubigen, und zwar da die Entlohnung der Beamten
auch im Staate nach dem Gesetze der Wechselseitigkeit statt-
findet, soli die Entlohnung gleichmafiig in samtlichen Diozesen
eines Staates erfolgen. Wenn die Kirche ihre Giiter hatte und
wenn sie von richtigen Prinzipien geleitet ware, miifite dieser
Modus auch durchgefiihrt werden. Nun hat der Staat die fur
die Seelsorger bestimmten Guter an sich gerissen und sich
durch verschiedene Gesetze verpflichtet, fur den Klerus zu
sorgen. Es ist nur zu begriifien, wenn der Staat die materielle-
Seite der Kirche vertreten und fiir. die Seelsorger sorgen wilL
Die allgemeinen Grundsatze bei der Regelung der Gehalte
miifiten sein:

1. Die Entlohnung mufi eine gerechte, anderen Standera
entsprechende sein. „

2. Die materielle Stellung mufi fiir alle Priester unter
gleichen Verhaltnissen die gleiche und nicht abhangig von
der Willkiir irgend eines Patrons oder Protektors sein.

3. Fiir den gesamten Klerus mufi ein und derselbe Grund-
gehalt bestimmt sein. Fiir verschiedene Stellungen sind nur
Funktionsgebiihren, fiir verschiedene Dienstzeit Quinquennalien.
zu bestimmen.

4. Da der Seelsorgedienst nicht iiberall der gleiche ist,.
wie bei den Beamten, bei denen eine bestimmte Arbeit und
eine bestimmte Arbeitszeit vorgeschrieben ist, sondern sich je^
nach derGrofie derPfarre und der Schvvierigkeit der Pastoration
verschieden stellt, soli ein bestimmterSchliisselgefunden werdenv
um dem schwierigeren Seelsorgedienst auch die bessere Besol-
dung zuzUweisen. Die Faktoren, die dabei zur Sprache kommen
wurden, sind: a) Weite Ausdehnung und gebirgige Lage der
Pfarre. /3) Mehr als 1000 Seelen, wobei fiir je 500 Seelen ein
Beitrag fixiert wird. y) Teuerung der Lebensmittel an Kur-
orten und auch an anderen Stationen.

5. Pension und Urlaubsverhiiltnisse sollten geordnet sein_



256

Ad 1. Dadurch, daB wir nicht gleichgestellt sind mit den
iibrigen geistigen Arbeitern, leidet zunachst unsere weitere
geistige Ausbildung, indem wir nicht immer iiber geeignete
Mittel verfiigen, um uns z. B. Biicher anzuschaffen oder Reisen
zu unternehmen, auf denen wir manches Gute lernen konnten.
Weiters arbeiten andere Stande vielfach mit Geld, um ihre
Ziele zu erreichen, wahrend der Geistliche seine Beziige zum
allernotwendigsten Lebensunterhalte verwenden muB. Von uns
materielle Genugsamkeit zu verlangen, heiBt vielfach verlangen,
dafi wir auf weitere Ausbildung verzichten und nicht so leicht
die Ziele unseres Berufes erreichen.

Wieviel Gutes mochte mancher wirken, wie sehr fiir die
kulturelle Ausbildung seines Volkes Sorge tragen, wenn ihm
der nervus rerum zu gebote stunde! Diejenigen, die dazu da
sind, um Gbertretungen der Gesetze zu bestrafen, be-
ziehen hohe Gehalte, diejenigen, die diese Gber-
tretungen durch die Verbreitung des wahren Lichtes
und der wahren Volksbildung zu verhuten bestimmt
sind, werden wie Kanzleidiener behandelt!

Es gibt solche, die sagen, dem Klerus geht es gut. Auch
manche Geistliche behaupten dies. Freilich, einer Anzahl des
Klerus geht es gut, denen, die Ministergehalte beziehen, allein
diese Zahl ist im Verhaltnis zur Zahl der darbenden eine sehr
geringe. In den Zeitungen liest man oft vom NachlaB dieses
oder jenes Stadtpfarrers und denkt sich, schau, den Geistlichen
geht es doch gut! Manchen Geistlichen geht es auch deshalb
gut, weil sie wirklich mit dem, was ihnen der Staat bietet
auskommen. Es sind meistenteils jene Personen, die kein Be-
diirfnis zu weiterer geistiger Ausbildung fiihlen und die seit
jeher, in ihrer Arbeit sich maBigend, gesund sind und denen
die Kost, an die sie sich in ihrem Elternhause gewohnt ha-
ben, Knodel und Kraut, Milch und Sterz, am besten schmeckt.
Sie verstehen auch oft ihre Aufgabe nicht, mildtatig zu sein, fiir
gute Biicher etc. zu sorgen. Doch alle konnen weder so genug-
sam noch so gesund, uberhaupt so disponiert sein, wie diese!

In Karnten durften die Geistlichen im Durchschnitte
am besten besoldet sein, weil infolge des groBen Priester-



257

mangels ein Seelsorger oft zwei Pfarren zu versorgen hat.
Doch gibt es auch Pfarren, wo der Priester nicht die rosigste
Stellung hat. Als Provisor bezog ich zuerst vierzig Gulden
und hie und da kam mir ein Mefistipendium zugute. Da
heiBt es jeden Heller auf die Wagschale legen und nicht
viele Wohltaten erweisen. Nicht einmal eine Tageszeitung
kann man sich in diesen Verhaltnissen vergonnen. Spater
bezog ich in einer protestantischen Gegend monatlich 45 Gul¬
den und 15 Gulden jahrlich an Stiftungsgebiihren. Messen so
gut wie keine, Stolgebiihren gleich Nuli, da die Bevolkerung
meistenteils arm war. Da ware es aber notig gewesen, den
Glaubigen gute Gebetbiicher zu verschaffen und manche andere
Auslagen zu machen. In anderen Diozesen ist es mit der Ent-
lohnung des Klerus noch arger. Der Geistliche darf sich in
einem Badeorte oder in der Stadt nicht einmal in ein besseres
Gasthaus wagen, da einige Tage gleich die Halfte seiner monat-
lichen Beziige verschlingen konnen.

Nach meiner Meinung beziehen manche Staatsbeamten
mehr, als es das Volk im allgemeinen zu tragen und zu leisten
imstande ist; deshalb werden wir schon allein in Hinsicht dar-
auf etwas kleinere, annahernde Forderungen stellen. Wir
Pfarrer konnten uns gar nicht fassen vor Freude, wenn wir, wie
so manche Staatsbeamte, Aussicht hatten, mit 2000 bis 3000 oder
noch mehr Gulden in Pension zu treten; doch nach dem
Grundsatze, gleiclies Mali fiir alle, welche gleiche Pflichten er-
fiillen, waren wir berechtigt, gleiche Entlohnung wie die Be-
amten zu verlangen.

Ad 2. Der Klerus ist der Prediger der Gerechtigkeit, die
verlangt, daB einer fiir gleiche Pflichtleistung nicht iibermaBig,
der andere nicht zu wenig entlohnt wird. Deshalb zeigt — ge-
linde gesprochen — die jetzige, von vielen Zufalligkeiten ab-
hiingige, ungleiche materielle Stellung des Klerus nicht im ge-
ringsten, daB die Lehrer der Gerechtigkeit diese in
ihrer eigenen Organisation zur Geltung gebracht
hatten.

In allen Diozesen ist namlich die Erscheinung zu konsta-
tieren, daB einige Geistliche, fast zweimal, hie und da auch drei-
Vogrinec, nostra culpa. 17



258

und mehrmal mehr Gehalt beziehen als andere, die gleich eifrig
sind und gleiche Dienstjahre haben. Es geschah, dafi z. B.
mancher meiner Kollegen, auch solche, die hinter mir waren,
fast zweimal mehr Gehalt bezogen und gleich 600 Gulden
mehr Einnahmen hatfcen als ich. Sie hatten keinen Grund zu
ihrer aufierordentlichen Beforderung. Ich kenne auch altere
Priester, die oft 20 Jahre langer pastorieren als ich und doch
nicht mehr. viele auch weniger beziehen, als ich an dem jetzigen
Posten! Die Pfrunden sind verschieden. Einige tragen kaum
600 Gulden, so dah Kongruaerganzung notwendig ist, andere,
die viel leichter zu pastorieren sind, tragen die Halfte mehr.
Kleine Pfarren mit 500 bis 800 Seelen haben eine systemisierte
Kaplanei, wodurch sich der Gehalt bei der infolge des Priester-
mangels regelmafiigen Vakanz gleich um fast 300 Gulden erhoht,
wahrend an anderen Posten mit 1500 Seelen der Pfarrer allein
mit 600 Gulden auskommen mufi. An einigen Posten sind sehr
gute Stiftungen, die oft mehrere hundert Gulden abwerfen und
in den Gehalt nicht eingerechnet werden, wahrend anderswo so
gut wie keine Stiftungen bestehen. Manche Pfarre zahlt wohl-
habende, andere wieder arme Insassen; dort betragen die Stol-
gebiihren samt Funktionsgebiihren mehrere Hunderte, hier
ware es sogar notig, die Stempel bei verschiedenen Anlassen
selbst zu zahlen.

Kurz, es besteht ein schreiender Gegensatz z\vischen den
Entlohnungen verschiedener Priester, so dafi das Einkommen
auch um Tausende differieren kann. Der eine lebt uppig oder
kann wenigstens leben, der andere mufi darben.

Ich wundere micli noch immer, dafi das jetzige Kongrua-
gesetz uns in Anbetracht der eben geschilderten Umstande
so giinstig ist. Ware ich Kultusminister und wurde man
an mich mit der Bitte um Gehaltserhohung herantreten, so
wiirde ich die Forderung stellen, dafi man auch konzediert,
dafi wirklich eine gleichmafiige Entlohnung stattfindet, dafi
nicht gleichzeitig diejenigen, die ohnehin iibermafiig mit dem
Zeitlichen bedacht sind, abermals eine Gehaltserhohung be-
kommen, sondern dafi Anstalten getroffen werden, wodurch
samtliche Einnahmen des betreffenden Geistliehen revidiert und



259 —

eingereehnet werden. Sogar die Zustellungsgebuhren bei den
Gerichtsdienern werden genau eingehoben und als Staatsein-
nahmen verrechnet. Bei uns sollten alle Einnahmen genau noti-
fiziert, der UberschuB iiber einen fixen Gehalt abgeliefert
werden, um den schlechter Dotierten die Gehaltserganzung zu
zahlen. Ein derartiger Modus zur Ausfindung samtlicher Ein¬
nahmen ware šehr leicht gefunden, und zwar etwa so:

Jede kleinste Einnahme, wie MeBstipendien, Stolgebiihren,
jede Funktionsgebiihr soli genau in ein Vormerkbuch einge-
tragen werden, welches in der Sakristei oder im Pfarrhof auf-
liegt. Fur jede Zahlung ist der Partei ein Coupon oder Empfangs-
schein auszufolgen, der von den genau numerierten Biattern des
Vormerkbuches getrennt wird. Der Vorgang soli wie auf der
Post sein. Das Buch selbst soli die Richtigkeit der Einnahmen
kontrollieren. Jedes Jahr miiBte die Rechnung den kirch-
lichen und staatlichen Behorden vorgelegt werden. Da der
Priester hie und da aueh manche Spenden an Arme machen,
einzelnen Kindern zu Gebetbuchern verhelfen mufi, ist ihm
auch ein entsprechender Betrag zur Disposition zu uberlassen,
obwohl die Sorge fur die Armen heute mehr Saehe der Ge-
meinde ist. Ist es ja das groBte Almosen des Geistlichen, wenn
er dem wiirdigen Armen an die Hand geht, um die gesetzliche
Unterstutzung zu erhalten. Auf die uberschiissigen Ertragnisse
der Prabenden wird natiirlich verziehtet werden miissen.

Diese Verzichtleistung auf die zufalligen Einnahmen, re-
spektive die Notifizierung samtlicher Empfiinge behufs Ver-
rechnung in die Gehaltsbeziige ist eine Notwendigkeit, falls wir
verlangen, daB der Staat der Gesamtheit mit Gerechtigkeit
entgegenkommt. Wir machen heutzutage die Erfahrung, daB
der Staat und das Volk die Meinung von kolossalen Einnahmen
des Klerus hat. Sie lernen aus der Zeitung, wie viel Tausende
dieser oder jener Stadt- oder Maidrtpfarrer hinterlassen hat.
Sie sehen auch, daB an manchen Orten dem Geistlichen ver-
schiedene Volksgebrauche zugute kommen und glauben, der
gesamte Klerus erfreue sich derartiger Benefizien. Namentlich
bei der Fatierung der Personaleinkommensteuer erleben wir
diese traurige Erfahrung. Hie und da fatiert man ohnehin

17 *



260

recht zweifelhafte Einnahmen, um Ruhe vor den Yexationen
der Behorden zu haben; doch da kommt noch immer die An-
frage: Sind das Ihre wirklichen Einnahmen? Die Behorden
haben keinen Begriff von der Volksbewegung und meinen,
daB man jeden Tag eine Taufe und jeden Tag ein Begrabnis
mit Kondukt hat. Fiir die Taufen bekommt man hie und da
eine Krone, an manchen Orten nichts. Weiters wird naeh
Vigilmessen gefragt, die an manchen Orten nicht iiblich sind,
Beichtgroschen, die auch in seltensten Fallen einkassiert werden,
Vorsegnungen, Andachten, Opfern, Geschenken etc. Wenn sie
sich wo erinnern, daB gute Leute manche Geschenke, wie
Kirschen, Honig, Butter o. dgl., in den Pfarrhof bringen, die
iibrigens doppelt vom Pfarrer gezahlt werden, dann meinen
sie, was fiir horrende Einnahmen die Geistlichen haben. Dafiir,
daB einzelnen wirklich manche Benefizien zugute kommen, muB
der arine Klerus groBe Steuern zahlen! Deshalb wollen wir,
daB volle Klarheit iiber unsere Einnahmen herrscht. Es ware
ungerecht, wenn der Staat gleichzeitig auch den ohnehin gut
Situierten ihre Bezuge vermehren wiirde.

Der Umstand, daB die Pfriinden so unregelmaBig dotiert
sind, stort die Pastoration, indem ein Geistlicher nicht langere
Zeit an einem Posten verharren kann, wo er mit materiellen
Sorgen zu kampfen hat, und verleitet den Priester sogar zur
unmoralischen Stellenjagerei und Schmeichelei vor denen,
welche die Macht haben, die Pfriinden zu vergeben. Die Ver-
gebung der Pfriinden ist meistenteils von einzelnen Personen
abhangig, mogen es nun Privat- oder offentliche oder geistliche
Patrone sein. Die Pfriinde wird demjenigen verliehen, der
dem Patron oder seiner Gnadigen zu Gesichte steht oder wel-
cher vom Protektor empfohlen wird. Weder der Studiengang,
noch die pastorelle Befahigung, noch das Dienstalter kann maB-
gebend sein, sondern rein zufallige Dinge vermitteln sehr oft,
nicht immer, die Verleihung. Das Ordinariat kann allerdings
Umviirdige zuriickweisen. Doch welche sind Unwiirdige? Die
mit dem Kirchengesetz irgendwie in Konflikt geraten sind, \vas
doch selten geschieht. So geschieht es sehr haufig, daB jiingere
Priester alteren, verdienten vorgezogen werden. Das Bittere



261

daran ist noch das, daB derjenige, der eine gute Pfriinde er-
halten hat, im Gefuhle seiner materiellen Prapotenz bald geistig
iiberlegen sein will. Wahrend mancher in der Schule unter den
Letzten figurierte, sieht man ihn jetzt plotzlich als Weisheits-
autoritat vor sich. Mit einzelnen Stellen sind sogar Decanats-
posten verbunden und so wird ein Pfarrer durch die Gnade eines
vielleicht andersglaubigen Patrons Dechant, der alle Eigenschaf-
ten haben mag, nur die eines Dechants nicht. Wie bitter ist es den
nach Idealen ringenden, fiir die GroBe der Kirche und fiir das
Seelenheil besorgten Priestern, wenn sie unter die Aufsicht eines
unbefahigten Oberen kommen! Sie erwarten von dieser Kirche
keine Gerechtigkeit, verlioren die Liebe zu ihr und beschranken
sich auf den kleinen Kreis ihrer Wirksamkeit, falls sie nicht
jede Willenskraft verlieren und zu gefuhllosen Menschen herab-
sinken, die in den Freuden dieses Lebens ihre Erholung
suchen.

In Bohmen ist es Sitte, daB in einem Patronatsbezirke
nur die Priester des Patronates fur die Pfx*iinden prasentiert
werd.en, wodurch das Ruckenkriimmen vor den Machtigen noch
mehr gefordert wird.

Ein Landesschulinspektor hat sogar den Lehrern ver-
boten, sich bei Bewerbung um Stellen bei ihm vorzustellen und
gleichsam durch ihre Personlichkeit die Stelle zu erringen.
Und bei uns, den Lehrern der Sittlichkeit und Gerechtigkeit?

Auf simonistische Umtriebe waren und sind noch strenge
Kirchenstrafen ausgesetzt. Allerdings finden die heutigen Kano-
nisten in der Protektionswirtschaft keine Simonie mehr, weil sie
eben die Worte der Gesetze abwagen, nicht aber den Geist, in
welchem dieselben verfaBt sind. Zwar nicht um das Geld oder
um ein geistliches Gut, sondern um die politische Gesinnung,
oder um die Schmeichelworte, oder um die Befurwortung eines
Protektors wird eine Prabende verliehen. Eine Verleihung, die
ebenso schlecht ist wie eine. Verleihung um Geld! Dadurch,
daB die Gehalte der Geistlichen reguliert werden, wird die
Stellenjagerei aufhoren, doch wird es notwendig sein, daB jeder
Versuch, auf einem anderen als auf dem erlaubten Wege sich
irgendwie die Stelle zu ervverben, strenge mit Absetzung von



262

der betreffenden Pfrunde bestraft wird. Durch den Zolibat ver-
langt man vom Priester, dafi er sich dem Ideale Christi nahert,
hier toleriert man, dali er dem Ideale des Judas nachgeht.

Der Fiirsterzbischof von Olmiitz hat in dem dortigen
Verordnungsblatt verboten, die Pfarren vor Ablauf von zwei
Jahren zu wechseln. Ganz richtig! Docli wo liegt der Grund?
Der Geistliche mochte auch einmal im Leben auf einen griinen
Zweig kommen und eine bessere Pfriinde erhalten,

Ad 3. Die Lehrer in Karnten haben iiberall gleichen
Grundgehalt in allen Stellungen. Auch bei den iibrigen Be-
amten ist dies der Fali, deshalb darf auch bei uns kein Unter-
schied bestehen zwischen dem Grundgehalte eines Kaplans,
Pfarrers, Dechants oder Domherrn. Diese Einrichtung ist ver-
niinftig und gerecht. Nicht die Stellung soli bezahlt werden, son-
dern die Arbeitsleistung in einem bestimmten Berufe. Wer langere
Zeit dient, soli deshalb nicht weniger haben, weil er eben noch
nicht Pfarrer oder Dechant geworden ist. Die einzelnen Stel¬
lungen oder Wurden, wie Pfarrer-, Dechants- oder Domherren-
wiirde sollen nur bestimmte Funktionsgebuhren erhalten und
sich beziiglich des Grundgehaltes gar nicht von der Stellung
eines Kaplans unterscheiden.

Ferner sind auch mit EinschluB der Jahre vor der Kon-
kurspriifung, fiir je fiinf Jahre Zulagen zu bestimmen.

Die Einteilung in vier Gehaltsklassen, nicht Rangs-
klassen wird den Diensteifer des Klerus erhohen, da nur zu-
friedenstellende Pastoration die Vorruckung zur Folge
haben soli.

Die Jahre vor der Konkurspriifung sind als provisorische
zu behandeln und mit einem geringeren Gehalte als der Grund¬
gehalt betragt, zu entlohnen.

Die oft unwiirdige, entmutende, zur Gleichgiltigkeit und
zum Aufgeben der Ideale verleitende Stellung der Kooperatoren
wird einer besseren Platz machen. Es ist unnotwendig, die
heutige Stellung des Kaplans weiter zu untersuchen und zu
bewerten, da sie ohnehin als triste bekannt ist.

liber die Stellung der Bischofe will ich keine Notiz
machen, wiewohl ich nicht unterlassen kann, einige Mitbriider



263

auf einen wenig beriicksichtigten Umstand aufmerksam zn
machen. Bekanntlich haben die Bischofe iiber den Klerus eine
absolute Macht. Das Wohl und Wehe, aber auch .die Gesinnung
des Klerus hangt vielfach von ihnen ab. Da lafit es sich nicht
leugnen, daB gerade die Regierung dies benutzt, um die Bischofe
fiir sich zu gewinnen, indem sie dieselben ungewohnlich gut do-
tiert, mit hohen Ehren iiberhauft, wahrend der „niedere” Klerus
sich der bekannten „Begiinstigung” der Regierung erfreut. Es
ist ein feiner diplomatischer Griff, stets den Machtigsten und
Einflufireichsten auf seine Seite bringen zu wollen. Ich will
damit durchaus nicht behaupten, daB unsere Oberhirten wirklich
wegen dieser irdischen Dinge gute Freunde der Regierung
waren, sondern daB die Regierung tatsachlich dies im Auge zu
haben scheint. Ich sage dies auch nicht von der osterreichi-
schen Regierung, im Gegenteil kann ich diese Bemuhungen
anderswo noch mehr herausfinden. Die Saehe lieBe noch eine
weitere Ausfuhrung zu, ist aber zu heikel.

Ad 4. Von samtlichen Pfarren einer Diozese ist sehr leicht
ein Verzeichnis anzulegen, in dem die aufgezahlten Schwierig-
keitsfaktoren ersichtlich waren, namlich a) die gebirgige Lage
oder weite Ausdehnung der Pfarre, (i). eine groBere Seelenzahl,
y) oder eine lokale Teuerung. Fiir die gebirgige Lage ware
etwa ein Betrag von 100 bis 150 Kronen zu bestimmen.

Als Musterpfarre fiir einen Geistlichen solite eine Pfarre
mit 1000 Seelen bestimmt sein. Fiir je weitere 500 Seelen ware
ein ZusehuB von 300 Kronen notwendig. Betragt die Seelen¬
zahl . mehr als 1500 Seelen, so muB eine Kaplanei systemisiert
sein. Ist ein Kaplan angestellt, so bekommt der Pfarrer keinen
ZusehuB. Uberhaupt sollen die Verhaltnisse beziiglich der
Kaplaneien geordnet sein. Es gibt Pfarren mit 700 bis 1000 Seelen,
die eine systemisierte Kaplanei haben, wahrend die zweimal
groBeren keine besitzen. Manche Industrie- und Fabriksorte
sind riesig angetvachsen, wahrend sie noch immer die gleiche
Seelsorgeranzahl haben. Man liest hie und da Klagen von
Priestern, dafi 10.000 bis 25.000 Seelen von di^ei Geistlichen
pastoriert werden, wahrend hierbei noch der Pfarrer meisten-
teils alt und gebrechlich zu sein pflegt. In Tirol wei6 ich, daB



264

in einer Pfarre von 1200, sage zwolfhundert Seelen, gleich drei
Geistliche angestellt sind. Wie steht es da mit der „unitas eccle-
siae?” Ware es nicht schon, wenn auch eine einheitlichere prak-
tische Seelsorge die Welt von dieser unitas uberzeugen wiirde?

Ad 5. Die Pensionsverhaltnisse und Urlaubsverhaltnisse
sollen geordnet sein, wobei allerdings ein Unterschied zwischen
den Yerheii’ateten und Unverheirateten zu machen ware. Den
Landgeistliehen soli nur von Fali zu Fali ein Urlaub erteilt
werden, der Stadtklerus soli auf bestimmte freie Zeit im Jahre An-
spruch haben, um seine Gesundheit auf dem Lande zu kraftigen

Die lizitationsweise offentliche Verpachtung der Pfarrhof-
grundstiicke ist notwendig, nicht nur, um eine gleiche materielle
Stellung des Klerus zu erzielen, sondern auch weil die Beschaf-
tigung mit der Okonomie dem geistlichen Beruf abtraglich ist.
In der fruheren Zeit war der Klerus gleichzeitig Forderer der
Agrikultur und auBerdem hat er in Hinsicht auf bedeutend
geringere Anforderungen des Berufes Zeit genug gehabt, sich
mit der Agrikultur abzugeben. Die Grunde geben nicht iiberall
gleichen Pachterlos. Mir war irgendwo in die Fassion mehr
eingerechnet als dem eine Stunde entfernten Nachbar, der
aber dafiir gleich einige hundert Gulden mehr Pachtzins erhielt
als ich. Zur gleichen materiellen Stellung wird die Verpachtung
notwendig sein. Ubrigens kann der Pfarrer, wenn er durchaus
will, auch mitlizitieren. Auf den Garten und einen ganz kleinen
Grundanteil soli er das Erstehungsvorrecht haben, damit er
sich, wenn er dazu Lust hat, eine kleine Wirtschaft einrichten
kann. Der dafiir notwendige Komplex soli zusammen feil-
geboten werden.

Am besten ist es jedoch, wenn der Pfarrer bei seinem
Berufe bleibt. Auch manchen anderen Standen ist die Be-
schaftigung mit Agrikultur verboten. Der Geistliche hat in
seinem Berufe genug zu tun und findet auch Erholung in ihm,
wenn er ihn versteht.

Unter der Voraussetzung, da!3 in der vorher angedeuteten
Weise samtliche Einnahmen des Geistlichen notifiziert und ein¬
gerechnet werden miissen, waren zur Regelung der Gehalte
nach meiner Meinung folgende Normen geltend:



265

1. Der Grundgehalt, beziehbar nach der Ablegung der
Konkurspriifung, d. i. nach \venigstens dreijahriger Pastoration,
betragt 2000 Kronen. Yor der Konkurspriifung beziehen die
Geistliehen 1400 Kronen. Mit Einrechnung der Jahre vor der
Konkurspriifung sind Quinquennalien zu 200 bis 300 Kronen
einzufiihren.

Die Geistlichkeit ist in vier Gehaltsklassen, die sich um
je 400 Kronen unterscheiden, einzuteilen. Die vierte Gehalts-
klasse miisse bei zufriedenstellender Dienstleistung vor dem
30. Dienstjahr erreicht werden.

Pfarrer, Dechante, Domherren beziehen entsprechende
Funktions- und Dispositionsbeitrage. Die Geistlichkeit, die sich
nicht mit der Seelsorge beschaftigt, hat ohnehin ihre eigenen
Gehaltsnormalien.

2. Verschiedene Pfarren, die sich durch Schwierigkeit
hervortun, sollen mit entsprechenden Mehrbetragen von 200
bis 300 Kronen dotiert sein, so z. B. die Pfarre N., 1500 Seelen
zahlend, ganz im Gebirge, vielbesuchter Alpenkurort, soli dotiert
sein: Grundgehalt 2000 Kronen, fiir die schwierige Lage
200 Kronen, fiir 500 Seelen iiber dem Normale (1000 Seelen)
300 Kronen, weil Kurort, 200 Kronen.

Durch eine entsprechende Besserung der materiellen Lage
wird die Unzufriedenheit des Klerus, die nach Jahren auch zu
einer Katastrophe fiir die Kirche fiihren kann, behoben, die
Stellung des Klerus eine gerechtere und die Tiitigkeit desselben
auch eine bessere.

Durch die Ausgleichung der Einnahmen wird der Staaf
nicht besonders stark in Anspruch genommen, er wird deshalb
eher entgegenkommen, zumal da auch unsere Forderung eine
gerechte und verniinftige sein wird. Allerdings wird mit einer
blofien „Empfehlung”, wie manche die Kongruaerhohung er-
reichen wollen, nichts erreicht werden. Die Minister horen
nicht auf Empfehlungen, namentlich aber der Finanzminister
nicht, der sich stets in einer bedriingten Lage befindet! Da
mufi die Zahlungsaniveisung vom Abgeordnetenhause kommen
und dorthin mufi sich der gesamte Klerus wenden, allerdings
nicht mit ubertriebenen und ungerechten Forderungen!



266

vin.
Die Teilnahme der Laien an religiosen und kirchlichen

Interessen.
Heute ist der Priester fast ganz allein noch da, der

die Kirche verteidigt. Glaubige Laien gibt es wohl viele;
jedoch sie nehmen eine reservierte Haltung ein; es miiBte denn
sein, dafi sie schon ex professo fiir die Kirche eintreten miissen,
z. B. als Redakteure der katholischen Zeitungen oder als Ab-
geordnete, die mit Hilfe des Klerus gewahlt wurden. Der
Grund hiervon ist in dem Umstande zu suchen, daB wir uns
nicht bemiihen, die Laienwelt fiir unsere Interessensphare zu
gewinnen.

Die erste Bedingung ist allerdings die, dafi das von der
Kirche abgestreift wird, \voran sieh die heutige Welt mit voller
Berechtigung stofit, insoferne es namlich mit der Wiirde und dem
Wohle der Kirche unvereinbar erscheint. Nach der Erfiillung
dieser Bedingung miifiten wir aber auch daran denken, welche
Wege eingeschlagen werden miissen, um die Liebe zur Kirche
in den Herzen der Laien zu entfachen. Die Religion ist ein Gut,
welches nicht nur den Priestern gehort, sondern sie ist auch
das wertvollste Gut aller Menschen. Die Kirche ist nur die
Beschiitzerin der von Gott geoffenbarten Lehren. Sie muB fiir
die Unversehrtheit der Lehren garantieren. Deshalb kann jeder
Laie die Religion lehren und auslegen innerhalb der von der
Kirche gezogenen Grenzen. Gberschreitet er diese Grenzen,
dann lehrt er nicht mehr die katholische Religion. Wir PriesterI sind so angstlich, daB wir meinen, nur wir konnen die Religion
verstehen und sie auslegen und weisen die Laienwelt zuriick.

DaB die Laien kein Interesse fiir unsere Religion ge-
winnen, dafiir sorgen schon unsere Einrichtungen. Die theo-
logische Wissenschaft wird in verschlossenen Seminarien, so
daB ja niemand die Vortrage horen, ferner in der lateinischen
Sprache vorgetragen, so daB sie niemand leicht verstehen kann.
Es erscheinen wohl Broschiiren, in denen die Religion in
populširer Weise verteidigt wird, es mangelt aber ganz an Zeit-
schriften, welche die Religion popularwissenschaftlich behandeln



267

wurden und in denen eine der modernen Zait entsprechende,
nicht scholastische Form geiviihlt wiire. Der ganz modern aus-
gebildete Laie kann sich nicht an eine Form gew5hnen, die
seiner iiblichen Form des Denkens nicht entspricht.

Ein unbebautes Feld, auf dem wir noch den Samen der
Religion anbringen und zur Ernte reifen lassen konnten, haben
wir noch zur Verfiigung: Es ist dies das tiefreligiose Gefiihl
der Frau. Wenn auch hier jede Bedingung zu einer hoffnungs-
vollen Aussaat schwindet, dann ist der religiose Indifferentis-
mus vollendet. Findet sich noch etwas Religion in manchen
Hausem, so ist es der Frau zu verdanken, mag sie Mutter,
Gattin oder vielleicht auchTochter sein. Auch die Frauen streben
heutzutage nach hoherer Bildung. Da ist es immer traurig zu
betrachten, mit welchem Eifer sie sich dem Studium der
Philosophie, des Jus, der Medizin etc. hingeben, wahrend man
nie hort, dah sie besonderes Interesse fiir die theologischen
Wissenschaften zeigten, wiewohl man glauben konnte, dafi sie
besondere Neigung fiir religiose Wissenschaft hatten. Wie
werden wir das Interesse fiir die Religion bei ihnen wachrufen?
Dadurch, dafi wir nicht in kleiniicher Angstlichkeit namentlich
den Absolventinnen der Lehrerinnen-Bildungsanstalten und
hoherer Institute den Zutritt zu theologischen Vorlesungen,
namentlich zu den Vorlesungen des Pastoraljahres verwehren,
sie vielmehr dazu einladen. Geniigend grofie Raumlichkeiten
lassen sich in jedem Seminar herrichten. Nicht nur Andachts-
und Erbauungsbucher werden wir in eigenen Bibliotheken in
der Stadt zur Leihe oder zum Ankaufe haben, sondern popular-
wissenschaftliche Biicher liber alle theologischen Disziplinen.
Allerdings miifite den Laien, auch den Frauen, Gelegenheit
geboten werden, in geeigneten theologischen Zeitsehriften ihre
Ansichten zum Ausdruck bringen zu konnen.

Die Hochschulprofessoren weltiicher Fakultaten haben an
manchen Orten Hochschulkurse eingefuhrt. In Berlin konnen
sich die verschiedenartigsten Stande an diesen Kursen be-
teiligen, bei uns nur die Lehrer. Doch in unseren Kreisen, wo
man am meisten apostolischen Eifer voraussetzen solite, da
ruht alles. Da regt sich niemand.



268

Eine gut religios ausgebildete Lehrerin konnte oft an
Madchenschulen ganz andere religiose Erfolge bei den Schiile-
rinnen erzielen, als wir. Die Lehre, aus dem gefiihlvollen
Herzen der Frau kommend, wird ein ganz anderes Echo in den
zarten Kinderherzen finden als unsere kuhi, mit reiner Beweis-
logik vorgebrachten Lehren. Uberhaupt ist es meine und die
Anschauung vieler anderer, daG Madchen nur von Frauen unter-
richtet werden sollten.

Allerdings sind die Frauen jetzt noch nicht ganz geeignet
fiir die hohere Erziehung, allein sie miihten eben dazu er-
zogen werden. Die Weichlichkeit und Empfindlichkeit muG in
der Erziehung der kiinftigen Frau wegbleiben.

Der Religionsunterricht leidet namentlich dort (und das
ist vielleicht bei vier Fiinftel der Schulen der Fali), wo es keine
standigen Katecheten gibt, weil die Seelsorge oft storend in
den TJnterrieht eingreift. Wie schon ware es, wenn eine
religios hoher gebildete Lehrerin oder ein Lehrer supplieren
konnte! Die jetzige Religionspriifung in den Lehrerbildungs-
anstalten ist wohl ungeniigend und nur zur Not konnte der
Lehrer irgendwie den Priester ersetzen.

DaG hoher gebildete Manner zum Besuch der Vorlesungen
iiber theologische Facher und zum Studium der Theologie an-
geleitet werden miissten, versteht sich von selbst.

In der friiheren Zeit hatten die Laien auch mehr Recht
an kirchlicher Verwaltung und oft auch an der Wahl des Klerus.
Selbst Bischofe wurden vom Volke gewahlt. Allerdings durfen
wir nie zulassen, daG die kirchliche Verwaltung und auch die
Erwahlung der Seelsorger ganz der Laienwelt iiberlassen bliebe.

Die Kirche hat uns zu dem Volke gesandt, daG wir es
lehren, deshalb hat die Kirche das Recht, diejenigen zu erwahlen,
die das Volk unterrichten sollten. Jedoch wie auch bei An-
stellung der Lehrer die Ortsbevolkerung durch den Ortsschul-
rat mitzureden hat, wiewohl die Schulbehorde die ausschlag-
gebende Macht ist, so sollen den Pfarrinsassen gewisse Rechte
eingeraumt werden. Heute hat das Volk nicht einmal das
Recht, gegen die Anstellung eines Seelsorgers Protest einzu-
legen.



269

Es sollten nicht bloB zwei Kirchenkammerer, sondern
sechs oder in groBeren Pfarren auch mehr Manner erwahlt
sein, die wie ein Rat, mit dem Pfarrer an der Spitze, die
kirchlichen Verhaltnisse beraten, Anschaffungen beschlieBen,
bei Kompetenzen ihr Gutachten abgeben konnten. Die kirch¬
lichen Erfordernisse werden viel williger gedeckt werden, wenn
das Volk die Deckung gleichsam durch ihre Vertreter konze-
diert. Dem Ortskirchenrat steht ein Dekanatskirchenrat, be-
stehend aus den vom Bischof erwahlten Mitgliedern, vor; diesem
Rate steht wieder der Diozesankirchenrat vor. Verschiedene
religiose Unternehmungen, respektive die Beaufsichtigung der-
selben kame einzelnen Ratsversammlungen zu. Zur Unterstiitzung
armer Pfarren, zur Griindung der Pfarrbibliotheken, zur Er-
haltung der Diozesandruckerei etc, haben alle Pfarren ent-
sprechende Beitrage jahrlich zu leisten. Uber die Verwaltung
dieser Fonds wacht der Diozesankirchenrat.

Es ist moglich, daB derlei Einrichtungen hie und da zu
Streitigkeiten AnlaB geben wurdeu. Jedoch jedes gute Gesetz ist
erst nach langwierigem Kampfe zustande gekommen, und des-
halb verden Meinungsverschiedenheiten auch bei unserer Ein-
richtung nicht immer schlechte Friichte bringen. Ferner werden
sie reichlich aufgewogen durch die Erfolge, die das Mitwirken
der Laien an der guten Sache erzielen wird.

IX.
Das Verhaltnis des Klerus untereinander.

Zu diesem Kapitel lasse ich einen Gewandteren reden als
ich es bin. Es ist Dr. Scheicher, der in seinem Buche „Der
Klerustag”, herausgegeben bei C. Fromme in Wien, Seite 234
bis zum Schlusse, herrliche Worte liber das Verhaltnis der
Kleriker untereinander geschrieben hat. Wenn das Buch keinen
anderen Wert hatte, so verdiente es wegen dieser SchluB-
betrachtung allein angekauft und gelesen zu \verden. Ich hebe
liier nur einzelne Stellen heraus:

„Der heilige Hieronymus hat schon angedeutet, daB eigent-
lich der Bischof nur dadurch iiber die priesterliche Wiirde
sich erliebe, daB er wieder ordinieren, also Pidester einsetzen



270

konne, was dem Priester nicht moglich ist. Der Bischof hat
auBer dieser Weihgewalt das regimen. Dieses kommt hier fiir
uns zunachst in Betracht. Es ist das Wort der Schrift: Spiritus
s. posuit, regere ecclesiam Dei.

Dieses Wort wird allerdings ofter nicht verstanden . . . .
Da ist es nun ein oftmals gebrauchter Trick, daB man das Wort
auch dann anzieht, wenn es nichts bei einer Sache zn tun hat.
Wenn ein einfacher Priester oder ein Laie eine Meinung, eine
Ansicht ausgesprochen hat und ein oder der andere Bischof
hat sich dagegen geauBert, so fehlt es nie an solchen, welche
sagen: A špiritu s. . . d. h. die Meinung des Bischofs ist
selbstverstandlieh die weisere, gescheitere, denn der heilige
Geist hat den Bischof gesetzt.

Das ist aber ein groBer Unsinn nach einer Seite, nach
der anderen ein Trick. Die Worte des Apostels wollen sagen,
daB die Gewalt der Kirchenregierung von Gott, beziehungs-
weise dem heiiigen Geiste sei. Ob eine wissenschaftliche An¬
sicht des Bischofes der anderer Menschen vorzuziehen sei,
hangt von den Argumenten der Begriindung ab. Der heilige
Geist hat hier nicht zitiert zu werden. Ob der Bischof gut
regiert oder nicht, ob er weise verwaltet oder unweise, darf
dem heiiigen Geiste absolut nicht in die Schuhe geschoben
werden .... Unser Heiland hat die richtige Ordnung selbst
gelehrt. Sie wird nicht immer beobachtet.

Wurde sie das, dann stunden unsere religiSsen Verhalt-
nisse viel besser. Wir konnten uns dann auf die Autoritat
Gottes berufen, wir hatten festen Boden unter den Fiifien. So
beruft man sich neunmal von zehn Fallen immer nur auf
menschliche Anordnungen und Einfiihrungen. . . .

Allein viel Unheil, vielleicht das meiste, kommt doch daher,
daB man den Erwachsenen zumutet, gar nie eine eigene
Meinung zu haben, unter Umstanden sogar Dinge un-
kritisiert hinzunehmen, welche selbst von naiven Kindern
widersprochen oder bezweifelt werden. Stolzer Sigamber beuge
dein Haupt!

Vor Gott es zu beugen, bringt es der verniinftige Mensch
leicht, oder wenn schon nicht leicht, doch zusammen aber



271

jede menschliche Anschauung gleich als Offenbarung Gottes
zu betrachten, weil sie von hoher Obrigkeit kommt, das darf
man nicht begehren.

Wenn man tiefer blickt (namlich in die Klerusverhaltnisse),
dann findet man unter Umstanden auch eine Unmasse von
Unzufriedenheit, von MiBtrauen und Erbitterung. Auf mancher
Seite glaubt man wahrscheinlich, dafi es geniigend sei, wenn
man davon nicht sprechen und schreiben lasse. ....

Im Evangelium sind Vorschriften enthalten, welche heute
anscheinend nicht als solche betrachtet werden.

Wenn wir Markuš aufschlagen, X. 3 5 ff., so finden wir,
dafi Jakobus und Johannes sich einst begierig gezeigt haben,
hSheren Klerus zu spielen. Sie wollten rechts und links vom
Herrn im Reiche der Herrlichkeit sitzen, d. h. die ersten Stellen
einnehmen. Der Herr antwortete ihnen: Ihr \visset nicht, um
was Ihr bittet! Konnt ihr den Kelch trinken, den ich trinke,
d, h. konnt ihr ali die Arbeit leisten etc.?

Die beiden Jiinger dachten an Ehren, der Herr an die
Arbeit. Schliefilich sprach der Herr: Ihr wisset, dafi die, welche
als Herren der Volker angesehen \verden, iiber sie herrschen,
und dafi ihre Fiirsten Herrschaft iiber sie ausiiben; unter euch
aber ist es nicht so, sondern wer grofier werden will, der sei
euer Diener u. s. w.

Bei Matth. XX, 21 ist es die Mutter, welche die beiden
Jiinger an die Seite rechts und links vom Heilande postieren
mochte.

Bei Lukas XXII. erfahren wir wieder iiber den Streit des
Vorranges. Ein Beweis, dafi Ehrgeiz und Streberei schon sehr
alten Datums ist, Da spricht der Heiland die inhaltsreichen
Worte: Die Konige der Volker herrschen iiber sie und die
iiber sie Gewalt iiben, heifien Gnadige, Ihr aber nicht also!!
Die Fiirsten dieser Welt herrschen — vos autem non sic. Non
dominantes in clero! Wer der grofiere ist, sei wie der Minister
etc. etc. So steht es bei allen Synoptikern. Trotzdem, wenn
man sich darauf berufen wollte, ist es nicht ausgeschlossen,
dafi die Beschwichtigungshofrate kommen und sauseln: Pst!
Pst! Der Celsissimus weifi schon, was er zu tun hat!! . . .



272

Wird die Kirche zum Abbilde eines weltlicben Fiirsten-
tumes, dann ist sie Christi Kirche nicht . . .

Das Priesterreich ein Bruderreich! So habe ich mir einst
vorgestellt, solite es iiberall sein. Weiter, und da komme ich
wieder auf den Klerustag, weiter meinte ich immer, sollten wir
Geistliche alle, hoch und nieder, Regular und Sakular, einander
in Liebe und Aufopferung naher treten. Es solite jeder, der
im trockenen Alltagsleben halb eingetrocknet ware, von den
Briidern erwarmt und wieder eifrig gemacht werden. Das Band
der Liebe und Hochachtung ist jedoch streckenweise nicht sehr
stark. Das wissen wir alle. So kalt, so gleichgiltig, wie \vir
Priester uns gegenseitig behandeln, wie wir aneinander vor-
ubergehen, tun es allenfalls Teichgraber, die einander nicht
kennen. Hochschatzung und Achtung fur den Mitbruder und
Nachsten bringen wir oftmals wenig auf.”

Soweit der Pralat Dr. Scheicher! Dali die Verhaltnisse
unter dem Klerus nicht ideal sind, ist Tatsache, die sich aber
vielfach auf historische und psychologische Griinde zuriick-
fiihren laf.it. Die absolute Gewalt der Obrigkeiten aus dem
Mittelalter hat sich in unserem Kirchenregiment eben noch in
den Grenzen, die das Mittelalter gezogen hat, erhalten. Der
gewohnliche Priester besaB eine sehr geringe Bildung, so daB
sogar strenge Auftrage erfolgten, daB er wenigstens das Pater
noster, Dekalog und das Čredo wissen miisse. Hohere Bildung
war nur in einem Kloster oder in einer Universitatsstadt zu
erreichen. DaB da der Klerus im allgemeinen nichts zu raten
oder zu sagen hatte, und daB man ihm auch mit einem ge-
wissen Nimbus entgegenkommen muBte, ist erklarlich. AuBer-
dem lag eine allzu groBe Kriecherei, die selbst den heutigen
Herrschern unvernunftig erscheint, im Zuge der Zeit. Las ich
doph vor kurzem in der Zeitung, daB man in einem Orte Nieder-
osterreichs ein hiibsches Monument seinerzeit aufgestellt
hat, weil sich die Hande einer Kaiserin erniedrigt hatten zum
Pfliicken einer Traube. Sogar in neuerer Zeit war so etwas
moglich! In der Kirche \veht noch sehr stark dieser Geist.

Je gebildeter der Mensch wird, desfo weniger kann er
eine mit einem gewissen Nimbus ausgestattete Autoritat er-



273

tragen und einen sklavischen Gehorsam gutheiflen. Der ameri-
kanisehe Prasident ist jedem freien Burger zuganglich, mufi
dem Armsten die Hand driicken, ohne dafi deshalb sein Ansehen
im geringsten leiden wurde. Deshalb werden auch im Klerus
die allzu grofien Hoheitsi’echte der Vorgesetzten im nicht
rechtmafiigen Gebiete schwer empfunden.

Der tiefste Grund der Disharmonie im Priesterstande
liegt jedoch anderswo. Nebenbei wird bemerkt, dafi diese Dis¬
harmonie mehr eine stille, im geheimen sich offenbarende ist.
Nicht etwa der Episkopat ist infolge personlicher Veranlagung
schuld an dieser Disharmonie; denn er leidet ebenso darunter
wie wir. Schuld sind die von mir getadelten Zustande der
Kirche oder das ganze Kirchensystem, welches die Herzen der
Priester unzufrieden macht. Die aufiere Disharmonie ist
nur ein Gesamtresultat der Unzufriedenheit in den
Herzen der einzelnen Priester. Auf diese Wahrheit lege ich
ebenfalls sehr grofien Wert. Der eine sieht in der Kirche
diesen Mifistand, der andere jenen, der eine leidet infolge der
driickenden materiellen Stellung und argert sich, wenn er sehen
mufi, wie der andere iibergenug des Irdischen besitzt. Der eine
ist gehindert durch den Lehrplan an der Volksschule, Mittel-
schule etc., so dafi er nicht seinen vermeintlichen Erfolg er-
langen kann, wahrend der hoher Gestellte zu merken glaubt,
dafi man allzu wenig auf kirchliche Vorschriften Riicksiclit
nimmt, der eine ist argerlich iiber die rdmischen Rubriken,
der andere seufzt unter dem Fehltritte, veranlafit durch den
Zolibat, wahrend wieder ein anderer iiber die Ubertreter des
Zolibates klagt. Der eine meint, durch die Politik ist alles zu
erreichen, wahrend der andere ruft: Was hat der Geistliche
mit der Politik zu schaffen! Unzufriedene Geister aber
bilden keine Harmonie, sondern immer Disharmonie.
Dies ist der Grund! Allen ware geholfen, wenn sie wiifiten,
dafi man ungestraft seine Meinung sagen kann und dafi auch
gerechten Forderungen Gehor geschenkt wird. Wir Priester
haben doch mehr oder weniger alle gleiche Bildung, oft sehr
„niedriggestellte” Priester ein viel fundamentaleres Wissen als
Hochgestellte. Die Unzufriedenheit mufi aus den Herzen heraus
Vogrinec, nostra culpa. 18



274

und das Bruderreich wird allmahlich, soweit es menschliche
Schwachen erlauben, erreicht. Dies ist auch der Zweck meines
Buches. Ich will nicht ein im Stillen unzufriedenes Mit-
glied des Klerus werden, und ich will auch nicht, dah
es andere sind, sondern dah wir alle mutig an die
Arbeit in den Weinberg des Herrn gehen.

Was den Verkehr mit dem Oberhirten und dem Klerus
anbelangt, so konnen sich die Priester unserer Diozese wohl
nicht beklagen, wenn allerdings oft die nervose Umgebung, vom
livrierten Diener angefangen, durch ihr Benehmen einem
zum Herzklopfen verhilft, wenn er sich dem milden Oberhirten
vorstellen will. Doch anderswo ist das „Hofzeremoniell” em-
pfindlicher. „Auf das Nro. gehe ich nimmer,” kann man bei
der Pforte nach der Beendigung der Audienz horen.

Oft bewunderte ich die Offiziere, wie sie sich gegenseitig
gruBten und der Hochste auch den Geringsten freundlich
behandelte. Sogar ein Leutnant kann einen hohen Offizier
zum Dueli fordern, wenn er ihn beleidigt. Auch jiingere Geist-
liche fiihlen sich angeeifert, wenn sie von einem alteren
Dechanten liebevoll behandelt wxirden. Dai3 jiingere Priester
Achtung gegen altere erweisen sollen, ist selbstverstandlich;
wenn dies nicht geschieht, so setzt dies eine mifigluckte Erzie-
hung schon seit der Volksschule voraus.

Es ist somit dahin zu arbeiten, dafi der Geist Christi, der
Geist der Liebe auch in unsere Kreise komme, in viel reich-
licherem Mafie, als es bei anderen Standen der Fali ist. An gutem
Willen fehlt es nirgends, wenn nur die Hindernisse des Systems
beseitigt werden.

X.

Die Visitation des Klerus.

tlber die Inspizierung verschiedener Unterrichtsgattungen
habe ich schon friiher meine Bemerkungen gemacht.

Die Visitation des Bischofs gestaltet sich heutzutage mehr
zu einem Schaustiick als zu einer wirklichen Inspektion. Schon
monatelang weifi man voraus, wann die Visitation stattfinden



275

wird. Da wird mit Fiebereile daran gearbeitet, um Potemkinsche
Dorfer herzubauen. In den Zeitungen wird dann berichtet, wie
glanzend die Visitation ausgefallen ist. Die Kirche wurde ge-
reinigt, den Kindern wird der Katechismus eingedrillt. Die
Leute stromen zusammen, um das Schauspiel anzuschauen.
Niemand will die schone Feier, am allerwenigsten durch eine
Klage liber den Pfarrer storen. Zum Schlusse wird ein Diner
gegeben. Die eigentliche Seelsorge, Predigt, Messelesen, Kirchen-
gesang, Christenlehren, das Aussehen der Kirche zur gewohn-
lichen Zeit, die Unterrichtsmethode und der Unterrichtseifer
in der Schule werden nicht inspiziert. Ganz anderen Einblick
in die pastoralen Verhaltnisse des Seelsorgers wiirde der Visi-
tator gewinnen, wenn er unvermerkt sieh unter den ZuhSrern
der Predigt und unter den Teilnehmern der heil. Messe ein-
finden wiirde. Die Mesner, die Ministranten und der Organist
konnten richtig beurteilt \verden. Wenn der Visitator nicht
„mit groBer Macht und Herrlichlceit” kame, wiirde er Zutrauen
bei der Bevolkerung gewinnen und vielleicht in manches Ge-
heimnis der Pfarre eingeweiht werden.

Die absolute, fast dem Monarchen ahnliche Stellung und
Erscheinung der Bischofe hat zur Folge, dafi sich niemand so
recht getraut, wenn der Bischof ad personam noch so leut-
selig ist, ihm in vertrauter Weise etwas mitzuteilen, so daB der
Bischof tatsachlich den Klerus sehr wenig kennt. Die Rate, die
verschmahen es, ihrer Pflicht zu walten, da sie sich zu anderen
Lasten des Lebens nicht die Unannehmlichkeit zuziehen wollen,
von der Geistlichkeit als Denunzianten betrachtet zu werden;
die Dechante wol!en mit ihren Nachbarn auch im Frieden
leben; deshalb zogern sie, die pflichtgemaBe Anzeige zu machen.
Die notwendige Folge ist, daB die Oberhirten oft in ihrem
Urteile sich tauschen und zum Argernis des Klerus Unwurdige
mit Vertrauensposten versehen. Es geschehen Falle, wo eifrige
Priester ihre Pfarre verlassen, um in einen anderen Dekanats-
bezirk zu kommen, da sie doch ungern einen Unfahigen zum
Forgesetzten haben. Wahrend andere stili und eifrig ihrem
Berufe nachgehen, suchen andere dadurch Karriere zu machen,
daB sie bei jeglicher Gelegenheit mit weltmannischer Hof-

18 *



276

lichkeit bei den Personen vorsprechen, von denen ihre Beforde-
rung abhangig ist. Beschwerte sich da ein ehrenhafter Priester
iiber seinen Nachbar bei einem hochgestellten Geistlichen,
dafi der Nachbar in der Fastenzeit zum grofien Argernis der
Glaubigen getanzt habe. liber das Tanzen selbst pflegt sich das
Volk nicht aufzuhalten, doch dafi der Priester in der Fasten¬
zeit getanzt habe, das war dem Volk zuviel. „Es war nur ein
„Ehrentanz”,” war die Zuriickweisung des hohen Geistlichen,
der den Geklagten zu beschiitzen pflegte. Wird ein Nachfolger
auf diese Pfarre kommen, so wird er, falls er gegen die Aus-
schreitungen des Tanzes predigen wird, noch Jahrzehnte lang
vom Volke zu horen bekommen: „Ihr Vorganger hat sogar in
der Fastenzeit getanzt!” —

Wie der Priester beim Volke beliebt und bei den Behorden
gut angeschrieben sein kann, wiewohl sein Leben und Ge-
baren mehr die guten Sitten niederreifit als fordert, hat die
Gerichtsverhandlung gegen P. Thomas Maschek gezeigt, der
wegen Mordversuches und Diebstahles zu 15 Jahren sclrsveren
Kerkers Mitte Marž des Jahres 1903 zu Klagenfurt verurteilt
worden ist. Fiir den Klerus war es aber noch beschamender, dafi
er zum Mefiwein Gift gemischt hat, um auf diese Weise den
sicheren Tod des Pfarrers, den er beseitigen wollte, zu erreichen.
Bei der Verhandlung hat sich laut Zeitungsbericht herausgestellt,
dafi er oft liber Mitternacht in den Gasthausern verblieb, dort
Zartlichkeiten mit der Wirtin hatte, in St. Veit Pretiosen kaufte
und hierbei sogar eine Krone verdienen wollte, dafi er iiber-
haupt auf grofiem Fufie (infolge des gestohlenen Geldes) lebte.
Nun sein priesterlicher Nachbar sagte aus: Maschek galt in
derGemeinde als Muster eines Geistlichen. „Der fiirstbischofliche
Sekretar sprach sich iiber Mascheks priesterliches Wirken
sehr giinstig aus,” so lautet der Bericht im „Weltblatt”. Wer
ist mehr zu bedauern, die Pfarrgemeinde, die sich iiber derlei
Armseligkeiten des Klerus nicht mehr argert, oder die Be-
horde, die sich mit der Zufriedenheit der Gemeinde begnugte,
oder der ungliickliche Priester, auf den eine richtige In-
spektion erziehend eingewirkt und vielleicht von
seinem Verbrechen zuruckgehalten hatte, oder schliefilich



277

der Klerus, der durch derartige Verhaltnisse die ganze
Achtung des Volkes verliert?! Ich meine alle sind auf gleiche
Weise zu bedauern!-

Viel Verdrufi macht mir ein Bauer meiner Pfarrgemeinde,
der vor sieben Jahren einem Geistlichen einer entfernten Pfarre
ein RoB um 120 Gulden kreditiert hat. Der arme Bauer kredi-
tierte, weil der Kaufer eben Priester war. Er bekam jedoch
nichts, muBte durch alle diese Jahre unzahlige Wege machen,
klagte, und da der Pfarrer kein Vermogen hatte, muBte er
noch 75 Gulden ProzeBkosten zahlen. Ich habe samtliche
Gerichtsakten in der Hand. Das Haus des Bauers ist abgebrannt
und der Bauer lebt in schwerer Stellung auf dem Gebirge und
wird ein ganzes Jahrzehnt arbeiten miissen, um den Verlust
von 300 Gulden, die Zinsen und andere Spesen eingerechnet,
wieder einzubringen. Der Pfarrer, der voriges Jahr im Friih-
jahr starb, war iiber und iiber verschuldet und viele Glaubiger
muBten verlieren. Die Kontrahierung der Schulden dauerte
durch die ganze Seelsorgezeit. Ich will keinen Stein auf ihn
werfen, er war ein guter Mensch, auch sonst vielleicht ein guter
Priester, doch fur seine Verhaltnisse ein Verschwender, der
sich stets eine Equipage halten muBte.

Ich bat auf Ansuchen des Bauers das Ordinariat, es
wolle unter dem besser dotierten Klerus eine Sammlung ver-
anstalten, um dem Bauer wenigstens die ProzeBkosten zu er-
setzen, doch wurde ich abgewiesen.

Hatte nun das Ordinariat durch richtige, eventuell strenge
Inspektion auf den gutmutigen Pfarrer erziehend eingewirkt,
dann ware der Pfarrer von seinem Ruin gerettet gewesen und
die Glaubiger waren schadlos geblieben, Seine Verschuldung
war den kirchlichen Behorden ganz gut bekannt, ebenso,
daB diese Verschuldung aus verschwenderischem Gebaren ent-
standen ist. Damit will ich meiner Behorde keine Vorwurfe
machen, da sie infolge der Art und Weise der heutigen In¬
spektion nicht anders zu handeln pflegt, vielleicht auch nicht
kann, sondern ich will nur diesen Fali vervverten, um zu
zeigen, daB wirklich eine gewissenhafte, ernste Inspektion
notwendig ist. Ubrigens sobald normale, der Zeit entsprechende



278

Verhaltnisse in der friiher geschilderten Weise eingefiihrt wer-
den, \verden derartige Falle seltener.

Das Resultat unserer Ausfiihrungen ist: Den Dechanten
soli noch immer wie jetzt eine Inspektion iiberlassen werden.
Sie sind auch bei groben Ausschreitungen irgend jemandes aus
dem Klerus, verursacht dadurch, daB nicht recbtzeitig einge-
schritten worden ist, zur Verantwortung zu ziehen, Als
Dechant ist stets der wiirdigste Priester des Dekanates zu be-
stellen. Diese Dechante sollen jedoch keine bereisende Inspektion
ausiiben, sondern dafiir sind eigene Inspektoren im Zen-
trnm der Diozese aufzustellen. Die jetzt iiblichen Visi-
tationsgebiihren kommen diesen Inspektoren zugute.

Die Disziplinarvergehen (nicht etwa Delikte gegen
den Glauben) werden vor einem vom gesamten Klerus
gewahlten Ebrenrat untersucht und das Urteil dem
Bischofe zur Bestatigung, Verscharfung, Milderung
oder auch Aufhebung vorgelegt. Diese Forderung ist
ubrigens identisch mit der Bestimmung des kano-
nischen Rechtes, welches ebenfalls Synodalgerichte
verlangt, deren Urteil vom Bischof bestatigt werden mufi.

XI.

Vorsicht und MaB bei der Verehrung der Heiligen und ihrer
Reliquien.

Wahrend der Los von Rom-Bewegung ist es geschehen,
dali protestantische Pastoren Forschungsreisen durch die
katholischen Lander machten und, zuruckgek-ehrt in ihre Hei-
mat, namentlich die katholischen Devotionalien zum Gegenstand
ihres Spottes machten. Auch die versehiedenen Andachten
konnen sie nicht begreifen. Tatsachlich lernte ich erst als Priester
die Bestimmung mancher Votivgegenstande an den Wallfahrts-
orten kennen. Sie sollten ein Zeichen der tiefglaubigen Gesin-
nung des Volkes sein, das nach auBen zum Ausdrucke bringt,
\vas es im Innern denkt. Bitten sie um Genesung ihres Fufies,
dann opfern sie einen FuB aus Wachs, bitten sie um die Ge¬
nesung des kranken Hausviehes, opfern sie eine Figur aus



279

Waehs, welches irgend ein Haustier vorstellt. Doch das Volk
soli daruber aufgeklart werden; es soli nicht glauben, dafi die
Wachsfigur alles erreicht.

Weiter soli bei der Verehrung der Reliquien auch Vorsicht
beobachtet werden. Als die kritischen Untersuchungen mancher
Reliquien, wie der Scala saneta, des Colosseum, des mamertinischen
Kerkers etc. ergaben, daB ihre Verehrung nicht historisch be-
griindet ist, gab es einen Auflauf bei den Italienern, denen dies
iibrigens nicht zu verargen ist, da ihre Wissenschaft nicht weit
her ist. Man spottelte sogar iiber katholische Forscher, wie
P. Grysar, P. Ehrle u. a.

Dr. Scheicher schreibt in seiner Schrift „Der Klerustag”
Seite 121: „Ich stand ja unmittelbar im Kampfe mit den toll
gewordenen Alldeutschen im Reichsrate. Das heilige Pra-
putium (bitte, nachschlagen, was das heiht, Anm. d. Verf.),
das in einer Monstranze ausgesetzt wird, in einer Pro-
zession herumgetragen wird, h at Sturme von Hohn hervor-
gerufen. Die in doppelter Auflage vorhandenen Kopfe von
Heiligen, welche von den Anhangern mordicitus als echt,
\vunderwirkend etc. verteidigt werden, haben mittelmaBige
Katholiken dahin gebracht, dah sie ihre eigene Kirche als riick-
standig behandelten.”

Die verschiedenen Andachten soli die Kirche nicht als
wesentliche Bestandteile ihres Kultus betrachten. Namentlich
bemuhen sich verschiedene Orden, die von ihnen usurpierten
Andachten zu fdrdern und einzufiihren. Verschiedene Menschen
haben verschiedene Bediirfnisse. Nun, wenn einige sich an den
Andachten erbauen, so ist es recht. Deshalb sollen diese An¬
dachten mehr Gegenstand des privaten Gottesdienstes sein. Der
offentliche, allgemeine Gottesdienst soli durch das Unnotwendige
nicht uberladen werden. Der Wert der Andachten und die
Nichtobligation an ihrer Teilnahme soli dem Volke ohne Uber-
treibung erklžirt werden. Niemand ist verpflichtet, an derlei
Andachten teilzunehmen, aber auch niemand berechtigt, sie
zu verurteilen. Dieselbe Klarheit soli dem Volke auch iiber das
Rosenkranzgebet beigebracht werden. Nirgends sollen dogmatisch
unzulassige "Obertreibungen stattfinden.



280

Gleiche Vorsicht vervvende man bei der Erzahlung der
Anekdoten aus dem Leben der Heiligen. Die Heiligen haben
wegen der idealen Intention durch manche Handlungen
heroische Tugenden geiibt, wahrend uns diese Handlungen jetzt
lacherlich vorkommen. Als ein Narr wiirde uns heutzutage ein
Simon Stylites erscheinen. Doch sucht man auch heutzutage
manche Handlungen der Heiligen als ideale hinzustellen, wahrend
sie nichts weniger als ideale gewesen sind. Wie oft wird zur
Demonstrierung der Tugend der Demut auf das Vorgehen des
heil. Philippus Neri hingewiesen, der vom Papste bestimmt war,
eine in der Nahe Roms lebende Nonne, die im Rufe der Heilig-
keit stand, auf ihre Heiligkeit zu priifen. Er ging hin und bot
ihr die schmutzigen Stiefel zum Reinigen an. Sie wies ihn
zuriick. Er kehrte zuriick und meldete: Sie ist nicht heilig.
Subjektiv genommen, war die Handlung des Philippus Neri
aus edlen Motiven entsprungen und der Akt eines Heiligen;
objektiv genommen, war die Tat des Heiligen, milde gesagt,
eine Unverfrorenheit. Die Nonne erscheint mirviel heiligmaBiger,
daB sie einem fremden Manne nicht die Stiefel putzte, als der
Heilige, welcher der Nonne die Stiefel hinhalten wollte. Ebenso
ist es schlecht angebracht, wenn erzahlt wird, daB derselbe Hei¬
lige, um sich zu demutigen, einen Schluck Weines aus einem
Kruge, der ihm von einem Burger Roms dargeboten wurde,
mitten auf der StraBe, vor den Augen aller zum Gespotte dieser,
nahm. Er hatte auch den Anschein ervvecken konnen, daB er
seinen Durst nicht bezahmen konne. Die erste Geschichte er¬
zahlt sogar Spirago und sie findet sich auch in den von den
Jesuiten revidierten Buchern der St. Josephs-Vereinsbiicher-
Bruderschaft.

Auch bei Predigten, Christenlehren etc. soli man vor-
sichtig sein, damit nicht kritische Personen lacheln.

Die Bedeutung der Wallfahrtsorte soli nicht so sehr auf
Grund der Legenden, wiewohl diese Bliiten der christlichen
Phantasie nicht zu vervverfen sind, als durch Vorfuhrung der
im Seelenleben des Menschen liegenden Griinde erklart
werden.



281

XII.

Einheit und Einigkeit der Kirche.
Die Kirche ist einheitlich im Glauben und in Sitten und in

der Regierung. Diese Einheit der Kirche tastet kein rechtglau-
biger Katholik an. Jedoch die Einigkeit der Kirche in der
Praxis ist nicht immer die glanzendste. Ist die Kirche eine voll-
kommene Sozietat, so ist es notwendig, daB eine wechselseitige
Aushilfe zwischen verschiedenen Teilen der Sozietat besteht. Nun
strebt man eine pedantische Einheit der Liturgie an, damit die
Kirche dadurch imponiere, allein die Einigkeit in der
Tat bleibt un ber iicksichtigt. Wenn in einer Familie alle
Knaben gleiches Gewand haben, macht es allerdings einen inter-
essanten Eindruck, doch mehr Eindruck macht es, wenn sich die
Knaben untereinander lieben. Selbst die einzelnen Nationen be-
zeugen ihre Einheit auch in der Tat. Werden Stammesangehoiuge
in irgend einem Staate verfolgt, sogleich schreitet der mit
denselben verwandte Nationalstaat ein. Bei uns kann in ganz
Frankreich der Klerus totgeschlagen werden, ohne daB man sich
in Osterreich ruhrt und umgekehrt. Doch selbst innerhalb eines
Staates und innerhalb einer Diozese fehlt es an Einigkeit bei
der gegenseitigen Hilfeleistung. An manchen Orten wird mit
geistlichen Geldern alles Mogliche gebaut, wahrend anderswo
nicht einmal genug Gotteshauser den Glaubigen zu Gebote stehen.
Da liest man, daB in den Pfarren mit 10.000 bis 25.000 Seelen
drei Geistliche pastorieren, wahrend manche Kloster mit Geist¬
lichen uberfiillt sind. Viele Wiirdentrager verfiigen iiber groBe
Reichtumer und konnen gleich tausende Gulden fur aufier-
ordentliche Zwecke spendieren, wahrend Dr. Kiinzer auf
dem „Klerustage” klagte: „Jenseits der Elbe in Ober-Sedlitz
wohnen 4000 Katholiken; die sind ohne Kirche. In Thurn
mit 10.000 Katholiken ist keine Kirche; die Protestanten bauen
dort eine Kirche um D/j Millionen Gulden. Wenn man im katho-
lischen Osterreich eine so groBe Gemeinde ohne Kirche laBt,
so hort sich alles auf.” Religionsprofessor Dr. Hartl sagte:
„Ich glaube, daB es ungemein an Kirchenbauten in solchen
Stadten fehlt, welche erst in neuerer Zeit sehr angewachsen



282

sind, nicht genug, daB man Kirchen hat, welche keine Pfarr-
kirchen sind.”

Auf dem Lande gibt es elende Kirchen dort, wo die Be-
volkerung in Armut lebt, wahrend anderswo die Kirchen an
Paramenten reich sind, iiber herrliche GefaBe und iiberhaupt iiber
manche iiberfliissige Ausstattung verfiigen.

Ich glaube, es wiirde von groBem Nutzen sein, wenn
unsere Diozesen innerhalb eines Staates, was die gegenseitige
Unterstiitzung bei den einzelnen Unternehmungen anbelangt,
mehr zentralisiert waren. Sie sollten sich gegenseitig bei ihren
Bemiihnngen durch Geldaushilfe, auch durch pastorelle Aushilfe
unterstiitzen. Auch innerhalb der Diozese soli das Band der
Liebe starker angezogen werden. Wie ich schon einmal
andeutete, es soli ein gemeinsamer Fond beschaffen
wer d en, gegriindet durch regelmaflige Beitrage, aus
dem die schwacheren Institute und Kirchen der Dio¬
zese unterstiitzt werden sollten. Man bedenke doch, was
der „evangelische Bund” und der „Gustav Adolf-Verein” leistet.
Da hebt man immer die Zerfahrenheit des Protestantismus
hervor! Siehe, wie er in der Tat einig ist!

C. Die aufiere Stellung der katholischen Kirche.

I,
Die Stellung der Kirche in der Menschheit iiberhaupt.
Frage ich nach dem hochsten Ziele der Menschheit, dann

finde ich, daB dasselbe in der Ewigkeit endet, und daB die
Menschen von Natur aus im groBen und ganzen diesem Ziele
zustreben, in bewuBter oder unbewufiter Weise, mit klarer oder
nur ahnender und unbestimmter Erkenntnis. Dieses iiber-
irdische Ziel ist den irdischen Zielen ubergeordnet, jedoch
nicht so, daB man in Wahrheit einem Ziele nachgehen konnte,
ohne das andere gleichzeitig zu verfolgen. Das iiberirdische
Ziel ist das ewige Gliick, das irdische Ziel das irdische Gliick,
\velches sich einstellt, wenn der Mensch den richtigen Weg



283

zurErreichung des iiberirdischen Gliickes einschlagt, welcherWeg
ihm von der Religion gezeigt \vird, die nach meiner Auffassung
namentlich in der Betatigung der dreifachen Liebe besteht.

Am Ende des Zieles erliseht das Licht der Religion und
es beginnt das ungetriibte Leben der Gerechtigkeit.

1. In unseren Schriften wird oft Verwahrung dagegen ein-
gelegt, dafi die Religion zur Schaffung des irdischen Gliickes
der Menschen bestimmt ware. Dieser Protest ist allerdings
richtig, wenn man unter dem irdischen Gliicke bloB das ma¬
terielle Gliick hienieden versteht. Wennman aber unter irdischem
Gliick die Zusammenfassung aller jener bei verschiedenen
Subjekten verschiedenen Faktoren versteht, welche
das wirkliche, dauernde, irdische Herzensgliick des
Menschen scliaffen, so ist eswichtig zu betonen, daB die Reli¬
gion auch das irdische Gliick schaffen soli, da ja dies nur in
Beziehung zum liberirdischen Gliicke gedacht iverden kann.
Zu diesem irdischen Gliicke gehort auch als notwendiger
Faktor das materielle Gliick, und zwar nicht als einziger
Faktor, wie ich schon oben betont habe.

In dem letzten Punkte hat die Kirche nicht immer die
richtigen Grundsatze vertreten, indem sie das materielle Gliick
nicht immer vom streng religiosen Standpunkte ins Auge faBte.
Es ware jedoch eine groBe Verleumdung, wenn man sagen wollte,
die Kirche hat iiberhaupt das materielle Gliick der Volker
nicht gefordert. Man muB vielmehr sagen, daB gerade die
Kirche das allgemeine materielle Wohl, soweit es besteht, erst
geschaffen hat, indem sie durch die Beseitigung der Sklaverei,
auf Grund der Lehre vom gleichen Wert der Menschen vor
Gott allen Menschen die Freiheit gab, an den Giitern der Erde
zu partizipieren.

Unter dem materiellen Gliick verstehe ich l. daB jeder
einzelne so viel zu seinem Lebensunterhalte, zu seiner Kleidung,
zur Erhaltung der Gesundheit habe, daB er ohne Entbehrung
seinem Berufe nachgehen kann, vorausgesetzt, daB es die Produkte
der Erde erlauben, 2 . daB ein anderer nicht seine Freiheit be-
hindere, sondern nur soweit iiber ihn herrsche, als es das all¬
gemeine Wohl der Menschheit erfordert.



284

Was den ersten Punkt anbelangt, so ist es klar, daB er
sich auch als religiose Forderung darstellen mufi; denn es ver-
langt die Liebe zu unserem Schopfer, der allen Menschen gleiche
Endbestimmung, gleiche Konstitution gegeben hat, daB einer
nicht auf Kosten des anderen leide, auch nicht UberfluB habe
zum Nachteile des anderen; weiters verlangt es die Selbstliebe,
daB der Mensch, eingedenk seiner hohen Wiirde, sich selbst
und seine Familie erhalt und nicht durch Entziehung der Giiter
vonseiten anderer an dieser Erhaltung gehindert werde. Ferner
erfordert es auch die Nachstenliebe, daB man nicht ruhig zusehe,
wenn der Mitmensch leidet. Und in dieser dreifachen Liebe
besteht ja die Religion. Wurde man ein heiligmaBiges Leben
fiihren und alle Bedingungen erfullen, auBer dieser, daB man
in Wort und Tat (die Krafte naturlich vorausgesetzt!) stets
dahinstrebte, seinen Mitmenschen auch materiell glucklich zu
machen und wurde man ruhig zuschauen, wie der Nachste
auf Kosten eines anderen leidet, dann wiirde man die religiose
Bestimmung des Menschen zum Teile verkennen und durchaus
nicht heilig sein. Ich selbst kann mir etwas vorenthalten, je-
doch nur soweit, daB meine Korperkrafte nicht darunter leiden.

Was den zweiten Punkt anbelangt, so laBt er sich gerade
so begriinden wie der erste, um zu ersehen, daB auch dieser
Punkt eine religiose Forderung darstellt. Zur Erhaltung der
Gesamtheit einer Sozietat ist allerdings notwendig, daB Gesetze
geschaffen werden, die gleichsam das Bindemittel oder den
Kitt der Gesamtheit bilden. Auch ist es notwendig, dati man
sich diesen Gesetzen, welche den Willen der Gesamtheit offen-
baren, unterordnet. Die toten Gesetze werden nur durch
Personen ausgefiihrt und bewacht, doch die Personen sind.nur
Funktionare im Staate. Ihnen selbst schuldetman personlich
keinen Gehorsam, sondern nur den Gesetzen. Jeder
Mensch der Gesamtheit ist gleichberechtigt und miisse gleich-
geachtet werden, deshalb soli kein Mensch dem andern nur
wegen der Person dienen, auch darf es keine Herrschaften,
keine Privilegien infolge der Geburt oder des Standes
geben, sondern nur Diener der Gesamtheit. Jede Bedienung
einer Person, soferne es nicht das Wohl der Gesamtheit ver-



285

langt, erscheint auch vom religiosen Standpunkte un-
zulassig, weil der Mensch seine von Gott geschenkten
Krafte zu gunsten eines anderen in unwiirdiger Weise
verwendet, Religionsverletzend, weil es die Wiirde des Men-
schen erniedrigt, ist der Dienst, der darin besteht, einem Men-
schen, der keinen Beruf hat, nur z. B. von seinen Zinsen lebt,
den Vergniigungen nachgeht, einen Kammerdiener abzugeben.
Ganz anders ist der Dienst, der z. B. einem Beamten, einem
Offizier oder Geistlichen geleistet wird, weil da der Diener
durch Leistung der korperlichen Arbeit die betreffenden Herren
zur Leistung der geistigen Arbeit zum Wohle der Gesamtheit
unterstiitzt und somit der Gesamtheit dient.

Ist es richtig, daB sich der Mensch im SchweiBe seines
Angesichtes das tagliche Brot verdienen muB, so ifit derjenige,
der nicht arbeitet, eigentlich vom Brote, das ihm ein anderer
verdient; er ist ein Schmarotzer. Der Schmarotzer kann sich
auch infolge der Verhaltnisse soviel Geniisse erlauben, daB ein
anderer verkurzt wird und vielleicht auch darben muB. DaB
dies die Religion, die die Liebe zum Nachsten verlangt, ver-
letzen muB, ist einleuchtend.

Ich habe immer einen Abscheu, in die Stadte oder in Kurorte
zu gehen, wo man soviele Laken, gefiillt mit faulendem Wasser
findet, Drohnen, die nicht arbeiten, sondern nur genieBen.
Šport, Spiel, Theaterbesuch und Romanlesen ist ihr Beruf, was
kein Beruf sein kann, da dies nicht als Arbeit, sondern nur als
Erholung aufgefaBt werden muB. Namentlich ist in der Stadt ein
Teil der Frauenwelt dazu da, das Drohnengeschaft zu besorgen.
Es gibt Frauen, die oft nicht einmal ihre natiirliche Pflicht, die
Mutterpflicht erfiillen, wahrend dafur andere Frauen, Arbeiters-
gattinnen und Tochter, Frauen von Gewerbetreibenden, die
Dienerinnen etc. sowie die Frauen auf dem Lande doppelt biiBen
miissen. Man braucht nur die Augen aufzumachen, um diese
Verhaltnisse kennen zu lernen.

Ob das uns Priestern, den Lehrern der Religion,
gleichgiltig sein kann? Ob wir nur entfernt behaupten
konnen, daB die heutige Ordnung eine von Gott gewollte ist?
Verkennen wir doch nicht das Wort der Heiligen Schrift:



286

Plenitudo legis est charitaš, die Fiille des Gesetzes ist die
Liebe, die nicht zulaBt, daB jemand auf Kosten eines anderen
einen noblen Herrn und Feinschmecker spielt.

2. „Pauperibus evangelizatur”, den Armen wird das Evan-
gelium verkiindet, heiBt es in der Heiligen Schrift. Christus,
der Herr, fand auch hauptsachlich Gehor beim armen Volk,
bei der groBen Masse des Volkes, wie man zu sagen pflegt,
Die Reichen schamten sich, die Lehren des „Zimmermanns-
sohnes” zu horen. Auch die Apostel befolgten das Beispiel des
Herrn. Sie haben sich nicht an die GroBen und die Machtigen,
auch nicht an die Gelehrten dieser Welt gewendet, weil sie
wuBten, die Lehre von der gleichen Wurde der Menschen ware
ihnen unangenehm. Als Petrus nach Rom kam, suchte er nicht
die Professoren verschiedener Akademien auf, ging auch nicht
an die Hofe der Machtigen, sondern sammelte das arme, ver1
achtete Volk, um ihm seine Heilslehre beizubringen. Uberhaupt
geht jede heilbringende Bewegung von unten hinauf. Auch die
Statistik lehrt, daB sich die wirklichen arbeitenden Faktoren
der Stadtbevolkerung, namentlich die der Intelligenz, aus den
unteren Klassen, vorziiglich aus den Landbewohnern rekrutieren,
\vahrend die sogenannten hoheren Stande, weil sie eben un-
natiirliche, wenn auch historisch begriindete Auswiichse der
Gesellschaft sind, zugrunde gehen.

Von oben her pflegt nur ein iibler EinfluB auf das arme
Volk ausgeiibt zu werden! „Von oben kommt der Sturzbach!”
rief P. Abel einmal in seiner Pi’edigt aus. Es ist somit ganz
natiirlich, daB wir in unserer Tatigkeit uns zunachst
an die Armen anschlieBen, d.h. an das einfache-und schlichte
Volk und von unten hinauf die menschliche Gesellschaft zu
restaurieren suchen. Ganz verfehlt ist somit das Auftreten der
Kirche, sobald sie sucht, den Machtigen zu gefallen
oder nach auflen so aufzu tre ten, als ob sie zu den
hoheren Standen gehorte. Alle Klassen der Bevolkerung
gehoren zwar zur Hirtensphare der Kirche, doch der Anfang
zur Bekehrung der Welt mufi dort gemacht werden, wo das
Wort angreift, nicht dort, wo es zuruckgewiesen wird. Will
man von den niederen Klassen gehort werden, dann muB man



287

ihnen auch nach auBen als ihr Freund, nicht mit einem Glanze
und einer Autoritat entgegentreten, wie es oft die sie be-
driickenden GroBen der Welt tun. Wie hat die Kirche im Laufe
der Zeit ihre Mission in diesem Punkte erfiillt?

Nur die Weisesten der vorchristliclien Zeit haben die
Wiirde des Menschen teilweise anerkannt. Doch muB diese
Erkenntnis so schwach gewesen sein, daB sie nicht den Mut
fanden, auch fiir die Verwirklichung ihrer Lehren erfolgreich
einzutreten. Menschenrechte hatten nur wenige Auserwahlte,
wahrend die iibrigen rechtlos waren, oder es galt der Grundsatz,
der Schwachere miisse der Diener des Starkeren sein. Das
Christentum hat erst dem Menschen die wahre Wiirde zuge-
wiesen und betrachtete in jedem Wesen das Ebenbild Gottes,
welches der entsprechenden Behandlung wert sei. Es lehrte
nicht nur, sondern es handelte auch nach seinenLehren.

Einfache, schlichte Missionare arbeiteten an der christ-
lichen Restauration der Menschheit. Man hatte das Priestertum
liebgewonnen, weil man seine Wohltaten sah und iiberhaufte
es mit den Giitern der Erde, namentlich weil die Herrscher
erkannten, daB sie in den Priestern die treuesten Vasallen haben
werden. Doch auch derPriester laBt sich blenden durch
das irdische Gut! Man merkte von da an, sobald die Kirche als
Besitzerin auftrat, ein Nachlassen in der Ausfuhrung der traditio-
nellen christlichen Mission. Nicht mehr selbstandig, in einfacher
schlichter Form trat der Priester an das Volk lieran, um es
zur Kultur zu erziehen, sondern an der Seite der Machtigen.
Nur einzelne Vertreter, namentlich aus dem Benediktiner-,
Franziskaner- und Jesuitenorden, arbeiteten an der Bekehrung
und Kultivierung der Volker im altchristlichen Sinne. Man
muB es als ein groBes Verdienst unserer Kirche bezeichnen,
daB sie, wiewohl an der Seite der Herrschenden stehend, doch
nie zulieB, daB das Volk allzu stark bedriickt und bedrangt
\viirde, zu welchem Zwecke sie alle ihre geistigen und diplo-
matischen Mittel einsetzte. Vielleicht war auch die weltliche
Machtstellung der Kirche ehemals notwendig! Ware es nicht mog-
lich gewesen, daB ein ziirnender Potentat alle Pflanzungen einer
armen und schlichten Kirche vernichtet oder wenigstens wie



288

im Altertum ununterbrochen an der Entfaltung und in der
Tatigkeit gehindert hatte?

Doch es brach eine neue Zeit an. Das Volk merkte,
daB es auch eigenen Willen und eigenen Verstand habe, daB
es sich nicht alles von oben kommandieren lassen diirfe. Es
strebte, angefiihrt von einzelnen Mannern nach geistiger und
staatlicher Freiheit. Dieses freiheitliche Streben der Volker
haben die Vertreter-der Kircbe verkannt. Das Volk wollte aueh
nicht mehr blofi fiir die oberen Klassen arbeiten, sondern ver-
langte auch fur sich ein entsprechendes irdisches Gliick. Da
sah man, daB die kirchlichen Vertreter sich ruhig verhielten
oder das Volk sogar beschwichtigten. So kam die grofie fran-
zosische Revolution! Man schildere nicht die Greuel dieser
Revolution, man entsetze sich nicht iiber die sittenlosen, wilden
Horden, ohne gleichzeitig dem Klerus die Schuld zu geben,
weil er sich nicht getraute, rechtzeitig die warnende Stimme zu
erheben und weil er die Erziehung der damaligen Zeit in den
Handen hatte! — Er erzog Konige und die GroBen des
Reiches. Wie ist es nun moglich, daB trotz der vorwiegend
geistlichen Erziehung das Hofleben so entartet war und das
Volk, kaum daB der Ruf zur Erhebung erscholl, so bald zu
wilden Hyanen werden konnte?

Man verurteile nicht nur das Volk, sondern auch seine
Erzieher. Wenn man auf die Enzyklopadisten hinweist, daB
diese das Volk aufgehetzt hatten, so muB doch der Klerus
eine unbeschreibliche Lethargie und Schwache bekundet haben,
da er diese Angriffe nicht abwehren konnte. Freilich war es
schwer, da das maBlose Elend das Volk gegen jede Lehre skep-
tisch machte; doch moglich ist es gewesen. tlbrigens schrie
dieses Elend zum Himmel um Rache, allein der Klerus horte
nicht das Geschrei; er muBte spater bitter biiBen.

Seit dieser groBen Umwalzung bemerken wir iiberall das
Streben nach Gleichberechtigung des gewohnlichen Volkes mit
den gliicklicheren Standen. Dieses Streben aufiert sich meisten-
teils immer rationeller und intensiver und pflegt die Bahnen
der bestehenden Gesetze nicht zu verlassen. Es ist zweifellos,
daB dieses Streben noch von groBeren Erfolgen gekrSnt sein



289

wird, als es bereits der Fali ist. Es ist aber auch ein berech-
tigtes, in der christlichen Religion begriindetes Stre¬
ben, welches leider Me und da auch unerlaubte Mittel, die ihra
von der Geschichte her bekannt sind, zu ergreifen sucht. Dieses
freiheitliche Streben ist allerdings oft auch auf undurchfuhrbare,
auch religionsfeindliche Dinge gerichtet. Diesbeziiglich soli man
aber keine Angst haben! Alle Parteien streben in der Theorie
oft etwas an, was sie, sobald sie zur Herrschaft gelangen, un-
durchfiihrbar finden. Kein Sozialreformer, mag er noch so
viel zur Forderung der Reform beigetragen haben, wird je-
mals sein ganzes System irgendwo durchgefiihrt finden. Der
gesunde Hausverstand der Menschen weist das Utopistische von
selbst zuriick.

Man mufi es zugeben, dafi unter dem Klerus an manchen
Orten auch ein sogenannter demokratischer Zug vveht, dafi die
Priester auch bemiiht sind, mit dem Streben des Volkes nach
besserer sozialer Stellung zu rechnen. Leider kommen wir mit
unserer Mithilfe erst hinterher, wenn sich andere oft in
egoistischer Weise bereits zu Fiihrern des Volkes erwahlen
liefien, weshalb man unseren Bemiihungen Mifitrauen entgegen
bringt. Es wird nicht lange dauern, bis sich andere der
dienenden Klassen auf dem Lande bemachtigen werden. Ich
sehe es voraus, dafi man sich auch in unseren Kreisen daran
machen wird, wenn es schon zu spat ist. — Wir betonen oft
uniiberlegterweise Grundsatze, die doch nicht ganz stich-
haltig sind. Wir verteidigen ohne Unterschied das Privat-
eigentum. Es ist richtig, dafi jeder das Recht auf sein
Eigentum bat, wenn es rechtlich erworben ist. Doch
schwerlich kann behauptet werden, dafi das ubermafiige
Vermogen vieler rechtlich erworben worden ist. Die
Ubervorteilung, die Spekulation zum Nachteile anderer kann
vom christlichen Gesetze nicht toleriert werden. Bekanntlich
hat das Kirchengesetz auch die Einnahme von Zinsen von
geliehenen Geldern verboten. Auch die Vererbung eines un-
rechtmiifiig erworbenen Gutes diirfte keinen giltigen Rechts-
ansprnch auf dasselbe haben. Wenn nun das Volk sieht, wie es
von gevvissenlosen Leuten ausgesogen wird, und hort, wie der

V o grin c c , nostra culpa. 19



290

Klerus ohne weiteres das Privateigentum verteidigt, da
ist es selbstverstandlich, daB es das Vertrauen zum Klerus
verliert.

3. Auch das auBere Auftreten des Klerus, namentlich des
einfluBreichen Klerus, erhalt das Volk in dem Glauben, dafi er
es mehr mit den reichen und machtigen Volksklassen halte. Man
sehe sich einmal die zwei Bande des von der Leogesellschaft
herausgegebenen Werkes „Die katholische Kirche” an. Es gleicht
wirklich einem Modejournal. Wenn einer da den Glanz des
Klerus betrachtet, wird er nicht denEindruck gewinnen, daB der
Klerus der Freund des armen Mannes ware.

Man sehe sich doch die Auffahrt des Papstes Gregor XVI. in
dem obengenannten Werke an. Kein Herrscher laBt mehr eine
solche orientalische Pracht entfalten. Freilich die Papste tun es in-
folge der Verhaltnisse auch nicht mehr, doch es besteht noch viel
unniitzer Prunk. Ich getraue mich das Buch den Kindern gar nicht
zu zeigen, damit sie lieber vom Papste und den Bischdfen die
Vorstellung von hochst heiligen Mannern behalten, als daB sie
sich die Vorstellung von ihnen als von ungemein reichen
Herrschern aneignen.

Ich fuhr einst auf der Bahn mit einem sehr aufgeweckten,
etwa zehnjahrigen Knaben langs des Worthersees, dessen Ufer
mit vielen lierrlichen Villen besaet sind. Der Knabe, seheinbar
einer Arbeiterfamilie gehorend, fing an iiber die reichen Leute,
die bei Nichtstun so schone Hauser bewohnen, loszuziehen und
wollte die schSnen Hauser gar nicht anschauen.

Ich hebe hervor, daB ich keine personlichen Invektiven be-
absichtige. Der jeweilige Papst leidet selbst am meisten unter
dem lastigen Zeremoniell und unter dem Prunk, der da entfaltet
wird. Maneher mochte gerne dieses Geflunker und Katzensilber
wegwerfen, um dem gottlichen Lehrmeister auch in seiner
Aimiut nachzuahmen, allein welches Aufsehen wurde deshalb
entstehen!

Das schon genannte Werk „Die katholische Kirche” ent-
halt gleich anfangs die Biograpliie des verstorbenen Papstes
Leo XIII. Derselbe war wirklich ein gi-ofier Papst. Daraus
folgt aber nicht, daB sein Tun und Handeln schon seit seiner



291

Jugend ideal gewesen sei. In dem Werke wird nun haarklein
beschrieben, wie der junge Pecci von adeligen Eltern geboren
wurde und von Ehrenstelle zu Ehrenstelle emporstieg. Es wird
ausdriicklich erwahnt, daB er der Liebling des Kardinals Sala
war, der „sein offizieller Beschiitzer” blieb. Er trat in die geist-
liche Adelsakademie, wo ihn „neue Studien und neue Erfolge”
ervvarteten. Zum Nachdenken iiber Italien zwingt uns auch die
Erzahlung, wie er gegen das adelige Brigantentum in Siiditalien,
wo er Statthalter war, auftrat. Es wird ersvahnt, daB er die Jagd
und namentlich den Virgil und den Horaz liebte. Das alles er-
zahlt ein Jesuit! Wie der Papst am Sterbebette lag, da hatte er
abermals den Horaz und den Virgil am Tische. Ich las dies
selbst in unseren liberalen Zeitungen, die sich daruber ver-
wunderten. „Man hatte doch meinen konnen, daB er in den
letzten Augenblicken an den Gekreuzigten allein dachte.” So
kalkulierten die Zeitungen. Ein franzosischer Gelehrter ver-
langte, daB ihm noch vor seinem Sterben das „einzige Buch”,
die Heilige Schrift, vorgelesen werde. Alte Leute haben Eigen-
heiten, doch hatte man verhindern sollen, daB solche Sachen
zum Argernis des Volkes publiziert werden.

Gelegentlich des letzten Konklave berichteten die Zei¬
tungen, daB zwei osterreichische Kardinale sich von aus-
warts das Essen holen lieBen, und daB der Glanz, mit dem der
ungarische Kardinal aufgetreten ist, das Volk entziickte.-

Die Eleganzsucht, die an manchen Hofen bevorzugt wird,
geht auch auf den iibrigen Klerus zum Teile iiber. Und so
sehen wir oft in armen Gegenden, wo bei jedem Fenster das
Elend herausschaut, Priester, fein wie Puppen gekleidet, sich
an Laken und Diingerhaufen vorbei wie auf einem Parkett-
boden bewegen. Das nicht denkende Volk sieht die Eleganz
vielleicht gerne, weil ihm eben der Geistliche zum Schaustlick
wird.

Auch die Titulaturen kennzeichnen den Geistlichen nicht
als einen Volksmann. Die Schematismen zahlen bei Angabe der
Personalien immer auf, was einer ist und was fur Auszeich-
nungen einer hat. Alle Titulaturen aus langst vergangenenZeiten
werden zusammengesucht, um einen Priester, der ein Gllicks-

19*



292

kind ist, auszuzeichnen. An manchen Orten scheinen selbst die
Klostergeistlichen an der Krankheit der Titelsucht zu laborieren.
Sie haben auf die Eitelkeiten der Welt verzichtet, um dafiir
im Kloster andere Eitelkeiten anzunehmen. Ich habe den
Katalog der Kapitularen eines Stiftes bei Wien in den Handen.
In demselben sind die Vorgesetzten mit den sonderbarsten
Superlativen betitelt. Der Name eines verhaltnismaBig jungen
Kapitularen zieht im Gegensatze zu anderen titelarmen „Ordens-
genossen” gleich eine siebenzeilige Schleppe nach sich, zu-
sammengestiickelt aus Titulaturen, die verdiente und unver-
diente Manner zu bekommen pflegen. Ist das der Geist des
demiitigen heiligen Augustinus, nach dessen Regeln die Herren
leben miissen?!

Auch die Diozesanschematismen verfiigen iiber exotische
Titulaturen.

Der eine hat den Titel illustris, der andere doctissimus,
ein anderer eximius oder admirabilis. Keinen Titel kann ich je-
doch so schwer aussprechen, wie den Titel „der Hochwurdigste”,
weil das Altarssakrament oft kurz als „das Hochwurdigste” (Gut)
bezeichnet wird. Dann die Titel Euer Gnaden, Celsissimus etc.!
Die weltlichen Beamten diirfen untereinander keine Hoflich-
keitsformeln in ihrem schriftlichen Amtsverlcehr mehr ge-
brauchen. Es heifit nur kurz „an den Minister N. N.”.

Nur wir, die Lehrer der Demut und der schlichten Sitte,
haben noch diese Chinesereien! Man vergleiche die einfachen
Verordnungen der Ministerien mit der Verordnung desFiirsterz-
bischofs von Olmiitz im dortigen Verordnungsblatt, beziiglich
des \venigstens zweijahrigen Verbleibens an einer Seelsorge-
station, wo man sich bei dem steten „Seine Exzellenz” die
Zunge brechen konnte!

Diese Titulaturen erhohen heutzutage nicht im geringsten
die Wertschatzung der Person, sondern geben AnlaB zu ge-
heimen oder offenen Spottereien. Die einfachen, schlichten
Jesuiten, die keine Ordensauszeichnung und keine Ehren-
titel annehmen, haben bei den Gebildeten noch immer mehr
Ansehen, als diejenigen, die mit Titeln uberhiiuft sind. Sie
kriechen auch nicht vor ihren Oberen, wie es anderswo



293 —

geschieht und trotzdem herrscht Ordnung in ihrer Organisation.
Wodureh die Jesuiten imponieren, ist Gelehrsamkeit, gepaart
mit schlichten Sitten und eine gesunde, nicht iibertriebene
Frommigkeit, wahrend das starre Festhalten an einzelnen allzu
mittelalterlichen Statuten ihres Ordens, hervorgegangen aus
der durch die Absonderung von der Welt entstandenen Un-
kenntnis des wirklichen geistigen Lebens und Strebens der
Menschen, sowohl ihnen als auch der Kirche nicht zum Vor-
teile wird. Ist die Kirche die Lobrednerin der Jesuiten, dann
muB sie auch die Nachahmerin ihrer einfachen Sitten und ihres
Wissens sein; dann wird ihr Ansehen bei allen Denkenden ein
viel hoheres werden. Heute wandern Menschen der ver-
schiedensten Provenienz oft aus purer Neugierde nach Rom,
um den Papst zu sehen. Sie betrachten ihn mehr als ein ge-
schichtliches Monument, als den Troster und Segner der
Menschen, als den Nachfolger des heiligen Petrus. Einen ganz
anderen Wert vnirden die fremden Volker dem Papsttum bei-
legen, wenn der heil. Vater hie und da nicht im Aufzuge eines
Machtigen, sondern in einfacher und schlichter Weise, z. B. nor-
dische Diozesen bereisen und hier das religiose Streben der
Volker kennen lernen wurde!

Es ist somit klar, daB das Auftreten der kirchlichen Ver-
treter nicht immer danach ist, um vollends die Sympathien
des Volkes zu gewinnen. Wenn trotzdem riesige Massen noch
dem Christentum treu sind, so ist es der Lehre Jesu Christi
zu danken, die das Menschenherz stets noch fiir sich
geffonnen hat und auch noch gewinnen \vird.

Die unleugbare MiBstimmung des Volkes gegen die Kirche
kommt aber sehr viel auf Rechnung des aufieren, oft taktlosen
Auftretens der Kirche.

Wir Priester entstammen meistenteils den ,,niederen’
Volksschichten, dem Bauern- oder Arbeiterstande. Wir brauchen
uns deshalb nicht zu schamen, sondern sollen als Priester Golt
danken, daB wir diesem Stande angehoren, indem wir seit
unserer Kindheit die wirklichen Miihseligkeiten des Lebens
der bei weitem zahlreichsten Menschenklassen kennen gelernt
haben. Wir haben uns unsere Stellung durch eisernen FleiB



294

erworben, lernten friihzeitig das Leben auch von der harteren
Seite kennen, wahrend die Sohne anderer Stande mit allen
moglichen Schmiermitteln zur Erreichung ihrer Stellung form-
lich getrieben werden, obne dafi sie sich um die Quelle ihrer
Erhaltungskosten zu kiimmern brauchten. Wir Priester sind
iiberhaupt die zahlreichste Intelligenz aus der Mitte
des armeren Volkes. Deshalb ist es auch unsere Pflicht, dafi
wir uns nicht zu den Grofien dieser Erde hindrangen, sondern
das Elend des Volkes wahrnehmen und es zu lindern suchen.
Auch unser Auftreten sei so beschaffen, daJ3 man in dem-
selben nicht eine Verkennung unserer Abstammung erblickt.

Das Resultat vorhergehender Besprechungen ist somit,
dafi wir

1. auf Grund unserer Religion fiir die moglichste Gleich-
stellung des gemeinen Volkes mit den iibrigen Volksklassen
hinarbeiten, jedoeh in Anbetrackt der bestehenden Verhalt-
nisse etwa in den Predigten die Sache sehr vorsichtig be-
handeln. Unrichtig ist es aber, die jetzt bestehenden
sozialen Verhaltnisse als von Gott gewollte zu be-
zeichnen.

2. Sowohl im Auftreten der ganzen Kirche als auch ein-
zeln sollen wir zeigen, dah wir treue Schiiler Christi sind, der
einfach und schlicht autrat, einfache und schlichte Leute zu
Aposteln wahlte und iiberhaupt „kein Ansehen der Person”
kannte.

3. Wir Priester sind meistenteils Sohne des armen Volkes,
deshalb sollen wir diesem mit Wort und Tat an die Hand
gehen und auf diese Weise uns auch dankbar zeigen fiir die
Treue, mit der gerade das Volk an seiner Kirche zum Unter-
schiede von den Reichen hangt.

Zum Schlusse noch eine kleine Bemerkung und kleine
Betrachtung.

Sobald ich die sozialen Verhaltnisse der mir bekannten
Bevolkerung erforsche, finde ich den Reichtum meistenteils
als Quelle der Unmoralitat und auch vielleicht der Verbrechen.
Derjenige, der melir besitzt, als er fiir sich und seine Familie
braucht, kann sich mit dem Gelde alle moglichen, vom



295

christlichen Gesetze verbotenen Geniisse des Lebens ver-
schaffen.

„Wenn sich der z. B. einen Ehebruch etc. erlaubt, warum
solite ich mir es nicht erlauben?” denkt sich der Arme. Kann
er die Mittel nicht auftreiben, wahlt er oft verbotene Mittel
und wird Verbrecher. Nicht nur durch das Beispiel wirkt der
Reiche verderbend, sondern auch dadurch, dah er ehrliche
Leute direkt mit dem Geld anlockt und verfubrt. Wenn man
findet, daG die Armut Anlafi gibt zum unmoralischen Leben
dann wird man auch finden, daG die Armut vielfach durch
den Reichtum einzelner herbeigefiihrt wurde. Auch wird es sich
zeigen, daG die arme Landbevolkerung sittlich geblieben ware,
wenn sie nicht der Reiche auf verschiedene, leicht denkbare
Weise zum Falle gebracht hatte. DaG manche Reiche ihren
UberfluB nicht auch zu guten Zwecken verwenden wiirden, ist
naturlich damit nicht behauptet, sondern nur der Satz aus-
gesprochen, daG der Reichtum die Quelle der Unsittlich-
keit sein kann und oft auch ist. Wie sich somit unsere
Anschauungen diesbeziiglich gestalten werden, kann jeder selbst
beurteilen. Bei Gelegenheit will ich dariiber iiberhaupt eine
genauere Diskussion einleiten. Gleichsam als Anhangsel fuge
ich hier zwei Betrachtungen hinzu.

„Quo vadiš?" oder „Quo veheris?"

In einem Blatte war zu lesen, daG im vergangenen Jahre
ein ungarischer Bischof, dessen Namen ich nicht nennen will,
mit einem Viergespann ausfuhr, wobei die Pferde scheu
■svurden und iiber einen Zaun sprangen. Nun zu dieser dispositio
loči, und zu diesem Factum die Betrachtung: Wurde der
gottliche Heiland in seiner einfachen schlichten Erscheinung,
den langen Mantel um seinen Leib geworfen, die Sandalen an
den FiiGen, ohne Kopfbedeckung, zufallig des Weges daher-
kommen und dem bischoflichen, vierspannigen Gefahrte be-
gegnen und lieGe er das langgezogene Gespann halten oder
wiirde er vom Wege aus zurufen „Quo vadiš?” Und gesetzt den
Fali, der Bischof wiirde an dem Auftreten seinen Meister, dessen



296

Werk er fortsetzen soli, erkennen, was wiirde da geschehen?
Entweder \viirde er dem Kutscher in der Aufregung befehlen,
ja schnell weiterzufahren, damit die Stadtbevolkerung nicht
merke, mit welch’ simplen Menschen sich der bischofliche Graf
abgebe oder er wiirde doch, von der Religion iiberwaltigt, wie
Petrus auf die Knie fallen und schreien: „Gehe weg von mir,
denn ich bin ein sundhafter Mensch, der an derlei prunkvollem
Zeug, wie du siehst, Gefallen findet.” — — —

Der Ministerialrat.
Abermals las ich in der Zeitung von einem ungarischen

Bischofe, der einem Gauner anfgesessen ist, welcher sich als
Ministerialrat ausgab, der im Auftrage des N. N. im Ministe-
rium komme, um fur ihn 6000 Gulden zu borgen, da N. N. sich
in augenblicklicher Geldverlegenheit befinde. Der Bischof be-
wirtete sogar den Mann durch einige Tage, fuhr mit dem Herrn
Ministerialrat aus und gab ihm bereitwillig die verlangte
Summe. Wie sind wohl manche Kirchen verwahrlost und wie
wiirden sich die Leute freuen, \venn ihnen einige Obolus ge-
schenkt oder geliehen \viirden zur Restauration ihrer Kirche,
der Wohnstatte Gottes! Wurde bei einer solchen Gelegenheit
der Vertreter einer armen Kirche auch so freundlich empfangen
werden, wie der Herr Ministerialrat? —-

II.

Unser Verhaltnis zu Italien.

Keinem uberzeugten Katholiken wird es jemals einfallen,
in den Ruf „Los von Rom” oder „Los vom Papst” einzu-
stimmen. Jeder Katholik muB Gott danken, daB wir ein gemein-
sames Oberhaupt haben und auBerdem eine feste Organi-
sation zum Schutze unseres katholischen Glaubens haben.
Die Konzentration um Rom, von wo aus wir das Licht des
Christentums erhielten, ist wohl das Idealste auf der Welt.
Doch diese Konzentration geschieht nur wegen des allgemein
christlichen Roms, insoferne dort der Sitz des Nachfolgers des



297

heil. Petrus, des Papstes ist. Dieses Scharen der Volker um
Rom geschieht nicht wegen des italienischen Volkes. Dieses
Volk kann keine Anspriiche erheben, daB es in der katholischen
Kirche zu herrschen hatte. Das machtige Rom oder das machitge
Papsttum wurden am allerwenigsten von italienischen Volkern
begriindet, sondern es waren gallische und germanische Stamme,
die es taten. Doch heutzutage hat der italienische Klerus eine allzu
groBe Macht in der Kirche, und zwar mit vollem Unrecht. Natiir-
lich kann der Papst fast 300 Millionen Katholiken nicht in per-
sona leiten, sondern er muB sich zahlreicher Personen bedienen
zur Unterstiitzung bei der Regierung. Diese sind aber der Mehr-
zahl nach Italiener. Bei der letzten Papstwahl waren 34 Kardinale
italienischer Abstammung und 24 auslandische Kardinale stimm-
berechtigt, wiewohl Italien kaum soviel Katholiken zahlt vvie
Amerika, wo nur ein einziger Kardinal kreiert ist. In
den verschiedenen Kongregationen finden wir wiederum Ita¬
liener, die Entscheidungen fallen. Die Kirche \vird vertreten
durch Nuntien, oft sehr junge Italiener, von denen man nichts
hort, als wenn sie mit den Diplomaten den Hofball besuchen.
Sie fallen Entscheidungen, die fiir unsere Verhaltnisse nicht
geeignet sind, oder wollen etwas einfuhren, was nur in Italien
iiblich ist. Dafiir steht die Bildung des italienischen Klerus weit
zuriick hinter der unseres Klerus. Man beachte es auch, daB
sie im vatikanischen Archiv oder bei der Indexkongregation
der Wissenschaft der Deutschen bedurfen. Die italienische theo-
logische Wissenschaft ist gar nicht nennenswert. Nur die friihere
Zeit nennt einige hervorragende Dogmatiker und christliche
Archaologen. Weder die Volks- noch die Mittelschule kann
sich nur annahernd mit unseren Schulen vergleichen. Oft trifft
man Geistliche an, die in Hotels herumziehen und Fremde um
MeBstipendien angehen.

Italien ist uberhanpt ein kulturell zuriickgebliebenes Land,
namentlich in jenen Gebieten, die nicht zu Osterreich gehorten.
Es ist die Heimat der Maffia und der Anarchisten; wo sich
kein Fremder getraut, allein das Weichgebiet der Stadt zu ver-
lassen. Soli nun der Klerus dieses Landes, der weder vor der
Okkupation Roms, wo er noch die Macht in den Handen hatte,



298

noch jetzt imstande war, geordnetere religiose Verhaltnisse zu
schaffen, den iibrigen viel intelligenteren Klerus auBerhalb Ita-
liens in jeder Kleinigkeit leiten? Der Religionsunterricht ist aus
den Schulen verbannt, die Lehrer gratulieren sich noch zu
diesen Verhaltnissen, wahrend noch in Deutschland der Reli-
gion die gebuhrende Achtung entgegengebracht wird und noch
die guten Sitten respektiert werden, wie sich Papst Leo selbst
zum deutschen Kaiser auBerte. Man solle Italien nicht die kirch-
lichen Vorrechte, z. B. daB ein Italiener zum Papste gewahlt
wird, nehmen, man darf sich aber auch nicht ganz unter das
Kommando Italiens stellen.

Sogar die Bezirkshauptleute erstatten dem Kaiser verschie-
dene Berichte iiber ihre Bezirke und werden oft um Rat ge-
fragt. So soli auch der Episkopat, der sogar in Glaubens- und
Sittenangelegenheiten mitzureden hat, die von ihm als gerecht
befundenen Wunsche dem Papste vortragen, und zwar nicht
einzeln, sondern in der Gesamtheit. Jetzt bemerken wir aber,
dafi bald der eine Bischof, bald der andere in irgend einer
liturgischen Angelegenheit petitioniert, so daB Rom auf allge-
meine Notwendigkeit nicht schlieBen kann. Richtig ware es, wenn
der gesamte Episkopat einheitlich die Bitte einreichen und sich
hierbei auf den erfahrenen Seelsogeklerus stiitzen
wiirde. Ich gebe hiermit keine Vorsclmften dem Episkopat,
sondern will den Leser nur zum Nachdenken anregen. Wird sich
ein Wortlein hiervon als unrichtig herausstellen, werde ich es
gern widerrufen. n MaB in allen Dingen” soli unsere Maxime bei
allen Handlungen sein; deshalb sollen wir in Rom das sehen, was
es ist, nicht aber meinen, daB alles, was von dort kpmmt, von
Gott gewollt ist. Somit weder ein imserem Volke schadliches
„Zuviel” noch ein „Zuwenig” in der Anhanglichkeit an Rom!
Beides ist unrichtig! Jede Anhanglichkeit muB eine Grenze
kennen!

Zum Schlusse des Kapitels wieder eine kleine Betrachtung.:
Hatte die weltliche Herrschaft des Papsttums bis heute noch
fortgedauert, welche Affaren hatten wir wohl angesiclits der
Anarchistenattentate erlebt, wie \viirde die Kirche dastehen,
wenn statt des Konigs Umberto Papst Leo durch den Dolch-



299

stich des Morders gefallen ware ud d welchen Eindruck wiirde
es auf die katholische Welt machen, wenn der Papst stets Diit
einer grofien Schar Polizisten umgeben sein muBte?

Da der jetzige Papst nach Zeitungsberiehten als gewesener
Pfarrer fiir die Vereinigung Italiens eingetreten sein soli, so
wird es aucb mir erlaubt sein, die zuvor emvahnte Frage zu
beruhren.

III.

Verhaltnis der Kirche zur Politik.

Christus selbst hat den PriesternihrenBeruf mit den Worten
gegeben: „Gehet hin und lehret alle Volker etc.” Auch die
Vernunft sagt uns, dafi der Priester dazu da ist, um die Men-
schen Religion zu lehren, d. h. um ihnen die Liebe zu Gott,
zu sich und den Mitmenschen beizubringen und sie mit den
von Christus eingesetzten Gnadenmitteln zu unterstiitzen. Diese
Berufsbestimmung des Priesters ist geniigend, um die Welt
ihrem Ziele entgegen zu fiihren. Darnach richtete sich der
Herr selbst, richteten sich die Apostel und die ersten Missio-
nare des Christentums. Sie suchten nicht politische Stimmung
zu machen, drangten sich nicht in die Synedrien und in den
Senat vor, iSondern trugen einfaeh die Heilswahrheiten vor und
begeisterten das Volk fiir die Betatigung der Religion. Trotzdem
haben sie den heidnischen Staat besiegt, weil das religios ge-
bildete Volk von selbst die richtige, die Religion nicht be-
kampfende Gesinnung fand und einen christlichen Staat ver-
langte. Wenn dies nicht geschehen ware. so ware es ein Be-
weis dafiir gewesen, dafi der religiose Unterricht unzureichend
war. Denn bei einem religios tief gebildeten Volke
kann die religionsfeindliche Wissenschaft und Politik
nie die Oberhand gewinnen. Wo sich diese zeigt, dort war
eben die religiose Erziehung eine mangelhafte.

Wenn somit der Priester einen hinreichenden Religions-
unterricht erteilt, wird er auch indirekt eine religionsfreund-
liche politische Gesinnung beibringen, soweit diese die Re¬
ligion beruhrt. Der Mathematiklehrer, der diese allgemeinen



300

Grundsatze der vier Rechnungsoperationen den Kindern bei-
bringt, hat diese auch in den Stand gesetzt, im spateren Leben
praktische Aufgaben zu losen, Rechnungen bei der Mil eh -
und IIolzwirtschaft zu vollziehen. Die erste und vorziiglichste
Aufgabe des Klerus ist somit, die Menschen religios zu er-
ziehen. Wer glaubt, durch politische Machtstellung religiose
Friichte zu erzielen, ist ahnlich dem, der von seinen Schulern
Losung praktischer Aufgaben verlangt, ohne ihnen die zugrunde
liegenden Grupdsatze beigebracht zu haben. Hie und da hilft das
Vorrechnen, docb dauernde Kenntnis wird nicbt erworben, so
hilft auch hie und da das Vorreden vom Werte der Religion
u. s. w., um die Leute fiir eine politische Partei zu gewinnen,
doch dauernder Erfolg ist es nicht. — Doch ein idealer Erfolg,
der darin bestiinde, dafi der Mensch sich bei jeder Handlung
infolge seiner Religiositat objektiv richtig orientieren
wurde, kann nur selten erreicht werden. Deshalb ist noch
immer. eine gewisse Nachhilfe auch von Seite der Religions-
lehrer bei den ineisten Menschen notwendig, d. h. der Priester
soli nicht ganz auf die Politik verzichten, nachdem seine
erste und wichtigste Pflicht, der religiose Unterricht,
erfiillt ist. Diese Nachhilfe mufi sich jedoch auf Dinge
beziehen, bei welchen das religios-sittliche Wohl und
auch das dieses Wohl manchesmal bedingende, materi-
elle Wohl des Volkes gefahrdet erscheint, nicht jedoch
auf Dinge, die vom religiosen Standpunkte zweifel-
haften Wert haben. Er wird nicht Parteibildungen unter-
stutzen, die nur Folge der Meinungsverschiedenheiten und oft
auch von Gehassigkeiten sind, sondern er wird stets auch in den
kleinsten Dingen die Liebe, „die Fiille des Gesetzes”, beobachten.
Die Meinung, dafi es hohere Ideale in der Religion gebe, als es
die Liebe ist, ist unrichtig. Deshalb soli der Priester nie agi-
tatorisch gegen eine politische Partei auftreten, sondern uberall
belehrend, den richtigen Weg beleuchtend. Also weise ich
nicht jede Politik zuruck, sondern finde sie inner-
halb der den Priestern erlaubten Grenzen sogar gut,
wenn sie nach getaner beruf smafiiger Arbeit ge-
schieht.



301

Bedenkt man jedoch, was ich iiber die mangelhafte i-eli-
giose Bildung in der Sehule und in der Kirche gesagt habe,
dann wird man leicht urteilen, was ich von der Politik des Klerus
heutzutage halte. Es ist jene Arbeit, die der Rechnungslehrer
mit den Zoglingen zur Losung praktischer Aufgaben unter-
nimmt, ohne dah ihnen zuvor die Grundsatze des Rechnens bei-
gebracht worden waren. So zahlen wir Parteien, auf deren
Bildung und Entwicklung der Klerus durch sein Ansehen und
durch seine Agitation sehr groben Einflub hatte und noch hat.
Die Anhanger rekrutieren sich meistenteils aus weniger ge-
bildeten Kreisen, deren religioser Besitz noch unangefochten
war, oder aus solchen, die die Religion iiberhaupt noch fiir
einen machtigen Kulturfaktor halten. In Riicksicht auf den
letzten Umstand diirfen wir durchaus nicht annehmen, dab die
AngehSrigen der sogenannten christlichen Parteien auch iiber-
zeugte Katholiken sind in der Weise, wie die Kirche sie heutzu¬
tage zu verlangen pflegt; im Gegenteil, gerade die lebens-
kraftigen christlichen Parteien empfinden in der katholischen
Kirche etwas, was ihnen nicht pabt und keine besondere Liebe
fiir die Kirche hervorrufen kann. Sie geben dieser Empfindung
mit dem mehr geheimen, angstlichen Rufe nach Reform Aus-
druck. Dab solche Parteien, in denen keine tiefe Uberzeugung
herrscht und bei denen ein Stand, der geistliche Stand stets
als conditio sine qua non zu ihrer Erhaltung not-
wendig ist, nicht dauernd bestehen konnen, liegt auf der
Hand. Sie verfallen dem religiosen Indifferentismus.

Diejenigen Priestei-, die sich heutzutage dem politischen
Leben hingeben, gehoren zu den intelligenteren und zu denen,
welchen das Wohl der Kirche am Herzen liegt. Bei meiner Aktion
will ich ganz besonders auf sie rechnen; deshalb liegt es mir
ferne, diese als diejenigen hinzustellen, als welche sie die
Gegner hinzustellen pflegen. Diese Priester selien den geistigen
Abfall eines groben Teiles des Volkes von der Kirche, sie
leiden selbst als Priester unter den Angriffen, die die Gegner
gegen die Kirche unternehmen. Da ist es moglich, dab sie auf
Grund ihrer Erziehung oder auf Grund der Zeitschriften und
apologetischer Werke glauben, dab in der Kirche \virklich



302

alles ideal, gottgewollt sei und daB nur der Weltgeist, der ich
weiB nicht aus welcher Quelle entstromt, schuld sei an der
Bedrangnis der Kirehe und daB somit dieser Geist mit Macht-
mitteln bekampft werden miisse; oder es ist moglich, daB sie
die oft nicht idealen Zustande in der Kirehe wohl wahrnehmen,
jedoch meinen, daB eine Aktion im Innern ohnehin aussichtslos
ist; um doch die herrliche Festung der katholische Kirehe zu
retten, ergreifen sie das, was noch einen Erfolg verspricht,
namlich die Politik.

Auch die Seminarstudien, die infolge der Vortragssprache
und der Methode keine besondei’e Anziehungskraft ausiiben,
sind schuld, daB das Sinnen und Denken des jungen Theologen
mehr um den leicht verstandlichen Inhalt der Zeitungen sieh
bewegt. In der Seminarabsperrung vertreiben sie ihm auch die
Langweile. Das sind Griinde, wodurch die Neigung zur Beschafti-
gung mit Politik gefordert wird.

Die Beschaftigung mit Politik hat zweifache Wirkung, eine
sammelnde und eine zerstreuende; eine sammelnde, indem sich
die katholisch Gesinnten zu Parteien, also zu Machtfaktoren
zusammenschlieBen, eine zerstreuende, indem wieder andere
falsche Intentionen beim Klerus erblicken und auch fur das
auBere Auftreten der Kirehe sich nicht erwarmen konnen,
darum abgestoBen werden und sich immer mehr in die feind-
lichen Lager begeben. Es entsteht die Frage, ob die sammelnde
oder die zerstreuende Wirkung die Oberhand gewinnen wird?

Solange die Kirehe die in ihrer Lehre liegenden Krafte
durch die Wahl geeigneter Mittel nicht verwertet, ist die
sammelnde Wirkung der Politik des Klerus eine relativ vor-
teilhafte zu nennen. Dies ist so zu verstehen: Die Gegner
haben in der Politik schon einen weiten Vorsprung gehabt,
als der Klerus anfing, die noch der Kirehe Treuen zu poli-
tischen Parteien zu organisieren, um wenigstens den Riick-
zug der Kirehe zu decken und manches Gute zu retten.
Dort, wo die Politik unberucksichtigt blieb, hat die Kirehe
eine grofiere Niederlage zu verzeichnen, als dort, wo der
Klerus auch in die Politik eingriff. Der kirchlich religiose Zu-
stand der Katholiken ist doch noch am besten in Deutschland,



303

Osterreich, Belgien, Irland und Spanien, wahrend anderswo
die Kirche sogar aus der Heimstatte ihrer Tochter, der Schule,
vertrieben wurde. In einer Nummer der Linzer Quartalschrift
las ich den Ausruf eines Jesuiten: „Wohin waren wir wohl ge-
kommen ohne das Regiment der Zentrumsabgeordneten!” Die
sammelnde Wirkung kann naturgemaB jedoch bis zu einem ge-
wissen Zeitpunkte die starkere sein, namlich bis zu dem Augen-
blicke, wo nichts mehr zu sammeln sein wird, da die der
Kirche Treuen bereits gesammelt sind und sich somit zwei
Heerlager entgegenstehen. Es muB ferner konstatiert werden,
daB die der Kirche Treuen der Mehrzahl nach landliche Be-
wohner sind. Wie wird sich nun in diesem Augenblick,
wo nichts mehr zu sammeln sein wird, die sammelnde Wir-
kung zur zerstreuenden stellen? Wird die Kirche durch die
Politik die Sammlung im anderen Lager fortsetzen konnen oder
wird das Umgekehrte geschehen, namlich, daB die Gegner An-
hanger aus dem katholischen Lager hiniiberziehen werden?
Ich meine, es mufi das Letztere eintreten, wenn die Kirche
nicht solche Mittel wahlt und ein solches Auftreten einnimmt, daB
sich die entfremdeten Kinder ihrer ehemaligen Mutter wieder
nahern; denn sonst finde ich nirgends den Grund zu einer An-
naherung. Die richtige Folgerung aus dem Gesagten wird somit
sein, daB nur fur den jetzigen aufieren Zustand der Kirche
und nur zeitweise die Beschaftigung des Klerus mit der
Politik vorteilhaft sein kann, indem der Ruckzug der
Kirche gedeckt wird und gleichzeitig die Kirche doch
noch immer bessere Gelegenheit hat, sich auch vom
Inneren aus zu starken, den Ruckzug aufzugeben und
wiederzur Offensive uberzugehen — doch daB, wenn die
jetzigen Verhaltnisse nicht geandert werden, auch alle Politik
erfolglos sein wird. Wollen wir somit vordringen, dann heiBt
es, die Giaubigen durch religiosen Unterricht sammeln, sie
durch kein fremdes Auftreten abstofien, und ihnen eventuell
im politischen Streben innerhalb gewisser Grenzen nachhelfen!

Die Politik des Klerus hat neben und gleichzeitig mit der
sammelnden Wirkung auch eine zerstreuende, indem ein groBer
Teil des Volkes, und zwar gerade der gebildetere in dem Poli-



304

tisieren des Klerus nicht so sehr das Streben erblickt, durch
politische Macht die wahre Religiositat zu verbreiten
als vielmehr das Bemuhen, iiber das Volk zu herrschen, wes-
halb man sich vom Klerus und auch von der Kirche zuriick-
zieht und in das feindliche Lager ubergeht. Wir konnen nicht
auch von Gebildeteren eine so genaue historische Kenntnis
verlangen, um zu verstehen, dah nicht die verhaltnismaflig
grofie Macht der Kirche im Mittelalter an den Ubelstanden
schuld war, von denen die Geschichte richtig oder auch un-
richtig berichtet. Der Laie pflegt namlich diesen falschen SchluB
zu machen: „Im Mittelalter ist dies oder jenes geschehen, was die
Neuzeit perhorresziert; damals war die Kirche maehtig: also ist
die Kirche an den (Ibelstanden schuld; deshalb darf man dem
Klerus keine politische Macht einraumen, um nicht reaktionar zu
sein und in das finstere Mittelalter zumckzufallen.” Phrasen, wie
„ Volksverdummer”, „Reaktionare”, „Finsterlinge” werden unter
das Volk geschleudert, das den auf diese Weise geschilderten
Feind zu meiden und zu hassen anfangt: Dies ist die zer-
streuende Wirkung des Politisierens, welche um so starker
wird, je mehr neben der Politik die wahre religiose Bildung
vernachlassigt wird.

Ich weifi, daB das Endziel der geistlichen Politiker nicht
bloBe politische Macht und das Motiv des Politisierens nicht
Herrsehsucht ist, sondern daB der Klerus durch die Politik der
religiosen Aufgabe der Kirche Rechnung tragen will. Doch wenn
ich naher das Ziel der geistlichen Politik untersucbe, so finde
ich, dafi die Furcht des Volkes vor einer allzu grofien
Macht des Klerus gewissermaBen berechtigt ist. Was
wollen wir durch die Politik? Jedenfalls, dafi wir zu einer poli-
tischen Macht gelangen, die ihren Willen diktieren kann. Dafi
wir nur soviel politisieren wollen, um eine štete Opposition
gegen die herrschenden Parteien zu machen, so dafi wir also
in der Minoritat bleiben, kann im Ernste nicht behauptet
werden. Das nachste Ziel ist somit doch der herrschende
Einflufi des Klerus. Nun soli aber kein Stand, weder der
Priester-, noch der Lehrer-, noch der juridische, noch sonst ein
Stand eine politische Ubermacht haben und seinen Willen dik-



305

tieren. Man denke an Serbien, wo das Militar die Schreckens-
herrschaft ausiibt.

Wurde man sagen, dafi sich der Klerus nach Durchsetzung
seiner Forderung vom politischen Leben in die Sakristeien
zuriickziehen werde, so wiirde man sich nur lacherlich machen.
Eine Macht zu erlangen, ist nicht so schwer, wie diese zu er-
halten! Gerade da muBte er sich besonders auf die Politik ver-
legen, damit er seine Macht nicht verliert.

Die Kirche besitzt eine absolutistische Klerusorganisation
und der Klerus ist abhangig vom Episkopat. Erinnere man sich
doch an die Geschichte der osterreichischen Klerustage! Somit
ware auch die politische Tatigkeit des Klerus von einzelnen
Oberhirten abhangig, die ihren Willen bei ihren Untergebenen
durchsetzen kSnnten. Man sage nicht, der Episkopat habe kein
Recht, EinfluB auf die politische Tatigkeit des Klerus zu iiben;
denn statt des Rechtes gibt es hundert Mittel, durch die die
Vorgesetzten ihren Willen bei den Untergebenen durchsetzen
konnten. Die tagliche Erfahrung bestatigt es.

Ubrigens, ich tausche mich nicht, wenn ich behaupte,
dafi der sogenannte „niedere Klerus” fiir den Fali, dafi einmal
die Klerusherrschaft durchgesetzt wiirde, zuerst die Hande
falten und ausrufen wiirde: ab imperio clericali libera nos
Domine!

Gberlegen wir doch. griindlich den Wert und das Ziel
der politischen Tatigkeit des Klerus! Wir werden dann den
grimmigen Hafi gegen alle politischen Bemiihungen des Klerus
begreifen.

Die zerstreuende Wirkung des Politisierens zeigt sich
auch bei unserer speziellen Pastoration. Bei der Politik konnen
wir uns nicht im entferntesten auf die Unfehlbarkeit unserer
Grundsatze berufen. Da gesehieht es, dafi, wenn ein geistlicher
Politiker in eine Pfarre kommt, er sich den Anhangern seiner
Partei anschliefit oder diese bevorzugt. Oft haben sich
gute, religiose Leute durch Jahrzehnte in eine politische Ge-
sinnung hineingelebt. Plotzlich sollen sie diese aufgeben. Von
ihren Parteimannern und Parteiblattern werden sie auch falsch
instruiert und deshalb halten sie ihre Anschauung fiir richtig.

20Vogrinec, nostra culpa.



306

Plotzlich kommt der Priester, der doch ein Troster und Freund
jedes Mensohen sein soli, und fangt an fiir eine andere politische
Riehtung zu agitieren, die Gegner als falsch Unterrichtete etc.
hinzustellen, was die Leute empfindlicli beleidigt und der Kirehe
entfremdet. DaB hierbei auf die Sanftmut vergessen wird, bringt
die Natur der Politik, die Leidenschaften nahrt, mit sich.
Die Anhanger der Partei des Seelsorgers sind oft Leute, die
aus purer Gewinnsucht sieh dem Geistlichen anschlieBen und
nicht immer im Rufe besonderer Religiositat stehen. Die Ver-
heerungen, die durch derlei Vorgehen verursacht werden, sind
grofi. Der politischen Spaltung in der Gemeinde folgt auch die
religiose Spaltung. Der Geistliche, der durch politische Agi-
tationen die Gemiiter entzweit hat und nach angerichteter Ver-
wirrung seinen Posten verlaBt, gilt als Held; dei’jenige, der mit
dem Hirtenstabe jedem verlorenen Schaflein nachgeht, „arbeitet
nichts”, „schadet mehr als er niitzt”. Das letzte Urteil fallte
iiber meine Pastoration einer meiner Nachfolger auf einem
schwierigen Seelsorgeposten.

DaB das Zuvorangefiihrte nicht fiir jene Priester gilt, die
Tom Volke zu politischen Fiihrern erwahlt werden und die
nicht, um einen leider eingerissenen Ausdruck zu gebrauchen, nur
fiir klerikale Sachen eintreten, sondern volkswirtschaftliche und
nationale Interessen im Auge haben, ist selbstverstandlich. Der
Priester ist aus dem Volke hervorgegangen und hat auch das
Recht, fiir die Interessen des Volkes einzutreten, wenn ihm
dieses das Vertrauen schenkt.

Ich dachte, daB unser bekanntester priesterlicher Politiker,
Dr. Scheicher, die Politik des Klerus fiir eine Notwendigkeit
ohne Rucksicht auf die Zeitverhaltnisse halt; da war ich er-
staunt, als er in seiner Schrift „Der osterreichische Klerus-
tag”, Seite 244 ff., schrieb : „Vielleicht ware es besser, wenn \vir
Priester alle nur auf geistliehem Gebiete beschaftigt waren,
wenn wir uns saecularibus negotiis nicht eingemischt, die
Politik ferne gehalten hatten. Leider war es eine Notwendig-
keit, schien wenigst^ns eine solche. Jedenfalls ist es aus guten
Griinden geschehen und geschieht noch. Der katholische Teil
des Volkes hatte einst und hat auch jetzt nicht iiberall jene



307

Laienkrafte zur Verfugung, die sein Interesse genugend selbst-
los wahren konnten. Kommt die Zeit, wo man uns nicht mehr
braucht, wo wir auch nicht mehr notwendig haben werden,
gegen ReligionshaB und Kirchenstiirmerei auf der Wache zu
stehen, dann werden wir gewi!3 mit groBerer Freude in die
Sakristei eilen, als wir sie verlassen haben. Ich nmchte
heute lieber, als morgen es tun, werde es aber, wahrscheinlich
nicht erleben. Denn heute und morgen bricht der Augenblick reli-
giosen Friedens noch nicht an. Und des Menschen Jahre sind
70, heiBt es in der Heil. Schrift. Der Reformkatholik Scheicher
hat also mehr an das Ende zu denken als an Werke, fiir welche
viele und lange Arbeit noch notig sein wird. Ich bin nur ein
Mitmaurer, gebe meine Gedanken und Anregungen als Steine
oder Steinchen zum Baue. Hoffentlich gibt es Maurer Gottes
genug, welche fortarbeiten an dem Werke. Nicht unserer Person
wegen wiinschen wir Priester alle, dali der Zug, der unver-
kennbar groBe Mengen Menschen aus der Kirche hinausfiihrt,
endlich zum Stillstande gebracht werde.

Ich bin gekommen zu suchen, was verloren war! So lautet
nach Christi Wort unsere Aufgabe. Menschen zu Gott zu fiihren
muB unser Tage\verk sein, nicht ein Fiirstentum kopieren zu
helfen.” Zu den herrlichen Worten nur die Frage: Ware diese
Politik in der Weise notwendig, wenn die Kirche durch Ande-
rung ihrer bisherigen Taktik und mancher auBerer Einrich-
tungen, namentlich aber durch hinlanglichen Unterricht den
religiosen Frieden angebahnt hatte? Da sie die Wahrheit
beherbergt, warum solite ihr nicht der Erfolg auch ohne
Politik gesichert sein?

Das Resultat der vorherigen Ausfuhrungen:
1. Gute, religiose Bildung und Leitung der Men¬

schen weisen von selbst auf den richtigen politischen
Weg. Ruhige, liebevolle Leitung von Seite des Klerus
auf diesem politischen Wege ist am Platze. #

2. Die politische Tatigkeit des Klerus bezweckt
heutzutage die Deckung des Riickzuges der Kirche vor
Angriffen der Feinde. Auch diese Deckung ist macht-
los zu einer gewissen Zeit, wenn nicht im Innern der be-

20*



308

drangten Kirche selbst fiir hinlangliche Kraftigung
Sorge getragen wird; denn

3. die Beschaftigung des Klerus mit der Politik
hat unter jetzigen kirchlichen Verhaltnissen denNach-
teil, daB sich viele Katholiken abwenden und die Zahl
der Gegner der Kirche vergroBern.

IY.
Das Verhalten des Klerus gegeniiber der Schule.
Wer nur halbwegs in der Weltgeschichte bewandert ist,

wird die Verdienste der Kirche um die Schule nicht leugnen.
DaB es moglich ist, dafi diese Verdienste herabgemindert oder
geradezu ignoriert werden, ist ein Zeichen, wie groB die Feind-
schaft der modernen Welt gegen die Kirche ist. Es ist eben
eine psychologische Erscheinung, daB man demjenigen, den man
nicht liebt, gar keinen Vorzug und gar kein Verdienst zuge-
stehen will, was bei der Kirche um so auffallender ist, als ja sie
die Erzieherin der Menschen nicht bloB in religioser Beziehung,
sondern auch in samtlichen kulturellen Gebieten tief bis in die
Neuzeit gewesen ist.

Doch auch das Verhalten der Kirche war nicht der Zeit-
lage entsprechend. Die zur kirchlichen Erziehung iibernommene,
minderjahrige Menschheit wuchs heran, strebte nach Selbstandig-
keit um so mehr, als sie sich der GroBjahrigkeit naherte. Diese
GroBjahrigkeitserklarung wurde durch die Reformation vor-
bereitet, durch die zu verschiedenen Zeiten in einzelnen Landern
ausgebrochenen Revolutionen aber gewaltsam durchgefiihrt.
Mit diesem Streben nach Freiheit hat die Kirche zu wenig ge-
rechnet. Sie wollte noch diešelben Mutterrechte ausiiben wie
zur Zeit der Minderjahrigkeit und klagte und klagt, daB ihr
diese Mutterrechte nicht konzediert wurden und auch jetzt nicht
mehr konzediert werden. Hatte sich die Kirche nunmehr mit
der Stellung einer miitterlichen Ratgeberin und Lehrerin be-
gniigt, so ware kein so beklagenswerter Zwist zwischen der
Mutter und ihren Ziehkindern eingetreten. Dieser Zwist hatte
zur Folge, daB man jede Beziehung mit der Kirche brechen



309

wollte, ihr die Schule entriB und in manchen Landern sogar
den Religionsunterricht aus der Schule eliminierte.

Die moderne Schule hat im Verhaltnisse zur alten Schule
riesige Erfolge in weltlichen Fachern zu verzeichnen,
doch die religios sittliche Erziehung der Menschen ist
auf gleicherStufe geblieben oder auchzuriickgegangen,
sei es, dah iiberhaupt kein Religionsunterricht erteilt
worden, sei es, dali er aus den in den ersten Kapiteln
ersichtlichen Griinden erfolglos geblieben ist. Dazu
kommt noch, daB die weltliche Lehrerschaft dem religiosen Unter-
richtefeindselig gegeniiber steht, weil sie im Klerus dieGegner
der modernen Schule erblickt. Die Lehrerschaft, die besser
gebildet ist wie in der friiheren Zeit, perhorresziert die alten
Schulverhaltnisse und erblickt bei der harmlosesten Kritik des
Klerus iiber die jetzigen Schulverhaltnisse einen klerikalen
VorstoB gegen die moderne Schule.

Hatte die Kirche in friiherer Zeit, wo sie noch die Be-
sitzerin der Schule war, mehr auf die padagogische Einrichtung
der Schule, auf die Schaffung entsprechender Schulgesetze,
auf die bessere Ausbildung der Lehrer Bedacht genommen,
dann ware die Trennung nicht eine so plotzliche, die Ab-
neigung zwischen Kirche und Schule eine nicht so groBe ge-
worden.

Nicht bloB in Osterreich, sondern auch in Deutschland,
noch mehr aber in anderen Landern, nimmt die Lehrerschaft
eine feindselige Haltung gegeniiber der Kirche ein. Dieser
Zwist wird genahrt durch Resolutionen in den Versammlungen
auf beider Seite, durch die Presse, durch die Politik, durch
privates Verhalten beider Streitenden. Die Lehrerschaft meint,
sobald der Klerus iiber „die Glaubenslosigkeit” der Schule
klagt, man wolle die alten Schulverhaltnisse wieder einfiihren,
wo ein Lehrer so schlecht besoldet wurde, wie z. B. noch jetzt
im christlichen Tirol. Bei uns in Karaten gibt es keinen ein-
zigen Lehrer, der gewillt ware, offen fiir die Kirche einzutreten
— wodurch ich nicht der Lehrerschaft etwas Nachteiliges
nachsagen, sondern nur die Tatsache der geschilderten Ver¬
haltnisse konstatieren will.



310

Man begeht nocii heutzutage in den christlichen politischen
Parteien auf Anregung des Klerus die Ungeschicklichkeit, daB
man wenigstens fiir das Land die Verkiirzung der Schuldauer
verlangt. Zunachst klagt man iiber zu wenige Religionsstunden,
dann will man eine Verkiirzung der Schuldauer, somit gleich-
zeitig des Religionsunterrichtes, und zwar gerade bei den
Kindern vom 13. bis 14. Lebensjahre, die fiir die Religions-
wahrheiten am empfanglichsten sind. Man arbeitet gegen sein
eigenes Interesse.

Vielleicht erfordert es das soziale Wohl des Volkes, daB
1. die Kinder friiher zur Arbeit angewohnt werden, 2 . nicht
allzu gebildet werden und dann sich vor der Arbeit scheuen,
3. dem Bauer infolge Dienstbotenmangels auch materiell nach-
helfen?!

Ich erklare es offen, daB derlei Anschauungen eines
denkenden Menschen, der Liebe zum Volke hat, unwiirdig sind.

Im vorigen Kapitel stellte ich den Satz fest, daB auch die
Religion fordert, daB eine Verkiirzung der Rechte zugunsten
eines andeien nicht geschehen diirfe und daB auf die moglichste
Ausgleichung beziiglich des Genusses der Wohltaten dieser
Erde hingearbeitet werden miisse. Dies ist aber nur erreichbar,
wenn sich auch der jetzt gesel lschaftlich Tiefer-
stehende seiner Stellung bewuBt ist und auch sich genii-
gende Intelligenz erwirbt, um sich die Gleichberechtigung
und Gleichstellung auch wirklich zu verschaffen. Zur
Erreichung dieser Intelligenz ist die Schule da, die somit
namentlich dem Armen zugute kommen muB. DaB er, des-
halb weniger Arbeitslust zeigen wiirde, ist unrichtig. Im
Gegenteile, je gebildeter der Arbeiter ist, desto fleiBiger \vird
er unter sonst gleichen Verhaltnissen sein. DaB er sich
nicht zu einem Sklaven erniedidgen will, wie es leider Arbeitern
und Dienstboten an manchen Orten, sowohl in der Stadt als
auch namentlich auf dem Lande geschieht, ist auch vom reli-
giosen Standpunkte aus erfreulich. Der Mensch soli sich seiner
gottlichen Abstammung bewu6t sein, damit er nicht wie ein
Tier behandelt werde. DaB die Arbeitsscheu in manchen Fallen
auftritt, ist mehr eine Folge der hauslichen Erziehung. Wenn



311

die Eltern sehen, dafi ihr Kind etwas inehr kann wie sie, dann
meinen sie, es diirfe nicht arbeiten, da es zu Besserem be-
stimmt sei. Wenn sie wollten, konnten sie dem Kinde Gelegen-
heit genug geben zur Angewohnung an die Arbeit, da doch
die Schule nicht die ganze Zeit des Jahres in Anspruch nimmt,
sondern nur etwa den acliten Teil.

Gute Ausbildung in der Schule und die Angew5h-
nung an die Arbeit zu Hause bedingen tiichtige Land-
wirte und Handwerker, die nicht nur arbeiten, sondern
auch verniinftig mit den Produkten ihres FleiBes um-
gehen, ohne denLohn ihrerMiihe den intelligenten Aus-
beutern auszuliefern. DaB dieLeute die Arbeit auf demLande
meiden, daran sind die mifilichen wirtschaftlichen Verhaltnisse
schuld. Der Feldarbeiter hat keine Erholungsstunden, sondern
ist stets im Betriebe wie eine Maschine. Er fallt auch in sitt-
licher Beziehung, da ihm keine Gelegenheit zur Griindung eines
Familienstandes geboten wird. Die Fabriksarbeiter und Stadt-
arbeiter sind Familienvater und Herren, der Landarbeiter, der
Knecht muB beim Vieh im Stalle wohnen und sinkt im Alter zu
einem Bettler herab. Soli man die Armen deshalb nicht so
ausbilden lassen, damit sie nicht etwa ihre elende Lage auf
dem Lande einsehen, wo ihnen im Alter der Bettlerstab winkt,
und sich nach einem besseren Brote sehnen? DaB die landwirt-
schaftlichen Verhaltnisse saniert werden, dazu ist bauerliche
Selbsthilfe notwendig, die abermals bessere Bildung, somit
die Schule zur Voraussetzung hat.

Wenn wir meinen, daB durch die Steuerlast, die vielfach
auch durch die Schulen verursacht wird, der Bauer erdriickt
vvird, so miissen wir bedenken, daB dort, wo MaBigkeit und Be-
sonnenheit unter den Bauern herrscht, diese gar nicht so arg
empfunden wird und daB die oft verschwenderischen Ausgaben
bei Tanzunterhaltungen, Kirchweihfesten, Hochzeiten, Beerdi-
gungen u. dgl., iiberhaupt in den Gasthausern, von denen oft
eines auf hundert Personen kommt, ungleich bedeutender sind.

DaB das Kind dem Bauer in den zwei letzten Schuljahren
bei der Arbeit aushelfen kann, ist richtig. Doch diese Arbeit
geschieht im Sommer; nun dann sind diese Kinder ohnehin



312

vom Schulbesucbe gesetzlich dispensiert. Es ist eine wahre
Wohltat von grofier sittlicher Tragweite, wenn diese Kinder
im Winter in die Schule gehen, anstatt zu Hause geistig und
korperlich zu verkiimmern. Es ware sogar ratsam, wenn
sie noch iiber das vierzehnte Lebensjahr im Winter
die Schule besuchten.

Ubrigens in der Praxis handeln wir anders. Es bestehen
eine Unzahl von klosterlichen Anstalten, in die auch die
Bauernbevolkerung ihre Kinder schickt, ohne dafi sie deshalb
fiir die Landwirtschaft erzogen wiirden. Nur in Niederoster-
reich beabsichtigt man in den Waisenhausern auch gute land-
■vvirtschaftliche Arbeiter heranzuziehen. Wenn wir dem Land-
manne helfen wollen, so sorgen wir fiir eine gute religiose
und sonstige Ausbildung, veranstalten an verschiedenen
Orten durch Klostervereine oder Ordensleute land-
wirtschaftli che Kurse. Ebenso sollten Nonnen von
Ort zu Ort durch mehrmonatliche Kurse die Madchen
zu einer guten Hauswirtschaf t, Milchwirtschaft etc.
anleiten. Solche wandernde Kurse wurden gleichsam eine
landwirtschaftliche Mission fiir die Landbevolkerung werden.

Aus dem Vorhergehenden ist aber nicht zu schliefien, dafi
der Klerus schulfeindlich ware, er, der die ersten Schulen
gegriindet und tausende von Schulen noch griindet und leitet.
Ich wollte nur manchen irrigen Anschauungen des Klerus, die
sich von Generation zu Generation fortpflanzen und den An-
schein erwecken, als ob der Klerus die alte Schule zuriick-
verlange und ein Interesse habe, dafi das Volk nicht eine bessere
Bildung bekomme, entgegentreten.

Die Schule ist heutzutage zum Teile noch in der Ent-
wicklung begriffen, nach meiner Meinung steht sie auch nicht
auf der Hohe der Zeit. Es wird auch keinen Einsichtigen
geben, der das behaupten wollte. Wir Geistliche miissen aller-
dings ein Interesse haben an der Weiterentwicklung der Schule;
denn je gebildeter das Volk wird, desto griindlicher
und tiefer wird die religiose Erkenntnis. Wir sollen
jedoch nicht abfallige Kritik an der Schule iiben, sondern
positiv und wissenschaftlich ihre Ziele fordern, wozu wir



313

durch unsere hohe Bildung und namentlich durch die prak-
tische Erfahrung, die wir uns als die intimsten Kenner
des Volkes angeeignet haben, besonders berufen sind.

Man hort oft die Klage iiber zu wenige Religions-
stunden. Tatsachlich ist diese Klage fiir ein- und zweiklassige
Sehulen. deren es bei weitem die Mehrzahl gibt, berechtigt. Es
kdnnte vielleicht erreicht werden, daB hier die Stundenzahl
auf drei erhoht wiirde.

An den mehrklassigen Sehulen ist bei richtiger Methode,
bei richtigem Lehrplane und bei richtigen Lehrmitteln die
Stundenzahl hinreichend. Beim herrschenden Priestermangel
vverden kaum die heutigen Religionsstunden iiberall ausgenutzt.
Geschieht es ja, daB manchmal ein Katechet in Wien iiber
dreiBig Stunden Religionsunterricht erteilen mufi.

Auf dem Lande ist der Zwist zwischen dem Klerus und
der Lehrerschaft von groBem Nachteile fiir das Volk. Fangt
der eine Teil mit irgend einer guten Institution an, so arbeitet
der andere dagegen und umgekehrt. Die Lehrerschaft huldigt
der liberalen Richtung, der Klerus der entgegengesetzten und
so wird das Volk in allen Orten in zwei Parteilager gespalten,
die sich gegenseitig bekampfen. Nur der Gastwirt hat den
Nutzen, der sich stets auf die Seite der Partei stellt, von der
er am meisten Gewinn erhofft. Er ist auch der ausdauerndste
Agitator der Partei, solange ihm diese ihr erubrigtes Geld
zubringt.

Als Resultat dieses Kapitels wird somit gefordert:
1. DaB der Klerus der Schule nicht kritisierend und im

Vergleiche zur alten Schule die Tatigkeit der Neuschule ver-
kleinernd entgegentrete, sondern in positiv-wissenschaftlicher
Weise fiir ihre Entwicklung weiterarbeite.

2. Sich namentlich nicht der falschen Anschauung hin-
gebe, als ob durch langeren Schulbesuch das Wohl der Land-
wirte benachteiligt werde.

3. DaB er durch einen richtigen Religionsunterricht in
den Lehrerbildungsanstalten, durch ein seiner hohen Bildung
und seinem Priesterberuf entsprechendes Benehmen fiir ein
eintrachtiges Wirken zwischen Kirche und Schule sorge.



314

Es ist wahr, daB junge Lehrer, oft mit kaum 19 Jahren,
ein unhofliches, provozierendes Benehmen gegeniiber dem
Klerus an den Tag legen. Es ist dies jedoch die Folge der
allgemeinen, gegen den Klerus gerichteten Zeitstromung. Sobald
diese Zeitstromung auf Grund eines besseren Unterrichtes
nachlassen wird, wird das Entgegenkommen auch ein anderes,
namentlich wenn fiir einen padagogischeren religiosen Unter-
richt in den Lehrerbildungsanstalten Sorge getragen wird.

Nachtrag. Zum Kapitel uber die Scbule fuge ich gleich-
sam als Nachtrag hinzu, daB wir nie fiir Thesen eintreten
■soliten, die sich nicht ganz aufrecht erbalten lassen. Nament-
lich sollen diese Thesen nicht unter der Flagge der katholischen
Kirche behauptet werden. Vor Jahren gab bei den Slovenen
ein gelehrter Professor eine theologische Zeitschrift heraus,
betitelt „Der romische Katholik”. Hier vertrat er mit Zahigkeit
den Grundsatz, daB sich das Weib fiir keinen Lehrberuf, iiber-
haupt fiir keinen Beruf, fiir den groBere Studien notwendig sind,
eigne. Unter den Lehrerinnen erregten seine Ausfiihrungen
groBen VerdruB und Arger. Nun, heutzutage haben die Nonnen
fast in jedem Lande eine Lehrerinnenbildungsanstalt, in Bulgarien
leiten sie sogar ein Madchengymnasium. Von den Bischofen
selbst werden derlei Anstalten protegiert.

Wozu somit jene hartnackig verteidigten Thesen, die nur
Unwillen gegen den Klerus und die Kirche hervorrufen und
manche fromme Lehrerin abwendig machen, und dazu noch
in einer Zeitschrift, betitelt „Der romische Katholik”?!

Die Zeitschrift hat auch einen geistlichen Dichter ver-
urteilt, bei dem das, was beanstandet worden ist, viel harm-
loser war als manches, was die von den Bischofen protegierten
geistlichen Dichter heutzutage in den belletristischen Schriften
dichten. Der geistliche Dichter \var der Liebling der Nation,
die sich uber die Ausfiihrungen des geistlichen Kritikers be-
leidigt fiihlte. Es ist begreiflich, daB die Erbitterung gegen die
Kirche auf diese Weise genahrt wird. Also nicht etwas
als „katholische” Anschauung aufstellen, was nur per-
sonliche Anschauung ist!



315

V.

Unum est necessarium.

Der Klerus muB sein ganzes Streben darauf richten, daB
sowohl die gesamte Menschheit als auch der Einzelne religios
werde, und daB die Religiositat alle Handlungen der Men-
schen beeinflusse. Die religiose Erziehung muB so eingerichtet
werden, daB sie Friichte bringe, daB die Mensehen gute Werke
verrichten, Krankenhauser, Waisenhauser und andere charitative
Anstalten griinden. Wir Geistliche sollen an uns selbst die
Friichte der Religion sehen lassen und den Glaubigen mit
gutem Beispiele vorangehen, doch sollen wir nicht alle uns
zur Verfiigung stehenden Krafte zunachst darauf verwenden,
den Erfolg oder das Resultat selbst zustande zu
bringen, statt daB wir diese Krafte dazu verv/enden
wurden, um die Mensehen dazu anzuleiten, selbst den
Erfolg oder das Resultat der religiosen Erziehung
hervorzubringen.

Wir sollen nicht mit unseren Mitteln z. B. charitative
Anstalten errichten, um gleichsam zu zeigen: Sehet, das sind
die Friichte unserer religiosen Erziehung, sondern alle unsere
Mittel sollen wir zunachst verwenden, um uns den Erfolg
unserer Bemuhungen bei den Glaubigen zu sichern. Wir sollen
nicht den Rechnungslehrern ahnlich sein, die selbst die Rechnung
vollziehen, anstatt die Schiller zur Losung der Rechnungsaufgabe
anzuleiten. Auf Verbreitung und Festigung des Glaubens und
christlicher Sitten sollen wir in ersterLinieausgehen; erst wenn
nach Erreichung dieses Zweckes iiberschiissige Mittel
und Krafte vorhanden sind, konnen ivir charitative An¬
stalten ins Leben rufen. Man wird sagen: Dadurch, daB wir
derlei Anstalten griinden, zielen wir ja auf eine griindliche Religi¬
ositat. Dies ist \vohl sehr schon gesagt; ist es jedoch klug, die-
selben materiellen und geistigen Mittel, die zum Unterrichte
und Erziehung weiter Massen der Bevolkerung ausgereicht
liatten, zur Griindung von Anstalten zu verwenden, die nur
einem Hundertstel oder Tausendstel der Katholiken zugute



316

kommen? Wir sollen das „eine Notwendige” bei allen Menschen
zunachst im Auge haben und zunachst „das Reich Gottes
suchen, da uns das iibrige gegeben wird”. Das Folgende wird
diesen meinen Gedanken begreiflich machen. Die Gewissens-
erforschung, die wir iiber diesen Punkt anstellen sollten, ware
folgende:

1. Haben wir dafiir gesorgt, dafi alle Schulkinder iiber
geeignete Religionsbiicher verfugen, dah jede Schule gute er-
bauende Bilder besitzt?

2. DaG alle Schiller iiber gute Gebet- und Gesangsbiicher
verfiigen ?

3. Haben wir an den Mittelschulen fur gute religiose Biblio-
theken gesorgt, haben wir den Schiilern die kommentierte
Heilige Schrift in die Hand gegeben, haben wir den Armeren
gute Gebet- und Gesangsbiicher gratis verschafft?

4. Haben wir auch dafiir gesorgt, daG sich in der armsten
Keusche die Heilige Schrift oder ein gutes Andachtsbuch vor-
findet, woraus der Arme, wenn er verhindert ist in die Kirche
zu gehen, seine Andacht schopfen konnte?

5. Sorgen wir iiberhaupt fiir die Sonntagslektiire der
Glaubigen durch Verbreitung von Andachtsschriften in der von
mir beschriebenen Weise?

6. Sorgen wir fiir gute religiose Lekture fur die Ge-
bildeten ?

7. Bauen wir in den Stadten genug Kirchen, damit
die Glaubigen nicht drauBen stehen miissen oder iiberhaupt
kein Gotteshaus haben an den Orten, wo die katholische Be-
volkerung schnell angewachsen ist?

8. Haben wir die armen Kirchen unterstutzt, damit nicht
eine Kirche von Gold und Silber strotzt, die andere verwahr-
lost dasteht?

9. Haben wir fiir guten Kirchengesang gesorgt, den armen
Kirchen Noten gekauft, Organisten ausgebildet, damit sie einen
wiirdigen Gesang auffuhren konnen?

10. Haben wir arme, schlecht besoldete Priester
unterstutzt, die viel ersprieGlicher wirken konnten, wenn sie
die Mittel besaBen?



317

11. Haben wir fur die Heranbildung guter Katecheten,
tuchtiger Mittelschullehrer und Seminarprofessoren gesorgt?

12. Haben wir fur geeignete Wohnung und fur geeigneten
Unterhalt der Priesteramtskandidaten Sorge getragen, damit

< Sie gesund und munter in die Seelsorge treten?
Wenn wir fur das alles gesorgt haben, dann nur Geld her

und bauen wir Kloster verschiedenster Gattung! Errichten wir
statt des Staates Schulen, statt der Gemeinden Waisen-, Siechen-
und Krankenhauser, bauen wir Knabenseminare und namentlich
die freie katholische Universitat in Salzburg!

Gut ware es, wenn wir verschiedene Sparkassen und Ge-
nossenschaften griinden wiirden. Freilich kame die Griindung
der letzteren von Seite des Klerus erst dann an die Reihe,
wenn es festgestellt ist, daB der'Klerus bereits das Volk zur
hinreichenden Intelligenz, zur MaBigkeit und Selbst-
beherrschung, zur Betatigung aufrichtiger Nachsten-
liebe gebracht hat.

Eine Bemerkung zur beabsichtigten Griindung der katho-
lischen Universitat! Ich zweifle, daB der gesamte katholische
Klerus besondere Hoffnungen auf diese Universitat setzt. Die
Salzburger wollen eine Universitat und animieren die katho¬
lische Welt dafiir. Gut wird sie jedenfalls werden; doeh sie
wird Millionen verschlingen, die anderswo vielleicht zehn-
mal mehr erreichen wurden.

Die bestehenden katholischen Universitaten in der
Schweiz und Frankreich werden so minimal frequentiert,
daB ihre Bedeutung vollends versclrvvindet. Die Phrase von
der Riickstandigkeit der Kirche wird gerade die Besten ab-
halten, sich dem Studium in einer Provinzstadt zu widmen,
wo der Unterhalt viel kostspieliger ist als im Kulturzentrum
des Reiches. Auf keine Nebenbeschaftigung, durch die sich die
armen talentierten Studenten forthelfen, auch auf keine Sti-
pendien hat der Študent Aussicht. Wird der Staat auch
die Absolventen dieser Universitat zu besseren Amtern zu-
lassen?

Wir finden nicht einmal genug Theologiestudierende und
auch keine geeigneten Seminar- oder theologische Universitats-



318

professoren. Woher wird man die Professoren bekommen? Sind
sie nicht tiichtig, wird sie jemand anhoren?

Wie es in anderer Beziehung auf dieser Universitat zu-
gehen mag, wird der Denkende ersehen, wenn ich die Appro-
bation des bereits genannten Buches „Der Religionsunterricht
an unseren Gymnasien” von Dr. Virgil Grimmich ohne Kom-
mentar hier anfiihre. Die ganze lcatholische Welt muBte dem
verstorbenen Professor fiir die auBerordentlich fleiBige und
tiichtige Arbeit dankbar sein. Nun der Wortiaut dieser Appro-
bation:

„Das Manuskript „Der Religionsunterricht an unseren
Gymnasien” von Dr. Virgil Grimmich, Professor in Prag, zum
Zwecke der kirchlichen Druckerlaubnis vorgelegt, enthalt nichts,
was mit der katholischen Lehre in Widerspruch stehen oder
gegen dieselbe gedeutet werden konnte. Nach dieser Richtung
hin \vird die Druckerlaubnis ohne Bedenken erteilt. Es kann
aber nicht unbemerkt gelassen werden, daB der von dem Ver-
fasser in diesem Manuskripte fiir den Religionsunterricht an den
osterreichischen Gymnasien empfohlene Lehrplan mit dem von
dem hochwurdigsten osterreichischen Episkopate im Jahre 1894
einstimmig beschlossenen Lehrplan nicht iibereinstimmt.

Aus diesem Imprimatur kann und darf daher keineswegs
eine GutheiBung des von dem Verfasser empfohlenen Lehr-
planes abgeleitet werden.

Es wird dem Verfasser selbst iiberlassen, bei der Heraus-
gabe seines Buches in geeigneter Weise auf diese Erklarung
aufmerksam zu machen.

Vom f.-e. Ordinariate.

Wien, am 27. Marž 1903, Z. 2166.

Kornheisl In Vertretung:
ICanzleidirektor. Dr. G. Marschall,

IVeibbischof.’ 1

Wertlose Broschiiren, die uberschwangliche Lobpreisungen
auf veraltete kirchliche Institutionen enthalten, werden dafiir
von manchen Ordinariaten warmstens empfohlen. Sapienti sati



Schlufi.
i.

An die Laien.

Es ist moglich, daB diese Schrift auch von Laien gelesen
wird.

Solite dies nicht geschehen, so will icE hier auch fiir den
Klerus einige Punkte hervorheben, auf deren Grund sie ein
religioses Gesprach mit den Laien ankniipfen konnen. Moglich
ist es, daB nachstehende Zeilen auch vielen Priestern, bei denen
selbst der Glaubensinhalt nicht mehr fest ist, was bei
mangelhafter philosophischer Bildung in den Erziehungs-
anstalten sehr leicht eintreten kann, nutzlich sein konnen.

Der Mensch braucht lange Zeit, um gerade iiber die Reli-
gion ins Reine zu kommen, sobald er einmal zum Skeptiker ge-
worden ist. Es ist nicht so leicht, sich bestimmte und feste reli-
giose Anschauungen anzueignen. Mir hat es nie leid getan, Theo-
logie studiert zu haben, wenn auch die trostlosen Zustande unserer
Kirche einem Tag fiir Tag Bitterkeiten bereiten, da ich einer-
seits durch das Studium derselben Gelegenheit gehabt habe, zur
religiosen Ruhe zu gelangen, anderseits befahigt worden bin, fiir
den nach meiner Bberzeugung wichtigsten Faktor des Menschen-
gliickes, fiir die Religion arbeiten zu konnen. Wiirde ich nicht
iiberzeugt sein, daB die Religion tiefer wie jede andere Regung
des menschlichen Seins in der Seele des Menschen von Natur
aus festgewurzelt ist, somit etvvas Reelles, Unleugbares ist,.
und daB auf der Religion das gesamte richtige ethische Leben
aufgebaut ist, somit die Religion von immensem Wert fiir die>



320

Menschheit ist, so wiirde ich nie eine Silbe zugunsten derselben
schreiben, sondern ich wiirde mich freuen, wenn einmal diese
kiinstlich erzogene religiose Neigung ihr Ende fande. Jeden
Schlag auf die Religion wiirde ich als Fortschritt des mensch-
lichen Geistes bezeichnen. Meine Verhaltnisse haben mir iiber-
haupt Zeit genug erlaubt, um alles, was mir im Laufe der Zeit,
«ntweder durch die Lehrer, Biicher oder durch die Umgebung
beigebracht worden ist, auf seine Richtigkeit zu priifen. Man-
■ches, was mir ehemals als \vahr vorkam, habe ich weg-
geworfen. Ich erklare unumwunden, dah es mir leicht ge-
wesen ware, auch jede religiose Gberzeugung aufzugeben,
wenn ich hiureichende Griinde dafiir gefunden hatte.
Doch es geschah, dah je mehr ich liber die Religion nachforschte,
desto mehr sie mir als dasjenige Band vorkam, welches uns
in unsichtbarer und geistiger Weise an Gott als un-
seren Schopfer b in det. Es ist eine groBe Selbsttauschung
und ein Unfug der Wissenschaft, wenn jemand den
religiosen Zug der Seele verleugnen oder ivenn die
Wissenschaft diesen als imaginar hinstellen wollte.
Wiewohl jeder Mensch das Recht hat, iiber die Religion Urteile
zu fallen, so ist jede andere weltliche Wissenschaft als solche
am wenigsten berufen, endgiltige Urteile iiber die Religion ab-
zugeben. Die Philosophie, die neben der Theologie am ehesten
berechtigt ist, nach der religiosen Anlage des Menschen zu
forschen, hat fast ausschlieBlich die Religion als etwas Reelles
konstatiert, freilich verschieden je nach den Gesichtspunkten
ihrer philosophischen Theoreme.

DaB die religiosen Forschungen nicht immer richtige
Resultate erzielen, daran ist am meisten der Umstand schuld, daB
man diese Forschungen auf unrichtige Weise und in unzu-
langlichem MaBe anstellt. Zu religioser Forschung geniigt es
nicht, daB man sein eigenes Innere erforscht, sondern es ist
notwendig, daB man das Denken und Fiihlen vieler Hunderte
von Menschen, und zwar solcher, die nicht aus Mode, ivie die
Stadtleute, ihr Denken und Fiihlen verhehlen, abgeschlossen
leben und selten ihr wahres menschliches Empfinden an den
Tag legen, erforscht. In den Kreisen, wo der erste des Monates



321 —

der Geber alles Guten ist, oder wo man nur Zinsen von ange-
legten Kapitalien einstreicht, da hat man nicht Zeit, in sich
selbst zu geben und sich iiber seine Bestimmung Rechenschaft
zu geben, sondern man sinnt, wie man sich das Leben versiiflen
solite. Das Denken und Reden richtet sich nach dem der mo-
dernen Sophisten, die glauben, alles zu wissen und zu verstehen
und die ihr Scheimvissen in hochtrabende Phrasen kleiden. Ganz
anders ist es beim armen Mann, der um das tagliche Brot
kampft und mit vielen Unannehmlichkeiten des Eebens zu tun
hat. Er wendet oft seinen Blick nach oben, zu seinem Belohner
in der Ewigkeit, um nicht iiber das Geld des Reichen herzu-
fallen und sich eine bessere Existenz zu verschaffen. Es ist
wie bei einem Kranken, der infolge langwieriger Krankheit sich
iiber sein inneres Leben informiert, wahrend der Gesunde sich
gar nicht kiimmert, wo er seinen Magen oder sein Herz hat.

Die Religion ist allen Menschen angeboren. Sogar bei
einer materialistischen Weltanschauung miissen religiose Funda-
mente zugegeben werden. Diese Anschauung sieht iiberall Natur-
krafte, die den Lauf der Welt, das Leben der Menschen, der
Tiere, Pflanzen, liberhaupt des Weltalls bestimmen. Man braucht
nicht ein Naturforscher zu sein, um die Einheitlichkeit dieser
Krafte, ihr harmonisches Wirken auf Grund eines einheitlichen
Prinzipes einsehen zu konnen. Wie empfinden diese Krafte? Sind
sie sich selbst ihrer bewu6t? Wir wissen nicht, welches Empfin¬
den die Tiere, die Pflanzen etc. haben, wir konnen allein
an uns dieses selbstbewuBte Empfinden oder Sichgeivahr-
\verden abmessen; und bei diesem Abmessen des Empfindens
unserer menschlichen Krafte finden wir, dah es bei allen Men¬
schen ein und dasselbe einheitliche Motiv ist, wodurch wir
Achtung vor einer hoheren gemeinsamen Kraft, Freude an
Gutem, Abscheu an Bosem haben, uns dem Nachsten nahern,
in ihm unseren Lebensgefahrten respektieren etc. Sind das
nicht religiose Erscheinungen? Ist nicht das Bemiihen des
materialistisch gesinnten Menschen, bei allen Akten dem Zuge
der inneren Krafte zu folgen, gleichbedeutend mit unserer Lehre,
dafi wir die Stimme des Gewissens, die Stimme Gottes, der
hochsten Kraft nicht iiberhoren sollten?
Vogrinec, nostra culpa. 21



322

Doch die Wissenschaft negiert die Religion? Welche
Wissenschaft denn? Irgend eine kompetente, etwa die Theologie
oder die Philosophie? Ist das immer wirkliche Wissenschaft, was
die Hochschulprofessoren manchesmal bieten? Nur die Mathe-
matik und die elementare Physik dulden keinen Widerspruch, die
iibrigen Wissenszweige haben mehr einen subjektiven hypothe-
tischen Wert. Nicht die Professoren sind die groBten Denker,
sondern sie beschaftigen sich Adelfach mit den Errungenschaften,
die die Nichtprofessoren erreicht haben. Sind die technischen
Errungenschaften wie auch die wissenschaftlichen Erfolge
wirklich den Hochschulen zu verdanken? — Die einseitige
Ausbildung hat zur Folge, daB manche Professoren die Welt
auch nur in ihrer Einseitigkeit betrachten; weshalb sie oft zum
Gespotte der weltklugen Manner werden. Wer sich jemals
fur Prozesse interessiert oder arztliche Diagnosen gebraucht
hat, der wird iiber die Exaktheit der beziiglichen Wissenschaften
sich ein entsprechendes Urteil gebildet haben. Und da soli ihr
Urteil in religioser Beziehung so maBgebend sein, daB man sich
darauf berufen solite?

Alle Achtung und gebiihrenden Dank der Wissenschaft und
ihren Vertretern, die nach Wahrheit und dem den Menschen Nutz-
baren forschen, doch einen entschiedenen Protest gegen das Vor-
gehen jener Talmiforscher, die ihr Forschungsgebiet verlassend,
dem unkundigen Volke hypothetische, unbestimmte Resultate
als bestimmte vorstellen und namentlich die Religion, die Jahr-
tausende das Leitmotiv der menschlichen Handlungen war und
ist und die von einzelnen wohl geleugnet* doch von der weit-
aus groBten Zahl nicht verworfen werden kann, als leeren
Menschenwahn hinstellen, ohne nur annahernd einen Ersatz fur
die Religion angeben zu konnen; denn was mit der Phrase
Humanitat bezeichnet wird, ist doch nur ein enger Begriff der
Religion! Ich bemerkte auf dem Lande und in der Stadt, dafi
diejenigen, die durch ihre Bildung iiber die anderen erhaben
zu sein sich dunkten, zunachst iiber die Religion sich hinweg-
setzen zu miissen glaubten. Ob nicht auch manche hochgelehrte
Herren iiber die gewohnlichen Menschenkinder eben dadurch her-
vorragen wollen, daB sie das, was dem Volke das Teuerste ist und



323

vvas aus der innersten tlberzeugung desselben entspringt,
namlich die Religion, negieren?! Ubrigens findet man diese
Negation nicht bei wirklichen Geistesheroen, sondern bei den-
jenigen, die es sein wollen und die durch die Gunst der Ver-
haltnisse ihre Stellung erreicht haben, von der aus sie als
wissenschaftliche Hochstapler das Volk tauschen. Es ware so-
mit sehr unvorsichtig, wenn jemand sich durch die Phrase,
die Wissenschaft negiere die Religion, irrefuhren lieBe.

Doeh gut! „Religion haben wir schon, doch soli jeder
•seine eigene haben. Eine positive Religion brauchen wir nicht,”
so konnte mancher sagen. Wenn es wahr ist, daB die Religion
einen EinfluB auf die menschlichen Handlungen hat, dann ist es
notwendig, daB jene gemeinsamen Satzungen, die die Religion
fordert, erforscht werden und daB die Satzungen als fiir die
Gesamtheit der Menschen geltend fixiert werden, daB s omit
positive Religionssatzungen existieren. Wie es in einem
geordneten Staate eine bestimmte, aufgezeichnete Gesetzgebung
geben mufi und wie eine politische Anarchie ein Unding ist,
so mufi es auch eine bestimmte auf bestimmter Verfas-
sung — in der katholischen Kirche die Dogmenverfassung —
ruhende religiose Gesetzgebung geben, die jede religiose
Anarchie ausschlieBt. Es lehrt auch die Geschichte aller
Zeiten, daB die Menschen die Gleichheit keiner anderen tlber-
zeugung so hoch schatzen als die Gleichheit der Religion. Sie
ist der Kitt des Menschengeschleehtes, der zur Folge hat, dati
sich die Menschen als zusammengehorend fiihlen und dem-
entsprechend auch stets nach Einheitlichkeit der religioson
Anschauungen streben, was nur moglich ist, wenn es eine
positive Religion gibt.

Auch die Jugend mufi religios erzogen werden oder, um
mit den Materialisten zu reden: die im Kinde ruhenden edlen
Krafte miissen gevveckt und zu einem bestimmten harmonischen
Ganzen ausgebildet \verden. Verschiedene Ausbildung dieser
Krafte, was eintreten ivurde, wenn die Religion eine rein private
Angelegenheit ware, wiirde keine Plarmonie erzielen; \veshalb
auch die Geschichte bevveist, daB die Religionseinheit Frieden,
religioser Zwist aber den Krieg zur Folge hat.

21*



324

„Wenn es nun eine positive Religion geben mufi, so taugt
am allervvenigsten die katholische Religion dazu, andere Reli-
gionen sind viel besser.” Gesetzt den Fali, es ware dies richtig,
dann ist es die Pflicht des Ehrenmannes, dahin zu wirken, daB
jenes in der katholischen Religion, in der er geboren worden
und in der er aufgewaehsen ist, was ihm als nachteilig oder
schadlich diinkt, beseitigt werde und daB seine Konfession
wenigstens ebenso vollkommen werde, wie eine andere, die er
fiir besser halt. Was wiirde man von einem Staatsbiirger sagen,
der sein Vaterland verlaBt und anderswohin auswandert, einzig
und allein nur deshalb, weil dort der Staat besser regiert wird?l

Ist es \vahr, dal! andere Religionen, z. B. der Protestan-
tismus, unbedingt besser sind, als die katholische Religion? Der
Protestantismus war vielfach eine Folge der damaiigen kirch-
lichen Zustande und hat fiir die religiose Freiheit, wie auch fiir
religidse Neubelebung entschieden grobe Bedeutung. Die katho¬
lische Kirche, angeregt durch den Protestantismus, richtete sich
auf dem Konzil zu Trient machtig auf Wer weiB es, ob nicht
ohne Protestantismus der religiose Verfall bis heute eine Lage
der Kirche herbeigefiihrt hatte und nur noch Namen und Bauten
an sie erinnerten, das Volk aber in religioser Anarchie sich be-
fande?! Doch der Umstand, dafi der Protestantismus mit unbe-
sonnener Eile und mit dem Schwerte eingefiihrt wurde, begiinstigt
durch geringen religiosen Gehalt der damaiigen Menschen und
durch die Habsucht der Fiirsten, denen mehr der Erwerb der
Kirchenguter als religiose Erneuerung am Herzen lag, lafit
schlieBen, daB durch derartige Reform nicht eine ideale posi¬
tive Religion geschaffen wurde, so daB man ohne Skrupel zu
ihr hinuber marschieren konnte, um das religiose Gliick zu
finden. Durch die Eile und die Unbesonnen heit der Reformer
hat man das Kind mit dem Bade ausgeschiittet, mit manchem
Nebensachlichen vieles Wesentliche weggeworfen.

AuBerdem fehlt dem Protestantismus jene feste Organi-
sation, die jede positive Gesetzgebung, auch die religiose
fordert. Wenn der Katholizismus manches Unwesentliche
\veglaBt, der Protestantismus einiges Wesentliche, das
aber ihm infolge seiner freieren Auffassung als un-



325

ivesentlich gilt, annimmt, oder vvenigstens toleriert, so
werden sich beide machtige Konfessionen wieder zusammen-
finden, was zumal bei den Deutschen einmal geschehen muB.

Einer oder der andere, der Katholik oder der Protestant,
\verden nachgeben miissen, doch wahrscheinlich werden beide
zu einem Kulturfaktor verschmelzen. Sobald der obliga-
torische Zolibat des Klerus und die lateinische Sprache in den
Horsalen aufhoren werden, wird die Annaherung bereits be-
ginnen und ich bin uberzeugt, daB die katholische Kirche dabei
groBe Aussichten auf den Sieg haben wird.

Heutzutage wird der evangelische Pastor, der eine Familie
hat und seine Theologie in der Umgangssprache gehSrt hat,
sich aus eigenstem Interesse jedem Vordringen der katho-
lischen Kirche entgegenstellen, mag er dies zugeben wollen
oder nicht.

Sogar der unierte Orientale ist am meisten empfindlich,
wenn man seine Ehe irgendwie als fiir ihn nachteilig ansehen
\vollte. Vergleiche die Entriistung des ruthenischen Klerus in
dem beim Kapitel liber den Zolibat genannten Falle.

Solite es jemand fiir gut finden, daB der Protestantismus
einmal bei uns einmarschiert, so soli er bedenken, ob sich
die Millionen des gewohnlichen Volkes demselben ohne weiteres
anschlieBen werden! Glaubt jemand, daB der eventuelle Sieg
des Protestantismus nicht ohne hundertjahrigen geistigen und
blutigen Kampf erreicht wurde ?! Was geschieht mit der katho-
lischen Kunst, was mit den herrlichen Baudenkmalern, mit der
ivunderbaren, vom religiosen Inhalte durchwehten Liturgie, mit
dem kirehlichen Gesange etc., was alles nur in der katholischen
Kirche bliihen und vollauf verstanden werden kann ?!

Deshalb soli man schon aus vorher angefiihrtem Grunde
der Entwicklung seiner eigenen Kirche die notwendige Auf-
merksamkeit schenken und fiir deren zeitgemaBes Auftreten
Sorge tragen.

Viele meinen, daB die katholische Kirche Dogmen enthalte,
die sich mit der Vernunft nicht vertragen.

Auch andere Konfessionen haben Dogmen, die sich noch
iveniger mit der Vernunft vertragen diirften. Doch diese Dogmen



326

sindvielfach nicht derart, daB deshalb ihretwegen das praktische
und auch das \vesentliche Christentum fallen miiBte. Sobald das
religidse Studium in das richtige Geleise gebracht wird, ist es
moglich, daB bezuglich der Fassung als auch Auffassung
der Dogmen ohne Verletzung des Inhaltes eine Anderung
eintreten diirfte; denn dieses Dogma existiert noch nicht, daB
die Fassung der einzelnen Dogmen die beste und klarste
ist und daB ihre Erklarung durch die Dogmatiker un-
fehlbar ist; also bleibt eine klarere Fassung und eine mildere
Auffassung noch immer nicht ausgeschlossen. Deshalb soli
man die Dogmen iiberhaupt nicht antasten, sondern sie ruhig
den Dogmatikern iiberlassen. Ubrigens ist der von mir getadelte
mangelhafte Religionsunterricht meistenteils daran schuld, daB
die kirchlichen Dogmen falsch aufgefaBt und dann als vernunft-
widrig Ijezeichnet werden. Auch der Klerus ubertreibt oft den
Inhalt der Dogmen oder kirchlichen Entscheidungen. Vergleiche
meine Ausfuhrung iiber das Beichtinstitut! Bei Einschlagung
des richtigen Unterrichts.weges vird sich von selbst die Wahr-
heit herausstellen.

An die Laien stelle ich somit die Forderung, daB jeder
nach seiner Moglichkeit nicht zur Vernichtung unserer
alten Mutter, die mit unsaglichen Miihen die Pflanzen
der heutigen Kultur gesaet hat, sondern eher zur
Neubelebung derselben durch ruhige und sachliche
Kritik, durch Unterstutzung der Manner, denen das
Wolil der Kirche am Herzen liegt, beitrage.

Am allerwenigsten weist es auf einen gebildeten und ehren-
haften Mann hin, wenn er Priester beschimpft und verunglimpft,
deren Anschauungen manchesmal Produkte vieler zusammen-
wirkender Umstande sind, die jedoch meistenteils am empfind-
lichsten unter dem herrschenden kirchlichen System leiden
miissen.

Auch bitte ich, mit Beriicksichtigung des folgenden Ka-
pitels, mir ebenfalls auf die gestellten Fragen Antwort zu
geben.

Anmerkung. Da ich unsere Kreise kenne, so halte ich
die Bemerkung hier fiir notwendig, daB ich mich mit den



327

vorhergehenden Ausfiihrungen iiber die kirchlichen Dogmen
mehr auf den Standpunkt des skeptischen Laien stellte, indem
ich ihm das Denken iiber die Dogmen erleickterte, da ich es
docb fiir besser halte, daB er sie, wenn sie ihm nicht ganz klar
erscheinen, von einem hoheren Standpunkte aus achte, als
dafl er wegen einiger wenigen, fiir ihn nicht ganz begreif-
baren Dogmen gleich den Štab iiber die katholische Kirche
breche.

II.

An den Klerus.

Die vorliegende Schrift verfaBte ich in erster Linie fiir
den Klerus. Die Griinde, die mich zur Verfassung derselben
bewogen haben, habe ich in der Einleitung angefiihrt. Mancher
wird sagen: „Nichts ist ihm in der Kirche recht, alles mufi er
bemangeln!” Schon friiher habe ich darauf verwiesen, dafi sich
bei allen menschlichen Einrichtungen in der Kirche ein und
derselbe allzu konservative Zug zeige, der allen diesen Ein¬
richtungen ein bestimmtes Geprage gebe. Es ist ein Stillestehen
bei Institutionen, die ihre Form in einer weit dunkleren Zeit,
als es die heutige ist, angenommen haben. Ein anderer wird
wieder finden, daB auch anderswo Reformen notwendig seien,
z. B. eine Kiirzung und Durchsichtung des Breviergebetes, eine
Revision der liturgischen Biicher und der Statuten mancher
Ordensverbindungen etc. Allerdings waren diese Reformen
ebenfalls wiinschenswert, doch ihre Durchfiihrung ist bei weitem
schwieriger. Sie erstrecken sich auch mehr auf das interne
kirchliche Leben, welches nach auBen hin auf die Neubelebung
der Religion keinen so groBen EinfluB hat. Ob das Brevier-
gebet oder das Missale dieses oder jenes Kapitel enthalt oder
nicht enthalt, ist fiir die christliche Welt von keiner so groBen
Bedeutung. Ebenso sind dem Volke die Klosterstatuten mehr
oder weniger unbekannt. Ferner vermag fast alles, was ich
als reformbediirftig bezeichnet habe, der einheimische Episkopat
aus eigener Machtvollkommenheit durchzufiihren und papstliche
Indulgenzen, z. B. bezuglich des Zolibates und Fastens, \venigstens



328

fiir ihre Provinzen durchzusetzen. Das Hauptgewicht lege ich
auf die Reform des Religionsunterrichtes an allen Schulen, da
ich die Anschauung habe, dati, sobald im Religionsunterrichte
verniinftige Wege eingeschlagen werden, auch anderswo das
alte, schadhafte Geleise verlassen wird.

Und diese Reform des ReligiOnsunterrichtes hangt ganz
vom einheimischen Episkopat ab, ohne damit zu sagen, dafi
nicht andere, auch Laien diese Reformen theoretisch vorbereiten,
besprechen und kritisieren diirften, Wie der Monarch die Ge-
setze sanktioniert und sie die Minister durchfiihren, nachdem
sie oft nach langen Debatten von den Volksvertretern beraten
worden sind, so sollen auch die Beschliisse des Klerus vom
Episkopat genehmigt, respektive mit Begriindung zuriicbgewiesen
oder vervollstandigt werden. Die Rechte des Episkopates werden
somit nicht verkiirzt, sondern nur der Umstand als unrichtig
hingestellt, dafi ohne hinreichende Studien und ohne die
Seelsorger um ihre Erfahrung zu befragen, Anordnungen ge-
troffen oder alte fiir die Neuzeit ungeeignete Einrichtungen
zum Nachteile des Klerus belassen werden.

Nicht gegen unsere Kirche ist meine Schrift ge-
richtet, sondern fiir dieselbe. Diese soli ihren ganzen
Glanz ausstrahlen lassen, frei, nicht verborgen in ein
irdisches, altertiimliches, die Menschen abstoBendes
Gehause. Nicht Steine werden auf die Kirche geworfen,
sondern man will nur sachte den im Laufe der Zeit an-
gesammelten Staub wegbringen, um sie in ihrer ganzen Schon-
heit erscheinen zu lassen.

Wie oft kostbare Malereien vom Unverstand der Zeit
iibertiincht wurden, so wurde auch die kunstvoll gebaute
katholische Kirche mit allem moglichen Tand behangt und mit
einer Tiinche verdeckt. Diese Tiinche muB vorsichtig und ver-
standig weggebracht werden, damit der Bau der Kirche selbst
nicht irgendwo beschadigt wird.

In letzter Zeit wurde von vielen, namentlich von Gelehrten,
darunter sogar von amerikanischen Bischofen, der Ruf nach
Reform erhoben. Doch alle versuchten mehr oder weniger in
philosophisch-theologischer oder historischer Weise, in ele-



329

gantem Stil und mit Aufwand von Gelehrsamkeit die Not-
wendigkeit der Reform zu beweisen. Die meisten Priester kiim-
merten sich wohl wenig um ein intensives Studium ihrer
Werke, sondern griffen nur das Wort „Reform” auf, worunter
jeder das verstand, was ihm eben in der Kirche nicht paBte.
Da kamen die Gegner dieser Bestrebungen, stellten ihrerseits
wiederum Grundsatze auf, die ebenso gierig von nicht denkenden
Priestern aufgegriffen wurden, z. B. der torichte Satz von der
Unversohnlichkeit der modernen Kultur mit der katholischen
Kirche.

Man hort bereits vom Katheder und von der Kanzel die
Behauptung von dieser Unversohnlichkeit, eine Behauptung,
die den Klerus nur in der Meinung bestarkt, in der Kirche
herrsche die vollkommenste Ordnung. Im Gegensatze zu diesen
mehr rein philosophischen Begrundungen zeigte ich, wie sich
bei einzelnen Einrichtungen die Notwendigkeit der Reform fur
einen logisch Denkenden ergibt. Alle diejenigen, die, bestarkt
durch die Presse und die katholische Literatur, nur Ideales
auch in rein akzidentellen Verhaltnissen der Kirche sehen,
sollen durch Besprechung spezieller Einrichtungen in concreto
von der Unhaltbarkeit derselben iiberzeugt werden. Sie sollen
einsehen, dali dem Laien die Kirche nicht in ihrem ganzen
idealen Begriffe wie einem Theologen vorschwebt, sondern
eher als eine Institution mit bestimmien, in das Auge
springenden Einrichtungen und mit den Dienern, wie
sie sind. Nach diesen beurteilt der Laie die ganze Kirche,
wenn auch falschlich, so doch erklarlich und naturlich. Dafi er
kein giinstiges Urteil iiber die Kirche gewinnt, daran ist somit
nicht das Wesen der Kirche oder gar ihre Lehre schuld, sondern
das Gewand, in welchem die Kirche der Welt gegeniiber
auftritt.

Schon oft haben einzelne Priester das Wort fiir eine ver-
niinftige Reform innerhalb der katholischen Kirche ergriffen,
jedoch ihre gutgemeinte Anregung hatte in der Regel keinen
Erfolg; dafiir zwangen gewaltsame, schadliche Reformen die
Kirche zu mancher niitzlichen Mallnahme. Ich selbstwiirde keinen
Buchstaben. fur irgend eine Reform niederschreiben, ohne



330

gleichzeitig auch fur dieselbe arbeiten und agitieren zu \vollen.
Und so soli diese Schrift gleichsam das Programm
meiner Tatigkeit sein. Wird man das Buch nicht beanstanden,
so darf man auch meine Tatigkeit nicht beanstanden, solange
der dem Bischof versprochene Gehorsam nicht offenkundig
verletzt wird. Ich lese da im Korrespondenzblatt fiir den
katholischen Klerus vom 25. Oktober 1903, daB selbst ein
Bischof, namlich Monsignore John Lancaster Spalding von
Peoria in Nordamerika, entschieden fur Reformen eintritt, die
er vielleicht weitlaufiger nimmt als ich. Er wird sich doch
auch der gleichen „assistentia spiritus sancti” zu erfreuen
haben, wie die iibrigen BischSfe! Es kann somit auch mir mein
Vorgehen nicht iibel gedeutet werden, zumal ich dieses Vorgehen
auf Grund der Enunziation des Gesamtepiskopates
fiir berechtigt finde. Der im November 1901 versammelte
osterreichische Episkopat beschaftigte sich namlich in der
XI. Sitzung auch mit dem im Monate August 1901 abgehaltenen
allgemeinen Klerustage. Das Protokoli dieser Sitzung enthalt
unter anderem:

„Der Episkopat billigt die allgemeinen Klerustage nicht
und werden die einzelnen Bischofe ihrem Klerus wie zuvor, so
auch fernerhin auf dem vom Kirchenrechte vorgeschriebenen
Wege Gelegenheit bieten, seineWiinsche und Besch\verden
kundzugeben. Unter den vom Kirchenrechte vorgeschriebenen
Wegen sind die Synoden, die Konferenzen der Dechante,
die Pastoralkonferenzen zu verstehen.”

Daraus folgt, daB die allgemeinen Klerustage nicht genehm
sind; ferner ist hier zugegeben, dafi der Klerus ohne Unter-
schied des Ranges Wiinsche und Beschwerden haben
diirfe und daB diese Wiinsche und Beschwerden in den
Synoden, den Konferenzen der Dechante und in den
Pastoralkonferenzen vorgebracht werden diirfen. Was
diese Wege anbelangt, so muB konstatiert werden, daB die
meisten Priester die Synoden gar nicht kennen, daB an den-
selben nicht der ganze Klerus, sondern in der Regel nur die
Pfarrer teilzunehmen pflegen, wie sich anderseits an den Kon¬
ferenzen der Dechante nur die Dechante beteiligen.



331

Eine Konferenz, \vo der Klerus ohne Unterschied des
Ranges teilnehmen kann, ist nur die Pastoralkonferenz. Hier
sind somit Wiinsche und Beschwerden vorzubringen.

Ferner mufi hervorgehoben werden, daB die Wiinsche und
Bescbvverden allgemeiner Natur sind. Sie sollten auch an
einem allgemeinen Klerustage vorgebracht werden. Reform
des Religionsunterrichtes, Besserung der materiellen Lage des
Klerus sind doch Dinge von allgemeiner Natur. Nun stelle
man sich vor: In einer Konferenz, z. B. Karntens, wird bean-
tragt eine Reform der theologischen Hochscliulstudien. Die
ganze Konferenz stimmt dem Antrage bei. Was hat man damit
erreicht?! Der Antrag wandert zur Freude der Motten in
irgend ein Archiv oder noch wahrseheinlicher anderswohin!
Eine andere Konferenz beschlieBt wieder etwas anderes! Wer
wird darauf Riicksicht nehmen?

Wir nehmen somit das Anerbieten des Episkopates mit
Dankbarkeit an, doch wir beanspruchen hierbei auch das natiir-
liche, von der Vernunft konzedierte Recht, daB wir diese
Wiinsche und Beschwerden in einer Weise vorbringen,
die der Allgemeinheit derselben entspricht, somit
nicht einzeln, sondern zu einer groBen Masse vereinigt
— ferner in einer Form, daB man erwarten kann, daB
diese Wiinsche und Beschwerden fiir den Fali der Be-
rechtigung derselben auch vom Erfolg gekront sein
konnen. Es soli doch mit der bischbflichen Enunziation nicht
gesagt werden: Wiinsche und Beschwerden konnt ihr schon
haben, jedoch so vorbringen, daB man von vorneherein sieht,
daB ihr nichts erreichen werdet! — —

DaB somit diese Wunsche und Beschwerden allgemein und
in einer Form, daB sie fiir den Fali der Berechtigung er-
folgreich sind, vorgebracht werden, sind ge\visse Mittel zu
wahlen, d. h. die Wunsche und Beschwerden des Klerus miissen
bekannt werden, dann in einer bestimmten klaren Form vor¬
gebracht und begriindet werden. Es ist somit eine Vorarbeit
notwendig, die dies bezweckt, die eine Nachfrage nach den
Wiinschen und Beschwerden des Klerus halt und eine Aktion
einleitet, daB diese zu gleicher Zeit nach der W



332

Bischofe bei den Pastoralkonferenzen vorgebraeht werden.
Weiters sind die Wunsche und Beschwerden samt hinreichen-
den Begriindungen so umfangreich, dafi sich die Pastoral¬
konferenzen nur auf Resolutionen iiber bereits nachgedaehte
Wiinsche werden beschranken miissen.

Diese Vorarbeit bezweckt meine Schrift. Einen anderenAus-
weg zur wirksamen Vorbringung unserer Wiinsche und Be-
schwerden kenne ich nicht, deshalb balte ich mein Vorgehen
auf Grund der bischoflichen Kundgebung fur richtig.

Gesetzt den Fali, man erinnere sich des kanonischen
Rechtes und halte innerhalb vorgeschriebener Zeitraume die
Synoden, so miifite ebenfalls der Klerus zuerst vorarbeiten, um
daselbst seine Wiinsche und Beschwerden in begriindeter Weise,
somit nach Vorbereitung vorzubringen. Ich finde nichts
Lacherlicheres als eine Synode, wo die Pfarrer als blofie Zu-
horer erscheinen, die nur das annehmen und anhoren, meisten-
teils nicht recht auffassen, was einige Professoren aus verschie-
denen Dekreten kompiliert haben! Fur die Zeit, in der der
Klerus noch geringe Bildung besafi, war ja dieser Modus ge-
rechtfertigt! Es ist somit auch fur eine Synode eine Vorarbeit
bis zu dem MaBe erforderlich, dafi sich jeder Priester iiber die
vorgelegten Fragen orientieren und dajB auch die ge sam te
Priesterschaft in hinreichend begriindeter Form ihre
Wiinsche vorbringen kann. Diese Vorarbeit setzt abermals
die von mir beabsichtigte Tatigkeit voraus. Eine andere Mog-
lichkeit sehe ich nicht ein, da die Klerustage nicht gebilligt
worden sind.

Ich ware froh, wenn jemand anderer diese Aufgabe uber-
nehmen wiirde, da meine Verhaltnisse nicht gerade die giin-
stigsten sind, doch ich erklare hiermit feierlich, daB ich mich
mit allen Kraften fiir die Ausfiihrung der erwahnten
Aufgabe einsetzen werde, falls mir eben nicht auf die be-
kannte Weise der Strich durch die Rechnung gemacht wird.
Fiir diesen Fali ist schon Sorge getroffen, dafi ein anderer
die Arbeit weiterfuhrt.

Wie werden wir arbeiten? Me mit Waffen der Emporung
gegen die Vorgesetzten, auch nicht mit den Waffen der Ver-



333

dachtigung oder Beschimpfung, sondern mit den Fruchten und
Resultaten ruhiger Uberzeugung des Klerus.

Das Volk ist schon langst von der Notwendigkeit der Re¬
formen iiberzeugt, nur der Klerus ist noch zu iiberzeugen.
Die Geistlichkeit zu uberzeugen und die Uberzeugten
zu sammeln, soli die Parole unserer Tatigkeit sein. Die Uber-
zeugungsarbeit muB von Mann zu Mann geschehen, nie in
Grobheiten ausarten, sondern immer mit Griinden operieren.
Diese Arbeit muB von einzelnen Gleichgesinnten geteilt werden
und ausdauernd sein. Gleichzeitig mit der Arbeit der Uberzeu-
gung miissen wir auch die Uberzeugten zu einem einheitlichen
Korper sammeln, um beim Vorbringen der Wiinsche und Be-
sclrvverden als Ganzes aufzutreten. Nie soli der Gehorsam gegen
die Vorgesetzten verletzt werden, allerdings in Dingen, in
denen der beziigliche Gehorsam verlangt werden kann.
Der Grundstock unserer kirchlichen Organisation darf nicht
angetastet werden. Die erhabene Organisation der Kirche ist
unser Stolz und unsere Hoffnung! Deshalb rufe man nicht in
nervoser Weise aus: „Wir riitteln an den Grundpfeilern der
Kirche!” —

Ich kenne die Denkweise des Klerus zu gut, als dali
ich mich der falschen Hoffnung hingeben wiirde, daB sich im
Nu die meisten Priester meiner Aktion anschlieBen werden.
Ich unterscheide verschiedene Gattungen des Klerus, was ihre
Denkweise anbelangt: Die einen haben sich in die jetzigen
kirchlichen Verhaltnisse so hineingelebt, wie sich ein altes
Miitterchen an ein zwar nicht asthetiscb.es, jedoch aus der
guten alten Zeit stammendes Kleid angewohnt, so daB es mit
Bedauern auf die junge Welt herabblickt, die ein anderes Ge-
\vand tragt.

Sie traumen noch immer von der groBen Macht der Kirche
und halten sich die Augen zu, wenn sie sehen, wie die gute
Mutter Schlage auf Schlage bekommt, sie gehen gedankenlos
an der Statue des Giordano Bruno vorbei, der zum Vatikan
gewendet die Jahre zahlt, die etwa noch der Papst in diesern
Palast zubringen diirfte, halten die Verfolgungen der Katholiken
fiir voriibergehende Erscheinungen und sind mit fast 300 Mil-



334

lionen Katholiken zufrieden, ohne an fast ebensoviele Millionen
Christen zu denken, die sich bereits von der Kirche getrennt
haben. Sie fahren im alten Geleise und sind stolz auf ihre
Ladung, ohne sich daraus ein Gewissen zu machen, dafi sie die
Halfte der Ladung bereits vom Wagen verloren haben. „Die
Pforten der Holle werden sie nicht uberwaltigen,” rufen sie,
wenn Tausende und Tausende die Kirche feindselig angreifen.
Jahrlich fallen Tausende infolge der „Los von Rom-Bewegung”
ab, doch man will es nicht recht glauben, gleich einem mir be-
kannten Bauer, der von Tag zu Tag armer wird, jedoch sich immer
noch als GroBgrundbesitzer geberdet. Bei diesen wird die t)ber-
zeugungsarbeit lange dauern, bis sie geheilt werden, wenn sie
iiberhaupt geheilt werden. Sie erfordern ein e vorsichtige,
mehr pathologische Behandlung. Ich fiirchte, sie sind
allzu zahlreich!

Andere sind hingegen gegen alles indifferent.
Cber kirchliche Dinge sprechen, wie ode, wie langweilig!

MaBig den epikuraischen Grundsatzen huldigend, verrichten sie
mehr geschaftsmaBig ihr Seelsorgeamt. Vielleicht armlichen
Verhaltnissen entstammend und schwach begabt, sind sie froh,
im Besitze des taglichen Brotes und von den geistigen Torturen
erlost zu sein. Im Seminar wurden sie nicht zum selbstandigen
Denken angeleitet, sondern eher zur willigen Annahme des Vor-
getragenen. „Gott wird schon helfen,” rufen sie aus und uberlassen
alles, wie die Tiirken dem Fatum oder dem lieben Gott, anstatt
selbst zuzugreifen und zu schaffen. Hier ist bei der Eber-
zeugungsai’beit hinreichende Nachhilfe notwendig. Man suche
sie zu interessieren, z. B. daB man ihnen vorhiilt, daB sich
die Lage des Klerus bessern werde u. dgl. Es ist moglich, daB
ihr Herz fur manches Ideale zu schlagen anfangt und der
Kirche wieder zuriickgegeben wird.

Eine andere Klasse ist die der MiBtrauischen undZaghaften.
Sie sind in ihrem Amte sehr fleiBig, besitzen tiefe Religiositat,
doch ihnen erscheint die Lage der Kirche so trist und ihre
Entwirrung so schwer, daB sie den Kopf sinken lassen und
sagen: „Hilft ohnehin nichts.” Wenn diese sehen, daB wir ernst
und mit Ausdauer an die Arbeit gehen, werden sie von ihrer



335

Zaghaftigkeit erlost und wir werden sie unter den ersten unserer
geistigen Kampfer finden.

Die vierte Gruppe bilden jene Geistlichen, die von der
Wahrheit und hohen Bedeutung der Kirche durchdrungen sind,
doch mit Bedauern wahrnehmen, wie das Menschenwerk an der
Kirche altertiimlich und hie und da schwachlich, den Anforde-
rungen der Neuzeit gar nicht entsprechend ist, die jedoch nicht
den Mut sinken lassen, sondern iiberzeugt sind, daB bei einigem
guten Willen erreicht werden kann, daB manches in der Kirche
geandert werde, worauf sich die Menschen wieder um die
Kirche, als um ihre gute Erzieherin und Wohltaterin scharen
werden. „Mutig voran!” ist ihr Ruf. Das sind unsere Leute!
Die brauche ich! Auf deren Mitarbeit zahle ich in erster Linie.
Ein charaktervoller Diener der Kirche sein — und diese in
ihrer Bedrangnis sehen und nicht dort zugreifen, wo es fehlt,
vertragt sich nicht!

Mein Plan ist nun folgender: Jeden, der mein Buch liest
und studiert, ersuche ich um Bekanntgabe seiner Anschauungen
liber die einzelnen Kapitel desselben. Da die Herren Kollegen
sogar Geschaftsfirmen auf ihre Anfragen Auskunft geben, so
setze ich voraus, daB sie auch mir mit einigen Zeilen dienen
\verden.

In jedem Buche befinden sich eigene Kuverte mit einem
Fragebogen zur Ausfullung desselben, je naeh dem Ermessen
der Kollegen. Die Fragen auf dem Bogen sind folgende:

1. Halten Sie die Lage der Kirche auf Grand der jetzigen
Verhaltnisse fiir eine hoffnungsvolle? Wenn ja oder nein, was
veranlaBt Sie zu dieser Annahme?

2. Glauben Sie, daB die Kirche bei jetziger Unterrichts-
art und bei ihrem jetzigen Auftreten den Sieg iiber die
moderne Menschheit feiern werde? Ware dies in jeder Bezie-
hung ein Vorteil fiir die Menschheit?

3. Was halten Sie vom religiosen Unterrichte in der Volks-
schule? Wie urteilen Sie iiber den Katechismus mit Riicksicht-
nahme auf meine Erorterungen ?

4. Konnen Sie sagen, daB der religiose Unterricht an der
Mittelschule und die Studien in den theologischen Lehranstalten



336

den gewiinschten Erfolg hatten, sowohl bei Ihnen als auch bei
Ihren Kollegen?

5. Was sagen Sie uber die lateinische Sprache in den theo-
logischen Anstalten und in der Liturgie?

6. Was sagen Sie zu den Ausfiihrungen in den Kapiteln B, I,
II, III, IV, V, VI, VII, VIII, IX, X, XI, XII?

7. Was zu den Ausfiihrungen in den Kapiteln C, I, II, III,
IV, V?

8. Konnen Sie sagen, daB der Zolibat in seiner idealen
Forderung ohne Argernis von den Geistlichen Ihrer Gegend
beobachtet wird?

9. Sind Sie willens, die Geistlichen Ihrer Umgebung in
privater Weise fiir diese oder andere gewiinschte Reformen zu
interessieren?

10. Genaue Adresse mit Angabe des Dekanates und der
Diozese wird gevviinscht.

Auf Grund der einlaufenden Antvvorten werde ich ein-
zelnen Priestern, die sich sub 9 des Bogens bereit erklart
haben, einzelne Distrikte zuweisen, in denen sie sich bei ihren
Kollegen uber ihre Anschauungen durch schriftlichen oder
miindlichen Verkehr orientieren werden. Diese Priester sollen
dafiir sorgen, daB jeder meine Schrift in die Hande bekommt
und erst auf Grund derselben sein Gutachten abgibt und
nicht gleich unbedachte Urteile fallt. Diese Vertrauenspriester
werden die Namen der tJberzeugten nach einem von mir zu-
gesendeten Formulare sammeln und mir bekanntgeben. Der ge-
nauere, mir in b e s tim m ter Weise vorschwebende
Arbeitsplan wird ihnen zur Kenntnis gebracht. Solange
sich nicht eine geeignetere oder eine angesehenere Personlich-
keit findet, die als Zentralleiter fungieren wiirde, und die
von den Mandataren gewahlt wiirde, will ich oder ein
anderer von mir den Mandataren bekanntgegebener
verlaBlicher Priester den Zentralsammler der An¬
schauungen abgeben.

Die Namen der Antwortgebenden werden natiirlich geheim-
gehalten.



337

Nicht nur Deutsche, sondern auch andere Nationalitaten
sollen ihre Urteile abgeben, da fur die Verdolmetschung der
Zuschriften vorgesorgt ist. Ich rechne namentlich auf den
bohmischen Klerus, der sich ebenfalls sammeln und mit dem
deutschen Klerus in Verbindung treten soli.

Es handelt sich um keine Geheimbiindelei! Es \verden
keine Statuten und keine Verpflichtungen fixiert, auch keine
Gebiihren verlangt. Nur Briefmarken fur Zuschriften werden
geopfert. Ich will nur einen gegenseitigen schriftlichen Verkehr
einleiten, um unsere Wunsche und Beschwerden kennen zu
lernen und sie in eine der Allgemeinheit dieser Wiinsche ent-
sprechende Form zu bringen. Es ist durchaus nicht verlangt,
dah alle meine Vorschlage in der angegebenen Form ange-
nommen werden, sondern wir wollen auf Grund derselben
weiterberaten, sie entweder verwerfen oder andern, auch andere
annehmen, je nachdem sich die Mehrzahl entscheiden wird.
Bei den Reformen soli keine separatistische geistige Tyrannei
platzgreifen, sondern auch hier die gut qualifizierte (auf den
Ausdruck lege ich Gewicht!) Majoritat den Ausschlag geben.

Nun, wie werden wir dann vorgehen, wenn wir geniigend
iiber die Art der Wiinsche und Beschwerden des Klerus
mehrerer Diozesen informiert sind und wenn wir uns iiber
die Zahl der Gleichgesinnten, als auch iiber die Form der
wunschenswerten Reformen orientiert haben?

Dann werden wir mit diesen „Wunschen und Beschwerden”,
der Weisung der Bischofe entsprechend, bei den Pastoral-
konferenzen auftreten, und zwar iiberall in ein und demselben
Jahre. Wenn wir eifrig arbeiten, konnen wir dies schon das
nachste Jahr tun. Fberhaupt befolgt der weitere Verlauf der
Aktion den Rat des Herrn: Petite, et dabitur vobis; pulsate et
aperietur vobis! Bittet, und Ihr werdet bekommen;
klopfet an, und es wird eucli aufgetan werden. Wenn
unsere Oberhirten sich nicht deshalb zur Erfiillung be\vegen
lassen werden, weil sie unsere Wiinsche und Anschauungen
als berechtigt finden, so werden sie doch durch die fortwahren-
den, ich will nicht einmal sagen, wie es der gottliche Heiland
tut, ungestumen Bitten veranlafit, die berechtigten Wiinsche
Vogrinec, nostra culpa. 2 2



338

zu erfiillen. Unmoglich kann ich glauben, dafi man uns Skor-
pione und Steine entgegenschickt, ehe wir uns der Ture der-
selben nahern. Eine solehe Handlungsweise ware der Intention
des gottlichen Heilandes nicht entsprechend.

Ich ertrage jede Form der Kritik; nur ersuche ich, dafi
der Kritiker dafur sorgt, dafi mir die Schrift, in der sich
die Kritik befindet, zugesendet werde und dafi mir
erlaubt wird, in derselben Schrift meinen Irrtum ein-
zugestehen, oder uberhaupt notigenfalls auf die be-
treffende Kritik zu entgegnen.

Ich schame mich durchaus nicht, einen Fehler einzu-
gestehen; doch bitte ich gleichfalls, auf meine Gedanken ein-
zugehen, nicht blofi einzelne, vielleicht unvollkommen konstru-
ierte Satze aus dem Zusammenhange herauszureifien, namentlich
aber nicht in der Aufregung eine Kritik zu schreiben oder mich
zu verurteilen, indem man a priori gewisse sogenannte „kirch-
liche” Anschauungen tur richtig halt, ohne liber die gegnerischen
Anschauungen ruhig, tiefer und langer nachzudenken.

Meine Schrift wendet sich an samtliche Priester, nament¬
lich aber an denkende, praktische Seelsorger, die das
Menschenlierz am tiefsten kennen und die wissen, wonach sich
das Herz in der Religion sehnt. Derjenige, der vom Katheder
oder von der Kanzel oder vielleicht von der Gelehrtenstube,
vielleicht auch vom Audienzsaal aus gewohnt war, sich jahre-
lang in gewisse Ideen hineinzuleben, der wird allerdings manches
Sonderbare in meiner Schrift finden, doch der praktische Seel¬
sorger, dessen religioses Durchblicken sich von Tag zu Tag
erweitert und der die kirchlichen Anordnungen und ihre Lehr-
mittel ausprobieren mufi, sieht von Tag zu Tag die Unbeholfen-
heit undUnzweckmafiigkeit jener Mittel, die wahrend der Studien
und in den Biichern so sehr geruhmt wurden, immer mehr ein;
ihm wird die Trostlosigkeit der kirchlichen Zustande immer
klarer, so dafi er oft „nostra maxima culpa” ausrufen mufi,
freilich in mehr geheimer, doch weniger hoflicher Weise, als
ich es tat.

Ich versichere auch diejenigen, welche sich iiber meine
Ausfuhrungen kranken und beim Lesen des Buches in Auf-



339

regung geraten \verden, meiner innigsten Teilnahme und des
aufrichtigsten Beileides. Ich bin doch Priester, der weiB, wie
es einem wehtut, wenn seine religiosen Anschauungen be-
mangelt oder bekrittelt werden, mag auch das Bemangelte noch
so nebensachlich mit der Religion zusammenhangen. Fingen
doch in einer Gesellschaft, als ein wenig gebildeter Herr iiber
den katholischen Glauben loszog, die anwesenden katholischen
Frauen zu weinen an! —

Doch trotz dieses Umstandes bin ich im Gewissen voll-
standig beruhigt. Ich weiJ3 ja, daB meine Gedanken bei manchen
geraume Zeit brauchen werden, um von der alten Burg der
althergebrachten Anschauungen Besitz zu nehmen. Wochen,
Monate, hie und da auch Jahre werden vergehen, bis derlei
Lesern meine Gedanken als liebe, traute Freunde erscheinen
werden, die ihnen in mancher religioser Depression zuhilfe
kommen werden.

Wie ich somit diesen kondoliere, so gratuliere ich jenen,
denen ich schon gleich anfangs aus dem Herzen gesprochen
habe. Ich gratuliere ihnen, weil ich weiB, daB sie es nie zu
bereuen haben werden. —

Nur diejenigen, die, sei es in wirklicher, sei es in nur
eingebildeter Weise, wie Zachaus auf den Baum geklettert
sind, um die Massen des Volkes zu iiberschauen, welche sich
um den gSttlichen Heiland scharen und seine Kleider zu be-
riihren suchen, um von ihm Heilung in verschiedenen Not-
lagen des Lebens zu erbitten, werden schwerlich zu bewegen
sein, herabzusteigen und sich mit dem einfachen, schlichten
Heiland zu Tische zu setzen. Der Sitz im schattigen Wipfel
des Baumes ist doch zu behaglich eingerichtet!-

Ist es wahr, daB der katholische Klerus von der
Wahrheit und dem hohen Wert des christlichen Glau-
bens iiberzeugt und durchdrungen ist — und daB er
den „christlichen Freimut” hochschatzt — und christ-
liche Nachstenliebe auch untereinander betatigt, dann
erhoffe ich das Beste fur meine Schrift und fur meine

22*



K. und k. Hof-Buchdruekerei und Hof-Verlags-

Buehhandlung CARL FROMME, Wien und Leipzig.

KoMespondenz-BMt
fflp den kathol. Klerus Osteeic&s.

Begriindet von

BERTHOLD A. EGGER
Chorherr von Klosterneuburg, f im Jahre 1892.

I
Chefredakteur:

ROMAN G. HIMMELBAUER
Chorherr von Klosterneuburg.

Dem »Korrespondenz-Blatt« liegen wechselweise bei: das Literatur-
blatt »AUGUSTINUS« und das Pastoralblatt »HIRTENTASCHE«.

Jahriich 24 Nummern. jede 2V2 bis 3 Bogen stark.

Abonnement (nur ganzjahrig) per Post K 6,— = M. 6.—.

Das zweimal monatlich erscheinende »KORRESPONDENZ-
BLATT« mit seinen zwei Beilagen ist durch alle Buchhandlun-
gen sowie durch die k. u. k. Hof-Verlags-Buchhandlung zu beziehen.

Allgemeine Teilnahme durch literarische Beitrage und Abonne-
ments erbitten: Roman G. Himmelbauer, Chorherr von Kloster¬
neuburg, Chefredakteur, und die k. u. k. Hof-Verlags-Buchhandlung.





NARODNA IN UNIVERZITETNA
KNJIŽNICA

0000044^3 '






