Asian Studies II (XVIII), 2 (2014), pp.157-175

Fang Dongmeijeva filozofija ustvarjalnega kozmosa'

Jana S. ROSKER

Izvleéek

Fang Dongmei (1899-1977) je eden osrednjih predstavnikov druge generacije modernega
konfucijanstva, ¢etudi se sam nikoli ni izrecno izrekel samo za konfucijanca, temveé je
vselej poudarjal, da je po dusi poleg tega tudi daoist in budist. Vsekakor je teoretski
doprinos tega, na zahodu $e vedno precej neznanega modernega filozofa k moderni kitajski
filozofiji vreden podrobnejSe obravnave. Pri¢ujoCi Clanek se osredotoca predvsem na
analizo in interpretacijo ontoloskih in epistemoloskih vidikov njegove filozofije, pri ¢emer
so v ospredju njegovi koncepti celostne harmonije, konfucijanskega moralnega sebstva,
ustvarjalne ustvarjalnosti, enotnosti dejstev in vrednot, ter razuma in intuicije.

Kljuéne besede: Fang Dongmei, moderno konfucijanstvo, kitajska filozofija, ustvarjalnost,
celostna harmonija

Abstract

Fang Dongmei (1899-1977) is one of the main representatives of the second generation of
Modern Confucianism, though he never explicitly claimed to be only a Confucian, but
stressed being—in his soul—also a Daoist and Buddhist. The theoretical contribution of
this philosopher (who is still rather neglected in the West) to the development of modern
Chinese philosophy is doubtlessly worth detailed research. The present article mainly deals
with the analysis and interpretation of the ontological and epistemological aspects of his
philosophy. It focuses upon the introduction of the following concepts, central to his
philosophy: comprehensive harmony, Confucian moral self, creative creativity, unity of
facts and values, as well as reason and intuition.

Keywords: Fang Dongmei, Modern Confucianism, Chinese philosophy, creativity,
comprehensive harmony

! Avtorica se zahvaljuje tajvanski akademski fundaciji Chiang Ching-kuo za podporo v okviru
raziskovalnega projekta Taiwanese Modern Confucianists and their Contribution to Asian
Modernization Theories, katerega del je pri¢ujoca Studija.



Jana S. ROSKER: Fang Dongmeijeva filozofija ustvarjalnega kozmosa

Ali je Fang Dongmei moderni konfucijanec?

Fang Dongmei (1899—-1977) je veCinoma predstavljen kot filozof druge generacije
modernega konfucijanstva. Njegovo delo je v kontekstu moderne in sodobne
konfucijanske filozofije vsekakor potrebno omeniti, ¢etudi se on sam nikoli ni
izrecno opredelil za pripadnika modernega konfucijanstva, saj je vseskozi
poudarjal, da je po dusi tako kot konfucijanec tudi daoist in budist (Bresciani 2001,
23). Zato nas ne preseneti dejstvo, da ta filozof ni bil zgolj ucitelj osrednjih
predstavnikov tretje generacije modernega konfucijanstva, temve¢ tudi uditel;
enega najbolj znanih sodobnih raziskovalcev daoizma, Chen Guyinga (Chen 1998,
96).

Vendar velja pri tem vsekakor opozoriti na dejstvo, da izraz konfucianizem (ru
xue) pogosto na splo$no oznacuje tradicionalno kitajsko miselnost; ¢etudi so se
neo-konfucijanci dinastij Song in Ming (torej tisti filozofi, ki so ustvarili miselnost,
katera tvori osnovo modernega konfucijanstva) od budizma, daoizma in sorodnih,
bolj misti¢nih in manj racionalnih tradicij navzven vselej odlo¢no distancirali (in
jih pogosto definirali celo kot svoje idejne sovraznike), pa je eden najvecjih
teoretskih premikov oziroma preobratov neo-konfucijanskih diskurzov prav v tem,
da so pripadniki te struje uspeli v ogrodje klasi¢nega konfucijanstva integrirati
vrsto pomembnih konceptov in metod iz budisti¢nih in daoisti¢nih filozofij*.
Pravzaprav je bila prav ta integracija idej, ki so bile iz vidika klasi¢ne, ortodoksne
konfucijanske doktrine videti »hereti¢ne«, nevarne in ne-pravilne (fei zheng), tista,
ki je merodajno opredelila reformo takrat Zze zelo okostenele in formalizirane
konfucijanske klasike. Prav budisti¢ni in daoisti¢ni impulzi so bili torej tisti, ki so
v obdobju od 10. do 14. stoletja resili konfucianizem pred propadom, in ki so iz
klasi¢ne drzavotvorne doktrine (ponovno) naredili miselnost, ki si zasluzi ime
filozofija®. Poleg tega so se tudi mnogi drugi filozofi iz struje modernega

2 Na primer koncepta subjekta in objekta spoznanja (neng-suo), ki izvirata iz budisti¢ne
epistemologije in katera so uporabljali tudi predstavniki najbolj racionalisti¢nih filozofij znotraj Sole
strukture (/i xue). Celo Zhu Xi, osrednji predstavnik te Sole, je v svojo filozofijo vkljucil vrsto
daoisti¢nih idej in postopkov (na primer idejo skrajnega pola ali taijija, koncept wuweija ali
nedelovanja ipd.), medtem ko so teorije predstavnikov idealisti¢ne struje neokonfucijanske filozofije
(Sola sréne zavesti, Xin xue) tako reko¢ temeljile na budisti¢nih in daoisti¢nih onto-epistmeologijah.

3 Tezko je redi, do kak$ne mere je pri tem §lo za zavestni proces, vendar je integracija (in s tem
»razelektritev«) budizma in daoizma neokonfucijanskim filozofom zagotovo predstavljala izziv;
formalizirana klasi¢no konfucijanska doktrina je bila v 10. stoletju izpraznjena vsakr$nih resni¢nih
vsebin in izobrazenci so jo morali obvladovati za to, da so uspe$no opravljali drzavne izpite, ki so
njim samim in njihovim klanom odpirali vrata do politicne oblasti. Seveda taks$na doktrina
izobrazencem ni mogla nuditi nikakr$ne duhovne in intelektualne zadovoljitve. V ta namen so se raje
ukvarjali s $tudijem in raziskovanjem daoizma in budizma. To je bilo za konfucijanizem in s tem



Asian Studies II (XVIII), 2 (2014), pp.157-175

konfucijanstva v svojih poskusih sintetiziranja evro-ameriskih in kitajskih
miselnosti ter v postopkih aktualizacije kitajske filozofske tradicije precej izdatno
ukvarjali z mnogimi tradicionalnimi diskurzi, ki ne sodijo v okvir konfucijanstva v
ozjem pomenu besede’. In konéno, tudi pri tem velja upostevati razlike med
izvornimi kitajskimi pojmi in njihovimi konotacijami, ki izvirajo iz prevodov teh
pojmov v indoevropske jezike. Izraz »ru xue«, ki se v indoevropske jezike prevaja
kot »konfucijanstvo« (vkljuéno s pojmom »modernega konfucijanstva«) seveda
avtomatsko vkljucuje konotacijo Konfucija (Kong fuzi, Kongzi) in izrecno
napeljuje na misel, da gre pri tem za (bodisi izvorni, bodisi reformirani ali
pomeni »nauk izobraZencev«, kar pomeni da v nominalnem smislu apriorno ne
izkljucuje nobenih elementov, ki so merodajno oblikovali zgodovino kitajske
miselnosti. To, kar imajo torej skupnega tako konfucijanska, kot tudi daoisti¢na
filozofija ter sinizirani budizem, je torej tisto, kar v resnici opredeljuje
tradicionalno kitajsko filozofijo in njene »nauke izobrazencev«’.

Cetudi se torej Fang Dongmei sam nikoli ni izrecno uvri¢al med filozofe
Modernega konfucijanstva, temve¢ v prvi vrsti tudi kot naslednika tradicionalnih
budisti¢nih in daoisti¢nih filozofij, ga lahko — kot trdi njegov pomemben interpret
Li Chengyang, vsekakor Stejemo kot predstavnika konfucijanske filozofije v
SirSem, bolj splosnem smislu:

Although he has been regarded as contemporary New-Confucian along with
Mou Zongsan, Tang Junyi, and Liang Shuming, Fang’s work stands beyond
the Confucian tradition. Unlike Mou Zongsan, Fang did not regard
Confucianism as the only legitimate philosophy and all others as heresies; he
argued that Laozi’s Daosim was the leading and most legitimate philosophical

pravzaprav za celotni ideoloski sistem, na katerem so slonele tradicionalne drzavne institucije, precej
ogrozujo¢e. V tem smislu je bila neokonfucijanska reforma nujno potrebna za ohranitev
konfucijanstva kot osrednje socialne, eti¢ne in filozofske miselnosti Kitajske.

* Moderni konfucijanci se sicer zelo redko opirajo na daoizem, kar je po svoje razumljivo, saj ta
struja v bistvu ni nastala samo zato, da ohrani kulturno identiteto, temve¢ tudi z namenom
aktualizacije in »reSitve« institucionalnega ustroja kitajske druzbe; anarhisti¢ni klasiki daoizma pa za
takSne drzavotvorne namene seveda niso preve¢ primerni. Vendar se je vrsta pomembnih
modernokonfucijanskih filozofov izdatno ukvarjala s Studijem in integracijo budisti¢éne mislenosti v
svoje teorije. Naj v tem kontekstu omenimo samo dva najbolj znana moderna konfucijanca, namreé
Xiong Shilija in Mou Zongsana.

3 Pri specifi¢nih znagilnostih tradicionalne kitajske filozofije, ki so torej znacilne za vse struje antiéne
in klasicne kitajske miselnosti, moramo omeniti predvsem koncept transcendentne imanence
(oziroma imanentne transcendence), binarno strukturirani holizem, ki deluje preko binarnih kategorij
(npr. yin-yang, you-wu, ti-yong, ming-shi, itd), ter nacelo komplementarnosti, ki predstavlja metodo
interakcij med obema protipoloma znotraj le-teh.



Jana S. ROSKER: Fang Dongmeijeva filozofija ustvarjalnega kozmosa

school during ancient times. Fang saw Confucianism, Daoism, Mohism and
Buddhism as mutually interacting and integrating components of a holistic
cultural process, rather than as several distinct schools of thought®. (Li 2002,
269)

Vendar so bile osrednje vsebinske, konceptualne in metodoloske predpostavke le-
te, kot smo videli, v veliki meri integrirane v ogrodje neokonfucijanskih teorij, ki
pa ve€inoma zopet predstavljajo idejno osnovo, iz katere je na prelomu 2. in 3.
tisoCletja vzniknilo moderno konfucijanstvo. Vendar prav v tem kontekstu
naletimo v povezavi s Fang Dongmeijevo klasifikacijo Se na nadaljnji problem,
kajti prav hitro lahko ugotovimo, da se ta moderni filozof ni distanciral zgolj od
modernih konfucijancev, temve¢ tudi od njihove idejne osnove, torej od
neokonfucijancev dinastij Song in Ming. Njegova kritika neokonfucianizma je
temeljila na stali§¢u, da so ti filozofi (zlasti seveda pripadniki Zhu Xijeve Sole
strukture, Li xue %) kljub svojim naGelnim zaslugam za ohranjanje klasi¢ne
konfucijanske tradicije ter njenega holistiCnega svetovnega nazora pretirano
poudarjali pomen mehanistiéne racionalnosti, kakrSen prihaja do izraza v
strukturni logiki koncepta /i () (struktura, strukturni vzorec). S tem naj bi
deformirali holisti¢no tradicijo filozofije, v kateri sta pola racionalnosti (/i ) in
obcutenja (ging %) med seboj usklajena, kar pomeni, da se lahko ohranja
harmoni¢na enotnost dejstev, vrednot in sfere estetskega dozivljanja. Zato — za
razliko od vecine ostalih filozofov modernega konfucijanstva — nanje ni gledal kot
na pripadnike »resni¢nega« oziroma »pravilnega« konfucijanstva’.

Under Confucianism Fang includes Confucius, Mencius and Xunzi, while the
Han Confucians he thinks were “lowly and unworthy of mention” and the
Song Neo-Confucians were not authentic followers of Confucianism.
(Bresciani 2001, 275)

% Fang je na vprasanja o tem, s katero filozofsko strujo se identificira, odgovarjal, da je po svoji
druzinski tradiciji konfucianec, po znacaju daoist, po verski inspiraciji budist in po izobrazbi
zahodnjak (Li 2002, 264).

" Tudi mnogi drugi teoretiki so dejansko mnenja, da so neokonfucijsanski filozofi z Zhu Xijem na
celu predstavljali preobrat v kitajski tradiciji, ki se je izrazil skozi zametke dualizma kartezianskega
tipa (gl. npr. Forke 1934, 173). Tudi Feng Yaoming govori o novi paradigmi, ki naj bi jo vzpostavili
neokonfucianci v primerjavi s klasiénimi teoretiki te struje; v svojem ¢lanku »Zhongguo ru xuede
dianfan zhuanyi (Paradigmatski preobrat v kitajskem konfucijanstvu)« Feng dokazuje, da se je
referenéni okvir, v katerem so teoretizirali neokonfucijanski filozofi, v toliksni meri razlikoval od
referen¢nih okvirov klasi¢nega konfucijanstva, da pri njih ne moremo ve¢ govoriti niti zgolj o
teoretskem, temve¢ o paradigmatskem preobratu, kar pomeni, da je §lo pri neokonfucijanski filozofiji
za popolnoma druge in nove teorije konfucijanstva, ki po svojem bistvu s starejSimi niso vec
primerljive.



Asian Studies II (XVIII), 2 (2014), pp.157-175

Po drugi strani pa sodi Fang med pomembne in vplivne teoretike in filozofe,
katerih delo predstavlja precejSen doprinos na podro¢ju teoretske refleksije
procesov kitajske modernizacije in poskusov ustvarjalnega razreSevanja izzivov
zahodne filozofije, s katerimi je bil v obdobju realizacije teh procesov soocen tako
on sam, kot tudi njegova domovina. Kljub vsemu je bil Fang Dongmei tudi eden
tistih novodobnih kitajskih filozofov, ki so odgovore na najbolj pereca idejna
vprasanja svoje dobe iskali v revitalizaciji lastne tradicije, pri ¢emer sicer — za
razliko od vecine modernih konfucijancev — ni izhajal iz elaboracij
neokonfucijanskih diskurzov, temve¢ predvsem neposredno iz zapuscine
klasi¢nega konfucijanstva, oplemenitenega z estetskimi in metafiziénimi idejami
klasi¢nega daoizma in siniziranega budizma. Pri tem moram vsekakor poudariti,
da izhajam iz SirSega razumevanja izvornega kitajskega izraza ru xue
(konfucijanstvo, dobesedno: nauk izobrazencev), ki zame ne pomeni zgolj
Konfucijevega nauka, ampak pridobiva v svoji konotaciji kulturno dominantnega
diskurza kitajske (in SirSe vzhodnoazijske) tradicije tudi pomen Siroke palete
prevladujocih filozofskih teorij, ki so v krogotoku tisocletij skupaj oblikovale
kitajsko idejno zgodovino. Poleg tega je Fang tudi daoisti¢no filozofijo, v kateri je
vsekakor najti tudi precej kriti¢nih, individualisti¢nih in svobodnjaskih elementov,
vselej interpretiral v okviru svoje neo-konservativne ideologije, ki predstavlja eno
bistvenih, tako reko¢ paradigmatskih znacilnosti modernega konfucijanstva.

Iz vseh teh razlogov menim, da lahko Fang Dongmeija priStevamo k struji
modernega konfucijanstva, saj je tej idejni struji s svojimi doprinosi zapustil tudi
neizbrisen pecat.

Poleg tega pa Fanga nekateri teoretiki raje umescajo v prvo generacijo tega
idejnega gibanja, saj je starejSi od He Lina in je med drugim pouceval tudi Tang
Junyija (Liu 2001, ii), medtem ko ga drugi (npr. Bresciani 2001) raje pristevajo k
drugi. Ker je bil Fang Dongmei hkrati tudi sam ucitelj dveh najvplivnejsih Se
ive¢ih predstavnikov tretje generacije®, in predvsem zato, ker je merodajno
sooblikoval trende sodobne tajvanske filozofije, ki predstavlja enega osrednjih
predmetov pricujoce raziskave, ga bom v kontekstu pri¢ujoCe razprave — ne glede
na njegov pionirski doprinos k modernim vzhodnoazijskim filozofijam — tudi sama
uvrstila v Brescianijevo kategorizacijo in ga Stela med pripadnike 2. generacije
modernega konfucijanstva.

¥ Cheng Zhongyinga in Liu Shuxiana



Jana S. ROSKER: Fang Dongmeijeva filozofija ustvarjalnega kozmosa

Zivljenje in delo

Kategorizacija tega filozofa kot modernega konfucijanca je nekoliko
problemati¢na tudi zato, ker se tudi sam vecCinoma ni priSteval k tej struji.
Podrobnejso razlago o tem, zakaj ga sama uvr§¢am med filozofe tega gibanja, in
tudi o tem, zakaj ga uvrS¢am v drugo, in ne v prvo generacijo (kamor bi po svojih
letih, poziciji in doprinosu prav tako lahko sodil), sem navedla v svoji knjigi o
modernem konfucijanstvu, Subjektova nova oblacila (2013).

To, kar ga lo¢i od ostalih predstavnikov druge generacije, je namre¢ tudi
dejstvo, da so bili vsi Studentje Xiong Shilija, katerega mnogi oznacujejo kot
najvec¢jega pionirja moderne konfucijanske prenove (prim. Yu 2001, 127). Kljub
svoji vseskozi izrazeni pripadnosti svojemu profesorju in velikemu pionirju
modernega konfucijanstva pa se njihova dela od Xiongovih precej razlikujejo;
Cetudi so svojemu ucitelju ostali zvesti glede njegove osnovne usmeritve in
temeljne metodologije, katero so od njega prejeli, pa so vsi trije Xiongovi
Studentje, njegov nauk vendarle bistveno modificirali in nadgradili — seveda vsak
na svoj specifi¢ni na¢in (Feng 1993, 227). Cetudi Fang Dongmei nikoli ni bil
neposredni u¢enec Xiong Shilija, pa lahko pri obeh teoretikih naletimo na kar
nekaj podobnosti: tako sta, denimo, oba poudarjala pomen tradicionalne kitajske
binarne kategorije substance (¢ #&) in funkcije (yong F) za opredelitev razmerja
med sferama noumena in pojavnosti in oba sta se izdatno ukvarjala s poskusi
razjasnitve razmerja med filozofijo in znanostjo.

Nasploh lahko trdimo, da si je Fang v najvecji meri prizadeval za revitalizacijo
svoje kulturne identitete v smislu »presaditve starih korenin’« lastne tradicije, kajti
v primerjavi z izzivi zahodnih kultur je samo v tem Se videl moznost preZivetja
kulturne tradicije, iz katere je izhajal. Ta prenova »korenin« pa naj ne bi sluzila
zgolj prezivetju, temveC bi naj, v kolikor bi bila izpeljana dovolj vestno in
natanc¢no, zagotovila tudi aktivno in inovativno vlogo modernega konfucijanstva
oziroma posodobljene kitajske miselnosti v mednarodnem dialogu modernih druzb
(Feng 1993, 227).

Fang, ki je v angleSkem jeziku znan tudi pod imenom Thomé H. Fang, je bil
rojen v druzini znanih izobrazZencev osrednje kitajske province Anhui. Zato je bilo
samoumevno, da se je od mladih nog podrobno seznanjal s kitajskimi klasiki. Po
koncani srednji Soli se je vpisal na Univerzo Jinling v Nanjingu, kjer je bil zelo

O < H PR SRR AL (Feng 1993, 227).



Asian Studies II (XVIII), 2 (2014), pp.157-175

aktiven v Studentskem gibanju. Leta 1919 se je v Nanjingu udelezil tudi
Studentskih demonstracij, ki so bile organizirane v sklopu cetrtomajske kulturne
prenove. V letu 1920 je na isti univerzi spoznal ameriskega filozofa Deweya'’, ki
je v sklopu serije gostujocih predavanj na Kitajskem nastopil tudi v Nanjingu. Ta
je v njem vzbudil veliko zanimanje za zahodno filozofijo, tako da je po diplomi
odsSel v ZDA, kjer je na Univerzi Wisconsin v enem letu magistriral, v naslednjih
dveh letih pa dosegel doktorat na Drzavni univerzi v Ohiu.

Po vrnitvi na Kitajsko je pouceval filozofijo na ve¢ univerzah, med drugim na
Univerzi Wuchang (Wuchang daxue & & K%), na Jugovzhodni Univerzi v
Nanjingu (Nanjing Dongnan daxue F§ 50 % F§ K £ ) na Politi¢ni univerzi
(Zhengzhi daxue E75 K%E) in nekaj Casa tudi na Pekinski univerzi (Beijing daxue
JEHTREE). V gasu, ko je pouceval v Nanjingu, so morali univerzo zaradi japonske
invazije preseliti v Chongqing v jugozahodni provinci Secuan (Bresciani 2001,
272). Zaradi tezavnosti vojnih razmer in iz Zelje po tem, da bi v teh kriznih,
negotovih Casih nasel vsaj varno notranje domovanje v tradicionalni kitajski
kulturi, se je v tem obdobju pricel ponovno ukvarjati s klasi¢no kitajsko filozofijo
(Bresciani 2001, 272). Ze v letu 1948 se je odselil na Tajvan, saj so ga tega leta
povabili v sluzbo na Drzavni Tajvanski univerzi (Guoli Taiwan daxue [#37. & /&

KA, na kateri je vse do svoje upokojitve predaval filozofijo.

evve

objavljena v 12 zvezkih z naslovom Zbrana dela Fang Dongmeija (Fang Dongmei
quan ji), ki so izsli leta 2004. Med najpomembnejsa med njimi Stejejo Znanost,
filozofija in clovesko zivijenje (Kexue, zhexue yu remsheng, 1936), Pregled
filozofije zivljenja anticnih kitajskih filozofov (Zhongguo xian zhe rensheng zhexue
gaiyao, 1937), Tri vrste filozofske modrosti (Zhexue san hui) in Ideal Zivljenja in
kulturni tipi (Shenghuo lixiang yu wenhua leixing). Pod imenom Thomé H. Fang
je napisal tudi vrsto knjig v angle$¢ini, denimo The Chinese View of Life: the
Philosophy of Comprehensive Harmony, Creativity in Man and Nature, Chinese
Philosophy: Its Spirit and its Development, itd.

Fang je v svojem teoretskem delu zdruzeval obseZna znanja s podro€ij anti¢ne,
srednjeveske in sodobne zahodne filozofije na eni, in Sirokega spektra
tradicionalne, zlasti konfucijanske, daoisti¢ne in budisti¢ne kitajske filozofije na

10 pragmati¢na filzofija John Deweya (1859-1952) je imela v tistem asu izjemno velik vpliv na
mlade kitajske izobrazence. Med drugim sta pri njem na kolumbijski univerzi doktorirala tudi Hu Shi
(1891-1962) in Feng Youlan (1895-1990).



Jana S. ROSKER: Fang Dongmeijeva filozofija ustvarjalnega kozmosa

drugi strani. Poleg tega je v njegovih delih opazen tudi vpliv indijske filozofije. Od
modernih zahodnih filozofov ga je najbolj navduSeval Nietzsche, ki naj bi po
mnenju nekaterih interpretov tudi mo¢no vplival na Fangov lastni teoretski razvoj
(Bunnin 1996, 224). V wvrsti svojih del se je primerjave z indijsko in evropsko
filozofijo posluzeval zato, ker je preko takSnih primerjav lazje definiral posebnosti
tradicionalne kitajske filozofije''. Ena taksnih je zanj tudi temeljno izhodiice
kitajske klasike, ki naj bi videla in razlagala svet ter bivanje izhajajo¢ iz
epistemoloskih temeljev, ki v prvi vrsti niso bili osnovani na matemati¢nih in
proto-znanstvenih, temve¢ prej na estetskih paradigmah (Fang 1957, 195-235).
Kljub temu je njegovo videnje ontologije tesno povezano z racionalno strukturo
kozmosa, kakr$na izhaja iz temeljnega starokitajskega klasika Knjiga premen (Yi
jing % #%). Tudi Fang je namre¢ opisal proces kozmi¢ne premene (nenehne
ustvarjalne ustvarjalnosti bivanja) kot izraz racionalnosti, ki temelji na in hkrati
zaobjema do potankosti raz¢lenjeni sistem »logike stvarstva« (Fang 1981, 83—118).

Koncepta ustvarjalne ustvarjalnosti ter celostne harmonije

V sredis¢u Fangove filozofije je koncept zivljenja oziroma Zivega, zivecega
(sheng). Po Fangovem mnenju so vse struje tradicionalne kitajske miselnosti
izhajale iz kozmologije, ki jo opredeljuje vse-prevevajo¢i gon po Zzivljenju, po
prezivetju, vitalni impulz, ki nenehno ustvarja in poustvarja vse, kar obstaja (Fang
1957, 73). Koncept shengsheng, ki se pogosto pojavlja v kozmologiji Knjige
premen, interpretira kot koncept ustvarjalne ustvarjalnosti, ki naj bi simbolizirala
tovrstno vitalnost Zivljenja.

The universe is a living entity that cannot be reduced to mere inertial physical
stuff. This living universe is full of energy, and everything in it is somehow
connected to the living process that penetrates the entire realm. This view may
be called a life-ontology.” For Fang, it is more than a “Gaia hypothesis”; it is
reality. In his regard, the influence on Fang of Western philosophers such as
Hegel, Bergson, and Whitehead is evident. (Li 2002, 265)

Drugi osrednji koncept Fangove filozofije je ideja celostne harmonije, ki naj bi
bila znacilna za tradicionalno kitajsko dojemanje sveta. V njem vesoljstvo kot tako
vselej tezi k ravnovesju in usklajenosti vseh posami¢nih delcev in entitet svojega

"'V svoji knjigi Tri vrste filozofske modrosti (Zhexue san hui) je izhajal iz kontrastivne primerjave
med starogr§ko, moderno evropsko in tradicionalno kitajsko filozofijo.



Asian Studies II (XVIII), 2 (2014), pp.157-175

sistema. Le-ta je v materialnem pogledu prazen'” in se izraza zgolj skozi bogastvo
in pronicljivost svojega duha.

In Fang’s reading of the history of Chinese philosophy, he saw more the
harmonious interplay of various schools of thought than conflict. It may be
argued that Fang was too idealistic and romantic in his reading of the
harmonious interplay of these philosophies, but for him, if harmony was not a
reality, it was at least the ideal for the Chinese. (Li 2002, 266)

Ta vera v harmonijo in v usklajeno delovanje sveta se seveda odraza tudi v
njegovem pojmovanju morale oziroma moralne filozofije. Ker je kozmicna
tendenca k vzpostavljanju in ohranjanju ravnovesja skozi koncept shengsheng
(ustvarjalne ustvarjalnosti) vseobsezna in neomejena, nima zgolj ontoloskih,
temveC hkrati tudi epistemoloske razseznosti. To pomeni, da v Fangovi filozofiji
ni prostora za lo¢evanje med dejstvi in vrednotami. Kozmos je oplemeniten z
dobroto, ki ne izhaja zgolj iz pragmati¢nih postulatov skupnega med¢loveskega
bivanja, temvec je apriorni del njegove esencialne strukture, ki se odraza tudi v
sferi Ciste estetike (Li 2002, 19). Zanj je moralnost esenca zivljenja in hkrati
konkretno uteleSenje najglobljih ¢loveskih vrednot.

Vsako ¢lovesko bitje zato samo po sebi ne tezi zgolj po prezivetju, temve¢ v
enaki meri po osmisljanju svojega bivanja. Ta estetska plat kulture in umetnosti je
izraz Cloveske ustvarjalnosti, ki je vselej usmerjena k izpopolnjevanju
pomanjkljivosti sveta, v katerega smo vrzeni; dao pri tem predstavlja pot, ki vodi k
popolnosti in hkrati pot, na kateri se dejstva in vrednote zdruzujejo v organsko
strukturirani harmoniji.

Therefore, in Fang’s view, truth, goodness, and beauty are a unity; ging (the
emotive) and /i (the rational) are connected. Indeed, Fang’s moral philosophy
is established on his “life-ontology”... This philosophy is also called “value-
centered-ontology”.

His “life-ontology” and “value-centered-ontology” are directly connected
because, for him, life is value and both life and value are rooted in the dao.
The dao, as the all-encompassing and all-pervading unity, is the ultimate
source of life, value, and harmony. (Li 2002, 268)

12 Praznina, ki je v tukaj uporabljenem smislu odstotnost substance, je koncept, ki je znan predvsem
iz budizma in daoisti¢nih klasikov; a ¢etudi se je klasi¢ni konfucianizem v glavnem osredotocal na
pragmatiko tukaj-in-zdajSnjega trenutka, na politi¢no filozofijo in na pragmati¢no etiko, pa je
koncept praznine v tem kontekstu Ze kmalu po koncu dinastije Han — predvsem preko vpliva
zgodnjega budizma — prodrl tudi v konfucijanske diskurze. Kasneje je predstavljal enega osrednjih
konceptov idealisti¢ne struje neo-konfucijanstva.



Jana S. ROSKER: Fang Dongmeijeva filozofija ustvarjalnega kozmosa

V svojem prej omenjenem delu Zhexue san hui, 5 =2 (Tri vrste filozofske
modrosti) je filozofijo definiral kot sintezo med racionalno strukturo misljenja (/i)
in Custvi (ging), ¥ — 1. Po Knjigi premen naj bi oboje izhajalo iz skrajnega pola
(tai ji K AR), ki je onto-epistemoloski, neopisljivi in neizrekljivi praizvor
vsakr$nega bivanja. Zato ging in /i nista zgolj osnova vsakrSnega filozofiranja,
temve¢ tudi temelj bivanja kot takega. Feng oba elementa vidi kot binarno
kategorijo, saj je njun vzajemni odnos korelativen in komplementaren. Njuna
vzajemna interakcija je proces, ki preveva tako dejstva, kot tudi moznosti, in iz

katerega filozofija ¢rpa svoj izvor, svoje resnice in svojo skrivnostnost (Li 2002,
264).

Apriorna dobrota €loveka ter enotnost dejstev in vrednot

V svojih interpretacijah tradicionalne kitajske filozofije je izhajal iz holisti¢nega
vidika, po katerem tvori ¢lovek enoto s prostorom in ¢asom. V ospredju njegovih
interpretacij je tudi tradicionalna enotnost vrednot, ki skozi nenehno ustvarjanje
vkljucuje tako delovanja narave oziroma neba (fian <), kot tudi ¢loveka. Skozi to
enotnost vrednot je Fang poskusal vzpostaviti tudi sistem enote ontologije in
antropologije (Bresciani 2001). Kljub svojemu deklarativno Sirokemu izhodiscu,
ki je vkljuceval vecino vplivnih diskurzov starokitajske in klasi¢ne kitajske
filozofije, je prav v tej osrednji tocki dokazal, da kljub vsemu izhaja iz klasi¢nega
mencijanskega stalis¢a o §tirih prirojenih zametkih (si duan VU ¥%5) Eloveske
dobrote, s cCimer je kljub svoji (prav tako jasno izrazeni) distanci do
neokonfucianizma dinastij Song in Ming dokazal, da sledi to¢no tisti tradiciji, ki je
oblikovala temelje te predmoderne konfucijanske prenove .

The universe is a place to live in, and not a place to escape from, because it is
a realm of value. Similarly, human nature is something to rely upon, and not
something to dispense with, because it has been proved to be not sinful but
innocent. (Fang 1980b, 99)

Vendar se od te linije razmeji s tem, da vselej znova poudarja, da je prirojena
dobrota Cloveka ena skupnih znacilnost vseh tradicionalnih kitajskih filozofov
(Fang 1980b, 87-115) in poskusa prepricati bralce, da je bil celo Xunzi, ki se je

" Pri tem gre za tradicijo linije Konfucija in Mencija (Kong-Meng), torej za tradicijo, ki je kot
resni¢nega naslednika izvornega konfucijanstva kanonizirala Mencija (za razliko od prve prenove
tega nauka v sklopu Dong Zhongshujevih reform za ¢asadinastije Han, v katerih je to mesto zavzel
Xunzi).



Asian Studies II (XVIII), 2 (2014), pp.157-175

ravno glede tega vprasanja v zgodovino zapisal kot osrednji Mencijev nasprotnik,
v bistvu istega mnenja, samo da je pri tem zamenjal vlogi narave in Custev:

We can find no valid reasons for the theory of evil nature. Even Hsiintze'*
held the belief that “human nature is a natural achievement” or “human nature
attains itslef after the pattern of constant nature...” The reason why Hsiintze
considered human nature to be evil is that he confused it with emotion which,
logically speaking, is of a lower type than original nature. The evilness of
human nature is here inferred, a posteriori, from the evilness of emotion. Here
Hsiintze commits a fallacy of the confusion of logical types. (Fang 1980b, 109)

V svojem primerjalnem vidiku in v prizadevanju za harmonic¢no sintezo njegovega
lastnega dela, se je Fang precej ukvarjal tudi s skupnimi to¢kami vseh treh
osrednjih struj klasi¢ne kitajske filozofije. Ugotovil je, da jih povezuje koncept
dao, ki ga sicer vsaka od njih obravnava iz nekoliko drugacnega vidika in na
nekoliko drugacen nacin, in vendar gre pri vseh teh vidikih za opisovanje koncepta
holisticne uravnovesenosti in teznje k popolnosti. Ker je dao mozen samo v
kontekstih  holisticnega nazora, lahko odraza tako metodo imanentne
transcendence, kot tudi enotnost dejstev in vrednot, absolutnosti in relativnosti.

Znanost in demokracija, zahodni subjekt in konfucijansko
sebstvo

Fang Dongmei je zagovarjal nacelo strpnosti, ki je zanj pomembna predpostavka
demokrati¢ne druzbe; v tem kontekstu je kritiziral tudi Mencija, ker naj bi ta
preostro napadal moisti¢no Solo, ki je kitajski idejni tradiciji nudila mnogo
dragocenih doprinosov, med katere sodijo tudi njeni zametki znanosti (Fang 1992,
437). Princip ustvarjalne ustvarjalnosti, ki je v ospredju Fangovih teorij (Fang
1980a, 36), predstavlja zanj tudi jedro moznega razvoja znanosti in demokracije:

Furthermore, man’s mission of cultural creations in different realms of art,
literature, science, religion, and social institutions is being carried on so as to
bring any imperfections that there may be in Nature and Man into ideal
perfection (Fang 1980b, 11).

Tako kot ostali predstavniki modernega konfucijanstva, tudi Fang priznava, da
kitajska idejna tradicija ni izpostavila dovolj osnov za razvoj znanosti, kateri
nacelno ne nasprotuje: »Science has not gained its predominant position in
Chinese culture as it should have done« (Fang 1980b, 19).

" T j. Xunzi, Fang je v svojih angleskih delih uporabljal transkripcijo Wade-Giles.



Jana S. ROSKER: Fang Dongmeijeva filozofija ustvarjalnega kozmosa

To dejstvo opravicuje v luci holisticne narave kitajske idejne tradicije:

The reason for it is not far to seek. The Chinese can easily realize its
importance as a form of knowledge. But in the West, several meanings have
been attached to it. The Greeks took it to be a rational explanation of the
inherent order of things in the universe to which human beings are
harmoniously related. We have science in China, if science means just this....
But even here there is a difficulty. The Greek thinkers conceived things under
the form of the specious present as eternity. The passage of Nature was
explained only quantitatively as a mechanical process of combination and
separation. We Chinese have seen things differently. Nature is permeated with
life. Nature is charged with value. Any process of change in Nature must be
qualitative and gives rise to novelties; Nature and Man are congenial with
each other. In the achievement of culture, nature is a help, not an
encumbrance (Fang 1980b, 19).

Tako konec koncev pride do zakljucka, da znanost v trenutno obstojecih oblikah
ne predstavlja necesa, za kar bi si bilo potrebno posebej prizadevati. Ker namrec ta
tip znanosti, ki korenini v tradiciji kartezijanskih dualizmov, ¢loveka obravnava
zgolj kot mehanistiCen element druzbe, ki je loCena od narave, je narava
(prevladujocega zahodnega tipa) znanosti zanj v bistvu dogmati¢na in kot taka
torej ne more predstavljati predpogoja resnicne demokracije, temve¢ kvecjemu
oviro na poti k njej:

Modern Europeans have thought of science as a systematic study of Nature,
organic as well as inorganic, apart from man... The very distinction between
primary and secondary qualities tends to rule man out of real/ Nature. Science
seeks pure objectivity and Man, as explained by modern psychology and
epistemology up to the middle of the nineteenth century, is essentially
subjectivity. In this realm of pure objectivity, science tries by all means to
analyze what is abstract, to grasp what is mainly quantitative, and to ascertain
what is exact, with a view of reducing all things it investigates into formulas
of identity. And it is scarcely possible to treat man in such a way (Fang 1980b,
19).

Za Fang Dongmeija torej kitajska tradicija ni vsebovala zgolj zametkov, ki bi
lahko privedli do kakr$nega koli modernega demokraticnega sistema, temvec
predpostavke, ki naj bi omogocali razvoj ¢loveske druzbe k resni¢ni demokraciji,
katera je (vsled svojega upoStevanja ¢lovekove organske povezanosti z naravo)
veliko bolj razumna in utemeljena, kot vse obstojece demokracije zahodnega tipa.
To Fangovo stalis¢e je povezano z njegovim splosnim prepriCanjem o tem, da
lahko kitajska filozofija svetu nudi izhod iz idejne krize, v kateri so se zaradi svoje



Asian Studies II (XVIII), 2 (2014), pp.157-175

dualisti¢ne, racionalisticne in scientistiéne naravnanosti znaSle (trenutno
dominantne) zahodne filozofije in empiri¢ne znanosti.

To se je odrazilo tudi v njegovem razumevanju individualizma. Fang Dongmei
v svojih idealiziranih interpretacijah kitajske kulture izhaja iz holisticnega nazora,
v katerem je noumenon enak phenomenonu, v katerem oba v enaki meri preveva
sfera vrednot, in v katerem zato ni prostora za kakrSne koli delitve znotraj sebstva.
Fang ne priznava koncepta subjekta in zato ne vidi lo¢nice med njegovimi
transcendentnimi in empiricnimi dejavniki, ampak ostaja zvest svojemu
metafiziCnemu pragmatizmu:

The universe is a place to live in, and not a place to escape from, because it is
a realm of value. Similarly, human nature is something to rely upon, and not
something to dispense with, because it has been proved to be not sinful but
innocent. The entire unvierse is, as we have said, a coalescence of matter and
spirit, namely, a transformed realm wherein matter and spirit tend to take a
higher form of perfection which may be called exalted life. Universal life
permeates the universe, penetrating itself into everything. As it goes on in
continuous creation, it increases the values of that which is already valuable to
that which is quite indifferent. Our aim of life consists in the realization of
supreme Good which, however, is not to be attached merely to the other world.
So from the very beginning we have to learn what is most precious in life
through the very living of it in this actual world (Fang 1957, 60—61).

Vendar je lahko pojem individuuma nelo¢ljivo povezan tudi s pojmoma
enkratnosti in neponovljivosti, ki ne vsebujeta nikakrSnih konotacij ¢lanstva v
kakrsnem koli razredu, niti pripadnosti kateri koli vrsti. Enakost se tukaj
vzpostavlja na osnovi principa paritete. Prav ta pomen »enkratne individualnosti«
je tisti, ki nam lahko pomaga dojeti tradicionalni konfucijanski koncept sebstva.
Tudi moderni konfucijanci poudarjajo, da je enkratnost, katera tvori njegovo
0snovo, zZe sama po sebi vrednota:

Dao je vse-prevevajoC in v sebi zdruzuje vse v enoto. Zato pravimo, da je
véliki dao brezmejen. A znotraj njega so tudi posamicnosti, ki so specifi¢ne.
Enkratnost teh posami¢nih enot moramo sprejeti kot resnicno. Vsaka
posamicnost, ki se udejani, nosi v sebi tendenco vrednosti. Zato njenega
pomena nikakor ne moremo zanikati'>. (Fang 2004, 259)

PR A, JERE ORI M4, ﬁtfj%%“*%zﬁﬁﬁ’\%éﬁ% HUH R T AR, 622
Z, AR, SAETAR R B, B REE 7, MU LB AR R,



Jana S. ROSKER: Fang Dongmeijeva filozofija ustvarjalnega kozmosa

To je sebstvo, katerega enkratna individualnost se konstituira skozi kakovost
njegovih raznovrstnih odnosov z zunanjim svetom.

A person becomes recognized, distinguished, or renowned by virtue of
communal deference to the quality of one’s character. Much of the effort in
understanding the traditional Confucian conception of self has to do with
clarifying this distinction... While the definition of self as irreducibly social
certainly precludes autonomous individuality'®, it does not rule out the second,
less familiar notion of uniqueness expressed in terms of my roles and my
relationships (Fang 2004, 259).

Kadar torej raziskujemo staliS¢a modernih konfucijancev glede razmerja med
transcendentnim in empiriénim sebstvom, ne smemo pozabiti, da je to razmerje (za
razliko od dualisticnega modela) v kitajski tradiciji, iz katere izhajajo, vselej
apriorno umesceno v tovrstni kontekst razli¢nih struktur socialnega omrezja, ki je
opredeljevalo identiteto posameznika.

Za Fang Dongmeija je ideja subjekta nekaj, kar ¢loveka v bistvu oddaljuje od
njegove Cloveskosti; to idejo vidi kot tesno povezano z razvojem moderne
evropske znanosti v smislu sistemati¢nega raziskovanja (organske in anorganske)
»narave« kot necesa, kar je popolnoma loceno od ¢loveka.

From the very beginning there has been the tendency to emphasize
deanthropomorphism. The very distinction between primary and secondary
qualities tend to rule man out of real nature. Science seeks after pure
objectivity and man, as explained by modern psychology and epistemology up
to the middle of the nineteenth century, is essentially subjectivity (Fang 1957,
31)

Subjektivnost je torej videna kot nekaj, kar je v diametralnem nasprotju in
protislovju s Ccisto objektivnostjo, znotraj katere naj bi znanost poskuSala
analizirati abstraktnost, evidentirati bivajoce v skladu s kvantitativnimi kriteriji in
raznovrstnost pojavnosti reducirati na formule razli¢nih identitet (Fang 1957, 32).
Po svojem bistvu je zanj ta metoda enaka zanikanju Cloveka kot naravnega bitja,
umescenega v vzajemno prepletene organske strukture, ki sestavljajo vesoljstvo,
¢as in prostor.

In kar se tice neskoncnega Stevila ¢loveskih individualnih posebnosti, si vse te
prirojene razliCnosti prizadevajo za to, da bi naSle pot do harmoni¢ne

'8 Gl. prejinjo opombo. Za razliko od Halla in Amesa bi tukaj namesto dihotomije »avtonomnega«
vs. »enkratnega individuuma predlagala razlikovanje med »izoliranim« in »relacijskim«
posameznikom.



Asian Studies II (XVIII), 2 (2014), pp.157-175

zdruzitve v celoto neskoncnega bogastva mnogoterosti znotraj vélikega daota,
zakaj ko so znotraj njega, se ne morejo izgubiti v neskoncnem prostoru
praznine, niti v banalni samoti oddvojenosti, ne v nekak$ni navidezni
enakopravnosti'’ (Fang 2004, 261).

Fang ne govori o subjektu, temve¢ kvecjemu o »subjektnem duhu« (zAuti jingshen
T BS K5 M) (prim. Fang in Li 1985, 892), ki predstavlja nelo¢ljivi del
ontologizacije »zivljenja«. V njegovi filozofiji se »objektivni svet« (keguan shijie
BB 5L nujno zdruzuje s »subjektnim duhom Clovestva« (zhutide renlei
Jjingshen) in to, kar oboje povezuje, je »nenchna organska ustvarjalnost jasnega
duha'*« (shengming shenshenbuxide chuanzaoli) (Fang in Li 1995, 111/904).

Po Fangovem mnenju se subjektni duh v tej sferi zivljenja najprej — preko
objektivizacije — transformira v objektni duh, nato pa se ta ontologizira v
transcendentnega duha'’ (Fang in Li 1995, 111/892-93). Po Fangovem mnenju je
samo-uresnicevanje posameznika edina metoda, ki mu omogoca ohranitev njegove
organske povezanosti z vsem, kar obstaja in njegovo vkljucitev v zgoraj omenjeni
proces nenchne organske ustvarjalnosti, ki je osnova zivljenja:

Thus, between the two paths of self-abnegation and self-approbation, the
Chinese traditions emphasize a third way, that is, self-development and self-
realization (Fang 1981, 23-28).

Ta proces samo-razvoja in samo-uresnicitve je seveda tesno povezan z notranjo
duhovno kultivacijo posameznika.

We think of the human individual in terms of observed actualities and
idealized possibilities. From actuality to possibility, there is an elaborate
process of self-development, an arduous task of self-(cultivation) as well as a
full range of self-realization. (Fang 1981, 27)

Zavest poenotenja posameznika z vsem bivajo¢im, ki je rezultat tega procesa
samo-uresnicitve, pa ni metafizicna v smislu abstraktne oddvojitve od prakti¢ne
dejanskosti. Konkretne vrednote ¢loveskega zivljenja ne sodijo v sfero idealizirane

.....

VTHTE A B NIEE AR M 2, R A ZE SRS AR 2 38, 1A 2 IR RS 2 M
W AR R A B 4, B R A B —1, BRI _E I RPEE .

B ZHOR IR TR« R AR I R« B » R B N JERS o« B, TR A B
f14) 3 408 B N L B B oo i A AR S B A T

19 05 RSB 58 T R i AN B I BRI AR SE R A« RS R Ak A B R, AR1B
31S% 7 RS Aot A B 2 AR TR RS o



Jana S. ROSKER: Fang Dongmeijeva filozofija ustvarjalnega kozmosa

ne bi imele nikakr$ne realne vrednosti, saj jih ¢lovek v dejanskem svetu ne bi
mogel uresniciti. Po drugi strani pa tudi ne morejo ostati zaklenjene v narcisoidno
notranjost posameznika, kajti v tem primeru gre za subjektivni egocentrizem, ki ni
v nikakr$no korist ¢loveski skupnosti. Edina realna sfera, v kateri lahko ¢lovek
uresniCi in izpopolni te vrednote ter preseze ozko omejenost osebnih interesov, je
drzava, katera Fangu predstavlja edino mozno obliko razsirjene eksistence, ki
zagotavlja najvecjo mozno sreco za najvecje mozno Stevilo ljudi.

To obtain this objective in view, inasmuch as we are actual beings in this
actual world chained to its limitations and imperfections, we have to
overcome many difficulties that stand in our way through effort, courage,
perseverance, and sagacity; to set ourselves free from self-bondage, for one
thing, and from social constraint and enslavement, for another; and, in short,
to transcend any imperfection that weighs us down either from within or from
without. When all this has been done, we can escape above from the fatality
below and behold the light of day in perfect freedom and happiness (Li 2002,
278).

Razum in intuicija

Za Fang Dongmeija je bil razum osnovan v racionalni strukturi (/i) vesoljstva, ki
pa je hkrati s to racionalnostjo opredeljena tudi z delovanjem obcutenja (ging).
Fang je izhajal iz predpostavke, po kateri gre pri obeh elementih za korelativno in
komplementarno binarno kategorijo, katera izvira iz skrajnega pola (zaiji) in tvori
(znotraj onto-epistemoloske celovitosti, ki je znacilna za klasi¢no kitajsko idejno
tradicijo) tako osnovo filozofskega misljenja, kot tudi temelj bivanja kot takega
(Li 2002, 264). Medtem ko je »/i« absolutni in najvisji izraz objektivnih pojavnosti,
je »ging« zanj fundamentalna lastnost subjektivnosti. In ker Fang Dongmeijev
koncept »Zivljenja« v sebi zdruZuje oba pojma, je popolnoma jasno, da nosi v sebi
tudi pomen preseganja lo¢nice med subjektom in objektom™ (Fang in Li 1985,
111/894). V svojem delu Tri vrste filozofske modrosti (Zhexue san hui) zdruzi
pojma »li« in »ging« tudi v enoten epistemoloski koncept »obCutenega razuma
(gingli 1% P2 )«, ki predstavlja v svoji zdruZzitvi ob&utja in racionalnosti
fundamentalno in najprvobitnejSo srz oziroma osnovo spoznanja in predstavlja
»seme modrosti« (zhihui chongzi 52 1-) (Fang in Li 1985, 111/894).

20 IR A »IH o JB A B B SIS R, wif « JB A R R AR %, BIAR »iE v SR » 1,
L« AE B R B A B At RS .



Asian Studies II (XVIII), 2 (2014), pp.157-175

Koncepta ging in /i zato zanj predstavljata komplementarno celoto, v katerem
sta oba dejavnika v soodvisnem in korelativnem razmerju:

Qingli sodi med prvobitne simbolne podobe znotraj sistema filozofske
terminologije. Qing nastane v povezavi z lijem in lijev obstoj je zopet odvisen
od ginga. V svojem ¢udotvornem delovanju krozita eden krog drugega in sta
eden drugemu izvorni razlog. Obmocje njunega skupnega obstoja lahko
prepoznamo s pomocjo intuicije, a vendar ga je tezko izraziti oziroma
obrazloziti.”' (Fang 2007, 2)

Cetudi vkljutuje gingli tako razum kot tudi ob&utja, ga je torej mozno spoznati
samo intuitivno, in ne z racionalno ali analiticno metodo. Ta njegova
epistemoloska razseznost se zato ne odraza zgolj v obmocju zaznavanja, temvec
tudi v obmocju posredovanja, saj gre za koncept neizrazljivosti, ki presega
pomenske distinkcije, kakr$ne opredeljujejo konkretni svet cloveskega Zivljenja:

Sfera ginglija je hkrati oddaljena in bliznja, globoka in povrsinska, odkrita in
zakrita. Zunaj nje ni mo¢ nicesar uzreti, in ustrog njene notranjosti lahko
opredelimo s pomodjo sluha, vida in nege osebnosti.”> (Fang 2007, 2)

In vendar ¢lovek za svoj konkretni obstoj in za svoje konkretno Zivljenje potrebuje
oboje, tako ging, kot tudi /i: »Clovesko Zivljenje je pogojeno s gingom in &loveska
eksistenca z lijem™ « (Fang 2007, 2).

Razum sam po sebi (torej loceno od obcutja) zanj predstavlja tretjo raven
razvoja osebnosti (od skupaj Sestih); to je raven, ki ustreza c¢loveskemu
obvladovanju naravnega zunanjega sveta in se manifestira v kulturi znanosti. Fang
sicer priznava, da je ta vidik Cloveskega razvoja pomemben, vendar hkrati
opozarja na dejstvo, da mora clovestvo stremeti k Se vi§jim sferam umetnosti
(lepote), morale (dobrote) in popolnosti (harmonije), torej k sferam, do katerih
clovek brez intuitivnega (moralnega) znanja nima dostopa (Fang in Li 1995,
111/904-6).

MU AR S RSP 2 R R, S, BN, WUnER, WA, R gRE T
LIRS, #EUieR.

P L AR, AR, AR R, AR, TP HSNEARA RN, AFHRE R, B, s
FEimEHEE.

PN EETEE, ZETYEE.



Jana S. ROSKER: Fang Dongmeijeva filozofija ustvarjalnega kozmosa

Viri in literatura

Bresciani, Umberto. 2001. Reinventing Confucianism — The New Confucian Movement.
Taipei: Taipei Ricci Institute for Chinese Studies.

Bunnin, Nicholas. 1996. “Fang Dongmei (Thomé H. Fang).” V: Biographical Dictionary
of Twentieth-Century Philosophers, urednili Stuart Brown, Diane Collinson in Robert
Wikinson, 223—4. London & New York: Routledge.

Chen Guying PR &, 1998. “Chen Guying pingjia dangdai xin ruxue [ &% B & CHT %
£ (Chen Guying komentira sodobne moderne konfucijance).” V Taiwanzhi zhi zhexue
geming — zhongjie sanzhong wenhua weiji yu ershi shiji zhi gaobie , avtor Wang
Yingming, 95-98. Taibei: Shuxiang wenhua shiye.

Fang Dongmei /5 % 3. 1937. Zhongguo xian zhe rensheng zhexue jiyao B 5635 NEH
EWEEL (Pregled filozofije Zivijenja anticnih kitajskih filozofov). Taibei: Shangwu yin
shu guan.

——. 1992. Shengming lixiang yu wenhua leixing — Fang Dongmei xin ruxue jiyao i L
AHBRSCA R 5 RS G SR L (Ideal Zivijenja in kulturni tipi: Fang
Dongmeijeva osrednja dela o Modernem konfucijanstvu). Taibei: Zhongguo guangbo
dianshi chuban she.

——.2004. Fang Dongmei quan ji 757 R 3E 4% (Zbrana dela Fang Dongmeija). Taibei:
Liming wenhua chuban she.

——.2007. Zhexue san hui 55 =2 (Tri vrste filozofske modrosti). Taibei: Sanmin shuju.

Fang Keli 77 %57, in Jinquan Li Z2$54%, ur. 1995. Xiandai xinrujia xue’an IACH R
%K (Pregled akademskega dela modernih konfucijancev). Beijing: Zhongguo shehui
kexue chuban she 3 zv.

Fang, Thomé H. 1957. The Chinese View of Life. Hong Kong: The Union Press.

——. 1980a. Creativity in Man and Nature: A Collection of Philosophical Essays. Taipei:
Linking Publishing.

——. 1980b. The Chinese View of Life: The Philosophy of Comprehensive Harmony. Taipei:
Linking Publishing.

——. 1981. Chinese Philosophy: Its Spirit and its Develpoment. Taipei: Linking Publishing.

Feng Yaoming #5## . 1993. “Cong ‘zhitong’ dao ‘qucheng’ — dangdai ruxue yu
xiandaihua wenti f¢ "ELIE" 3] '#f 5% -- & AT F 2L D RE (Od »neposredne

povezanosti« do »fleksibilnega nastanka« - Moderno konfucijanstvo in problem
modernizacije).” Hanxue yanjiu 10(2): 227-51.

Forke, Alfred. 1934. Geschichte der mittelalterlichen chinesischen Philosophie (I).
Hamburg: R. Oldenbourg Verlag.

Li, Chengyang. 2002. “Philosophy of Life, Creativity and Inclusiveness.” V Contemporary
Chinese Philosophy, uredila Chung-Ying Cheng in Nicholas Bunnin, 258—-80. Oxford:
Blackwell Publishers.



Asian Studies II (XVIII), 2 (2014), pp.157-175

Liu, Shuxian. 2001. “Introduction.” V Reinventing Confucianism — The New Confucian
Movement, avtor Umberto Bresciani, i—ii . Taipei: Taipei Ricci Institute for Chinese
Studies.

Rosker, Jana S. 2013. Subjektova nova oblacila — idejne osnove modernizacije v delih
druge generacije modernega konfucijanstva. Ljubljana: Znanstvena zalozba
Filozofske fakultete.

Yu, Jiyuan. 2001. “Xiong Shili’s Metaphyscs of Virtue.” V Contemporary Chinese
Philosophy, uredila Chung-ying Cheng in Nicholas Bunnin, 127-46. Oxford:
Blackwell Publishers.

Summary

Fang Dongmei (1899-1977) is an important and influential theoretician and
philosopher, whose work represents a great contribution to the theoretical
reflection on the Chinese modernization processes and an attempt to creatively
solve the challenges of Western philosophy, faced by him and his homeland
during the period when these processes were taking place. However, Fang
Dongmei was one of those modern Chinese philosophers who sought answers to
the most pressing philosophical questions in the revitalization of his tradition, at
which he—in contrast to most modern Confucians—did not proceed from Neo-
Confucian discourses, but predominantly from classical Confucianism, enriched
by the aesthetic and metaphysical ideas of classical Daoism and sinicized
Buddhism. Regarding this issue, the present article proceeds from a broader
understanding of the original Chinese expression ru xue (Confucianism, literary:
the teachings of the educated). This concept is not considered merely as the
teachings of Confucius as a person, but rather seen in the sense as understood in
the dominant cultural discourse of Chinese (and broader eastern Asian) tradition—
namely, as teachings that include a broader palette of prevailing philosophical
theories which have co-formed Chinese philosophical history over the millennia.
Fang always interpreted Daoism, which includes a lot of critical, individualistic
and freethinking elements, within the frame of his neoconservative ideology that
represents an essential, almost paradigmatic characteristic of modern
Confucianism. In this framework, the article focuses upon the analysis and
interpretation of some crucial elements which are typical for Fang Dongmei’s
work.



