
121

Zaklinjanje feminizma s »post«: 
realitetni učinki praznega 

označevalca
Renata Šribar

Razprava nas bo vodila skozi zagatnost in kontroverznost pojma postfemi-
nizem s pomočjo minimalističnega pristopa v treh korakih. Kot bo raz-
vidno v nadaljevanju, se je na ta način možno izogniti pojmovanju obrav-

navanega termina, ki bi utegnilo predpostavljati kakršnokoli substancialno 
referenco. Zaradi pluralnosti, ambivalentnosti, zlasti pa povsem transparentne 
zainteresiranosti rab v imenu razveze od družbenih konstrukcij spola je »po-
stfeminizem« vaba za zlorabo epistemološke in politične moči feminizma/fe-
minizmov. Obenem destruktivni, depolitizirajoči potencial termina ni po nuj-
nosti zavezan neposrednemu sklicevanju na »post« feminizma/feminizmov 
– v tem smislu tiho osmišlja mnoge diskurzivne prakse. To strateško možnost 
bomo skozi diskurzivno in posebej semantično analizo tudi predstavili; gre za 
implicitno postfeministično1 sociološko besedilo Hladne intimnosti. Oblikova-
nje čustvenega kapitalizma (Illouz, 2010). Druga dva minimalistična koraka se-
stavljata priložnostna etnografska študija akademskega postfeminističnega pe-
dagoškega pristopa (primer univerzitetnega seminarja v Veliki Britaniji, Colosi, 
2011) in obravnava članka, ki klasificira možne vpise v pomensko prazni »post« 
(Lazar, 2009). 

Raziskovalno se bomo potemtakem sprehodili od akademskega diskur-
za in pedagoškega dogodka, ki postvarjata »postfeminizem«, do kategorične-
ga osmišljanja slednjega, ki se zgodi skozi klasificiranje prakse. V skladu s tezo, 
ki botruje tudi naslovu tega prispevka, so pomeni »postfeminizma« poljudni, 
prazni označevalec nudi možnost neskončnega variiranja in fragmentacije po-
menov. Ti ustvarjajo postfeministične spoznavne, institucionalne (v našem pri-

1	 Na tem mestu moramo odstopiti od distancirane rabe termina, saj začenjamo s preverjanjem 
njegove učinkovitosti na ravni akademskega diskurza in s tem tudi akademske realitete. Tudi v 
nadaljevanju teksta je raba narekovajne in nenarekovajne različice termina premišljena. 



š ol s ko p olj e ,  l e t n i k x x i i i ,  š t e v i l k a 5–6

122122

meru akademsko) in druge prakse, ki so prav tako neoprijemljive, izmuzljive 
v svoji pojavnosti. »Postfeminizem« skuša svoje realitetne proizvode pozici-
onirati »pred« njihovo konceptualizacijo – označevalec postfeminizem ci-
lja na pomen, ki naj bi tu že bil, četudi se ustvarja z rabo koncepta in s fleksi-
bilnimi, prehodnimi, »samoumevnimi« razumevanji praks. Naša ambicija 
ob tem je, da krožno strukturo »postfeminizma« in postfeminističnih re-
alitet razgrnemo, jo naredimo vidno s pomočjo treh predhodno navedenih 
analitičnih korakov. 

Komercializacija intime in feministična raziskovanja 
polja osebnega
V prvem sklopu se osredinimo na učinek »postfeminizma« na rav-

ni interpretacije pomembnega fenomena, sodobne strukturiranosti življenj v 
intimnih medosebnih izmenjavah. Ko definiramo svoj raziskovalni interes s 
sodobnostjo, referiramo na neoliberalni kapitalizem, sintagmo, v kateri »ka-
pitalizem« zaznamuje specifično matrico gospodarstva, »neoliberalizem« 
pa njegovo popreproščeno idejno tkivo (individualna korist, tekmovalnost, 
kratkoročnost profitnih ciljev, navidezna neomejenost resursov … ). Instru-
mentalizacija virov, pogoj, ki omogoča realizacijo zapisanih idejnih podstati, 
po trditvi Eve Illouz zaobjame tudi čustva in njihove intenzivne pojavnosti 
– afekte. Širše priznana izraelska sociologinja podaja svoje razumevanje no-
vega popredmetenja čustev, ki so večinoma zavezana ekonomizaciji oziroma 
poblagovljenju. Komercialni vidik povnanjanja intime je po prepričanju av-
torice treba osvetliti z lučjo polpretekle zgodovine, ga razumeti skupaj s pro-
venienco freudovskega govora o intimi, zlasti pa feminističnih razglabljanj 
o najtesnejših medosebnih odnosih. Ob tem je izvorni psihoanalitski pri-
spevek k praksi povnanjanja intime in njene komercializacije podan kot be-
nigen, v nasprotju s feministično epistemologijo in prakso grassroots, ki sta 
v zadevnem tekstu odkrito zaznamovana kot maligna. Tu je »postfemini-
zem« na delu v matrici »preveč feminizma«. Ali z besedami Joanne Baker, 
ki problematizira »diskurz uspešnih deklet« iz perspektive njihove »post-
feministične odgovornosti zase«: »predpostavka je, da je feministična refor-
mistična agenda dosegla (pravzaprav presegla) svoje cilje« (2008: 2; pouda-
rek R. Š.).

Evi Ilouz ne odrekamo analitične moči, vendar se ob osredotočanju na 
njen odnos do feminizma upravičeno sprašujemo o idejnih, čustvenih in ve-
dnostnih investicijah v predstavljeno kritiko. Ker gre v tekstu o »hladnih 
intimnostih« za celovito slabšalen odnos, slednjega razumemo kot garant 
odmevnosti dela v popularnem diskurzu. Kot akademska referenca pa je v 
službi legitimacije teze, da je za feminizem nastopil čas obračuna (še preden 



123

r. šribar, zaklinjanje feminizma s »post«: realitetni učinki 
pr aznega označevalca

123

se je ta zares razvil kot upoštevanja vredna avtonomna smer humanistične in 
družboslovne refleksije z lastno genealogijo).2 

Kakšna je potemtakem sodobna eksplikacija čustev s sklicevanjem na 
feministično krivdo v interpretaciji Eve Illouz? »Pod okriljem psihologije in 
feminizma so intimni odnosi čedalje bolj postajali stvari, ki jih vrednotimo 
in kvantificiramo znotraj nekega merskega sistema …« (Illouz, 2010: 47.) 
Avtorica se nanaša na psihološko svetovalno industrijo in na teste kot nje-
no sestavino; pojmuje jih skozi kvantifikacijo in zato webrovsko kot del ka-
pitalistične racionalizacije življenja. »Psihologija« v citatu pa vključuje tudi 
psihoanalitsko povnanjenje intime. Ob manku razlage, kako so feministična 
epistemologija ali antropologija čustev ali celo praksa grassroots povezane s 
komercialno rabo psihologije in psihoanalize, lahko na tem mestu zgolj kon-
statiramo obrobnost feminizma in zato njegovo netransparentnost iz per-
spektive Eve Illouz. V bibliografiji obravnavanega dela ne najdemo niti ene 
od feminističnih avtoric, ki so se ali se ukvarjajo s spolnim redom (vključno 
z njegovimi čustvenimi razsežnostmi). Se pa razkorak med vladajočo femini-
stično interpretacijo vloge čustev v strukturiranju spolnih razmerij in komer-
cialnim psihologiziranjem kaže kar v primeru, ki ga za ilustracijo teze o so-
dobnem poblagovljenju, racionalizaciji in kvantifikaciji čustvenega življenja 
podaja kar sama avtorica: niza namreč možnosti reakcije na problem »kadar 
se mi zdi, da te zanimajo druge ženske, postanem zaskrbljena« (ibid.). 

Gre kar za primer par excellence, saj se komercialna psihologija pogo-
sto afirmativno nanaša na tradicionalno delitev spolnih vlog v intimi kljub 
navidezno emancipatorni medijski vsebini (kot primer takega pristopa gl. 
Vendramin, 2002: 86–87). Trditev o kavzalnem odnosu med feministično 
tematizacijo/povnanjanjem čustvene zasebnosti in komercialno psihologiza-
cijo družbeno-kulturnega okolja na ravni osebnega je možno razumeti tudi 
formalno (dejstvo javnega govora o intimi), a še to zgolj brez foucaultovske-
ga razumevanja kulture izpovedovanja in njegovega historičnega vpogleda v 
krščansko afiniteto do izpovedi. Pristajanje na pozabo Foucaultove interpre-
tacije prav tako kot manko feminističnih referenc priča o lahkotnosti, neu-
temeljenosti tega segmenta v avtoričinem sklepanju. Pejorativna podoba fe-
minizma se v obravnavanem delu tudi v nadaljevanju vzpostavlja lagodno 
in brez vpogleda v feministično vednost, ob čemer je možno avtorici mesto-
ma pripisati manko racionalnega pristopa in neopravičljiv presežek čustveno 
negativnega odnosa do feminizma. Tako razmišlja, da popularne pripove-
di o trpljenju (v okviru psihoterapevtskih storitev) same ustvarjajo trplje-

2	 Eden od simptomov akademske nesamostojnosti epistemologije feminizma/feminizmov je 
tudi afirmativna naslonitev na kanonske vire androcentrične vednosti, ker šele to zagotavlja 
sodelovanje v prvem krogu svetovne, bolje »zahodne« akademske produkcije. 



š ol s ko p olj e ,  l e t n i k x x i i i ,  š t e v i l k a 5–6

124124

nje (kompleks žrtve),3 pri čemer k popularizaciji psihoterapevtskega diskur-
za med drugim prispevajo tudi »pravice otrok in ženska seksualnost« (sic!) 
(2010: 80). Trpljenje, ki naj bi se dogajalo skozi tematizacijo osebnih stisk in 
zaradi težnje po uresničevanju človekovih pravic (sic!), avtorica primerja s 
predhodnim stanjem. Slednje je zanjo s spolnega vidika neproblematično. 
Človekove pravice in pravice otrok so eksplicitno predstavljene kot sredstvo 
izgona iz domnevnega izvornega raja. Iz androcentrične pozicije Eve Illouz 
ni videti nasilja in manipulativnosti, teh prasestavin vladajoče spolne hierar-
hije (za razumevanje pogojev možnosti t. i. seksualne pogodbe, paradigmat-
skega intimnega razmerja med moškimi in ženskami, gl. Pateman, 1988: 95). 
Stanje po domnevno neproblematičnem spolnem razmerju, tj. analiziranje 
čustev in pojmovanje čustev kot kapitala, opredeljuje izgubljeni spolni raj. 
Tega implicitno zaznamuje čustvena razpoložljivost žensk. Avtorica se ne 
pozicionira na mesto, od koder je možno temeljno vprašanje: Ali ni ravno 
poblagovljenje čustev žensk, dojemanje ženskih čustev kot kapitala integral-
na sestavina historične neenakosti v spolnem razmerju? V nasprotju s to mo-
žnostjo ugotovi sledeče: »Prav ta ista kulturna formacija, na podlagi katere 
so ženske zahtevale enak položaj v javni in zasebni sferi, je tudi pripomogla, 
da so intimne vezi postale brezstrastne, racionalizirane in izpostavljene su-
rovemu utilitarizmu.« (Ibid.: 131.) Ni dvoma, da feministične tematizacije 
čustev problematizirajo čustvene odzive, investicije s strani žensk, v kolikor 
so te spete z brezpogojno zavezanostjo drugi/drugemu v okviru tradicional-
nega ospoljenja. Toda, je res možno kar tako sklepati, da kritično refleksiv-
ni odnos do čustev botruje »brezstrastju«, »racionalizaciji« in »surovemu 
utilitarizmu«? Navsezadnje sta tako antropologija kot sociologija – in ne le 
feminizem/feminizmi – obogatili razumevanje mentalno-čustvenega sveta 
v njuni nerazdružljivi prepletenosti. Preprosto: je možno ne vedeti, da nova 
vednost čustva spreminja, ne da bi jih ukinjala ali opustošila – in – je možno 
ne razumeti, da spremenjena čustva omogočajo drugačno perspektivo v ra-
zumevanju sveta? (Več o odnosu vednosti in čutno-čustvenega z referenco na 
Raymonda Williamsa in Renata Rosalda v: Šribar, 2004: 26–27.)

V nadaljevanju obravnavana študija zastavlja problem prepletenosti ra-
cionalizacije in poblagovljenja sebstva z emancipacijo, a povsem ustrezno po-
udarja, da med njima ne obstaja enačaj. Kot meni avtorica, je razpravi na tej 
točki usojena meglenost. Izhod na ravni čustev najde v konceptualni nepo-
sredovanosti (romantične) ljubezni (ibid.: 132–133). Toda že samo poimeno-
vanje odnosa kaže na problematičnost rešitve, saj ljubezni v njeni romantični 
postavitvi ni možno misliti izven strukturnih spolnih in seksualnih razme-
rij ter normiranih spolnih/seksualnih identitetnih pozicij. V skladu s femi-

3	 Feminizem, vpet v ženske terapevtske skupnosti, je problematiziral to pozicijo in v ta namen 
privilegira izraz preživele in ne žrtve (v situacijah nasilja).



125

r. šribar, zaklinjanje feminizma s »post«: realitetni učinki 
pr aznega označevalca

125

nistično epistemologijo je neposredovan »odnos« možen le na način eks-
tatične dezintegracije sebstva/jaza (biti, »živeti iz sebe«) in paradoksnosti 
izgube identitete, »razlastitve« v strasti, želji, prisotnima v razmerju z dru-
go/drugim ali tudi v političnem aktivizmu (Butler, 2004: 19–20). Taka izgu-
ba je potemtakem vse drugačna od izgube jaza v afektih, ki so učinek ukle-
ščenosti v romantične relikte izvorne seksualne pogodbe. Na drugi strani 
pa ljubezen kot trajno čustvo, porajajoče se iz neartikuliranih in artikulira-
nih pogajanj, razumevanj, uravnavanja čustvenih nihanj in nadracionalnih 
uigranosti, nima (več) veliko skupnega s privlačnostjo in zaljubljenostjo, ki 
sta stanji močno somatskega doživljanja čustev, značilnega za afekte. Na fe-
ministično epistemološki ravni je neposredovanost odnosa zavezana Dele-
uze-Guattarijevemu »becoming«, ki prav tako zadeva razlastitev, v izvorni 
artikulaciji tudi samega telesa; s tem se le-to udejanja instantno in na mole-
kularni ravni (2002). To, kar v sodobnosti razumemo kot ljubezen, pa s tem 
v nasprotju vključuje identitetno politiko zasebnosti, z mnogoterostjo iden-
titete in njeno razvezanostjo od unitarne spolne in seksualne identifikacije. 

Po preveč feminizma (tj. ves feminizem oz. so vsi feminizmi po uvelja-
vitvi osnovnih zakonskih pravic) Eve Illouz ostane na razpolago predstava o 
romantični ljubezni in brezpogojnem čustvenem predajanju žensk v partner-
stvu. V tem domnevnem raju »brez trpljenja« se ženske, ki preživljajo psi-
hične prisile in morebiti tudi razne oblike nasilja, imunizirajo s »potrpeti«. 
S tem se je spopadal drugi val feminizma. Če naj na tem mestu sklenemo kri-
tiko »hladnih intimnosti« Eve Illouz, jo je mogoče strniti v ugotovitev, da 
se postfeminizem v obliki preveč feminizma lahko nemoteno in privilegira-
no obregne tudi ob legitimne človekove pravice žensk na področju zasebno-
sti, vključno s čustveno integriteto in seksualnostjo. »Preveč« s tem zaobja-
me že drugi feministični val, ki ga v feministični genealogiji zaznamuje geslo 
»osebno je politično«. Postfeminizem kot zadevna smela, a nenačitana kri-
tika feminizma/feminizmov na ta način soproizvaja postfeministično aka-
demsko nišo, ki je na ravni vednosti in političnega naboja spoznanj o spo-
lu retrogradna, a obenem uigrana s trendi kriznega delovanja neoliberalnega 
kapitalizma. Slednji ob manku perspektiv – tudi raziskovalnih in akadem-
skih za predhodno intenzivno izobraževano generacijo – vse bolj transparen-
tno podpira vrnitev spolno diskriminatornih tradicionalizmov. 

Situacija hierarhičnega preobrata v spolni zasedbi 
in spolna struktura 
Drugi primer se na narativni ravni ukvarja z utelešenim povnanjanjem 

seksualne intime. Gre za komercialno (porno)seksualizacijo žensk, katere re-
ferenčni okvir je upravljanje s seksualnostjo žensk, njeno nadziranje in upo-
raba s strani strukturno privilegiranega spola. S pričujočim povzetkom fe-



š ol s ko p olj e ,  l e t n i k x x i i i ,  š t e v i l k a 5–6

126126

ministične antropološke refleksije preverjamo učinke »postfeminizma« v 
pedagoški praksi.4 V prid konsistentnosti teksta z ozirom na poimenovanja 
teoretskih in raziskovalnih izhodišč, ki se tako ali drugače vežejo na femi-
nizem/feminizme, ugotavljamo, da se »postfeminizem« v tem primeru pre-
kriva s tretjim valom feminizma. A vendar zgolj pod pogojem, da femini-
zem tretjega vala razumemo v najmanj akademsko refleksivni različici kot 
situacijsko in izključno k sodobnim subkulturam naravnano interpretacijo 
spolnih razmerij. Navedeno spoznavno zanemarjanje dominantnega spolne-
ga režima in pripadajočih spolnih struktur sicer ni inherentno tretjemu valu 
feminizma. Slednjega je namreč možno misliti tudi kot sorazumevanje situ-
acij/kulturnih okolij (kjer so možni ali se dogajajo obrati v spolni hierarhiji) 
in vladajoče strukturiranosti spolnih razmerij (tako, hkratno razumevanje 
kulture in strukture zasledimo denimo pri Mills, 2003). 

Naj v skladu z etnografsko metodo opišemo pedagoški dogodek – 
prezentacijo povzetka doktorske teze v okviru izobraževalnega niza Young 
Women in Movement: Sexualities, Vulnerabilities, Needs and Norms, natanč-
no seminarja Young Women and the Sex Industry,5 ki je potekal (kot tudi ce-
loten seminarski niz) na fakulteti Goldsmiths Univerze v Londonu dne 1. 
marca 2011. Študentka – doktorska kandidatka Rachela Colosi je že pred re-
feratom o spolnih delavkah z naslovom opozorila na svojo (nekdanjo) vklju-
čenost v poklicno subkulturo plesalk v naročju (lap dancers, v: Colosi, 2011). 
Tematizirala je obrat v spolni hierarhiji, ki se je hipotetično zgodil v subver-
tiranju moške avtoritete lastnika kluba s strani plesalk. Po pripovedi je sub-
verzija vključevala norčevanje iz »šefovih« navad ali ukazov v zaprti družbi 
spolnih delavk, posamezen drzen odgovor njemu v obraz, skupno obešenja-
štvo v komentiranju svojega poklica, najpogosteje tekom delovnih odmo-
rov ali med popivanjem po predstavi. Mimogrede je bilo kot pereč problem 
mnogih soplesalk omenjeno zlorabljanje alkohola in drog. Predstavitev ni 
tematizirala vključitve teh konkretnih mladih žensk v seksualno industri-
jo iz perspektive spolov in morebiti tudi starosti, ekonomsko razredne pripa-
dnosti, etnije in trenutnega eksistenčnega položaja. Podobno neodzivnost na 
strukturni položaj žensk kot v obravnavi poklica je bilo možno zaslediti še v 
odnosu do opisane samodestruktivnosti z alkoholom in drogo; šlo naj bi za 
omamljanje vsled težavnosti poklica, ki je bila sicer vezana na konkretno ko-
mercialno uporabo seksualnosti, ne pa na preizpraševanje vladajočega spol-
nega reda v seksualnosti oziroma spolnih struktur.6 Tudi po diskusiji s pri-

4	 Tu je ob rabi skromnostne množine treba opozoriti, da gre za avtoričino samostojno sodelo-
vanje na seminarju in uporabo etnografske metode raziskovanja, opazovanja z udeležbo. 

5	 Seminar je bil namenjen britanski akademski sferi, a je vključeval dva vabljena tuja referata.
6	 V pojasnitev rabe izrazov spolni red, spolne strukture, spolni režim/ureditev podajamo pov-

zetek opredelitev Birgit Pfau-Effinger, ki jih je predstavila v članku Gender Cultures and the 
Gender Arrangement:



127

r. šribar, zaklinjanje feminizma s »post«: realitetni učinki 
pr aznega označevalca

127

sotnimi profesoricami in drugimi udeleženkami seminarja teza o dometu 
in vlogi hierarhičnega spolnega obrata v obravnavani subkulturi ni bila pro-
blematizirana v tolikšni meri, da bi prisotna mentorica na podlagi komen-
tarjev lahko doktorski kandidatki Racheli Colosi predlagala poglobitev te-
matizacije. Kritične pripombe, ki so se nanašale na omejenost interpretacije, 
so bile izražene zgolj s strani treh udeleženk (vključno z avtorico pričujoče-
ga prispevka) med približno dvajsetimi udeleženimi. Naknadni neformalni 
pogovori neposredno po seminarju so se v ožjem krogu zaključili z ugotovi-
tvijo, da je nasploh prevladovala postfeministična drža. Takšno vsaj je bilo 
razumevanje udeleženk, ki so se predhodno kritično odzvale na obravnavani 
referat. Kot pomemben detajl naj posredujemo podatek, da v tej, ožji skupi-
ni nobena od sogovornic ni bila iz akademske sfere. Poleg avtorice – zasebne 
raziskovalke – sta bili tuji kolegici namreč iz nevladne in državno-upravne 
sfere. Tudi neformalni in ne le formalni akademski odziv je bil iz femini-
stičnega vidika vprašljiv. Analizirano pričevanje je bilo namreč pospremlje-
no s pripombo o še drugem, novejšem modusu komercialne in pornografizi-
rane seksualizacije mladih žensk (klubski hula-hop v bikiniju). Neformalna 
konstatacija o normalizaciji seksualne industrije med mladimi ženskami v 
pričujočem akademskem okolju ni bila analitično nadgrajena, a je bilo ob 
tem zaznati vdanost v moč pornografizacije mladih žensk in intelektualno-
-aktivistično utrujenost, ne pa manka intelektualnih možnosti za ustrezno 
refleksijo. Ta, slednja izjava je bila izrečena v klepetu na štiri oči med avto-
rico in eno od profesoric, organizatoric seminarja, kar se glede na izražen 
obup zdi pomembno dejstvo. Pričujoče uradno akademsko okolje namreč 
ni bilo zmožno na noben način privzeti distance do glorifikacije subkultur-
nega upora žensk in njegove dekontekstualiziranosti glede vladajočega spol-
nega reda. 

Predstavljeni postfeministični poudarek na situacijskosti in spoznavno 
osredinjenje na zaprto (sub)kulturo kažeta na nujnost preizpraševanja inter-
pretacij, ki na ta način postavljajo pod vprašaj neenako razmerje moči med 
spoloma na škodo žensk. Preveriti je treba domet subvertiranja spolne hie-
rarhije tako iz historične kot kritično analitične diskurzivne perspektive, ki 
funkcijo mikropreobratov (v vladajoči spolni hierarhiji) raziskuje z vidika 
moči in s tem tudi reprezentativnosti določenega diskurza. Taka tematiza-

	S polna kultura zaobjema vladajoče predstave o tem, kaj so zaželeni, »pravilni« odnosi v de-
litvi dela in vlog med spoloma v dani družbi. Te predstave so institucionalizirane kot norme, 
zato ostajajo relativno konstantne in predstavljajo glavno oporno točko za vsakdanje vede-
nje posameznikov oziroma posameznic ter njihovo delovanje v socialnih institucijah. Spolni 
red zajema relativno stabilne strukture spolnih razmerij in odnose med raznimi družbenimi 
institucijami, ki se nanašajo na spolne strukture; gre na primer za delitev družbene moči in 
emocionalne ali telesne relacije med spoloma. Spolna ureditev zaobjema družbeni okvir, ki 
ga proizvajata spolna kultura in spolni red (Pfau-Effinger, 1998: 151).



š ol s ko p olj e ,  l e t n i k x x i i i ,  š t e v i l k a 5–6

128128

cija bi zahtevala samostojno študijo, zato se v pričujočem tekstu omejujemo 
na dve ugotovitvi. Prvič, opisana interpretacija je zamejena v (sub)kulturno 
doživljanje in razumevanje, v katerem ni preizprašan reprezentativni status 
raziskovalke te subkulture. Ta je sebe in soplesalke dojela kot enovito skupi-
no, katere edina razlikovalna os je bila vpeta med treznost in omamljenost. 
Opuščene so bile tematizacije ekonomskega razreda in kulturnega sloja, pri-
padnosti etniji/rasi, starostni skupini – a tudi problematizacija glasu sicer 
neslišne družbene skupine, ki ga je utelesila raziskovalka. Zaradi umanjka-
nja mišljenja strukture je bila neraziskana problematika (ne)celovitosti sku-
pine in reprezentativnosti tiste, ki je privzela glas. V kolikor bi le bil reflek-
tiran v svoji parcialnosti in mnogoterosti, bi ta glas utegnil biti pomemben; 
gre namreč za skupino, »subkulturo«, ki se jo praviloma zastopa od dru-
gje, z drugih družbeno-kulturnih lokacij in z drugačnih vednostnih pozicij 
(glede tematizacij reprezentacije spolov in posebej reprezentacije marginali-
ziranih skupin žensk gl. Chow, 2001: 38–43; hooks, 2006: 258; Chakravor-
ty et al., 2006: 72). Identitetna pozicija tega glasu pa je tako znotraj kot zunaj 
obravnavane skupine, prihaja hkrati od (bivše) udeleženke v subkulturi in od 
(aktualne) akademske kandidatke, če izpostavimo le dve od identitetnih po-
zicij, do katerih prihaja zaradi dveh različnih družbenoslojnih lokacij. Prav 
manko samoumestitve, ki bi reflektirala multiplo ali vsaj dvojno identiteto in 
tako opredelila pogoje možnosti ter moči lastnega glasu, je obravnavano štu-
dijsko raziskovalno delo opeharil za živ prispevek k akademskemu feminiz-
mu in ga umestil v ta prostor kot spoznavno manj pomemben »post«. Emo-
cionalni naboj, povezan z željo po uporu nad konkretizirano patriarhalno 
močjo lastnika nočnega kluba, morebiti tudi z naveličanostjo nad spozna-
nji ali zastiranjem pogleda pred spolno hierarhijo, inherentno tudi obravna-
vanemu poklicu spolnih delavk, je ostal brez usmeritve in zato izgubljen. V 
tem primeru je konotacija »post« želja po preseganju samega spolno hierar-
hičnega življenja (prav tistega, ki botruje vztrajni nuji po feminizmu/femi-
nizmih). Postfeminizem je tu nekaj drugega, drugačnega od javno angaži-
ranih feminizmov, je njihovo drugo; vznika iz ozadenjskega verovanja, da je 
sam feministični pogled tisti, ki v sodobnosti formira žensko družbeno-kul-
turno nemoč in vzdržuje vladavino moške moči. Glas, ki si ga je neproble-
matizirano prisvojila Rachela Colosi, se je oblikoval post festum, na drugi, v 
subkulturo nevpleteni identitetni poziciji, s katere se dvori srednjeslojni beli 
ženski akademski sferi, zaznamovani s postfeministično popkulturo. Ker je 
ta strateško neučinkovita v odzivanju na pornoseksualizacijo mladih žen-
sk, emocije bivše plesalke v naročju, ki so preostanek živih uporniških obču-
tij s pretekle identitetne pozicije, breztelesno obstajajo v faktičnem akadem-
skem prostoru kot nema priča neke izgube feminizma/feminizmov skozi 



129

r. šribar, zaklinjanje feminizma s »post«: realitetni učinki 
pr aznega označevalca

129

kompleksno pozicijo nekritične glorifikacije postfeminizma in odpora proti 
feminizmu/feminizmom, ki se družbeno dejavno borijo proti vladajoči spol-
ni hierarhiji. 

Kaj počne predpona-znak post s svojim referentom, 
feminizmom (feminizmi)
Referenca postvarjenega postfeminizma, feminizem je v relaciji z zna-

kom post v povsem poljudnem odnosu. Zanikanja feminizma (antifemini-
zem) so zgolj ena od možnosti odnosov »post« s feminizmom/feminizmi. 
Nepregleden niz variacij postfeminizma se dogaja tudi znotraj modusa nefe-
minizem (sem sodi tudi naš prvi primer, poimenovan s preveč feminizma) in 
znotraj modusa nekritični feminizem. Avtorica Michelle Lazar razbira spoj 
antifeminističnih, nefeminističnih in feminističnih prvin v naravnanostih 
sodobnih medijskih diskurzov o ženskah, ki so namenjeni samim ženskam.7 
Njena kritična diskurzivna analiza je vezana na konstatacijo generaliziranih 
postfeminističnih pozicij: profeministično slavljenje (tj. v naši artikulaciji ne-
kritični feminizem), antifeministični backlash (tj. antifeminizem), prevze-
manje normativnih patriarhalnih praks (tj. nefeminizem); ob tem je treba iz-
postaviti, da tako samo postfeministično glorifikacijo feminizmov kot spoj 
navedenih pozicij razume kot kulturo postkritike (2009: 340–342), kar je 
zgolj drugi izraz za depolitiziranost na feminizem/feminizme naslavljajočih 
se refleksivnih in kulturnih trendov. Ob tem je treba dekonstruirati predstave 
o neposredni povezanosti postfeminizma s postmoderno ali celo s poststruk-
turalizmom. Sodobni feminizmi tudi z umestitvijo v postmoderno kulturo 
(feministična queer gibanja) in ob teoretskih izzivih dekonstrukcije refleksiv-
nih kategorij8 transparentno ohranjajo kolektivni družbeni angažma. 

Sklep: med odporom in postfeminističnim navdušenjem
Interpretacija obeh predhodnih primerov postvaritve, utelešenja »po-

stfeminizma« (referenci Illouz, Colosi) in povzetek shematskega razvršča-
nja postfeminizma (referenca Lazar) sta zgolj poskus ujeti izmuzljiv splet 
refleksivnosti in pojavnosti tega, kar razbiramo kot subverzijo družbene-
ga delovanja in moči (agency) feminizma/feminizmov. Nanašanje na drugi 
feministični val, ki sta mu po razširjenem razumevanju pogosto namenje-
na postfeministična »ne« in »anti«, spregleda feminizme, soustvarjajoče 
postmoderno fenomenologijo multipliciranih identitet in demokratizirane 
seksualnosti; za te, tretjevalovske feminizme je lahko – ne pa nujno – zna-
čilno tudi, kar naj bi specifično označevalo postfeminizem: potrditev vidno-

7	 Analizo je opravila na primeru imidžev žensk v reviji Glamour.
8	 Ob tem je pomemben zlasti izziv univerzalnosti in esencialnosti kategorije žensk, ki pa ga je 

feminizem začel sprejemati že v prvi polovici sedemdesetih let preteklega stoletja, denimo z 
delom bell hooks Ain‘t I a Woman?



š ol s ko p olj e ,  l e t n i k x x i i i ,  š t e v i l k a 5–6

130130

sti (žensk), opolnomočenje, užitek, delovanje, izbira, avtonomija (tako opre-
deljuje postfeminizem Michelle Lazar, 2009: 340). Ker se postfeminizem tu 
spaja s postmodernim feminističnim zanikanjem determinističnega delova-
nja spolnih konstrukcij,9 je videti, da je osrednji pojem razlike med postfe-
minizmom in feminizmom/feminizmi depolitizacija kolektivnega ženskega 
subjekta. V okviru tretjega vala se ta namreč lahko legitimno vzpostavlja v 
heterogenosti, a na skupni platformi pripoznavanja »vzorcev opresije v fra-
gmentirani realnosti« (Fenton, 2000: 27). 

Vendar tudi te konceptualizacije razlike med postfeminizmom in fe-
minizmom/feminizmi ni možno sprejeti brez zadržka. Mar ni, denimo, poli-
tično delovanje tudi aktivno iskanje »avtonomnega« izražanja seksualnosti 
v kiberrealnosti, ki povezuje določene skupine žensk, upajočih na spremem-
bo? V tem in podobnih primerih investicij v sfero imaginarnega gre za (poli-
tično) željo po spremembi, toda, kot poudarjata Yvonne Tasker in Diane Ne-
gra, fantazijske podobe, ki iz tega izvirajo, ne sežejo do ravni feminističnega 
delovanja, združenega s kritično refleksijo spolnih redov (2007: 22). Če (po-
litično) delovanje ne vključuje refleksije razmerij diskurzivnih moči in javnih 
kolektivnih dejavnosti z jasno artikuliranim političnim ciljem, postane fan-
tazijsko tudi upanje na spremembo. 

Vladajoče spolne norme ne zadevajo vseh prekrivajočih se skupin žen-
sk, ki jih razpoznavamo skozi mnogotere presečne kategorizacije, enako ali 
na enak način (Butler, 2004: 3, 27), kar izključuje možnost njihovega deter-
minističnega učinkovanja. Toda odnos do norm umešča skupinske in indi-
vidualne ženske subjekte v družbeno-kulturne strukture in s tem na dolo-
čene pozicije glede vrednot. Kot ugotavlja Judith Butler, norme zastavljajo 
etično vprašanje in niso nič takega, kar bi skozi odnosnost konstruiralo po-
stfeminizem (ibid.: 8). Obenem pa že vsaka udeležba v skupinskem projek-
tu predpostavlja normativne pogoje vključitve, ki so oblikovani z referenco 
na vladajoče norme. S to tezo vzpostavljamo svojo skeptično naravnanost do 
postfeminističnih zagotavljanj in utelešanj avtonomnosti, opolnomočenja in 
užitka (pleasure). Težko pristajamo na delovno tezo, da je drža »kako sem 
samosvoja in močna, kako uživam«, utemeljena na dejanskem obstoju tako 
ultimativno mišljenih realitet, skratka, na domnevnih realnostih, ki so po-
polnoma in v vseh ozirih neodvisne od vladajočih spolnih norm. 

Judith Butler razume delovanje norm skozi afekte (če se vrnemo na po-
dročje, na katerem je bil spočet pričujoč obračun s postfeminizmom), kar 
pa ne predpostavlja nekakšne avtentičnosti doživetja normiranega. Naspro-
tno, prav skozi afekt se zgodi odtujenost, in tam, kjer mislimo, da smo naj-

9	 Ali v jeziku identitetnih politik: postmoderni antiesencializem in konceptualizacija gender 
kot diskurza, ki je pogoj možnosti mnogoterih identitet, predpostavlja fluidno identiteto, ki 
je spol kot konstrukcija ne obvladuje (Fenton, 2000: 733).



131

r. šribar, zaklinjanje feminizma s »post«: realitetni učinki 
pr aznega označevalca

131

bolj same svoje/sami svoji, smo najdlje od razumevanja samih sebe. Norme 
so v domeni, ki presega sebstvo (ibid.: 15). Afekti, čustva so potemtakem prav 
toliko stvar javnega kot osebnega. Aktivno povnanjanje čustev, utelešena 
prezentacija določene norme (tj. zaljubljenosti) v skladu z bell hooks lahko 
pripomore k neposrednemu odnosu z drugimi (2006: 265). S tako uporablje-
nim pojmom in normo zaljubljenosti se tudi družbeno kritični feminizmi, 
ki ohranjajo določen modus kolektivne identitete, lahko spogledajo s post-
feminističnimi idejami in imaginariji, četudi se nanje odzivajo z distance. 
Občasno se je možno zaljubiti v to postfeministično drugo feminizma/femi-
nizmov, kolikor gre za slikovite glorifikacije domnevne avtentičnosti, opol-
nomočenja in užitka žensk, ki naj bi se jih androcentrične norme ne dotika-
le na prav noben način. 

Literatura
Baker, J. (2008). Great Expectations and Post-feminist Accountability: Yo-

ung Women Living up to the »Successful Girls« Discourse. Gender 
and Education, XXII/1, 1–15.

Hooks, B. (2006). Outlaw Culture: Resisting Representations. New York, 
London: Routledge. 

Butler, J. (2004). Undoing Gender. New York, London: Routledge.
Chakravorty, S., Milevska, S., Barlow E. T. (2006). Conversations with Gaya-

tri Chakravorty Spivak. New York, London, Kalkuta: Seagull Books. 
Chow, R. (2001). Gender and Representation. V: Bronfen, E., Kavka, M. (ur.). 

Feminist Consequences: Theory for the New Century. New York: Colum-
bia University Press, 38–57.

Deleuze, G., Guattari, F. (2002). A Thousand Plateaus: Capitalism and Schi-
zophrenia. London, New York: Continuum.

Fenton, N. (2000). The Problematics of Postmodernism for Feminist Media 
Studies. Media, Culture and Society, XXII/6, 723–741.

Lazar, M. (2009). Communicating (Post)feminisms in Discourse. Discourse 
& Communication, 3, 339–344.

Pateman, C. (1988). The Sexual Contract. Cambridge: Polity Press.
Pfau-Effinger, B. (1998). Gender Cultures and the Gender Arrangement. A 

Theoretical Framework for Cross-National Gender Research Innovation, 
XI/2, 147–162. Navedeno v: Mirjana U., Šribar, R., Položaj in družbene 
možnosti deklic in deklet v EU: s poudarkom na izobraževanju, Teorija 
in praksa, XLV/3–4, 303. 

Šribar, R. (2004). O menstruaciji: Telo v diskurzu, diskurz v telesu. Ljublja-
na: Delta. 

Tasker, Y., Negra, D. (2007). Introduction: Feminist Politics and Post-Femi-
nist Culture. V: Tasker, Y., Negra, D. (ur.) Interrogating Postfeminism: 



š ol s ko p olj e ,  l e t n i k x x i i i ,  š t e v i l k a 5–6

132132

Gender and the Politics of Popular Culture. Durham, NC: Duke Uni-
verity Press. Citirano v Lazar, M., Communicating (Post)feminisms in 
Discourse, Discourse & Communication, 2009, 3, 340.

Vendramin, V. (2002). Primer kulture ženskosti: »Cosmo na delu«. V: Hrže-
njak, M., et al., Hrženjak, M. (ur.). Njena rekreacija: ženske revije v Slo-
veniji. Ljubljana: Mirovni inštitut, 78–90.

Viri
Colosi, R. (2011). Sex-working Girls: Inside the Occupational Subculture of 

Lap-dancers. Seminar Young Women and the Sex Industry, London: 
Goldsmiths, University of London, 1. marec 2011.

Spletne strani
Mills, S. (3003). Third Wave Feminist Linguistics and the Analysis of Sexi-

sm. Discourse Analysis Online. Http://extra.shu.ac.uk/daol/articles/
open/2003/001/mills2003001-paper.html (20. 9. 2012).



povzetki/abstr acts

141

(kot to poimenuje J. Ringrose) oziroma ga kot takega postavlja neoliberalna 
logika praktičnosti, ki blokira ustrezne razmisleke.
Ključne besede: postfeminizem, spol v izobraževanju.

Post-feminism: new era, old issues (and what does this mean 
for education)
This article presents a view on some of the modalities of post-feminism. At 
first, the author problematizes its general use and sheds some light on the 
ambiguity of the term, which – roughly speaking – can mean the break with 
feminism and its theoretical elaboration at the same time. In this perspecti-
ve, which is characterized above all by the first understanding of the term, 
the author deals with »post-feminist« in relation to some other contempo-
rary (gendered) phenomena marked by the predominance of the demands of 
the market and neoliberal economy. Furthermore, the author concentrates 
on the field of education where the rhetoric of equal opportunities is well un-
der way, but – as she tries to show – through a much narrowed focus on what 
is gender in education. Operating in the discursive space where the question 
of gender equality can be approached differently from the mainstream stress 
on achievement is perceived as difficult as gender is often viewed as a »luxu-
ry issue« (according to J. Ringrose), in other words, it is presented as such by 
neoliberal logic of practicality which blocks any appropriate thinking.
Key words: post-feminism, gender in education.

Renata Šribar

Zaklinjanje feminizma s »post«: realitetni učinki praznega 
označevalca
Izhodiščni postulat članka je, da prazni označevalec post v označevalni na-
vezi s feminizmom – oziroma manko njegovega evidentnega pomena – bo-
truje raznolikosti opredelitev in interpretacij postfeminizma ter z njim inde-
ksiranih družbeno-kulturnih pojavov. Izmed številnih diskurzivnih praks 
in postvarjenj poljubnih pomenov, ki jih razumemo kot postfeministične, 
smo izbrali delo Eve Illouz, ki »hladne intimnosti« v času neoliberalne-
ga kapitalizma pripiše pretežno feminizmom, in seminarski referat na lon-
donski univerzi, ki feminizem/feminizme depolitizira, vkulturira in s to ge-
sto utrjuje akademski postfeminizem. Kljub poljudnosti in nepreglednosti 
opredelitev postfeminizma je možno določiti skupno platformo, tj. man-
ko politizacije ali kar depolitizacijo refleksije in delovanj, ki sovpadajo z raz-
gradnjo kolektivnega feminističnega/ženskega subjekta; prav v tem gene-
raliziranem pomenu razumemo odnos znaka »post« s svojim referentom, 
feminizmom. Ob tem postfeminizem vzpostavlja sledeče naravnanosti: an-



š ol s ko p olj e ,  l e t n i k x x i i i ,  š t e v i l k a 5–6

142

tifeminizem, nefeminizem, nekritični feminizem (Lazar, 2009). Slednji ob 
nujni kritični distanci do takšnega subvertiranja feminističnih družbenih 
moči vendarle lahko izzove tudi navdušenje, pritrjevanje glorificiranim po-
dobam domnevno avtonomnih, opolnomočenih, uživajočih žensk. Nepo-
sreden afirmativni afekt v razmerju do postfeminizma in njegove zavrnitve 
spopadanja z opresivnim spolnim redom je izraz čiste želje po obstoju sveta, 
ki ga vladajoče spolne norme na noben način ne obvladujejo.
Ključne besede: postfeminizem, prazni označevalec, »preveč« feminizma, 
hierarhični obrat.

Conjuring away feminism by »post«: effects of empty 
signifier on realities
The starting postulation of this paper refers to empty signifier post in the si-
gnifying relation to feminism or, it can be said, the lack of its evident mea-
ning producing multifaceted definitions and interpretations of post-femini-
sm and its indexations of socio-cultural phenomena. Among many discursive 
practices, and reifications of arbitrary meanings, which we consider postfe-
minist, we have chosen the book of Eva Illouz; she attributes »cold intima-
cies« in times of neoliberal capitalism mainly to feminisms. Additionally, 
we have analysed the seminar paper, presented at the Goldsmiths Universi-
ty of London, which depoliticizes, inculturates and reduces the feminism/
feminisms just to strengthen academic post-feminism by this gesture. Despi-
te arbitrary and unclear characteristics of post-feminism with regards to de-
fining, it is possible to indicate its common platform, which is a lack of po-
liticization or, to be more precise, depoliticization of reflexivity and agency; 
it corresponds to the deconstruction of collective feminist/women’s subject. 
In this generalized sense, we consider the relation between the sign »post« 
and its referent, feminism. Hereby post-feminism articulates the following 
attitudes: anti-feminism, non-feminism, uncritical feminism (Lazar, 2009). 
Besides being critical towards it because of its subversion of feminist societal 
powers, the latter might entice enthusiasm and consents with glorified ima-
ges of supposedly autonomous, empowered, pleasure taking women.  
Unmediated affirmative affect in relation to post-feminism and its decline 
with regards to confronting oppressive gender order, is the expression of the 
pure wish for the world which is no way dominated by the prevailing gen-
der norms.
Key words: postfeminism, empty signifier, »enough of« feminism, hierar-
chical turn.


	2533207
	2533207a



