
ZNANSTVENORAZISKOVALNI CENTER

SLOVENSKE AKADEMIJE ZNANOSTI IN UMETNOSTI

INŠTITUT ZA SLOVENSKO NARODOPISJE, LJUBLJANA, SLOVENIJA

UNIVERSITÀ DEGLI STUDI DI UDINE

DIPARTIMENTO DI LINGUE E CIVILTÀ DELL’ EUROPA CENTRO-

ORIENTALE, UDINE, ITALIA

LJUBLJANA 2009

XII

2009

STUDIA
MYTHOLOGICA

SLAVICA

STUDIA
MYTHOLOGICA

SLAVICA

sms-12.indb   3sms-12.indb   3 23.10.2009   9:50:3123.10.2009   9:50:31



sms-12.indb   1sms-12.indb   1 23.10.2009   9:50:2423.10.2009   9:50:24



Studia mythologica Slavica ISSN 1408-6271

Uredniški svet / Consiglio di redazione / Advisiory Board
Natka Badurina (Università degli Studi di Udine), Nikos Čausidis (Univerzitet Sv. Kiril i Metodi, 
Skopje), Roberto Dapit (Università degli Studi di Udine), Pietro U. Dini (Università degli Studi di 
Pisa), Remo Faccani (Università degli Studi di Udine), Stefano Garzonio (Università degli Studi di 
Pisa), Larisa Fialkova (University of Haifa), Janina Kursīte (Univerza v Rige), Nijolė Laurinkienė 
(Lietuvių literatūros ir tautosakos institutas, Vilnius), Mirjam Mencej (Univerza v Ljubljani), Ljubinko 
Radenković (SANU, Beograd), Leszek Paweł Słupecki (Instytut Archeologii PAN, Warszava), Zmago 
Šmitek (Univerza v Ljubljani), Svetlana Tolstaja (Institut slavjanovedenija Rossijskoj Akademii Nauk, 
Moskva), Giorgio Ziff er (Università degli Studi di Udine)

Uredništvo / Redazione / Editorial Board
Monika Kropej (odgovorna urednica/curatrice/Editor-in-Chief)
ZRC SAZU, Inštitut za slovensko narodopisje, Novi trg 2, 1000 Ljubljana, Slovenija/
Slovenia
E-mail: monika@zrc-sazu.si

Nikolai Mikhailov (odgovorni urednik/curatore/Editor-in-Chief)
Università degli Studi di Udine, Dipartimento di Lingue e Civiltà dell’ Europa Centro-
Orientale, Italija/Italia
Via Zanon 6, 33100 Udine
E-mail: nikolai.mikhailov@uniud.it

Vlado Nartnik,
ZRC SAZU, Inštitut za slovenski jezik Frana Ramovša, Novi trg 2, 1000 Ljubljana, Slovenija/
Slovenia
E-mail: vlado@zrc-sazu.si

Andrej Pleterski,
ZRC SAZU, Inštitut za arheologijo, Novi trg 2, 1000 Ljubljana, Slovenija/Slovenia
E-mail: pleterski@zrc-sazu.si

Izdajata / Pubblicato da / Published by
Znanstvenoraziskovalni center Slovenske akademije znanosti in umetnosti,
Inštitut za slovensko narodopisje, Ljubljana, Slovenija
in / e / and
Università degli Studi di Udine, Dipartimento di Lingue
e Civiltà dell’ Europa Centro-Orientale, Udine, Italia

Spletna stran / Sito internet / Website
http://sms.zrc-sazu.si/
Izhaja s podporo Agencije za raziskovalno dejavnost RS / Pubblicato con il sostegno fi nanziario dell’ 
Agenzia per la ricerca scientifi ca della Repubblica di Slovenia / Published with the support of the 
Slovenian Research Agency

Studia mythologica Slavica is included in the following databases: Ulrich’s International Periodicals 
Directory; MLA Bibliography; Sachkatalog der Bibliothek - RGK des DAI; IBZ; FRANCIS; HJG 
(Th e History Journals Guide)

Slika na zadnji strani ovitka: Kamen Raganos kėdė (čarovničin sedež), Noreikiškės, Litva.
Fotografi a sul retro della copertina: La pietra Raganos kėdė, Lituania.
Back cover photo: Th e stone Raganos kėdė (the Witch’s chair), Noreikiškės, Lithuania.

Tisk / Stampato da / Printed by
Littera Picta d. o. o., Ljubljana

sms-12.indb   2sms-12.indb   2 23.10.2009   9:50:3123.10.2009   9:50:31



sms-12.indb   4sms-12.indb   4 23.10.2009   9:50:3223.10.2009   9:50:32



Vsebina

Indice

Contents

SLOVANSKA MITOLOGIJA, VIRI IN REKONSTRUKCIJE ...............................................7

MITOLOGIA SLAVA, FONTI E RICOSTRUZIONI .............................................................7

SLAVIC MYTHOLOGY, SOURCES AND RECONSTRUCTIONS ....................................7

Wolfgang Haider-Berky: Die Höhlenkirche im Burgberg von Pitten, Niederösterreich ...9

Alja Žorž : Zgodnjesrednjeveški obredni prostor na najdišču Spodnje Škovce ................31

Julijana Visočnik: Exceptional Depiction on the Strap End from Rakova Jelša................55

Meta Osredkar : O Turkih, ajdih  in cerkvah, ki nočejo stati pri miru. Zgodnji srednji

vek Moravške doline, kot ga kažeta arheologija in ljudsko izročilo .............................63

Martin Golema: Kresťanské hagiografi e (Život Márie Egyptskej, Život Margity/

Mariny Antiochijskej) a texty tzv. jarného vynášania smrti (Moreny, Mařeny, 

Marzany) u západných Slovanov. Pokus o paralelné čítanie .........................................87

RAZISKOVALNE METODE IN INTERPRETACIJE LJUDSKEGA IZROČILA ......... 105

METODI DI RICERCA E INTERPRETAZIONI DELLA TRADIZIONE POPOLARE 105

RESEARCH METHODS AND INTERPRETATIONS OF FOLK TRADITIONS ........ 105

Mihály Hoppál: Th e Birth of Myth ...................................................................................... 107

Witold Mańczak: Th e original homeland of the Slavs ....................................................... 135

Emily Lyle: Indo-European Time and the Perun-Veles Combat ..................................... 147

Любинко Раденкович: Внешность мифологических существ: славянские 

параллели ......................................................................................................................... 153

Zmago Šmitek: Zmajsko seme: topografi ja slovenskega izročila o Kresniku ................. 169

Mirjam Mencej: Konceptualizacija prostora v pripovedih o nadnaravnem 

poteku časa ........................................................................................................................ 187

Katja Hrobat: Folklora v vlogi označevanja vaških mej kot prostorskih vrzeli v 

onstranstvo. Primer Rodika. ........................................................................................... 207

Anđelko Đermek: Slavenski mitski trokut i legenda o Kamenim svatima ..................... 223

Роландас Крегждис: Прусс. Curche: этимология теонима, функции божества; 

проблематика установления культовых соответствий на почве обрядовой 

традиции восточно-балтийских, славянских и других индоевропейских 

народов ............................................................................................................................. 249

Дайнюс Разаускас: Мифологическая составляющая славянской 

ихтиологической терминологии ................................................................................ 321

Vlado Nartnik: Svetniki in galjot v ljudski pesmi .............................................................. 337

Nijolė Laurinkienė: Das Opfern des Schweins in der baltischen Tradition.................... 343

Эльвира Усачёвайте: Архаический обряд – либация у древних балтов в 

сопоставлении с данными славянской религии ..................................................... 353

Михаил Евзлин: Боги и Титаны в Теогонии Гесиода ................................................... 361

sms-12.indb   5sms-12.indb   5 23.10.2009   9:50:3223.10.2009   9:50:32



MITOLOGIJA IN KNJIŽEVNOST ..................................................................................... 385

MITOLOGIA E LETTERATURA........................................................................................ 385

MYTHOLOGY AND LITERATURE .................................................................................. 385

Zuzana Profantová: Th e Wise Fool in the Slovak Oral and Literary Tradition .............. 387

Marko Marinčič: „Živa, Göttin der Liebe, die slowenische Venus“: 

Ein Beispielfall literarischer Mythopoiesis.................................................................... 401

RECENZIJE IN POROČILA O KNJIGAH ........................................................................ 413

RECENSIONI E SEGNALAZIONI DI LIBRI .................................................................... 413

BOOK REVIEWS ................................................................................................................... 413

sms-12.indb   6sms-12.indb   6 23.10.2009   9:50:3223.10.2009   9:50:32



SLOVANSKA MITOLOGIJA

VIRI IN REKONSTRUKCIJE

MITOLOGIA SLAVA

FONTI E RICOSTRUZIONI

SLAVIC MYTHOLOGY

SOURCES AND RECONSTRUCTIONS

sms-12.indb   7sms-12.indb   7 23.10.2009   9:50:3223.10.2009   9:50:32



sms-12.indb   8sms-12.indb   8 23.10.2009   9:50:3223.10.2009   9:50:32



S
T

U
D

I
A

 
M

Y
T

H
O

L
O

G
I

C
A

 
S

L
A

V
I

C
A

 
X

I
I

 
-

 
2

0
0

9
,

 
9

 
-

 
3

0

9

Die Höhlenkirche im Burgberg von Pitten, 

Niederösterreich

Wolfgang Haider-Berky

Since approximately 1050, the cave church in the castle hill of Pitten had been used as 

a Christian parish church. Evidence supporting an old surmise that the cave had been used 

as a site for cultic ceremonies since prehistoric times has been discovered quite recently and 

the surmise can be corroborated at least for the periods of Hallstatt and Late Antiquity. In 

antiquity, the cave probably served as a Mitra temple, and in the High Middle Ages defi nitely 

functioned as a parish church. Containing frescoes painted in the Byzantine style, one of 

which depicts the birth of Christ, the church seems to be predestined for this very purpose.

Historischer Überblick

Die Marktgemeinde Pitten gehört zu den geschichtsträchtigsten Orten im südlichen 

Niederösterreich. Seine Lage im unteren Pittental, wenige Kilometer vor der Vereinigung 

des Flusses Pitten mit der Schwarza, und die dominante Position des Burgberges waren 

Grund genug diesen Ort schon sehr früh zu besiedeln.

Schon aus dem 3. Jahrtausend vor unserer Zeitrechnung sind Einzelfunde aus dem 

Raum Pitten bekannt geworden, die an den Hängen des Höhenrücken zwischen Schwarza 

und Pitten gefunden wurden1. Im Jahre 1932 wurden im Bereich der heutigen Kreuza-

ckergasse die ersten Gräber aus der Bronzezeit entdeckt. Im Zuge von Bauarbeiten wurde 

dort 1967 das bedeutendste Gräberfeld der mittleren Bronzezeit in Mitteleuropa entdeckt 

und unter der Leitung von Franz Hampl in den Jahren 1967-1973 freigelegt und doku-

mentiert2.

Das über 200 Jahre lang belegte bronzezeitliche Gräberfeld setzt eine größere Sied-

lung mit einem „Fürstensitz“ und kleineren Gehöft en in dessen Umgebung voraus. Der 

„Fürstensitz“ befand sich mit höchster Wahrscheinlichkeit am Burgberg. Die größte Be-

deutung erlangte die Siedlung am Burgberg in der Hallstattzeit (etwa 800 bis 600 vor un-

serer Zeitrechnung). Sieht man von einem reich ausgestatteten Grab am Plateau des Burg-

berges ab, fehlt jedoch derzeit das dazugehörige Gräberfeld. In der La-Tène-Zeit („Kelten-

zeit“, um 400 bis zur Zeitenwende) war der Burgberg nur schwach besiedelt. Die kleine 

Siedlung dürft e sich auf den Bereich der heutigen Burg beschränkt haben. Einige Gräber 

1 Franz Hampl: Fragmente zur ältesten Geschichte von Pitten. In: 1100 Jahre Pitten. Pitten, 1969, 17.
2 Franz Hampl – Helga Kerchler – Zoja Benkovsky-Pivovarová: Das mittelbronzezeitliche Gräberfeld von Pitten 

in Niederösterreich. Mitteilungen der prähistorischen Kommission der Österreichischen Akademie der Wis-

senschaft en (MPK) XIX/XX, 1978–1981; Franz Hampl – Helga Kerchler – Zoja Benkovsky-Pivovarová: Das 

mittelbronzezeitliche Gräberfeld von Pitten in Niederösterreich. MPK XXI/XXII, 1982–1985; Zoja Benkovs-

ky-Pivovarová: Das mittelbronzezeitliche Gräberfeld von Pitten in Niederösterreich. MPK XXIV, 1991.

sms-12.indb   9sms-12.indb   9 23.10.2009   9:50:3223.10.2009   9:50:32



10

Die Höhlenkirche im Burgberg von Pitten, Niederösterreich

wurden im Bereich des mittelbronzezeitlichen Gräberfeldes entdeckt. Überraschend war 

dagegen der Fund einer kleinen spätantiken (befestigten?) Höhensiedlung aus der Zeit 

um 4003. 

Die bedeutendste Siedlungsphase des Frühmittelalters in Pitten war vom späten 8. 

Jahrhundert bis in die Zeit um 900 (Awaren, Slawen). Damals entstand eine (Holz-?)Burg 

im Bereich der heutigen Burg, und eine ebenfalls befestigte dörfl iche Siedlung am Plateau 

östlich vor der Burg. Das dazugehörige Gräberfeld befand sich östlich des bronzezeitli-

chen Gräberfeldes am Fuße des linken Talhanges der Pitten4. In diese Zeit fällt die erste 

urkundliche Nennung des Namens Pittenim Jahr 869. Die Nonne Peretcunda nahm von 

ihren Besitz ad putinnu 40 Höfe für ihre beiden Brüder aus und schenkte den restlichen 

Besitz dem Hochstift  Freising5.

Im 10. Jahrhundert und in der 1. Hälft e des 11. Jahrhunderts lag das Gebiet um 

Pitten im Einfl ussbereich der Magyaren. Eine in älterer Literatur genannte „Burg“ oder 

ein „Lager“ der Magyaren ist archäologisch nicht nachweisbar6. Im umfangreichen Fund-

bestand an Keramik vom Burgberg der Sammlung Haider-Berky fi ndet sich kein einziges 

Exemplar aus dieser Zeit. 

Im Jahre 1042 kam es zu einer kriegerischen Auseinandersetzung zwischen dem 

Magyarenkönig Aba und König Heinrich III. Die Magyaren stießen in drei Heersäulen 

nach Westen vor. Die südlichste dürft e durch die Ödenburger/Wiener Neustädter Pforte 

gekommen sein. Markgraf Gottfried von Wels-Lambach wurde mit der Bekämpfung die-

ses Heeresbeauft ragt. Er besiegte die Magyaren „bei Pitten“. Einige Forscher sind jedoch 

der Meinung, dass diese Schlacht bei Pettau (Ptuj, heute Slowenien) statt gefunden hätte. 

Diese berufen sich jedoch auf Quellen, die erst aus dem 13. Jahrhundert stammen7. Es 

ist jedoch militär-strategisch nicht ganz nachvollziehbar, warum die Heersäule 1 und 2 

knapp nördlich und südlich der Donau vorrückte, die 3. jedoch mehr als 200 Kilometer 

weiter südlich! Man bedenke, dass der Sieger unmittelbar danach vom Kaiser ausgerech-

net mit dem Gebiet um Pitten beschenkt wurde!Markgraf Gottfried blieben bis zu seiner 

Ermordung nur wenige Jahre, und er nützte diese zum vehementen Landesausbau. Schon 

bald nach seinem Sieg dürft e er an Stelle der Holzburg der Slawen aus dem 9. Jahrhundert 

am Felsgipfel eine neue Anlage erbaut haben, allerdings anfänglich nur in bescheidenen 

Ausmaßen aus Holz, der schließlich nach und nach auch Steinbauten folgten. Archäolo-

gisch und baugeschichtlich ist dies jedoch derzeit noch nicht nachweisbar, da die späteren 

Steinbauten darüber errichtet wurden. Der „buttenförmig“ ins Pittental vorspringende 

Burgberg mit seiner markanten Rückfallkuppe war für die Errichtung einer hochmittel-

alterlichen Burg geradezu ideal. An drei Seiten fällt der Berg steil ab, an der Westseite 

schützt sogar eine steile Felswand. Nur gegen Osten erhebt sich die Rückfallkuppe nur 

3 Fundberichte aus Österreich (FÖ) 15, 1976, 202–203; FÖ 16, 1977, 460–461; FÖ 23, 1984, 259–260; unpubli-

zierte Grabung des Niederösterreichischen Landesmuseums 1978 und 1979.
4 Herwig Friesinger: Studien zur Archäologie der Slawen in Niederösterreich II. MPK XVII/XVIII, 1975–1977, 

49–175.
5 Friedrich Hector Hundt: Freisinger Urkunden aus der Zeit der Karolinger. Abhandlungen der historischen 

Klasse der bairischen Akademie. XIII, 17 Nr. 45 und 46; Th eodor Bitterauf: die Freisinger Traditionen 1, Nr. 

898 a,b,c und Nr. 899.
6 Carl Plank: Siedlungs- und Besitzgeschichte der Grafschaft  Pitten. 1. Teil, 1946, 49–51.
7 Irene Schmale-Ott: Vita sancti Adalberonis. Quellen und Forschungen zur Geschichte des Bistums und Hoch-

stift s Würzburg 8, 1954, 16; Magistri Simonis de Keza: Gesta Hungarorum. In: Historiae Hungaricae fontes 

domestici pars prima. Scriptores II ed. M. Florianus, 1883, 80.

sms-12.indb   10sms-12.indb   10 23.10.2009   9:50:3223.10.2009   9:50:32



11

Wolfgang Haider-Berky

rund 10 Meter über dem breiten Sattel, eben dort, wo sich die ur- und frühgeschichtliche 

Siedlungsfl äche befi ndet. In der älteren heimatkundlichen Literatur wird Ortsnamevon 

der buttenartigen Form des Berges abgeleitet. Nach dem gegenwärtigen Forschungsstand8 

dürft e der Name vom indogermanischen Wort „Budinia“ = „Bach, dessen Ufer mit Schilf-

rohr bestanden sind“ stammen. Selten gibt es einen so markanten Aussichtsberg, wie den 

Pittener Burgberg, der noch dazu als Siedlungsreizpunkt alle Voraussetzungen mitbringt: 

geringe absolute Höhe, idealer Schutz von allen Seiten, Quellen in unmittelbarer Nähe, 

Rundsicht über 270 Grad in Distanzen bis zu 50 Kilometer, Überwachungsmöglichkeit 

aller wichtigen Straßenverbindungen vom Wiener Becken nach Süden. 

Die Burg Pitten wurde somit politisches Zentrum der umfangreichen Schenkung 

des Königs an Markgraf Gottfried. Gleichzeitig mit dem Ausbau der Burg gründete er auf 

halber Bergeshöhe in der Höhle des Burgfelsens eine Eigenkirche. Ob dabei schon der 

künstliche Anbau vor dem Höhlenportal schon errichtet wurde, ist baugeschichtlich nicht 

mit Sicherheit zu klären. Die ähnlich großen Steinquader wie beim ersten Steinbau in Ne-

unkirchen lassen den Schluss zu, dass dieser Anbau zumindest um 1100 schon bestand.

Das wirtschaft liche Zentrum seines Allodialbesitzes war Neunkirchen, denn die-

ses lag im Gegensatz zu Pitten an einer Fernverkehrsstraße, der römerzeitlichen Blätter-

8 Elisabeth Schuster: Historisches Ortsnamenbuch von Niederösterreich. Reihe B, Die Etymologie der niederö-

sterreichischen Ortsnamen. 1. Teil, Wien 1989, B 275.

Lageplan: Pitten und Umgebung auf einer Landkarte um 1870. Schwarzes Quadrat links: Lage der ur- und früh-

geschichtlichen Gräberfelder. Schwarzer Punkt: Lage der „Höhlenkirche“. Schwarze Linie: direkte Sichtverbindung 

(siehe auch Bilder 1a und 1b). Schwarz umgrenzte Fläche: Höhensiedlung am Burgberg

sms-12.indb   11sms-12.indb   11 23.10.2009   9:50:3223.10.2009   9:50:32



12

Die Höhlenkirche im Burgberg von Pitten, Niederösterreich

Bild 1a: Blick vom Gräberfeld zum Burgberg. Links neben der barocken Pfarrkirche der Zugang zur Höhle.

Bild 1b: Blick von der Höhle zu den Gräberfeldern.

sms-12.indb   12sms-12.indb   12 23.10.2009   9:50:3223.10.2009   9:50:32



13

Wolfgang Haider-Berky

straße (Lapidea platea). Die Kirche in Neunkirchen dürft e daher ebenfalls eine Grün-

dung von Gottfried gewesen sein.Untermauert wird diese Annahme durch den Um-

stand, dass die Kirchen von Pitten und Neunkirchen schon vor 1108 als „Pfarrkirchen“ 

im Formbacher Traditionskodex genannt sind. Baugeschichtlich konnte nachgewiesen 

werden, dass die erste „Pfarrkirche“ in Neunkirchen schon um 1100 ein ungewöhnlich 

großer Bau war.9

In die Zeit um 1050 fällt demnach die Erbauung der ersten nachweisbaren Kirche 

in Pitten. Es ist allerdings durchaus möglich, dass es schon im 9. Jahrhundert am Burg-

berg eine kleine (Holz-)Kirche gab. Ein Indiz dafür ist, dass es ein kleines Gräberfeld am 

Burgberg gibt, welches im Gegensatz zum Gräberfeld im Tal keine Beigaben enthielt, die 

eindeutig dem heidnischen Bestattungsbrauch zuzuordnen sind (Fleischbeigaben, Eier), 

sondern nur Trachtbestandteile und vereinzelt Waff en.10

Die Höhle östlich der heutigen Pfarrkirche wurde mit Sicherheit schon von Men-

scheneiniger vorgeschichtlichen Epochen die in Pitten lebten als Zentrum für ihre Kult-

handlungen verwendet. Blickt man aus dem Inneren der Höhle auf den gegenüber liegen-

den Talhang des Pittentales, so erkennt man sofort den Zusammenhang von Höhle und 

Gräberfeld, denn diese bilden eine gerade Linie der Achse der Höhle zu den Gräberfel-

dern der Bronze- und La-Tène-Zeit, sowie zur frühgeschichtlich-karolingerzeitliche Ne-

kropole. Es bedarf wohl wenig Phantasie sich vorzustellen, dass hier ein Zusammenhang 

bestand. Die oft mals in vorgeschichtlichen Begräbnisriten vorkommende Praxis, dass der 

Leichnam „über einen Fluss“ getragen oder geführt wurde, ist in diesem Fall ebenfalls er-

füllt; der „Styx“ ist hier der Pittenfl uss (Bild 1). Leider ist es bis heute nicht möglich gewe-

sen den Bereich vor der Höhle mit modernen archäologischen Methoden zu untersuchen. 

Die „Grabung“ von 1949 anlässlich der Restaurierung des „Karners“ erbrachte wohl einige 

Fundgegenstände (Keramik, eine Münze), die jedoch aus dem Hoch- oder Spätmittelalter 

stammen. Die wenigen Fundstücke kamen in das Heimatmuseum in Neunkirchen; dort 

sind sie unauffi  ndbar und wahrscheinlich verloren.

Das Erbe von Markgraf Gottfried von Wels-Lambach kam an seine Tochter Mathil-

de, die mit Graf Ekbert I. von Formbach verheiratet war, und diesen Besitz als Mitgift  ein-

brachte. Ekbert I. forcierte nicht nur den Landesausbau, sondern benützte die noch kleine 

Burg Pitten als Sitz, als seine Güter in Bayern, insbesondere seine Burg in Neuburg am 

Inn, von König Heinrich IV. im Jahr 1077 erobert und zerstört wurden. Er fl oh mit seiner 

Familie nach Pitten, und als er auch dort militärisch bedroht wurde sogar zur magyari-

schen Verwandtschaft 11. Ekbert I. gehörte zu den „papstreuen“ Adeligen des Landes. Es 

wundert daher nicht weiter, dass er neben Eigenkirchen, ein von seiner Urgroßmutter ge-

gründetes kleines Kloster in Formbach am Inn erweitern ließ, und im Jahr 1094 neu und 

reich bestift ete. Zur Ausstattung dessen schenkte er in „orientalem plagam“, also „dort 

im Ostland“, ausgedehnten Grundbesitz, die „Pfarrkirchen“ von Pitten und Neunkirchen, 

und in letzterem auch den Zehent und das Marktrecht.Diese Schenkung, wahrscheinlich 

9 Wolfgang Haider-Berky: Archäologische und bauhistorische Untersuchungen in der Pfarrkirche „Mariä Him-

melfahrt“ in Neunkirchen in Niederösterreich. In: Beiträge zur Mittelalterarchäologie in Österreich 21, 2005, 

313–322.
10 Helmut Windl: Frühmittelalterliche Waff engräber vom Pittener Schlossberg, Niederösterreich. In: Archaeolo-

gia Austriaca 65, 1981, 271–274; Helmut Windl: Archäologische Funde des 9. Jhs. in Pitten. In: Karolingerzeit 

im  südlichen Niederösterreich. Gloggnitz, 1092, 46–48.
11 Maximilian Weltin: Das Pittener Gebiet im Mittelalter. In: Wehrbauten und Adels-sitze Niederösterreichs. Das 

Viertel unter dem Wienerwald. Band 1, St. Pölten, 1998, 25, Anm. 40.

sms-12.indb   13sms-12.indb   13 23.10.2009   9:50:3323.10.2009   9:50:33



14

Die Höhlenkirche im Burgberg von Pitten, Niederösterreich

am 17. 12. 1094 getätigt12, aber erst später aufgezeichnet, jedoch nicht später als 1108, ist 

uns nur in Abschrift en aus dem 12. Jahrhundert erhalten geblieben. Daraus das wörtliche 

Zitat: … insuper dedit eis in orientali plaga villa nomine Niuwenchirgun, et ecclesias parro-

chiales duas, una sub castello Butino et alteram in predicta villa Niuwenchirgun ….Die Lage 

der Pfarrkirche Pitten ist somit eindeutig lokalisierbar, nämlich unterhalb der Burg Pitten. 

Es ist äußerst bemerkenswert, dass die Höhlenkirche bis in das 15. Jahrhundert als Pfarr-

kirche in Verwendung stand. Erst in der zweiten Hälft e des 15. Jahrhunderts wurde nur 

wenige Meter neben der Höhlenkirche ein Neubau errichtet (siehe Bild von G, M.Vischer 

von 1672). 

Die Verwendung der Höhle in vorchristlicher Zeit

Es wurde schon darauf hingewiesen, dass man vom Höhleninneren durch den Höh-

lenausgang einen direkten Blick auf die beiden großen Nekropolen (mittlere Bronzezeit, 

La-Tène-Zeit, Karolingerzeit) am gegenüber liegenden Talhang hat (Bild 1). Die Höhle ist 

in ihrer Lage geradezu prädestiniert als prähistorisches Kultzentrum, und diese Tradition 

wurde letztendlich in christlicher Zeit fortgeführt. Selbst eine Verwendung als Kirche im 

9. Jahrhundert könnte möglich gewesen sein, obwohl hier leider archäologische Beweise 

und Quellen bis heute fehlen.

Spätestens bei der Adaptierung der Höhle als Pfarrkirche im 11. Jahrhundert wur-

de diese „besenrein“ gemacht, das heißt alle Relikte der Vergangenheit wurden aus der 

Höhle geworfen, und landeten somit am damals noch steilen Vorplatz und am rinnenar-

tigen Steilhang darunter. Um den Zugang zu erleichtern und den Vorbau zu ermöglichen, 

12 Oberösterreichisches Urkundenbuch (OÖUB) I, 626.

Bild 2a-c: die spätantiken Fundmünzen.

a b c

sms-12.indb   14sms-12.indb   14 23.10.2009   9:50:3323.10.2009   9:50:33



15

Wolfgang Haider-Berky

musste eine Stützmauer errichtet werden. Ab dieser Zeit konnten kein Schutt und keine 

Abfälle mehr in die Rinne gelangen. 

Im Frühjahr 2008 wurde damit begonnen, die aus triadischem Kalk bestehenden 

Felsen des Burgberges zu sichern, denn immer wieder bröckelten kleine und größere Stü-

cke ab und bedrohten die Kirche und die darunter liegenden Häuser. Sogar einige Häu-

ser im Ort Pitten waren gefährdet. Die technisch aufwendige und teure Sanierung wurde 

in monatelanger Arbeit durchgeführt. Dazu mussten am steilen Hang zwei Güterwege 

errichtet werden. Einer dieser Wege führte in rund 20 m Höhe über dem Tal vom „Ge-

orgi-Stollen“ (ehemaliges Eisenbergwerk) Richtung Süden. Im abgegrabenen Berghang 

konnten fast entlang der gesamten Strecke mehr oder minder starke Kulturschichten fest-

gestellt werden. Diese gehörten zum Schuttmaterial, welches im Laufe der Jahrtausende 

vom Plateau des Burgberggipfels herunter geschwemmt wurde. Der Schutt enthält reiches 

Fundmaterial, vor allem Keramik und Tierknochen.

Unterhalb von den Stützmauern für das Plateau der romanischen und gotischen 

Pfarrkirche befi ndet sich die schon genannte Rinne, die durch den Straßenbau ebenfalls 

angeschnitten wurde. In der bis zu 50 cm starken Kulturschicht fand sich Keramik aus 

der Hallstattzeit. Die bedeutendsten Funde waren jedoch drei Münzen des späten 4. Jahr-

hundert (Bild 2) und ein kleines Gefäß aus versilberter Zinnbronze (?) unbekannter Zeit-

stellung (Bild 3). Ein Stück Rohkupfer und ein Möbelbeschlag (unbekannte Zeitstellung) 

ergänzten den Fundbestand. Durch die Bauarbeiten wurdenur ein geringer Teil der Rinne 

erfasst. Es ist also damit zu rechnen, dass im Bereich der Rinne noch viel mehr Fund-

material zu erwarten wäre. Dieses Fundmaterial kann ausschließlich nur vom Bereich 

der Höhle stammen. Eine Verwendung der Höhle in urgeschichtlicher und spätrömischer 

Zeit ist damit als gesichert anzunehmen. Es ist sogar an eine Verwendung für den Mith-

raskult zu denken. Im nur wenige Kilometer westlich gelegenen Winzendorf wurde in 

einer kleinen Höhle vor einigen Jahrzehnten ein Mithräum entdeckt13. Die viel imposan-

tere Höhle von Pitten war dafür noch besser geeignet. Auf dem Burgberg befi ndet sich 

außerdem eine kleine (befestigte) spätantike Höhensiedlung. Höhensiedlungen sind im 

südlichen Niederösterreich bisher nur im Bereich der Hohen Wand (Großes Brandloch 

bei Maiersdorf) und in Pitten nachweisbar. 

13 Gertrud Pascher: Römische Siedlungen und Straßen im Limesgebiet zwischen Enns und Leitha.Der römische 

Limes in Österreich, Heft  XIX, Wien, 1949, Sp. 180–181.

Bild 3: Gefäß aus versilberter Zinnbronze (?).

sms-12.indb   15sms-12.indb   15 23.10.2009   9:50:3323.10.2009   9:50:33



16

Die Höhlenkirche im Burgberg von Pitten, Niederösterreich

Das Fundmaterial

Münzen

Valentinianus, Münzstätte Siscia, Centenionalis, RIC 14(a)(x) = 367-375 (Bild 2a)

Constantius II, Münzstätte Th essalonica, Centenionalis, RIC 192 = 350-351 (Bild 2b)

Constantius II, Münzstätte Rom, Centenionalis, RIC 320/Typ = 355-361 (Bild 2c)

Metall

Kleines Gefäß aus Zinnbronze, versilbert, vollständig erhalten, nur am Ausgussrand 

ein kleiner Riss und am Boden eine kleine Lücke. Bauchiger Körper mit stark eingezo-

genem Hals und leicht ausladender verdickter Rand. 11 wulstartig hervortretende und 

vom Halsansatz bis zur Standfl äche reichende tordierte Rippen. Ursprünglich komplett 

versilbert, heute nur noch zwischen den Rippen fl ächige Versilberung.Gewicht 21,8 g, 

Höhe 30 mm, max. Breite 27 mm, Stfl .dm. 12 mm, Ausgussöff nung 15 mm. Zeitstellung: 

unbekannt, möglicherweise römische Kaiserzeit? (Bild 3)

Bruchstück eines Gusskuchen, Bronze.

Möbel- oder Buchbeschlag, Kupferblech, Griff  wulstartig aus dem Blech getrieben, 

vier Nietlöcher, ausgezipfelte, spitz zulaufende Ecken, Länge 39 mm, Breite 25 mm. Zeit-

stellung: unbekannt.

Keramik: (Auswahl)

Breiter Bandhenkel mit Kanneluren; etwas aufgebogene Randleisten, gelbbrauner 

Ton (Bild 4).

Bruchstück eines dünnwandigen Topfes; reduzierend gebrannt; feiner, leicht Glim-

mer gemagerter Ton; Tonleiste mit schrägen Kerben (Bild 4).

Bild 4: Keramikbruchstücke (Auswahl).

sms-12.indb   16sms-12.indb   16 23.10.2009   9:50:3323.10.2009   9:50:33



17

Wolfgang Haider-Berky

Viele Keramikbruchstücke sind unsignifi kant, und stammen von größeren Gefäßen 

(Töpfen); die Exemplare mit dickeren Wandstärken sind oxydierend gebrannt, teils stark 

steinchengemagert; die dünneren sind reduzierend gebrannt und mit Glimmer gemagert 

(ohne Abbildung).

Die ehemalige Pfarrkirche „St. Peter und Paul“
(„Höhlenkirche“, „Felsenkirche“, „Karner“)

Die erste schrift liche, wenn auch nur sehr kurze Beschreibung fi ndet man bei Franz 

Embel14. Dort heißt es:   wird der Bergkirche eines einstigen unterirdischen Burgganges, ei-

ner, angeblich einst als Kirche verwendeten, künstlich erweiterten Höhle,  .

Im Jahr 1824 schrieb Eduard Freiherr von Feuchtersleben in „Hormayr’s Archiv“ 

über Püttenberg:15 „   nebenan in einer Höhle (die, wie Embel zuerst anführte, angeblich 

14 Franz Embel: Schilderungen der Gebirgsgegenden um den Schneeberg in Österreich. Wien, 1803, 34–36.
15 Joseph Hormayr: Archiv für die Geschichte, Statistik, Literatur und Kunst. Wien, 1810 ff ., insbesondere 1824, 

765–767, 777–779, 781–783.

Bild 5: heute einziger Zugang zur Höh-

le durch den spätgotischen Glocken-

turm, der direkt an den steilen Felsen 

angebaut ist.

sms-12.indb   17sms-12.indb   17 23.10.2009   9:50:3323.10.2009   9:50:33



18

Die Höhlenkirche im Burgberg von Pitten, Niederösterreich

einst als Kirche diente und mit dem Schlosse in Verbindung stand) befi ndlichen Beinhause 

gedacht“.

Im Jahr 1856 beschäft igte sich Joseph Feil16 erstmals unter entsprechender Litera-

turangabe mit der Geschichte von Pitten. Er bezieht sich dabei hauptsächlich auf Embel, 

wenn er schreibt:   Auf dem Raumeden er dermalen einnimmt, stand die älteste Kirche, 

deren Eingangspforte noch an der Rückwand der neuen Kirche kenntlich ist, und deren Pres-

byterium (1) eine natürliche Felsenhöhle bildete, die gegenwärtig als Beinhaus benützt wird. 

Hoch aufgeschichtete Menschenknochen und Schädeln mahnen hier an die Vergänglichkeit 

des fl üchtigen Lebens. Im Hintergrunde deckt ein hölzerner Altar jenes geheimnisvolle Pfört-

lein (nur 33“ hoch und 15“ breit), das hier die starre Felswand öff nend, einen langen heimli-

chen Gang enthalten soll, der bis zur Veste am Gipfel des Berges führte. Der Glockenthurm, 

nach seinen Grundmauern mit der schönen Eingangspforte zu schliessen, ein Bau des XV. 

Jahrhunderts, zeigt von Innen noch die Spur eines alten Kreuzgewölbes.

(1) Einzelne Mauertrümmer sind noch ober der Höhle sichtbar. Die Richtigkeit dieser 

Angabe beweist überdies Vischer’s Bild v. J. 1672, unwiderlegbar, welche die Stellung der 

früheren Kirche in solcher Art zeigt, dass der Chor (Presbyterium) mit dem Felsabhange 

zusammentrifft  . 

Sehr dürft ig ist dagegen die Ausbeute an historischem Bildmaterial. Über die Burg 

und den Burgberg gibt es zahlreiche Bilder und Ansichten aus dem 19. und 20. Jahrhun-

dert. Von der Höhlenkirche gibt es nur eine Photographie, wo aus dem Inneren gegen 

16 Joseph Feil: Pütten. Ehedem eine bedeutende Landesveste. In: Berichte und Mittheilungen des Alterthumsver-

eines zu Wien, Band 1, 1856, 145-151; eine Ergänzung zu F. O. v. Leber’s Burgenbeschreibungen.

Bild 6: Das Portal der Höhle mit spätgotischen Einfassung. Linds davon das Widerlager des romanischen Annexes. 

Rechts das Widerlager der spätgotischen Pfarrkirche.

sms-12.indb   18sms-12.indb   18 23.10.2009   9:50:3323.10.2009   9:50:33



19

Wolfgang Haider-Berky

Bild 7: Grundriss der Höhle.

sms-12.indb   19sms-12.indb   19 23.10.2009   9:50:3423.10.2009   9:50:34



20

Die Höhlenkirche im Burgberg von Pitten, Niederösterreich

den Eingangsbereich aufgenommen wurde. Der aufgeschichtete Knochenkubus ist dabei 

datierendes Element, denn dieser wurde nach der Renovierung 1949 errichtet. 

Beschreibung:

An der Westseite des Pittener Burgberges befi ndet sich etwa auf halber Höhe, im 

untersten Teil einer steil aufragenden Felswand aus Kalkgestein (triadischer Kalk), eine 

Höhle (Bild 5). Diese liegt nordöstlich der heutigen barocken Pfarrkirche „St. Georg“ und 

ist über einen schmalen Gang zwischen der Felswand und der östlichen Langhausseite 

zugänglich. Allerdings benötigt man dazu die Schlüssel (im Pfarrhof erhältlich) um durch 

das Untergeschoß des Turmes der ehemaligen gotischen Pfarrkirche zu gelangen. Danach 

kommt man auf eine kleine Wiese, die mit einer hohen Stützmauer im Westen abgeschlos-

sen ist. Im östlich davon steil aufragenden Fels ist das Portal der Höhle zu sehen, das 

mit einer Lattenwand abgeschlossen ist (Bild 6). Der große und hohe, halbkreisförmige 

Eingangsbereich wurde im Spätmittelalter mit einer Einfassung aus innen und außen ab-

gefasten Konglomeratquadern versehen.Der 465 cm breite Segmentbogen ruht dabei auf 

Orthostaten, die bis in eine Höhe von 230 cm reichen. Das Portal misst eine Scheitelhöhe 

von 380 cm.

Die maximale Länge der Höhle beträgt 1050 cm; die maximale Breite 750 cm (Bild 

7). Die axiale Ausrichtung als Kirche (Apsis, Mensa, Grabsteine, Stufen) beträgt 65 Grad 

von Norden. Die Achse vom Mittelpunkt der Apsis zur Mitte des Eingangsbogens beträgt 

55 Grad. Der Boden steigt nach Nordosten zu leicht an. 530 cm vom Eingang entfernt 

befi ndet sich ein 20 cm hoher Absatz aus 35 cm breiten Quadern. Ein weiterer, 20 cm 

hoher, und 30 cm breiter Absatz grenzt den Zugang zur Apsis bei Laufmeter 8,63 ab. Der 

Fußboden ist zum größten Teil mit quadratischen Ziegeln (Kantenlänge 19,5 cm) und 

Bild 8: Spolien von Grabplatten im Fußboden der Höhle.

sms-12.indb   20sms-12.indb   20 23.10.2009   9:50:3423.10.2009   9:50:34



21

Wolfgang Haider-Berky

kleineren mit Kantenlänge 12 cm ausgelegt. Alte Fehlstellen wurden mit jüngeren Mauer-

ziegeln ausgebessert. Im Eingangsbereich bei Laufmeter 0,90 bis 1,50 cm steht der natür-

liche Fels an (50 x 70 cm). Zwischen Laufmeter 3,00 und 4,35 sind im Boden zwei Grab-

plattenbruchstücke eingelassen. Die kleinere Platte besteht aus Untersberger Marmor mit 

unleserlichen Resten der Inschrift ; dem Habitus nach um 1500 zu datieren. Daran schließt 

eine rechteckige Grabplatte aus weißem Marmor an. Die Inschrift  zeigt, dass diese für den 

Vikar Kneisl aus Zöbern (gestorben 1687) geschaff en wurde (Bild 8).Der halbkreisförmige 

Höhlenschluss wurde als natürliche Apsis genutzt, wobei Teilbereiche des Felsens abge-

schrämt wurden, wodurch der Eindruck eines „Triumphbogens“ entsteht (Bild 9). Die 

Schrämspuren in der Schild- und Bogenfl äche sind deutlich zu sehen. Vor dieser Apsis 

befi ndet sich heute die gemauerte Mensa (die Datierung ist hier diff erent, 14. - 17. Jahr-

hundert?). Diese Mensa steht auf einer felsigen Substruktion, die einer frühchristlichen 

Bema sehr ähnlich ist. Fraglich ist in diesem Zusammenhang, ob der romanische Altar in 

der „Apsis“, direkt am Felsabschluss stand, oder ob die jetzt bestehende Mensa einen ro-

manischen Vorgänger hatte, also diese „frei stehend“, ähnlich einem heutigen „Volksaltar“, 

nur dass der Priester nach Osten gerichtet stand.

Der apsidiale Abschluss ist heute teilweise mit Bruchsteinen abgemauert. Franz Em-

bel weist schon in der ersten Kurzbeschreibung im Jahr 1803 auf einen unterirdischen 

Gang hin, der von der Burg bis in die Höhle geführte haben soll. Möglicherweise war 

dieser damals sogar noch sichtbar. Auch Joseph Feil beschreibt 1856 diesen Gang, dessen 

Öff nung hinter dem hölzernen Altar ein nur 33 Zoll hohes und 15 Zoll breites Pförtlein war. 

Endgültig geklärt werden kann dies jedoch nur nach Öff nung der Mauer.

Nordöstlich steht an der Höhlenwand ein 20 cm hohes Podium (101 x 96 cm, mit 

abgeschrägter Ecke) und daran anschließend wurde eine 122 cm hohe Ablagefl äche (70 

Bild 9: Die „Apsis“, davor die gemauerte Mensa.

sms-12.indb   21sms-12.indb   21 23.10.2009   9:50:3423.10.2009   9:50:34



22

Die Höhlenkirche im Burgberg von Pitten, Niederösterreich

Bild 10: Die Felswand nördlich der Apsis. Im oberen Teil die „Geburt-Christi-Szene“.

Bild 11: Die Felswand südlich der Apsis. Nischenförmige Sedilie.

sms-12.indb   22sms-12.indb   22 23.10.2009   9:50:3523.10.2009   9:50:35



23

Wolfgang Haider-Berky

x 75 cm) errichtet (Bild 10). Südlich vom Altar befi ndet sich in einer 125 cm tiefen und 

207 cm langen Felsnische eine Sedilie (52 cm hoch), die wahrscheinlich aus der gleichen 

Zeit wie die Mensa stammt. Es scheint so, dass diese Sedilie zu der Zeit als die Höhle als 

Einsiedelei verwendet wurde, als Schlafstelle diente (Bild 11). 

Auf der unteren Ebene, am nördlichen Rand der Höhle steht der 126 cm hohe und 

94 x 127 cm große Ambo. Davor ein 20 cm hohes und 85 x 118 cm Oberfl äche messendes 

Podest (Bild 17). Dieses Ensemble wurde (bei der Renovierung 1949?) neu errichtet. Im 

nordöstlichen Teil zwischen Eingang und dem Ambo wurde eine drei Meter lange, zwi-

schen 30 und 55 cm breite und 82 cm hohe Mauerbank aufgemauert. Nordöstlich vom 

Eingang ist in rund 4 Meter Höhe ein Natursteinfenster (Bild 12). welches heute vermau-

ert ist. Südlich vom Portalgewände ist eine kleine quadratische Nische, die als Durchrei-

che verwendet wurde (Bild 13).

Der Grundriss und die Wandfl ächen sind unregelmäßig; kantige Teile wurden künst-

lich geglättet. Größere Fehlstellen mit Bruchsteinmauerwerk oder Mörtel geschlossen. An 

der rechten Seite der Höhle steht ein sorgfältig geschichteter Block aus Skelettteilen (400 

cm lang, durchschnittlich 120 breit und bis zu 170 cm hoch), vor allem Extremitäten und 

nur wenige Cranien; ein Hinweis, dass die Höhle bis zuletzt als Karner diente. 

Die glatten und mit Mörtel geglätteten Felspartien, vor allem im Apsisbereich, wur-

den mit Wandmalereien versehen; diese stammen einerseits aus der Spätromanik (2. H. 

13. Jh.). Der Erhaltungszustand ist sehr schlecht. Waren bis vor 10 Jahren große Teile 

relativ gut erkennbar, so ist durch die Verschlechterung des Kleinklimas im Raum Pitten 

durch zunehmende Luft feuchtigkeit der Befall durch Moose feststellbar. Vergleicht man 

Fotos die der Verfasser 1997 und 2004 aufgenommen hat, so zeigen diese den Verfall der 

Wandmalereien in nur wenigen Jahren, während diese in den letzten 700 Jahren keine 

Bild 12: Das Portal von innen. Rechts oben ein vermauertes Naturfenster.

sms-12.indb   23sms-12.indb   23 23.10.2009   9:50:3523.10.2009   9:50:35



24

Die Höhlenkirche im Burgberg von Pitten, Niederösterreich

Feuchtigkeitsschäden erlitten. Die Beschädigungen in den vergangenen Jahrhunderten 

stammen ausschließlich von der Verwendung als Einsiedelei (Feuerstelle!), als Karner und 

der Unvernunft  mancher Besucher der Höhle. Der Verfasser hat sich deswegen entschlos-

sen, diese Publikation zu verfassen, denn es ist zu befürchten, dass dieses einzigartige 

Denkmal, nämlich die viert älteste Darstellung der Geburt Christi als Wandmalerei in 

Österreich, bald nicht mehr zu sehen sein wird. Immerhin ist derzeit noch immer das 

unretuschierte Original von ca. 1280/1300 zu sehen; aber wie lange noch? 

Die Höhle wurde auch als Einsiedelei verwendet, wobei die apsidenartige Nische 

südlich der Mensa wurde als Koch- und Schlafstelle verwendet. Wahrscheinlich stammt 

diese Einsiedelei aus dem 17. Jahrhundert, denn seit 1725 wurde die Höhle als Karner 

verwendet17. 

Im Jahr 1949 entschloss sich Pfarrer Ambros Handlechner zur Restaurierung des 

„Karners“. Er ließ die meisten der aufgeschichteten Gebeine am Friedhof bestatten; nur 

der heute noch bestehende Block aufgeschichteter Knochen verblieb in der Höhle. Über 

17 1100 Jahre Pitten. Marktgemeinde Pitten, 1969, 110. Dehio „Niederösterreich-Süd“, 2003, 1687.

Bild 13: Links vom Portal eine kleine 

Öff nung (Durchreiche).

sms-12.indb   24sms-12.indb   24 23.10.2009   9:50:3523.10.2009   9:50:35



25

Wolfgang Haider-Berky

Empfehlung von Dr. Krenn vom Naturhistorischen Museum in Wien wurden Versuchs-

grabungen durchgeführt, die eine eventuelle Verwendung in vorgeschichtlicher Zeit er-

bringen sollten. Diese Grabungen hatten einen eher bescheidenen Erfolg. Gefunden wur-

den das Grab von Vikar Kneisl in 150 cm Tiefe, mittelalterliche Scherben, ein Gefäß und 

zwei Kerzenleuchter aus der Zeit um 1500, und ein Wiener Pfennig aus 127018.

Interessant ist, dass diese erste (Pfarr-)Kirche von Pitten als Patrozinium die Hei-

ligen Peter und Paul hatte19. Die erste urkundliche Nennung wäre demnach jene Passage 

in der Schenkung, die Rapoto von Pitten an das Spital am Semmering im Jahr 1160 stif-

tete20.

Der romanische Annex außerhalb der Höhle:

Das Gelände unterhalb des Höhleneinganges fällt heute bis zu zwei Meter tief ab. 

Die gstättenartige Fläche zwischen Höhle, Fels und Turm/Chorbereich der Pfarrkirche 

wird im Westen durch eine hohe Mauer abgestützt. Diese „obere Terrasse“ war der Stand-

ort des romanischen Anbaues an die Höhle und der spätgotischen Pfarrkirche. 

Die Höhlenkirche hatte vor dem Höhleneingang einen kleinen, 395 cm langen 

Anbau. Von der 90 cm starken Nordmauer ist im Felsen nur noch das Widerlager für 

das Quadermauerwerk zu sehen (Bild 14). Es ist als gesichert anzunehmen, dass auch 

die anderen, beim Bau der spätgotischen Kirche abgebrochenen West- und Südmauer 

18 1100 Jahre Pitten, MG Pitten, 1969, 110 und Anm. 29 und 30.
19 Georg Ludwig Oettl, CR und Margarete Titze: Die Bergkirche zum Hl. Georg zu Pitten. 1982, 7 und Anm. 5.
20 Joseph (von) Zahn: Steiermärkisches Urkundenbuch (StUB) I, 406, 394; Wolfgang Haider-Berky: Geschichte 

und Baugeschichte der Filialkirche St. Peter in Dunkelstein, Stadtgemeinde Ternitz, Niederösterreich. In: Un-

sere Heimat (UH) 78, 2007, 109–111.

Bild 14: Widerlager für den Anbau außerhalb des Portals.

sms-12.indb   25sms-12.indb   25 23.10.2009   9:50:3523.10.2009   9:50:35



26

Die Höhlenkirche im Burgberg von Pitten, Niederösterreich

diese typisch romanische Mauerstärke (90 cm) hatten. Aus dem Niveau der Nordmauer 

kann auf das Gehniveau des romanischen Anbaues geschlossen werden, und dieses war 

mit dem beim Höhleneingang gleich.Das Quadermauerwerk dieses Anbaues wurde für 

die Errichtung des gotischen Baues verwendet. In den Mauern des noch erhaltenen 

gotischen Turmes und in einem Stützpfeiler der Wehrmauer sind einige Spolien zu se-

hen.

Die Wandmalereien

Der Bestand: 

Große Teile der Höhle wurden im späten Hochmittelalter mit Wandmalereien 

versehen. Heute ist nur noch ein verschwindend kleiner Teil zu sehen, bzw. überhaupt 

erkennbar. Es bleibt zu befürchten, dass in Folge der geänderten Luft feuchtigkeit diese 

spärlichen Reste auch bald verschwinden werden. 

Elga Lanc hat in ihrem monumentalen Werk „Die mittelalterlichen Wandmalereien 

in Wien und Niederösterreich“21 die Wandmalereien in der Höhle beschrieben:

Der rezente Bestand befi ndet sich links vom Altar und im Bereich der Apsis. An der 

linken Seite sieht man die noch relativ gut erhaltene „Geburt Christi“, und links davon ein 

Fragment einer thronenden oder liegenden Figur.

Die Malereien sind ohne Rahmung dargestellt. Die „Geburt Christi“ ist an romanisch-

byzantinisch beeinfl ussten Werken orientiert. Maria liegt in der Mitte zwischen Joseph und 

der Krippe auf der Kline. Die von dem Kind abgewendete Haltung Mariae mit dem auf den 

Arm gestützten Kopf ist die der erschöpft en Wöchnerin. Rechts über ihr das Christuskind 

in einer schräg gestellten, aber völlig unregelmäßigen Krippe; dahinter die Köpfe von Ochs 

und Esel. Links von Maria sitzt mit überkreuzten Beinen Joseph, von dessen aufgestütztem 

Kopf der Hut in den Nacken gerutscht ist, wodurch er schlafend und an der Geburt unbe-

teiligt wiedergegeben ist. Links von Joseph eine auf einem bettähnlichen Sitz (Th ron?) halb 

aufgerichtete Gestalt, von der nur einzelne Kontur- und Faltenlinien sowie der ebenfalls auf-

gestützte Arm erkennbar sind. Als Th ema vor der Geburtsszene kommt dafür der Traum 

Josephs in Frage, in dem ein Engel ihn von seinen Zweifeln befreit. 

Die streng frontal wiedergegebene bärtige nimbierte Büste eines nicht identifi zierbaren 

Heiligen bzw. Propheten (?) wird unten von einem mit ausgebreiteten Armen gehaltenen 

(leeren) Spruchband abgeschlossen.(Bild 15)

In der Darstellung sowohl der Figuren wie der Krippe spielt die in volkstümlicher Art 

mit dicken groben Pinselstrichen stilisiert vereinfachte Konturenzeichnung die Hauptrolle. 

Nach den in Maria und der Büste erhaltenen Resten zu schließen, ist die Farbe fl ächig kolo-

rierend aufgetragen.

Es handelt sich um retardierende Malereien, die auf ikonographische Typen des 12. 

und 13. Jahrhunderts zurückgreifen, wegen der lockeren Aneinanderreihung der Formen 

sind sie jedoch nach 1300 anzusetzen.

Die Wandmalerei der „Geburt-Christi-Szene“ von Pitten ist die viert älteste dieser 

Art in Österreich (Bild 16). Die ältesteund bekannteste fi ndet man in der Johanneskapelle 

von Pürgg in der Obersteiermark (um 1170); weiters in der Pfarrkirche von Maria Pfarr 

21 Elga Lanc: Die mittelalterlichen Wandmalereien in Wien und Niederösterreich. (Corpus der mittelalterlichen 

Wandmalereien Österreichs I), Wien, 1983, 220–221.

sms-12.indb   26sms-12.indb   26 23.10.2009   9:50:3623.10.2009   9:50:36



27

Wolfgang Haider-Berky

im Lungau (Salzburg) (um 1230);im Karner von Pisweg bei Gurk (Kärnten) (um 1270/80). 

Einzigartig in Pitten ist jedoch, dass nur hier dieses Motiv mit italo-byzantinischen Wur-

zeln in einer Naturhöhle gemalt wurde, und somit sich ein direkter Bezug zum Geschehen 

in der Geburtshöhle in Bethlehem herstellen lässt.

Bei Elga Lanc sind nicht alle Wandmalereien beschrieben; es gibt noch einige wei-

tere, teils jedoch sehr fragmentierte Figuren. Im Sockelbereich rund 150 cm über dem 

Gehniveau sind vier weitere nimbierte Köpfen zu sehen (Bild 17). Es handelt sich dabei 

um Apostel oder Propheten, die gleich einem eigenen Register, jedoch auf die natürli-

chen Gegebenheiten (Fels) Rücksicht nehmend, angeordnet sind. Dazu kommt noch eine 

„thronende, nimbierte Figur“, höchstwahrscheinlich „Maria mit dem Kind“ rechts ober-

halb der Krippe, schon im Deckenbereich der Apsis (Bild 18). Diese Darstellung ist um 

45 Grad zur Krippe verdreht. Gut zu erkennen ist bei dieser Figur ein bis auf die Schul-

tern reichendes Kopft uch. Die Parallelfalten (Röhrenfalten) des Mantels reichen bis zum 

Boden. Die beiden Lehnen und deren Endstücke des Th rones treten wulstartig hervor. 

Das Kind der Madonna sitzt am rechten Knie und wird von der rechten Hand Marias 

gehalten.

Links von der Geburtsszene ist eine „sitzende“ (?) Figur zu erkennen. Es dürft e sich 

mit hoher Wahrscheinlichkeit um Maria handeln, und dargestellt ist die „Verkündigung“; 

der ursprünglich links davon stehende Engel fehlt jedoch heute völlig (Bild 19). Eine wei-

tere Interpretationsmöglichkeit wäre eine Darstellung der „Badeszene“ mit den beiden 

Ammen (Zelomi und Salome) gemäß dem apokryphen Protoevangelium des Jakobus.

In der kleinen Apsis befi ndet sich an der Südwand die am besten erhaltene Büste 

eines Heiligen oder Propheten. Hier ist die Farbe noch teilweise fl ächig erhalten. Auf dem 

Spruchband sind leider keine Buchstaben mehr zu erkennen.

Bild 15: Die „Geburt-Christi“ Darstellung.

sms-12.indb   27sms-12.indb   27 23.10.2009   9:50:3623.10.2009   9:50:36



28

Die Höhlenkirche im Burgberg von Pitten, Niederösterreich

Bild 16: Die „Geburt Christi“: Maria auf der Kline, dahinter das Jesuskind, von Ochs und Esel in der Krippe be-

trachtet.

Bild 17: Einer von mehreren nimbierten Köpfen eines Propheten oder Heiligen.

sms-12.indb   28sms-12.indb   28 23.10.2009   9:50:3623.10.2009   9:50:36



29

Wolfgang Haider-Berky

Die meisten Höhlenkirchen, insbesondere im Mittelmeerraum, sind mit Wandma-

lereien geschmückt. Die Bildprogramme entsprechen dem Kunstverständnis des „byzan-

tinischen“ Raumes, also „Ostrom“ und somit dem östlichen Christentum (Orthodoxie), 

und sind vor allem mit Motiven ikonenhaft en Charakters geschmückt. Durch entspre-

chende Rahmungen sind diese voneinander abgesetzt. Hauptsächlich dargestellt sind 

Christus, Maria, Erzengel und Heilige. Es fehlt meist ein narratives Programm. Ausgemalt 

wurden fast ausschließlich die Apsis mit dem Bema und der Presbyteriumsbereich. 

Es ist wirklich verblüff end, wie stark und wie spät dieser frühchristliche und „italo-

byzantinische“ Einfl uss in der architektonischen Ausgestaltung der Höhlenkirche (Bema) 

und in den Wandmalereien in Pitten ihren Niederschlag gefunden haben. Die Pittener 

Höhlenkirche und seine Wandmalereien stehen demnach kunstgeschichtlich im Ostal-

pengebiet völlig einzigartig da.

Bild 18: Rechts von der Geburtsszene 

eine thronende Figur (Madonna mit 

Kind?).

sms-12.indb   29sms-12.indb   29 23.10.2009   9:50:3623.10.2009   9:50:36



30

Die Höhlenkirche im Burgberg von Pitten, Niederösterreich

Jamska cerkev v grajskem hribu v Pittnu, Spodnja Avstrija

Wolfgang Haider-Berky

Grajski hrib v Pittnu in njegova okolica sta poznana po svojih arheoloških najdiščih 

iz skoraj vseh obdobij od prazgodovine dalje. Pred nekaj leti so odkrili tudi poznoantično 

višinsko naselbino, ki pa je še niso raziskali. Današnja farna cerkev sv. Jurija, ki stoji sredi 

pobočja grajskega hriba, je poznobaročna zgradba. Vzhodno od nje se nahaja votlina, ki 

so jo v visokem srednjem veku uporabljali kot apsido in deloma tudi kot prostor za verni-

ke prve farne cerkve v Pittnu, ki jo pisni viri prvič omenjajo leta 1094. V poznem srednjem 

veku so vzporedno z jamsko cerkvijo zgradili poznogotsko cerkev, ki je upodobljena tudi 

na Vischerjevem bakrorezu iz 1672.

Že dolgo so domnevali, da so jamo uporabljali tudi v prazgodovini. Grobišča iz 

bronaste dobe, latena in karolinškega obdobja ležijo na nasprotnem robu doline v smeri 

pogleda iz jame. Nedavna gradbena dela pri utrjevanju skalnatega pobočja so v pobočnem 

grušču razkrila nove in pomembne najdbe, ki pričajo o uporabi jame. Pod njo je ležala 

lončenina iz halštatskega obdobja in poznoantični novci, ki lahko izvirajo samo iz jame. 

Temu lahko prištejemo še posodico iz posrebrenega brona, ki je trenutno ni mogoče da-

tirati. Z vsem tem se jama kaže za kraj religioznih obredov skozi tri tisočletja. Mogoče je, 

da je bil v rimski dobi v njej mitrej.

Bild 19: Links von der Geburtsszene: wahrscheinlich eine Verkündigungsszene.

sms-12.indb   30sms-12.indb   30 23.10.2009   9:50:3623.10.2009   9:50:36



S
T

U
D

I
A

 
M

Y
T

H
O

L
O

G
I

C
A

 
S

L
A

V
I

C
A

 
X

I
I

 
-

 
2

0
0

9
,

 
3

1
 

-
 

5
4

31

Zgodnjesrednjeveški obredni prostor na 

najdišču Spodnje Škovce

Alja Žorž

Th e study represented in this contribution has been devoted to the remains of an Early 

Medieval sacral place discovered in last year excavations at the site of Spodnje Škovce. Se-

veral structures, such as double burial, a hearth with uncommon inventory, a small pit with 

clay daub and animal bones, and a shallow pit with schist stones, have shown ritual charac-

teristics. With the use of interdisciplinary and integral approach to the inventory of the pits 

and their location, we have been able to improve our knowledge of Slav burial practices, as 

well as of their organization and ideological system.

1. Uvod

Na območju, kjer se ljubljanska kotlina zoži v dolino reke Save, natančneje na zaho-

dnem robu vasi Dolsko, je bilo v letu 2007 s predhodnimi arheološkimi terenskimi pre-

gledi odkrito novo najdišče, ki smo ga po ledinskem imenu označili kot Spodnje Škovce 

Slika 1. Tloris najdišča Spodnje Škovce v topografskem načrtu.

Figure1. Site ground plan with the cadaster section. (K. Nagode)

sms-12.indb   31sms-12.indb   31 23.10.2009   9:50:3723.10.2009   9:50:37



32

Zgodnjesrednjeveški obredni prostor na najdišču Spodnje Škovce

(slika 1). Z zaščitnimi arheološkimi izkopavanji, ki so potekala v letu 2008, smo na obmo-

čju velikem 11.000 m2, odkrili bogate arheološke ostaline. Uvrstimo jih lahko v obdobje 

neolitika, eneolitika, bronaste dobe in zgodnjega srednjega veka. 

Predmet tega prispevka so zgodnjesrednjeveške ostaline. Prvoten cilj je bil ugotoviti 

pomen posameznega zgodnjesrednjeveškega sestava na mikro ravni, nato pa sem slušala 

preveriti, kako so ti sestavi povezani na makro ravni in ali obstaja možnost, da jih pove-

žemo v celoto. V smislu delovne hipoteze sem predpostavila, da bi časovno umeščene 

zgodnjesrednjeveške jame lahko tvorile del neke večje celote, ki ni naselbinske narave. 

To celoto lahko, na osnovi vsebine in lege jam, označimo za obredno, morda povezano s 

posebnimi obredi, smrtjo, ali celo z grobiščem. Podatke, pridobljene z zaščitnimi izkopa-

vanji, sem obravnavala s celostnim pristopom.

2. Opis najdišča

Najdišče leži na aluvialni ravnici reke Save. Geološko podlago zemljišča na vzho-

dnem delu najdišča (t.i. sektor 1 in 2) na nekaterih delih tvorijo prodnati rečni nanosi, 

ki po terenu valovijo in ustvarjajo poglobitve, zapolnjene z bolj ali manj peščenimi geo-

loškimi plastmi. Na delih, kjer se nanosi dvignejo, prod prekriva meljasto glinena plast, 

neke vrste geološka tla, v katera so bile vkopane neolitske in zgodnjesrednjeveške jame. 

Dva neolitska objekta s pripadajočimi jamami in z izjemno bogato arheološko vsebino 

predstavljata del manjše neolitske naselbine, ki se je razprostirala ob starem rečnem bre-

gu. V skupino arheološko najmlajših ostalin, v najdiščno fazo 5, lahko uvrstimo vsaj štiri 

zgodnjesrednjeveške jame. Nekatere je za zdaj nemogoče pripisati določenemu obdobju. 

Zgodnjesrednjeveške in neolitske ostaline, kot so jame, stojke in najdbeni zbiri, stratigraf-

sko ležijo na oz. so vkopani v isto geološko plast. Prav tako se vse nahajajo na severovzho-

dnem delu izkopnega polja, včasih ena tik zraven druge ali pa ena drugo celo sekajo (slika 

2). Kljub temu smo na podlagi arheoloških najdb v polnilu in z radiometrično metodo C14 

večino pripisali obdobju mlajše kamene dobe ali zgodnjega srednjega veka. Druge smo 

uvrstili v fazo nedoločljivo.

V zahodnem delu sektorja 1 smo na dnu sekundarne rečne struge odkrili naplavlje-

ne najdbe, ki jih lahko pripišemo bronastodobni naselbini. Po lastnostih in koncentraciji 

najdb domnevamo, da se ostaline naselbine verjetno nahajajo v neposredni bližini seve-

rovzhodno od rečne struge. Zahodni del (t.i. sektorja 3 in 4) najdišča so prekrivale plasti 

peščenih rečnih nanosov in poplavne ravnice, v katere so bile vkopane jame in odloženi 

predmeti. Po rezultatih radiometričnih  C14 datacij jih lahko pripišemo raznolikim dejav-

nostim, ki so se odvijale v času bakrene dobe. 

3. Teoretski okvir

Pri preučevanju gradiva z najdišča Spodnjih Škovc sem se skušala izogniti neposre-

dnemu sklepanju. To nas večkrat lahko vodi k prehitremu logičnemu povezovanju. Med-

znanstveni pristop mi je omogočil vpogled v celotno kulturno biografi jo posameznega 

predmeta. Po podatkih o času in prostoru, v katerem je predmet nastal, njegovih značil-

nostih, uporabi in prenehanju delovanja lahko sestavimo neke vrste popis življenja posa-

meznega predmeta, kontekst, ki nam služi kot osnova za nadaljnje raziskovanje odnosov 

med ljudmi in predmeti, ki vplivajo na njihov pomen. Med najpomembnejše predstavnike 

sms-12.indb   32sms-12.indb   32 23.10.2009   9:50:3723.10.2009   9:50:37



33

Alja Žorž

zaznavanja predmetov kot živih organizmov in prepoznavanja njihovih kulturnih biogra-

fi j spadata Kopytoff  (1986) in Knappett (2005).

Predmete, ki so bili odkriti v zgodnjesrednjeveških jamah, lahko razlagamo kot pre-

našalce znanj in podatkov. S pomočjo simbolnega pristopa in v kontekstu jih lahko razu-

memo kot del procesa sporočanja, v nekem smislu tudi kot del simbolnega jezika, obenem 

pa so tudi nosilci uporabnega pomena. V širšem kontekstu predstavljajo pomemben del 

komunikacijskega sistema in drugih družbenih dejanj ter so obenem proizvod družbe 

(Shanks, Tilley 1992, 148). Če poenostavimo, tudi predmeti, ki se sami po sebi zdijo le 

uporabni, so del zapletenega družbenega sistema in so v smislu nebesednega nosilci neke 

sporočilne vrednosti. Pogosto se zgodi, da le-te zaradi subjektivnega pogleda skozi oči 

moderne družbe nismo zmožni prepoznati. Simbolni pristop temelji na ideji, da človek 

vsa dejanja izraža s pomočjo simbolov, ki so del simbolnega jezika (Štular, Lozić 2007, 

71).

Sestave in predmete sem preučila tudi z zornega kota fenomenoloških študij, ki 

poudarjajo, da celoten svet doživljamo skozi izkustva (Tilley 2004, 3). Spoznavamo ga 

s pomočjo jezika, tvarne kulture, kulturne norme in vrednote. V takšnem procesu jezik 

Slika 2. Interpretativni načrt zgodnjesrednjeveških obrednih sestavov in okolice: 1. grob, 1. 2. ognjišče s pražnico, 3. 

Jama s skrilavci in lepom, 4. Jamica z rebrom, 5. Kužno znamenje.

Figure 2. Interpretative plan of Early Medieval ritual and surrounding structures: 1. A grave-pit with double burial. 

2. A heart with fragments of ceramic roasting platter. 3. A shallow pit with schist stones and clay daub. 4. A deep 

small pit with animal bones and clay daub. 5. A plague sign. (K. Nagode)

sms-12.indb   33sms-12.indb   33 23.10.2009   9:50:3723.10.2009   9:50:37



34

Zgodnjesrednjeveški obredni prostor na najdišču Spodnje Škovce

predstavlja podaljšek telesa, telo pa postane orodje s katerim zaznavamo in spreminja-

mo svet (Tilley 2004, 3). V tolikšni meri kot mi vplivamo na predmet (npr.: pri izdelavi, 

uporabi) tudi predmet vpliva na nas. O povratnem učinku predmeta na ljudi in dejanja 

razpravlja Olsen (2002, 194), podobno pa razmišljajo Tilley (2004), s fenomenološkega 

vidika, ter Gell (2006) in Štular (2005, 88). Takšni koncepti se izkažejo za uporabne tudi 

pri preučevanju predmetov v kontekstu obredov (Žorž 2007a, 14-15). 

Vsakršno gradivo skušamo ovrednotiti tudi s pomočjo različnih primerjav. Takšno 

delovanje je del človeške nravi in je povsem pričakovano. Primerjave iščemo v vsakda-

njiku, etnološkem gradivu, v starejših obdobjih. V procesu raziskave se pogosto izkaže 

priročno, če se v določenem obdobju srečujemo z gradivom iz različnih arheoloških dob. 

Večkrat se mi je ideja porodila ob primerjavi podobnosti in raznolikosti, sporočilnosti in 

uporabnosti posameznih predmetov iz različnih obdobij. Vendar moramo pri takšnih pri-

merjavah vseeno ostati kritični. Temelj naših idej lahko hitro postanejo napačne predpo-

stavke in neposredno sklepanje, ki vodijo v nevarnost krožnega dokazovanja. Problema-

tično je tudi subjektivno zaznavanje. Na stvari vedno gledamo z osebnega zornega kota, 

širše gledano z očmi moderne družbe. Vir podatkov, iz katerega črpamo, je zelo omejen. 

Skoraj vedno se soočamo z arheološkimi ostanki, ki so le del celote, drobci konteksta, ki 

ga težko prepoznamo in razumemo, in ne s prvotnimi elementi prostora ter predmeti. 

Kot drugo opazujemo sliko, ki nam jo podajajo ustvarjalci, člani tedanje (in ne moderne) 

družbe. Kar vidimo, ni vedno tisto, kar v resnici je, oziroma kot pravita Shanks in Tilley 

(1992, 154), predmeti ne odražajo vedno tistega, kar vidimo. Tak primer so zgodovinski 

epi, ki vsebino prilagajajo pomenu ter jo tako poveličujejo. Pri procesu ustvarjanju pred-

metov in simbolov v večini primerov glavnega pogoja ne predstavlja natančnost, temveč 

pomen. Na nek način smo postavljeni pred popačeno sliko. Pomembno je le, da to lastnost 

prepoznamo.

Kontekst, ki nam je na voljo, kljub vsemu v procesu raziskave igra najpomembnejšo 

vlogo. Poleg tega predstavlja časovni in prostorski okvir. Predmet ima lahko drugačen po-

men v drugem prostoru in času in je odvisen od družbenih struktur in naravnega okolja, 

v katerem je bil ustvarjen (Hodder 1982). Izjema so recimo univerzalni simboli, katerih 

pomen je brezčasen in brezprostoren (Žorž 2007a, 115–118, 2009, 45–51). Le s pomočjo 

konteksta lahko dejanja ter njihove proizvode, torej predmete in sestave, obravnavamo 

celostno. Prav tako nam kontekst v smislu simbolnega pristopa omogoča razumevanje 

nebesednega, simbolnega jezika in branje simbolnih zapisov. 

Kontekst predstavlja vmesne postaje pri preučevanju elementov na več ravneh, od 

(grobne) jame prek grobišča do pokrajine. Celosten pristop, na katerem temeljijo najno-

vejše študije, ki ga je razvil Chapmann, sta predstavila Štular in Lozić (2007, 74) ter Štular 

(2007, 26), sama pa sem ga uporabila že pri preučevanju neolitskih grobiščnih kontekstov 

na iberskem polotoku: od okrasa prek idola, grobnice do ritualne krajine (Žorž 2007a, 

2009).

Na način preučevanja posameznih prvin na mikro in makro ravneh lahko posku-

šamo razložiti pomen mozaika, katerega del so te prvine. Proces nastajanja mozaika ozi-

roma zapisa namreč poteka v obratni smeri, od celote k delu(om). Najprej si zamislimo 

celoto, nato dejanja, nazadnje orodja. Arheološki zapis torej predstavlja zadnji del procesa, 

rezultat arheološke raziskave, proces sklepanja pa običajno poteka od dela(ov) k celoti.

Pri preučevanju kontekstov na tak način je potrebno opozoriti še na en dejavnik. Ves 

čas procesa raziskave moramo biti pozorni na različne kombinacije okrasov, predmetov 

sms-12.indb   34sms-12.indb   34 23.10.2009   9:50:3723.10.2009   9:50:37



35

Alja Žorž

Izkopno polje smo razširili v vse smeri okrog grobne jame, vendar drugih grobov nismo 

odkrili. Vkop je bil zasut s temno sivkasto rjavim ilovnatim meljem, ki je vseboval le 1% 

drobcev oglja. Drugih grobih sestavin polnilo ni vsebovalo. V zasutju grobne jame so bili 

vidni sledovi kasnejših živalskih vplivov, kot so živalski rovi.

Ob odstranjevanju polnila smo našli ostanke dveh slabo ohranjenih okostij. V juž-

nem delu grobne jame smo odkrili dele lobanje, ob katerih so ležali celi in odlomki obra-

bljenih zob, v severnem delu pa slabo ohranjen spodnji del okostja (od medenice navzdol). 

Deli lobanje so zaradi kisle prsti ob odstranitvi razpadli. Okostje pripada odrasli osebi sta-

ri od 20–25 let, verjetno ženskega spola (Tomazzo-Ravnik 2008). V jugovzhodnem delu 

Slika 3. Digitalizirana risba groba. Izris: R. Klasinc, K. Na-

gode.

Figure 3. Digitalized illustration of the grave-pit. (R. Klasinc, 

K. Nagode)

in ne nazadnje tudi dejanj. Iz različnih 

kombinacij namreč lahko izluščimo 

različne podatke, ki nam pripomorejo 

na poti do razlag najrazličnejših celot.

4. Opis jam in najdbenih zbi-
rov

Na najdišču spodnje Škovce smo 

na podlagi dosedanjih raziskav gradi-

va prepoznali štiri zgodnjesrednjeve-

ške obredne sestave: grobno jamo z 

dvojnim pokopom, jamo z odlomki 

zgodnjesrednjeveške lončenine, skri-

lavci in hišnim lepom, globoko jamico 

z rebrom in lepom ter jamo s pražnico. 

Tudi nekatere jame in stojke, ki smo 

jih uvrstili v najdiščno fazo nedoločji-

vo, zelo verjetno pripadajo obdobju iz 

časa, ko so to območje poseljevali Slo-

vani, vendar jih na osnovi stratigrafi je 

ter pomanjkanja najdb in radiokar-

bonskih analiz, ni bilo mogoče z goto-

vostjo umestiti v čas. 

Dvojni okostni grob

V severovzhodnem delu izko-

pavalnega območja smo odkrili plitvo 

grobno jamo pravokotne oblike z ma-

lenkost zaobljenimi vogali, velikosti 

2, 16 x 0,70 m. Jama je bila vkopana 

v rumeno rjavo plast meljaste ilovice, 

ki na tem delu sektorja 1 predstavlja 

geološko osnovo. Vkop je v globino 

meril 15 cm, dno jame pa smo odkrili 

na globini 75 cm od sedanje površine. 

sms-12.indb   35sms-12.indb   35 23.10.2009   9:50:3723.10.2009   9:50:37



36

Zgodnjesrednjeveški obredni prostor na najdišču Spodnje Škovce

grobne jame so ležali manjši še neobrabljeni deli zob (zobne krone), ki pripadajo otroku 

starosti približno 4 leta (Tomazzo-Ravnik 2008) (slika 3). Kosti in zobje kažejo močan 

vpliv kisle prsti, ki je poškodovala tudi druge arheološke ostaline na najdišču. Okostji sta 

bili z glavo usmerjeni proti jugovzhodu. 

Najdbe

V jugozahodnem delu grobne jame smo odkrili odlomke večjega lonca, pod njimi 

kose zoglenelega lesa, ob njih pa stekleno ogrlico. Ob spodnjem delu nog okostja smo 

odkrili manjši lonček ter neenakomerno razporejene manjše kose oglja. Med najdbe sem 

uvrstila tudi štiri lomljence, manjši prodnik in kos kamene strele, kakršnih v okolici ni-

smo zasledili. Vsi, razen kamene strele, ki smo jo našli ob mokrem sejanju, so ležali na dnu 

vkopa. Vkop jame ni presekal prodnatih rečnih nanosov pod geološko osnovo. Zgornje 

plasti takšnih kamnov niso vsebovale, prav tako je geološka osnova, v katero je bila vkopa-

na grobna jama, brez grobih sestavin. Na osnovi teh podatkov sklepam, da obstaja velika 

verjetnost, da ti kamni niso del običajnega zasutja, temveč so bili v grob pridani namerno. 

Trije lomljenci, velikosti od 3 do 5 cm, so bili položeni vzdolž levega boka odrasle osebe. 

Tik ob manjšem lončku, je ležal lomljenec v velikosti 8 x 13 cm. Manjši prodnik, velikosti 

3 cm, smo odkrili ob vzhodnem robu grobne jame.

Večji in manjši odlomki lončenine pripadajo loncu z izvihanim ustjem in ravnim 

dnom, izdelanim na počasnem lončarskem vretenu, ki se ni ohranil v celoti (slika 4). Mor-

da smo posamezne kose spregledali ob strojnem odstranjevanju zgornjih plasti. Odlomki 

so bili brez vidnega reda položeni ob rob in na dno grobne jame. Lonec ima največji pre-

mer 18 cm, višino 20 cm, debelina stene pa meri 8 cm. Zunanja površina lonca je lisasta, 

črne, sive in rdečkastorjave barve. Notranjost je črne barve. Keramika je groba in luknji-

časta. Kot pustilo je bil pridan fi nozrnat pesek. Na notranji strani lonca so vidni sledovi 

prežganih organskih ostankov, verjetno hrane (slika 4). 

Zunanja stran večjega lonca je okrašena z večkratno valovnico, v treh pasovih po tri 

ali pet nizkih valovnic, izdelanih z večzobim glavnikom. Lonec je bil z valovnico, tik pod 

ustjem, okrašen tudi v notranjosti. Okras na notranjih stenah ni v ohranjen v celoti. Odtis 

lončarskega kolesa na dnu posode ni viden. 

Manjši kosi zoglenelega lesa, ki so ležali na površini 20 x 10 cm, pod enim od od-

lomkov večjega lonca, so skupaj tvorili pravokotno obliko. Morda predstavljajo dele lesene 

deščice. 

Enostavno oblikovan črno žgan lonček z rahlo izvihanim ustjem je bil najden v 

prevrnjeni legi. Zunanja površina lončka je fi na, barva prehaja od rdečkasto rjave do črne. 

Notranja površina je luknjičasta. Vidni so zogleneli organski vključki, kot pustilo pa je bil 

primešan grobozrnat pesek. Lonček ima največji premer 5,2 cm, višino 7,6 cm, debelina 

sten pa meri 4 cm. (slika 4). Na dnu je viden okrogel odtis lončarskega kolesa. 

Ob zobeh mlajše osebe smo odkrili ogrlico iz triinštiridesetih steklenih jagod (sli-

ka 5, tabela 1). Ohranjenih je petindvajset okroglih sploščenih svetlomodrih jagod iz 

neprosojnega stekla (širina = 4 – 4,5 mm), dvanajst okroglih sploščenih temnomodrih 

jagod iz neprosojnega stekla(širina = 3,5 – 6 mm), ena okrogla sploščena jagoda z zlato 

folijo in stekleno prevleko iz prosojnega stekla (širina = 5 mm), ena svetlozelena okro-

gla sploščena jagoda iz neprosojnega stekla (širina = 4,5 mm), ena temnozelena, sko-

raj črna, okrogla sploščena jagoda iz neprosojnega stekla (širina = 4mm), ena okrogla 

sms-12.indb   36sms-12.indb   36 23.10.2009   9:50:3723.10.2009   9:50:37



37

Alja Žorž

bikonična jagoda iz temnomodrega prosojnega stekla (širina = 5mm) in dve večkratni 

jagodi, ena s srebrno (širina = 4 mm), druga z zlato folijo (širina = 5 mm), s stekleno 

prevleko (slika 5). 

Na podlagi vzorca oglja (dela domnevne deščice; slika 3) smo pridobili C14 datacijo 

1182 ± 29 BP (772-899 cal AD; 2 Sigma). 

Jama s pražnico

Približno 37 m južneje od groba, neposredno na osi groba, smo odkrili jamo okro-

glega tlorisa, katerega premer je 64 cm. Stene vkopa so strme, v geološko podlago sega do 

globine 30 cm. Vkop je bil zapolnjen z ilovnatim meljem. 

Med sledove kurjenja uvrščamo večje kose oglja, ki predstavljajo kar 10% polnila, 

ter večjo količino ožgane gline rdečkaste barve, ki je bila v obliki obroča razporejena na 

dnu jame (slika 6). 

V zgornjem delu polnila smo naleteli na zlomljeno puščično ost (slika 7, 8) in drob-

ce ožganih kosti. Pod njo smo odkrili večje odlomke glinenega pladnja, ki ga Pleterski 

(2008) imenuje pražnica (uporablja se tudi izraz pražilnik; Knifi c, Bitenc 2001, 85) (slika 

8). Kosi pražnice so bili neenakomerno razporejeni in obrnjeni v različne smeri. Nekateri 

so ležali ob robu vkopa, pravokotno na dno. Med odlomki pražnice je bil najden del manj-

šega lonca, pod pražnico pa črno žgan lonček. V vzhodnem delu vkopa smo naleteli na 

večje lomljence (velikosti do 15 cm) in vsaj dva manjša prodnika (slika 9).

Slika 4. 1 – večji lonec z valovnico. 2 – manjši neokrašen lonček. Glina. Risba: N. Grum. M = 1:2.

Figure 4. 1 – a large vessel with sinuous lines. 2 – a small non-ornamented vessel. (N. Grum) M = 1 : 2.

sms-12.indb   37sms-12.indb   37 23.10.2009   9:50:3823.10.2009   9:50:38



38

Zgodnjesrednjeveški obredni prostor na najdišču Spodnje Škovce

Železna ost dolžine 8,2 cm je močno korodirana. Tulast nastavek je okroglega pre-

seka (r= 1 cm). Robovi odlomljene konice so močno zaobljeni, zato o prvotni obliki težko 

govorimo. Presek je ovalne oblike, največja širina 2 cm. Najverjetneje gre za puščično ost 

s krilci. 

Pražnica je bila močno poškodovana. Nekateri kosi so bili le deloma prelomljeni, 

kar kaže, da pladenj ni bil žgan. Površina je svetlo rjave barve. Kot pustilo je bil v manjših 

količinah pridan kremenčev in apnenčev pesek večjih velikosti. Na zunanji in notranji 

strani so vidni sledovi ognja, ki se kažejo kot manjše lise sive in črne barve. Predvsem na 

zunanji površini so vidni odtisi organskih ostankov, verjetno slame. Površina pladnja je 

gladka. Natančna dolžina pražnice ni poznana, saj posameznih kosov zaradi slabe ohra-

njenosti ni bilo mogoče sestaviti v celoto. S pomočjo poskusa rekonstrukcije smo ugotovi-

li, da je bila pražnica manjše velikosti, širine do 40 cm, v dolžino pa je merila vsaj 60 cm. 

Debelina kosov meri povprečno 2,3 cm.

Dva večja odlomka lončenine sta tvorila neokrašen, slabo izdelan lonec z ravnim 

dnom (slika 9). Lonec ima največji premer 20,3 cm in največjo višino 16 cm, vendar zgor-

nji del lonca ni v celoti ohranjen. Povprečna debelina sten znaša 1 cm. Zunanja stran je 

Slika 5. Raznobarvne steklene jagode (2. pol. 8. stol. n. št.). Od zgoraj navzdol: večkratni jagodi in bikonična, okrogle 

sploščene jagode. Foto: A. Žorž.

Figure 5. Varicolored glass pearls (2nd half of the 8th century A.D.) . From above downwards: multiple pearls and 

biconical, fl at cylindrical pearls. (A. Žorž)

Oblika Najv. prem. Širina Okrogle sploščene Bikonične Dvojne

Svetlomodra 4–4,5 2–3,5 25

Temnomodra 3,5–6 2–4 12

Svetlozelena 4,5 3 1

Temnozelena 4 3 1

Modra prosojna 5 3 1

Z zlato folijo 5 5 4 7 1 1

S srebrno folijo 4,5 6,5 1

Tabela 1. Oblika, barva in velikost steklenih jagod iz groba 1.

Table 1. Th e shape, colour and size of glass pearls. (A.Žorž)

sms-12.indb   38sms-12.indb   38 23.10.2009   9:50:3823.10.2009   9:50:38



39

Alja Žorž

Slika 6. Različni nivoji 

ob odstranjevanju poln-

ila vkopanega ognjišča. 

Foto: M. Lukič

Figure 6. Various levels 

aft er removing the fi ll-

ing of the dug in hearth. 

(M. Lukić)

sms-12.indb   39sms-12.indb   39 23.10.2009   9:50:3923.10.2009   9:50:39



40

Zgodnjesrednjeveški obredni prostor na najdišču Spodnje Škovce

svetlo rjave barve, notranja površina pa je lisasta, svetlo rjave, sive in črne barve. Na no-

tranji strani so vidni prežgani organski ostanki. Površina lonca je groba in luknjičasta. Kot 

pustilo je bil pridan fi nozrnat kremenčev pesek. 

Deloma ohranjen, manjši grobo izdelan lonček, dno in del ostenja (slika 9) ima 

največja višino 4,7 cm, največji premer dna 8,3 cm, debelina sten pa meri 0,9 cm. Zunanja 

in notranja površina je luknjičasta, barva od rdečkasto rjave do črne. Na dnu, ki je rahlo 

vbočeno, je viden okrogel odtis lončarskega kolesa.. 

Iz vzorca oglja iz polnila jame smo pridobili C14 datacijo 1234 ± 29 BP (759-879 cal 

AD; 2 Sigma).

Jama z rebrom in lepom
Vzhodno od osi, ki povezuje grob in jamo s pražnico je bila v jalovo plast in pro-

dnat rečni nanos vkopana manjša jamica okroglega tlorisa s strmimi stenami (slika 10). 

Premer vkopa je 32 cm, globina pa 34 cm. Četrtino polnila vkopa predstavlja ilovnat melj 

z nekaj procenti prodnikov, v velikosti do 2 cm, večji del polnila pa so sestavljali manjši in 

večji kosi lepa ter oglja. Med njimi smo odkrili drobce časovno in tipološko neopredeljive 

lončenine, rdečkasto rjave do črne barve, ter več odlomkov ožganih in neožganih kosti. 

Navpično je bilo v jamo zapičen del rebra, verjetno živalskega. 

Z rezultati C14 analiz, opravljenih na odlomku rebra, ki je del polnila jamice, smo 

pridobili datacijo 1328 ± 25 BP (651-715 cal AD; 2 Sigma). Za natančnejšo opredelitev 

vrste, smo kosti poslali na nadaljnje analize.

Jama z lomljenci in lončenino

Zahodno od osi med grobom in jamo s pražnico smo odkrili še eno jamo, ki jo glede 

na vsebino lahko umestimo v obdobje zgodnjega srednjega veka. Vkop zgodnjesrednje-

veške jame je deloma uničil večjo neolitsko jamo. V tlorisu je vkop ovalne oblike, plitev, s 

položnimi stenami, velikosti 99 x  73 cm. Globina vkopa meri 8 cm. Dopuščamo možnost, 

da je bila jama dejansko globlja, vendar smo je del odstranili s strojnim poglabljanjem. 

Vkop jame je bil, na prvi pogled brez določenega reda, zapolnjen z lapornatimi lomljenci, 

velikosti 10 do 15 cm, in redkimi manjšimi prodniki, povprečne velikosti 10 cm (slika 11). 

Slika 7. Zlomljena puščična ost. Foto: A. Žorž.

Figure 7. Fragmented arrow point. (A. Žorž)

sms-12.indb   40sms-12.indb   40 23.10.2009   9:50:4023.10.2009   9:50:40



41

Alja Žorž

Nekaj manj kot desetino polnila so predstavljali večji kosi oglja. Med najdbe uvrščamo 

tudi kose rdečkastorjavega lepa ter redke odlomke zgodnjesrednjeveške lončenine. Malo-

številni črno žgani odlomki lončenine grobe fakture, z luknjičasto površino, so premajhni, 

da bi lahko sklepali o obliki posode. 

5. Razprava o predmetih in obrednih sestavih

5.1. Dvojni okostni grob

Pri ureditvi grobišča in pokopavanju igra pomembno vlogo družbeni spol posame-

znika. Razliko med biološkim in družbenim spolom razlaga Štular (2007, 39): » Kadar 

določen položaj posameznika v skupnosti prevlada nad pomenom biološkega spola, go-

vorimo o družbenem spolu«. Na posameznih najdiščih lahko glede na družbeni spol pre-

poznamo določene vzorce pokopavanja: ženske in dekleta so pokopane v drugačni smeri 

kot otroci ali moški (primer: grobišče na Malem gradu v Kamniku; Štular 2007, 39), otroci 

ne gledajo proti mestu živih, prav tako so na posebnih točkah pokopane osebe s posebnim 

statusom: starejše ženske, neplodne osebe. Takšno poudarjanje družbenega spola je vidno 

v pridatkih, na primer pridajanje posod v grob (Žorž 2007, 20-21). Večina slovanskih gro-

bišč pa je urejena tudi glede na biološki spol pokojnikov. Ženske in otroci so v skupinah 

ponavadi pokopani stran od skupine moških grobov. Takšen vzorec kaže tudi grobišče 

Lauterhofen, kjer so otroci pokopani drugje (Pleterski, Belak 2004, 45).

Otrok je imel v slovanski skupnosti do določene starosti nevtralen spol. Štular 

(2007, 39) na primeru grobišča iz Malega grada pod Kamnikom nakaže, da se družbeni 

Slika 8. Interpretacija polnila jame s 

pražnico; 2. nivo. Izris: R. Klasinc, K. 

Nagode

Figure 8. Digitalized interpretation 

of heart with fragments of a roasting 

platter. (R. Klasinc, K. Nagode)

sms-12.indb   41sms-12.indb   41 23.10.2009   9:50:4023.10.2009   9:50:40



42

Zgodnjesrednjeveški obredni prostor na najdišču Spodnje Škovce

Slika 9a. Inventar iz vkopanega ognjišča: 1 – večji lonec, 

2 – dno lončka z ostenjem. (Risba: N. Grum; M= 1:4).

Figure 9a. Inventory of the dug in heart: 1. A larger vessel. 

2. Th e bottom of a smaller vessel (N. Grum: M= 1:4).

Slika 9b. 1 – odlomki pražnice, 2 – puščična ost. (Risba: 

1 – N. Grum, M= 1:10; 2 – M. Lavrinc, M= 1:4). 

Figure 9b. 1. Fragments of the roasting platter (N. Grum: 

M= 1:10). 2. Arrow point (M. Lavrinc: M= 1:4).

spol otroku dodeli nekje med letom 6 in 9. Potemtakem otrok pokopan na tem mestu pri 

svojih štirih letih še ni imel posebnega statusa.

V primeru pokopa s Spodnjih Škovc pridatki in lega groba, usmeritev naravnost 

proti ognjišču, ter spremljajoči obredni sestavi nakazujejo, da je bila temu pokopu vseeno 

namenjena posebna pozornost. Morda so bile obredne dejavnosti v celoti posvečene umr-

lemu otroku. Temu otroku je verjetno skupnost že določila poseben družbeni spol. Osa-

mljen otroški grob, ki se je morda nahajal na mersko kultni točki je znan tudi iz grobišča 

v Alteneringu (Pleterski 2002, 25). Prav tako otroški grob predstavlja ključni del grobišča 

tudi na grobišču na Žalah pri Zasipu (Pleterski 1996, 175–178).

Če na grob gledamo kot okvir za pokop deklice in ženske (glede na pridatke otroka 

lahko morda sklepamo na biološki spol), se spomnimo na poudarjanje pomena ženske in 

hčere v luninih t.i. magičnih obredih, ki jih poznamo z Balkana (Ristestki 2002). Ženske s 

hčerami naj bi tako posedovale posebne moči, ki so jih uporabljale v povezavi z luninimi 

obredi, povezanimi s plodnostjo, rojstvom, rastjo in smrtjo (Risteski 2002). Morda sta ti 

dve osebi imeli poseben status v tam živeči skupnosti in so ju zato tudi pokopali skupaj. Ali 

pa je ženska oseba v isto grobno jamo pokopana z namenom, da otroka varuje v posmr-

tnem življenju in lahko celoten kontekst razumemo kot simbol dejanj, posvečenih deklici. 

Zdi se pomembno tudi vprašanje, kakšen je razlog za smrt teh dveh oseb. Sta to res mati in 

hči ali gre za pokop dveh oseb, ki sta umrli zaradi istega razloga ob istem času.

sms-12.indb   42sms-12.indb   42 23.10.2009   9:50:4023.10.2009   9:50:40



43

Alja Žorž

5.1.1 Pridatki

V grobu, ki ga opisujem, smo odkrili več kamnov, košček kamene strele, ostanke 

zoglenelega lesa, manjši in večji lonec ter steklene jagode. V nadaljevanju bom skušala 

dokazati, da te prvine, torej orodja obreda, lahko razumemo kot simbolne nosilce in je 

njihovo mesto v grobu natančno določeno.

Kamni

V zgodnjesrednjeveških obrednih jamah so raznovrstni kamni pogost element. Gle-

de na sestavo, ki je enaka okoliškim kamnom, sicer lahko predpostavljamo, da prodnik v 

jamo ni bil namerno pridan, temveč je bil že v zemlji, s katero so zapolnili grobno jamo. K 

drugačnemu razmišljanju nas usmerjajo podatki, ki kažejo, da vkop grobne jame ni prese-

kal spodnjih prodnatih rečnih nanosov pod geološko ilovnato osnovo. Prav tako zgodnje 

plasti, ki so prekrivale jamo, niso vsebovale prodnikov. Geološka osnova, v katero je jama 

vkopana, kot tudi samo zasutje jame, je brez grobih sestavin. Na drugi strani so prodniki 

in skrilavci večkrat del slovanskih obrednih jam, zato morda njihova lega, trije manjši 

skrilavci na zahodni strani, prodnik na severovzhodni, ni naključna. Kamni so bili v grob 

verjetno pridani namerno. Možno je, da gre v tem primeru za poudarjanje trojnosti, ki je 

prisotna v slovanskih ideologijah in o kateri govori Pleterski (1996). 

Kamena strela

Čeprav kamena strela na splošno prav tako sodi v skupino kamnov kot surovine, 

vseeno ponuja ožje gledane razlage. Dragi, poldragi kamni in kristali so imeli poseben 

pomen že v antiki. Kot tvarine s posebnimi močmi jih razumemo še danes, kot grobne 

pridatke pa jih zasledimo že v rimskih grobovih, v obliki gem ali prstanov z vloženimi 

kamni. 

Košček kamene strele v grobu na Spodnjih Škovcah verjetno predstavlja del zaplete-

nega zapisa, rezultata pogrebnih obredov. Razlage pomena tega pridatka so neskončne. 

Zoglenela deščica

Glede na velikost in debelino posameznih zoglenelih kosov lahko sklepamo, da gre 

morda za del manjše deščice. Na drugi strani kose oglja, tudi tiste, najdene ob nogah sta-

rejše osebe, morda lahko povežemo s kurjenjem. Kurjenje ognja na mestih pokopavanja 

omenja Štular (2007, 40). Na Slovaškem takšne sledove iz zgodnjega srednjega veka raz-

lagajo kot prežitek sežiganja mrtvih iz prejšnjih obdobij (Eisner 1952, 231, Niederle1911, 

296). Takšne sledove lahko razumemo tudi drugače. Dejanje, ki vključuje kurjenje, pred-

stavlja spreminjanje žive tvarine, v tem primeru lesa, v mrtvo. Enak primer je žganje gline, 

ki se skozi ogenj spremeni v lončenino. Tako predmet postane večen. V tem smislu bi zo-

glenel les (deščica) predstavljal rezultat obreda, povezanega s smrtjo oziroma s prehodom 

pokojnika v onostranstvo, na drugi strani tudi z nesmrtnostjo. Morda je bil na deščici celo 

zapis. Etnološki podatki kažejo, da je pogost del verskih obredov sežiganje kosov papirja 

ali deščic, na katerih so zapisi, uroki. Šele z izbrisom zapisa urok začne delovati. Ogenj je 

glavno orodje mnogih obredov: od afriških plesov, ki se odvijajo okrog ognja, do indijan-

sms-12.indb   43sms-12.indb   43 23.10.2009   9:50:4123.10.2009   9:50:41



44

Zgodnjesrednjeveški obredni prostor na najdišču Spodnje Škovce

skih savn ob žerjavici. Zogleneli ostanki v grobu so sicer preslabo ohranjeni za stvarnejše 

razlage.

Lonca

Posode so uporabni in simbolni shranjevalci ter predstavljajo najbolj dinamično 

kategorijo v smislu pridatkov (Skeates 2005, 5–6). Pojavljajo se v grobnih kontekstih od 

neolitika do danes. Posode predstavljajo spremembo tvarine, torej gline, skozi ogenj v ke-

ramiko, in tako simbolizirajo neke vrste prehod, obred, dejanje. Lonec sam po sebi pred-

stavlja simbol sveta, življenja, vesolja (Štular 2005, 89). 

Okras valovnice lahko razlagamo kot metaforo vode, simbol večnosti, v slovanskem 

kontekstu morda tudi kot metaforo božanstva Mokoš, ki pooseblja ženo, mater in sestro 

(Pleterski, Knifi c 1999, 386). V slovanskih grobovih posoda takšnega tipa že sama po sebi 

Slika 10. Presek jamice z rebrom in lepom. Foto: M. Lukič

Figure 10. Cross-section of the pit with bone fragments and clay daub. (M. Lukić)

sms-12.indb   44sms-12.indb   44 23.10.2009   9:50:4123.10.2009   9:50:41



45

Alja Žorž

lahko predstavlja žensko, mater in sestro (Žorž 2007, 21). Potemtakem lahko valovnico 

skupaj s posodo razumemo kot simbol večnosti, življenja, plodnosti. Obred, v katerem so 

lonec razbili in ga nato položili v grob, lahko razlagamo kot obred smrti, v okviru katerega 

se konča življenje in duša preide v onostranstvo. V nekem smislu lahko tudi obred izpu-

stitve duše. Okrasi na predmetu posodo namreč nekako oživijo. S tem ko jo razbijemo, je 

življenjska sila odkrita in izpuščena. Podobno razlaga razbijanje obrednih posod ritonov 

v neolitiku tudi D. Mlekuž (2007, 276–277). Lonec torej simbolizira dejanje in ne rezultat. 

Primeri pridajanja razbitih posod v grobove so redki. Pravzaprav se tej tematiki ni nihče 

dosti posvečal. Iz objav stežka razberemo, ali so bili lonci odkriti v grobovih celi ali razbiti. 

Zavedejo nas tudi rekonstrukcije. V primeru Spodnjih Škovc deli lonca sicer niso tvorili 

celote, vendar takšno pomanjkanje lahko razlagamo na eni strani kot posledico strojnega 

odstranjevanja plasti nad grobno jamo. Na grob smo namreč naleteli ob strojnem izkopu 

sonde. Odlomki lonca so bili vidni že prav na vrhu polnila. Vseeno dopuščamo možnost, 

da so bili v grob namerno položeni le deli lonca. Pridajanje predmetov, ki niso celi, v gro-

bove gotovo ni redkost, saj so kot taki še vedno nosilci simbolnega pomena. Več razbitih 

predmetov, ki ne tvorijo celote, je bilo odkritih v rimskih grobovih s severnoemonskega 

grobišča pri izkopavanjih najdišča Emonika (še neobjavljeno; informacijo je ustno posre-

dovala T. Mulh). 

Omembe obredov povezanih z razbijanjem posod zasledimo v ljudskih zgodbah kot 

je zgodba iz Sudetskega koledarja (1990). Ta govori o moškem, ki ga je ugrabil povodni 

mož in ga odpeljal v svoj grad. V eni od soban, ki je bila zaklenjena, je moški odkril naro-

be obrnjene lonce, v katerih so bile zaprte duše. Lonce je razbil in tako duše izpustil (vir: 

Sudetski koledar iz leta 1990). Posode, povezane z obredi izpustitve duše, prepoznamo 

Slika 11. Presek jame s skrilavci. Foto: M. Lukić

Figure 11. Cross-section of the pit with schist stones and clay daub. (M. Lukić)

sms-12.indb   45sms-12.indb   45 23.10.2009   9:50:4223.10.2009   9:50:42



46

Zgodnjesrednjeveški obredni prostor na najdišču Spodnje Škovce

tudi v starejših arheoloških obdobjih. Hišaste žare Latobikov imajo odprtine, skozi katere 

je duša odšla v onostranstvo. Enak pomen so morda imele odprtine na dnu keramičnih 

žar z bakrenodobnega grobišča v Prekmurju, ki so bile, najverjetneje s kamnitim orodjem, 

izdelane po izdelavi in pečenju (Šavel 2009, 111). Prav tako se je obred razbijanja posode, 

na primer krožnikov, še danes ohranil v Grčiji. 

Očitno gre za močan del stare tradicije, zato menim, da bi takšnim podrobnostim, 

kot je pridajanje razbitih loncev, vseeno morali nameniti več pozornosti.

O posebnem obredu, povezanem z razbijanjem posod, govori tudi lega posameznih 

odlomkov večjega lonca. Večja odlomka ustja z ostenjem, okrašena z valovnico, sta bila 

najdena ob robu, na dnu grobne jame, z okrasom navzgor, neokrašeni odlomki pa so bili 

neenakomerno položeni okoli teh dveh kosov, nekateri celo naslonjeni na rob, pravokotno 

na dno vkopa. 

Dvojnost okraševanja na zunanjem in notranjem delu posode lahko razlagamo na 

več načinov. Okras v notranjosti je skrit očem, predstavlja skrito sporočilo, znanje, ki je 

namenjeno le posameznikom. Tako lahko razlagamo pogosto okraševanje predmetov na 

sprednji strani, na primer razne obeske, amulete. Sprednja stran predmeta je ponavadi 

vedno v celoti okrašena in predstavlja najpomembnejši del ter nekako zaobjema svet in v 

nas povzroča neko emocijo, medtem ko je zadnja stran neokrašena, nerazpoznavna, skrita 

(Žorž 2007a, 138). Tako predmet predstavlja neko vez med vidnim in nevidnim, prehod 

iz vidnega v nevidno oziroma iz tostranstva v onostranstvo (Žorž 2007a, 139). Na podo-

ben način avtorji, kot sta Th omas in Tilley (1993, 234), razlagajo simboliko na notranjih 

stenah megalitskih grobnic. 

Manjši lonček na drugi strani predstavlja neke vrste tabulo raso, pooseblja otroka, 

ki glede na družbeni spol še ni zaznamovan. Po obliki posnema večjega. Pridajanje dveh 

posod v grob, praviloma je ena vedno večja, je najpogosteje pri pokopu otrok, pojavlja pa 

se tudi pri pokopu juvenilnih žensk in moških (Žorž 2007, 19–20). Iz tega sledi, da je tudi 

pridajanje posod del nekega ustaljenega reda, pravil, s katerimi so ves čas skušali natanč-

no organizirati ritualno krajino. Včasih so v grobove pridajali že uporabljene posode, v 

drugih primerih so jih izdelali posebej za obred. V primeru groba s Spodnjih Škovc je bila 

večja posoda pred obredom že uporabljena, manjša pa ne. Morda je manjši lonček pred-

stavljal del osebne opreme pokojnika, večji pa je nosilec simbolnega pomena. Že samo 

mesto, kjer sta lonca ležala, torej na nasprotnih straneh grobne jame, nekako razdvaja 

njun pomen. Večji lonec morda simbolizira smrt, dejanje prehoda v onostranstvo, manjši 

neokrašen pa morda ponovno rojstvo. Glede na druge pridatke in njuno mesto v grobu jih 

lahko povežemo s pokopom otroka.

Ogrlica iz steklenih jagod

V 2. polovici 8. stol., kamor lahko na podlagi tipološke in absolutne kronologije 

umestimo grob s Spodnjih Škovc, so steklene jagode, predvsem večkratne jagode s ste-

kleno prevleko prek zlate folije, uvažali z Bližnjega Vzhoda (Pleterski, Knifi c 1999, 381, 

Pleterski, Belak 2005, 39). Dragocena ogrlica v grobu kaže na poseben pomen pokojnice. 

Glede na to, da so jagode izredno majhne, so bile verjetno namerno izbrane za otroka in 

ne za odraslo osebo. Takšno razmišljanje nas zopet usmeri  k ideji, da je bil celoten po-

grebni obred z vsemi pripadajočimi dejanji in orodji, namenjen pokopu otroka. Kakšno 

vlogo pa ima v takšnem obredu ogrlica? Morda gre za poudarjanje statusa otroka, ki sicer 

sms-12.indb   46sms-12.indb   46 23.10.2009   9:50:4223.10.2009   9:50:42



47

Alja Žorž

pri tej starosti v skupnosti še nima določene vloge, ali pa je bila ogrlica preprosto pridana 

le kot osebni predmet.

5.2. Vkopano ognjišče s pražnico

Podobno kot grobna jama tudi ta vkop spominja na maternico in ga lahko razu-

memo kot simbol plodnosti. Uporabnost jame za ognjišče simbolizira odnos med smrtjo 

in življenjem. Ognjišče še bolj nazorno kot sledovi kurjenja v grobni jami kaže, da so se 

na tem prostoru verjetno odvijali obredi, povezani s smrtjo, prehodom v onostranstvo, 

ponovnim rojstvom. Pravilna okrogla oblika tlorisa jame nas spominja na neskončnost 

kroga, simbol nesmrtnosti.

V jami smo odkrili več predmetov, ki ne sodijo v običajni inventar ognjišč. To so na 

primer predmeti za pripravo hrane. Prav tako niso izpolnjeni pogoji, potrebni za uporabo 

pražnice. Iz tega sklepamo, da gre za obredno mesto oziroma obredni sestav.

Puščična ost

Očitno gre za izrabljen predmet, ki so ga v ognjišče verjetno položili s simbolnim 

namenom.

Puščica na eni strani simbolizira lov. Lov omogoča kroženje življenjske moči med 

ljudmi in živalmi. Prav tako gre za dejanje, ki omogoča obnovo živega sveta oziroma sim-

bolizira ponovno rojstvo (Odar 2009, 231). Je del življenjskega kroga: na eni strani smrt – 

prehod – vrnitev, na drugi rojstvo, preživetje, smrt. Omogoča vzdrževanje ravnovesja, kot 

to počne božanstvo Mokoš. V kontekstu lova puščica pooseblja moški princip, medtem 

ko jama sama po sebi (lahko kot vkopano ognjišče, grobna jama, naravna jama) predsta-

vlja zavetje, maternico in pooseblja ženski princip (Odar 2009, 240). Na ta način konica 

v jami odraža intimen odnos med žensko in moškim ter dejanje, ponovno rojstvo. Vrsto 

puščičnih osti najdemo tudi na iberskem polotoku, in sicer v megalitskih grobnicah, ki 

poosebljajo maternico (Žorž 2007a, 152, 2009). Če vse podatke povežemo s pomočjo koz-

mologije in nebesnega svoda, puščična ost simbolizira menjavo med nebom in zemljo, 

združitev (Chevalier, Gheerbrant 1993, 496–497) ter predstavlja neskončen krog odnosov 

med božanstvi Perunom, Velesom in Mokošjo. Na drugi strani puščica simbolizira nena-

dno, hitro smrt (Chevalier, Gheerbrant 1993, 496–497, Odar 2003). 

Pražnica

Kosi grobe fakture, ki pripadajo slovanski pažnici, ne kažejo sledov uporabe. Suro-

vi glini so pred uporabo najverjetneje primešali anorganske in organske ostanke, kot so 

vejice in slama. To kažejo odtisi na zunanji in notranji strani pražnice. Pražnice so bile 

izdelane iz enega kosa gline (Pleterski 2008, 69) in pred prvo uporabo ponavadi (Pleterski 

2008, 74). Lomi na kosih pražnice so zabrisani, kar kaže, da je bila pražnica, preden so jo 

položili v jamo, še v mehkejšem stanju, nežgana in je razpadla na več delov. Ob stiku z 

vodo je posušena glina postala izredno topna, kar kaže, da je bila pražnica tudi po stiku z 

ognjem slabo žgana. Verjetno je šlo za enkratno kurjenje. Po več poskusih rekonstrukcije 

smo ugotovili, da je bila v prvotni obliki pravokotno-ovalne oblike in površinsko najver-

jetneje daljša kot premer ognjišča, iz česar lahko sklepamo, da so jo v ognjišče spravili 

sms-12.indb   47sms-12.indb   47 23.10.2009   9:50:4223.10.2009   9:50:42



48

Zgodnjesrednjeveški obredni prostor na najdišču Spodnje Škovce

na silo in jo že pri tem dejanju poškodovali. Poznamo tako oglate kot ovalne pražnice, ki 

dosegajo večje velikosti. Ponavadi v dolžino merijo približno 70 cm (Primer: pražnica z 

najdišča Slivnica pri Mariboru velika 76 x 45,5 cm; Knifi c, Bitenc 2001, 85).  

Raziskave slovanske kuhinjske kulture kažejo, da za praženje na pražnici potrebu-

jemo odprto ognjišče ali brezkupolasto peč (Pleterski 2008, 58, 94). Če jo uporabljamo 

na odprtem ognjišču, potrebuje dovolj visok podstavek (Pleterski 2008, 94). Potrebujemo 

še orodje za mešanje in posodo za zrnje (Pleterski 2008, 94). Glede na to, da je jama za 

ognjišče vkopana sorazmerno globoko (približno 30 cm) in da nismo odkrili nikakršnih 

sledov o podstavku oziroma drugih predmetih, ki jih uporabljamo pri praženju, sklepam, 

da ognjišče nima uporabne vrednosti v smislu priprave hrane, pražnica pa najverjetneje 

nosi simbolni pomen. V prid temu govori tudi teorija, ki pravi, da so pražnice pred upo-

rabo položili na ogenj obrnjene navzdol, da so se segrele (Pleterski 2008, 58), medtem ko 

pražnica iz ognjišča  s Spodnjih Škovc na notranji strani ni bila v celoti ožgana. Prav tako 

nismo odkrili ostankov zrnja, čeprav dopuščamo, da je to lahko tudi posledica okoliške 

prsti, v kateri se organski ostanki izjemno težko ohranijo (kar kažejo tudi kosti iz groba).

Zrnje lahko predstavlja simbol nesmrtnosti. Obred praženja na pražnici bi tako 

simboliziral večno življenje. Pražnico torej lahko razumemo kot simbol življenja oziroma 

kot orodje, s katerim vzpostavimo večno življenje, morda nekako prikličemo življenje v 

mrtve. Kuhanje pšeničnih zrn, katerega rezultat je lahko kolivo, simbolizira oživljanje mr-

tvih (Pleterski 2008, 33).

Lonca

Oba kažeta sledove uporabe. V kontekstu z grobom morda simbolizirata dvojno 

smrt. Kot posodi ju lahko razumemo tudi za metoforo dveh oseb ženskega spola (Žorž 

2007, 21). Glede na to, da so bili v jamo položeni le deli, gre morda zopet za rezultat obre-

da ponovnega rojstva, v smislu razbijanja loncev. Možno je tudi, da takšnega obreda niti 

niso izvedli namerno, na tem mestu, ampak so jih prinesli s seboj.

Celoten ognjiščni kontekst bi lahko predstavljal mesto, kjer so s pomočjo pripo-

močkov, t.i. simbolnih predmetov, izvajali obred(e), povezane s ponovnim rojstvom in 

vzpostavljanjem večnega življenja.

5.3. Jama z rebrom in lepom

Glede na inventar in mesto, kjer leži, se zdi najbolj verjetno, da ta jamica predstavlja 

ostanek obreda. Neposrednih sledov o kurjenju, razen redkih drobcev oglja, v polnilu 

jamice ni, zato sklepam, da so ožgane in neožgane kosti v jamo prinesli od drugod. Neo-

žgane kosti lahko nekako simbolizirajo življenje, medtem ko so ožgane z nekim dejanjem 

že spremenili in so mrtve. Tako bi lahko prikazali spremembo živega v mrtvo. Takšno 

spremembo lahko, v smislu spremembe gline iz mehkega v trdno, torej nesmrtno stanje, 

simbolizirajo tudi kosi hišnega lepa.

Oglje iz jame je bilo s pomočjo radiokarbonskih datacij sicer umeščeno v 7. oziro-

ma začetek 8.stoletja. Dopuščamo možnost, da je istočasna z drugimi tremi obrednimi 

sestavi. V primeru, da je jamica res starejša, jo lahko morda razumemo za indic starejših 

obrednih dejavnosti. 

sms-12.indb   48sms-12.indb   48 23.10.2009   9:50:4223.10.2009   9:50:42



49

Alja Žorž

5.4. Jama z lomljenci in lončenino

Jame, napolnjene s kamni, poznamo tudi na drugih slovanskih grobiščih. V sredini 

grobišča na najdišču Brezje pri Zrečah so odkrili jamo brez kosti. V severovzhodnem delu 

je ležalo nekaj večjih kamnov, v jugovzhodnem delu pa tri velike skrilaste plošče (Pahič 

1969, 241). Prazen prostor okrog nje poudarja posebno vlogo te točke (Kaiser 2004, 83). 

Tudi na grobišču Dlesc pri Bodeščah so odkrili podobno obredno stukturo, ki igra po-

sebno vlogo v organizaciji obredne krajine na tem grobišču. Gre za prazen grob, ki je bil 

na zahodu zapolnjen s kupom prodnikov, na vzhodu pa s tremi skalami. Pri tem grobu 

in okrog njega so bili pokopani otroci (Pleterski 1996, 178-179). Tu postanemo pozorni 

tudi na lego kamnov in prodnika v grobu s Spodnjih Škovc. Glede na to, da je kamen lah-

ko nosilec neskončno veliko pomenov, je  tudi v tem primeru težko razložiti, s kakšnim 

namenom oziroma ob kakšnem dejanju so bili ti kamni položeni v jamo. Vsekakor imajo 

kamni različnih vrst očitno različen pomen. V vrsto postavljeni kamni so bili odkriti tudi 

ob otroškem grobu na Malem Gradu (Štular 2007, 23). Kot metafore duš lahko razume-

mo tudi kose keramike. Z razbijanjem loncev rešimo duše. Kopica hišnega lepa, če ga 

razumemo kot simbol spremembe iz živega v mrtvo, predstavlja drugi del obreda. Telo se 

spremeni v anorgansko snov, duša pa je izpuščena.

6. Ureditev obredne krajine

Predmeti, jame in obredi v prostoru sestavljajo obredno krajino, ki je del družbe, 

njenih ideologij in religij. Krajino lahko razumemo kot močan vir družbenega simbolič-

nega sistema. Krajina je urejena na enoten, celosten način, s točno določenimi pravili. Ta-

kšna ureditev elementov znotraj celote zasledimo že od paleolitika naprej. Znotraj krajine 

prepoznamo manjše enote, kot je grobišče. Tudi grobišče je urejeno po točno določenih 

pravilih, tako kot je natančno urejen odnos živih do mrtvih (Štular 2007, 36–38). Pravila 

se razlikujejo glede na družbo, ki jo preučujemo. Odnos živih do mrtvih je urejen in se 

odraža na vseh ravneh. 

Grobišče je pri Slovanih ponavadi ločeno od naselbine s potjo ali reko, vendar se 

nahaja v neposredni bližini prebivališč. Sprva je vsakemu naselju pripadalo svoje grobišče, 

kar kaže na pomembno vlogo družine v življenju. Po pojavu krščanstva so grobišča uredili 

okrog cerkva (Pleterski, Knifi c 1999, 179). Slovansko grobišče je razdeljeno na posamezne 

dele, za posamezne skupine pokojnikov glede na spol in starost (ženske in otroci so po-

navadi ločeni od moških; Sagadin 2001, 367). Pogosto so posamezne skupine grobov ali 

posamezni grobovi in strukture celo ločeni od ostalega grobišča (Primer: Mali grad nad 

Kamnikom; Štular 2007, 39). Morda gre za tak primer tudi na najdišču Spodnje Škovce.

Obredna krajina je urejena s pomočjo obrednih sestavov. Sledove urejanja krajine 

zasledimo že v času neolitika (Žorž 2007a, 2009). Takšna ureditev poteka na simbolni rav-

ni, obenem pa veliko vlogo igrajo tudi merska pravila. Že prve analize slovanskega gradiva 

kažejo uporabo merskih pravil pri urejanju prostora polj, naselbin, grobišč in mikroregij, 

v povezavi z obrednimi mesti (Pleterski 1996, Macháček in Pleterski 2000, Sagadin 2001, 

Pleterski 2002, Pleterski in Mareš 2003, Kaiser 2004 in drugi). Obredni kot povezuje tri 

kultna mesta (Pleterski 2002). Ponavljanje obrednega kota pomeni utrjevanje naravnega 

ravnovesja, ki je bistveno za preživetje ljudi (Pleterski 2002, 20). V krajini mora biti za-

stavljena neka osnovna linija, ki povezuje kultna mesta, na podlagi katere je nato urejeno 

sms-12.indb   49sms-12.indb   49 23.10.2009   9:50:4223.10.2009   9:50:42



50

Zgodnjesrednjeveški obredni prostor na najdišču Spodnje Škovce

grobišče (Pleterski 2002, 26). Na najdišču Spodnje Škovce za osnovno linijo najverjetneje 

lahko označimo os med grobom in vkopanim ognjiščem s pražnico. Jama s kamni in le-

pom ter jamica s kostnimi ostanki sta postavljeni vsaka na svojo stran prek glavne osi. Če 

ju povežemo, se njuna os križa z osnovno osjo, pod kotom 84o, prav na polovici. 

Verjetno bi lahko kot obredne strukture opredelili še vrsto drugih, ki smo jih pripi-

sali fazi nedoločljivo, morda nekaj stojk (slika 2). Pri merskem urejanju slovanskih grobišč 

pogosto igrajo pomembno vlogo leseni koli, katerih sledovi so redki in težko prepoznavni. 

Več podatkov v zgodnji fazi preučevanja najdišča še nisem uspela izluščiti. 

Med pravila urejanja obredne krajine štejemo tudi usmeritev grobov. Večinoma 

so usmerjeni v smeri zahod-vzhod, pogosto pa je usmeritev naravnana glede na obredne 

točke. Ponavadi gre za grobove s posebnim pomenom, največkrat gre za ekstremna odsto-

panja v primeru otroških grobov (Sagadin 2001, 367). Tudi grob v Spodnjih Škovcah je bil 

usmerjen proti obredni točki, ognjišču, kar kaže na poseben pomen tega pokopa. Pokopi 

otrok namreč niso smeli biti usmerjeni proti mestu živih, kar kaže na poseben odnos do 

smrti otroka (Štular 2007, 39–40). Tudi na modernem pokopališču na ljubljanskih Žalah 

je poseben del pokopališča namenjen le pokopu otrok. 

Najdišče Spodnje Škovce, natančneje zgodnjesrednjeveške ostaline, se nahajajo tik 

ob križišču lokalne ceste, ki vodi skozi vse bližnje vasi. Na križišču stoji večje kužno zna-

menje v obliki oglatega stebra s streho (slika 2). Iz etnološkega izročila poznamo posebna 

imena za t.i. mrtvaška počivala. Hrobatova o njih pravi (2008, 16): »Večina takih mest je 

na križiščih, te pa so v mitologiji okna v onostranstvo, zato so vedno nevarna. S kapelico, 

križi jih je treba zaščiti.« Morda to znamenje predstavlja prežitek iz starejših obdobij, kot 

oddaljen spomin na nekdanji pomen mesta. 

7. Zaključek

S pomočjo preučevanja predmetov in jam na mikro ravneh sem prišla do zaključ-

ka, da predstavljajo pomembna orodja in simbole raznolikih obredov, ki jih lahko pove-

zujemo s smrtjo, življenjem, plodnostjo, nesmrtnostjo. Vsekakor gre za zapise čustveno 

nabitih dejanj, ki so se odvijali pred pokopom, med njim in po njem. V primeru groba 

pridatki pričajo o obredu izpustitve duše in prehodu v onostranstvo, torej obredu ločeva-

nja. V kontekstu ognjišča gre morda za obred, povezan s plodnostjo, ponovnim rojstvom 

in nesmrtnostjo pokojnikov. Jamico s kostmi in jamo s kamni pa lahko razumemo kot del 

obredov, povezanih z vzdrževanjem stika, bodisi s pokojniki ali božanstvi. V simboliki 

posameznih sestavov lahko prepoznamo lastnosti božanstev in jih na ta način razumemo 

kot metafore temeljnih gradnikov sveta, kot jih poimenuje Štular (2007, 41). To so voda, 

ogenj in zemlja. Vsekakor moramo takšne obredne jame razumeti tudi na makro ravneh, 

znotraj celotne obredne krajine. Le tako lahko pridemo do objektivnejših zaključkov ozi-

roma celostnih razlag.

Na makro ravni prav tako pridemo do podobnih ugotovitev. Zagotovo lahko trdi-

mo, da so bila počivališča mrtvih že od nekdaj, vsaj od časa neolitika, urejena na točno 

določen način. Tako so bila večkrat na širši ravni umeščena v prostor obredne krajine. Ta 

način označuje predvsem enotnost in celovitost prostora, ki deluje kot eno. Svet namreč 

razumemo kot da je živ in takšen je tudi naš odnos do njega. Do smrti imamo drugačen 

odnos. Obravnavamo jo s pieteto, kar se odraža tudi v urejenosti grobišča, grobiščnih 

sms-12.indb   50sms-12.indb   50 23.10.2009   9:50:4223.10.2009   9:50:42



51

Alja Žorž

prostorov in tudi na ravni znotraj posamezne jame, torej v predmetih. Iz razpoložljivih 

podatkov in kompleksnosti ostalin sklepam, da se z veliko verjetnostjo nekje v neposredni 

bližini nahaja grobišče, morda tudi naselbina. Seveda ne izključujem možnosti, da je grob 

osamljen primer in skupaj z ostalimi odkritimi obrednimi sestavi predstavlja kraj s poseb-

nim pomenom, sveti prostor. Skoraj z gotovostjo lahko trdim, da sta bila pokojnika poko-

pana na posebnem mestu, poudarjeni točki v prostoru, bodisi zaradi posebnega statusa, 

bodisi zaradi načina smrti. Morda ju je na poseben način obravnavala le njuna družina. 

Dopuščamo možnost, da so bile ostale jame usmerjene oziroma je bila njihova lega točno 

določena glede na dvojni grob ali na druge okoliške obredne točke. Morda na to kaže os 

med jamo s skrilavci in jamico z rebrom, ki seka os med grobom in ognjiščem točno na 

polovici. Za konkretnejše povezave imam za zdaj še premalo podatkov in znanja. Brez 

dvoma zgodnjesrednjeveški obredni prostor s Spodnjih Škovc razkriva delček mozaika 

slovanske ideologije in obrednih praks in dobro izhodišče za nadaljnje raziskave. 

Literatura

Chevalier, J., Gheerbrant, A. 1995. Slovar simbolov. – Ljubljana.

Eisner, J. 1952. Dévinska Nová Ves. Nakladeľstvo Slovenskej akadémie vied a umení. – 

Bratislava.

Gell, A. 2006. Umetnost in delovanje: antropološka teorija. Koda. – Ljubljana.

Hodder, I. 1982. Symbolic and structural archaeology. – New York.

Hrobat, K. 2008. Danes mrtvim ne pustimo več umreti. – v: Žurnal24, št. 39, 16–17.

Kaiser, K. 2004. Obredni kot in zgodnjesrednjeveško grobišče na Brezju nad Zrečami. 

Studia Mythologica Slavica 7, 79–88.

Knappett, C. 2005. Th inking through material culture : an interdisciplinary perspective – 

Philadelphia.

Kopytoff , I. 1986. Th e cultural Biography of Th ings – v: 1986. Th e Social Life of Th ings 

(Uredil: Appadurai, A.), Cambridge University Press, 64–91.

Knifi c, T. Bitenc, P., 2000. Od Rimljanov do Slovanov: Predmeti. Katalog razstave. Naro-

dni muzej. – Ljubljana.

Macháček J., Pleterski, A. 2000. Altslawische Kultstrukturen in Pohansko bei Břeclav 

(Tschechische Republik). Studia Mythologica Slavica 3, 9–22.

Mlekuž, D. 2007. »Sheep are your mother«: Rhyta and the interspecies politics in the Ne-

olithic of the eastern Adriatic. Documenta prehistorica 34, 267–280.

Niederle, L. 1911. Život Starých Slovanů. Dílu 1., svazek 1. Bursík & Kohout. – Praga.

Odar, B. 2003. Lokostrelstvo v pozni antiki in zgodnjem srednjem veku : Diplomsko delo. 

– Ljubljana.

Odar, B. 2009. Izdelava in uporaba koščenih konic iz Potočke zijalke. Doktorsko delo – 

Ljubljana.

Olsen, B. 2002. Od predmeta do teksta. Teoretske perspektive arheoloških istraživanja. – 

Beograd.

Pahič, S. 1969. Antični in staroslovanski grobovi v Brezju nad Zrečami. Razprave SAZU 

6, 215–308.

Pleterski, A. 1996. Strukture tridelne ideologije v prostoru pri Slovanih. Zgodovinski ča-

sopis 50, 163–185.

sms-12.indb   51sms-12.indb   51 23.10.2009   9:50:4223.10.2009   9:50:42



52

Zgodnjesrednjeveški obredni prostor na najdišču Spodnje Škovce

Pleterski, A. 1999. Pogani in kristjani. – v: Zakladi tisočletij: zgodovina Slovenije od nean-

dertalcev do Slovanov (uredila: Dular, J., Božič, D.), Ljubljana, 386–389. 

Pleterski, A. 2002. Pravno-kultne strukture v prostoru Altenerdinga na Bavarskem. Studia 

Mythologica Slavica 5, 19–41.

Pleterski, A. 2008. Kuhinjska kultura v zgodnjem srednjem veku. – Ljubljana. 

Pleterski, A., Belak, M. 2004. Structures in the area of Lauterhofen in Bavaria. Studia 

Mythologica Slavica 7, 43–61.

Pleterski, A., Belak M. 2005. Časovno razmerje med grobiščema Lauterhofen in Altener-

ding. Arheo 23, 35–46.

Pleterski, A., Mareš J. J. 2003. Astronomische Grundlagen einiger frühmittelalterichen 

Kultstellen in Praha. Studia Mythologica Slavica 6, 9–36.

Risteski, S. L. 2002. Th e orgiastic elements in the rituals connected with the cult of the 

moon among the Balkan Slavs. Studia Mythologica Slavica 5, 113–129.

Sagadin, M. 2001. Staroslovansko grobišče na Malem gradu v Kamniku. Arheološki ve-

stnik 52, 359–375.

Shanks, Tilley 1992. Re-constructing archaeology: Th eory and practice. – London, New 

York. 

Skeates, R. 2005. Fetishism and visual culture in Later Neolithic Southeast Italy. – Konfe-

renca na Standfordski univerzi: Seeing the past. 

Šavel, I. in ostali. 2009. Pod Kotom – jug pri Krogu. Zbirka Arheologija na avtocestah 

Slovenije. Zavod za varstvo kulturne dediščine. – Ljubljana.

Šmitek, Z. 2007. Kaj raste brez korenja? O kamnih s sposebnimi svojstvi na Slovenskem. 

Studia Mythologica Slavica 10, 179–195.

Štular, B. 2007. Posamezniki, skupnost in obred v zgodnjem srednjem veku. Primer gro-

biščnih podatkov z Malega gradu v Sloveniji. Studia Mythologica Slavica 10, 23–

50.

Štular, B., Lozić, E. 2007. Od arheologije grobišč proti arheologiji o smrti: analiza arheolo-

ških raziskav grobišč v Arheološkem vestniku. Arheo 24, 69–79.

Štular, B. 2005. Simbolika tvarne kulture – lonček z Brezij. Studia Mythologica Slavica 8, 

87–97.

Tilley, C. 2004. Th e materiality of stone: explorations in landscape phenomenology 1. – 

New York.

Th omas, J., Tilley, C. 1993, Th e Axe and the torso: Symbolic structures in the Neolithic of 

Brittany. – v: Interpretative archaeology, (uredil: C. Tilley), 225–324.

Tomazzo-Ravnik 2008. Rezultati analize antropoloških ostankov, Spodnje Škovce. – poro-

čilo o rezultatih antropoloških analiz. – Kranj.

Žorž, A. 2007. Comparison of »Slavic« pots with gender and age of the deceased. Studia 

Mythologica Slavica 10. 9–21.

Žorž, A. 2007a. Neolitski idoli v megalitskih pokopih na Iberskem polotoku: Diplomsko 

delo. – Ljubljana.

Žorž A. 2009. Neolithic idols in Megalithic stuctures in the Iberian Peninsula: a symbolic 

review regarding shape, ornament and raw material. Arkeos 24, 31–73.

sms-12.indb   52sms-12.indb   52 23.10.2009   9:50:4223.10.2009   9:50:42



53

Alja Žorž

Zahvala

Zahvaljujem se Andreju Pleterskemu za posredovanje podatkov o zgodnjesrednje-

veških obredih. V veliko pomoč so mi bile opombe Boštjana Odarja. Zahvalim naj se 

tudi uigrani terenski ekipi, s pomočjo katere smo izvedli raziskave in dosegli rezultate, na 

katerih temelji ta prispevek.

Early Medieval Sacral Area at the Site of Spodnje Škovce

Alja Žorž

In view of the excavations at the multi-period site of Spodnje Škovce, we have been 

able to improve our comprehension of the Early Mediaeval sacral practices. Several pits 

located on an old river terrace can be interpreted as ritual places. Th e aim of the research 

has been orientated towards the meaning of a separate Early Medieval structure on the 

micro level. Later on, I have tried to perceive these places as elements of a greater whole, 

possibly as parts of a ritual landscape, linked to rituals, death or burial ground. 

Th e site has been located in the region where the Ljubljana basin narrows into the 

valley of the river Sava, and has developed on one of the old river terraces formed by the 

river Sava and its affl  uent.  Traces of such natural processes are visible in the geological 

basis formed of river gravel deposits that corrugate across the fi eld and create deepenings 

fi lled with sanded clay. Both Neolithic and Early Medieval pits and post holes dug in this 

foundation have intensifi ed diffi  culties in the classifi cation of separate archeological struc-

tures. However, we have been able to identify four pits as early medieval, on the account 

of fi nds and radiocarbon analyses: a grave-pit with double burial, a shallow pit with schist 

stones, ceramic fragments and clay daub, a deep small pit with animal bones and clay 

daub, and a heart with fragments of a ceramic roasting platter. Moreover, a few other pits 

discovered, later on classifi ed as “indeterminable”, can most likely be dated to the Early 

Medieval site phase, but as yet we have not been able to acquire suitable information for 

such conclusions. 

Traces of two individuums have been discovered in grave 1. Small teeth belong to a 

four year old child, whereas fragments of a poorly preserved cranium and the lower part 

of a skeleton represent  remains of a 20–25-year-old adult, most probably a female. Th e 

grave-pit has contained a large and smaller vessel, a necklace made from glass-pearls, a 

probable wooden board, and fi ve stones with diff erent position. Th ese objects give eviden-

ce of the ritual linked to releasing the soul and passing on to the other side, or the ritual of 

separation of the soul and the body. 

Th e location of the grave-pit, its orientation towards other structures, inventory of 

the pit, and accompanying ritual places, point out the distinctive meaning of the deceased, 

as well as their social and biological gender. 

Several objects that are not common to the inventory of a heart, as for example, a 

broken arrow point and larger schist stones, may be seen in the light of rituals linked to 

fertility and immortality of the deceased. An arrow represents a symbol of hunting, which 

sms-12.indb   53sms-12.indb   53 23.10.2009   9:50:4223.10.2009   9:50:42



54

Zgodnjesrednjeveški obredni prostor na najdišču Spodnje Škovce

enables the circulation of the life force, as well as re-birth. Th e fragmented roasted platter 

has not yet been used, in the sense of its original function, which indicates it has been 

made for a special purpose. Later it has been burned inside the hearth, probably as a part 

of a ritual linked to immortality or transformation, as well the attempt at reestablishing 

the eternal life.

On the other hand, we can interpret the small deep pit with burnt and unburned 

animal bones and clay daub, as well as the pit with schist stones, as a part of rituals linked 

to the reestablishing of contact, either with the deceased or the divinities.

However we may perceive divine characteristics in the symbolism of represented 

ritual structures. In this way they can be understood as fundamental elements of the world 

(Štular 2007, 41): water, fi re and earth.

Th e study of ritual structures on the macro level, within the ritual landscape, is most 

important when attempting to accede to a certain matter with an integral method. On an 

account of the information gathered in such manner, we have proved once more that the 

last resting places were organized in a distinctively determined way. Th ey have frequently 

formed an integrity that has been in operation as one entity. We understand the world as it 

is alive and we relate to it in such a way, as well. However, we do relate to death diff erently, 

which can be viewed in the organization of the burial ground, burial places and in the 

objects accompanying them. 

Finally, we may conclude that these remains may belong to a cemetery located ne-

arby. Th ere is a possibility that the double burial and accompanying structures represent 

an isolated place with a distinctive meaning, in the sense of a sacral area. Th e discovery 

of early medieval remains at the site of Spodnje Škovce, has undoubtedly uncovered a 

piece of the mosaic of Slav ideology and ritual practices and sets a good starting point for 

further research work.

sms-12.indb   54sms-12.indb   54 23.10.2009   9:50:4223.10.2009   9:50:42



S
T

U
D

I
A

 
M

Y
T

H
O

L
O

G
I

C
A

 
S

L
A

V
I

C
A

 
X

I
I

 
-

 
2

0
0

9
,

 
5

5
 

-
 

6
2

55

Exceptional Depiction on the Strap End from 

Rakova Jelša

Julijana Visočnik

Th e river Ljubljanica off ers many interesting fi nds, among which is also a silver strap 

end of circular shape, the upper part of which is bound together by two rivets. According to 

its shape, it can be dated to the 4th cent. (cca. 400 AD). Our attention is drawn by the unusual 

ornament with impressed points that is not oft en attested in Slovenia. On the neck of the strap 

end, right below the rivets, two Greek letters are engraved: ω and β, which could be initials 

of the object’s owner. Points in the central circular part are more diffi  cult to explain. It seems 

plausible to interpret them as various constellations: Cassiopeia, Hyades and Pleiades, Great 

Bear, and possibly Libra (Equinox). Th e object must have belonged to a soldier, who most 

probably came from the East. He or somebody else marked his strap end with his initials and 

had the central round part engraved with a certain refl ection of the sky, which he could use to 

tell time or to locate himself, in which case we could be dealing with a simple astrolabe. 

Th e river Ljubljanica made her way through the Ljubljana moor connecting the two 

important settlements of Nauportus and Emona and leading further to the river Sava. 

Th is was one of the most important traffi  c connections for our region in the Roman times. 

Th e Ljubljana moor with its river presents one of the richest archaeological sites in Slov-

enia, starting with the pile-dwellings dating to the Neolithic and continuing with the river, 

which is fi lled with artefacts from diff erent periods (prehistorical, ancient, medieval and 

so on). Once Emona and today Ljubljana, it is marked by its position at the edge of the 

famous moor and with the river running through it. Find-spot Rakova Jelša is situated 

south of Ljubljana on the northern border of the Ljubljana moor and on the left  bank of 

the river Ljubljanica (fi g. 1).

Th e river Ljubljanica, as the temporary exhibition in the National Museum of Slov-

enia in Ljubljana presents,1 off ers many interesting fi nds among which is also a silver strap 

end of circular shape, the upper part of which is bound together by two rivets. According 

to its shape, it can be dated to the 4th cent. (possibly even around the year 400). 

Measurements of the strap end: length: 4.52 cm, width: 3.65 cm, weight: 14.18 g. 

Find-spot: Rakova Jelša; inv. no. V 2139. It is kept in the National Museum of Slovenia in 

Ljubljana.

Our attention is drawn by the unusual ornament with impressed points that is not 

oft en attested in Slovenia. A similar strap end was found in Gradišče near Dunaj and is 

today kept in the Regional museum in Celje. Th e circular strap end is made of bronze and 

1 Ljubljanica - kulturna dediščina reke, National Museum of Slovenia in Ljubljana (26 February – 27 September 

2009). 

sms-12.indb   55sms-12.indb   55 23.10.2009   9:50:4323.10.2009   9:50:43



56

Exceptional Depiction on the Strap End from Rakova Jelša

can be dated to the end of the 4th century or to the beginning of the 5th century. Depictions 

can be seen on  both sides; a married couple is incised on the front side and on the back 

two erots apear. 2 Th e strap end from the Ljubljanica and the other from Gradišče are made 

in the same manner, they have the same form, and they were even produced in the same 

period; nevertheless depictions diff er even though they were both made from points. But 

there are no letters attested on the strap end from Gradišče.

On the neck of the strap end from Rakova Jelša (fi g. 2), right below the rivets, two 

Greek letters are engraved: ω and β; there can be no doubt about the latter, and the former 

omega is also very probable, especially if perceived as a small letter. Th e diffi  culty arises 

when we want to comprehend what these two letters are to stand for; it seems most prob-

able that these are the initials of the object’s owner since the engraving of names on in-

strumenta was a frequent and common occurrence. Th e names were engraved (pierced 

through, incised or hollowed out with an awl) in the nominative or genitive, which is 

especially appropriate for indicating possession. For instance, in the buried treasure from 

the vicinity of Drnovo silver jewellery was  found (bracelets, fi bulae) with the names Ur-

sula, Maximus, and Apro on them.3 A name was also preserved on a spear-shaped silver 

2 Od Rimljanov do Slovanov. Predmeti. 2001, 25 (57). 
3 Visočnik 2007, 117-124.

Fig. 1: Map of the Ljubljana moor with the fi nd-spot Rakova Jelša.

sms-12.indb   56sms-12.indb   56 23.10.2009   9:50:4323.10.2009   9:50:43



57

Julijana Visočnik

strap end from the second half of the 4th century (around the year 400) found in the river 

Ljubljanica. Th e name Antiohos was engraved in Greek letters on its front side in the sec-

ond case (Antiohou).4 It is known that many Greeks who moved from the East to Rome 

or just to the West never learnt properly how to cope with the Latin alphabet and hence 

they used their own to write Latin.5 Th at could also be the case with the name Antiohos 

since we are dealing with the soldier who could have come from the Eastern part of the 

Empire. 

On the basis of the material (silver) and the afore-mentioned Greek letters we can 

assume that the owner of the belt fi ttings (fi g. 3), a part of which was also this strap end, 

came from the East. Namely, Slovenia rarely reveals silver objects of the kind, and even less 

frequent are those engraved with the Greek alphabet, which can be perceived as the sign 

of the eastern part of the Empire, namely of the eastern provinces.

In this part of the Roman Empire Greek culture was prevailing, hence Greek lan-

guage preserved its superior role and also became an offi  cial language of the eastern prov-

inces (beside Latin). Th e expansion of the Greek language in the Near East it is to be con-

nected with the expansion of the Alexander the Great, and when Rome became the new 

force in the area west of the Euphrates during the second and the fi rst centuries BC, the 

4 Visočnik 2009, 298-299 (85).
5 Adams, Swain 2002, 6.

Fig. 2: Strap end with incised points. 

Kept in the National Museum of 

Slovenia. Photo T. Lauko.

sms-12.indb   57sms-12.indb   57 23.10.2009   9:50:4323.10.2009   9:50:43



58

Exceptional Depiction on the Strap End from Rakova Jelša

Greek language retained its authority because of its prestige and because of the economic 

and continuing local-political power of the Greek-speaking cities of the region.6

Points in the central circular part are more diffi  cult to explain. At fi rst glance they 

do not form any regular shapes that could be logically connected. Th e search for Greek 

letters proves to be of no use; however, somewhat greater success is achieved through the 

comparison with constellations already known, and throughout the antiquity (and even 

prehistory) already attested on objects or elsewhere (namely in Latin or Greek sources).7 

Under the omega, which was previously determined as the initial of a name, a dou-

ble u (w) can easily be seen, which, in astronomy, marks the shape of the Cassiopeia con-

stellation. Th is constellation was known long before Antiquity since its symbol can be 

traced as far back as the Vučedol culture, which dates to the period between 2900 and 

2400  BC.8 Below the Cassiopeia, towards the outer edge of the strap end points can be 

seen, which can be understood as the Hyades and Pleiades (star clusters); especially the 

latter were oft en the object of depictions, both on the pottery from Vučedol as well as on 

the famous Bronze age Nebra skydisc,9 which is recognised as the fi rst representation of 

the sky in history.10 Th e Pleiades, which are usually depicted as six or seven smaller stars, 

are especially visible in the western sky between 10 March and 17 October.11 Th e constel-

lation of Pleiades was once known also as a fl ock of doves. Th eir use in navigation was 

widespread in Antiquity. Th eir heliacal risings and settings marked the beginning and 

6 Adams, Swain 2002, 12-13.
7 Cf. Bilić 2006, 15-58 for the ancient authors, who mention constellations used for navigation in Antiquity.
8 Cf. Durman 2000, 102-103, 108, 112.
9 Cf. Pásztor, Roslund 2007, 267-278: it is very likely that the disc was a symbolic expression of the cosmos with 

some reference to the iconographical system of the Nordic Bronze age.
10 Meller 2004, 22-31; Schlosser 2004, 44-47.
11 Meller 2004, 27.

Fig. 3: Sketch of the object. M= 1:1

sms-12.indb   58sms-12.indb   58 23.10.2009   9:50:4323.10.2009   9:50:43



59

Julijana Visočnik

the end of the sailing season.12 Th is fact can be of a great assistance when we are trying to 

defi ne our artefact.

Th e Vučedol calendar does not feature these in spring due to the fact that they disap-

pear over the horizon just a few days aft er the appearance of Orion,13 the leading constel-

lation in the Vučedol culture.14 Th e Vučedol calendar is believed to be the oldest European 

calendar based on the Orion cycle, shown by precise sequel of constellations on a vessel 

found in the centre of the contemporary town of Vinkovci. Th e climatic conditions cor-

responding to that latitude brought about four yearly seasons. Th e simple explanation of 

the Vučedol calendar is that each of the four lateral bands on the vessel represent the four 

seasons, starting with spring on the top. Each band is divided into twelve boxes, making 

up 12 “weeks” for each season. Each of the little boxes contains a picture of what you see 

when you look at a certain point on the horizon right aft er twilight. Th e place of reference 

on the horizon is the point at which (in those days) Orion’s belt disappeared from view at 

the end of winter, which meant the beginning of a new year. Th e pictographs in the boxes 

represent: Orion, the Sun, Cassiopeia, Cygnus, Gemini, Pegasus, and the Pleiades. If the 

box has nothing in it, it means there was nothing visible at the reference point. Th e calen-

dar was the product of the Vučedol culture which fl ourished in the 3rd millennium BC.15

Th e s.c. sky disc from Nebra, an extraordinary artefact dated to the Bronze age (more 

than 3600 years old), was found accidentally in Sachsen-Anhalt (Germany) in 1999. Th e 

Nebra sky disk is a bronze disk of around 30 cm in diameter, painted blue-green and 

inlaid with gold symbols. Th ese are interpreted generally as the sun or the full moon, the 

lunar crescent, and stars (including a cluster interpreted as the Pleiades). Two golden arcs 

along the sides, marking the angle between the solstices, were added later. Th e fi nal addi-

tion was another arc at the bottom surrounded with multiple strokes (of uncertain mean-

ing, variously interpreted as the Solar Barge with numerous oars, as the Milky Way or as 

a rainbow). Th e disk is unlike any known artistic style from the period, and had initially 

been suspected of being a forgery but is now widely accepted as authentic.16

Opposite the Hyades and Pleiades could be the representation of the Great Bear 

(Big Dipper/Th e Plough). Th is well known star pattern is a part of the constellation Ursa 

Maior, which has a typical shape. With its help, we can today locate the North Star or 

estimate the time. At the bottom of the strap end is a horizontally positioned number 

eight, which could in this astronomic context be interpreted in several ways: it could be a 

representation of the Sun and the Moon; on the other hand, it could represent the Libra 

constellation; and it is also possible that this is a sign representing the equinox.17

How to interpret the object with such ornament as a whole (fi g. 4)? Th e object must 

have belonged to a soldier (since belt-fi ttings and strap ends were defi nitely part of mili-

tary equipment), who most probably came from the East. Th e soldier or some craft sman 

marked the belt fi ttings (at least the strap end) with his initials and had the central round 

part engraved (or possibly did it himself, hence the inaccuracies) with a certain refl ection 

12 Bilić 2006, 40-42 provides many ancient authors who wrote on the Pleiades in navigation.
13 Cf. Šmitek 2001, 120-124 for the beliefs surrounding the Orion constellation in the late Classical Period. 
14 Durman 2000, 112.
15 Durman 2001, 215-226; Durman 2000, 92-140.
16 Meller 2004, 22-31; cf. Pásztor, Roslund 2007, 267-278.
17 Gurshtein 1995, 29, 32, the sign of libra symbolised the balance between day and night at the autumnal equi-

nox.

sms-12.indb   59sms-12.indb   59 23.10.2009   9:50:4323.10.2009   9:50:43



60

Exceptional Depiction on the Strap End from Rakova Jelša

of the sky, which he could use to tell (or measure) time or to defi ne his location - in such 

a case we could be dealing with a simple astrolabe.18 If we take into consideration that the 

Pleiades were used in Antiquity in navigation, this becomes even more probable.19 

Astrolabes are ancient astronomic instruments used to solve problems concerning 

time and the position of the Sun and stars in the sky. Astrolabes were used to show the 

picture of the sky in a certain place at a certain time. Th is was achieved by drawing the sky 

on the head of the astrolabe and marking it in such a manner that the positions in the sky 

were easy to fi nd. Its beginnings reach back to classical Greece (Apollonius, Hipparchus, 

Ptolemaeus) and the instrument was perfected by the Arabs in the 10th cent. AD. It was 

used to tell the time (sunrise and sunset), and by observing the North Star it could also be 

used to calculate the approximate latitude.20

18 Th e hypothesis made by the astronomer Nikolaj Štritof seems plausible but is at this point the only one known, 

and thus most probably just one of the possible unriddlings of the ornament with impressed points on the 

strap end.
19 Cf. footnote 12.
20 More on astrolabes can be found in Evans 1998, 141-161, and in Van Cleempoel 2005; see mostly the contribu-

tion by Proctor, who writes about the composition and use of astrolabes (Proctor 2005, 15-22).

Fig. 4: Possible constellations on the 

strap end (Cas – Cassiopeia; UMa – 

Big Bear; M 45 – Pleiades; Hij – Hya-

des; Via Solis).

sms-12.indb   60sms-12.indb   60 23.10.2009   9:50:4323.10.2009   9:50:43



61

Julijana Visočnik

Bibliography

Adams, J.N./S. Swain, Introduction, in: Adams, J.N./M. Janse/S. Swain (Eds.), Bilingualism 

in Ancient Society, New York, 2002.

Bilić, T., Some Northern Constellations Used for Navigation in Antiquity, Vjesnik 

Arheološkog muzeja u Zagrebu XXXIX, 2006, 15-58.

Bitenc, P./T. Knifi c (Eds.), Od Rimljanov do Slovanov. Predmeti, Ljubljana, 2001.

Ciglenečki, S., Polis Norikon. Poznoantične višinske utrdbe med Celjem in Brežicami, Pod-

sreda, 1992.

Durman, A., Vučedolski Orion i najstariji europski kalendar, Zagreb, 2000.

Durman, A., Celestial Symbolism in the Vučedol Culture, in: Documenta Praehistorica, 

XXVIII, 2001, 215-226.

Evans, J., Th e History and Practice of Ancient Astronomy, New York/ Oxford, 1998.

Gurshtein, A., »When the Zodiac Climbed into the Sky«,  Sky and Telescope 90/4, 1995, 

28-33.

Meller, H., »Die Himmelsscheibe von Nebra«, in: H. Meller (Ed.), Der geschmiedete Him-

mel. Die weite Welt im Herzen Europas vor 3600 Jahren, Stuttgart, 2004, 22- 31.

Pásztor, E./C. Roslund 2007, »An interpretation of the Nebra disc«, Antiquity 81/312, June 

2007, 267-278.

Proctor, D., »Th e Construction and Use of the Astrolabe«, in: K. Van Cleempoel (Ed.), 

Astrolabes at Greenwich. A Catalogue of the Astrolabes in the National Maritime Mu-

seum, Greenwich, New York, 2005, 15-22.

Schlosser, W., »Die Himmelsscheibe von Nebra – astronomische Untersuchungen«, in: H. 

Meller (Ed.), Der geschmiedete Himmel. Die weite Welt im Herzen Europas vor 3600 

Jahren, Stuttgart, 2004, 44-47.

Šmitek, Z., Astral Symbolism on the Pre-Romanesque Relief in Keutschach,  Studia Myth-

ologica Slavica  IV, 2001, 119-140.

Van Cleempoel, K. (Ed.), Astrolabes at Greenwich. A Catalogue of the Astrolabes in the 

National Maritime Museum, Greenwich, New York, 2005.

Visočnik, J., Grafi ti na nakitu/Graffi  ti on the jewellery, v: Miškec A./M. Pfl aum (Eds.), 

Našli smo zaklad/Buried Treasure, Ljubljana, 2007, 117-124.

Visočnik, J., Pasni sponi in trije jermenski zaključki (No. 85), v: Turk P./J. Istenič/T. 

Knifi c/T. Nabergoj (Eds.), Ljubljanica – kulturna dediščina reke, Ljubljana, 2009, 

298-299.

sms-12.indb   61sms-12.indb   61 23.10.2009   9:50:4423.10.2009   9:50:44



62

Exceptional Depiction on the Strap End from Rakova Jelša

Izjemna upodobitev na pasnem jezičku z Rakove Jelše

Julijana Visočnik

Reka Ljubljanica ponuja mnogo zanimivih in izrednih najdb. Med njimi je tudi sre-

brn jermenski zaključek krožne oblike, čigar zgornji del je skupaj spet z dvema zakovi-

cama. Glede na obliko ga je mogoče datirati v četrto stoletje oziroma v čas okoli leta 400. 

Našo pozornost pritegne nenavaden pikčast okras, ki v Sloveniji ni pogosto izpričan. Na 

vratu jermenskega zaključka sta vgravirani dve grški črki: ω in β, ki bi lahko bili začetnici 

lastnikovega imena. Pike na osrednjem krožnem delu je težje razložiti. Verjetno in dokaj 

prepričljivo je, da predstavljajo različna ozvezdja: Kasiopejo, Hijade, Plejade, Veliki voz,  

morda tudi Tehtnico (enakonočje). Predmet  predstavlja del vojaške opreme in je moral 

pripadati vojaku, ki je najverjetneje prišel z vzhoda. Svoj jermenski zaključek je sam (oz. 

kak mojster) označil z začetnicama in v osrednji krožni del vgraviral določeno podobo 

neba, da bi jo lahko uporabljal za določanje časa oziroma za določanje kraja, kjer se je 

nahajal. V tem primeru bi lahko govorili o preprostem astrolabu.

sms-12.indb   62sms-12.indb   62 23.10.2009   9:50:4423.10.2009   9:50:44



S
T

U
D

I
A

 
M

Y
T

H
O

L
O

G
I

C
A

 
S

L
A

V
I

C
A

 
X

I
I

 
-

 
2

0
0

9
,

 
6

3
 

-
 

8
6

63

O Turkih, ajdih  in cerkvah, ki nočejo stati pri miru.

Zgodnji srednji vek Moravške doline, kot ga 

kažeta arheologija in ljudsko izročilo

Meta Osredkar

Th e article focuses on Early Medieval archaeological fi nds from the multi-period ar-

chaeological site of Križevska vas and on the oral tradition from that village. Th e second part 

of the article is dedicated to Moravška dolina, the wider spatial context of Križevska vas. Th e 

interpretation of oral tradition showed that stories about the Turks can suggest earlier, Late 

Roman and Early Medieval events, while the stories about churches moving from one place 

to another refl ect migration of settlement.

1. Uvod

Članek povzema ugotovitve diplomskega dela (Osredkar 2008a), v katerem sem se 

ukvarjala z arheološko podobo Moravške doline, kot se ta kaže prek arheološke topografi -

je in ljudskega izročila s poudarkom na obdobju zgodnjega srednjega veka.

Moravška dolina leži obdana z nižjim hribovjem med dolinama Črnega grabna na 

severu ter reke Save na jugu. Nahaja se torej med dvema že od prazgodovine naprej zelo 

pomembnima prometnima povezavama. Pri omejevanju obravnavanega prostora sem se 

držala starih župnijskih meja, tako da sem v raziskavo zajela nekoliko širše področje, kot 

je to, ki spada pod Moravče danes. Izjemoma sem vključila nekaj sosednjih lokacij (Golčaj, 

Spodnje Prapreče), ki sicer nikoli niso spadale pod Moravče, vendar se z obravnavanim 

območjem tesno povezujejo in bi bila interpretacija brez njih nepopolna ali celo nemogo-

ča. Izpustila pa sem ozek pas ozemlja, ki je potekal po hribih vzporedno s Črnim grabnom 

in je moral prav tako spadati pod župnijo Moravče, saj vir iz leta 1526 – popis kranjskih 

cerkvenih dragocenosti za vojno proti Turkom – kot podružnici moravške župnije omenja 

tudi cerkvi sv. Gotharda in sv. Mohorja Pod Zidom, ki ležita že vzhodno od Trojan (Koblar 

1895, 148).

Delo je razdeljeno v dva poglavitna sklopa. Prvi del se natančneje ukvarja s Križe-

vsko vasjo, ki je zaenkrat najpomembnejše zgodnjesrednjeveško najdišče na tem območju. 

V drugem delu sem se posvetila širšemu območju celotne Moravške doline. 

Z analizo izročila iz Moravške doline sem skušala rekonstruirati zgodovinske proce-

se, ki so sprožili nastanek in razvoj tega izročila. Pri tem sem si pomagala z arheološkimi 

podatki, ki so bili na voljo.

Vendar pa so bili arheološki podatki dostikrat starejšega datuma in precej skopi. 

Moravška dolina je arheološko za zdaj slabo raziskana in arheoloških podatkov imamo 

na voljo mnogo manj kot ljudskega izročila. Slednje pa je v teh krajih temeljito zbrano, 

saj ga je krajevni zgodovinar Stane Stražar večino zapisal in v monografi ji objavil že pred 

tridesetimi leti (Stražar 1979). Sama sem na terenu izročilo ponekod dopolnila, tako da 

sms-12.indb   63sms-12.indb   63 23.10.2009   9:50:4423.10.2009   9:50:44



64

O Turkih, ajdih  in cerkvah, ki nočejo stati pri miru

je od izročila, uporabljenega v raziskavi, 66% iz Stražarjevega dela, 14 % iz različnih dru-

gih virov (od teh je najpomembnejši Radešček (1996), ki se je ukvarjal z Gradiščem pri 

Lukovici), 20% pa je novih podatkov, ki sem jih zbrala na terenu. Potrebno izročilo sem 

v pričujočem članku le povzela, v originalni obliki pa je objavljeno v mojem diplomskem 

delu (Osredkar 2008a) in dostopno tudi na spletu (Osredkar 2008b).

Pri svojem delu sem se osredotočila na izročilo, ki se je najjasneje dalo interpretirati 

kot kazalec pozne antike oziroma zgodnjega srednjega veka. Tako se nisem temeljiteje 

posvečala krajem, kjer straši, in nekaterim nepovezanim posameznim zgodbam, prav tako 

nisem preučila poti procesij in romarskih poti. To čaka na nadaljnje raziskovanje.

2. Križevska vas

2.1 Najdbe

Križevska vas leži na nadmorski višini 584 m, na južnem pobočju hribov, ki Morav-

ško dolino ločujejo od doline reke Save, in je za zdaj najpomembnejše arheološko najdišče 

z obravnavanega območja. Tukajšnje arheološke najdbe izvirajo z Vodnikove domačije. 

Izročilo o stari cerkvi na tem mestu ter o najdbah kosti in predmetov, je oprijemljivejšo 

obliko dobilo konec tridesetih let prejšnjega stoletja, ko je Vodnik pri postavljanju svinja-

ka (Slika 1) našel staro zidovje in tlak ter o tem obvestil muzej v Ljubljani. Odkriti so bili 

ostanki prezbiterija poznogotske cerkve, severno od nje še ostanki neznanega zidu, ob 

njem pa mnogo črepinj lončenih posod (Ložar 1939–1940, 104–107).

Slika 1. Križevska vas. Vse znane stavbe z Vodnikove domačije. Po načrtu N. Ribiča (Gabrovec 1953).

Figure 1. Križevska vas. All known buildings from the Vodnik homestead. Based on the plan by N. Ribič (Gabrovec 

1953).

sms-12.indb   64sms-12.indb   64 23.10.2009   9:50:4423.10.2009   9:50:44



65

Meta Osredkar

V letih 1950 in 1953 so obnavljali v vojni požgano domačijo in hlev, pri čemer so 

na plano ponovno prišle arheološke najdbe, ki jih je tokrat dokumentiral Gabrovec (1954, 

132–153). Najdenih je bilo še več ostankov cerkvenih zidov, kar je omogočilo rekonstruk-

cijo cerkvenega tlorisa. Poleg tega so naleteli na ostanke zgodnejše rimske stavbe z mozai-

kom, delno ohranjen rimski nagrobnik in rimski sarkofag, ki je bil sekundarno uporabljen 

za zgodnjesrednjeveški pokop okostij odraslega in otroka s pridatki: uhanom, prstanom in 

petimi obsenčniki (Gabrovec 1954, 138). 

Leta 1954 je lastnik pri kopanju jarka na severni strani hiše našel še tri okostja, ki 

so po njegovem pripovedovanju tam ležala drugo za drugim v smeri zahod–vzhod. Ob 

glavi enega izmed njih je bil bronast obsenčni obroček z odebeljenima koncema (Slapšak 

1977, 297).

Gradivo iz Križevske vasi hrani Narodni muzej Slovenije v Ljubljani1. Po besedah 

sedanjega lastnika Vodnikove domačije od petdesetih let dvajsetega stoletja dalje niso več 

našli nobene lončenine ali kakršnihkoli arheoloških predmetov.

2.2 Kratek pregled zgodnjesrednjeveškega gradiva (Slika 2)

Obsenčni obroček (1)

Obsenčnik iz bronaste žice je bil najden ob okostju na severni strani hiše. Premer 

obročka 4,4 cm, presek žice 0,2 cm. Konca sta stožčasto zaključena. Ta obsenčnik je precej 

bolje ohranjen od gradiva iz sarkofaga.

Obsenčni obroček (2)

Najden v sarkofagu. Obsenčnik iz bronaste žice z nesklenjenima enostavnima kon-

cema. Premer obročka 3,1 cm; presek žice 0,2 cm.

Obsenčni obroček (3)

Najden v sarkofagu. Obsenčnik iz bronaste žice z nesklenjenima koncema. Odebe-

litve ni zaznati. Premer obročka 3,2 cm; presek žice 0,2 cm. 

Obsenčni obroček (4)

Najden v sarkofagu. Obsenčni obroček iz bronaste žice s stožčasto zaključenima 

koncema. Premer obročka 4,4 cm; presek žice 0,2 cm. 

Obsenčni obroček (5)

Najden v sarkofagu. Obsenčnik iz bronaste žice s stožčasto zaključenima koncema. 

Premer obročka 4,3 cm; presek žice 0,2 cm. 

Obsenčni obroček (6)

Najden v sarkofagu. Obsenčni obroček iz bronaste žice z nesklenjenima, a stikajoči-

ma se koncema. Eden se morda končuje v dvojnem stožcu, vendar zaradi poškodbe to ni 

najbolj jasno. Premer obročka 1,8 cm; presek žice 0,15 cm. Presek žice pri tem obročku ni 

okrogel temveč skoraj kvadraten.

Emajliran polmesečast uhan (7)

Najden v sarkofagu. Bronast polmesečast trirogeljni uhan z narebrenim spodnjim 

delom. Meri 3 × 3,7 cm. Okrašen je z zelenim jamičastim emajlom; okras je motiv trolista, 

ki ga obdajata segmenta polkroga. Tretji rogelj na sredini zgornje stranice polmeseca tukaj 

ni zelo izrazit.

1 Na tem mestu se Timoteju Knifi cu iz Narodnega muzeja zahvaljujem za dovoljenje za objavo gradiva. Zah-

valjujem se tudi avtorici risb Dragici Knifi c Lunder.

sms-12.indb   65sms-12.indb   65 23.10.2009   9:50:4423.10.2009   9:50:44



66

O Turkih, ajdih  in cerkvah, ki nočejo stati pri miru

Prstan (8)

Najden v sarkofagu. Prstan je slabo izdelan iz bronasto-srebrne zlitine, okroglega 

preseka in sledovi obrabe. Premer obročka 2,5 cm; presek žice 0,3 cm.

2.3 Izročilo

Na tem mestu povzemam glavne poteze ljudskega izročila iz Križevske vasi, ki se 

povezuje z najdbami na področju Vodnikove domačije. 

Slika 2. Križevska vas. Zgodnjesrednjeveško gradivo. 1–6, 8 bron. 7 bron, emajl. 8 bronasto-srebrna zlitina. Merilo: 

1 : 1 (objavljeno z dovoljenjem Narodnega muzeja Slovenije, dr. Timotej Knifi c).

Figure 2. Križevska vas. Early Medieval fi nds. 1–6, 8 bronze. 7 bronze, enamel. 8 bronze and silver alloy. Scale: 1 : 1.

sms-12.indb   66sms-12.indb   66 23.10.2009   9:50:4423.10.2009   9:50:44



67

Meta Osredkar

– Na tem mestu je nekoč stala majhna lesena cerkev z enim samim bronastim zvo-

nom, ki je ob vsaki priliki drugače zvonil. Okrog cerkve je bilo pokopališče.

– Domačija je takrat stala na drugi strani ceste, nad studencem. Njeni prebivalci so 

bili mežnarji v stari cerkvi, od tod tudi njihovo domače ime Pri Mežnarju.

– V turškem napadu pred 500 leti je bila cerkev požgana. Turki so prišli na semanji 

dan, vodil jih je sam sultan. Domačini so se zatekli v cerkev in molili k Mariji, naj jih reši. 

Vnela se je huda bitka, mnogo jih je padlo na obeh straneh, zvon v turnu pa je čudežno 

tako močno udarjal, da se ni slišalo sultanovih povelj, in tako zmedel Turke. Sultan je zato 

zažgal cerkev, ampak v tistem trenutku mu je neki brambovec odsekal glavo. Ko so prestra-

šeni Turki videli obglavljenega sultana, so ob potoku pobegnili proti Savi. Mnogo ranjen-

cev je še med potjo izkrvavelo, tako da je v Savo pritekel krvav potok. Turki se niso vrnili.

– Ker naj bi bil kraj po turškem napadu preveč oskrunjen, tedanji papež ni dovolil 

obnoviti te cerkve, zato so novo sezidali drugje.

– 100 let po turškem napadu so na mestu stare cerkve postavili domačijo. Za klet so 

porabili material od stare cerkve, omenjajo se lepo ohranjene plošče mozaika. Poleg tega 

se iz kleti omenjajo še »dosti malanja različnih rož, in zvezdic ter dolgih kač z glavami«.

– Pred kuriščem peči je bila kamnita plošča nekdanje oltarne mize z vdolbino za re-

likvije sv. Križa. Zaradi tega so se vsako leto podrla vhodna vrata. Prav tako je vsako leto iz 

peči priletel bel golob. (Ploščo Ložar dejansko omenja, vendar je bila uničena, ko so med 

drugo svetovno vojno Nemci vas požgali.)

– Pri sajenju dreves so, če so le malo globlje zakopali, prišli na dan človeške kosti in ra-

zni »okraski iz grobov«. Nekoč so pri sajenju češnje izkopali »celo moško lobanjo, kjer so bili 

še zobje in prepereli lasje …« Teh najdb je moralo biti več, vendar jih niso znali ohraniti.

– V hiši je strašilo, ker je bila postavljena na pokopališču. Videvali so duhove duš, ki 

so hodile po hiši in molile. 

– Glede samega odkritja cerkve se omenjajo še »ožgani ostanki lesa, poltramov«, ki 

jih Gabrovec in Ložar sicer ne omenjata.

2.4 Razprava

Da je izročilo o stari cerkvi na mestu Vodnikove domačije resnično, se je potrdilo že 

v prvi fazi raziskav v tridesetih letih. Po drugi svetovni vojni pa je prišlo na dan še dovolj 

ostankov, da je bila možna rekonstrukcija celotnega cerkvenega tlorisa in obzidja okrog 

cerkve. Kot v svojem članku poroča Gabrovec, je cerkvena ladja merila 13,5 m v dolžino 

in 8,9 m v širino. Stene prezbiterija so merile od 2,6 do 2,2 m. Zvonik je bil kvadraten, s 

stranico 3,3 m. Odkrili so bili tudi kose ometa, ki so bili del freske z motivom rdečih rozet 

(Ložar 1939–1940, 105).

Vendar pa nam zgoraj navedeni arheološki podatki in tudi ljudsko izročilo kažejo, 

da lahko o poselitvi na tem mestu govorimo že precej dlje. Prvotni vzrok zanjo je najver-

jetneje studenec na tem mestu, na katerega so še v 20. stol. v času suše hodili po vodo tudi 

iz okoliških krajev.

Najzgodnejša najdba s tega mesta je nagrobnik2, ki ga Gabrovec glede na izdelavo 

datira v konec 1. oziroma začetek 2. stol., o določeni rimski prisotnosti pa govori tudi 

sarkofag lokalne izdelave, ki pa je od nagrobnika nekoliko mlajši. Če je na tem mestu 

2   Glej tudi: Šašel A. in Šašel J. 1963, 113.

sms-12.indb   67sms-12.indb   67 23.10.2009   9:50:4523.10.2009   9:50:45



68

O Turkih, ajdih  in cerkvah, ki nočejo stati pri miru

stala vila, je težko reči, vendar pa o rimskodobni lončenini, ki bi jo ob vili pričakovali, ni 

poročil. Ložar sicer omenja poznoantično lončenino, treba pa je tudi upoštevati, da siste-

matičnih izkopavanj tu ni bilo.

Zagotovo pa o stalni prisotnosti na tem mestu govori mozaik3, ki ga je omenil že Lo-

žar, in ki so ga najprej imeli za tlak poznogotske cerkve, kasneje pa za mozaični tlak rimske 

vile. Danes v tem mozaiku, glede na primerjave s podobnimi mozaiki, vidimo tlak pozno-

antične zgodnjekrščanske cerkve. Takšne mozaike namreč najdemo v zgodnjekrščanskih 

cerkvah Salone, Istre, Vicenze in Pulja poznega 4. in 5. stol. (Cevc E. 1960, 46). Najboljši 

primerjavi temu mozaiku z našega ozemlja sta mozaik iz Šmartnega v Tuhinju (Cevc E. 

1960, 46) in trije fragmenti mozaika iz Lesc (Božič 1995, 46). Slednji je nosil ostanke ostan-

kov donatorskega napisa za zgodnjekrščansko cerkev. Nobeden od teh dveh mozaikov pa 

se ni ohranil. Zidovi, med katerimi je bil mozaik v Križevski vasi najden, tako najverjetneje 

pripadajo ne domnevni rimski vili, temveč kasnejši zgodnjekrščanski cerkvi. 

Rimski sarkofag je bil sekundarno uporabljen za zgodnjesrednjeveški pokop dveh 

skeletov s pridatki: polmesečastim uhanom, okrašenim z jamičastim emajlom, prstanom 

in petimi obsenčnimi obročki. Okoliščine poznamo po pripovedovanju gospodarja, ki je 

grob odkopal. Otroške kosti so bile nad odraslimi, emajlirani polmesečasti uhan je pripa-

dal odraslemu okostju, obsenčni obročki pa otroškemu. Kosti se niso ohranile. Sarkofag je 

bil usmerjen v smeri zahod–vzhod (Gabrovec 1953, 138–139).

Pridatki, ki so ležali ob okostjih, so značilni za t.i. ketlaški kulturni krog (Korošec 

P. 1979, 202–203). Tovrstne obsenčnike z grobišča Sedlo na Bledu je natančneje časovno 

opredelil Pleterski (1983). Glede na primerjavo z blejskimi sodijo obsenčniki iz Križevske 

vasi v čas od sredine 9. do 10. stoletja.

Kar se tiče uhana, pa so podobni primeri navadno datirani nekoliko pozneje, to je v 

10. in 11. stol. (npr. Bitenc in Knifi c 2001, 110, slika 369, 4; Bitenc in Knifi c 2001, 115, slika 

380, 3 in 4; Sagadin 1982, 129; itd.).

Zaradi lege obeh okostij v sarkofagu (otroški nad odraslim), obsenčniki ne morejo 

biti starejši od uhana. Obraten položaj bi dopuščal več manevrskega prostora, tako pa se zdi 

najbolj smiselna razlaga, da je šlo za hkraten pokop, ali pa vsaj med prvim in drugim poko-

pom ni preteklo mnogo časa. Pokopa bi tako sodila na prelom 9. oziroma začetek 10. stol.

Uhan večje okostje precej zanesljivo opredeli za žensko, saj se tovrstni uhani na-

vadno najdejo v ženskih grobovih (Sagadin 1987b, 46). Kosti niso ohranjene, tako da si 

z njimi pri ugotavljanju spola in starosti ne moremo pomagati, najverjetneje pa gre za 

pokop matere in otroka. Vprašanje je tudi, če sta bila pokopana skupaj ali pa je bil otroški 

pokop opravljen naknadno. Glede na to, da je bilo otroško okostje nad odraslim, tudi v 

tem primeru med pokopoma ni moglo preteči več kot največ nekaj let. 

Zgodnjesrednjeveški pokop ženske z otrokom kaže na skupnost, ki je tu živela. Po-

kop v drugotno uporabljenem rimskem sarkofagu očitno kaže na poseben status, ki sta ga 

uživala znotraj skupnosti.

Tovrsten zgodnjesrednjeveški pokop v sarkofagu je pri nas edinstven. Najbližje pri-

merjave srečamo v Dalmaciji, kjer so prav tako sekundarno uporabili starejše antične sar-

kofage. V glavnem so ti pokopi datirani v 11. stol. (Gospin otok v Solinu, Sv. Peter v Selu, 

Šuplja cerkev v Solinu, Sv. Lovro pri Šibeniku), v Biskupiji pa naj bi dva tovrstna pokopa 

izvirala celo iz 9. stol. (Korošec J. 1952, 90).

3   Glej tudi: Djurič 1976.

sms-12.indb   68sms-12.indb   68 23.10.2009   9:50:4523.10.2009   9:50:45



69

Meta Osredkar

Da pri opisanem pokopu iz Križevske vasi ni šlo za osamljen primer, temveč za del 

večjega grobišča, kažejo trije grobovi, najdeni na severni strani hiše (Slika 3). Razdalja 

med pokopi na severni strani hiše in sarkofagom je znašala približno 17 m (najmanj 14 

in največ 20 m). Razmeroma velika razdalja med sarkofagom in pokopi na severni strani 

kaže, da grobišče ni bilo majhno.

Arheološka slika, ki se nam torej kaže na tem mestu, je zgodnjesrednjeveško grobi-

šče s preloma 9. v 10. stol.

Nekaj indicev kaže, da bi med zgodnjekrščansko iz 4./5. stol. in poznogotsko cerkvi-

jo na tem mestu lahko stala cerkev tudi v času zgodnjega srednjega veka.

V izročilu o turškem napadu, ki se je ohranilo med domačini, je cerkev, ki so jo 

Turki požgali, izrecno lesena in to se omeni večkrat. Za razliko od tega, kar pravi izročilo, 

cerkev v času turških vpadov oziroma v svoji zadnji fazi ni bila lesena, temveč zidana in 

obdana tudi z zidanim obzidjem. Zgodba o leseni cerkvi je prav mogoče samo pesniški 

dodatek, vseeno pa je zanimivo, kako trdno je v samo legendo ta podatek zasidran, kljub 

temu da so ruševine porušene zidane cerkve ostale vidne in naj bi jih celo uporabili pri 

gradnji domačije. Zaradi tega sklepam, da bi izročilo o leseni cerkvi lahko bilo starejše, 

nekoč v teku časa pa se je spojilo z zgodbo o cerkvi, ki so jo porušili Turki. Po formuli: 

Tukaj je bila nekoč lesena cerkev. + Tukaj je bila cerkev, ki so jo požgali Turki.  Tukaj je 

bila nekoč lesena cerkev, ki so jo požgali Turki.

Slika 3. Križevska vas. Srednjeveška cerkev in sedanja Vodnikova hiša z označenimi mesti zgodnjesrednjeveških 

pokopov.

Figure 3. Križevska vas. Th e medieval church, the present Vodnik house and the locations of the Early Medieval 

burials.

sms-12.indb   69sms-12.indb   69 23.10.2009   9:50:4523.10.2009   9:50:45



70

O Turkih, ajdih  in cerkvah, ki nočejo stati pri miru

Gabrovec in Ložar ne omenjata kakšnih ostankov oglja, omenja pa ga poročilo do-

mačinke (Osredkar 2008a, 72). Če ta podatek drži, je to vsekakor še en argument v prid 

tezi, da je na tem mestu nekoč stala tudi lesena stavba. Po drugi strani pa bi bilo oglje 

lahko tudi ostanek domnevnega požara, v katerem je bila uničena zidana cerkev, ki je pač 

morala imeti tudi nekaj lesenih delov. 

Tudi to, da je srednjeveška poznogotska cerkev točno na mestu originalne pozno-

antične, nakazuje neko kontinuiteto. Težko bi si predstavljali, da bi šele tisoč let po tistem, 

ko je na tem mestu stala poznoantična zgodnjekrščanska cerkev, zgradili novo cerkev na 

natanko istem mestu. Nasprotno, uporaba natančno iste lokacije govori za zgodnjo data-

cijo cerkve, ki je sledila poznoantični. Še dodaten argument zanjo so zgodnjesrednjeveški 

pokopi; med že omenjenimi zgodnjesrednjeveškimi pokopi v sarkofagih iz Dalmacije je 

tudi nekaj takih, ki so stali v notranjščini cerkva (J. Korošec 1952, 90).

Protiargument zgodnejši dataciji bi bil patrocinij sv. Križa, ki doživi razcvet nekako 

v času križarskih vojn. Vendar se patrocinij lahko tudi spremeni. Perava (Perau) pri Belja-

ku je takšen primer, kjer naletimo na zgodnjesrednjeveško grobišče okrog cerkve, prvotno 

posvečene sv. Petru, sedanja cerkev pa je posvečena prav sv. Križu (Korošec P. 1979, 53). O 

primeru cerkve v Millstattu, ki je navidezno zamenjala patrocinij (iz Marije v Salvatorja) 

pa piše Pleterski (1994, 302).

Zgodovina sicer cerkev v Križevski vasi prvič omeni leta 1526 (Koblar 1895, 143–

150). Letnica 1526 je pomenljiva, saj to pomeni, da je do turškega napada, če je ta zares 

vzrok opustitve in propada cerkve, prišlo šele sredi ali proti koncu 16. stoletja. 

Zgodnjesrednjeveško grobišče se je najverjetneje obdržalo še naprej, v visoki in po-

zni srednji vek, za kar govorita tako prisotnost poznogotske cerkve kot tudi izročilo, ki 

izrecno poudarja, da so mrtvece začeli nositi v Moravče šele po turškem napadu in uniče-

nju cerkve. V Moravče so nosili pokopavat do leta 1930, ko so  zgradili pokopališče v vasi. 

Zanimiv je odlomek iz poročila domačinke, ki trdi, da so se neke lobanje, ki so jo izkopali 

na tem mestu, držali še lasje. Glede na to, da v nobenem primeru tukajšnji grobovi niso 

mlajši od domnevnega turškega napada, se pravi od konca 16. stoletja, je to precej never-

jetno, a teoretično še mogoče. 

Zgodba o Turkih, ki so porušili križevsko cerkev, zgodovinsko ni potrjena, vendar 

se ta razlaga zaenkrat zdi precej verjetna. Močna travma je morala povzročiti, da so vašča-

ni opustili cerkev in pokopališče okoli nje, kar je za seboj potegnilo težko in nepraktično 

prenašanje pokojnih čez hribe v Moravče, uro in pol hoda ob lepem vremenu. 

3. Analiza izročila celotne Μoravške doline

3.1 Turki

 

Z obilico izročila o Turkih pa se ne srečamo samo v Križevski vasi, temveč so zgodbe 

o Turkih na celotnem obravnavanem področju Moravške doline tako pogoste, da turško 

izročilo predstavlja pravzaprav najobsežnejši sklop izročila. Ob tem si lahko zastavimo 

vprašanje, kdaj gre pri teh zgodbah zares za Turke, kdaj pa se je vanje morda skrilo starejše 

izročilo – in če se je, kako tedaj ločiti zgodovinske Turke od “Neturkov”?

Izročilo o Turkih sem tipološko razdelila, da se bodo jasneje prikazale podobnosti 

in strukturna ujemanja.

sms-12.indb   70sms-12.indb   70 23.10.2009   9:50:4523.10.2009   9:50:45



71

Meta Osredkar

– Kurjenje grmad za obveščanje o Turkih (Vrh sv. Miklavža, Grmače, Cicelj, Gradi-

šče pri Lukovici, Sv. Valentin na Limbarski gori, Šija pod Limbarsko goro – Žemberk).

– Jame, kamor so se ljudje zatekali pred Turki (Turške jame nad Dolami, Majcetova 

jama pri Krašcah, Dolga cerkev pri Spodnji Javorščici, Boštonova jama pri Zalogu pod 

Trojico, jama na Pogledu, Zaravna nad Zgornjo Dobravo).

– Protiturški tabor (cerkev sv. Marjete v Gradišču pri Lukovici, cerkev sv. Andreja 

pri Krašcah, cerkev sv. Miklavža na Vrhu sv. Miklavža, cerkev sv. Valentina na Limbarski 

gori, Šijanova domačija na Šiji pod Limbarsko goro, Zamudova hiša v Veliki vasi, Belo 

znamenje).

– Turška znamenja (Avbeljnovo znamenje v Serjučah, Belo znamenje pri Vodicah, 

znamenje v Mošeniku).

– Najdbe turških predmetov – podkev in orožja (struga Drtijščice pri Pogledu, Gra-

dišče pri Lukovici, Belo znamenje pri Vodicah, Krašce, Štancelaze).

– Izročilo o pokopanih Turkih (Gradišče pri Lukovici, Križevska vas, Vrh sv. Mi-

klavža, okolica Pogleda).

– Kraj, kjer naj bi Turki taborili (pri Goričici, pri Stegnah).

– Kraj, ki so ga Turki uničili (Tovorov grad, Gradišče pri Lukovici (cerkev, oziroma 

grad, ki je stal tu pred cerkvijo), Limbarski grad, Križevska vas – cerkev).

– Kraj, kjer so domačini premagali Turke (Goričica, Dešen, Križevska vas, Sv. An-

drej, Vrh sv. Miklavža, Sv. Valentin na Limbarski gori oziroma pri Belem znamenju).

– Turški zaklad (Cicelj / Vrh sv. Miklavža, Gradišče pri Lukovici, Šija – Korimškov 

Žemark (Žemberk), Vrhe).

– Čudežna rešitev pred Turki (Sv. Valentin na Limbarski gori, Križevska vas).

– Drugo.

Izkazalo se je, da lahko turško izročilo razdelimo na tri velike sklope. V prvega spa-

da tisto izročilo, ki se dejansko navezuje na Turke, ki so plenili po teh krajih (»zgodovinski 

Turki«). Dostikrat pa se je pokazalo, da zgodba enostavno mora biti starejša od – za arheo-

loge – relativno nedavnih časov turških vpadov. Za takšno izročilo se je navadno izkazalo, 

da korenini še v času pozne antike in zgodnjega srednjega veka. V tretji sklop (t.i. »mito-

loški Turki«) spadajo zgodbe, ki najverjetneje ne odražajo lokalnega historičnega procesa, 

temveč so »Turki« v njih bolj ko ne prikladni literarni liki.

3.1.1 Zgodovinski Turki

Za raziskovanje tega, kaj od turškega izročila se dejansko nanaša na Turke, je bilo 

potrebno po eni strani narediti poskus rekonstrukcije obrambnega sistema proti Turkom 

(tabori, signalne postaje), po drugi pa kartirati ostanke turškega napada (Slika 4).

Protiturške tabore omenja izročilo ob cerkvah na Gradišču pri Lukovici (1), Sv. An-

dreju pri Krašcah (7), Sv. Miklavžu na Vrhu sv. Miklavža (12) in sv. Valentinu na Limbar-

ski gori (3). Poleg tega naj bi bili proti turški nevarnosti obzidani Šijanova domačija na 

Limbarski gori in Zamudova hiša v Veliki vasi. Tabor naj bi bil tudi pri Belem znamenju 

pri Vodicah (2).

Z arhitekturnimi ostanki in konfi guracijo terena sta potrjena tabora pri cerkvi sv. 

Andreja in sv. Miklavža. Pri slednjem izročilo omenja tudi signalno postajo – ta je tudi 

edina od tukaj omenjenih, ki je potrjena z zgodovinskimi viri (Simoniti 1988, 187–188). 

sms-12.indb   71sms-12.indb   71 23.10.2009   9:50:4523.10.2009   9:50:45



72

O Turkih, ajdih  in cerkvah, ki nočejo stati pri miru

Kot kresišči se omenjata tudi Grmače (13) in Cicelj (11) v neposredni bližini Vrha sv. 

Miklavža.  

Na Gradišču pri Lukovici ni sledov obzidja, je pa ohranjen utrjen samostojen zvo-

nik, kar Fister (1975, 53) interpretira ne kot tabor, temveč kot utrjeno signalno postojan-

ko, ki je sprejemala signal s Šmarne gore in ga predajala naprej v Črni graben. Gradišče pri 

Lukovici je kot signalna postaja omenjeno tudi v izročilu.

Prav tako kot signalno postajo izročilo omenja Limbarsko goro, kjer se je tudi ohra-

nil toponim Varda severno od cerkve. Izročilo o protiturškem taboru okoli cerkve na Lim-

barski gori pa ni smiselno, saj je bila cerkev zgrajena šele okrog leta 1667. Izročilo na 

Slika 4. Zgodovinski Turki. Poln znak označuje ostanke obrambnega sistema (tabori, signalne postaje), prazen pa 

izročilo o turškem napadu ali o njihovi prisotnosti. Puščici kažeta, kje so Turki najverjetneje vpadli v Moravško 

dolino. 

Figure 4. Historical Turks. Full shape: remains of the defence system against the Turks (fortifi ed churches, locations 

of beacons). Empty shape: oral tradition about a Turkish attack or their presence. Th e arrows show the two direc-

tions where the Turks most likely entered Moravška dolina.

sms-12.indb   72sms-12.indb   72 23.10.2009   9:50:4523.10.2009   9:50:45



73

Meta Osredkar

Limbarski gori sicer omenja dve signalni postaji: poleg te pri (kasnejši) cerkvi, naj bi kurili 

grmade tudi na hribu Žemberk (4) nad zaselkom Šija na Limbarski gori. 

Kot izročilo o protiturškem taboru lahko jemljemo tudi zgodbo o napadu Turkov 

na cerkev v Križevski vasi (10), kamor so se pred Turki zatekli prebivalci vasi. Arheološki 

podatki o srednjeveški cerkvi pa kažejo, da je imela obzidje. 

Pri Belem znamenju pri Vodicah je teren popolnoma neprimeren za tabor, manjka-

jo tudi kakršnikoli arhitekturni ostanki, tako da je tukaj sama ideja tabora najverjetneje 

naknadno prilepljena na starejše izročilo o zmagi nad Turki na tem mestu. O domnevnem 

obzidju proti Turkom v Šiji in Veliki vasi težko rečemo kaj določenega.

Domačini so se pred Turki skrivali tudi v jame, ki pa so naravna danost in so gotovo 

prišle prav tudi v drugih zgodovinskih obdobjih proti drugim sovražnikom.

Bitke s Turki in turške napade izročilo pogosto omenja. Da so Turki te kraje tudi 

dejansko napadli, je glede na že opisano situacijo v Križevski vasi – pa tudi glede na pogo-

stnost izročila o njih – nadvse verjetno.

Najverjetneje je, da so Turki v Moravško dolino dostopili iz dveh smeri. Prva je 

mimo Goričice (6), kjer se Moravška dolina odpira proti zahodu in kjer vodi cesta vanjo 

še danes (v okolici Goričice je tudi pogosto izročilo, kako so tam Turki taborili). Drugi 

prehod so Grmače, ki so najlažji prelaz s savske strani na moravško (nanj se tudi nanaša 

zgodba o turškem poveljniku, ki se je tu ustavil in modroval, kako morajo Turki samo še 

enkrat priti, pa bo Carigrad dobil zlato streho).

Izročilo o napadu Turkov se navezuje tudi na Limbarski grad (5), Tovorov grad pri 

Trojici (9), Stegne (8), Dešen (14) in Štance Laze (15). 

Če ne upoštevamo jam, ki so naravna danost, se ostanki obrambnega sistema pred 

Turki (tabori, signalne postaje) in izročilo o njem koncentrirajo na štirih mestih: Gradišče 

pri Lukovici, Sv. Andrej pri Krascah, Limbarska gora in okolica sv. Miklavža. Kar pa se tiče 

samega napada Turkov, je izročilo o njem najpogostejše ravno na zahodnem koncu Mo-

ravške doline – v okolici Goričice in na obeh straneh Grmač. Enako se na tej sliki kaže tudi 

za Gradišče pri Lukovici in okolico Limbarske gore, vendar pa je pri teh dveh primerih, 

kot bom pokazala v nadaljevanju, situacija precej bolj zapletena.

3.1.2 Starejši dogodki v turški preobleki

Ponekod pa lahko v izročilu o Turkih prepoznamo odraz starejših dogodkov (Slika 5). 

Pokazali smo, da je izročilo o protiturškem taboru na Gradišču pri Lukovici (1) 

najverjetneje vezano na signalno postajo, ki je kasneje v ljudskem spominu postala tabor. 

Toda stvari niso tako preproste. Različica zgodbe pravi, da so Turki razdejali grad, cerkev 

pa so zgradili šele mnogo kasneje. Na mestu cerkvenega zvonika pa je po izročilu stal še 

starejši utrjen stolp z obzidjem, za katerega so se prebivalci zatekli pred Turki.

Iz zgodbe lahko izluščimo celo tri različne časovne plasti izročila: prvotni obrambni 

tabor, grad in cerkev. Glavni značilnosti pa sta prisotnost utrdbe, še preden je bila na tem 

mestu zgrajena cerkev in sovražniki, ki se jih omenja v zvezi s to starejšo, predcerkveno 

fazo.

Ob upoštevanju arheoloških najdb z Gradišča, datiranih v čas pozne antike (Frelih 

1987, 200–202, sl. 11), vemo, da je na mestu kasnejše cerkve sv. Marjete zares stala utrdba. 

Mešanje turških izročil s starejšimi pa se še bolj očitno pokaže pri zgodbi o grobu turškega 

poveljnika, ki naj bi bil pokopan na gradiškem griču. Ta grob v eni različici pripada  tur-

sms-12.indb   73sms-12.indb   73 23.10.2009   9:50:4623.10.2009   9:50:46



74

O Turkih, ajdih  in cerkvah, ki nočejo stati pri miru

škemu, v drugi pa ajdovskemu poveljniku. Zgodba pravi, da je bil sposoben in “dober za 

vojake”. Težko je verjeti, da bi se spomin na turškega poveljnika ohranil v taki obliki, zato 

je mnogo verjetnejša razlaga, da je šlo za “ajdovskega” branilca utrdbe, o katerega grobu se 

je vedenje ohranilo in se po stoletjih spojilo z izročilom o Turkih.

Tukaj bi še enkrat spomnila na situacijo v Križevski vasi (2), kjer izročilo pravi, 

da naj bi bili okrog cerkve pokopani Turki. Po analogiji s turškim/ajdovskim grobom na 

Gradišču, ne gre popolnoma izključiti možnosti, da bi v tem segmentu izročila tudi v Kri-

ževski vasi Turki lahko pomenili ajde, in da se je izročilo o turških pokopih okrog cerkve 

prvotno nanašalo na še starejše pokope, ki bi bili povezani s prvo, zgodnjekrščansko cer-

kvijo. S takšno situacijo se dejansko srečamo denimo na zgodnjesrednjeveškem grobišču 

Žale pri Zasipu, kjer je obstajalo izročilo o Turkih, pokopanih na mestu zgodnjesrednje-

veškega grobišča (Knifi c, Pleterski 1993, 242).

Slika 5. Kraji, kjer turško izročilo nakazuje starejše dogodke.

Figure 5. Places where »Turkish« oral tradition indicates older events.

sms-12.indb   74sms-12.indb   74 23.10.2009   9:50:4623.10.2009   9:50:46



75

Meta Osredkar

Na Gradišču pri Lukovici se omenja tudi majhna kapelica, ki je pripadala gradu, 

tam, kjer danes stoji cerkev sv. Marjete. Lahko, da je šlo za zgodnejšo predhodnico sre-

dnjeveške cerkve, lahko pa bi svojo cerkev imela že poznoantična postojanka. 

Skupaj z arheološkimi dejstvi – poznoantične najdbe – in nadvse zgovornim pre-

krivanjem ajdovskega/turškega groba – lahko zaključimo, da se izročilo o utrdbi oziro-

ma gradu na tem mestu nanaša na poznoantično oziroma zgodnjesrednjeveško obdobje. 

“Turki”, ki so utrdbo požgali, pa so morali biti eni izmed preštevilnih napadalcev, ki so se 

preko Trojan in skozi Črni graben valili proti zahodu.

Še zagonetnejša je zgodba o Turkih na starem Limbarskem gradu. Srednjeveški 

Limbarski grad oziroma kar je od njega ostalo – in tega ni prav dosti – leži na severnih 

pobočjih Limbarske gore (3), ki se strmo spuščajo v dolino Črni graben. Turki naj bi ga 

zavzeli, a šele, ko so vanj streljali skozi Votli kamen (4). Po tem dogodku so se prebivalci 

gradu preselili na vrh Limbarske gore (5). 

Tukaj se ponovno srečamo z več časovnimi plastmi izročila:

1.) Grad zavzamejo Turki.

2.) Posledica tega je, da se prebivalci preselijo na Limbarsko goro.

Iz zgodovine vemo, da na vrhu Limbarske gore grad ni stal. Kaj je bilo potem na 

Limbarski gori? Zdi se, da izročilo nakazuje starejšo naselbino, v katero so se preselili 

prebivalci “Limbarskega gradu”. Limbarski grad se v ljudski zavesti močneje navezuje na 

Korpe v Črnem grabnu kot pa na moravško stran (imenovan je tudi Korparjev grad). V 

teh krajih je izpričana močna rimska prisotnost: tu je vodila cesta proti Atransu, ki jo 

potrjujejo najdbe v Lukovici, Šentvidu in na Prevojah; v Blagovici pa je bilo na ledini, 

imenovani Ajdovski britof, odkrito rimsko grobišče iz časa 1. do 4. stol. (Zupančič 1979, 

278–281). Ponuja se torej hipoteza, da se je v pozni antiki, po uničenju naselbine v dolini 

Črnega grabna, poselitev prestavila više na Limbarsko goro. V to hipotezo se zdaj lepo 

vklaplja tudi izročilo, da je bilo prvotno pokopališče okoli cerkve na Limbarski gori in da 

so šele kasneje začeli nositi mrliče v Moravče.

V tej luči postanejo tako Turki, ki so s pomočjo Votlega kamna porušili Limbarski 

grad, kot tudi protiturški tabor na Limbarski gori, jasneje razumljivejši kot starejše izro-

čilo v turški preobleki. 

3.1.3 Mitski »Turki«

Na obravnavanem območju se pogosto srečamo tudi z zgodbo o zakladu, ki naj bi ga 

zakopali Turki (Slika 6). Čeprav se te zgodbe po eni strani dotikajo tega, da se je v zavesti 

ohranilo nekaj o stvareh z vrednostjo, ki so jih v preteklosti zakopavali, oziroma o krajih 

s posebnim pomenom (v eni od različic namesto Turkov nastopajo Rimljani), so z drugo 

nogo precej bolj trdno zasidrane v pravljični, mitološki sferi.

Glavni elementi, ki te zgodbe smiselno uvrščajo v isto kategorijo, so:

– Turki prinesejo in zakopljejo zaklad.

– Prerokovano je, da bo ta zaklad našel otrok, ki ga bodo zibali v zibelki iz smreke, 

ki bo zrasla na tem mestu, kot najditelja zaklada sta omenjena tudi dvojčka.

– Zaklad se dostikrat obnaša kot zakladi na splošno (“gori”, poseben postopek izko-

pavanja, sicer se pogrezne).

Elementi zgodbe turški zaklad povezujejo s tipološko podobnimi zgodbami s tega 

območja, ki pa Turkov ne omenjajo. Turki seveda niso imeli prav nobenega pametnega 

sms-12.indb   75sms-12.indb   75 23.10.2009   9:50:4623.10.2009   9:50:46



76

O Turkih, ajdih  in cerkvah, ki nočejo stati pri miru

razloga, da bi med roparskimi pohodi plen zakopali sredi tujega ozemlja. Turki, ki se po-

javljajo v teh zgodbah, nimajo nič skupnega z zgodovinskimi Turki, pojavljajo se bolj kot 

eksotičen dodatek zgodbam o zakladu. 

 Verjetno je na podoben način postala Turkinja graščakinja z gradu v Zalogu pri 

Moravčah. Ta naj bi dojila svojega očeta, ki ga je njen mož zadrževal v ječi, in ga tako rešila 

smrti od lakote, nazadnje pa ga je še rešila s premeteno uganko. Skorajda enako zgodbo 

navaja Kelemina (1997, 259), le da v njegovi različici ni ne duha ne sluha o tem, da bi bila 

protagonistka Turkinja.

Slika 6: Kraji, kjer se omenja s Turki povezan zaklad. 1 Gradišče pri Lukovici, 2 Žemberk nad Šijo, 3 Vrh sv. 

Miklavža, 4 Cicelj, 5 Hribce, 6 Vrhe. Na Vrheh namesto Turkov nastopajo Rimljani.

Figure 6: Treasures, connected with the Turks. 1 Gradišče pri Lukovici, 2 Žemberk nad Šijo, 3 Vrh sv. Miklavža, 4 

Cicelj, 5 Hribce, 6 Vrhe. At Vrhe, the protagonists of the story are the Romans rather than the Turks.

sms-12.indb   76sms-12.indb   76 23.10.2009   9:50:4623.10.2009   9:50:46



77

Meta Osredkar

3.2 Ajdi

Izročilo o ajdih se navadno nanaša na predslovansko staroselsko prebivalstvo, zato 

mu gre pri raziskavah zgodnjesrednjeveškega obdobja še prav posebna pozornost. Na 

obravnavanem območju se ajdi pojavljajo kar na dvanajstih mestih (Slika 7).

kraj izročilo

Spodnje Prapreče  (1)

Ajdovske deklice so gradile cerkev v Praprečah, v Pra-

prečah je bila ajdovska fara, šele kasneje spremenjena 

v katoliško cerkev.

Slika 7. Izročilo o ajdih (poln lik), pozna antika (prazen lik).

Figure 7. Oral tradition about the Ajdi (full shape) and Late Roman settlement (empty shape).

sms-12.indb   77sms-12.indb   77 23.10.2009   9:50:4623.10.2009   9:50:46



78

O Turkih, ajdih  in cerkvah, ki nočejo stati pri miru

Gradišče pri Lukovici (2) Grob ajdovskega poveljnika.

Prikrnica (3), sv. Mohor (4)
Ajdovske deklice so prenesle cerkev iz Prikrnice na 

Vrh sv. Mohorja.

Rožek (5) Ajdi so živeli na Rožeku.

Podstran (6) Ajdovsko grobišče severno nad vasjo.

Podoreh (7)
Ajdovska deklica je stala v Podorehu in prala perilo 

v Savi. 

Sv. Valentin, Limbarska gora (8)
Ajdovske deklice so pomagale zidati cerkev na Lim-

barski gori.

Kamerca (9)
Divja deklica je živela v jami Kamerci in pomagala 

kmetu Korparju.

Golčaj (10), Korpe (11)
Ajdovska deklica iz Korp je prinesla zlato za zvon na 

Golčaju.

Zgornje Koseze (12)
Ajdovske deklice so pomagale zidati cerkev v Zgor-

njih Kosezah.

Grmače (13)
Ajdovska deklica je stala z eno nogo na Grmačah in z 

drugo na Jančah in prala v Savi.

Dolina (14) Doj mož je živel nad Dolino, kmet ga je ukanil.

Pokazali smo že, da gre pri »protiturškem taboru« na Limbarski gori najverje-

tneje za nekaj starejšega, to domnevo pa še dodatno podkrepi zgodba o ajdovskih de-

klicah, ki so pomagale zidati cerkev na tem mestu. Glede na to, da je  cerkev šele iz 17. 

stoletja, je moralo biti izročilo o ajdih na Limbarski gori prisotno že prej in ne vezano 

na cerkev.

Ajdovske deklice so pomagale zidati tudi cerkev v Zgornjih Kosezah, ki je prvič 

omenjena sicer šele 1526, a na njeno večjo starost kaže patrocinij sv. Štefan, pa tudi samo 

ime vasi.

Skupaj z zgodbama o ajdovski deklici iz Korp, ki je prinesla predpasnik zlata 

za zvon na Golčaju, in zgodbo o divji deklici iz Kamerce nad Korpami se tu – okrog 

Limbarske gore – izkaže koncentracija izročila o Ajdih. Pomenljivo je, da se izročilo 

pojavlja okrog Gradišča nad Podsmrečjem (Slika 7, 15), ki je arheološko izpričana po-

znoantična višinska postojanka (Dular 1981, Sagadin 1987a, 275), in pa seveda Lim-

barske gore, na kateri lahko s precejšnjo gotovostjo poznoantično višinsko postojanko 

predvidevamo.

Drugo mesto, kjer srečamo večjo koncentracijo izročila o ajdih, je Mohorjev hrib 

in njegova neposredna okolica. Že Globočnik (1889, priloga) navaja Mohorjev hrib kot 

rimsko najdišče, kasneje pa so bile v vasi Podstran v neposredni bližini odkrite še očitno 

rimske oz. poznorimske najdbe – sarkofag, lonec z novci (Domoljub 1906, 87). Skupaj s 

pomenljivim izročilom o ajdovskem in rimskem grobišču severno od vasi, vse kaže, da 

lahko tudi pri Mohorjevem hribu računamo s poznoantično višinsko postojanko.

V Spodnjih Praprečah je po izročilu nekoč stal grad. Graščaki so zgradili cerkev sv. 

Luka v Praprečah, pomagale pa so jo zidati tudi ajdovske deklice. Še enkrat se tako pokaže 

časovna plastovitost izročila: grad naj bi bil po njem starejši od cerkve. Pa tudi cerkev 

mora imeti stare korenine, gotovo starejše od sedanje, datirane v čas okrog 1520, glede na 

izročilo o tem, da je bila tu prvotno ajdovska cerkev, ki je šele kasneje postala katoliška, 

in na zgodbo, da so jo zidale ajdovske deklice. (Zelo podobno izročilu o gradu v Spodnjih 

sms-12.indb   78sms-12.indb   78 23.10.2009   9:50:4723.10.2009   9:50:47



79

Meta Osredkar

Praprečah je izročilo o gradu v Moravčah, ki naj bi stal na mestu sedanje moravške cerkve 

sv. Martina. Ta je bila postavljena v 10./11. stol., torej mora biti izročilo o »gradu« na tem 

mestu še zgodnjesrednjeveškega izvora.)

Leta 1991 so pri zaščitnih izkopavanjih na nizki terasi na levem bregu Radomlje 

odkrili rimsko vilo, ki jo najdbe (lončenina) uvrščajo v 2. polovico 1. in 1. polovico 2. 

stoletja (Sagadin 1992, 302 in 1995, 17–18, T.3: 2–11, T.4 1–3). Ob upoštevanju rimskih 

najdb iz Prapreč, se ni težko odločiti, kdo so bili ti Ajdi – izročilo o prapreškem gradu se 

tako bržkone nanaša na rimsko naselitev.

Izročilo tudi govori, da je prapreški graščak postavil cerkve v Praprečah, na Gra-

dišču pri Lukovici in na Krtini. Rimski prebivalci Prapreč se zares zdijo najverjetnejši 

graditelji poznoantične višinske postojanke na Gradišču pri Lukovici. 

Zgodbe o ajdovskih deklicah, ki pomagajo zidati cerkve, se na obravnavanem pro-

storu pojavijo trikrat in kažejo na krščanske Ajde – staroselsko prebivalstvo – kot tiste, ki 

so sodelovali pri širjenju krščanstva. 

Zgodba o divjem možu iz Doline se v številnih različicah pojavlja v Črnem Grabnu 

(Stražar 1985, 200–201), a se ne navezuje na moravško Dolino, temveč na Doline pri Tro-

janah, zato se mi v tej luči zdi precej verjetneje, da se je zaradi podobnega imena “preslika-

la” na Dolino v Moravški dolini. Izvirno različico bi morali glede na to, kako močnejša je 

prisotnost tega izročila v Črnem Grabnu, iskati tam. Na tem mestu bi omenila še zanimivo 

podrobnost. Divji mož se je v eni od različic preselil v Kamniške planine, s kamniškega 

konca (Palovče) pa so tudi ajdovske deklice, ki so gradile prapreško cerkev, v predpasnikih 

nosile kamenje. Z Velike planine poznamo izročilo o divjih možeh in toponime Dovja 

griča, Dovji grobi in Dovja raven (Cevc T. 1967, 73–74). Na bližnji planini Dolga njiva 

je bila odkrita poznoantična stavba ( Horvat 2002, 198). V neposredni bližini Palovč pa 

poznamo vasi Malo in Veliko Lašno. Kaže, da je bil hriboviti svet okrog Kamnika prostor, 

kamor so se umikali staroselci tudi s širšega področja.

Sklenemo lahko, da se izročilo o ajdih koncentrira okrog najdišč, kjer so odkrili – ali 

z veliko verjetnostjo domnevamo – poznoantične arheološke ostanke: Gradišče pri Luko-

vici, Mohorjev hrib, Gradišče nad Podsmrečjem ter Limbarska gora (Slika 7).

3.3 Izročilo o prestavljanju cerkva

Kar trikrat se na obravnavanem območju srečamo s praktično identično zgodbo, ki 

govori o tem, kako se je cerkev na čudežen način prestavila iz doline na vrh hriba (Slika 

8). To naj bi se zgodilo s cerkvijo sv. Mohorja in Fortunata na hribu Mohorju (1), s sv. 

Miklavžem na Vrhu sv. Miklavža (2) in s cerkvijo sv. Neže na Golčaju (3). Spodnja razpre-

delnica prikazuje glavne elemente vsake posamezne zgodbe.

Sv. Mohor (1) Vrh sv. Miklavža (2) Golčaj (3)

prestavitev iz doline (Prikrnica) na hrib
iz doline oz.  pobočja 

(Velika vas) na hrib
iz doline na hrib

kdo
angeli,

ajdovske deklice
voli

nedefi niran čude-

žen način

angeli

sms-12.indb   79sms-12.indb   79 23.10.2009   9:50:4723.10.2009   9:50:47



80

O Turkih, ajdih  in cerkvah, ki nočejo stati pri miru

zakaj

ker so se vanjo zaletavali z 

vozovi,

ker so jo krave lizale,

ker sta se kmeta  prepirala, na 

čigavem svetu stoji

ne poda razloga

ker se je tja  zateka-

la živina,

ker so se ženske  

nedostojno vedle

Kot vidimo, gre v vseh primerih za različico istega dogajanja. Cerkev se je na čude-

žen način prestavila z lokacije A na lokacijo B. Kot razlog je navadno navedeno nespoštlji-

vo vedenje do cerkve. 

Omenjeni kraji niso oddaljeni drug od drugega, zato je težko verjetno, da bi zgodbe 

z elementi, ki se pojavljajo pri vseh, nastale neodvisno druga od druge. Morda je najprej 

Slika 8. Izročilo o premikih cerkva in gradu.

Figure 8. Churches and castle that moved to the top of a hill according to the tradition. 

sms-12.indb   80sms-12.indb   80 23.10.2009   9:50:4723.10.2009   9:50:47



81

Meta Osredkar

nastala ena zgodba, ki se je potem preslikala na druge lokacije, kjer se je zgodil podoben 

proces. Za kakšen proces je pri tem šlo, nam pomagajo osvetliti značilne lastnosti vseh teh 

treh primerov.

Kot je bilo že omenjeno, gre pri Mohorjevem hribu za precej verjetno poznoantično 

višinsko postojanko, ob vznožju hriba pa je izpričana rimska poselitev. Podobno velja za 

Golčaj nad Blagovico: tudi tu je bila v dolini, tam, od koder naj bi se cerkev preselila, pose-

litev prisotna v rimskem času, s sosednjega Gradišča nad Podsmrečjem pa poznamo po-

znoantično lončenino. Da je gradnja golčajske cerkve morda povezana s staroselci, morda 

kaže že omenjena pripovedka o ajdovski deklici, ki je prinesla predpasnik zlata za zvon na 

Golčaju. Sama cerkev ima romanske korenine in je bila sezidana najkasneje v 12. ali 13. 

stoletju, intenzivna plast oglja ob severni strani, ki so jo odkrile arheološke raziskave, pa 

nakazuje morebitno še starejšo leseno cerkev (Pečnik 2004, 97).

Pri cerkvi sv. Miklavža, ki se je po legendi na vrh hriba prestavila iz Velike vasi, 

je rimska poselitev dokazana v kilometer oddaljeni Križevski vasi. Velika vas naj bi po 

izročilu nekoč imela ne samo svojo cerkev (to glede na bližino Križevske vasi sicer ni 

verjetno), ampak tudi grad. Vrh sv. Miklavža pa izročilo omenja kot poganski tempelj, 

okrog cerkve pa naj bi bili pokopani Turki, katerih kosti so domačini tam večkrat našli. 

Pokopališča sicer okrog cerkve sv. Miklavža ni bilo. Tu je na mestu primerjava s »Turki«, 

pokopanimi na zgodnjesrednjeveškem grobišču v Križevski vasi, in s turško–ajdovskim 

grobom z Gradišča pri Lukovici, toda zadnje besede pri tem, kdo je v resnici pokopan na 

Vrhu sv. Miklavža, brez arheoloških dokazov ne moremo podati.

Glede na skupne lastnosti teh treh različnih primerov lahko zaključimo, da je naj-

verjetnejši proces, ki ga zgodba o preselitvi cerkve odraža, poznoantićni premik poselitve 

iz doline v višinsko postojanko.

Izročilo o selitvi cerkva je v svojem bistvu zelo podobno tudi že omenjeni zgodbi, da 

so se prebivalci Limbarskega gradu, ko so tega Turki porušili, preselili na vrh Limbarske 

gore (Slika 8, 4). V obeh primerih lahko tako vidimo odraz istega procesa – naselbinskega 

premika.

Opozoriti velja, da gre pri tovrstnih zgodbah o premiku cerkve lahko tudi za kaj 

drugega kot preselitev v poznoantično višinsko postojanko. Z zelo podobnim primerom 

se srečamo v zvezi s cerkvijo sv. Mohorja in Fortunata v Podzidu pri Trojanah (Stražar 

1985, 221), kjer pa se cerkev preseli s hriba v dolino, torej je treba tu iskati druge možno-

sti.

3.4 Mitski kraji

3.4.1 Gradiški hrib in Rožek, zgodba o zmaju in jezeru

Izročilo pravi, da je med Gradiščem pri Lukovici in gradom Rožek nekoč ležalo je-

zero. Gradiški in rožeški graščaki, ki so si bili v sorodu, so se po njem s čolni obiskovali.

Vendar pa rožeški grad in Gradišče časovno ne sodita v isto obdobje. Rožek je sre-

dnjeveški grad, “grad” na Gradišču pri Lukovici pa je, kot smo pokazali prej, moral pripa-

dati zgodnejšemu obdobju. Vendar pa izročilo govori o ajdih, ki naj bi nekoč prebivali na 

Rožeku. Skupaj z povezavo z Gradiščem v njegovi “grajski” fazi, vse skupaj postane precej 

jasen indic, da moramo tudi pri Rožeku oziroma v njegovi bližnji okolici računati s pose-

litvijo, starejšo od srednjeveškega gradu. 

sms-12.indb   81sms-12.indb   81 23.10.2009   9:50:4723.10.2009   9:50:47



82

O Turkih, ajdih  in cerkvah, ki nočejo stati pri miru

V jezeru je po legendi živel zmaj, ki je delal škodo okoliškim kmetom in ki ga je 

nazadnje z ukano ubil tuj berač in tako pred zmajem rešil hčer gradiškega graščaka. Da 

ta zgodba predstavlja organizacijo svete krajine, sta pokazala Štular in Hrovatin (2002, 

47–50). Gradiški graščak predstavlja nebesno božanstvo – Peruna, zmaj pa njegov antipod 

– Velesa, medtem ko graščakova hči predstavlja žensko božanstvo, povezano z vodo (Ple-

terski 1996, 181). Perunu pripada nebesna sfera (vrh Gradiškega hriba) in ženski boginji 

voda. V zvezi z zmajem pa zbudi pozornost toponim Rožek, saj tovrstna imena označujejo 

mesta, povezana s htonskim božanstvom (Pleterski 2006, 50).

Kako je prišlo do konca jezera? V zgodbah o jezeru in zmaju je dostikrat zmaj tisti, ki 

povzroči razlitje jezera (prim. Hrovatin 2007, 110). Dostikrat pa jez prekopljejo mitični pred-

niki. V našem primeru se omenja, da so jez prekopali predniki, ki pa tukaj niso mitizirani. 

Z Rožekom je povezana tudi zgodba o graščakinji Evi Barbari, ki jo prvi navaja 

Valvasor. Na skrivaj se je poročila proti očetovi volji, njen mož pa se je kmalu po poroki 

ubil. V ljudskem izročilu pa se je ohranilo še več zgodb o graščakinji Rožeka, ki se v drugih 

različicah imenuje Liza. Valvasorjeva pripoved se vsaj deloma gotovo nanaša na resnično 

zgodovinsko osebo, saj je Eva Barbara, zares živela. Zanimivo je, da je bilo njeni sestri 

ime Elizabeta, ki je morda dala ime Lizi iz izročila. Precej verjetno se zdi, da Valvasorjeva 

zgodba bolj ali manj odseva resničen zgodovinski dogodek, saj tudi časovno pisec ni bil 

tako oddaljen – Eva Barbara se je rodila leta 1602 (Lavrič 2004, 108). 

Toda po drugi strani je z Rožekom povezanega precej več izročila o deklici s tega 

gradu in te zgodbe nimajo nič več skupnega z nesrečno ljubeznijo Eve Barbare. Po eni 

različici so jo ravbarski vitezi ugrabili in pripeljali na grad. Po drugi Lizo ubijejo pri stu-

dencu. V tretji različici pa je pokopana in potem jo rešitelj izkoplje. Morda se povezava 

med Gradiščem in Rožekom kaže tudi na ta način in so te zgodbe drugi obraz mitološke 

graščakove hčere, ki je bila prvotno vezana na Gradišče, tukaj pa jo srečamo pri Rožeku. 

3.4.2 Limbarska gora

Pod Limbarsko goro naj bi bilo jezero, gora pa stoji na njem na treh kamnih. V 

slovenskem izročilu poznamo več gora, ki so votle in napolnjene z vodo, kar se ujema z 

predstavo o svetovni gori, ki napaja vse štiri strani sveta (Šmitek 1998, 49). 

Analogija za tri kamne, na katerih gora stoji, se ponuja v izročilu o tročanu, o kate-

rem je pisal Medvešček (2006, 55). V cerkljanski in tolminski tradiciji se je ohranilo, da 

so nekdaj ob postavitvi domačije uporabili tri posebne kamne. Dva so vzidali v poslopja, 

tretji pa je bil varuh ali binkel. Poznal ga je le gospodar, ki je to vedenje zaupal samo svo-

jemu nasledniku. Če so ga vede ali nevede odstranili, je kmetija propadla. Vsak izmed 

kamnov je bil v znamenju enega elementa: ognja, vode ali zemlje. V tročanu pa niso samo 

gradili kmetij z vsemi poslopji, temveč so ta pravila upoštevali tudi pri sajenju dreves v 

sadovnjaku in razporejanju poljščin na njivah. Tročan je lahko obstajal tudi v večjem me-

rilu: sestavljale so ga gore Porezen, Otavnik in Robija. Podoben primer velikega tročana je 

opisal Pleterski (2006, 53).

Tukaj se s podobnim izročilom srečamo v drugačni obliki: trije kamni predstavljajo 

temelj, na katerem stoji gora. Gora je tesno povezana z vodo: trije kamni stojijo v jezeru, 

poleg tega z Limbarske gore teče zdravilna voda. Ob tem velja spomniti, da je bil sv. Valen-

tin, ki mu je vrh Limbarske gore postavljena cerkev, zavetnik za zdravje. Očitno je tradicija 

o zdravilnih lastnostih Limbarske gore starejša od same cerkve. Najbolj zdravilen stude-

sms-12.indb   82sms-12.indb   82 23.10.2009   9:50:4723.10.2009   9:50:47



83

Meta Osredkar

nec je bil Na koritih, ki je stal nedaleč od starega Limbarskega gradu, njegova voda pa je 

bila zdravilna, ker so jo pili menihi iz sosednjega (popolnoma legendarnega) samostana.

Kot analogija za jezero pod goro se ponuja zgodba iz bližnje Rače, pod katero naj bi 

bilo po ljudskem mnenju veliko jezero (Stražar 1996, 165). Rača leži ob vznožju hribov, 

tam kjer se svet začne vzpenjati proti Sv. Trojici, in Ciclju, tako da gre tudi tu v bistvu za 

jezero pod goro – in to še celo pod »Sveto goro«, kot se področje od Koprivnika do Vrha 

sv. Miklavža nekajkrat imenuje v srednjeveških virih (Kos 1974, 152).

Na pobočjih Limbarske gore, tam kjer se odcepi pot proti Golčaju, pa stoji Votli 

kamen. K njemu so predvsem dekleta hodila in izvajala obrede, da bi se poročila. Videti 

je, da je bil limbarski Votli kamen manj mogočna različica tistega, o katerem viri poročajo, 

da je stal na Vrhu (Šenturška  gora, Ulrichsberg) na Koroškem (Kahl 2002, 246–247). Šlo 

je za skalni sklad z izrazito razpoko, ki so ji pripisovali zdravilno moč in častili še v 16. stol. 

Kahl vidi v tem ostanek opuščenega predkrščanskega kulta. Nekaj takega moremo videti 

tudi v limbarskem votlem kamnu. Za razliko od koroškega je votli kamen z Limbarske 

gore preživel skorajda do današnjih dni, saj je pod udarci macole padel šele v 2. polovici 

20. stoletja, vzrok pa je bil prav v tem, da je lastnika zemljišča motilo kamenje, ki so ga 

ljudje metali skozenj – torej njegova funkcionalnost.  

Čeprav naj bi obred metanja kamnov skozi odprtino votlega kamna prinesel pred-

vsem srečo v ljubezni, zgodba o Turkih, ki so edino s streljanjem skozenj lahko uničili 

Limbarski grad, kaže na njegovo – morda starejšo – širšo funkcijo.

Slika 9. Votli kamen na Limbarski gori.

Figure 9. »Th e hollow stone« at Limbarska gora.

sms-12.indb   83sms-12.indb   83 23.10.2009   9:50:4723.10.2009   9:50:47



84

O Turkih, ajdih  in cerkvah, ki nočejo stati pri miru

4. Sklep

Ta razprava pomeni začetek rekonstrukcije zgodnjesrednjeveškega grobišča v Kri-

ževski vasi, hkrati pa tudi zastavi problematiko možne zgodnjesrednjeveške lesene pred-

hodnice izkopane srednjeveške cerkve.

Analiza nadvse bogatega izročila o Turkih je pokazala, da Turke iz izročila lahko 

umestimo v vsaj tri kategorije: lahko pomenijo prave, zgodovinske Turke; lahko se nana-

šajo na historične dogodke in procese, starejše od turških časov; včasih pa se »turškost« 

pripiše tudi čisto mitskim in nezgodovinskim osebam ali dogodkom. Te tri kategorije se 

med seboj prepletajo in včasih je težko določiti, kaj se v izročilu zares skriva. Najbolj po-

menljiva za arheologijo je druga kategorija: starejši dogodki, ki jih izročilo kaže za pove-

zane s Turki.

Po drugi strani se starejši dogodki ne skrivajo samo v turški preobleki, temveč tudi 

v zgodbah o premiku cerkve oziroma gradu. Poskusila sem pokazati, da se za tovrstnim 

izročilom kaže naselbinski premik iz poznoantičnega oziroma zgodnjesrednjeveškega ob-

dobja.

Na mestih, kjer do tega premika pride, so bili najdene ali pa se predvidevajo pozno-

antične arheološke najdbe, poleg tega pa se okrog njih koncentrira izročilo o ajdih (ki pa 

se lahko včasih pojavijo tudi kot Turki). Kaj se je s temi ajdi zgodilo kasneje, nam lahko 

nekoliko osvetli izročilo, ki nakazuje njihov umik proti Kamniškim planinam.

Po drugi strani moremo v naselitvi pričakovati vsaj neko mero kontinuitete. Ta se 

zaenkrat najočitneje kaže v Križevski vasi, kjer se kontinuiteta kultnega mesta vleče že vse 

od rimske dobe. Kontinuiteto drugačnega kultnega mesta pa predstavlja tudi votli kamen.

Izkazalo se je, da se tudi izročilo o gradovih dostikrat nanaša še na zgodnjesrednje-

veško fazo (Moravče, Prapreče, Gradišče pri Lukovici).  

Gotovo tudi ni naključje, da se večina najdišč, ki so se izkazala za najbolj izpovedna, 

nahaja na hribih, ki Moravško dolino omejujejo na severni in južni strani. Poleg boljše 

varnosti so ta mesta omogočala nadzor pomembnih prometnih povezav skozi Črni gra-

ben in dolino reke Save.

Kot smo videli, lahko iz izročila ob pomoči arheologije izluščimo več časovnih pla-

sti, v njem pa se lahko kaže odraz tako zgodovinskih kot tudi mitskih dogajanj.

Literatura

Bitenc, P. (ur.) – Knifi c, T. (ur.) 2001, Od Rimljanov do Slovanov. Predmeti. – Narodni 

muzej Slovenije, Ljubljana.

Božič, D. 1995, O zakladu poznorimskih novcev v Slatni pod Dobrčo in o zgodnjekrščan-

skih mozaikih v Lescah. – Radovljiški zbornik, 38–57.

Cevc, E. 1960, Poznoantični mozaik iz Tuhinjske doline.–Kamniški zbornik VI, 35–48.

Cevc, T. 1967, Nastanek in razvoj pastirskega stanu na Veliki planini nad Kamnikom. – 

Kamniški zbornik XI, 47–86.

Djurič, B. 1976, Antični mozaiki na ozemlju SR Slovenije. – Arheološki vestnik 27, 537–

625.

Domoljub (avtor neznan) 1906, Moravče. Nova znamenitost zgodovine. – Domoljub 6, 

87. 

sms-12.indb   84sms-12.indb   84 23.10.2009   9:50:4723.10.2009   9:50:47



85

Meta Osredkar

Dular, J. 1981, Top. zapisnik. November 1981. – ARKAS: Arheološki kataster Slovenije. 

http://arkas.zrc-sazu.si/

Fister, P. 1975, Arhitektura slovenskih protiturških taborov. Slovenska matica, Ljubljana.

Frelih, M. 1987, Gradišče pri Lukovici. – Varstvo spomenikov 27, 200–203.

Gabrovec, S. 1954, Poročilo o slučajnih najdbah v Sloveniji. – Arheološki vestnik 5, 1, 

132–153.

Globočnik, A. 1889, Die Archäologische Karte von Krain. – Mittheilungen des Musealve-

reines für Krain, 263–264 (+ priloga), Laibach.

Horvat, J. 2002, Arheološki sledovi v slovenskem visokogorju. – Kamniški zbornik XVI, 

193–202.

Hrovatin, I. M. 2007, Izročilo o jezeru in zmaju kot kozmogonski mit. – Studia Mytholo-

gica Slavica X, 105–115.

Istenič, J. et. al. 2006, Stopinje v preteklost. Zakladi iz arheoloških zbirk Narodnega muze-

ja Slovenije. Narodni muzej Slovenije, Ljubljana.

Kahl, H. D. 2002, Der Staat der Karantanen. – Situla 39, supplementum. Narodni muzej 

Slovenije, Ljubljana.

Kelemina, J. 1997, Bajke in pripovedke slovenskega ljudstva z mitološkim uvodom. (Po-

natis), Bilje. 

Knifi c, T. in Pleterski, A. 1993, Staroslovanski grobišči v Spodnjih Gorjah in Zasipu. – Ar-

heološki Vestnik 44, 235–267. 

Koblar, A. 1895, Kranjske cerkvene dragocenosti. – Izvestja muzejskega društva za Kranj-

sko V, 149–159.

Korošec, J. 1952, Uvod v materialno kulturo Slovanov zgodnjega srednjega veka. – Lju-

bljana.

Korošec, P. 1979, Zgodnjesrednjeveška arheološka slika karantanskih Slovanov. – Dela 1. 

razreda SAZU 22, Ljubljana.

Kos, M. 1974, Gradivo za historično topografi jo Slovenije. – Ljubljana.

Lavrič, L. 2004. Odsev blišča moravških gradov. Moravče.

Ložar, R. 1939–1940, Sv. Križ pri Moravčah. – Zbornik za umetnostno zgodovino 16, 

104–107.

Medvešček, P. 2006, Let v lunino senco, pripovedi o starih verovanjih. – Nova Gorica.

Osredkar, M. 2008a, Moravška dolina v zgodnjem srednjem veku. Diplomsko delo. Odde-

lek za arheologijo, Filozofska fakulteta, Univerza v Ljubljani. Ljubljana.

Osredkar, M. 2008b, Katalog ljudskega izročila Moravške doline. Ljubljana 2008. – Zbirke 

ustnih izročil: http://www.zrc-sazu.si/iza/Si/Splet_publ/Moravska_dolina.html

Pečnik, D. 2004, Obnova cerkve sv. Neže na Golčaju. – Zbornik občine Lukovica, Ljublja-

na, Lukovica, 95–99.

Pleterski, A. 1983, Časovna izpovednost plastovitosti staroslovanskega grobišča Sedlo na 

Blejskem gradu. – Arheološki vestnik 33, 134–150.

Pleterski, A. 1994, Ecclesia demonibus addicta. – Zgodovinski časopis 48, 297–306.

Pleterski, A. 1996, Strukture tridelne ideologije v prostoru pri Slovanih. – Zgodovinski 

časopis 50, 163–183.

Pleterski, A. 2006, Poliški tročan. – Studia Mythologica Slavica IX, 41–58.

Radešček, R. 1996, Slovenske legende 2. – Idrija.

Sagadin, M. 1982, Zaščitno izkopavanje staroslovanskih grobov v lopi cerkve sv. Martina v 

Mostah pri Žirovnici. – Arheološki vestnik 33, 124–133.) (grob 14: 12, 13)

sms-12.indb   85sms-12.indb   85 23.10.2009   9:50:4723.10.2009   9:50:47



86

O Turkih, ajdih  in cerkvah, ki nočejo stati pri miru

Sagadin, M. 1987a, Greben nad Podsmrečjem pri Blagovici. – Varstvo spomenikov 29, 

275.

Sagadin, M. 1987b, Kranj – križišče Iskra. Nekropola iz časa preseljevanja ljudstev in sta-

roslovanskega obdobja. – Katalogi in monografi je 24. Narodni muzej, Ljubljana.

Sagadin, M. 1992, Spodnje Prapreče. – Varstvo spomenikov 34, 302.

Simoniti, V. 1988, Obrambna organizacija pred turškimi napadi v slovenskih deželah v 16. 

stoletju. Doktorska disertacija. Oddelek za zgodovino, Filozofska fakulteta, Univer-

za v Ljubljani. Ljubljana.

Slapšak, B. 1977, Sv. Križ nad Dolskim. – Varstvo spomenikov 21, 297.

Stražar, S. 1979, Moravška dolina. Življenje pod Limbarsko goro. Moravče.

Stražar, S. 1985, Črni graben. Od Prevoj do Trojan. Lukovica.

Stražar, S. 1996, Župnija Dob skozi stoletja. Dob.

Šašel A. in Šašel J. 1963, Inscriptiones latinae que in Iugoslavia inter annos MCMXL et 

MCMLX repertae et editae sunt. – Situla 5. Narodni muzej, Ljubljana.

Šmitek, Z. 1998, Kristalna gora. Mitološko izročilo Slovencev. Ljubljana.

Štular B. in Hrovatin I. M. 2002, Slovene Pagan Sacred Landscape. – Studia Mythologica 

Slavica V, 43–68.

Zupančič, M. 1979, Blagovica. – Varstvo spomenikov 22, 278–281.  

Th e Turks, the Ajdi and Moving Churches
Early Medieval period in Moravška dolina according to archaeology and folk lore

Meta Osredkar

Th e article discusses Moravška dolina, a valley in Central Slovenia. Th e fi rst part is 

dedicated to the village of Križevska vas, where a Roman mosaic, Early Medieval burials 

and remains of a Medieval church were discovered in the 1930s and 1950s. Th e mosaic be-

longed to a Late Roman church, while the burials suggest an Early Medieval necropolis at 

the same location and a possible Early Medieval predecessor of the later Medieval church. 

Th e destruction of the latter is, according to the oral tradition, connected with a Turkish 

attack. Th e article then focuses on the oral tradition from the entire Moravška dolina, with 

the emphasis on stories that can suggest Late Roman and Early Medieval events. Th is se-

ems to be true for several stories about the Turks and their attacks. Th e Turks in stories can 

sometimes replace the Ajdi, mythological giants, that usually indicate the previous inha-

bitants of a territory. Stories about the Ajdi are concentrated around the sites where a Late 

Roman settlement was discovered. Another indicator of Late Roman settlement, or better, 

of its migration to the hilltops in the turbulent times of that period, are three very similar 

stories about the churches that moved from their previous location to the top of a hill. 

sms-12.indb   86sms-12.indb   86 23.10.2009   9:50:4823.10.2009   9:50:48



S
T

U
D

I
A

 
M

Y
T

H
O

L
O

G
I

C
A

 
S

L
A

V
I

C
A

 
X

I
I

 
-

 
2

0
0

9
,

 
8

7
 

-
 

1
0

4

87

Kresťanské hagiografi e (Život Márie Egyptskej, 
Život Margity/Mariny Antiochijskej) a texty tzv. 

jarného vynášania smrti (Moreny, Mařeny, 
Marzany) u západných Slovanov. Pokus o 

paralelné čítanie1

Martin Golema

Th e study builds on research and interpretation of texts of the so called “death (Morena, 

Mařena, Marzana) carrying-out in spring” among the western Slavs. Th e author tries to ex-

amine an assumption about the existence of a “chemically almost pure” Slavonic mythology 

goddess embodying death in texts about death carrying-out in spring. He tries to prove that 

it is a hybrid text unit originating in several text traditions, both in the identifi ed Christian 

(Byzantine) text store and in early Slavonic myths. 

V poslednom čísle Studia mythologica Slavica (Łuczyński, 2008) bol publikovaný 

veľmi systematický výklad textov tzv. jarného vynášania smrti (Moreny, Mařeny, Mar-

zany) u (predovšetkým západných) Slovanov. Zistenia synteticky zhrnuté v tejto štúdii 

chceme spresniť v jednom bode, pokúsime sa dokázať, že ide o hybridný textový útvar 

vyrastajúci z viacerých textových tradícií, vyrastajúci zároveň z identifi kovateľného kres-

ťanského textového fondu i z praslovanských mýtov. Pokúsime sa zásadnejšie revidovať 

predpoklad, že v textoch jarného vynášania smrti máme dočinenia s „chemicky takmer 

čistou“ bohyňou slovanskej mytológie stelesňujúcou smrť, zviazanou so sezónnymi rituál-

mi odumierania a ožívania prírody a s rituálmi privolávania dažďa.2 Chceme ďalej ukázať, 

že táto mytologická postava do seba vstrebala a okolo seba sústredila stále identifi kovateľ-

ný textový materiál pochádzajúci veľmi pravdepodobne z ofi ciálnych legendových látok o 

kajúcničke sv. Márii Egyptskej a o martýrke sv. Margite/Marine Antiochijskej, v texte sú 

zároveň prítomné aj významné rezíduá tzv. Mokošinho textu. 

Texty štrukturálne výrazne analogické so zachovanými variantmi textov jarného 

vynášania smrti možno nájsť v byzantskom hagiografi ckom fonde. Geografi cké rozšírenie 

zvyku jarného vynášania smrti zahŕňa práve tú časť strednej Európy v 9. až 11. storočí 

zasiahnutú grécko-slovanskou kultúrou, ktorú Dvorník (2008, s. 142) nazýva Sclavinia, 

zahŕňa teda západných Slovanov, sčasti aj susediace nemecké oblasti, J. Grimm (1968, 

s. 629–658) ho však považuje za slovanský zvyk. Medzi Maďarmi južná hranica výskytu 

zvyku „kiszehajtás“ – vynášania kyseľa (Moreny) prevzatého od Slovanov – siahala na juhu 

skoro až po čiaru Budapešti (Manga, 1956). Uvažuje sa o presnejšie nedatovanom stredo-

vekom pôvode zvyku, ktorý predstavuje syntézu „ľudovej mágie a rustikalizovanej kresťan-

1 Štúdia vznikla v rámci riešenia grantu Vedeckej grantovej agentúry MŠ SR a SAV č. 1/0583/08.
2 Takto ju defi nuje napr. Ivanov – Toporov (1987, s. 111).

sms-12.indb   87sms-12.indb   87 23.10.2009   9:50:4823.10.2009   9:50:48



88

Kresťanské hagiografi e (Život Márie Egyptskej, Život Margity/Mariny Antiochijskej)

skej ideológie“ (Slivka, 1992, s. 56). Na tento názor chceme nadviazať a bližšie ho spresniť, 

sformovanie rituálu datovať už do čias Veľkej Moravy a jeho šírenie, etablovanie a pretrvá-

vanie vysvetliť dočasne birituálnym prostredím českého biskupstva, Poľska i Uhorska.

Ako správne upozornil Manga (1956, s. 432), už najstarší známy zákaz českej syno-

dy z roku 1366, zmieňujúci sa o účasti kňazov pri vynášaní smrti, podporuje domnienku, 

že tento zvyk už dávnejšie alebo ešte i v čase zákazu prináležal alebo bol blízky cirkevnej 

liturgii.3 Ďalší výskum ustrnul pri podobných konštatovaniach a z tohto „mŕtveho bodu“ 

sa zatiaľ neposunul (aspoň nám to nie je známe) k žiadnym evidentne „podozrivým“ par-

tiám dobovej západnej (rímskej) liturgie, z ktorých by boli texty vynášania smrti priamo 

odvoditeľné. Nazdávame sa, že sme identifi kovali hlavnú príčinu tohto ustrnutia, doteraj-

šie úvahy chybne predpokladali nepretržitú dominanciu rímskej, latinskej cirkvi v skúma-

nom priestore stredovekej Sclavinie a zabúdali na to, že uvedený priestor bol v 9. až 11. 

storočí biliturgický, že teda bol pod významným byzantským vplyvom a že je teda nutné 

nanovo prezrieť a zohľadniť aj dobové byzantské liturgické zvyklosti. Ak to spravíme, ot-

vorí sa možnosť hľadať liturgické korene aj v liturgických zvyklostiach byzantskej cirkvi a 

tu môžeme vzápätí naraziť na už spomenutý veľmi nádejný zdroj textov jarného vynášania 

smrti, na legendu Život Márie Egyptskej.

Pred analýzou textu tejto legendy a následnou komparáciou (paralelným čítaním) s 

textom jarného vynášania smrti bude užitočné aplikovať známy štrukturalistický postulát, 

podľa ktorého hodnotu svätice určuje jej pozícia v systéme „všetkých svätých“ daného 

kultúrneho okruhu (tento systém sa premieta do liturgie). Bolo by teda neproduktívne 

skúmať sv. Máriu Egyptskú ako izolovaný prvok, treba sa zamerať na vejár vlastností, ktoré 

ju odlišujú od iných svätých v konkrétnom kultúrnom okruhu, treba si všímať jej hie-

rarchickú pozíciu v konkrétnom systéme. V latinskom kultúrnom okruhu ide o radovú 

až periférnu sväticu, na čo ukazuje napr. redukovaná (oproti byzantskej pôvodine) dĺžka 

jej legendy v zbierke Legenda Aurea (Legenda na dzień św. Marii Egypcjanki, 1983, s. 

201–206), v západnom liturgickom kalendári je jej zasvätený iba jeden z bežných dní – 2. 

apríl. V byzantskom kultúrnom okruhu sú jej zasvätené až tri sviatky, okrem 2. apríla ešte 

štvrtok piateho týždňa Veľkého pôstu (vtedy sa v rámci liturgie číta jej Život, a to jeho 

byzantská pôvodina, tá je oproti skráteným latinským verziám podstatne dlhšia, Život 

je navyše rámcovaný rozsiahlym Veľkým kánonom sv. Andreja Krétskeho (Veľký kánon, 

online) a spolu s Veľkým kánonom tvorí súčasť významnej liturgickej knihy, tzv. Pôstnej 

triody.4 Márii Egyptskej je zasvätená aj 5. nedeľa Veľkého pôstu (Nedeľa prepodobnej mat-

3 Uznesenie tejto synody hovorí: „...keďže sa v niekoľkých mestách, hradoch a miestach u kňazov a svetských 
ľudí zakorenil nesprávny zvyk, že uprostred pôstu za poverčivých spevov a obradov nesú cez mesto k rieke 

fi gúry zobrazujúce smrť a tam ich prudko ponoria do vody, tvrdiac na ich pohanenie, že smrť už nemôže ško-

diť, lebo ju z chotára vyhubili a do koreňa vykynožili...“ (Manga, 1956, s. 431). Najstarší zachovaný cirkevný 

zákaz jarného vynášania smrti hovorí teda o účasti kňazov a o praktikovaní zvyku v politických a kultúrnych 

centrách (hradoch, mestách ) – teda nie na periférii, vidieku. Domnievame sa, že českej cirkvi v roku 1366 ne-

šlo len o likvidáciu pohanských povier, ale aj o likvidáciu zdá sa veľmi populárnych a tvrdošijne odolávajúcich 

pozostatkov grécko-slovanskej kultúry, ktoré už v zmenených pomeroch nemali liturgickú oporu.
4 Autorom Veľkého kánonu, pozoruhodného a v pravoslávnej liturgii stále živého diela, bol sv. Andrej Krétsky, 

biskup na Kréte (660–740). Ako celok sa text Veľkého kánonu spieva vo štvrtok v 5. týždeň Veľkého pôstu, 

pred ním je čítaný Život sv. Márie Egyptskej. V Kánone sú začlenené opakované prosby k Márii Egyptskej, 

kánon je ilustrovaný čítaním jej Života, pridáva k Životu rozsiahly poetický komentár, je teda s touto legendou 

nerozdeliteľne zrastený. Mária Egyptská je aj vďaku nemu výraznou dominantou 5. pôstneho týždňa vo vý-

chodnej cirkvi. Slovanský preklad Veľkého kánonu „vznikl velice brzy, již v 9.–10. století. Nelze však říci, zda lze 

překlad vztáhnout ještě k velkomoravskému období, protože neexistují potřebné podklady“ (Milko, 2005, s. 65). 

sms-12.indb   88sms-12.indb   88 23.10.2009   9:50:4823.10.2009   9:50:48



89

Martin Golema

ky Márie Egyptskej (Triodion, 2004, s. 5)), v systéme východných svätých premietajúcom 

jej kult do až troch sviatočných dní sa teda Mária Egyptská teší podstatne väčšej úcte ako 

jej západný náprotivok.

Pevné usadenie (načasovanie) rituálu jarného vynášania smrti v liturgickom roku 

(predovšetkým 5. nedeľa Veľkého pôstu, tzv. „smrtná nedeľa“) odkazuje práve na dávnu 

spojitosť s liturgiou.5 Ak skúmame liturgické zvyklosti západnej cirkvi, nič, z čoho by boli 

odvoditeľné významné časti skúmaných textov, v západnej liturgii nenachádzame. Nádej-

nejšie, ba veľmi nádejné je pátranie v liturgii východnej cirkvi – zaujímavé a nie náhod-

né je, že v smrtnú nedeľu si východná cirkev pripomína práve pamiatku spomínanej sv. 

Márie Egyptskej, vo východnej tradícii mimoriadne významnej kajúcničky stelesňujúcej 

hodnoty pôstu a pokánia. V jej biografi i zaujmú dve výrazne odlíšené etapy osudu, najprv 

veľmi hriešna mladosť v Alexandrii, potom radikálne obrátenie v Jeruzaleme a následné 

prísne pokánie, pôst a smrť v jordánskej púšti. Tejto textovej stope sa teraz chceme po-

drobnejšie venovať.

Legeda (opakovane čítaná a rozsiahlo komentovaná v liturgii 5. týždňa Veľkého pôs-

tu) Život Marie Egyptské, někdejší nevěstky, konající přísné pokání v Jordánské poušti (By-

zantské legendy, 2007, 83-95) bola napísaná v 7. storočí, autorstvo je pripisované Sofró-

niovi I. (634-644), jeruzalemskému patriarchovi. Legenda sa v úvode obsiahlo zmieňuje 

o zvláštnych pôstnych praktikách palestínskych mníchov (úvod možno čítať aj ako akúsi 

mníšsku regulu vo forme rozprávania6), mnísi na začiatku Veľkého pôstu prešli rieku Jor-
dán a rozptýlili sa po púšti zásobení malým množstvom potravy zodpovedajúcej (podľa 

prísnejšieho východného úzu zakazujúceho nielen mäso, ale aj vajcia a mlieko) obdobiu 

pôstu (vymenúva sa tu chlieb, sušené ovocie – fi gy a datle, máčané a naklíčené bôby (šošo-

vice? hrachy?)), niektorí si vzali iba potrhaný odev a svoje telo sýtili iba trávami rastúcimi 

na púšti.

Z púšte sa vracali až na Kvetnú nedeľu (podľa východného úzu vtedy končil Veľký 

pôst), obdobie pôstu trávili v samote. Jeden z mníchov, starec Zosima, ktorý už prešiel 

všetkými stupňami askézy, ale stále túžil stretnúť niekoho, kto by bol v askéze dokonalejší 

Veľký kánon je súčasťou tzv. Pôstnej triódy, bohoslužobnej byzantskej knihy obsahujúcej texty veľkopôstneho 

obdobia. Ako uvádza Marinčák (2005, s. 50) „počas „účinkovania bratov Konštantína a Metoda existovalo 8 

druhov kníh konštantínopolskej tradície, ktoré mohli byť preložené do slovanského jazyka: profetologion, eucho-

logion, horologion, oktoechos, apoštol, evanjeliár, menologion a žaltár. Miguel Arranz pridáva ešte deviatu knihu, 

akýsi prvý náznak knihy triodion, dielo Kozmu Majumského (biskup od r. 743, zomrel roku 760) ďalej rozvíjané 

Teodorom Studitom (759–826) a jeho bratom Jozefom (760/2–832).“ 

 Slovanský preklad byzantskej liturgickej knihy Triodion (obsahujúcej liturgické texty na čas Veľkého pôstu, 

teda aj Veľký kánon) bol v slovanskom prostredí používaný už koncom 9. a v 10. storočí, vyplýva to z gréckeho 

Vita bulharského arcibiskupa a žiaka Konštantína a Metoda, Klimenta Ochridského (830–916). V ňom sa 

uvádza, že pred smrťou Kliment preložil tzv. Kvetnú triodu (Pentekostarion), liturgickú knihu, ktorá priamo 

nadväzovala na Pôstnu triodu. Z tohto textu teda vyplýva, že slovanská Kvetná trioda bola používaná niekedy 

od r. 916, Pôstna trioda (a teda aj Veľký kánon a Život Márie Egyptskej) musela byť používaná v slovanskom 

prostredí už skôr, niektorí bádatelia (G. Popov) sa domnievajú, že uvedené obidve liturgické knihy preložili už 

Konštantín a Metod pre potreby moravskej cirkvi (Triodion, 2004, s. 113–114). 
5 Korene stredovekej drámy treba hľadať v „chráme... a v určitých partiách liturgie“ (Černý, 1964, s. 14).
6 Najstaršia uhorská legenda Život svätých pustovníkov Svorada vyznávača a Benedikta mučeníka, napísaný od 

Maurusa, päťkostolského biskupa (vznikla 1064-1070, Svorad zomrel okolo r. 1031) dokazuje, že pustovník, 

nitriansky benediktín Svorad, inšpirujúci sa v mnohom asketickými praktikami palestínskych pustovníkov, 

dôverne poznal neskrátenú (byzantskú?) verziu textu Život Mária Egyptskej, pridŕžal sa totiž dôsledne pôst-

nych zvyklostí detailne priblížených práve v Živote Márie Egyptskej, text legendy ich priamo nazýva aj „regula 

Zosimi“ (Legendy stredovekého Slovenska, 1997, s. 33-43, 345-348).

sms-12.indb   89sms-12.indb   89 23.10.2009   9:50:4823.10.2009   9:50:48



90

Kresťanské hagiografi e (Život Márie Egyptskej, Život Margity/Mariny Antiochijskej)

než on sám, po 20 dňoch cesty púšťou zbadal neznámeho človeka. Ten „byl nahý a kůži 

měl tmavou, jako by ho spálil sluneční žár, a vlasy měl bílé jako rouno“ (Byzantské legendy, 

2007, s. 86). Keď ho Zosima dostihol, delilo ich vyschnuté koryto rieky. Zosima zisťuje, že 

je to úplne nahá žena, daruje jej preto polovicu svojho plášťa.

Neznáma (oslovuje ju matka7) mu po dlhšom naliehaní rozpovie svoj príbeh. Zo-

sima sa dozvedá, že v mladosti 17 rokov ako pobehlica v Alexandrii kupčila so svojím 

telom, nie však kvôli peniazom, bezplatne robila iba to, po čom bezuzdne prahla. Nebola 

pritom bohatá: „...stávalo se mi, že jsem musela prosit o milodary nebo si vydělávat přede-

ním8 – ale byla jsem zachvácena nenasytnou a nezadržitelnou touhou“ (Byzantské legendy, 

2007, s. 88). Raz sa pridala k davu pútnikov plaviacich sa loďou do Jeruzalema na sviatok 

Povýšenia svätého kríža, odhodila svoje vreteno („někdy jsem je nosila s sebou“) a bežala 

k moru za náhliacim sa davom. Počas plavby sa mužskí členovia posádky stali obeťou jej 

telesnej túžby: „K čemu jsem ty nešťastníky ponoukala, dokonce i proti jejich vůli! Neexistuje 

žádná neřest, ať už popsatelná nebo nepopsatelná slovy, ve které bych já nebyla učitelkou 

těch nešťastníků. Divím se, otče, že moře vydrželo moji prostopášnost, že země neotevřela 

své útroby a zaživa mne nepohltila, když jsem vtáhla do svích sítí tolik duší“ (Byzantské 

legendy, 2007, s. 89).

Na sviatok Povýšenia sv. Kríža v Jeruzaleme ju tajomná sila nevpustila do chrámu, 

po troch ba štyroch neúspešných pokusoch budúca kajúcnička pochopila, prečo nemoh-

la uvidieť „životodarné drevo kríža“, príčinou bola nemravnosť jej činov. Pred ikonou 

Bohorodičky sľúbi: „ ... již nikdy více neposkvrním své tělo hanebním stykem, vždyť sotva 

pohlédnu na dřevo kříže syna tvého, ihned se zřeknu tohoto světa a všeho světského a ihned 

odejdu, kam mi ty, záruko mého spasení, přikážeš, a kam mne povedeš“(Byzantské legendy, 

2007, s. 90). Po tomto sľube vstupuje do chrámu chvejúc sa po celom tele, a uzrie „sväté 

tajomstvá“. Začína nová, ostro odlíšená etapa jej ženského osudu, vychádzajúc z chrámu 

počuje z diaľky hlas: „Přejdi Jordán a dojdeš blahého klidu“. Pri východe z chrámu jej 

ktosi dá tri medené mince, za ne si ona kúpi tri chleby a vezme si ich na cestu „jako eu-

logii.“9

Kajúcnička prichádza k chrámu sv. Jána Krstiteľa pri Jordáne, po modlitbe vstúpi 
do Jordánu a skropí si „posvátnou vodou obličej a ruce“10, potom v chráme Predchodcu 

pána prijme „čisté a životodarné svátosti“ (eucharistiu), zje polovicu jedného so svojich 

troch chlebov-eulogií a napije sa vody z Jordánu.11

7 Matka (amma) alebo otec (abba) bol niekto, kto dosiahol vysoký stupeň zrelosti a múdrosti, bol zbehlý vo vy-
učovaní prostredníctvom vlastného príkladu, kázní, príbehov, výrokov a povzbudení (Olexák, 2007, s. 63).

8 Pradenie (teda i vreteno) ako atribút úzko spája Máriu Egyptskú a praslovanskú bohyňu Mokoš. 
9 Eulogia, antidóron – je vo východnej tradícii požehnaný kvasený chlieb, ktorý sa rozdáva veriacim po liturgii 

pri odchode z chrámu „anti tón hagión dórón“, „pro donis sacris“, tj. namiesto eucharistie alebo na jej pripo-

menutie. V byzantskej liturgii sa na tento účel používajú nekonsekrované prosfory, nepoužité pri proskomidii 

(kňaz sa dotýka týmito chlebami kalicha). Eulogie sa rozdávajú aj v ďalších orientálnych cirkvách; tiež západná 

cirkev poznala túto prax, aj keď nie ako náhradu eucharistie, ale len ako znamenie božieho požehnania, a to v 

oblasti galikánskej a mozarabskej (Francúzsko a Španielsko) (Byzantské legendy, 2007, s. 253).
10 Na otázku, kde prebývala, folklórna Morena dáva často odpoveď typu: „Při Dunaju, při mořu, nožky umývala; 

U voděnky, ruky sem si myla“ (Łuczyński, 2008, s. 182).
11 Text legendy takto ustanovuje pevné syntagmatické (skôr priestorové ako temporálne) puto medzi Máriou 

a sv. Jánom Krstiteľom, Mária sa rituálne umýva v Jordáne pri chráme sv. Jána Krstiteľa, obnovujúc tak krst 

pokánia v tejto rieke ustanovený sv. Jánom, ktorému sa podrobil aj Ježiš, prijíma v jemu zasvätenom chráme 

eucharistiu, zdržiava sa v púšti, v ktorej žil Ján Krstiteľ. Toto pevné syntagmatické spojenie ďalej pretrváva aj 

v kontinuantoch textu, čo vysveľuje občasnú prítomnosť sv. Jána v textoch vynášania smrti a zase naopak, prí-

sms-12.indb   90sms-12.indb   90 23.10.2009   9:50:4823.10.2009   9:50:48



91

Martin Golema

Následne sa preplaví na druhý, neobývaný a pustý breh rieky, kde do stretnutia 

so starcom Zosimom žije osamote a v prísnej askéze celých 47 rokov. Z toho prvých 17 

rokov bojuje so sexuálnou túžbou, túži aj po mäse a egyptských rybách, po víne, ktorého 

predtým „mnoho vypila“, na púšti však nemá ani vodu a nevýslovne trpí smädom. Živí sa 

spomenutými dva a pol chlebami-eulogiami, keď ich zje, živí sa „trávami a vším, co jsem 

mohla na poušti najít.“12 Šaty sa jej postupne rozpadli, vyvstáva tu protiklad: šaty (prade-

nie, vreteno) a po kajúcnom obrátení nahota implikujúca zákaz priasť (odhodenie vretena 

pred nastúpením na loď smerujúcu do Jeruzalema), k hladu a smädu13 sa tak pridáva aj 

ďalšie utrpenie: „Velmi často jsem strádala chladem i letním žárem; spalovalo mne slunce, 
nebo mé ztuhlé údy roztřásala zima, takže jsem často klesala k zemi a ležela nehybně a té-

měř bez dechu. Neustále jsem se střetávala s úklady a děsnými pokušeními ďábelskými“(By-

zantské legendy, 2007, s. 92). 

Na záver stretnutia kajúcnička Zosimu požiada, aby na budúci rok v čase Veľkého 

pôstu neprešiel Jordán, ako je u nich v kláštore zvykom (prorocky podotkne, že aj keby 

chcel, nebude môcť, Zosimu skutočne v tento čas zachváti zimnica,14 a preto nemôže opus-

tiť kláštor). Požiada ho, aby presne v deň „svaté večeře Páně“ (v Zelený štvrtok) v tú istú 

hodinu, v ktorej Pán „sezval učedníky ke svaté večeři“ vzal v posvätených nádobách „tělo a 

krev Kristovu“ (vo východnom úze kvasený chlieb a víno), čakal „na tom břehu Jordánu, 
který je blíž k osadám“ (Byzantské legendy, 2007, s. 92) a umožnil jej prijať sväté dary. Od 

čias, ako opustila kláštor sv. Jána Krstiteľa, totiž neprijímala eucharistiu. Po týchto slovách 

kajúcnička opäť odišla do púšte, neprezradiac mu ani svoje meno.

Zosima jej prosbu splní, rok po tomto stretnutí v súlade s proroctvom kajúcničky 

nemôže kvôli zimnici opustiť v dobe Veľkého pôstu kláštor. Keď sa ostatní mnísi vrátia 

z púšte a keď nadíde deň „večeře Páně“, urobí to, čo mu neznáma prikázala. Do malého 

pohárika vezme „nejčistší tělo a ctihodnou krev“ Ježiša Krista, naviac si vezme aj košík15, 

v ktorom sú „fíky, datle a něco máčených fazolí“16, neskoro večer opustí kláštor a posadí 

sa na breh Jordánu, aby vyčkal na príchod svätice. Obáva sa toho, ako svätica prejde rieku 

(nablízku nie je žiadna loďka). Za jasnej noci ju zazrie na protiľahlom brehu. Kajúcnička 

urobí nad Jordánom znamenie kríža, vstúpi na hladinu a suchou nohou kráča po vode17 

k nemu. Starec si pri pohľade na ňu uvedomí, ako ďaleko má k dokonalosti on sám nap-

riek tomu, že je vzorový mních. Na jej výzvu sa pomodlí, keď skončí modlitbu, ona „podle 

tomnosť Mary, Mareny pri kupalských obradoch v deň sv. Jána (podobnosti kupalských obradov a vynášania 

smrti analyzuje Tolstaja (online)). Syntagma Ivan a Mária zaznieva aj v ruskom ľudovom názve „kupalské-

ho“ žltomodrého kvietka Иван-да-Марья (Melanpyrum nemorosum). K všeobecne prijímanému zisteniu, 

že Ivan Kupala je transformovaný Ján Krstiteľ môžeme pridať aj nové zistenie, Mária z kupalských obradov je 

transformovaná Mária Egyptská..
12 Moravská Mařena na otázku, čo jedla počas pôstu, často odpovedá, že jedla kopřivy, zelí.
13 Motív nedostatku a jeho prekonania tvoril „veľkú tému“ aj v rámci základného praslovanského mýtu (Toporov, 

1998).
14 Zimnica sa Zosimu zmocní aj vtedy, keď vidí modliacu sa kajúcničku levitovať asi lakeť nad zemou, text teda 

povoľuje (presnejšie priamo nezakazuje) aj z kresťanského hľadiska trochu nekorektnú konkretizáciu –nadin-

terpretáciu typu: Mária zosiela (ovláda) choroby, zimnicu.
15 Košík, do ktorého sa vyberá hlavne múka (základná surovina pri príprave eucharistického chleba), ale i maslo, 

vajcia, sušené ovocie na koláče „pre tú smrť“, je dôležitá a častá rekvizita v rituáloch vynášania smrti, získané 

produkty sa na konci rituálu obradne pripravia a účastníkmi rituálu skonzumujú, na Slovensku obvykle v 

dome richtára alebo v dome, kde v zime boli priadky a páračky peria.
16 Latinský a anglický preklad Sofroniovej legendy hovorí o šošovici.
17 Na Slovensku sa v texte vynášania smrti vyskytuje pasáž typu: „Mara naša Mara, kdes tu vodu brala, veď som 

ťa ja videl, keďs ju čarovala“ (Łuczyński, 2008, s. 182).

sms-12.indb   91sms-12.indb   91 23.10.2009   9:50:4823.10.2009   9:50:48



92

Kresťanské hagiografi e (Život Márie Egyptskej, Život Margity/Mariny Antiochijskej)

obyčeje políbila18 starcova ústa“ (Byzantské legendy, 2007, s. 93). Potom obidvaja prijmú 

„životodarnou svátost“ (pre kajúcničku je to skutočne posledná večera, ako sa dozvieme 

ďalej, v tú istú noc totiž zomiera – Zosima jej teda nevedomky podá viaticum19). Po týchto 

úkonoch sa svätica obráti na starca Zosimu s poslednou prosbou, žiada ho, aby budúci 

rok prišiel na to miesto v púšti, kde ju prvýkrát stretol. Starec jej odpovie: „Oh, kéž bych 

tě mohl hned teď následovat a věčně patřit na vzácnou tvou tvář. Ale splň aspoň jedinou 

prosbu starcovu a ochutnej z toho, co jsem ti zde přinesl. A při těch slovech jí ukázal svůj 

košík. Světice se jenom konečky prstů dotkla fazolí, tři z nich si vzala a nesla je ke rtům, 

řkouc, že jí postačí duchovní milost, zachovávající duši člověka v čistotě“ (Byzantské le-

gendy, 2007, s. 93). Nazdávame sa, že práve táto pasáž legendy predstavuje paradigmu 

charakteristickej rituálnej pôstnej „hostiny“, ktorá sa nie náhodou práve na smrtnú nedeľu 

ako súčasť vynášania smrti praktizovala v Čechách a na Morave a na ktorú upozornil 

Zíbrt. Konzumovala sa vtedy tzv. „pučálka“ – vo vode napučaný (naklíčený) a na sucho 

upražený hrach pripravovaný za starých čias ako obľúbené pôstne jedlo a „podnes známá 

pochoutka, obvyklá zvláště na neděli smrtnou na Moravě a v Čechách“ (Zíbrt, 1910, s. 43). 

So staročeskými zvykmi sa zhoduje aj „ obyčej moravský, posavád užívaný, jídati na smrt-

nou neděli smažený hrách, pučálku. Na Zábřežsku již týden před smrtnou nedělí děvčata 

prosila po dědině hrachu na pučálku: „Déte nám trochu hrachu na pučálku, budem strojit 

Smrť.“ Když se mládež z obchůdzky vrátí, jídá v tom domě, kde se smrt strojila, společně 

pučálku“20 (Zíbrt, 1910, s. 58).

Po skonzumovaní troch fazulí (alebo šošovíc, ak veríme viac latinskému a anglické-

mu prekladu) svätica opäť pokrižuje Jordán (teda znovu „čaruje vodu“, o čom sa zmieňujú 

ľudové texty), vstúpi na hladinu a prejde po nej späť do púšte21. Zosimas ľutuje, že sa jej 

neopýtal ani na jej meno

Rok nato mních odchádza v dobe pôstu opäť do púšte. Tam vo vyschnutom koryte 
rieky nachádza mŕtvolu kajúcničky obrátenú tvárou k východu.22 Vedľa tela je na zemi 

nápis: „Zde pochovej, otče Zósimo,ostatky kajícnice Marie, jež zesnula podle egyptského ka-

lendáře v měsíci Farmufi , podle římského kalendáře v dubnu, v noci Spasitelova umučení, 

když byla prijala svaté svátosti“ (Byzantské legendy, 2007, s. 94). Zosima sa pokúša malým 

kusom dreva vykopať hrob, ale vo vyprahnutej zemi to nedokáže. Vtedy pri mŕtvej kaj-

úcničke zbadá leva23 lížuceho jej nohy. S nádejou, že zázračná sila mŕtvej ho ochráni, sa 

18 V rituáli vynášania smrti často spoluúčinkuje aj mužský protipól Moreny (na Slovensku označovaný ako 

Dedo, Ďatko; v Čechách a na Morave Mařák, Mařoch, Smrťák,; v Poľsku Marzak – humorne transformovaný 

Zosima?). „V obci Rózsaszentmárton dievčatá pripravili ženskú a chlapci mužskú fi gúru, s ktorými sa dali na 

cestu z dvoch koncov dediny. Stretli sa uprostred dediny, kde dali ženskej a mužskej fi gúre pobozkať sa“ (Manga, 

1956, s. 446). „Děvčata vyjdou s Mařenou z jedné strany vsi, chlapci s Mařochem z druhé strany, aby se setkali 

prostřed dědiny, kdež se chce Mařoch s Mařenou rozloučiti a ji políbiti“ (Zíbrt, 1893, s. 467).
19 O týchto dimenziách významu eucharistie ako pokrmu na cestu do večnosti v byzantskej tradícii podrobnejšie 

pojednáva Mojzeš (2006, s. 62-67). Eucharistia slúži totiž aj ako viaticum, čiže ako pokrm na cestu zo smrti do 

večného života, text teda sprostredkúva aj ďalšiu dôležitú teologému: veľmi názorne demonštruje a ilustruje 

význam prijatia eucharistie v okamihu smrti.
20 Poľská Marzanna „gotuje groch“ (Łuczyński, 2008. s. 183).
21 Práve táto pasáž jej odchodu a následnej smrti v púšti v tú istú noc mohla byť dramaticky inscenovaná hode-

ním slamenej bábky – smrti do vody.
22 „Již Mařena leží a zubami škeří“, hovorí moravský text (Łuczyński, 2008, s. 180).
23 Záver príbehu, teda „presun“ Márie do podzemia získava tak v mnohom podobnú tvárnosť ako konfl iktný 

praslovanský ľúbostný trojuholník, popri starcovi Zosimovi sa tu objavuje zoomorfná, v princípe démonická 

bytosť, čo má v základnom praslovanskom mýte významné paralely.

sms-12.indb   92sms-12.indb   92 23.10.2009   9:50:4823.10.2009   9:50:48



93

Martin Golema

Zosima k levovi obráti so slovami: „Šelmo, veliká světice přikázala pohřbít její ostatky, ale 

já – stařec – nemám sílu vykopat hrob. Vyhrab jej svými drápy, abychom mohli tělo světice 

uložit do země.“ Lev ho poslúchne a starec následne pochová tělo, ktoré „bylo jako předtím 

nahé, oděné pouze cárem himatia, který jí Zósimás daroval“ pri ich prvom stretnutí. Lev 

počas uloženia tela do zeme stojí nablízku, potom sa obaja rozchádzajú: „... lev odešel jako 

ovečka do hlubin pouště a Zósimás se vrátil zpět do kláštera“24 (Byzantské legendy, 2007, s. 

95). Tu Zosima rozpovie mníchom Máriin príbeh.

Život Márie Egyptskej na dvoch prelomových miestach jej príbehu (na počiatku a 

konci pokánia [Obr. 1]) opakovane zaraďuje motív prijímania svätých darov – eucharistie, 

teda vo východnom úze kvaseného chleba a vína; pripomíname, že necelé dva týždne po 

Nedeli prepodobnej Márie Egyptskej na Zelený štvrtok sa slávi pamiatka ustanovenia eu-

charistie (Poslednej večere) Ježišom Kristom25). Ide o významovo nabité dominanty textu, 

ktoré sa, ako sa domnievame, museli dočkať (ak naozaj máme dočinenia s transformova-

nou legendou ilustrujúcou zmysel eucharistie v spojitosti s významom pôstu a pokánia) a 

aj sa skutočne dočkali dramatického ľudového stvárnenia. České a moravské textové ko-

mentáre rituálu vynášania smrti sa pravidelne zmieňujú vo veršovo ustálených formulách 

o zvláštnych veľkonočných koláčoch, kvasených pšeničných chleboch okrúhleho tvaru 

– mazancoch, pomazancoch (Zíbrt cituje desiatky dokladov, zaznamenáva aj technológiu 

ich prípravy, ide vždy o kvasené okrúhle koláče z bielej (pšeničnej) múky, na vrchu kto-

24 Každý odchádza do svojej domény, lev do sveta oblúd a Zosima do ľudského sveta, o interpretáciu podobného 

motívu sme sa pokúsili v inej štúdii (Golema, 2007).
25 Veľká noc (obvyklý čas krstu nových konvertitov) poskytovala prirodzený a najdôležitejší rámec zoznámenia 

sa s podstatou eucharistie (chleba a vína) ustanovenej Kristom práve vo veľkonočnom čase na Zelený štvrtok, 

ale aj piata pôstna nedeľa pridáva vo východnej liturgii obetnému chlebu ďalšie významné symbolické dimen-

zie. Mária Egyptská prijatím eucharistie v chráme Jána Krstiteľa začína svoje pokánie v púšti, počas pokánia sa 

živí tromi chlebami-eulogiami, prijatím eucharistie od starca Zosimu po 47 ročnom prísnom pôste končí svo-

ju pozemskú púť Odchádza, posilnená týmto pokrmom (a troma napučanými zrnkami šošovice?, hrachu?), do 

večnosti, podľa skrátenej redakcie legendy v Legenda aurea jej tri obetné chleby (eulogie, teda vo východnom 

ponímaní plnohodnotná náhrada prosfor) dokonca vystačili ako strava na celých 47 rokov. 

Sv. Zosima a sv. Mária Egytská – ikona z kláštora Hozeva v 

Izraeli (zdroj: http://miriamturism.wordpress.com/2009/03/31/

sf-maria-egipteanca-in-icoane/)

sms-12.indb   93sms-12.indb   93 23.10.2009   9:50:4823.10.2009   9:50:48



94

Kresťanské hagiografi e (Život Márie Egyptskej, Život Margity/Mariny Antiochijskej)

rých býva nožom narezaný kríž; dodávame, že takmer rovnakou technológiou sú pripra-

vované východné obetné chleby, tzv. prosfory, na rozdiel od západných oplátok – hostií 

vždy kvasené).

Staročeské mazance (nižšie sa pokúsime aj cez etymológiu názvu ukázať, že nejde o 

obyčajné pečivo) veľmi pravdepodobne majú svoj pôvod v obradových zvyklostiach vý-

chodnej cirkvi. Byzantská cirkev vždy používala pri liturgii kvasený chlieb, vychádzajúc 

pritom z evanjelia (v Biblii sa totiž spomína, že Kristus pri ustanovení eucharistie použil 

kvasený chlieb; gréčtina rozlišuje medzi άρτος (čo je kvasený chlieb) a άζυμος (nekvasený 

chlieb)). Pri správach o ustanovení eucharistie je v evanjeliách všade použitý termín άρτος 

(Škoviera, 2007, s. 163). Ak v eucharistickom chlebe chýba kvas (teda niečo v ňom chýba), 

je vo východnom ponímaní neúplný. Západ počnúc od 8. storočia začal používať výlučne 

nekvasený chlieb. Následný (minimálne potenciálny) obradový spor okolo kvasených a 

nekvasených eucharistických chlebov mohol tlmene tlieť niekoľko storočí,26 mimoriadne 

sa však vyostril v polovici 11. storočí a stal sa jedným z vážnych dôvodov schizmy v roku 

1054, po ktorej v Čechách určite prestala byť birituálnosť (teda aj kvasené chleby pri litur-

gii) tolerovaná.

Významný etymologicky zužitkovateľný argument v prospech hypotézy považujú-

cej mazanec za kontinuant byzantského obetného chleba (prosfory) možno nájsť aj pri 

analýze najstarších významových dimenzií staročeského slova mazanec (pomazanec), v 

prevzatí do nemčiny aj masanze, mosanze. Slovo mazanec (veľmi frekventované v českých 

a moravských variantoch jarného vynášania smrti) má totiž v starej češtine viacero význa-

mov, neoznačuje len druh veľkonočného pečiva, jeho význam je aj „Pomazaný (o Kristovi), 

česky mazaný neb mazanec“ (Bělič – Kamiš – Kučera, 1978, s. 83); „Pomazanec“ je v sta-

ročeštine „(člověk) pomazaný; Kristus“ (s. 209). Slovo môže mať pôvod už v staroslovien-

čine, ktorá prekladala grécke χριςτός ako pomazan´nikß, teda pomazaný (Staroslavjanskij 

slovar, 1994, s. 474). 

Možno teda ponúknuť odpoveď na pri jarnom vynášaní smrti veľmi frekventované 

dvojveršie-otázku typu: „Jaký je to mazanec, bez koření, bez vajec?“ Je to zľudovená by-

zantská prosfora pevne etablovaná v birituálnych stredovekých Čechách, ktorej paralel-

ných dobrodení sa po cirkevnej schizme ľud odmietol vzdať a naďalej ju vo veľkonočnom 

čase pripravoval (a dodnes rovnakým spôsobom pripravuje!), označoval narezaným krí-

žom a rituálne konzumoval v domácom prostredí, zároveň si ju však v chráme nechával 

vo veľkonočnom čase aspoň posvätiť spolu s vajcami, syrom a mäsom (Zíbrt, 1889, s. 

73–75). Pripomeňme, že východná prax na rozdiel od západnej zakazovala vo Veľkom 

pôste aj konzumáciu mlieka a vajec27, posväcovanie práve týchto produktov na konci pôs-

26 Sú náznaky, že vyvolával napätie medzi byzantskou misiou a latinským franským klérom už v 9. storočí na 

Veľkej Morave (Škoviera, 2007, 163).
27 Slovenská Morena naznačuje určité nepriateľstvo k mlieku (rozbíja hrnček s mliekom, šechtár (nádobu na do-

jenie) hádže o zem), dožaduje sa síce vajec, ale vajec niet, v súvislosti s ňou sa spomína kyslá pôstna bezmlieč-
na polievka zo skvasených otrúb – slovenské „kyselo“, česká „kyselica“, poľský „żur, żurek, maďarské „kisze“ . 

Kresťanský Východ sa riadil Trullským snemom (692), ktorý zakazoval v pôste používať nielen mäso, ale aj 
vajcia a mlieko. Západ nariadenia tohto snemu neprijal, preto franskí misionári dovoľovali napr. Bulharom 

jesť vo Veľkom pôste pokrmy z vajec a mlieka (Škoviera, 2007, s. 168), aj preto je pozoruhodné ak sa pramene 

z 15. storočia zmieňujú o uhorskom zvyku zdržiavať sa vo veľkopôstnom období nielen mäsa, ale i syra, mlieka 

a vajec (s. 170), ešte pozoruhodnejšie je, že rovnaký zvyk sa vyskytoval u Čechov: „... staří Čechové, rozmilí 

předkové naši, od vajec i ode všeho mlíčného pokrmu skrze celý půst chvalitebně se zdržovati obyčej měli...“, píše 

cirkevný spisovateľ Ferdinand Seelisko v roku 1774 (citované podľa Zíbrt, 1889, s. 81).

sms-12.indb   94sms-12.indb   94 23.10.2009   9:50:4823.10.2009   9:50:48



95

Martin Golema

tu vo východnom obrade by teda malo svoju logiku. Ľud v chráme síce prijímal nekvasené 

pšeničné oblátky, doma si však neodoprel ani folklórny kontinuant prosfor – veľkonočné 

mazance, dávna birituálnosť sa teda premietla, uchovala a petrifi kovala v rámci ľudových 

veľkonočných zvykov. Mazance sa v analyzovaných textoch dávali do nápadne úzkeho 

súvisu s Mařenou – Velikonočkou (pokriky typu „Něsemy Mařenu na poly smaženu, s vaj-

ci, pomazanci“). Druhý komponent eucharistie – víno-krv (niekedy nahradený aj pivom, 

pálenkou) sa v analyzovaných ľudových textoch tiež pravidelne pripomína v štvorveršiach 

typu: „Svatý Petr z Říma dal nám fl aši vína, abychom se napili, Pána Boha chválili.“

K prevzatiu dialogizovanej liturgickej hry o Márii Egyptskej zbožnými laikmi, k 

jej úniku mimo chrám mohlo dôjsť za dramatických okolností, ktoré nastali po cirkev-

nej schizme v polovici 11. storočia, po ktorej už predtým tolerovaná birituálnosť nebola 

možná a Nedeľa prepodobnej Márie Egyptskej odrazu vypadla z liturgického kalendára 

západných Slovanov. Táto zmena nebola všeobecne prijatá z dôvodov, ktoré určite nastali 

po úplnom zákaze východnej liturgickej praxe.28 Predpokladáme, že časť zbožných laikov 

i kňazov zmenu liturgických zvyklostí neprijala (nazvime ich termínom „staroobradníci“) 

a naďalej mimo chrámu bez kontroly cirkevných vrchností pokračovala v starej (polo)

liturgickej praxi, vo vynášaní smrti, v ritualizovanej konzumácii veľkonočných kvasených 

prosfor-mazancov či pučálky. Išlo totiž o sviatok, ktorý sa už pevne etabloval v kolektívnej 

pamäti (ako všeobecne prijatá substitúcia pravdepodobne pár storočí predtým vytlačil, 

absorboval, prekryl bližšie neznáme pohanské sviatky príchodu jari, rituálne podporu-

júce a rámcujúce koniec zimy a nástup vegetácie, rozohrávajúce veľkú tému nedostatku 

a jeho prekonania). U ľudových vrstiev vzdialených od subtílnych teologických polemík 

nepochopiteľný zákaz takéhoto dôležitého sviatku musel vyvolať úzkostnú tenziu. Sviatok 

teda začali sláviť „ilegálne“, bez cirkevnej kontroly a mimo chrámu. Takýto vývoj možno 

predpokladať iba u tých Slovanov najprv obradovo silno ovplyvnených byzantskými misi-

ami, neskôr istý čas birituálnych, ktorí sa po cirkevnej schizme ocitli na západnej, latinskej 

strane „železnej opony“, teda práve a len u Slovanov stredovekej Sclavinie. U južných a vý-

chodných Slovanov používajúcich naďalej byzantský obrad podobne načasovaný a takto 

rozvinutý „ľudový sviatok“ nemohol vzniknúť jednoducho preto, lebo východiskový text 

sviatku neopustil priestor chrámu a zostal (dodnes) v podobe živej liturgie inscenovaný 

v jeho vnútri, pod kontrolou cirkvi, nemohol sa teda kontaminovať ani spájať do hybrid-

ných útvarov.

Výsledkom „staroobradníckej“ iniciatívy bola postupná transformácia liturgických 

textov, skúsme napr. paralelne čítať, hľadajúc zhody, nasledovné pasáže legendy a potom 

ich predpokladanú folklórnu transformáciu:

„Zósimas jí řekl: „Cožpak jsi netrpěla nedostatkem jídla a šatů?“ Ona mu odpověděla: 

„Když jsem snědla ty chleby, o kterých jsem Ti říkala, sedmnáct let jsem se živila trávami 

a vším, co jsem mohla na poušti najít“ (Byzantské legendy, 2007, s. 91). > „Cos Mařeno, 

cos Mařeno, cos v postě jídala? (O mila Mařeno, cos ty v postě jedla? Mořana, Mořana cos v 

pošče jodala? Marzanna, marzanna, coś v poście jadała? Mařéno, Mařéno, co si obědvala?) 

Chlyb ze slaninami miły Ponbug z nami. (Groch ze słoninami, Miły Pan Bóg z nami. Zele 

28 Pápežská politika po rozdelení cirkví roku 1054 v oblastiach, kde dominácia latinskej kultúry a orientácia na 

Rím boli jednoznačné (teda napr. v Čechách a na Morave), bola taká, že kúria neváhala potláčať akékoľvek 

prejavy iných rítov ako bol rímsky a likvidovať akékoľvek rezíduá iných kultúr, než bola latinská (Avenarius, 

1992, s. 134 ).

sms-12.indb   95sms-12.indb   95 23.10.2009   9:50:4923.10.2009   9:50:49



96

Kresťanské hagiografi e (Život Márie Egyptskej, Život Margity/Mariny Antiochijskej)

s kopřivami, hrách se slaninami, kašu s oškvarkami. Ach jidavala sem ja zelí s kopřivama) 

(Łuczyński, 2008, s. 183).

 „Himation, které jsem mněla na sobě, když jsem se přepravovala přes Jordán, se roztr-

halo“ (Byzantské legendy, 2007, s. 91). > „Čo ti tam dávali? Sukňu mi driapali“ (Łuczyński, 

2008, s. 18); „Išla nevesta cez pole, roztrhla si sukňu na kole...“(Bednárik, 1943, s. 86).

„Zósimas jí řekl: „Kolik let, paní má, žiješ na této poušti?“ Žena odpověděla: „Zdá se 

mi, že je to čtyřicet sedm let, co jsem opustila Svaté město.“ Zósimás pravil: „Čím se živíš, 

má paní?“ Žena řekla: „Dva a půl chleba jsem mněla s sebou, když jsem překročila Jordán, 

brzy velice ztvrdly a vyschly a já je po malých dávkách snědla“ Zósimás řekl: Kolik let jsi 

prožila zcela v klidu a po kolika letech po té nenadálé přeměně jsi už necítila pokušení?“ ... 

Po pravdě, otče, sedmnáct let jsem bojovala v této poušti se svými neskrotnými žádostmi...“ 

(Byzantské legendy, 2007, s. 91). > „Hej Maria, hej. Maria, kaj si dluho byla?“ (Zíbrt, 1893, 

s. 468); „Muriena, Muriena, kde si prebývala? Marmuriena, kde si bola?“(Łuczyński, 2008, 

s. 181); „Три днї по милому тужила. Три хлїби ззїла“ (Łuczyński, 2008, s. 185).

Dôkazom mimoriadneho recepčného ohlasu Života Márie Egyptskej u Slovanov 

stredovekej Sclavinie je to, že Nedeľa prepodobnej Márie Egyptskej („Marmurienová ne-

deľa“ v ľudovom podaní na Slovensku či „niedziela marzania“ v Poľsku) prežila (niekedy 

posunutá na Kvetnú nedeľu) s príslušnými rituálmi napriek opakovaným cirkevným zá-

kazom ako ľudový sviatok do 19., dokonca miestami až do 20. a 21. storočia, kedy bola 

popísaná etnografmi. Títo však „zahodili kľúče“ od jej interpretácie chybným apriórnym 

(a plošne prijímaným) predpokladom (napr. Manga, 1956), že byzantsko-slovanská etapa 

stredovekých dejín tzv. Sclavinie nemohla zanechať v ľudovej kultúre také výrazné a ma-

sívne živé rezíduá. 

Život kajúcničky Márie obsahuje viaceré náhodné štrukturálne podobnosti, ktoré 

vystúpia na povrch a stanú sa zaujímavé aj pri paralelnom čítaní tejto byzantskej legendy 

a dnes už čiastočne rekonštruovaného Mokošinho textu. Toporov (1998, s. 93-94) upo-

zorňuje na vklad tzv. Mokošinho textu do „základného praslovanského mýtu“ a identifi -

kuje viaceré jeho fragmenty: *Mokoš & *žena & *matь & *děti; *Mokoš & *ženy(*baby); 

*Mokoš & *zemja; *Mokoš & nizь & *bolto no i *vrchъ; *Mokoš & *voda (*mokrъ) no i 

*Mokoš & ognь; *Mokoš & *vъlna (*sьrstь) & *ovьca; a tiež *Perunъ & *gъnati (žęti) & 

*děti (*Mokoš). 

Mokoš ako slovanský kontinuant trojmocnej indoeurópskej bohyne-rieky (kom-

petentná pravdepodobne vo všetkých troch starých indoeurópskych funkciách: mágie 

a práva, vojny, plodnosti; v zachovaných fragmentoch sa však akcentuje hlavne funkcia 

plodnosti) účinkuje ako jediná ženská postava „základného praslovanského mýtu“, v rám-

ci zvláštneho „mileneckého trojuholníka“ (Toporov, 1998, s. 88). Vo fragmentoch jej mýtu 

je zaznamenaná trestuhodná blízkosť Mokoši a Velesa, za ktorú boli potrestaní Hromo-

bijcom, to odkazuje na dve etapy jej ženského osudu (*Mokoš & *Perunъ – *Mokoš & 

Velesъ), ktoré našli ohlas v rozšírenom sujete. V ňom žena pohybujúca sa v komplikova-

nom ľúbostnom trojuholníku poruší akýsi zákaz a ťažko za to zaplatí (Toporov, 1998, s. 

91). Mokoš u Rusov je predstavovaná ako žena s veľkou hlavou a dlhými rukami pradúca 

po nociach (Toporov, 1998, s. 89), je spojená s podzemím, mokrotou, vlahou, vodou, tem-

notou, nocou, s ovčou vlnou a s priadzou. Svedectvá o nej u iných Slovanov sú minimál-

sms-12.indb   96sms-12.indb   96 23.10.2009   9:50:4923.10.2009   9:50:49



97

Martin Golema

ne, dá sa to vysvetliť tým, že bola takmer bezo zvyšku pomerne rýchlo a bezproblémovo 

christianizovaná, k čomu mohlo dôjsť vtedy, ak misionári našli a umne využili náhodné 

zhody pohanských a kresťanských textov (byzantskí misionári boli vďaka odlišnej textovej 

tradícii v zrejmej výhode) a existujúci kult bez príliš radikálnych zásahov len presmerovali 

a podelili medzi kompetenčne príbuzné svätice. Veľa tu naznačuje Toporovov súpis nes-

korších transformácií Mokoši fungujúcich v charakteristických príbehoch pod menami: 

„царица Маланьица, Маланья, св. Пятница, Параскева Пятница, св. Анастасия, 

Мара, Марена, Морана, Марина, Мария“ (Toporov, 1998, s. 97), posledné mená sme 

cielene zvýraznili. U Mokoši sú podčiarknuté sexuálne atribúty: veľké prsia, dlhé rozpus-

tené vlasy, indície ukazujú aj na súvislosť s nemravnými ženami (slovo мокосья v ruských 

dialektoch funguje ako označenie nemravnej ženy). Mokoš je zároveň ochrankyňa rodi-

čiek, riadi pôrody (túto kompetenciu, nezlučiteľnú s kompetenciami sv. Márie Egyptskej, 

mohla po nej prevziať sv. Marina/Margita Antiochijská). Mokoš je matka a zároveň ne-

verná žena. V jej deň (u východných Slovanov je to obvykle piatok, pretože výraznú časť 

jej kompetencií absorbovala aj sv. Paraskeva – Piatnica), platí zákaz niektorých ženských 

prác, napr. prať prádlo a hlavne ho vyvárať (rozohráva sa tu téma ohňa a vody) či zákaz 

priasť. Mokoš je trestaná ohňom, možno preto, podotýka Toporov, že voda je súzvučná s 

jej podstatou, a preto nie je pre Mokoš nebezpečná (Toporov, 1998, s. 89–93). Spomeňme 

si v tejto súvislosti na Máriu Egyptskú, kráčajúcu po vode, no sužovanú v púšti páľavou a 

smädom, spálenú do čierna; či na kupalský kvietok Иван-да-Марья [Obr. 2], kde Ivana 

(sv. Jána) symbolizuje žltá farba ohňa a Máriu modrá farba vody (Toporov, 1998, s.127, 

159, 162); náhodných štrukturálnych zhôd je tu teda skutočne dosť. Varianty mena kres-

ťanských transformácií Mokoši typu Mara, Mária odkazujú, nazdávame sa, na sv. Máriu 

Egyptskú29; varianty mena typu Mařena (Morava), Morena (Slovensko), Marzana (Poľsko) 

odkazujú už na inú sväticu, patrónku rodičiek a ochrankyňu pri pôrodoch, martýrku a 

pannu sv. Marinu/Margitu Antiochijskú. Fragmenty legendového textu práve tejto mar-

týrky sú, podľa nášho názoru, tiež prítomné v textoch vynášania smrti, (nedokážeme zati-

aľ nájsť ich liturgickú oporu30, sviatok tejto martýrky je v liturgickom kalendári zaradený 

totiž až v čase žatvy, v júli).

29 Bálint (online) vyslovuje podozrenie, že miestne názvy obcí typu Szentmária v stredovekom Uhorsku boli dané 

pôvodne nie na počesť Kristovej matky panny Márie (tá sa v maďarských prameňoch a miestnych názvoch 

označuje štandardne ako Boldogaszony – Šťastná žena), ale na počesť kajúcničky Márie Egyptskej. V Bálinto-

vom zozname „podozrivých lokalít“ sa objavuje viacero lokalít aj zo Slovenska: Liptószentmária (slovenský 

názov Svätá Mara), Szentmária v Turci (dnes Socovce, v minulosti Svätá Mara), ale napr. i Somorja (slovensky 

Šamorín). Patrocínium sa vyskytovalo na krakovskom Waweli, kde bola kaplnka „św. Marii Egypcjanki.“
30 Stredoveká dráma odvodená z liturgie však nerešpektuje povestné tri pravidlá o jednotách, nezachováva ani 

jednotu miesta (dej sa posúva z raja na zem, zo zeme do pekiel atď.), ani jednotu času (dej niekedy zachytáva 

tisícročné rozpätia) „ba ani jednotu deja, najzákladnejšiu zo všetkých, pretože zväčša nedbá na to, aby postupné 

činy dramatických postáv boli spojené a navzájom odôvodnené, postačí jej plynulosť a súvislosť teologických a 

mystických významov“ (Černý, 1964, s. 33) syntagmaticky pospájaných napr. v zhode s misijnými cieľmi. Pre 

stredovekú drámu je typická tendencia k akémusi narastaniu nových a nových pupeňov, tendencia rozširovať 

pôvodnú verziu hry na jej začiatku a konci o výjavy ďalšie a ďalšie, „sklon spojovať sa do celých sériových radov 

hier, ktoré sa uvádzajú spolu a súvisle“ (s. 37). Dramatické jadro „obrastá“ stále ďalšími výjavmi, často dochád-

za k „pretučneniu hier“ (s. 99), pridávaniu ďalších epizód, postáv, legendových látok. Výsledkom je „duženie, 

prerábanie, kríženie, invázia prvkov humoru“ (s. 104). Výsledky týchto procesov nás dnes dosť mätú a sme v 

rozpakoch, keď máme predpokladať liturgický pôvod pri texte obsahujúcom v ľudovom podaní bežne aj ob-

scénne či vulgárne pasáže, časté napr. aj v textoch jarného vynášania smrti. 

sms-12.indb   97sms-12.indb   97 23.10.2009   9:50:4923.10.2009   9:50:49



98

Kresťanské hagiografi e (Život Márie Egyptskej, Život Margity/Mariny Antiochijskej)

Domnievame sa, že verzie mena topenej a spaľovanej slamenej bábky Mařena (Mo-

rava), Marzana (južné Poľsko), Morena, Marena, Marina (Slovensko, severné Maďar-

sko), Marina (západná Ukrajina) sú bez interpretačného násilia výborne vysvetliteľné z 

gr. Μαρίνα (Marina), čo je východný variant mena sv. Margity, patrónky rodičiek, ktorú 

napr. pravoslávni Rusi uctievajú dodnes pod menom Святая великомученица Марина 

(Маргарита), západná cirkev jej kult v r. 1969 zrušila. Celý text jarného „vynášania smrti“ 

(uchovaný v množstve variantov rozosiatych hlavne po celej ploche bývalej stredovekej 

„Sclavinie“) odkazuje potom na niekoľko zdrojov, nielen na praslovanskú textovú tradí-

ciu, ale predovšetkým na dramaticky stvárnenú legendu kajúcničky Márie Egyptskej,31 

ktorá bola doplnená a neskôr zmiešaná s neznámou (hypotetickou, rekonštruovateľnou) 

„martýrskou hrou“ o sv. Margite (Marine) Antiochijskej. Takto koadaptovaný archetyp 

(ľudová pamäť si totiž nepamätá individuálne, ale len exemplárne) musel byť zo špeci-

fi cky mytologických dôvodov mimoriadne populárny u Slovanov, medzi ktorých sa kult 

oboch svätíc dostal byzantským sprostredkovaním v ranej fáze christianizácie (indiku-

jú to, okrem množstva ďalších indícií, aj varianty mena typu Mařena, Marinka, Morena, 

Marzyana ako kontinuanty a adaptácie gréckeho (Αγία) Μαρίνα/(svätá) Marina). Súbežný 

výskyt grécko-slovanského a latinského variantu mena tejto svätej v tom istom priestore 

vo variantoch rovnakého textu (v Čechách sa pri vynášaní smrti pravidelne obracajú aj na 

sv. Markétu, na Morave na Mařenu) odkazuje na birituálne prostredie, a teda nepriamo 

indikuje dobu vzniku a rozvoja rituálu, v ktorej mohla byť birituálnosť tolerovaná (9. – 11. 

storočie, teda Veľká Morava a jej v kultúrnom zmysle následnícke štáty – přemyslovské 

Čechy, piastovké Poľsko a arpádovské Uhorsko). Nie je náhodné, že hranice výskytu tohto 

zvyku sa vo výraznej miere kryjú s hranicami týchto stredovekých štátnych útvarov. 

31 Byzantská liturgia poznala ľudové scénky, krátke epizódy upravené do scénických dialógov oživujúce kázanie 

rytmickým deklamovaním a spevom, teda malé dramatické útvary slúžiace k oživeniu liturgie (Hrochová – 

Tůma, 1991, s. 143). 

Melampyrum nemorosum – ruské názvy kvietku sú Иван-

да-Марья,; ukrajinské іван-і-марія, день-і-ніч (foto: Ing. 

Vladimír Nejeschleba, zdroj: http://www.nahuby.sk/obrazok_

detail.php?obrazok_id=110613&next_img_type=gallery )

sms-12.indb   98sms-12.indb   98 23.10.2009   9:50:4923.10.2009   9:50:49



99

Martin Golema

Staroslovienska Molitva na diavola (Konzal, 2002, online), ktorá sa dostala na Ky-

jevskú Rus z Čiech niekedy v 12. storočí, prosí skupinu svätíc, do ktorej patrí sv. Lucia, 

Felicita, Valpurga, ale aj „...marina.margarhta...“ (teda Marina/Margareta), nevieme 

rozhodnúť, či táto nie náhodná následnosť odráža ešte uvedomovanú ekvivalenciu mien 

v birituálnom prostredí alebo už prípadné „rozdvojenie“ obrazu mučeníčky, ktoré pred-

chádzalo, ako prechodná fáza v Čechách, odkiaľ modlitba pochádza, neskoršiemu prera-

deniu Mariny do kategórie pohanských bohýň).

O moravskej Mařene a jej predpokladanej spojitosti so sv. Margitou, patrónkou ro-

diacich žien (a aj o jej preklasifi kovaní na pohanskú bohyňu), niečo zásadné vypovedá 

podstatne mladší text s názvom Staré paměti kutnohorské (1675): „Hora pak Kutná tím se 

honositi může, že se nikdy slepým, němým, hluchým a od lidí dělaným modlám neklaněla. 

Nikda domácích šetků, skřítků, a diblíků nechovala, jim nekouřila. Nikda ani v moru Tříbka, 

ani v hladu Živěny, ani v dešti Pohody, ani v suchotě Mokrosly, ani při ženském porodu Ma-

řeny, ani v neplodnosti Zizlily nevzývala“ (citované podľa Zíbrt, 1889, s. 200). Autor textu 

už vníma Mařenu (východnú obdobu sv. Margity?) ako pohanskú bohyňu, povedomie, že 

ide o variantné pomenovanie sv. Margity, zachované ešte v Molitve na diavola, sa, zdá sa, 

už vytratilo, kompetencia ochrankyne rodiacich žien ale zostala. 

Ďalšiu pridruženú a z kresťanského textového materiálu už ťažko vysvetliteľnú 

kompetenciu „pohanskej bohyne“ Marzanny dokumentuje krakovský kanonik Dlugosz 

(1415-1480), keď kompetenčne identifi kuje poľskú Marzannu s rímskou Ceres (bohyňou 

roľníctva a darkyňou poľnohospodárskych plodín)32. Paralelne s Marzannou spomína ešte 

ďalšiu poľskú pohanskú bohyňu Dziewannu,, ktorú interpretuje ako rímsku Dianu, Po-

liakmi vraj považovanú zároveň za nevestu a matku, vládkyňu lesov a hájov. Na inom 

mieste sa Dlugosz zmieňuje o jarnom zvyku topiť „Dziewannu a Marzannu“, z čoho podľa 

Gieysztora (1986, s. 145-149) plynie, že Dziewanna nebola samostatná bohyňa, iba va-

riantný (sezónny?) názov Marzanny. Táto dvojnosť v jej príbehu (pole/les; ľudský svet/

ne-ľudský svet), ktorý Dlugosz chybne rozdelil medzi dve osoby, navyše naznačuje dve 

radikálne odlišné fázy ženského osudu, o ktorých už bola reč.

 Nápadne častá prítomnosť (vzývanie) sv. Markéty, sv. Markity („klíčnice z nebe“) 

v českých variantoch textu vynášania smrti nebola doteraz povšimnutá ani interpreta-

čne využitá. Desiatky podobných textov vynášania smrti obracajúcich sa na sv. Markytu, 

Markétu z rôznych lokalít v Čechách cituje Zíbrt (1889, 1893, 1910). Markita nie je síce 

v zachovaných českých verziách textu priamo stotožňovaná s topenou bábkou, tým sa 

líši od „archaickejšej“ a démonickejšej, ale, ako sa domnievame, čiastočne ekvivalentnej 

moravskej Mařeny, slovenskej Moreny či poľskej Marzany. Moravská Mařena, poľská Mar-

zana i slovenská Morena je stínaná, smažená na oleji (kontaminácia s legendovou látkou 

o sv. Dorote alebo význam oleja v čase pôstu?), roztrhaná, bitá, hodená do vody, chladená 

vodou, púšťaná do vody, topená, pochovávaná do zeme; všetky úkony majú analógie v 

ofi ciálnej legende sv. Margity Antiochijskej – pálenie fakľami, trhanie tela trojzubcami, 

topenie v sude s vriacou vodou, sťatie (Gerát, 2002; Here followeth the glorious Life... 

Martyr S. Margaret, online). Slovenské fragmenty textu typu: „Morena, Morena, za ko-

hos umrela? Nie za nás, nie za nás, ale za utláčaných kresťanov“, odkazujú, nazdávame 

sa, tiež na martýrsku smrť. Textové fragmenty z Maďarska odkazujú zase na súd („Tavo, 

32 V českých verziách textu vynášania smrti sa tiež veľmi frekventovane objavuje štvorveršie typu: „A ty, svatá 

Markito, dej nám pozor na žito, na to všecko obilí, co nám Pán Bůh nadělí.“

sms-12.indb   99sms-12.indb   99 23.10.2009   9:50:4923.10.2009   9:50:49



100

Kresťanské hagiografi e (Život Márie Egyptskej, Život Margity/Mariny Antiochijskej)

kyseľ (= Morena), tavo, na peštianskuo (ďarmotskô, sarvašskô) právo“), atribúty ako ve-

niec odkazujú k mučeníckej korune; spojitosť s niektorými pôstnymi jedlami, s riekou, s 

umývaním a pradením odkazuje zase k sv. Márii Egyptskej.

Naša hypotéza o pravdepodobnom zlúčení dvoch svätíc a pohanskej praslovanskej 

bohyne do jedného archetypu (za špecifi ckých historických podmienok a na vymedze-

nom území) rieši novým spôsobom ešte jeden vážny problém, a to sú zdvojené formy 

mena topenej slamenej bábky typu Marmuriena, Marmariena, Mamurienda vyskytujúce 

sa na Slovensku. Tieto formy so zdvojením Ma(r)-muriena boli dávané do súvislosti s rím-

skym Marsom, majúcim aj agrárne funkcie, ktorého starolatinské mená boli aj Marmor, 

Mamers, a tiež s rímskym zvykom vyháňania starého Marsa (Mamurius Veturius) dňa 14. 

marca (Ivanov – Toporov, 1987, s. 111). Ponúkame iné vysvetlenie, treba radšej rozpliesť 

archetyp, oddeliť komponent Mara (Mária) a Muriena (Marina), čiže z Marmurieny spät-

ne urobiť Máriu a Murienu, treba teda vnímať meno typu Marmuriena ako kompozitum, 

stopu textových transformácií (touto operáciou sa napr. z „Marmurienovej nedele“ stane 

nedeľa Márie a Mariny). Podobne vzniknuté kompozitum je časté napr. v ukrajinskej tra-

dícii, kde v ľudovom podaní vystupujú sv. Kosmas a Damián dosť často ako jedna osoba 

pod menom Kuzmodemjan. Obidve svätice sa mohli stretnúť a následne splynúť do jednej 

postavy práve na takéto stretnutie vhodnej staršej ploche Mokošinho textu.

V analyzovaných textoch máme dočinenia s priamo paradigmatickým prípadom, 

keď na seba navrstvené kresťanské významy prevrstvili pohanské bez toho, aby ich vy-

mazali a výsledok „musí byť čítaný ako palimpsest“ (Burke 2001, s. 205). Misionári totiž 

museli primäť ku konverzii nielen jednotlivých Slovanov, ale, aby im túto konverziu uľah-

čili, aj niektoré z ich obľúbených (a na to vhodných) príbehov. Život Márie Egyptskej však 

nezakryl celú plochu Mokošinho textu, zvyšné, vytŕčajúce plochy z misijných dôvodov 

nemohli ostať obnažené, prekryla ich preto ďalšia na to vhodná legenda martýrky a (na 

rozdiel od Márie Egyptskej) panny Mariny/Margity Antiochijskej, ochrankyne rodičiek (v 

praslovanskom texte mala túto dôležitú kompetenciu Mokoš a tú po nej z pochopiteľných 

dôvodov nemohla prevziať Mária Egyptská, nemalo by to žiadnu oporu v jej hagiografi i). 

Naše tu prezentované čítanie textov jarného vynášania smrti vychádza z predpo-

kladu, že čítame neskorú zľudovenú verziu dvoch na seba uložených legiend, značne po-

zmenenú, kontaminovanú pohanskými motívmi, ktorú možno opísať ako výsledok trans-

formačných postupov, ako pretavenie či znetvorenie východiskového textu. Naše čítanie 

chcelo byť „opakovatelným pokusem rozpoznat ve struktuře textu stopy, vzpruhy, vrstvení, 

dutiny a vruby, které po sebe zanechala trasnsformace“ (Lachmann, 2002, s. 52). Takto 

chcelo upozorniť na viaceré dôležité zabudnuté staré textové fólie, ktorá ležia pod novším, 

až v 19. a 20. storočí písomne zachyteným folklórnym podaním. Ak sa toto paralelné číta-

nie osvedčí (naša štúdia je iba prvý krok), umožní to aj presnejšie objasnenie tých motívov 

praslovanskej mytológie, ktoré sa v tomto „hybridnom“ textovom útvare ukryli, no určite 

nie v takej rýdzosti, akú predpokladali predchádzajúce výskumy postulujúce, že Morena 

je slovanská bohyňa smrti odvoditeľná v princípe a takmer v celku z praslovanského my-

tologického dedičstva.

sms-12.indb   100sms-12.indb   100 23.10.2009   9:50:4923.10.2009   9:50:49



101

Martin Golema

Literatúra

Avenarius, A.: Byzantská kultúra v slovanskom prostredí v VI. – XII. storočí. Bratislava: 

VEDA, 1992.

Bálint, S.: Ünnepi kalendárium 1. Április 2. Budapest : Szent István Társulat, 1977. [online, 

citované 2009-05-01]. Dostupné z WWW: < http://mek.niif.hu/04600/04656/html/

unnepiki0063/unnepiki0063.html>

Bednárik, R. et al.: Slovenská vlastiveda II, Bratislava : SAVU, 1943.

Bělič, J. – Kamiš, A. – Kučera, K.: Malý staročeský slovník. Praha : SPN, 1978.

Bosák, R. – Bosák, M.: Zvyky a tradície na Slovensku. Prešov, 2006.

Burke, P. : Lidová kultura v raně novověké Evropě. Praha Argo, 2001.

Byzantské legendy. Výběr textů ze IV. – XII. století. Přeložili Emilie Bláhová, Zoe Haupto-

vá, Václav Konzal, Ilona Páclová. Červený Kostelec : Pavel Mervart, 2007.

Černý, V.: Stredoveká dráma. Bratislava : SVKL, 1964.

Dvorník, F.: Byzantské misie u Slovanů. Praha : Vyšehrad, 1970. 

Dvorník, F.: Zrod střední a východní Evropy. Mezi Byzancí a Římem. Praha: Prostor, 

2008.

Eft ychiadis, A. C. – Marketos, S. G.: Saint Marina: Th e Protectress of Nephrology. In: 

American Journal of Nephrology, roč. 19, 1999, s. 107–110.

Frazer, J. G.: Zlatá ratolest. Praha : Mladá fronta, 1994.

Gerát, I.: Život svätej Margity v stredovekej maľbe na Slovensku. In Pamiatky a múzeá, 

2002, č. 3, s. 43–47.

Gieysztor, A.: Mitologia Slowian. Warszawa : Wydawnictwa Artystyczne i Filmowe, 1986.

Golema, M.: Medieval Saint Ploughmen and Pagan Slavic Mythology. In: Studia mytholo-

gica Slavica X, 2007, s. 155–177. 

Golema, M.: Svätý Blažej ako „vlčí pastier“ v textovej tradícii z českého, slovenského a 

maďarského prostredia. In: Studia mythologica Slavica XI, 2008, s. 147–173.

Grimm, J.: Deutsche mythologie. II Band. Graz : Akademische druck- u. VERLAGSAN-

STALT, 1968.

Here beginneth the life of Mary of Egypt. In: Medieval Sourcebook: Th e Golden Legend 

(Aurea Legenda). Compiled by Jacobus de Voragine, 1275, Englished by William 

Caxton, 1483, [online, citované 2009-04-07]. Dostupné z WWW: <http://www.

fordham.edu/halsall/basis/goldenlegend/GoldenLegend-Volume3.htm#Mary%20

of%20Egypt>

Here followeth the glorious Life and passion of the Blessed Virgin and Martyr S. Margaret, 

and fi rst of her name. In: Medieval Sourcebook: Th e Golden Legend (Aurea Legen-

da). Compiled by Jacobus de Voragine, 1275, Englished by William Caxton, 1483, 

[online, citované 2009-04-07]. Dostupné z WWW: <http://www.fordham.edu/hal-

sall/basis/goldenlegend/GoldenLegend-Volume4.htm#Margare>

Horváthová, E.: Rok vo zvykoch nášho ľudu. Bratislava : Tatran, 1986.

Hrochová, V. – Tůma, O.: Byzantská společnost (Soubor byzantských reálií). Praha: Ka-

rolinum, 1991.

Hurtajová, Z.: Legendy staršej medzinárodnej proveniencie v knižkách ľudového čítania 

na Slovensku a dimenzie ich „outsiderstva“. In: Človek z okraja uprostred litera-

túry. Banská Bystrica : Fakulta humanitných vied Univerzity Mateja Bela, 2007, 

s.58–69.

sms-12.indb   101sms-12.indb   101 23.10.2009   9:50:4923.10.2009   9:50:49



102

Kresťanské hagiografi e (Život Márie Egyptskej, Život Margity/Mariny Antiochijskej)

Ivanov – Toporov, Иванов В. В. – Топоров В. Н.: Иследоваия в области славянских 

древностей. Москва : Наука, 1974. 

Ivanov – Toporov, Иванов В. В. – Топоров В. Н.: Марена, Марана, Морена, Маржана, 

Маржена. In: Мифы народов мира 2. Москва : Советская энциклопедия, 1988, 

s. 111.

Ivanov – Toporov, Иванов В. В. – Топоров В. Н.: Мокошь. In: Мифы народов мира 2. 

Москва : Советская энциклопедия, 1988, s. 169. 

Jančovič, I.: Tematizáci outsiderstva v prozaickom texte a možnosti jej literárnovedného 

výskumu. In: Človek z okraja uprostred literatúry. Banská Bystrica : Fakulta huma-

nitných vied Univerzity Mateja Bela, 2007, s. 7–57.

Konzal, Конзал, В.: Старославянская молитва против дьявола. Москва: Индрик, 

2002, s. 111, [online, citované 2009-03-02]. Dostupné z WWW: <http://www.kro-

tov.info/acts/11/komnina/mol_diav.html>

Koprda, P.: Les communautés interlittéraires dalmate, slave sud-occidentale et méditerra-

néenne dans la période du Moyen Age et Renaissance comme les éléments décisifs 

dans le développement de la littérature slovaque. In: Literatúry ako súčasť medzili-

terárnych spoločenstiev. Zostavil Pavol Koprda. Nitra : Katedra romanistiky Filozo-

fi ckej fakulty Univerzity Konštantína Filozofa, 2003, s. 69–79.

Kožiak, R.: Cyrilometodské misie a počiatky kresťanstva v Poľsku. [online, citované 2009-

05–01]. Dostupné z WWW: <http://www.fh v.umb.sk/app/user.php?user=kozi-

ak&ID=28>

Kožiak, R.: Christianizácia Avarov a Slovanov na strednom Dunaji: príbeh svätcov-misi-

onárov, svätá vojna alebo kultúrny šok? [online, citované 2009-05-01]. Dostupné z 

WWW: <http://www.fh v.umb.sk/app/user.php?user=koziak&ID=39>

Kožiak, R.: Misionári, gentes a christianizácia. In: Annales Academiae Paedagogicae Cra-

coviensis : Studia Historica VI., 2007. roč. 43, č. 6, s. 11–31.

Krupa, O.: Kalendárne obyčaje III. Békéšska Čaba : Slovenský výskumný ústav, 1998.

Lachmann, R.: Memoria fantastica. Praha : Herrmann a synové, 2002.

Legenda na dzień św. Marii Egypcjanki. In: VORAGINE, Jakub de: Złota legenda. Wybór 

(Tłumaczyla z języka latinskiego Janina Pleziowa). Warszawa: Instytut wydawniczy 

PAX, 1983, s. 201–206.

Legendy stredovekého Slovenska (vybral, zostavil, poznámkami, komentármi a registrom 

doplnil a úvodnú štúdiu napísal Richard Marsina). Budmerice: Rak, 1997.

Life of St. Mary of Egypt. In: Holy Women of Byzantium: Ten Saints’ Lives in English Tran-

slation. [online, citované 2009-03-02]. Dostupné z WWW: <http://www.fordham.

edu/halsall/sbook1c.html>

Łuczyński, M.: Kognitywna defi nicja Marzanny – Próba rekonstrukcji fragmentu tra-

dycyjnego obrazu świata Słowian. In Studia mythologica Slavica XI, 2008, s. 173–

197.

Manga, J.: Morena a jej maďarské obmeny. In: Slovenský národopis, roč. IV., 1956, č. 4–5, 

s. 421–454.

Marinčák, Š.: Slovanská liturgia – liturgické dedičstvo byzantskej misie z 9. storočia. In: 

Slavica Slovaca, 2005, roč. 40, č. 1, s. 34–62.

Milko, P.: Služba Velkého kánonu sv. Ondřeje Krétského z perspektivy hesychazmu. In: 

ANNALES HISTORICI PREŠOVIENSIS ANNO 2005. Zostavili Martin Pekár, Pa-

trik Derfi ňák, Peter Zmátlo. Prešov : UNIVERSUM, 2005, s. 43–66.

sms-12.indb   102sms-12.indb   102 23.10.2009   9:50:4923.10.2009   9:50:49



103

Martin Golema

Mojzeš, M.: Eucharistia pre život večný v byzantskej tradícii. In: Studia theologica 8, č. 3 

(25), podzim 2006, s. 62-72.

Montanari, M.: Stravování. In. Le Goff , J. – Schmitt J.-C.: Encyklopedie středověku. Praha: 

Vyšehrad, 2002, s. 720–728.

Múcska, V: Uhorsko a cirkevné reformy 10. a 11. storočia. Bratislava : Stimul, 2004

Olexák, P.: Matky púšte. In: Ružomberský historický zborník I. Zostavil Peter Zmátlo, 

Ružomberok : Filozofi cká fakulta Katolíckej univerzity, 2007, 51–81.

Pomfyová, B.: Liturgický kontext ranostredovekej architektúry. In: ARS, roč. 38, 2005, č. 

2, s. 108–134.

Rapp, F.: Církev a náboženský život západu na sklonku středověku. Brno : CDK, 1996.

Slivka, M.: Slovenské ľudové divadlo I. Genéza a vývoj hier. Bratislava : VŠMU, 1992.

Staroslavjanskij slovar, Старославянский словарь (по рукописям X-XI веков). Под 

редакцией Р. М. Цейтлин, Р. Вечерки и Э. Благовой. Москва : Руский язык, 

1994.

Škoviera, A.: Obradové spory medzi byzantskou a latinskou misiou na Veľkej Morave. In: 

Cyrilské a latinské pamiatky v byzantsko-slovanskom obradovom prostredí na Slo-

vensku. Ved. redaktor doc. PhDr. Peter Žeňuch, PhD. Bratislava : Slavistický ústav 

Jána Stanislava SAV, Slovenský komitét slavistov, 2007, s. 129–171.

Škoviera, A.: Tretí slovanský život Nauma Ochridského a dátum vyhnania Metodových 

žiakov. In: Slavica Slovaca, roč. 42, 2007, č. 2, s. 111–123.

Švagrovský, Š.: Grécko-byzantský rítus na území Slovenska. In: Slavica Slovaca, roč. 33, 

1998, č. 2, s. 97–108.

Tolstaja, Толстая С. М.: Вариативность формальной структуры обряда (Купала и 

Марена). In: Фольклор и постфольклор: структура, типология, семиотика 

[online, citované 2009-03-02]. Dostupné z WWW: <http://www.ruthenia.ru/folk-

lore/tolstaya2.htm>

Toporov, Топоров, В. Н.: Предистория литературы у славян: Опыт реконструкции: 

Введение к курсу истории славянских литератур. Москва: Российский 

государственный гуманитарный университет, 1998

Triodion und Pentekostarion nach slavischen Handschrift en des 11. – 14. Jahrhunderts. 

Teil I: Vorfastenzeit. Mit einer Einführung zur Geschichte des slavischen Triodions 

von M. A. Momina. Herausgegeben von M. A. Momina und N. Trunte. Paderborn, 

München, Wien, Zürich : Verlag Ferdinand Schöningh, 2004.

Turčan, V. et al.: Byzantská kultúra a Slovensko. Bratislava : Slovenské národné múzeum – 

Archeologické múzeum, 2007.

Veľký kajúci kánon svätého Andreja Krétskeho. [online, citované 2009-05-01]. Dostupné 

z WWW: <http://www.grkat.nfo.sk/Texty/index.html>

Vita Sanctae Mariae Egyptiacae. In: Th e Legend of Mary of Egypt in Medieval Insular 

Hagiography. Edited by Erich Poppe & Bianca Ross. Dublin : Four Courts Press, 

1996, s. 51–99.

Zíbrt, Č.: Staročeské umení kuchařské. Praha : Nákladem „Staré gardy mistrů kuchařů, 

1927.

Zíbrt, Č.: Staročeské výroční obyčeje, pověry, slavnosti a zábavy prostonárodní. Praha: 

Tiskem a nákladem Jos. R. Vilímka, 1889.

Zíbrt, Č.: Veselé chvíle v životě lidu českého. Smrt nesem ze vsi ... pomlázka se čepejří. Sv. 

III. Praha 1910.

sms-12.indb   103sms-12.indb   103 23.10.2009   9:50:4923.10.2009   9:50:49



104

Kresťanské hagiografi e (Život Márie Egyptskej, Život Margity/Mariny Antiochijskej)

Zíbrt, Č.: Vynášení „smrti“ a jeho výklady, starší i novější. In: Český lid, 1893, roč. 2, s. 

453–472.

Zilynskyj, O.: Jarní hra na Dunaj (Heličku) a její východoslovanské obdoby. In: Slovenský 

národopis IX, č. 4, 1961, s. 610–627. 

Christian Hagiographies (Th e Life of Mary of Egypt, the Life of Marjeta/Marina of 
Antioch) and Texts on the So-Called Spring Taking away the Death (Morena) among 

West Slavs. An Attempt at Parallel Reading

Martin Golema

Th e study builds on research and interpretation of texts of so called “death (Morena, 

Mařena, Marzana) carrying-out in spring” among the western Slavs. Th e author tries to 

examine an assumption about the existence of a “chemically almost pure” Slavonic my-

thology goddess embodying death in texts about death carrying-out in spring. He tries to 

prove that it is a hybrid text unit originating in several text traditions, both in the identi-

fi ed Christian (Byzantine) text store and in early Slavonic myths. 

Th e author also tries to show that a mythological character Morena (Mařena, 

Marzana) absorbed and collected the still identifi ed text material, very likely originated in 

offi  cial legends about the confessant St. Mary of Egypt and about the martyr St. Margita/

Marina of Antiochia; the texts also include signifi cant residues of so-called Mokos´s text 

(both saints could meet and merge into a shared archetype – the early Slavonic Mokos´s 

text was a suitable older place for this meeting). Parallel reading of legends and texts of 

death carrying-out in spring has brought us to the following conclusion: Acceptance of 

a dialogical liturgical play about Mary of Egypt (and Margita/Marina of Antiochia) by 

religious laymen and its leaking outside a temple probably happened under dramatic cir-

cumstances aft er the church schism in the middle of the 11th century. Aft er this schism bi-

ritualism, tolerated before, was not allowed and the Sunday of St. Mary of Egypt suddenly 

disappeared from the West Slavs´ liturgical calendar. Th is development can be assumed 

only among the Slavs, who were fi rst ritually strongly infl uenced by Byzantine missions; 

later they were for some time bi-ritual, and aft er the church schism in 1054 they were 

left  in the west, Latin part of “the iron curtain”, thus exactly and only among the Slavs of 

medieval Sclavinia. 

A proof of the extraordinary response of legends mentioned before among the Slavs 

of medieval Sclavinia (explained by random and missionary usable connections with 

Mokos’s text) is the fact that the Sunday of St. Mary of Egypt (“Marmurien Sunday” in a 

folk tradition in Slovakia as well as “niedziela marzania” in Poland) lasted with relevant 

rituals – despite repeated church restrictions – as a folk element until the 19th, somethimes 

even the 20th and 21st centuries. 

sms-12.indb   104sms-12.indb   104 23.10.2009   9:50:4923.10.2009   9:50:49



RAZISKOVALNE METODE IN

INTERPRETACIJE LJUDSKEGA IZROČILA

METODI DI RICERCA E INTERPRETAZIONI 

DELLA TRADIZIONE POPOLARE

RESEARCH METHODS AND

INTERPRETATIONS OF FOLK TRADITIONS

sms-12.indb   105sms-12.indb   105 23.10.2009   9:50:4923.10.2009   9:50:49



sms-12.indb   106sms-12.indb   106 23.10.2009   9:50:4923.10.2009   9:50:49



S
T

U
D

I
A

 
M

Y
T

H
O

L
O

G
I

C
A

 
S

L
A

V
I

C
A

 
X

I
I

 
-

 
2

0
0

9
,

 
1

0
7

 
-

 
1

3
3

107

Th e Birth of Myth

Mihály Hoppál

Th e author discusses the parallel concepts of the mythological texts and images, using 

selected examples mainly from Inner and Central Asia. Discussed are the typological paral-

lels: hill, tree, woman. Th e research has proven distant typological similarities and mytho-

logical universalia.

1. Introductory notes 

According to the latest research on human memory and the related brain processes, 

experiences are broken into small units and these parts of information are in turn stored 

up in diff erent sections of the brain (Pinker, 1997, Mithen 2006). Human culture as an 

information storage mechanism is similar to human memory in that it has a capacity for 

the safe transfer of memory. What I mean by this is that the texts which a culture creates 

are stored by this culture not merely in a single medium but in many simultaneous “lan-

guages” or code systems. All cultures are characterised by an easily traceable multilingual-

ity (multicodality) in other words the same message is formulated in various diff erent 

ways by the members of the community. Th us, for example, beside narrating it in a myth, 

they also act out the subject matter in the form of a rite or express it in a graphic form in a 

rock drawing or on the shaman’s drum. Such safety measures ensure that texts which are 

important for the culture might survive, at least in fragments, through centuries or even 

millennia in a practically unaltered form.

In the present paper we shall make an attempt at the parallel analysis of image 

and text, using selected examples in which the visual and the verbal are centred around 

the same theme. Th e reason for doing this is that we believe that in myth research in 

general, and in various co-operative mythological explorations in particular, only a par-

allel and synchronic analytic description of various cultural codes can lead to authentic 

results.

Th e explanation for this conviction is that in a culturally cohesive community the 

same belief system (Hoppál, 2000:39-60) is operative behind the cosmology which is con-

cealed in the mythological text as well as behind the visual representations, sculptures, 

structures, edifi ces or other representations. Th e myths and representations serving as the 

subject of the present analysis were selected in such a manner that they should mutually 

illuminate each other, since one of the most diffi  cult questions in mythological research 

is precisely this - what is the actual meaning of the mythical text in hand, that these nar-

ratives speak about amidst their mysterious poeticism? Th e corresponding problem pre-

sented by pictorial (or other visual) ‘texts’ is that they are only very rarely accompanied 

sms-12.indb   107sms-12.indb   107 23.10.2009   9:50:4923.10.2009   9:50:49



108

Th e Birth of Myth

by commentaries. Th us it was necessary to utilise pictorial texts which lend themselves to 

easy and unambiguous deciphering. 

In the parallel analysis of pictures and texts, two alternatives off er themselves. If we 

use the fi rst, the picture and the verbal text belong to the same culture (mythology), while 

according to the second method we choose the examples from diff erent cultures. However 

strange it might seem, it is true that elements drawn from the same culture are less likely to 

be illuminative of each other’s origins or the meaning of these origins. Th e reason for this 

is simply that on the level of today’s language usage (or, more precisely sign-use) the ele-

ments are identical even though some fossilised ‘archaic elements’ use an earlier language 

in terms of its genuine meaning and contain a rich meaning-content in this medium. To 

give but one example: the sign X is interpreted today as the letter x or as tipped-up cross, 

but in earlier ages it used to be seen as the sign used against witches, possessing the power 

of keeping evil at bay.

Th us it would seem to make sense to match those elements of culture which might 

be called mythological and which indubitably retain a more archaic system of language 

and sign usage with parallels from other cultures where the entire system of the culture 

has been arrested, for historical and social (or perhaps geographic) reasons, at that same 

archaic degree of development or stage at which it was at the time of data collection.

Naturally, the above line of argument does not exclude the possibility that even 

within one culture there might be mutually explanatory elements or that profound and 

effi  cacious analysis might be carried out within one and the same text. Yet in the following 

attempts at ascertaining the original meaning or the initial notion (image) at the root of 

some myths from the region of the Altaic mountains, we chose the second, more diffi  cult 

approach.

It is a common diffi  culty in folklore research in general, and in the area of the re-

search of popular belief in particular, that the collector, and later the researching scholar in 

charge of writing the commentary comes face to face with a text (e.g. a myth) without any 

further explanatory material or note to aid his or her understanding. Researchers on fi eld 

work have oft en had the experience that even their most tricky and craft ily formulated 

questions aiming to probe into the covert meaning of the text receive no usable answer 

from persons who had in fact related, used or even perhaps understood the text but were 

unable to explain it.

By selecting texts and pictorial material from Inner and Central Asia, our aim was to 

analyse texts which are indubitably the last products of a ‘mythological consciousness.’ 

Within comparative mythological research we distinguish between ‘genetic’ and ‘ty-

pological’ examinations (Ivanov, 1974). Th e easiest way to grasp the diff erence between 

the two methods is by saying that while genetic comparative research concentrates on the 

syntactic aspect of the connections between elements, the typological approach focuses 

on the semantic aspect, analysing the shared characteristics and universal content of phe-

nomena of the same type. Th e former means the examination of closer ties and the latter 

of more distant connections.

An interesting method which seems to unite the advantages of the last two is the 

phenomenological approach to religion. One of the most signifi cant followers of this 

method was Mircea Eliade (1963) whose work might be best characterised by saying that 

his approach involves in its scope of examination all phenomena that might be called 

‘religious’, whether they are texts, rites or representations. Th e aim of the examination is 

sms-12.indb   108sms-12.indb   108 23.10.2009   9:50:4923.10.2009   9:50:49



109

Mihály Hoppál

twofold, (1) to defi ne the meaning of a religious phenomenon for the given community, 

(2) to develop an apparatus of scientifi c description which enables us to talk about general 

features in various religious systems on the basis of the analysis and comparison of similar 

data, without taking into account questions of historical detail such as, for example, direct 

cultural contact. Th e article also points out that another diff erence between the phenom-

enological and the comparative method is that the former does not aim at the explanation 

of the phenomenon but only wishes to provide its description (Reno, 1977: 76-71).

Th e method followed by us in this paper is similar to phenomenology but, surpass-

ing it, tries to go beyond description and attempts to unfold the meaning of the general, 

recurring features, and thus can be considered more as typology.

Th e structuralist or even semiotic methods of describing and analysing mythical 

texts which has been developed in the past few decades (cf. Lévi-Strauss, 1976) has pro-

duced a number of excellent works which uncovered the internal structure of mythical 

thinking. Th is method has been almost exclusively reserved for the analysis of verbal texts. 

It is not suitable for the analysis of pictures, in other words visual texts. At the same time, 

linguistically based text theory has also made signifi cant advances in the last few decades 

(cf. Petőfi , 1974, 1991) and it would be untoward to leave these results out of considera-

tion. 

A text linguistic theory whose roots lie in logic and semantics enables us to fi lter out 

identical propositions from various mythical fragments, while structural analysis had only 

allowed the comparison of larger coherent structures. An even more recent development 

is the appearance of a visual textual theory (cf. Horányi 1977) which considers the theory 

of verbal texts as its model so far as its foundations and the exactitude of its structure are 

concerned. In the course of our analysis we shall make use of the results of the last two 

theories, in the hope that between diff erent cultures and codes a comparative typological 

mythological analysis is possible and may be methodologically grounded.

2. Myths and beliefs 

It is worthwhile starting the analysis of a system of mythological inter-relations by 

the presentation of a reference myth (myth de référence - Lévi-Strauss 1976). 

For this purpose we have chosen a work by the 14th century Persian historian Ala-

ad Din Juvaini ‘Ata-Malik Juvaini who had visited Mongolia on a number of occasions 

and whose descriptions are our sources for several interesting details of the campaigns of 

Ghengis Khan (Juvaini, 1997). In Chapter 7 of his work he talks about the origins of the 

origin of the Uygurs, as it is according to ‘their own beliefs’ (Boyle, 1958: 53-61) and says 

that he will include whatever he fi nds in the books of the Uygurs about their religion and 

beliefs. He does not treat them as reality - he recognises legends in the narratives of his 

own contemporaries, people of the late 1200’s.

Th e Uygurs hold that their nation began its life and growth on the banks of the river 

Orkhon whose source is a mountain, the Black Rock (Qara Qorum) - the Khan had a city 

built there which was named aft er the name of the hill.

Among the ruins of this city Juvaini found stones baring etched writing which he 

deciphered and on which he found the following narrative:

“In that age two of the rivers of Qara-Qorum, one called the Tughla and the 

other the Selenge, fl owed together in a place called Qamlanchu; and close together 

sms-12.indb   109sms-12.indb   109 23.10.2009   9:50:4923.10.2009   9:50:49



110

Th e Birth of Myth

between these two rivers there stood two trees the one they call qusuq, which is a 

tree shaped like a pine (nāzh), whose leaves in winter resemble those of a cypress 

and whose fruit is like a pignon (chilghūza) both in shape and taste; the other they 

call toz. Between the two trees there arose a great mound, and a light descended on 

it from the sky; and day by day the mound grew greater. On seeing this strange sight, 

the Uighur tribes were fi lled with astonishment; and respectfully and humbly they 

approached the mound: they heard sweet and pleasant sounds like singing. And every 

night a light shone to a distance of thirty paces around that until just as with pregnant 

women at the time of their delivery, a door opened and inside there were fi ve separate 

tent-like cells [41] in each of which sat a man-child: opposite the mouth of each child 

hung a tube which furnished milk as required; while above the tent was extended a 

net of silver. Th e chiefs of the tribe came to view this marvel and in reverence bowed 

the knee of fealty. When the wind blew upon the children they gathered strength and 

began to move about. At length they came forth from the cells and were confi ded to 

nurses, while the people performed all the ceremonies of service and honour. As soon 

as they weaned and were able to speak they inquired concerning their parents, and the 

people pointed to those two trees. Th ey approached the trees and made such obeisance 

as dutiful children make to their parents; they also showed respect and honour to 

the ground in which the trees grew. Th e trees then broke into speech and said: ‘Good 

children, adorned with the noblest virtues, have ever trodden this path, observing 

their duty to their parents. May your lives be long, and your names endure for ever!’ 

All the tribes of that region came to view the children and showed them the honours 

due to the sons of kings; and as they left  gave each boy a name: the eldest they called 

Sonqur Tegin, the second Qotur Tegin, the third Tükel Tegin, the fourth Or Tegin and 

the fi ft h Buqu Tegin.

Aft er considering these strange matters the people agreed that they must make 

one of the children their leader and their king; for they were, they said, sent by God 

Almighty. Th ey found Buqu Khan to be superior to the other children in beauty of 

features and strength of mind and judgement; moreover he knew all the tongues and 

writings of the diff erent peoples.

Another interesting example is the next one which shows the wide-spread recur-

rence of a few elements and connections of elements within the belief system which serves 

as the foundation for a mythology.

Th e following is a detail from a Yakut olongho, - in this heroic song, which was 

widely known among the Turkic peoples of Southern Siberia, the images of the hillock and 

the tree-god-mother is expressed in graphic lines of description.

I.

Walking in an Easterly direction....

on a meadow trembling in blue vapours

there shines a mighty, age-old tree.

Th e roots run through the underworld

the peak breaks through nine heavens...

.

Walking in a Southerly direction...

on top of a peaked hillock,

maidens in fl oating veils

close-bound and whispering,

there stand the silver birches.

.

sms-12.indb   110sms-12.indb   110 23.10.2009   9:50:5023.10.2009   9:50:50



111

Mihály Hoppál

He cleaned himself in the blue sea

and wearing radiant garments

he bowed to the sun three bows.

A world-tree in the middle of his garden:

he went there full in dignity

like a man of good rank.

Under the tree he sank on his knees

II.

Aft er this the age-old world-tree

creaking and crackling

began to shrink and shrink.

Appearing from its roots

with hair as white as snow

a body in all the pheasant’s colours

and two large breasts

an ancient goddess mother

rose and cried out, saying.

Th e powers above have ruled

from the three heavens that aft er thy birth

thou shalt descend on earth

to beget a nation

to be the forerunner of men. 

(Kőhalmi ed. 1973: 135)

and bowed himself three times.

Turning up his cap

and pushing it askew, he cried out:

‘Oh divine goddess of my principal tree,

ancient goddess mother of my land,

sole nourisher of my forsaken life!’ 

(Kőhalmi ed. 1973: 134)

Having thus spoken, the goddess

drew from the depth of its roots

the water of life everlasting,

fi lling it into skins she handed them over:

‘Tie them under your left  arm,

for they shall aid you in mortal danger!’

Having said this,

creaking and crackling

she grew and grew rising

into a tree tall and mighty.

(Kőhalmi 1973: 136)

In a much-quoted locus of Uno Holmberg-Harva’s book on world-trees (1922: 57) 

the opening images of the above quoted heroic epic give a graphic description of the abode 

of the fi rst man on earth. “Above the immense and immobile depth/ in the middle of the 

world/ on the navel of the earth/ in the place of the most complete silence/ where eternal 

summer rules/ and the song of the cuckoo is forever heard/ that is where the Only Man 

was born.’ Some translations refer to the hero as the White Youth who sees a hillock in 

the distance in the middle of a fi eld on which a giant tree stood, the top of which reached 

the sky.

In another work, that on the religion of the Altaic peoples, he devotes a separate 

chapter to describing the imagery related to the world tree and quotes a text collected by 

W. Radloff  who lists the diff erent variants of Altaic legends focusing only on their barest 

essence. ‘On the navel of the earth, in the middle of all things there grows the largest tree 

on Earth, a great pine. Its peak reaches the home of Bai-Ülgön, the chief god. Representa-

tions of this can be seen on shamans’ drums, with the sun on one side and the moon on 

the other side of the tree. Th e tree itself stands on a hill or an earth-navel which is pictured 

aft er the image of a hill. Some legends state expressly that it stands on top of the hill, thus 

for example according to the narrative of the Tartars of Abakan an iron hill stands in the 

middle of the earth with a birch tree with seven branches on its top. According to the 

Mongolian legend the world hill is a blunt pyramid, and the world tree stands in the mid-

dle of a quadrangular hilltop. From the top of hill the earth looks the size of a horse’s hoof, 

sms-12.indb   111sms-12.indb   111 23.10.2009   9:50:5023.10.2009   9:50:50



112

Th e Birth of Myth

and if a stone the size of an ox is dropped, it reaches the earth in fi ft y years’ time, worn 

to the size of a lamb. Because of this height some myths state that it is in heaven.’ (Harva, 

1938: 69).

G. U. Ergis was an exceptionally talented fi gure in the research of Yakut folklore. His 

main area of interest was oral tradition and he wrote a whole series of monographs about 

it until his death in 1968. He described the folk lore of his own people in a monograph 

which was published posthumously - in its section on mythology he writes that the spirit of 

the earth is identifi ed with a female spiritual being who lives in birch trees that have grown 

enormous and for this reason these trees are never felled (Ergis, 1974: 118).

A few lines from the following song for welcoming the new year which comes from 

the Tartars of Shor or Kuznetsk may also be associated with this set of beliefs. 

Our enormous Hill-mother!

Rich birch with golden leaves

and six spreading roots!

.

.

Th e beginning of the year turning...

the enormous mountain shook

the enormous tree heaved up

.

.

Golden sequins falling

off  golden hillsides,

six trees open

on the golden mountain

Th e old year going

the new year coming

raising my hands I say my prayers

Spreading my arms I scatter blessings

.

.

To the mountain standing steadfast

to the river ceaselessly running

we cast our sacrifi ce!

(Kőhalmi ed. 1973:69)

In her notes Katalin Kőhalmi notes that among the Shor the ‘Rich birch with golden 

leaves and six spreading roots’ is the embodiment of the life tree or world tree of the tribe. 

(Kőhalmi ed. 1973: 367). We might well have chosen these data for a starting point for our 

parallel analyses, but let us fi rst revoke some opinions and data which might explain the 

contents of our reference myth.

‘Th e cult of the holy hills was known, according to L. P. Potapov in the Western part 

of Central Asia, in Mongolia and Tibet as well. In his study which mainly contains texts 

collected by himself, he mostly describes data recorded among Altaic Turks. He came to 

the conclusion, that according to his observations all tribes had their own dynastic hill 

which they revered as a relative, an ancestor of the tribe and considered holy’ (Potapov, 

1946: 147 and 153).

Talking of the mother-goddess cult of the Siberian peoples, O. Nahodil says, with 

reference to the prestigious Russian scholar: ‘Traces of the mother-cult may be found up 

to this day in the hill-cult of the Altaic peoples. Th is cult is actually a tribal cult which had 

preceded shamanism and contained a whole set of prohibitions for the female members of 

the tribe or clan in harmony with the strict rules of exogamy. Th ey envisaged the dynastic 

(tribal) hill in the shape of human-shaped domestic spirits - according to Potapov’s data 

these spiritual creatures were usually pictured as young naked women or girls, usually 

with conspicuously large breasts. Th ese superhuman female spirits of the hills oft en came 

to tempt young men who were out hunting alone, and in return for their amorous services 

rewarded them with rich prey.’ (Nahodil, 1968: 463).

sms-12.indb   112sms-12.indb   112 23.10.2009   9:50:5023.10.2009   9:50:50



113

Mihály Hoppál

3. Textual elements

One of the crucial problems related to the examination of myths is the analysis of 

the given text, the defi nition of its components. Although the determination of the re-

turning elements of texts as the building blocks of the text has been a regularly recurring 

problem in textual folk lore research for several decades, there always emerges the prob-

lem that earlier defi nitions are invariably found to be insuffi  cient, hazy and, in the fi nal 

balance, useless. Research is just now returning in the Soviet Union to the re-defi nition 

of the notion of motif, particularly with regard to folk tales (E. M. Meletensky and his 

circle). Th e re-issuing of V. Y. Propp’s Morphology of Folk Tales has given new impetus to 

narrative research and the introduction of the concept of function has been found fruitful. 

CL. Lévi-Strauss used the phrase mytheme to denote the ‘large basic elements’ or ‘larger 

components’ (1972: 74, originally 1956). Even this French myth scholar, who had reached 

the highest level of abstraction, omitted to describe with scientifi c exactitude the mecha-

nism with which he operates in describing myths - he compares himself instead to a street 

vendor ‘who wants to explain the workings of his little gadget to his gaping customers in 

as few words as possible’ (ibid 77).

Th e linguistic ideas that had served as a basis for the formulation of Lévi-Strauss’s 

theory, indubitably provided the structural analysis of myths with a unifi ed foundation 

but linguistic research has made unparalleled progress since that time (Petőfi , 1974). Th e 

event within this progress which most directly concerned myth analysis, and within that, 

textual folk lore research, was the emergence of what is called textual theory and which 

was grounded with unparalleled methodological circumspection. (See Petőfi  1991; Hop-

pál 2000: 21-38.)

A myth is a text which builds up a special world or, using the terms of textual theory, 

a possible world which manifests itself in the text is a mass of propositions. Th us when we 

analyse folklore texts, we need to describe as fully and exhaustively as possible the totality 

of objects that compose this world and the web of relations that obtain among them. Th is 

becomes possible with the help of propositions in the sense in which the phrase is used 

in logic. (for further elborations of semiotic text theory see Dressler ed. 1978, Burghardt-

Hölker eds. 1979).

Th us proposition is going to be the key concept which is to gain a principal role in 

the analysis of texts, and thus of mythical texts as well. Beside this, the statement whereby 

propositions are the carriers of information which may be considered a unit from the point 

of view of the text, also stands in complete harmony with the ideas of logically-semantically 

based textual theory. Th us when we talk about the transfer of folk lore text or other ‘cultural 

information,’ or, plainly seeking, of tradition, then we are re-evoking propositions stored in 

logical terms from the memory of the individual (say the singer or the story-teller) or the 

collective memory of the community or, more romantically, ‘the people.’ 

Th e concept of proposition is defi ned in text theory as ‘the shared contents of state-

ments, judgements, promises, wishes and commands which are possible or probable... 

Th is is to mean that a proposition has an indiff erent content which may be related, stated, 

promised, wished and commanded, asked and answered, which may be possible or prob-

able.... Th us e.g. the phrase Peter is going may be considered a proposition (Petőfi , 1974: 9) 

which naturally also has a formal representation. We shall use essential propositions as 

a representational form of the immanent content of myths which we fi nd plausible and 

sms-12.indb   113sms-12.indb   113 23.10.2009   9:50:5023.10.2009   9:50:50



114

Th e Birth of Myth

readable and we shall seek to identify them in the texts which we quoted as our point of 

departure. We shall consider those of them relevant for our text and our further compara-

tive analyses which appear repeatedly (in an almost unaltered form over and over again). 

Th e technique of isolating the propositions as an analytic process has been successfully 

tried on over fi ft y texts in 1977 in a seminar analysing the legends of táltos (shaman) 

belief, thus we are not going to transcribe all the texts here but include instead only the 

results, in other words the propositions which are to be found in the texts which we used 

as examples.

Juvaini

(two)  trees stood (between two rivers)

 hill rose (between two trees)

 hill grew (pregnant woman’s belly grows)

 hill opens

 sons are born (from the caves of the hill)

 sons ask around (aft er their parents)

 sons revere (their parents)

 sons revere (trees)

Yakut heroic song

(age-old)  tree shines (in the fi eld)

 birches stand (on top of the hill)

(world-) tree stands (in the middle of the garden)

 hero reveres (tree)

 tree changes (into woman)

 (‘an ancient goddess mother with two large breasts’)

(tree=woman) talks

woman changes (into tree)

Since our texts are not included in the original language but in translation (even, 

horribile dictu, poetic translation), there is no point in giving a precise formal linguistic 

analysis of the text. Th is predicament in fact applies to the greater part of myth texts - on 

most occasions they are not available to the analysing scholar in their original form but 

only in abstracts. Th ese ‘condensed texts’ must naturally contain all the essential proposi-

tions of the original text (cf. Van Dijk 1975 and Petőfi  1974). Indeed they do, which is why 

we are still able to accept even the sketchiest textual abstracts as a myth.

It is worthwhile reminding ourselves here of the conclusions drawn by two Soviet 

researchers, according to which poetry and myth are sharply opposed to each other 

(Lotman – Uspensky, 1973) mainly in the way in which they utilise linguistic devices. 

And, let us add, in the way in which linguistic techniques may be applied to them. In 

this case I mean that while, for example, a myth, similarly to an academic lecture, will 

survive the process of becoming condensed and compressed into an abstract, this pro-

cedure is lethal for poetry and the same may more or less be declared of the process of 

translation.

Condensing the contents of our texts, the essential ‘message’ of the original myth 

noted down by the 13th century Persian historian was that the hill which had emerged 

sms-12.indb   114sms-12.indb   114 23.10.2009   9:50:5023.10.2009   9:50:50



115

Mihály Hoppál

amidst miraculous circumstances began to grow and gave birth to sons. Th e growth of 

the hill is expressly compared by the writer of the text with the condition of pregnant 

women. Using our concepts that we borrowed from literary theory we might say that this 

is a simile but later on we shall see that it is more than a mere metaphor. Although born 

from the hill that rose between the two trees, the sons revered the trees as their parents. 

Just like the hero of the Yakut olongho who sinks on his knees at the ‘feet’ of the enormous 

tree-ancient-goddess-mother who speaks to him in human language.

In both cases the basic proposition states the identity of the tree and the childbear-

ing woman/mother. 

Th e other data contains a series of supplementary information which adds colour to the 

story. An informal description of further such propositions might be drawn up as follows:

the navel of the earth is in the middle of the world

on top of the world hill stands an enormous tree

the largest tree (which reaches the sky) grows on the navel of the earth

the world hill is the middle of the world

the tree which stands on the world hill reaches the sky

a birch tree stands on the middle-of-the-world tree

the birch is a sacred tree

a female spirit being lives in the birch tree

the birch is the holy tree of the tribe

the hill is referred to as a mother

the hill is a sacred place for the tribe

Or in an even more simplifi ed version:

(world) middle = navel

  navel = hill

 middle  = hill

   hill (on top) +tree = sky

  navel + tree   = sky

 

 middle +  hill + (birch) tree

   (birch) tree =  sacred

   (birch) tree =  

 woman  (birch) tree =  tribe

   hill =  woman

   hill =  tribe

By writing the identical elements of the propositions beneath each other we have 

made it clearly apparent that in the variants of a myth circle the elements form clearly 

circumscribed groups. Furthermore, we have seen that it is possible to establish certain 

connective relations between the elements. Th e rules which describe these ensure that 

the myth in question is ‘well-formed.’ And although not all the elements are to be found 

in each myth, yet in the case of examining a satisfactory number of myths it is possible to 

reconstruct a series of elements which is likely to contain all the propositions which were 

necessary and adequate in the creation of the later variants and all the fragmented texts. 

sms-12.indb   115sms-12.indb   115 23.10.2009   9:50:5023.10.2009   9:50:50



116

Th e Birth of Myth

(Naturally, the cluster of elements of a myth or, more precisely a system of myths is delimi-

ted by the number of texts which are available in the course of the analysis!)

We may compile (not in a logical but in a natural linguistic form) the supposed series 

of elements of our initial myth (which has never in actuality been as complete as this):

in the middle of the world/earth there is a mountain/hill on the top/peak of which 

there grows a birch/tree, this tree/or the hill itself shows female qualities.

We have seen that the elements are not to be found in this complete form in the indi-

vidual texts, but with the help of our technique of analysis the full, or relatively full, line of 

elements may be reconstructed. Th e hill which grows on the navel/centre point is identi-

fi ed with the tree which together, as a unit, are identifi ed on the level of mythical narrative 

and mythical consciousness with the mother of the entire tribe, the life giving woman.

Similar recognitions regarding individual details have been made by earlier re-

search, ‘in the original form of myth the world tree must have been a contingent part 

of the world mountain, a complementary of the image of the world mountain. Th e two 

themes of world mountain and world tree, were usually merged ... a great deal of material 

in support of this has been gathered by Uno Harva,’ writes Ferenc Vámos (1943:36-57, cf. 

also Harva, 1922). We may consider it a confi rmation of our own method when we fi nd 

that research in the phenomenology of religion (or other methods of research) yields the 

same results (Reno, 1977).

At any rate it is potentially possible to point out further and more remote connec-

tions of the world-mountain/world-tree set of myths and at the same time it is possible to 

ascertain that this image or proposition was the central one from the point of view of the 

totality of this myth set - this was the central organising notion which arranged the other 

images around itself.

To mention but a few examples: the world mountain is doubtlessly in connection 

with the creation of the world, it is, as it were, a device of it. At the root of the world tree (or 

in other cases life tree) there is always a lake of milk (water of immortality). Yet a further 

area of interest may be the sun and the moon which are on either side of the world tree 

(Golan, 1991).

If we wish to reconstruct the total web of elements of a mythological system we need 

to make a whole line of extremely condensed myth abstracts similar to those displayed 

above - and even then we have only concentrated on verbal texts. A counter-test of this 

sort of textual reconstruction may be seen if we fi nd, either in the same culture or in diff e-

rent loci, pictorial representations of a similar nature. It is this kind of representation that 

we sought and found.

4. Image - sign - language

Th ere is absolutely no novelty in the statement that in all cultures pictorial represen-

tations play the role of signs and thus mediate information similarly to speech - this is not 

an archaic sign of culture but a living reality to this day. 

Researchers of visual communication, but particularly those who work on the anal-

ysis of visual works of art from various cultures come up against the fundamental question 

as to what are the criteria which visual communication needs to answer in order to be 

eff ective or successful. Do such criteria alter from culture to culture or are there recognis-

able universal marks?

sms-12.indb   116sms-12.indb   116 23.10.2009   9:50:5023.10.2009   9:50:50



117

Mihály Hoppál

What seems defi nite at any rate is that successful visual communication needs to 

fulfi l the following three basic criteria:

Th e system must contain

1. the cluster of (signifi er) elements,

2. the cluster of meanings related to the elements developed by the cultural tradi-

tion,

3. the rules governing the interconnection of these elements (i.e. the cluster of 

rules).

(Layton 1975: 1).

It is particularly important for us to understand the concept of ‘the meaning of the 

picture.’ Visual textual theory off ers a number of possibilities at the present stage of re-

search. One of these interprets the meaning of the picture as some sort of a ‘cultural unit’ 

and ‘instead of personal contingency, sees it in relation to a given group, community or 

culture’ (Horányi 1977: 52-53). Although the approach advocated by the Italian Umberto 

Eco is not entirely free of problems, it is doubtless that cultural information is stored in 

units of this kind, such as, e.g. the world tree, world mountain that reaches the sky or (in 

Finnish mythology) ‘sampo’ or (in Vogul mythology) Mir-sunse-Xum (the world-surveyor 

man) or, to take our examples from a lower level, units like witches, shamans, or dragons. 

Finally, we may even leave the area of mythology and think of the extremely diff erent 

meanings that common notions like horse, cow, deer or dog carry in diff erent cultures. 

Such cultural units may be characterised by one or more lines of propositions, in other 

words we describe their use in the given culture with the propositions that may be associ-

ated with them. Let us look at the example of dog:

(1) an animal whose meat is eaten on festive occasions

(2) an animal which is cut in half on the occasion of swearing an oath

(3) an animal whose main role is in carrying heavy burdens

(4) an animal whose meat is under the strictest dietary prohibition ... etc.

But let us return to the sphere of myths and cite as our point of departure a few lines 

from Ferenc Vámos’s excellent book in which he stated many years ago that comparative 

research can utilise pictorial representations produced in several various ‘languages’ (sic!). 

‘Th ere are representations of the type of myth, the legend and story, and there are pictorial 

representations. Th e last mode of representation works in the medium of drawing while 

the former uses words in which to describe or relate its meaning. Pictures speak a diff erent 

language to words. But in terms of content there is either a full or a partial overlap. Th us 

we can read from a drawing and seek the correlative in the verbally related picture and vice 

versa’ (Vámos, 1943: 11-12).

Th ere exist representations, from the Altaic region, of trees standing on hills that 

show a connection with the world-tree representation of other Siberian nations which 

are obvious on more than the mere level of the compositional (Plate VII, fi gure 2.) - one 

already proven connection is with the Avar bone pot found at Mokrin (Plate VI, fi gure 2.). 

Beside the co-occurrence of the signs of hill and tree, it is also possible to fi nd instances of 

the visual co-occurrence of the signs of navel and tree.

Since 19th and 20th century ‘folk art’ material yielded no such examples, we sur-

veyed the ‘art work’ of earlier centuries. Two Russian scholars, V. M. Masson and V. I. 

sms-12.indb   117sms-12.indb   117 23.10.2009   9:50:5023.10.2009   9:50:50



118

Th e Birth of Myth

Sariadini excavated two early bronze age urban settlements in the early 1960’s. Th e graves 

contained a large number of small female idols (Altin-depe, from the Namazga V. period, 

cca. 2000 BC), which had the distinctive characteristic that beside the accentuated indica-

tion of their female traits, they displayed a stylised tree (or plant) placed about the navel 

area (Plates I and II). According to the two Soviet archaeologists the female statues sym-

bolise the mother-goddess or the goddess of vegetation (according to them, the plant-like 

or tree-like symbol is probably an embodiment of ‘the spirit of cereals’ - Masson-Sariadini 

1972: 136 and 1973: 207). Th e diff erent types of these idols show clearly (Plate II) that by 

the concomitant use, the interscription, of the signs of woman and plant the creators of the 

statuettes meant to circumscribe in that long-bygone, most defi nitely myth-creating era, 

the concept of fertility and motherhood. (Th is is why these idols also include the masculine 

traits - contrary to the statement of the two archaeologist researchers, these are in no way 

male statues!)

If we go back in time another few centuries and move in a South-Western direction 

in space, we fi nd further, very descriptive data to confi rm the joint occurrence of the en-

semble of propositions that we isolated from the text, such as the representation of woman 

as a receiving vessel, the identifi cation of the hill and the tree (Plate III, fi gure 1 - pottery 

from Kis city dating back to 2400-2300 B.C., cf. Müller-Karpe 1968: Tafel 200). Th e tree 

that grows out of the navel of the ‘naked goddess’ found in Northern Iran takes these 

traces back to the third millennium B. C. (Plate IV fi gure 5). 

Th e golden breast-pins coming from Ras Shamra provide further evidence of the 

concrete historical process through which the motif of plant in general or, more precisely, 

a stem of fl ower growing out of a ‘pot’ (Plate IV). An other typological parallel for this 

sort of identifi cation of woman and fl ower can be found in a depiction which appears on 

a carpet found in the famous burial mound at Pazirik. Here we see a seated female fi gure 

holding in her hand, as an indispensable female attribute, a life tree with fl owers (tulips?) 

(Rudenko 1960: 299, fi gure 152. Plate VII, fi gure 1).

Th e pictorial representations of ancient cultures also provide plenty of examples of 

the close mythological association of hill and tree (Plates V-VII). Particularly valuable of 

these are the representation, to be found on the rims of some of the Sasnida silver plates, 

of hills with triple fl ower-stems sprouting out of them for no apparent reason (cf. the silver 

plate from Klimova, Fodor 1973: 39, fi gure 7, Plate V, fi gure 3). Indeed, this is the point 

where we may turn to the question which we have heretofore not explained satisfactorily, 

namely: what was the reason for the cultural elements of navel (as centre), hill or hill-

ock and a growing plant (or tree) to appear through centuries in such close interrelation, 

as mutually paradigmatic of each other, mutually interchangeable and complementary, 

as a meaning of something. Th e phenomenologist of religion we have already quoted a 

number of times was correct in ascertaining that ‘in the depth of most religious symbols 

there is usually some sort of a natural foundation’ (Reno, 1977: 77). In the case of the 

mythical texts and pictures which we are examining, the natural ‘event’ is completely obvi-

ous - pregnancy, the growing of the abdomen (the navel-hill), and when the time for this 

is over, a new branch of the dynasty starts to develop similarly to the plant sprouting from 

the seed. And since only women can grow a new life, this is why mythical consciousness 

associated her with the plant which yields fruit, the tree which grows a branch.

Th roughout the past millennia humankind has had plenty of time to observe the 

surrounding natural world and within that its closest natural environment - the human 

sms-12.indb   118sms-12.indb   118 23.10.2009   9:50:5023.10.2009   9:50:50



119

Mihály Hoppál

body itself. Mary Douglas is right in ascertaining at the beginning of her excellent book 

Natural Symbols that the human body and its structure are, exactly because they always 

have been, of fundamental importance in the development of man’s symbolic behaviour 

forms (Douglas, 1970: VII). Th e same may be said of the forms of mythical thinking and 

textual construction. Th us we may take literally the ‘simile’ of the pregnant woman with 

which the Persian historian Juvaini interjected the origin myth of the Uygur - it is not an 

explanation of the myth but the meaning of the mythical image itself. 

We are talking about such general human, natural signs which lead to the emer-

gence of identical symbol systems in distant and diff erent mythologies and cultures – these 

mythological universalia are linked by typological similarity. Th is is how the work of an 

orthodox psychoanalytic author becomes interesting to us: a work which he devotes to the 

description of the various forms in which the ancient mother goddess appears. 

A separate chapter is devoted to the ‘woman of plants,’ in which he quotes Egyptian, 

Hindu and Scandinavian examples for the mythological identifi cation of woman and tree 

(Neumann, 1972: 240-267). At the beginning of the book the author presents an extremely 

interesting summary of the symbol system related to ‘woman’. Although he places ‘vessels’ 

of a female shape in the centre of his system, as a central symbol (see Plate III), this is a 

good starting point from which to unfold the other symbols such as abdomen » hill » pil-

lar » tree (for this, see a great number of further data in the following articles: Ivanov 1974 

and Toporov 1971).

Th is is a true ‘natural symbol’ and at the same time a human ‘universal’ since the 

navel is the natural centre of the human body as we can clearly see in Leonardo da Vinci’s 

drawing. Earlier research (Berze Nagy, 1961) has described a great deal about the connec-

tions of the above elements but we do not fi nd an example of such a natural interpretation. 

Th ey correctly recognised the identity between the hill which is the middle of the world, 

the life tree, the world pillar, and the Pole Star, but nobody inquired into the initial image 

which lay at the root of all these. Th e small female clay idols of Central Asia have made it 

clear to us what exactly was the notional germ which gave rise to this circle of myths.

5. Concluding notes 

As we can see from the above, our interest was mainly in the origin of the mytholog-

ical thought, in this case of a particular image: that of hill/tree/woman. Further research 

into distant typological parallels and mythological universalia will probably enable us to 

analyse motifs from recent folklore material which are still unintelligible at the moment. 

(E.g. Erdélyi, 1976: 182 - ‘Th e tree that was born from the sky, born from the earth.’ Ibid. 

242 - ‘I looked up to the sky and there I saw a golden tree.’ Ibid. 248 - ‘Garden of Paradise, 

in the middle a golden boughed...’.

In spite of our disclaimer of the examination of genetic connections, we must admit 

that at one point myth casts a light on history. Beside indicating the state of consciousness 

of a given society it also becomes its communal memory. Folk lore texts, among them the 

texts of myths, are what computer science calls the ‘long term memory’ of their culture, with 

the help of which it can repeat/revise from time to time its past, the history of things, of the 

world, of its own people - i.e. pre-historic history. It is myth that mediates between the two. 

Th is is the reason why the examination of myths and mythological systems can be 

used in an indirect fashion to draw conclusions regarding prehistoric events. 

sms-12.indb   119sms-12.indb   119 23.10.2009   9:50:5023.10.2009   9:50:50



120

Th e Birth of Myth

An excellent example of this is the essay by Gyula László in which he writes about 

the ancient religion of the horse-breeding peoples of the age of migrations, and draws a 

most plausible picture of the cosmology of the Avar on the basis of an analysis of a bone 

pot found in the village of Mokrin in Banat, then in Yugoslavia (Plate VII, fi gure 1). One 

chapter is devoted to describing the origin and the sphere of existence of the image system 

of ‘life-tree and ancient mother goddess.’ He points out that ‘in the earlier phase the life 

tree used to be not a tree but a woman, the mother of all life,’ and that the joint manifesta-

tions of the navel of the earth (omphalos), the world mountain and the tree of life may be 

found in the entire Inner Asian cultural sphere. It is worth quoting here a statement which 

completely squares with our earlier dry and formal analyses, according to which, ‘know-

ing the way in which images tend to accumulate in myths, it is not diffi  cult to understand 

the merging of the notions of world-mountain, navel of the earth and earth mother’ (Lász-

ló, 1977: 152). László, who is an archaeologist also at home in the fi eld of popular belief 

systems, here introduces the image of the deer-shaped ancient mother into the paradig-

matic sequence and clearly recognises that the cult of this fi gure, interacting with the set 

of customs and beliefs related to tree worship, has penetrated the consciousness of Eura-

sian man in a most complex and manifold fashion. Th e more elementary an image is, the 

closer it is related to anthropomorphic universalia, to the omnipresent phenomena, the 

more powerful it is to become and ‘this fact makes it understandable that an image, once 

embodied, will survive ages and changes with incredible perseverance’ (László, 1977: 151). 

We believe that the pictures presented serve as a good illustration to these lucid and well-

presented ideas.

At other points in his work László refers with a great deal of certainty to the direc-

tion of cultural infl uence in Siberia when he points out that ‘it is obvious that the notion 

of the life-giving tree migrated from the South to Siberia and there into the taiga there to 

undergo the transformations which follow from the already existing tradition. Th e idea 

that the tree of life is the source and sustainer of all things has survived in many places. ... 

Th e notion of the world tree is oft en associated or united by the Altaic peoples with the 

notion of the navel of the world (omphalos) and the world mountain’ (László 1974: 101, 

also Eliade 1972: 266). 

Indeed, the idols of Southern Turkmenistan and the female statuette excavated in 

Iran, together with some Mesopotamian representations, off er us further parallels with 

this set of ideas.

Following the tracks of comparative mythological research it is also possible to in-

troduce here the data of ancient Iranian mythology. In the most recent and thorough 

summary of related research, Mary Boyce gives a description of the Zoroastrian teachings 

and the cosmogonic ideas of the mythology. Th is is followed by quotations from original 

texts which reveal that the notion of the enormous mountain which reached the sky was 

also known in ancient Iranian mythology, ‘around its peak circled the sun, the moon and 

the stars (Yašts 12.25, 5th c. BC). Th is enormous mountain stands in the middle of the 

world, it is the highest point of the world and it is through this that the souls of the dead 

move up to heaven. Talking of the fourth phase of creation, the old Zoroastrian hymns 

talk of the creation of the plants, stating that at the foot (base) of the enormous mountain 

sprouted the source of all plant life, ‘the plant (the original phrase being urvar) which was 

imagined in the shape of an enormous tree, the ‘tree of all growth’, ‘the all-healing tree,’ 

(Boyce, 1975: 135-138).

sms-12.indb   120sms-12.indb   120 23.10.2009   9:50:5023.10.2009   9:50:50



121

Mihály Hoppál

It is remarkable that this set of notions and myths has ramifi cations and parallels 

even further South. In an excellent monograph G. S. Kirk has drawn attention to an in-

teresting connection between the Sumeric sky-goddess Inanna, also the goddess of love 

and fertility, and the tree, which occurs in the Shukalletuda myth (Kirk, 1971: 103-115, 

particularly 108). 

We must note here that the ‘tree of all growth’ or ‘tree of all seeds’ which occurs in 

Zoroastrian ‘mythology’ (although it would be more correct to say ‘teachings’), has already 

been compared with the Scandinavian notion of Ygg-drasill and the Irminsul, world pil-

lar, mentioned by Saxo Grammaticus – “quod Latinae dicitur universalis columna.” (Th is 

phrase is probably the origin of the phrase ‘world tree’ which is generally used in related 

literature and which never occurs in this form in the original texts.) Th is is thus the source 

of all Iranian tree-cult (Boyce, 1975: 143).

Th e phrase ‘life-tree’ has become widely used in a similar fashion - this, too, is a 

technical term of myth description and analysis, i.e. a term of the metalanguage, but not 

one of the myths themselves. Géza Komoróczy has also critically analysed and shown the 

fact that life-tree as a phrase in a text cannot be found anywhere in the Sumeric cuneiform 

texts. Analysing the pictorial representations, however, he has pointed out that in the de-

pictions seen on surviving early objects ‘tree is a fertility symbol.’ Fertility is oft en depicted 

in all areas of mythology as an ensemble of plants and animals.

‘It is without doubt,’ continues Komoróczy, ‘that the Mesopotamian tree symbol can 

be brought in connection with the trees that stand in the middle of the Biblical garden of 

Eden. ... But we are also acquainted with another line of the aft erlife of the Mesopotamian 

tree symbol. Similarly to many other symbols, the tree of fertility became transferred to 

Iran in the last phase of Mesopotamian culture in the fi rst millennium B.C. as an orna-

mental element’ (Komoróczy, 1976: 571). We believe that the pictorial material here pre-

sented proves convincingly that the last statement requires correction. 

What we see here is far more than a mere ornament. Mircea Eliade was correct 

when, in the late 1940’s, he pointed out that the symbolic representations of the ‘sacred’ 

were oft en identical with that of the concepts ‘height,’ ‘highness,’ or ‘middle.’ Indeed, he 

drew a great part of his data from various Siberian mythological traditions. It is a most 

wide-spread belief amidst the Uralic-Altaic peoples that the ‘world pillar’ touches the sky 

in its very middle, at the Pole Star. For these peoples the world pillar, the shaman’s lad-

der, the sacred tree of the sacrifi cial groves were all represented by the birch tree (Eliade, 

1963: 106). Th is tree is a kind of mythical mediator just as, according to Lévi-Strauss, the 

sacred tree had a mediating role between heaven and earth.

Particularly interesting are the French myth scholar’s explanations regarding hal-

lucinogenic mushrooms. Some researchers believe this type of mushroom (the deadly 

amanita or death cap, Amanita muscaria) to be identical with the sacred plant of vedic 

mythology, the haoma (or soma) which gives eternal life. Th is mushroom oft en grows 

at the roots of birch trees which, as numerous examples prove, have been revered by the 

peoples of Eurasia as one the forms of the life tree (Lévi-Strauss, 1976:231). Th e elixir of 

eternal life and the tall tree both mediate between life and death, as immortality is neither 

life nor death but a sort of liminal state, a ‘connecting bridge’ which Edmund Leach con-

siders so vital in the description of mythological notions (Leach, 1976: 71).

We have not included all areas of the set of myths related to trees, thus for example 

we have omitted a discussion of the possibility that the tree may be seen as a masculine 

sms-12.indb   121sms-12.indb   121 23.10.2009   9:50:5023.10.2009   9:50:50



122

Th e Birth of Myth

principle as well as a feminine one (just as the sun and the moon bear female attributes in 

some mythologies and male marks in others). We have not included the elements of cus-

tom related to the may-tree which is a typical fertility symbol throughout Europe. It is still 

worth noting a warning from Russian myth research, according to which ‘Th e concept of 

the invariant which becomes preserved through all the transformations of the given type 

is becoming increasingly productive in European research. It is not merely preserved: the 

invariant itself is determined by the totality of the transformations. In its examinations 

of myths, epics, tales and custom-related texts in a broader sense, folk lore research will 

fi nd this approach important because with the help of this concept (the invariant which 

remains constant through transformations) it becomes possible fi rstly to reconstruct the 

scheme which lies at the base of all the texts pertaining to the type in question, secondly, 

the scheme thus reconstructed will obtain the rules for the unfolding and enrichment 

through which the text developed to its fullness and, thirdly, on the basis of the totality and 

sequentiality of the transformations it is possible to make important observations regard-

ing the developmental phases of the texts in hand and of the other sign systems which may 

be detected in them’ (Ivanov-Toporov, 1975: 44).

6. A note on iconicity in myths

According to one of the classic formulations of semiotics, we distinguish three main 

types of sign, index, icon and symbol. Th e last of these three is the type which is most oft en 

referred to in connection with myths, mythology and particular mythological types.

Th e attitude which found its peak in the classicist period is well known to interpret 

the fi gures of Greek mythology, and myths in general, as allegories, as though each of the 

gods stood as a symbol for something, be it an abstract concept or a natural phenomenon 

(like lightning). In this approach the scholar is viewing the myth from a distance, from the 

outside, in fact from the vantage point of a diff erent and alien culture and thence points 

out that ‘myth is actually a history of beliefs which, however, contains a symbolic meaning 

beyond its everyday meaning. Mythology is a system of myths which vindicates the rank 

of an ideology. It is in this sense that we may consider mythology (i. e. the system of myths) 

as a symbolic form’ (Voigt, 1976:565, see for further elaborations Voigt 1999: 76-91).

In opposition to this, Yu. M. Lotman and B. S. Uspensky warn us that ‘in myth there 

is no room for synonyms, allegories, metaphors or symbols.’ What we may conclude now 

is that the type of sign most frequently used in mythology is, using the terms of Peirce-

ian semiotics, not symbolic but iconic. ‘Mythological thinking has encouraged the emer-

gence of the capacities of identifi cation, analogy and equivalence. Th us, for example, the 

representation of archaic consciousness constructed a typically mythical model in which 

the universe, society and the human body are positioned as isomorphic worlds. (Th is iso-

morphism only extends to establishing the relationships of similarity between the various 

planets, minerals, plants and the social functions and parts of the human body! A peculi-

arity of mythological thinking is that the identifi cation of the isomorphic units takes place 

on the level of the objects themselves’ (Lotman-Uspensky 1977: 224).

What we have in fact seen in the above examples is that the characteristic of mytho-

logical thinking is that it uses the commonly known elements of the given culture for its 

building or its bricolage. It operates with iconic signs which work on the basis of similarity. 

Th is does not introduce new symbols unknown to the community (such as the cross or 

sms-12.indb   122sms-12.indb   122 23.10.2009   9:50:5023.10.2009   9:50:50



123

Mihály Hoppál

the swastika) but uses as its building blocks icons which are understood and read without 

diffi  culty by everybody and it is from these that it creates its texts. Th is is why we have 

ascertained that the overlapping representation of tree and woman is the mythical iden-

tifi cation of the two notions which is only possible with icons. Analogous coding played 

a vital role in the development of consciousness in what might well be called the early, 

mythological phase. But we must add to this the statement that iconicity, generally the 

use of iconic signs, has played a role of fundamental importance in all cultures up to this 

day, even in a whole set of actions that we regularly perform in our everyday life (Sebeok, 

1976: 1446).

A fi nal remark follows from the above. Because myth does not ever refer to an object 

but identifi es directly with it, it becomes possible to identify a further characteristic which 

has not yet been discussed. Th is is that mythical statements are never pure declarations of 

something, although such cases also occur, but can be seen instead as ‘performative state-

ments,’ i.e. linguistic acts, the essence of which is to perform a particular action (e. g. to 

promise, command, lay a spell or pray).

References

Berze Nagy, J.

1961  Égigérő fa - Magyar mitológiai tanulmányok. (Tree that Reaches the Sky – Mytholo-

gical Studies) Pécs

Boyce, M.

1975  A History of Zoroastrianism. vol. I. Leiden - Köln: Brill

Boyle, J. A. (ed.)

1958  Th e History of the World-Conqueror by JUVAINI. Manchester: University Press

Burghardt, W. – Hölker, Kl. (eds.)

1979  Text Processing – Papers in text Analysis and Text Description. Berlin – New York: 

Walter de Gruyter.

Butterworth, E. A. S.

1970  Th e Tree at the Navel of the Earth. Berlin: de Gruyter

Csilléry, K.

1977  A magyar népművészet változása a XIX. században és a XX. század elején. Ethno-

graphia, LXXXVIII:1:14-28.

van Dijk, Th . A. et alii

1975  Recalling and Summarizing Complex Discourse. Univ. of. Amsterdam (MS)

Diószegi, V.

1967  A pogány magyarok hitvilága. Budapest, Akadémiai Kiadó

1969  A honfoglaló magyarság hitvilágának történeti rétegei. - A világfa. - Népi Kultúra - 

Népi Társadalom, II-III. 295-326.

Douglas, M.

1970  Natural Symbols - Explorations in Cosmology. London: Barrie and Rockliff 

Dressler, W. (ed.)

1978  Current Trends in Textlinguistics. Berlin – New York: Walter de Gruyter.

Eliade, M.

1963  Patterns in Comparative Religion. Cleveland - New York: Meridian Books

sms-12.indb   123sms-12.indb   123 23.10.2009   9:50:5023.10.2009   9:50:50



124

Th e Birth of Myth

1972  Shamanism: an Archaic Technicques of Ecstazy. Bollingen Series LXVI. Princeton 

Univ. Press

Erdélyi, Zs.

1976  Hegyet hágék, lőtöt lépék – (Archaic Hungarian Folk Prayers) Archaikus népi imád-

ságok. Budapest, Magvető Kiadó

Ergis, G. U.

1974  Ocserki po jakutszkomy fol’koru. (Studies on Yakut Folklore) Moszkva: Nauka

Fodor, I.

1973  Honfoglaláskori művészetünk iráni kapcsolatainak kérdéséhez - A sóshartyáni ko-

rongpár. (On the problems of the Iranian connections of the Ancient Hungarian 

Art) Archeológiai Értesítő, 100:1:32-40.

Ghirsman, R.

1964  Arte Persiana - Proto-iranici, Medi e Achemenidi. Milano: Feltrinelli

Golan, A.

1991  Myth and Symbol. Symbolism in Prehistoric Religions. Jerusalem.

Gray, J.

1969  Near Eastern Mythology. London: Hamlyn.

Harva (Holmberg), U.

1922  Der Baum des Lebens. Helsingfors.

1938  Die Religiösen Vorstellungen der Altaischen Völker. FFC No. 125. Poorvo-Helsinki

Hoppál, M.

2000  Studies on Mythology and Uralic Shamanism. Budapest: Akadémiai Kiadó

Horányi, Ö.

1977  A “kép jelentése” terminus használatáról. (On use of the term „meaning of picture”) 

In: JÓZSA, P. (szerk.): Jel és jelentés a társadalmi kommunikációban, 50-59. Jeltudo-

mányi dokumentumok, 1. sz. Budapest, Népművelési Intézet

Ivanov, Sz. V.

1954  Materialü po izobrazitel’nomu iszkusztvu narodov Szibirii XIX-nacsala XX. veka - 

Moszkva - Leningrad

1955  K voproszu o znacsenii izobrazsenij na sztarinnüh predmetah kul’ta u narodov Sza-

jano-Altajszkovo nagorja. Szbornik Muzeja Antropologii e Etnografi i, XVI:165-264.

Ivanov. V. V.

1974  Opüt isztol’kovania drevn’eindijszkih ritualnüj i mifologicseszkih terminov, obrazovan-

nüh ot ÁSVA - “kony” - in: Problemü isztorii i kul’turü narodov Indii. Leningrad, Nauka

Ivanov. V. V. - Toporov, V. N.

1975 Invariant i transzformacii v mifologocseskikh i fol’klornükh t’ekstakh. In: MELE-

TINSZKIJ, E.M. - NEKLUDOV, S.Yu. (szerk.) Tipologicseszkie iszszledovanija po 

fo’kloru, 44-76. Moszkva

Juvaini, Ata-Malik

1977  Genghis Khan: Th e History of the World-Conqueror.(Translated and edited by 

J.A.Boyle) Paris: UNESCO.

Kirk, G. S.

1971  Myth: Its Meaning and Functions in Ancient and Other Cultures Cambridge: Univer-

sity Press - Berkeley - Los Angeles: UCLA Press

Komoróczy, G.

1976  Egy termékenység szimbólum Mezopotámiában. Jegyzetek az “életfa” kérdéséhez. 

sms-12.indb   124sms-12.indb   124 23.10.2009   9:50:5023.10.2009   9:50:50



125

Mihály Hoppál

(A Symbol of Fertility from Mesopotamia. Notes on ’tree of life’)Ethnographia, 

LXXXVII:4:569-573

Kós, K.

1972  Népélet és néphagyomány. Bukarest: Kriterion

Kőhalmi, K. (ed.)

1973  Sámándobok szóljatok… (Sing, Shamanic Drums, sing! Selected Shamanic Songs of 

Siberia) Budapest: Európa

László, Gy.

(1974)  A népvándorláskor művészete Magyarországon. Budapest, Corvina Kiadó

1977  Régészeti tanulmányok. Budapest, Magvető Kiadó

Layton, R.

1975  Art and Visual Communication – (Multiplied paper for a conference on Art, Artisan 

and Societies, - Leicester)

Leach, E.

1976  Culture and Communication - the logic which symbols are connected. Cambridge - 

London - New York: Cambridge Univ. Press

Lévi-Strauss, Cl.

1972  A mítoszok struktúrája. (A Structural Study of Myth) In: HOPPÁL, M. - VOIGT, V. 

(szerk.) Strukturális folklorisztika. Tanulmányok, II:68-102. Budapest - Szolnok.

1976  Structural Anthropology. Vol. II. New York, Basic Books

Lotman, Yu. M. - Uspensky, B. A.

1973  Mif – imja - kultura. (Myth – Name – Culture). Trudi po znakovüm sistemam 6:282-

303. Tartu. 

Malonyai, D.

1907-1922  A magyar nép művészete. (Hungarian Folk Art) vol. I-V. Budapest

Masson, V. M. - Sarianidi, V. I.

1972  Central Asia - Turkmenia before the Achaemenids. (Translated and edited by R. 

TRINHAM) London: Th ames and Hudson

1973  Szrednyeaziatszkaja terrakota epohi bronzü. Opüt klasszifi kácii i interpretacii. Mo-

szkva, Nauka

Mithen, St.

2006  Th e Singing Neanderthals. Th e Origins of Music, Language, Mind and Body. London: 

Phoenix.

Müller-Karpe, H.

1974  Handbuch der Vorgeschichte. Kupferzeit. III. München, Beck

Nahodil, O.

1968  Mother Cult in Siberia. In: DIÓSZEGI, V. (ed.): Popular Beliefs and Folklore Traditi-

on in Siberia. Budapest, Akadémiai Kiadó, 459-477.

Neumann, E.

1972  Th e Great Mother - An Analysis of the Archetype. Bollingen Series XLVII. - Princeton 

Univ. Press.

Ogibenin, B. L.

1973  Communication process in Indo-Tibetan Art. Recherches sur les systemes signifi ants, 

Symposium de Varsovie 1968; in: Approaches to Semiotics, 18:499-504.

Orbeli, I. A. - Trever, K.V.

1935  Sassanian metal. Moszkva - Leningrad

sms-12.indb   125sms-12.indb   125 23.10.2009   9:50:5123.10.2009   9:50:51



126

Th e Birth of Myth

Petőfi , S. S.

1974  New Trends in Typology of Text and Text Grammars. General report for the fi rst 

international congress of Semiotics. Milano (MS)

1991  Towards a Semiotic Th eory of Human Communication. (Text Linguistics – Semiotic 

Textology) Szeged: Gold Press.

Pinker, St.

1997  How the Mind Works. New York: W.W. Norton.

Potapov, L. P.

1946  Kul’t gor na Altaje. Szovjetszkaja Etnografi a, No. 2:145-160

Reno, S. J.

1977  Religious Symbolism: A Plea for a Comparative Approach. Folklore, 88:76-85.

Rudenko, Sz. I.

1960  Kul’tura naszelenyija central’novo Altaja v szkifszkoje vremja. Moszkva - Leningrad

Sebeok, Th . A.

1976  On Iconicity. Modern Language Notes, 91:1427-1456

Toporov, V. N.

1971  O sztrukture nyekotorüh arhaicseszkih tyeksztov, szootnoszinnüh o koncepij “miro-

vo d’ereva”. Trudi po znakovüm sistemam, V:9-62. Tartu

Vámos, F.

1943  Kozmosz a magyar népmesében. (Cosmos in Hungarian Folk Tales) Budapest

Voigt, V.

1976  Miért hiszünk a hiedelmekben? (Why do we believe in folk beliefs?) Ethographia, 

LXXXVII:4:559-568.

1999  Suggestions Towards a Th eory of Folklore. Budapest: Mundus Press.

Rojstvo mita

Mihály Hoppál

V članku so raziskani vzporedni koncepti mitoloških struktur, ki se pojavljajo tako 

v besedilu kot v upodobitvi. Na osnovi sorodnega gradiva, zbranega predvsem v Notranji 

oz. Centralni Aziji, je izpeljana komparativna raziskava različnih tekstov in podob, ki 

imajo v osnovi skupno mitološko jedro. Obravnavano gradivo se osredotoča predvsem 

na sporočilnost simbolike gore, drevesa in ženske. S pritegnitvijo fenomenološke, kompa-

rativne, strukturalistične, semiotične, lingvistične in vizualno-tekstološke metodologije je 

prikazana tipološka podobnost in mitološka univerzalnost tega gradiva tudi pri med seboj 

oddaljenih in zelo različnih kulturah. Razloge za to podobnost lahko iščemo med drugim 

v enotnem človeškem razmišljanju in obnašanju. 

sms-12.indb   126sms-12.indb   126 23.10.2009   9:50:5123.10.2009   9:50:51



127

Mihály Hoppál

Plate I. Idols of women from Central Asia

(Altin Depe. 2nd millenium BC – Müller-Karpe 1974:730.A)

sms-12.indb   127sms-12.indb   127 23.10.2009   9:50:5123.10.2009   9:50:51



128

Th e Birth of Myth

Plate II. Small women fi gurines

(Central Asia.2nd millenium BC – Masson-Szarianidi 1973:fi g. 8. and 13.)

sms-12.indb   128sms-12.indb   128 23.10.2009   9:50:5123.10.2009   9:50:51



129

Mihály Hoppál

Plate III. Clay fi gures with the signs of tree and hill

Kiš, Sumer – 2400-2300 BC. - Müller-Karpe 1974. Tafel 200)

sms-12.indb   129sms-12.indb   129 23.10.2009   9:50:5123.10.2009   9:50:51



130

Th e Birth of Myth

Plate IV. Gold necklaces, representing Astarte

(Ras Shamra, 1300 BC – National Museum of Aleppo – Gray 1969:71)

Clay goddess(?) – (Turang Tapa, Iran, 3rd millenium BC – Philadelphia, University Museum – Girshman 1964:1.)

sms-12.indb   130sms-12.indb   130 23.10.2009   9:50:5223.10.2009   9:50:52



131

Mihály Hoppál

Plate V. Clay seal-cylinder (Susa, Khusistan, Iran, 2nd millenium BC – Müller-Karpe 1974:705.)

Decorative motif from the golden treasure of Ziviyah (7th century BC – Girshman 1964:120. picture 167.)

Hill and fl owers-motifs on a sassanian silver dish.

(6th century Klimova, Perm, Russia – Heritage, St. Petersburgh – Orbeli-Trever 1935. picture 7.

sms-12.indb   131sms-12.indb   131 23.10.2009   9:50:5223.10.2009   9:50:52



132

Th e Birth of Myth

Plate VI. Hill-and-tree – motif on a decorated bone-vessel

(6th century – Mokrin, Yugoslavia – László 1974:100. picture 55.)

Tree-and-animals – motif on a salt cellar made of bone.

(6th century – Sopronkőhida, Hungary – László 1974:104. picture 59.)

sms-12.indb   132sms-12.indb   132 23.10.2009   9:50:5223.10.2009   9:50:52



133

Mihály Hoppál

Plate VII. Woman with a tree of fl owers

(Kurgan of Pazyrik, Gorno Altai, Russia – Rudenko 1960:299. fi g. 152.)

Nanai world-tree and/or tree of ancestors

(Amur region, Russian Far East – Ivanov 1954:258. fi g. 131.)

sms-12.indb   133sms-12.indb   133 23.10.2009   9:50:5323.10.2009   9:50:53



sms-12.indb   134sms-12.indb   134 23.10.2009   9:50:5323.10.2009   9:50:53



S
T

U
D

I
A

 
M

Y
T

H
O

L
O

G
I

C
A

 
S

L
A

V
I

C
A

 
X

I
I

 
-

 
2

0
0

9
,

 
1

3
5

 
-

 
1

4
5

135

Th e original homeland of the Slavs

Witold Mańczak

In the late seventies, the author proposed a new method of linguistic and ethnogenetic 

research, namely, the method of comparing the vocabulary in parallel texts. Using this me-

thod, he examined relationships between diff erent languages (Gothic, Old Church Slavic, and 

Lithuanian; German, Polish and Lithuanian; Polish, Old Prussian, and Lithuanian, etc.) and 

fi nally arrived at the conclusion that the original homeland of the Slavs was in the basin of 

the Oder and the Vistula rivers.

In the late seventies, I proposed a new method of linguistic and ethnogenetic re-

search, namely, the method of comparing the vocabulary in parallel texts. Since some 

authors, e.g. Birnbaum or Salmons, have identifi ed my method with that used by glot-

tochronologists, I have to draw attention to the fact that while there is a certain similarity 

between the two methods (both are lexicostatistical), there are, however, numerous and 

essential diff erences between them:

(a) glottochronologists distinguish between cultural and non-cultural words, 

whereas I do not;

(b) glottochronologists investigate the vocabulary on word lists (prepared by them), 

whereas I compare the vocabulary in parallel texts (which are authentic material);

(c) the number of words examined by glottochronologists is limited (e.g., 100 words), 

whereas the number of words taken into consideration by me is virtually unlimited;

(d) glottochronologists claim that the rate of change of non-cultural words in dif-

ferent languages is stable, whereas I believe there are great diff erences between the rates of 

change of the vocabulary in diff erent languages;

(e) the only purpose of glottochronological research is to determine the date for the 

split of languages, whereas my method allows us to solve diff erent problems.

Th ere is an essential diff erence between the method of comparing the vocabulary in 

parallel texts and that of comparing the vocabulary in dictionaries (which has been prac-

ticed since time immemorial). Here are two examples.

Th e Oxford Advanced Learner’s Dictionary of Current English begins with the fol-

lowing 17 words, which occur on the fi rst page: a, aback, abacus, abaft , abandon, abase, 

abash, abate, abattoir, abbé, abbess, abbey, abbot, abbreviate, abdicate, abdomen, abdomi-

nal. Among these words, 3 are Germanic and 14 (printed in italics) of foreign origin.

Consequently, by counting words in dictionaries, we would arrive at the conclusion 

that English is not a Germanic language, but we will change our opinion if counting words 

in texts. In the preface to the above mentioned dictionary, there are the two following 

sentences: “In this revised impression, the representation of pronunciation diff ers somewhat 

sms-12.indb   135sms-12.indb   135 23.10.2009   9:50:5323.10.2009   9:50:53



136

Th e original homeland of the Slavs

from that shown previously. Th e phonetic notation now conforms to that to be found in the 

majority of important English dictionaries used by non-native learners of English, and in 

particular to the latest (14th) edition of the English Pronouncing Dictionary.” In this short 

text, the proportion of native and foreign words is reversed: 32 words are Germanic and 

18 (printed in italics) of foreign origin. It follows that only counting words in texts allows 

us to justify the Germanic character of English.

Another example. Popović (1960: 199) claims that “in Bezug auf den Wortschatz ist 

das Rumänische keine romanische, sondern eine slavische Sprache, da z. B. im Dakoru-

mänischen ... in einem Verzeichnis von 5765 Wörtern, auf nur 1165 Wörter lateinischen 

Ursprungs die imposante Anzahl von 2361 Wörtern kommt ... also 2/5 des Wortschatzes 

slavisch sind”. Popović alludes to the etymological dictionary of Rumanian published by 

Cihac in the seventies of the nineteenth century, that contains 5765 words, among which 

2361 are of Slavic origin, 1165 of Latin origin, 965 of Turkish origin, etc. We will, however, 

arrive at another conclusion if we count words in a text. Here is a fragment from a novel 

by Sadoveanu, where words of non-Latin origin are printed in italics:

În munte, la altitudinea aceea unde ne duceam să găsim cucoşii sălbatici, seva 

primăverii încă nu pornise, deşi ne afl am la începutul lunii Mai. Subt brazi erau încă pete 

de omăt şi, subt bălţile mlaştinilor, gheţuri. Tufărişurile arbustilor păreau moarte în umbra 

cetinilor, soarele nou încă nu le făcusă să scoată ace de muguri.

In this text, more than 80% of words are of Latin origin. Consequently, in order to 

arrive at the right conclusion that Rumanian is a Romance language, words have to be 

counted in texts.

Linguistic Kinship

I applied the method of comparing the vocabulary in parallel texts to diff erent ques-

tions, which, as will be shown later, are connected with that of the original homeland of 

the Slavs.

As far as I know, the German orientalist Ludolf, who lived in the seventeenth cen-

tury, was one of the fi rst to consider the nature of linguistic kinship. He arrived at the 

conclusion that “die Sprachwissenschaft  off enbart sich nicht im Wörterbuch, sondern in 

der Grammatik”. During the last 300 years, so many authorities approved of this method 

that it has become a dogma of linguistics. However, I confronted it with facts and showed 

that the dogma is false. Here are the arguments supporting this view.

First of all, it has to be stated that, for determining the degree of linguistic kinship 

phonetic criteria are useless. Not only for Slavicists, but even for laymen who have only 

a rough idea of Polish, Ukrainian and Russian, it is obvious that Polish is closer to Ukrain-

ian than to Russian, but from the point of view of phonetics, there are many more simi-

larities between Polish and Russian than between Polish and Ukrainian: (1) in Ukrainian 

g > h, while in Polish and in Russian g remains unaltered; (2) in Ukrainian ě > i, whereas 

in Russian in all cases and in Polish in most cases ě > e; (3) in Ukrainian i > y, whereas 

in Polish and in Russian i does not change; (4) prothetic consonants appear in Ukrainian 

more frequently than in Polish and Russian, cf. Ukrainian vin, but Polish and Russian on; 

(5) fi nal voiced consonants preserved their original character in Ukrainian, but in Polish 

sms-12.indb   136sms-12.indb   136 23.10.2009   9:50:5323.10.2009   9:50:53



137

Witold Mańczak

and in Russian they turn voiceless; (6) in Ukrainian, if e or o is in a closed syllable, it be-

comes i, whereas in Polish and in Russian these vowels do not change; (7) in Polish and in 

Russian, consonants are palatalized before front vowels, which is not the case in Ukrain-

ian; (8) at the end of a syllable, the consonant v undergoes a vocalization in Ukrainian, 

while in Polish and in Russian it remains unaltered; (9) in Ukrainian, a consonant before 

the cluster of ь and j undergoes a duplication, which occurs neither in Russian nor in 

Polish; (10) in Ukrainian, the aff ricate which is explained by the second and third Slavic 

palatalizations preserves its palatal character, which is not the case with Polish and Rus-

sian. Altogether, I found 10 phonetic similarities between Polish and Russian and only 2 

between Polish and Ukrainian. But it is suffi  cient to apply my method of comparing the 

vocabulary in parallel texts in order to come to another conclusion. In a fragment of a 

Russian novel translated into other Slavic languages, I found 13 lexical convergences be-

tween Polish and Ukrainian and only 1 between Polish and Russian.

For determining the degree of linguistic kinship, infl ectional criteria are also use-

less. All scholars agree that Gothic is closer to English than to Old Church Slavic, because 

Gothic and English are Germanic languages, whereas Old Church Slavic is not. However, 

comparing a fragment of the Gospel (Mark VIII) in Gothic, English and Old Church 

Slavic, I found that, on the whole, there were 83 infl ectional similarities between Gothic 

and Old Church Slavic and only 31 between Gothic and English. It is very easy to ex-

plain this result. Gothic and Old Church Slavic are synthetic languages, while English has 

an analytic character. E.g., the declension is rather rich in Gothic and especially in Old 

Church Slavic, whereas there are only some remnants of the declension in English. Th e 

same goes for the conjugation. In English one says I came, you came, he came, we came, 

you came, they came, whereas, in translation, Gothic and Old Church Slavic have six dif-

ferent forms each. As it was said, there were 83 infl ectional convergences between Gothic 

and Old Church Slavic and only 31 between Gothic and English. But it is suffi  cient to ap-

ply my method of comparing the vocabulary in parallel texts in order to come to another 

conclusion. In the same fragment of the Gospel, I found that in total there were 93 lexical 

similarities between Gothic and English and 74 between Gothic and Old Church Slavic. 

Th at is to say that the unanimous opinion according to which the degree of linguistic 

kinship depends on grammatical structure is false. In reality, not phonetic or infl ectional 

features but words allow us to determine the degree of linguistic kinship provided that 

words are counted not in dictionaries but in parallel texts.

Another example illustrates this view. All scholars agree that Polish is closer to 

Bulgarian than to Lithuanian because Polish and Bulgarian are Slavic languages, where-

as Lithuanian is not. However, I have compared a fragment of the Gospel (John III–IV) 

in Polish, Bulgarian and Lithuanian, and have found that there were 62 infl ectional 

similarities between Polish and Lithuanian and only 52 between Polish and Bulgarian. 

It is easy to explain why: Polish and Lithuanian are synthetic languages, whereas Bul-

garian has an analytic character. E.g., there are seven declension cases in both Polish 

and Lithuanian, whereas only some declension forms remain in Bulgarian. Th ere is an 

infi nitive formed with the same suffi  x in Lithuanian and in Polish, but the infi nitive 

disappeared in Bulgarian. As it was mentioned, there were 62 infl ectional convergen-

ces between Polish and Lithuanian and only 52 between Polish and Bulgarian. But it 

is suffi  cient to examine the vocabulary in the same fragment of the Gospel in order to 

come to a diff erent conclusion. Th ere were 291 lexical resemblances between Polish and 

sms-12.indb   137sms-12.indb   137 23.10.2009   9:50:5323.10.2009   9:50:53



138

Th e original homeland of the Slavs

Bulgarian and only 51 between Polish and Lithuanian. In other words, the true opinion 

that Polish is closer to Bulgarian than to Lithuanian is based not on morphology but on 

vocabulary.

Still another example can be mentioned here. Latin is closer to French than to Gothic. 

Nevertheless, I have compared a fragment of the Gospel (Luke VII) in Latin, French and 

Gothic, and have found that there were 103 infl ectional similarities between Latin and 

Gothic, but only 18 between Latin and French. Th e explanation of this fact is very simple: 

Latin and Gothic are synthetic languages, while French has an analytic character. As far 

as declension is concerned, there are six cases in Latin and four in Gothic, but the French 

nouns do not show any case forms at all. In Latin one says canto, cantas, cantat, cantamus, 

cantatis, cantant. Th e Gothic conjugation is similar, but in French one says je chante, tu 

chantes, il chante, nous chantons, vous chantez, ils chantent. In other words, in the Latin 

and the Gothic paradigms, there are six endings, but there are only two in the French 

paradigm. As it was said, there were 103 infl ectional convergences between Latin and 

Gothic and only 18 between Latin and French. But it is suffi  cient to examine the vocabu-

lary in the same fragment of the Gospel in order to come to a diff erent conclusion. Th ere 

were 222 lexical resemblances between Latin and French and only 47 between Latin and 

Gothic. In other words, the true opinion that French is a Romance language is based not 

on morphology but on vocabulary.

It is worth mentioning that my opinion on the nature of linguistic kinship was criti-

cized by Salmons (1995), who wrote that

lexical data should be included in the overall picture of genetic relationships, 

in conjunction with phonological, morphological, syntactic, archeological, 

and (pre-)historical data... In an undertaking frought with so many diffi  culties 

as determining genetic relationships, it would seem prudent, if not absolutely 

obligatory, to draw on all available and reasonably reliable information. Even 

where such data are or might be available to support his argument, Mańczak 

does not admit them, using one reductionist method in the place of all the 

diverse tools historical linguistics has evolved over the last centuries.

Unfortunately, it is impossible to follow his advice. Comparing texts in Gothic, Eng-

lish and Old Church Slavic, I have obtained the following results:

 Infl ectional convergences Lexical convergences

Gothic and English 31 93

Gothic and Old Church Slavic 83 74

It follows from this that the true opinion that Gothic is closer to English than to Old 

Church Slavic is based only on vocabulary. Had we followed Salmons’ advice and conside-

red both infl ectional and lexical similarities, we would obtain the following data:

 Infl ectional and lexical convergences

Gothic and English 124

Gothic and Old Church Slavic 157

sms-12.indb   138sms-12.indb   138 23.10.2009   9:50:5323.10.2009   9:50:53



139

Witold Mańczak

It would follow from this that Gothic is closer to Old Church Slavic than to English, 

which surely does not correspond to reality. If an Englishman knowing neither Gothic nor Old 

Church Slavic looks at a Gothic text and at an Old Church Slavic one, he will understand none 

of them, but he will guess the meaning of more words in the fi rst one than in the latter one.

Ethnogenetic Research

Personally, for many years, I have drawn attention to the fact that ethnogenetic re-

search should be made more scientifi c by applying the two following procedures:

(a) One should distinguish arguments which are verifi able by statistics and those 

which are not. E.g., if somebody claims that Polish resembles Old Prussian more than 

Lithuanian and somebody else holds a diff erent opinion on this subject, it is possible to 

count convergences between these languages and determine which of these two opinions 

is correct. But if a scholar thinks that Tacitus’ Veneti in the fi rst century A. D. are the same 

as Jordanes’ in the sixth century, while another scholar denies that, it is impossible to re-

solve this question by using statistics.

(b) One should rely only on arguments which can be confi rmed by statistics.

By using statistics I succeeded in establishing the following facts:

(1) Johannes Schmidt, well known for his Wellentheorie, has already realized that 

there is a connection between kinship of languages and their distribution on earth. Com-

paring the vocabulary in parallel texts has confi rmed Schmidt’s opinion that neighbouring 

languages are closer to each other than non-neighbouring ones. For example, Polish is 

closer to Czech than to Slovenian.

(2) Linguistic kinship shows a startling stability. It is obvious that, for geographical 

reasons, Latin used in Dacia about 270 (when Roman troops left  Dacia) resembled Latin 

spoken in Italy more than Latin used in Gaul or Spain. Since the evacuation of Roman le-

gions from Dacia, 1700 years went by and during this time there was no linguistic contact 

between Dacia and Italy. Nevertheless, to-day’s Rumanian resembles Italian more than any 

other Romance language.

Let me give another example for the surprising stability of linguistic kinship. I once 

compared parallel texts in Gothic, Old Church Slavic, Lithuanian and Latin, and found 

out that, from a lexical point of view, Gothic, fi rst of all, resembled Old Church Slavic, 

then Lithuanian and fi nally Latin. Th en I compared the same fragment of the Gospel in 

German, Polish, Lithuanian and Italian, and this comparison revealed that German, fi rst 

of all, resembles Polish, then Lithuanian and fi nally Italian. Th ese two comparisons show 

that relations between Germanic, Slavic, Baltic and Romance languages did not change 

during the last 1500 years.

(3) Gothic resembles Old Church Slavic more than seventeenth-century Lithuanian, 

which proves that the Slavs, in the prehistorical period (as in the historical period), lived 

between Germanic and Baltic tribes.

(4) German resembles Polish more than Lithuanian, which also indicates that the 

Slavs must have initially lived between Germanic and Baltic tribes.

(5) Polish resembles Old Prussian more than Lithuanian, which means that the Slavs 

must have initially lived closer to Old Prussians than to Lithuanians.

(6) Polish resembles German more than Ossetian, which is used in an area nearer 

to Poland than any other Iranian language is. Th e distance between Hamburg and Kiev is 

sms-12.indb   139sms-12.indb   139 23.10.2009   9:50:5323.10.2009   9:50:53



140

Th e original homeland of the Slavs

more or less equal to that between Kiev and Vladikavkaz, capital of the Ossetian republic, 

which is situated on the northern slopes of the Caucasus. It follows from this that the ori-

ginal homeland of the Slavs could not be in the Dnieper region because, had it been there, 

the number of lexical resemblances between Polish and Ossetian should have equalled 

that of the lexical similarities between Polish and German.

(7) Th e Italian vocabulary resembles the Polish vocabulary more than the Lithu-

anian one, which indicates that the Slavs, in the prehistorical period (as in the historical 

period), lived closer to Rome than the Balts.

(8) Th e Germanic languages resemble the Slavic languages more than the Romance 

ones. If we bear in mind that the distance from Hamburg to Rome amounts to 1300 km, 

from Hamburg to Poznań 500 km and from Hamburg to Kiev 1500 km, the fact that there 

are more lexical convergences between Germanic and Slavic than between Germanic and 

Romance is also an argument for a western homeland of the Slavs.

(9) Irish resembles Polish more than Lithuanian, which means that the Slavs, in the 

prehistorical period (as in the historical period), lived between Celtic and Baltic tribes.

All these facts prove that the original homeland of the Slavs was in the basin of the 

Oder and the Vistula (for statistical data upon which this opinion is based, see Mańczak 

1992).

Godłowski’s Conception

Until the late seventies, most Polish scholars were convinced that the original home-

land of the Slavs was in the basin of the Oder and the Vistula rivers. But in 1979, the ar-

chaeologist Godłowski arrived at the conclusion that the Slavs originally lived in the area 

of the upper and part of the middle Dnieper river. In a short time, his conception gained 

many adherents. Among them, there were also linguists (Popowska-Taborska 1997, Rze-

telska-Feleszko 1998 or Sławski 2000), which is strange because Godłowski’s thesis is con-

tradicted by certain linguistic facts.

If it were true that the original homeland of the Slavs was in the area of the upper 

and middle Dnieper, statistical data which I succeeded in establishing should be quite dif-

ferent. E.g., the Germanic languages could not resemble the Slavic languages more than 

the Baltic ones, but, conversely, they should resemble the Baltic languages more than the 

Slavic ones. Polish could not resemble Old Prussian more than Lithuanian, but, converse-

ly, it should show more lexical convergences with Lithuanian than with Old Prussian. Irish 

would not resemble Polish more than Lithuanian, but, conversely, it should agree more 

frequently with Lithuanian than with Polish.

According to Godłowski, the Slavs appeared only at the end of the fi ft h century in 

the area of the Oder and Vistula rivers, which, until then, was inhabited by Germanic 

tribes. In this connection, one has to mention that, in Proto-Germanic, there was a phe-

nomenon called the Germanic sound shift , which, among others, consisted of the fact 

that the phoneme d remained in Slavic unaltered, whereas in Proto-Germanic it changed 

into t (cf. Polish dwa, woda, but English two, water). In the Slavic languages, the phoneme 

t was preserved, whereas in Proto-Germanic it changed into th (cf. Polish trzy, ten, but 

Engl. three, the). In the Slavic languages, the phoneme p still exists, but in Proto-Germanic 

it was shift ed to f (cf. Pol. pięć, pierwszy, but Engl. fi ve, fi rst). Th e Germanic sound shift  

explains also why Engl. h corresponds to Pol. k, cf. Pol. kto, but Engl. who, Pol. kamień, 

sms-12.indb   140sms-12.indb   140 23.10.2009   9:50:5323.10.2009   9:50:53



141

Witold Mańczak

but Engl. hammer (the Germanic word for ‘hammer’ arose in the stone age, when ham-

mers were produced from stone). And so on. In addition, in Proto-Germanic, there was a 

phenomenon explained by Verner’s Rule, that is to say that, under certain circumstances, 

the fricatives became voiced. E.g., the equivalent of the Polish word bosy is in English the 

word bare, where the phoneme r arose from an earlier *z. Consequently, if it were true 

that, in the area of the Vistula and Oder rivers, the Slavs learnt the river names from a 

Germanic population, the Polish river names should sound diff erently from the way they 

do, they should show traces of the Germanic sound shift  as well as traces of Verner’s Rule, 

but such traces do not exist at all. E.g., in Upper Silesia, there is a river called Drama, and 

in northern Poland, there are rivers called Drawa and Drwęca. If the Slavs had learnt these 

hydronyms from a Germanic population, these river names should have begun with t, and 

not with d (according to the rule which explains why Engl. tree and to correspond to Pol. 

drzewo and do).

Some of the adherents to Godłowski's conception claim that the Slavs settled in 

the basin of the Vistula and Oder rivers half a century aft er this area was deserted by 

Germanic tribes. In other words, the Slavs are supposed to have settled in an uninhabited 

area. Th is opinion is improbable, too. Th e Polish river names fall into two categories: (1) 

river names which are understandable to a Pole, hydronyms like Kamienna, Bystrzyca or 

Prądnik, which are of relatively recent origin; (2) river names which are not understand-

able to a Pole, hydronyms like Wisła, Odra, Raba, Soła, Nysa, Nida, Bug, etc., which arose 

in remote times, hundreds or even thousands of years before the fi ft h century A. D. It is 

important to stress that in the fi ft h century there were no geographic atlases, not to speak 

of the fact that the Slavs who lived then were illiterate. Th erefore, we may wonder how the 

Slavs, who are supposed to have appeared in an uninhabited country, could learn the river 

names used before their arrival.

In order to be able to espouse Godłowski's conception according to which the Slavs 

appeared only in the fi ft h century in the Vistula and Oder region, which was inhabited by 

a Germanic population, one would have to admit that, among those illiterate Slavs, there 

was a genius who, 1400 years before the nineteenth-century scholars, discovered the Ger-

manic sound shift  as well as formulated Verner’s Rule and, moreover, succeeded in con-

vincing his fellow countrymen that they expurgate all traces of Germanic infl uence from 

river names they had learnt from the Germanic population. Th ose who believe that the 

Slavs settled in the Vistula and Oder region half a century aft er this area was left  by Ger-

manic tribes would have to admit that, among the Slavs settling in an uninhabited country, 

there was a genial clairvoyant who guessed the names of many Polish rivers which arose 

before the fi ft h century and, moreover, succeeded in forcing his fellow countrymen to use 

just these hydronyms. Is this possible? Unfortunately, none of the numerous adherents to 

Godłowski's conception wanted to answer this fundamental question. Personally, I think 

that this is impossible.

Godłowski, who recently died, oft en mentioned an argument brought forward by 

Moszyński. According to Moszyński (1957), the original homeland of the Slavs must 

have been in the Dnieper region because trees growing in more eastern zones have Slavic 

names, whereas the names of trees growing in more western zones are of foreign origin. 

It is the question of the following trees: buk ‘beach’, cis ‘yew’, jawor ‘maple’, modrzew ‘larch’ 

and świerk ‘spruce’. In order to show the weakness of this argument, it is enough to com-

pare the Latin names of these trees with the French ones:

sms-12.indb   141sms-12.indb   141 23.10.2009   9:50:5323.10.2009   9:50:53



142

Th e original homeland of the Slavs

beach fagus hêtre (Germanic)

yew taxus if (Celtic)

maple acer platane (Greek)

larch larix mélèze (Celtic or Pre-Indo-European)

spruce picea sapin (Celtic)

So the French people give beach, yew, maple, larch and spruce names of foreign 

origin although the Romans, who, 2000 years ago, conquered Gaul, knew these trees. Con-

sequently, even admitting with Moszyński that all these names (buk, cis, jawor, modrzew, 

świerk) are of non-Slavic origin, does not allow us to establish on such a basis that these 

trees did not grow in the original homeland of the Slavs.

Th e same goes not only for tree names, but also for other loan words. E.g., the Polish 

name of dance (taniec) is of German origin, but this does not mean that the ancestors of 

to-day’s Poles learnt to dance only from the Germans. In reality, they knew how to dance 

earlier, but they used another verb for ‘dancing’, namely, pląsać.

In Latin, peace is called pax and war, bellum. Th e word pax exists until now in all 

Romance languages, whereas bellum survived in no Romance language or dialect. Th e 

Rumanians call war război, a word of Slavic origin, whereas all other Romance languages 

use a word of Germanic origin like French guerre or Italian guerra. But this does not mean 

that the Romans were a peace-loving nation. On the contrary, they were one of the most 

belligerent peoples of antiquity. 

In English, the names of domestic animals are Germanic, while those of diff erent 

kinds of meat are of French origin: ox and beef, calf and veal, pig and pork, sheep and mut-

ton (also deer and venison). But this does not mean at all that the English people at one 

time raised cattle, but did not eat their meat because they were vegetarians.

All these examples show that the fact that the names of some trees growing in more 

western zones are of foreign origin is no proof that the original homeland of the Slavs was 

in the Dnieper region.

Before ending my paper, I would like to say a few words about the issue of prehis-

toric migrations of the Slavs. Among all the languages of the world, Romance languages 

occupy a unique and privileged position in that we perfectly know the protolanguage from 

which the Romance languages emerged, namely Latin, while all other protolanguages, e.g. 

Proto-Slavic, Proto-Baltic, Proto-Indo-European, etc., are only linguistic reconstructions. 

As a consequence, the latter have a more or less hypothetical character. Th e same goes 

for ethnogenesis. As far as the original homeland of the Slavs or of the Indo-Europeans 

is concerned, there are innumerable hypotheses, whereas it is quite sure that Latin was 

originally used in Latium, that is to say in the region of Rome.

Preparing a book on the classifi cation of Romance languages, I tried to resolve this 

problem with my method of comparing the vocabulary in parallel texts. It turned out that, 

in most cases, there is a correlation between the chronology of Roman conquests and the 

number of lexical convergences which particular Romance languages show in relation to 

other Romance languages:

Language  Beginning of the conquest

Italian 7498 Italy 396 B. C.

Portuguese 7159

sms-12.indb   142sms-12.indb   142 23.10.2009   9:50:5323.10.2009   9:50:53



143

Witold Mańczak

Spanish 7114 Spain 226 B. C.

Catalan 6985

French 6851 Gaul (125) 58 B.C.

Provençal 6560

Romanche 6318 Rhaetia 15 B. C.

Sardinian 5333 Sardinia 237 B. C.

Rumanian 3564 Dacia A. D. 101

Th e earlier a province was conquered by the Romans, the more lexical convergences 

in relation to other Romance languages exist in a language or languages used in a given 

province. Th e earlier a province was conquered by the Romans, the more archaic is the 

vocabulary of a language or languages spoken in the given province. Italian shows the 

most archaic vocabulary and Rumanian the most innovative one because Italy was the fi rst 

province conquered by the Romans, while Dacia was the last one (Mańczak 1991).

Th e results I obtained are noteworthy because if we knew the Romance languages only 

in their twenty-fi rst-century form, we could reconstruct, with a high degree of probability, 

the relative chronology of Roman conquests, which took place between the beginning of the 

fourth century B. C. and the beginning of the second century A. D. Th erefore, I decided to 

compare fragments of the Gospel in all modern Slavic languages in order to fi nd out how 

many lexical convergences exist between each Slavic language and all others. Here are the 

results of this comparison:

Polish 9228 Russian 8328 Slovene 8434

Czech 8728 Bielorussian 8251 Serbo-Croatian 8126

Slovak 8695 Ukrainian 7710 Bulgarian 7186

Upper Lusatian 7802

Lower Lusatian 7514

As far as lexical convergences with other Slavic languages are concerned, Polish 

occupies the fi rst position, which is a further proof that the original homeland of the Slavs 

was in the Oder and Vistula region.

Moreover, in order to obtain commensurable data, I considered three languages 

from every group of Slavic languages:

Western Eastern Southern

Polish 7607 Russian 7131 Slovene 6856

Czech 6756 Bielorussian 7040 Serbo-Croatian 6917

Slovak 6734 Ukrainian 6489 Bulgarian 6150

21097 20660 19923

Th ese numbers show that the Western languages are the most archaic, the Eastern 

ones are less archaic and the Southern ones are the least archaic. In other words, the mig-

ration moved fi rst to East and then to South.

Finally, I would like to stress that an essential advantage of my method of comparing 

the vocabulary in parallel texts is that the results which I obtained are always based on 

statistical data and, therefore, can be verifi ed.

sms-12.indb   143sms-12.indb   143 23.10.2009   9:50:5423.10.2009   9:50:54



144

Th e original homeland of the Slavs

References:

Godłowski, K.

1979  Z badań nad zagadnieniem rozprzestrzenienia Słowian w V–VII w.n.e. Kraków: In-

stytut Archeologii UJ.

Mańczak, W.

1991  La classifi cation des langues romanes. Kraków: Universitas.

1992  De la préhistoire des peuples indo-européens. Kraków: Uniwersytet Jagielloński.

2004  Przedhistoryczne migracje Słowian i pochodzenie języka staro-cerkiewno-słowiański-

ego. Kraków: PAU.

Moszyński, K.

1957  Pierwotny zasiąg języka prasłowiańskiego. Wrocław: Ossolineum.

Popović, I.

1960  Geschichte der serbokroatischen Sprache. Wiesbaden.

Popowska-Taborska, H.

1997  ‘Th e Slavs in the early middle ages from the viewpoint of contemporary linguistics.’ 

In: Origins of Central Europe. Wrocław: Scientifi c Society of Polish Archaeologists, 

pp. 91–96.

Rzetelska-Feleszko, E.

1998  ‘Nazwy miejscowe.’ In: Polskie nazwy własne. Encyklopedia. Warszawa: Wydawni-

ctwo Instytutu Języka Polskiego PAN, pp. 191–230.

Salmons, J. C.

1987 ‘Another word on lexical data and genetic relatedness.’ Journal of Indo-European Stu-

dies 15: 381–384.

Schmidt, J. 

1872 Die Verwandtschaft sverhältnisse der indogermanischen Sprachen. Weimar: Böh-

lau.

Sławski, F.

2000 ‘Do artykułu Witolda Mańczaka.’ Język Polski 80: 332–333.

sms-12.indb   144sms-12.indb   144 23.10.2009   9:50:5523.10.2009   9:50:55



145

Witold Mańczak

Praojczyzna Słowian

Witold Mańczak

Z końcem lat siedemdziesiątych autor zaproponował nową metodę badań języko-

znawczych i etnogenetycznych, a mianowicie metodę badania słownictwa w paralelnych 

tekstach. Stosowanie tej metody doprowadziło go przede wszystkim do odmiennego spoj-

rzenia na istotę pokrewieństwa językowego. XVII-wieczny orientalista niemiecki Ludolf 

twierdził, że o pokrewieństwie językowym decyduje nie słownictwo, ale gramatyka, i po-

gląd ten do dziś jest powszechnie aprobowany. Tymczasem obliczenia wykonane przez 

autora wykazały, że faktycznie o pokrewieństwie językowym decydują zgodności nie fo-

netyczne i fl eksyjne, ale leksykalne. Na tej podstawie autor przedsięwziął zakrojone na 

dużą skalę badania zgodności słownikowych między różnymi językami, które to badania 

przede wszystkim wykazały, że zgodności leksykalne wykazują zdumiewającą stabilność. 

Gdy około r. 270 legiony rzymskie opuszczały Dację, jest rzeczą oczywistą, że ze względów 

geografi cznych łacina używana w Dacji nawiązywała bardziej do łaciny mówionej w Italii 

niż do łaciny używanej w Galii czy Hiszpanii. Przez 1700 lat między Dacją a Italią kontak-

tów językowych nie było, a pomimo to dzisiejszy język rumuński jest bardziej podobny do 

włoskiego niż do francuskiego czy hiszpańskiego. Biorąc to pod uwagę, autor przebadał 

zgodności leksykalne między różnymi językami (między gockim a staro-cerkiewno-sło-

wiańskim i litewskim, między niemieckim a polskim i litewskim, między polskim a staro-

pruskim i litewskim, między niemieckim a polskim i osetyńskim, między włoskim a pol-

skim i litewskim, między językami germańskimi a językami słowiańskimi i romańskimi, 

między irlandzkim a polskim i litewskim) i ostatecznie doszedł do wniosku, że praojczy-

zna Słowian leżała w dorzeczu Odry i Wisły. W końcowej części artykułu autor polemizuje 

z poglądem archeologa Godłowskiego na praojczyznę Słowian.

sms-12.indb   145sms-12.indb   145 23.10.2009   9:50:5523.10.2009   9:50:55



sms-12.indb   146sms-12.indb   146 23.10.2009   9:50:5523.10.2009   9:50:55



S
T

U
D

I
A

 
M

Y
T

H
O

L
O

G
I

C
A

 
S

L
A

V
I

C
A

 
X

I
I

 
-

 
2

0
0

9
,

 
1

4
7

 
-

 
1

5
2

147

Indo-European Time and the Perun-Veles 

Combat

Emily Lyle

In Studia mythologica Slavica 11, I laid out some ideas about the Indo-European 

calendar and began to relate the gods of a suggested tenfold pantheon to my model of the 

year.  In the present short note, I refer back to this earlier study with the aim of clarifying the 

calendar model and I add a tentative interpretation of the Perun-Veles combat as a version 

of the birth story of the young gods.

Th is is a supplementary note intended to clarify some points in my previous article 

(Lyle 2008a) and to extend my discussion of the sequence of ritual moments in the year 

into new territory in the light of recent work on Slavic and Vedic fi ghts against a serpent 

or dragon.

Following on from aspects of Svetlana Tolstaya’s study of the ritual year (1995), I 

presented in diagrammatic form temporal sequences in the year cycle, the diurnal cycle, 

the lunar cycle and the life cycle.  Since the summer solstice line was accidentally omitted 

from Figure 4 in Lyle 2008a, making it diffi  cult to follow my argument, I repeat this dia-

gram as Figure 1 here, and have taken the opportunity of explicitly indicating the solstices 

and the beginnings of the summer and winter halves at the top of the diagram.  Th e letter 

C (which was sometimes misprinted as S in the fi gures in the previous article) stands for 

“Centre”.  I have argued that, to avoid confusion, we have to be careful to specify whether 

we are referring to a total period or to a central point within it. 

Figure 2 presents some of the same material in a diagram that shows winter above 

and summer below in a way that is comparable to Figures 5 and 6 in Lyle 2008a but in-

cludes a new feature in the use of an expanding line to show the movement from least light 

at the winter solstice to most light at the summer solstice and vice versa. Th is movement is 

shown here as a turn to the right and, in the terms I have discussed before, it is balanced by 

a reverse movement which can be represented as a turn to the left .  When I presented this 

idea at the conference on space and time in Ljubljana in September 2007 (see Lyle 2008b), 

it received support from other speakers dealing with very diff erent materials (Vaz da Silva 

2008; Pleterski 2008) and I think we may be said to have jointly brought out the need to 

work with this concept of a period of time connected with reversal. 

In the model of the Indo-European year, the reversal belongs primarily to the ritu-

ally marked 12-day period at midwinter, which is a time out of normal time.  Aft er I 

had given the conference talk, I came on a very interesting expression of this idea of a 

completely diff erent time within the year cycle in an article by Marc Gaborieau on the 

Hindu calendar in Nepal. Th e period is a more extended one and relates to the sleep of 

Vis.n. u in the autumn but, between the god’s falling asleep and his waking, time cannot be 

sms-12.indb   147sms-12.indb   147 23.10.2009   9:50:5523.10.2009   9:50:55



148

Indo-European Time and the Perun-Veles Combat

mapped onto horizontal space, as shown for the rest of the year, but relates to the verti-

cal dimension and the world tree (Gaborieau 1982: 25).  Th is formulation can readily be 

connected with the concept of reversal since the movement is from the bottom to the top 

of the world tree. Culturally and cosmologically, the top (equated with head and heaven) 

is the beginning point, and a start at the bottom would be perceived as reversal. A total 

year would consist of a vertical movement from bottom to top followed by a mainly 

horizontal movement going from the top and circling outwards and to the right with 

a gradual downwards slope until turning inwards and arriving at the foot of the world 

tree. If we now turn to myth and consider what was happening at this midwinter time, 

we fi nd a combat that has recently been re-examined by Vedic scholars in relation to the 

year.  Michael Witzel has just published a piece called “Releasing the Sun at Midwinter 

and Slaying the Dragon at Midsummer”, distinguishing between two feats performed by 

Indra (Witzel 2007, pub. 2009; see also Witzel 2005).  In the midwinter one, the opponent 

is Vala and in the summer one Vr. tra, and it is only the fi rst of these that concerns us here. 

Th e period treated in the contest with Vala and the release of the sun maiden seems to 

be that between midnight and dawn in the diurnal cycle and that between the winter 

solstice and the beginning of spring in the annual cycle. Vala is equated with Veles in 

the Slavic context and his opponent, corresponding to Indra, is Perun, the thunder god 

(Katičić 2008). 

Th e Croatian scholar, Mislav Ježić, kindly discussed these myths with me in April 

this year and drew my attention to a paper where he treats the contest between Rāma and 

Rāvan.a in the Rāmāyan. a in relation to the two Indra contests and makes mention of the 

world tree in connection with the Vala one. It will be valuable to quote a passage from 

this paper (Ježić 2005: 286), both to give the general context in which this combat is being 

placed, and to show that the world tree, that has entered the discussion in relation to study 

of the calendar, appears to be present at this midwinter point in myth as well.

Th e specifi c diff erence between Indra’s combats with Vr. tra and Vala lies, ac-

cording to H.-P. Schmidt (1968), in the fact that they refer to diff erent times of the 

year, the Vala myth referring to the New Year.  By Ivanov and Toporov (1974: 37 

ff ) the terms budhna- ‘the bottom’ and budhnya- ‘belonging to the bottom, to the 

depth’ are explained and connected with the Greek name for a dragon Python and 

with the Croatian (or Bosnian, Serbian) term Badnjak for the Christmas Eve (when 

a tree stump is brought into the house), showing that it refers to the bottom of the 

world tree or to its root, where the dragon dwells.  However, it already seems to 

point (at least in South Slavic) to a calendar period too, moreover a sacred one. I 

have supposed that the expression r. tásya budhné in R.V 3,61.7 – for the place where-

from Indra liberates the Dawns – refers to the lowest point in the yearly path of the 

sun (Ježić 1987: 188 ff ).  

Th e story of the release of the sun is not, I think, to be taken on its own as expressing 

an anxiety about the non-return of that heavenly body. Th ere is a rich complex of inter-

locked registers that have to be held in place in an overall structure and the fi rst appear-

ance of light is an important and welcome transition point within it. Th ere may be more 

than one story embedded in the winter period, but I would like to propose here that we 

can tentatively identify a narrative strand that concerns the birth of the gods. 

sms-12.indb   148sms-12.indb   148 23.10.2009   9:50:5523.10.2009   9:50:55



149

Emily Lyle

Th e actual form of the story is speculative at present, although it can be hoped that 

further evidence may be adduced that will clarify it, but what I have recently seen is that 

the defeat of Veles by Perun at the world tree could well be an addition to the set of the 

birth stories of the young gods that I have been studying. Th e time of year is right.  At the 

12 Days, there is a return to the beginning. Only one of the birth stories I have examined 

fi xes the time in the calendar and this is an Egyptian one coming through Plutarch that 

states very clearly that the fi ve young gods are born on the fi ve epagomenal days (Lyle 1990 

111-12; 2007: 65).  Th ese days outside the Egyptian calendar correspond notionally to the 

12 Days.  I argue that there are six young Indo-European gods, one of darkness (= Veles) 

and fi ve of light (lightning = Perun, the sun = goddess, and the moon and the morning 

and evening stars). Th e Slavic world mountain that corresponds to the world tree is inhab-

ited by the moon and his wife, who is the sun, and their two star children (Katičić 2003: 

21, cf. 17 and 2008: 337), so it seems that the grouping suggested is broadly in keeping 

with Slavic tradition, although there is a diff erence in generation level which would have 

to be explored. 

An important point that recurs in a number of birth stories of the young gods is 

that the god associated with darkness and death, who is the king’s opponent, is born fi rst 

(Lyle 1985; 1990: 105-18).  In the Mahābhārata, for instance, where the story is told on 

the human level, Karn. a is born before the rest of the brothers including Arjuna, who 

corresponds to Indra and who eventually kills the fi rst-born son (Lyle 2008c: 365).  If we 

apply this to the present instance, Veles would be born fi rst.  It can be taken for granted 

that there is no long period of infancy, and that the gods are immediately capable of adult 

action.  Veles, established at the root of the world tree before his siblings are born, is in a 

position to prevent their emergence. Th ey may be ‘hidden’ (as the sun is certainly said to 

be) and possibly Veles swallows them, and a distant but perhaps suggestive analogy is that 

of the salmon which swallow the nuts of wisdom that fall from the hazel trees overhang-

ing a mysterious well in Ireland (Rees and Rees 1961: 161).  As snake, Veles may threaten 

nestlings that are helpless to defend themselves (Katičić 2008: 336-38).  However, Perun, 

as bird of prey (eagle or falcon) at the top of the tree, can fl y and he attacks and defeats 

Veles, aft er which, in this postulated form of the story, all the other young gods of light are 

freed. Th e release of his swallowed siblings by the king who is the last-born occurs in the 

story of the birth of Zeus in Hesiod’s Th eogony.

Study of the essential connection between the cycle of the year and the gods has 

fl ourished in the Slavic context and a number of full or partial theories have been put for-

ward and are now ripe for debate. I off er a calendar model that I am continuing to check 

and develop which I hope may sometimes be found useful in the course of discussion. As 

regards the victory over the serpent/dragon at midwinter, ideas about the year or Indra or 

the sun being reborn at this time have been current in the extensive scholarship concern-

ing the Vedas (see, e.g. Witzel 2005: 13, 18, 22-3), but I am not aware of any treatment 

that includes the birth of Vala as the eldest of a set of siblings, and the suggestion that the 

midwinter combat is tied in with a “multiple birth” motif found in other Indo-European 

contexts may perhaps eventually enrich our understanding of this mythic theme.    

sms-12.indb   149sms-12.indb   149 23.10.2009   9:50:5523.10.2009   9:50:55



150

Indo-European Time and the Perun-Veles Combat

Figure 1.  Divisions of the time cycle indicating the solstices and the beginnings of the winter and summer halves.

Figure 2.  A representation of the year, showing: a) the divisions into the halves of winter and summer and the 

halves of increasing and decreasing light, and b) the correlation with the diurnal cycle, including the correspondence 

between the winter quarter and the period between dusk and dawn and the correspondence between the 12 Days 

and midnight.

sms-12.indb   150sms-12.indb   150 23.10.2009   9:50:5523.10.2009   9:50:55



151

Emily Lyle

Acknowledgement

I am grateful to the British Academy and the Croatian Academy of Sciences and  

Arts for supporting my research visit to Croatia in April 2009 during which I had the dis-

cussion with Mislav Ježić that is drawn on in this article and was also able to consult the 

recent books by Radoslav Katičić.  

Bibliography

Gaborieau, Marc (1982). ‘Les Fêtes, le temps et l’espace: structure du calendrier hindou 

dans sa version indo-népalaise.’  L’Homme 22: 11–29.

Ivanov, V. V., and V. N. Toporov (1974). Issledovaniya v oblasti slavyanskikh drevnostej. 

Moscow: Nauka.

Ježić, Mislav (1987). R. gvedski himni. Izvori indijske kulture i indoeuropsko nasljeđe. Za-

greb: Globus. 

Ježić, Mislav (2005). ‘Can a monkey play a bitch?’ In Epics, Khilas, and Purān. as. Continu-

ities and Ruptures. Proceedings of the Th ird Dubrovnik International Conference on 

the Sanskrit Epics and Purān. as. September 2002, ed. Petteri Koskikallio, pp. 255-93. 

Zagreb: Croatian Academy of Sciences  and Arts.

Katičić, Radoslav (2003). Die Hauswirtin am Tor: Auf den Spuren der grossen Göttin in Fra-

gmenten slawischer und baltischer sakraler Dichtung. Frankfurt am Main: Peter Lang.

Katičić, Radoslav (2008). Božanski boj: Tragovima svetih pjesama naše pretkršćanske stari-

ne [with German summary]. Zagreb: Mošćenička Draga.

Lyle, Emily (1985). ‘Th e Place of the Hostile Twins in a Proposed Th eogonic Structure.’  

Cosmos 1: 1-14; reprinted in Lyle 1990, pp. 105–18. 

Lyle, Emily (1990). Archaic Cosmos: Polarity, Space and Time.  Edinburgh:Polygon.

Lyle, Emily (2007). ‘Narrative Form and the Structure of Myth.’  Folklore:  Electronic Jour-

nal of Folklore 33: 59–69. Available also at:  http://www.folklore.ee/Folklore/vol33/

lyle.pdf

Lyle, Emily (2008a). ‘Time and the Indo-European Gods in the Slavic Context.’ Studia 

mythologica Slavica 11: 115–26.

Lyle, Emily (2008b). ‘Th e Indo-European Ritual Year as a Two-Phase Cycle, Including a 

Period of Reversal.’ In Mencej, pp. 11-21.

Lyle, Emily (2008c). ‘Th e Marriage and Recovery of the Young Goddess: Story and Struc-

ture.’  Journal of Indo-European Studies 36: 357–70.

Mencej, Mirjam, ed. Space and Time in Europe: East and West, Past and Present.  Ljubljana: 

Županičeva knjižnica.

Pleterski, Andrej (2008)  ‘Th e Swinging of Spacetime.’ In Mencej, pp. 293–303.

Rees, Alwyn and Brinley Rees (1961). Celtic Heritage: Ancient Tradition in Ireland and 

Wales.  London: Th ames and Hudson.

Schmidt, Hanns-Peter (1968). Br.haspati und Indra. Wiesbaden: Otto Harrassowitz.

Tolstaya, Svetlana M. (1995). ‘Mythologie et axiologie du temps dans la culture populaire 

slave.’ La Revue russe 8: 27–42.  

Vaz da Silva, Francisco (2008). ‘Th e Space/Time Coordinates of European Cosmology.’ In 

Mencej, pp. 35–65.

sms-12.indb   151sms-12.indb   151 23.10.2009   9:50:5723.10.2009   9:50:57



152

Indo-European Time and the Perun-Veles Combat

Witzel, Michael (2005). ‘Vala and Iwato. Th e Myth of the Hidden Sun in India, Japan and 

Beyond.’ Electronic Journal of Vedic Studies 12.1: 1–69.  

Witzel, Michael (2007, published May 2009). ‘Releasing the Sun at Midwinter and Slaying 

the Dragon at Midsummer.’  Cosmos 23: 203–44.

Indoevropski čas in boj med Perunom in Velesom

Emily Lyle

V lanski številki Studia mythologica Slavica je avtorica članka že predstavila neka-

tere ideje o indoevropskem koledarju. Pri tem je začela povezovati bogove predvidenega 

desetdelnega panteona s svojim modelom leta. V tej kratki notici se avtorica obrača nazaj 

k temu članku z namenom, da bi razjasnila v Studia mythologica Slavica 11/2008 objavljen 

koledarski model; dodaja pa tudi poskus interpretacije boja med Perunom in Velesom kot 

različico zgodbe o rojstvu mladih bogov. 

sms-12.indb   152sms-12.indb   152 23.10.2009   9:50:5723.10.2009   9:50:57



S
T

U
D

I
A

 
M

Y
T

H
O

L
O

G
I

C
A

 
S

L
A

V
I

C
A

 
X

I
I

 
-

 
2

0
0

9
,

 
1

5
3

 
-

 
1

6
8

153

Внешность мифологических существ:

славянские параллели

Любинко Раденкович

Th e appearances of mythological beings/. Mythological creatures may appear in an-

thropomorphical, zoomorphical, “zero-morphical” forms; there exist also some mixed im-

ages of their appearance. Oft en the same creature, depending on the land where it appears, 

may have various images. It is also necessary to consider their ability to turn into diff erent 

animals and objects. Th e article is an attempt to describe their appearace by means of binary 

oppositions.

Если нечистая сила может быть антропоморфна, зооморфна, «нулеморфна» и 

смешанно антропомоморфна, т.е. многолика и многообразна, тогда можно поста-

вить вопрос «Каков облик дьявольский?». Именно такой вопрос стоит в заглавии 

статьи Н. И. Толстого 1976 года. Многообразие обликов, утверждает он, с одной 

стороны, представляет собой отличительный признак разных региональных тра-

диций (известно, что русалку в некоторых районах России, Белорусии и Украины 

представляют по-разному – то как маленкую девочку, то как красивую девушку, то 

как неказистую старую женщину, даже с усами). С другой стороны, нечистая сила 

способна превращаться, т.е. менять свой облик (напр., русалка всегда антропомор-

фна, но может превращаться в сороку, лебедку, лягушку, белку) (Толстой 1976: 288-

319). Разнобразие «нечистиков» Толстой сравнивает с разнообразием славянских 

народных костюмов. Но независимо от этого разнообразия, утверждает он, костю-

мы в некоторых своих компонентах и деталях достаточно устойчивы. 

На внешность мифологических существ обратила внимание и Л. Н. Виног-

радова в статье «Человек/нечеловек в народных представлениях» (1995: 17-26) и в 

других своих статьях (ср. Виноградова 2000: 35-38).

В этой статье делается попытка посредством ряда бинарных оппозиций опи-

сать внешний вид славянских мифологических существ. Разумеется, этот ряд не ко-

нечен, как не конечно и количество приведенных примеров. Цель работы – указать 

на возможность создания «сетки», с помощью которой можно было бы описывать 

мифологические существа. 

Хотя мифологические существа показываются в облике человека, у них, как 

правило, имеется некий признак, который отличает их от человека. Таким обра-

зом, люди и мифологические существа по внешнему виду противопоставляются 

по оппозиции немаркированное/маркированное. Все же эту оппозицию можно 

конкретизировать следущими парами оппозиций: постоянный/изменчивый (те-

лесный/бестелесный), антропоморфный/зооморфный, среднее/большое или малень-

sms-12.indb   153sms-12.indb   153 23.10.2009   9:50:5723.10.2009   9:50:57



154

Внешность мифологических существ: славянские параллели

кое, целостный/нецелостный, короткий/вытянутый, одноголовый/многоголовый, 

симметричный/асимметричный, некосматый/косматый, костяной/металличес-

кий, твердый/мягкий (оформленный/неоформленный; выпрямленный/согнутый), 

теплый/холодный, говорящий/немой, зрячий/слепой, двойственная/недвойственная 

природа (тело и душа/душа как тело), нецветной/цветной, составной/несостав-

ной, пахнущий/вонючий, видимый /невидимый.

 

Маркированность мифологических существ может быть выражена и некото-

рыми другими признаками: вештицы, кроме того, что они усаты, имеют кровавые 

глаза (Грђић Бјелокосић б.г.: 200-201) и т.д. Или же демон может иметь выверну-

тые ступни – пятки у него впереди, а пальцы сзади. Таковы словенские кривопете 

(Kropej 2008: 229), или ђаво у черногорского племени кучи (Дучић 1931: 281), ко-

торый пытается обмануть человека, приняв облик его жены, однако его выдают 

вывернутые ступни (Чајкановић 1927: 414) (оппозиция прямой/кривой).

Постояный/изменчивый (телесный/бестелесный)

 

Один из основных отличительных признаков мифологических существ, отде-

ляющих их от человека, это их способность превращаться – они могут принимать 

различные облики. Обычно существуют постоянные формы трансформации у не-

которых из них. Они чаще всего принимают облик животных, человека или блуж-

дающего огня (света) или появляются в виде ветра. Так, мифологические существа 

мрак, мамињорга, орко показываются преимущественно в виде осла, но также и 

коня или петуха (Bošković-Stulli 1959: 138), легромант – в виде кабана, џини – в об-

лике кошки, вила – в облике лягушки, змеи (Bošković-Stulli 1997: 410-411, 387-388, 

404, 372-373), омаје превращаются в овец, коз, козлят, буйволов, собак (Ђорђевић 

Д. 1958: 562), гробник (вампир) появляется в виде вола, собаки, барана (Vukanović 

1986: 329), талас'м – в облике крота (Попов 1994: 193), мора превращается в муху, 

блоху, черную козу, черную кошку (Bošković-Stulli 1959: 143) или курицу (Грђић Бје-

локосић б.г.: 199) и т.д. Одно из существ, обладающих большими возможностями 

для преображения – ведьма). Она, по славянским поверьям, могла обратиться в 

свинью, кошку, собаку, корову, ласку, овцу, зайца, волка, сороку, сову, курицу, аис-

та, утку, муху, летучую мышь, паука, колесо, решето, стог сена, клубок ниток, палку, 

ветку, корзину, куст (СД 1995, I: 297-298). Существо, подобное вампиру, которое в 

окрестностях Кратова в Македонии называется авале, превращается в живой клу-

бок (Горанов 1983: 106). В виде ночного блуждающего огня в хорватском приморье 

являются мацић (Bošković-Stulli 1975а: 145-146), невидинчићи, тинтилин (Ђорђе-

вић Т. 1953: 156), в Боснии – дрекавац (Ножинић 1990: 21), у русских – шут (Власо-

ва 1998: 566) и т.д. (ср. Раденковић 2008а: 355-357). Вихрь – одна из «нулевых» форм 

нечистой силы (в нем прячутся хала, вилы, черт, призраки).

Как правило, человеку запрещается наблюдать, как мифологическое сущест-

во превращается. Если ему удастся увидеть превращение и он об этом сообщит, то 

рискует потерять жизнь (ср. Bošković-Stulli 1997: 167-168).

sms-12.indb   154sms-12.indb   154 23.10.2009   9:50:5723.10.2009   9:50:57



155

Любинко Раденкович

Антропоморфный/зооморфный

Уже говорилось, что отдельные мифологические существа могут показывать-

ся в облике различных животных. Однако некоторые мифологические существа 

имеют постоянный облик несуществующих животных, чаще всего необычных 

птиц или змееподобных существ. Так, в окрестностях Дубровника пречица показы-

валась в виде птицы наподобие галки, но ее клюв был в два раза длиннее тела (Вуле-

тић Вукасовић 1934: 184). В Кратове (Македония) существовало поверье, что дети, 

умершие некрещеными, превращаются в демонов, которые называются свирцы и 

которые представляются как большие птицы с длинными и сильными клювами и 

когтями на ногах. Они летают по ночам, связанные цепями (Симић 1954: 8). В ок-

рестностях Вранья свирцы представлялись как птички величиной с человеческую 

ладонь, имеющие все части тела как у ребенка (Ђорђевић Т. 1990: 165; Раденкович 

2004: 203-221). Демоны в виде птиц, происходящие от умерших некрещеных де-

тей, под названием нави, навје известны в восточной Сербии, западной Болгарии 

и Словении. Пустоловица на южном побережье Адриатики имела облик ночной 

птицы темного цвета, которая может отобрать у человека голос (RJAZU XII: 720).

Змееподобными существами являются ала, аждаја, ламја, кемза. В Косове 

алу описывали как большую змею с хохолком. Аждер происходит от ужа, но имеет 

крылья и гриву (Vukanović 1986: 443). В окрестностях Гевгелии ламју представляли 

себе как змееподобное чудовище с большой пастью, крыльями, с четырьмя ногами 

и длинным хвостом (Тановић 1927: 311). Кемза – змееподобный водяной демон, 

который хвостом утаскивает купающихся в реку (Тројановић 1934: 244).

Некоторые мифологические существа имеют вид наполовину человека, напо-

ловину животного, или же имеют голову животного и туловище человека, и наобо-

рот. Чаще всего человеческие части тела соединяются с частями тела собаки, коня, 

свиньи и рыбы. По поверью из Высочкой нахии в Боснии, на краю света, в мрач-

ном царстве живут псоглави – люди с собачьей головой (Филиповић 1949: 213). В 

Истрии, Лике и других областях было широко распространено поверье о короле 

Атилле – псоглавце, о котором говорили, что у него собачья голова, человеческое 

туловище и козьи ноги, хотя известны и другие комбинации (Bošković-Stulli 1967: 

264, 230; Bošković-Stulli 1997: 346). В Герцеговине (Поповац) зафиксировано поверье 

о царе Норине, который имел «человеческое туловище и свиную голову» (Мићо-

вић 1952: 338). Конское тело и человеческую голову, по поверью венгерских сербов, 

имел свети Теодор, когда ночью появлялся, чтобы наказать тех, кто не соблюдал 

его праздник (Франковић 1997: 81); в подобном облике показывался в Болгарии 

во время святок демон караконджо, с той разницей, что у него были и крылья (Тр-

новско, Карнобатско; Маринов 1994: 304-305), а у хорватов в венгерской Подравине 

– стријелац (Eperjessy 1999: 45). У тех же хорватов существовало поверье о водни-

ке, которого описывали как наполовину рыбу, наполовину волосатого мужчину с 

длинными ногтями (Там же: 41). У многих народов, в том числе и на адриатическом 

побережье, распространено поверье о серени – мифологическом существе с голо-

вой девушки и телом рыбы (Bošković-Stulli 1997: 326).

Некоторые мифологические существа в человеческом облике имеют лишь от-

дельные признаки животных, чаще всего хвост, или же они косматы, или с копыты-

ми на ногах. Если ребенок рождается с хвостиком, это признак его принадлежнос-

sms-12.indb   155sms-12.indb   155 23.10.2009   9:50:5723.10.2009   9:50:57



156

Внешность мифологических существ: славянские параллели

ти демоническому миру. В селах Фрушкой горы верили, что хвост есть у вештиц 

(Шкарић 1939: 136); в Черногории (Бока, Паштровичи) – у репача (Караџић 1852: 

886), у банатских геров подобным признаком обладает халовити човек (Филиповић 

1958: 281), в окрестностях Дубровника – негромант (Bošković-Stulli 1975б: 214-215). 

В Воеводине рассказывали, что тодорови кони приходили на девичьи посиделки в 

облике юношей, но у них были видны копыта и хвост (Босић 1996: 222). Как прави-

ло, и дьявол описывается хвостатым (Раденковић 1997: 25-28).

На территории Герцеговины, Далмации, адриатического побережья и т.д. 

вилы описываются как красивые девушки, у которых на ногах копыта – иногда 

конские, иногда ослиные, коровьи, козьи или как у мула (Ђорђевић Т. 1953: 59-60). 

В области Дубровника пустоловицу представляли как женщину с козьими копы-

тами на ногах (Вулетић Вукасовић 1934: 183-184); на острове Брач копытца были у 

мифологического существа мацић, которое являлось там в образе маленького ре-

бенка в черной шапочке (Bošković-Stulli 1975а: 145).

Рога есть у дьявола, но также и у некоторых других мифологических существ. 

В Конавлах, на островах Хвар и Брач бытовало поверье, что священник в церк-

ви видит рожки на голове у женщин-вештиц (Ђорђевић Т. 1953: 14). В Болгарии 

(район Гоцеделчева), караконджулы описываются как имеющие рога (Мицева 1994: 

101), в то время как у хорватов Деванского Нового Села в Словакии рога имел вод-

ни муж (Bošković-Stulli 1997: 377-378). На полуострове Пелешац короткие рога, но 

толще, чем у коровы, имело мифологическое существо, которое называли подне ро-

гато (Вулетић Вукасовић 1934: 177).

 У мифологических существ в человеческом облике могут присутствовать и 

некоторые другие зооморфные признаки, указывающие на их принадлежность де-

моническому миру. Так, у банатских геров (Врачев Гай) тодорци могут появляться 

в виде юношей, но с лошадиными зубами (Филиповић 1958: 282); вилы – это девуш-

ки с крыльями (Ђорђевић Т. 1953: 60-61) и т.д.

Среднее/большое или маленькое

По размеру мифологические существа в виде человека чаще всего показы-

ваются или как меньше или как значительно больше человека. По росту человеку 

больше всего соответствуют вилы, не считая существ типа вампира и вештицы, 

которые могут показываться и в виде обычных людей. Карликовый рост имеют 

мали ловци, водени дух, земной дух (беркман/перкман, ентеши), ханзи, патульки, 

мацмолич, враг. По поверью из Хорватии (Гргинац на Билогоре), мали ловци рос-

том достигали максимум до плеча взрослому человеку. Они были одеты в зеленую 

одежду. Их старейшина имел белую бороду и усы и маленькую шапочку с соколи-

ным пером. Они постоянно находились в движении и на бегу ударяли ладонью о 

ладонь (Bošković-Stulli 1997: 401-402). Водени дух в Тимочкой краине (окрестности 

Бора) выглядел как карлик в темной одежде, у которого были козьи ноги и уши 

(Зечевић 1973: 326). Поверья о ентешах, гномах-рудокопах, отмечены в Сербии, в 

селах вдоль р. Ибр ниже Косовской Митровицы (Филиповић 1967: 81). Рудокопы-

карлики, которые могут быть и хранителями винного погреба, у хорватов венгер-

ской Подравины называются ханзи, прикулич, деца краниц или краньци (Eperjessy 

1999: 43). По другому описанию из того же края, патульки были маленькими, но с 

sms-12.indb   156sms-12.indb   156 23.10.2009   9:50:5723.10.2009   9:50:57



157

Любинко Раденкович

длинными бородами (Franković 1990/9: 138). В Истрии (Раша), маленький рудокоп 

с волосатыми руками и длинными ногтями назывался мацмолич (Bošković-Stulli 

1997: 379-380; ср. Раденкович 2007а: 258-265) или пулич (Bošković-Stulli 1959: 137). 

На юго-востоке Македонии (окрестности Гевгелии), враг представлялся как ма-

ленький беспокойный ребенок, который доставляет людям неприятности, пряча их 

вещи (Тановић 1927: 310-311).

Превосходят человека ростом овасар, куга, веды, караконджулы, ведомец, во-

деняк, Сриеда, нотник, у русских горный, леший и т.д. Овасар – страшный призрак, 

похожий на человека, «большой, как дуб» (Полице в Далмации, RJAZU IX: 483). По 

одному преданию из Истрии, чума, «в виде большой женщины», пришла к пастуху 

и потребовала ее носить. На его вопрос, как он сможет носить ее, такую большую, 

она ответила: «Я легкая, легкая» (Bošković-Stulli 1997: 380-382). В других областях 

чума изображается в облике обычной женщины (с растрепанными волосами, оде-

той в белое и т.д.). На территории Билогоры в Хорватии существовало поверье о ве-

дах, которые представлялись как очень высокие существа мужского пола, которые 

были ростом выше дома и полностью покрыты шерстью (Lovrenčević 1969-70: 72). 

По поверью из Гружи в Сербии, караконджулы, появляющиеся на святки, выгля-

дят как большие толстые существа (Петровић 1948: 343). Как огромное существо в 

виде медведя или полу-человека полу-медведя представлялся у словенцев ведомец 

(Šmitek 1998: 80). По преданию из окрестностей Дьякова в Хорватии, с появлением 

дождевой тучи после засухи в мельницу вошел водењак в виде человека, ростом до 

потолка, и он съел у мельника горшок фасоли, целый хлеб, потом поросенка и козу 

(Bošković-Stulli 1997: 377). Водяной в поверьях славянских народов может быть ог-

ромного роста, но может выглядеть и как карлик или обычный человек (Radenković 

2008: 322-325). В окрестностях Рожая в Черногории рассказывали о том, как при-

шла Сриеда (среда) в образе огромной женщины, чтобы наказать человека, кото-

рый заставил жену работать по дому накануне среды: «У дверей стояла большая 

женщина ростом со стог сена, с густыми и седыми длинными волосами, лязгну-

ла железными зубами и заворчала (У ријечима... 1987: 67-68). У сербов Дунайской 

клисуры в Румынии нотник представляется как великан в человеческом облике, с 

огромными ногами, который по ночам крадет детей (Крстић 1987б: 66). И у бана-

тских геров нотник описывается как огромный человек «ростом с шелковичное 

дерево, как явор, как дом», но без головы (Филиповић 1958: 280).

Целостный/нецелостный

Одним из внешних признаков мифологических существ могут быть и теле-

сные аномалии. Согласно одному поверью из Хорватии, умершие матери приходят 

к своим детям, чтобы их покормить, но у них нет лица (Ножинић 1990: 74). Вила 

у подравских хорватов Венгрии представлялась как красивая девушка, но без носа: 

«Это были красивые девушки. У них были козьи копыта, а носа не было» (Franković 

1990/9: 145, 146). У болгар не имеет носа вампир (Маринов 1994: 311). По поверь-

ям русских Верхнего Поволжья, русалки-шутовки похожи на девушек, но лицо у 

них не румяное (Власова 1998: 566). Некоторые мифологические существа меньшее 

или большее число пальцев на ногах или на руках. Так, караконджол в Македонии 

имеет по три пальца на ногах и руках (Вражиновски 1995: 136), чума в Славонии 

sms-12.indb   157sms-12.indb   157 23.10.2009   9:50:5723.10.2009   9:50:57



158

Внешность мифологических существ: славянские параллели

имеет четыре пальца на руках (Lovretić 1902: 198), татош в преданиях хорватов 

венгерской Подравины имеет шесть пальцев (Франковић 1988: 69). О вештицах 

в Драгачеве говорили, что у них «нет волос подмышками» (Николић 1996: 82), а 

в районе Приеполя – что у них нет волос в нижней части тела (Благојевић 1995: 

178-179). У словенцев упоминается преглавица – белая женщина, которая в полдень 

появлялась без головы (Kelemina 1997: 211). По поверью из окрестностей Дубров-

ника, по ночам приходили в церковь люди без головы (Bošković-Stulli 1997: 418). У 

хорватов венгерской Подравины по ночам появлялись призраки без головы, кото-

рые назывались презглавна коза, презглавни конь, презглавни пес, войник без главе, 

хусар без главе, поп без главе (Eperjessy 1999: 43). Сербы в Венгрии (Ловра) пугали 

детей выражением «Идет Тодор без головы!» (Франковић 1997: 81). Дух умершего 

некрещеного ребенка, о котором у русских существовало поверье, что он живет в 

разных местах дома, представляется как уродец без рук и ног (Новичкова 1995: 207). 

Шарки (оспы) появляются в облике рябых женщин (Болгария).

Как нецелостность мифологических существ могут рассматриваться такие 

признаки, как хромота и одноногость. Такими могут быть дьявол у сербов, свети 

Тодор у болгар, баба-яга у русских и т.д. Хромоногость и одноногость мифологи-

ческого существа содержит указание на его генетическую соотнесенность со змеем 

(Успенкий 1982: 90)

 

Короткий/вытянутый

Мифологические существа часто имеют вытянутое тело, голову, длинные во-

лосы, ногти, даже груди, если они есть, вытянуты. Так, дрек или дрекавац в Бос-

нии (Радуница-Маглай) представлялся в виде навоя (Ivandić 1965: 62); «у него тело 

пестрое, длинное и тонкое, как навой» (Ђорђевић Т. 1953: 155). Чума в болгарском 

поверье выглядит как старуха с длинными руками, нечесаными длинными волоса-

ми и длинными ногтями (Петрова 1988: 171). Женские мифологические существа 

чаще всего имеют длинные волосы, как, напр., вила (Ђорђевић Т. 1953: 58-59), баби-

ца (Милосављевић 1913: 95), стуха (Грђић Бјелокосић: 201-202), стия (Филиповић 

1939: 518-519), шумска майка (Зечевић 1973: 326), юда (Миладоновци 1983: 499), 

авале (Симић 1954: 11), чума (Грбић 1909: 239) и т.д. Признак вытянутости может 

проявляться и как остроголовость. Таковы шуликуны, чуликуны на Руском Севере, 

таким может быть водяной (Pełka 1987: 89).

В одной сербской сказке дивска мајка имеет такие длинные груди, что ими 

она засыпает жаром хлеб на очаге (Чајкановић 1927: 472). Груди за плечи, по преда-

нию, забрасывала Яня, мать Милоша Обилича (Чајкановић 1927: 378-288), в Конав-

лах это делала чума (Вулетић Вукасовић 1934: 178), в Черногории – коляра (Дучић 

1931: 292), у русских – баба-яга (Власова 1998: 572) и т.д., (ср. СД 1995: 563). И вне 

славянской традиции распространены поверья о том, что некоторые мифологи-

ческие существа имеют большие груди, отвисшие до колен, часто перекинутые за 

спину. Такой признак отмечен у кафиров Гиндукуша, где он связывается с богиней 

Кшумаи, как и с мифологическим существом пери, которое схоже с сербской вилой 

(Йеттмар 1986: 113, 260, 293), в Азии – с существом албасты, у арабов оно связано 

с салаувой, существом, которое по некоторым признаком похоже на сербскую халу 

(Лештарић 1998: 102).

sms-12.indb   158sms-12.indb   158 23.10.2009   9:50:5723.10.2009   9:50:57



159

Любинко Раденкович

Мужские мифологические существа часто имеют длинную бороду. Отсюда 

происходит второе название грабанцияшей – дугобрады (Eperjessy 1999: 42). Боро-

ду до колен, по поверью из Баната, имел зентирац, высокий человек, живущий в 

кукурузе, которым пугали детей (Попов 1991: 71). Обычно несоразмерно длинные 

бороды имеют карлики.

Признак вытянутый у мифологических существ открывает их змеиную при-

роду.

Одноголовый/многоголовый

Мифологические существа могут отличаться от человека и тем, что у них 

больше голов. Так, в хомольской области в Сербии верили, что лунное затмение вы-

звано тем, что на луну нападают алы, у которых две головы, а на ногах шесть паль-

цев (Милосављевић 1913: 397). В одной сказки из Сербии ала имеет три головы, 

три клюва, три ноги (Чајкановић 1994/5: 256-262). Согласно сербскому преданию, 

два человека, спасаясь от чумы, попали в город, где жили людоеды с двумя головами 

(Милићевић 1884: 151). По поверью болгарских мусульман в Родопах, когда-то су-

ществовала ламя с девятью головами и девятью хвостами (Бонева 1994: 36). Часто 

змеи в сказках изображаются многоголовыми. Согласно поверью хорватов венгер-

ской Подравины, шаркань (змей) имеет семь голов (Franković 1990/9: 129-149).

Симметричный/асимметричный

 Некоторые телесные недостатки демонов делают их асимметричными (они 

имеют один глаз, у них нет ноздрей или есть лишь одна). С другой стороны, там, где 

человек асимметричен – демон симметричен. Напр., у человека на каждой руке или 

ноге непарное число пальцев (пять), демон может иметь по четыре пальца. Из ми-

фологических существ, у которых один глаз на лбу, упоминаются Атила в Истрии 

(Bošković-Stulli 1959: 126-127), див Звиздар на о-ве Хвар (Bošković-Stulli 1997: 215-

217), дьявол в Косово (Vukanović 1986: 444), мелек в западной Боснии (Филиповић 

1967: 300).

О караконджулах в Болгарии (район Гоцеделчева) говорят, что у них один 

глаз и одна нога (Георгиева 1993: 173). Согласно поверью, что у дьявола только одна 

нога, возникли соответствующие названия: у болгар еднокракият (Маринов 1994: 

251), у македонцев – едноногиот (Вражиновски 1995: 127).

 У хорватов венгерской Подравины было поверье, что у грабанцияша два ряда 

зубов (Франковић 1990: 114). Некоторые демонические существа могут иметь три 

сердца (мотив, который появляется в эпических песнях и связывается с противни-

ком главного героя), три груди и т.д.

Некосматый/косматый

Мифологические существа могут отличаться от человека и по признаку кос-

матости, так как их тела заросли шерстью. Так, женщины-ведьмы усатые. Но на 

тех частях тела, где остальные люди имеют волосы – они их не имеют. У словен-

цев (Копривник) косматый полсняак (Cvetek 1993: 33). На Адриатике пустолови-

sms-12.indb   159sms-12.indb   159 23.10.2009   9:50:5723.10.2009   9:50:57



160

Внешность мифологических существ: славянские параллели

ца показывается в облике женщины, но имеет косматые руки (Вулетић Вукасовић 

1934: 183). У словенцев умершие некрещеными дети (мовје) имеют волосатые ноги. 

У болгар космат караконджо (Георгиева 1993: 173), а в одном предании хорватов 

венгерской Подравины говорится, как мать родила «косматого» ребенка, который 

потом стал грабанцияшем (Franković 1990: 114). В Истрии косматыми являются 

шваржичи (Jardas 1962: 219).

Костяной/металлический

Мифологическое существо вместо костяных имеет металлические зубы, чаще 

всего железные. У карашеваков Руминии железные зубы имеет шумняк (Birta 1993: 

234-235). У болгар демонический всадник Св. Тодор имеет золотые зубы. Из-за же-

лезных зубов образовались некоторые названия устрашителей для детей: гвозден-

зуба (сербы и хорваты), железна баба (украинцы), железны чалавек (белорусы). 

 Твердый/мягкий (оформленный/неоформленный; выпрямленный/согнутый)

По сравнению с человеком тело вампира является мягким, поэтому он на ходу 

шатается (Маринов 1994: 311).

Теплый/холодный

Мифологическое существо не имеет своего тепла. Человек встречает ночью 

женщину, и не зная, что она призрак, подает ей руку. Оказывается, что «рука у нее 

холодная, как камень» (Вулетић Вукасовић 1934: 181).

Говорящий/немой

 Мифологические существа общаются между собой не на человеческом язы-

ке, но другим образом: они свистят, хохочут, хлопают руками, плачут. Один из 

способов, которым мифологические существа объявляют о своем присутствии – 

бряцание цепями (ср. Чајкановић 1994/2: 199-200). У белорусов (в Гом. у.) запреща-

ется свистеть на дворе: по поверью, на свист слетается нечистая сила. Является и 

домовой, и потом сердится, что его напрасно вызвали (Романов 1912/VIII: 314). В 

южной Сербии считалось, что ночью нельзя свистеть (в доме), чтобы около дома не 

собирались черти (Ђорђевић Д. 1958: 550).

Если человек что-то скажет демонам, они повторяют его слова с элементами 

искажения (как будто слова отражаются от них эхом). Так, человек, радуясь, что но-

чью на дороге нашел барашка, говорит ему: «Дедино яренце!», а тот отвечает: «Де-

дино яренце-е-е-е!» (варианты: Раденковић 2008а: 353-354). Так же и леший любит 

повторять последние слова своего собеседника (Арх., Волог.) (Власова 1998: 287).

Чтобы не вызывать зависть демона, человек на нечистых местах и в ночное время 

должен молчать, или же не отзываться, если его кто-нибудь зовет. В противном слу-

чае демон может отобрать у него голос. Так, по поверью галипольских сербов, если 

нерайде (вилы) ночью вовлекут человека в свой танец, ему нужно танцевать, но 

не проронить ни одного слова, иначе они у него отнимут голос (Филиповић 1946: 

sms-12.indb   160sms-12.indb   160 23.10.2009   9:50:5723.10.2009   9:50:57



161

Любинко Раденкович

99). На Адриатике, когда ночью зовет пустоловица, человеку нельзя отзываться, в 

противном случае она заберет его голос. Если в это время заблеет овца – она сразу 

сдохнет (Вулетић Вукасовић 1934: 183).

Зрячий/слепой

 Имеются основания говорить о признаке слепоты у демона, даже когда он 

эксплицитно не выражен. Об этом свидетельствует древний мотив сказок, где мать 

демона прячет героя, который называет ее словом «мать»: она его не очень стара-

тельно прячет, велев ему встать за дверью или под столом; демоны, ее сыновья, 

открывают присутствие героя в своем пространстве по запаху, обычно говоря 

«здесь пахнет человеческой душой». О слепоте демона говорит и одно из названий 

ночного призрака в Истрии – слипария (Bošković-Stulli 1959: 154). В окрестностях 

Кратова (Македония) верили, что чума, когда входит в дом убивать людей, идет 

вдоль стены, потому что она слепа (Горанов 1983: 103). У банатских геров, когда 

люди выходят ночью помочиться, для защиты предупреждают леп (вил) следую-

щими словами: «Любит вас мать, убегайте, красавицы, чтобы помочился слепой!» 

(Филиповић 1958: 277).

 

Двойственная/недвойственная природа (тело и душа/душа как тело)

 В отличие от человека, у которого есть душа и тело, у демонов тела нет, но 

можно сказать, что их облик и все, что на них надето – часть их души. Поэтому 

они заботятся о том, чтобы часть их одежды не перешла в чужую собственость, 

потому что тогда они попадают в плен. Напр., вила, если у нее отобрать крылья и 

корону, вынуждена стать женой героя; если у тинтилина или дьявола взять шапку, 

они должны принести золото, чтобы выкупить шапку; вила особенно настаивает 

на том, чтобы все ее волосы достали из колючего куста – ошибку помощника она 

наказывает смертью, а успех вознаграждает. Демона можно убить только одним 

ударом.

Нецветной/цветной

 

Цвет является важным признаком, на основании которого мифологических 

персонажей можно отличить от реально существующих людей, животных или 

предметов. Цвет мотивирует наименования отдельных мифологических существ, 

характеризует их тело, часть тела, одежду, описывает животное или предмет, в ко-

торые они превращаются, плаценту, в которой рождаются (Раденкович 2007: 80-92; 

Раденковић 2008б: 337-346).

Белый цвет чаще всего мотивирует названия женских существ, которые 

обычно облечены в белые одежды (вилы, привидения, персонификации смерти): у 

словенцев (Штирия) вилы называются bele žene, bela dekleta (Kelemina 1997: 68, 165, 

169); людей, которые приходят в лес драть лыко, по верованиям русских, преследу-

ет высокая белая девушка с распущенными волосами – белая девка (Власова 1998: 

38); также у русских в Вологодской губернии женщина в белом, которая появляется 

перед прорубью, называется белая баба (Там же: 37); привидение в обличии женщи-

sms-12.indb   161sms-12.indb   161 23.10.2009   9:50:5723.10.2009   9:50:57



162

Внешность мифологических существ: славянские параллели

ны в белом, которое, согласно поверьям поляков, сторожит замок, называется Biała 

Dama или Biała Pani (Pełka 1987: 220-221).  Поскольку мифологические существа 

связаны с потусторонним миром или их деятельность связана с мраком, они часто 

имеют и атрибут черный. Одно из общих названий нечистой силы у русских чёрная 

планида, а чума называется чёрная смерть. Из мифологических существ черный 

цвет чаще всего определяет дьявола или черта. Однако большинство примеров ука-

зывает, что не существует ясной причины, почему одно и то же демонологическое 

существо бывает то белым, то черным. Причину надо искать в объеме значения 

белого и черного, т.е. в пространстве, где эти цвета встречаются. 

Если мифологическое существо описывается как белое или черное, оно, как 

правило, такое целиком, а если вводится признак «красное», он обычно указывает 

на окрашенность некоторой части его тела или одежды. Так, по поверью из вос-

точной Герцеговины, поп может узнать, кто из женщин вештица, по красным зу-

бам; по поверьям русских (Беломорье) красные зубы имеет русалка; по рассказам из 

Хорватии (Оток в Славонии), ребенок, рожденный от связи укодлака (покойника, 

ставшего вампиром) и его жены, имеет красные зубы (Lovretić 1902: 123); хорваты 

венгерской Подравины верили, что в подвалах живут маленькие человечки – при-

куличи, или дъеца краниц, у которых красные языки; в Синьской краине (Хорватия) 

рассказывают, что дух в облике ребенка – вадица – показывается человеку весь в 

белом с красными до колен ногами; в Боснии вилы представляются как девушки в 

белом с красными косами; у болгар красные волосы имеют самодивы. Один из час-

тых атрибутов нечистой силы – красная шапка. Она чаще всего связывается с дья-

волом. Красную шапку носят и мацић, домовой, леший, циликуны и т.д. 

Поскольку мифологические существа чаще всего связаны с открытым про-

странством или же их календарное появление приурочено к весне, времени бур-

ного развития растений, подчеркивание того факта, что некоторые из них имеют 

зеленые части тела, выявляет их принадлежность дикой природе и указывает на 

их отличие от людей. В особенности о русалках часто говорят, что у них зеленые 

распущенные волосы, как и у лесных девок (русский Север) (Черепанова 1983: 31), 

у словенцев – у дивьих жен или кривьопет (Kelemina 1997: 173). В Боснии и Герце-

говине существовало поверье, что вилы могут есть только зеленую пищу, есть из 

зеленой посуды и что камни, на которых они едят, становятся зелеными (Zovko 

1901: 145). В зеленом могут показываться леший на русском Севере (Черепанова 

1996: 47); охотники-карлики (mali lovci) в Билогоре в Хорватии (Bošković-Stulli 1997: 

401-402); ягер в окрестностях Загреба (Zečević 1976: 136). В некоторых случаях ми-

фологическое существо можно охарактеризовать как пестрое. Как правило, когда 

за власть борются два мифологических существа в облике животных, тогда «свое» 

существо обозначается как белое или пестрое. 

Составной/несоставной

По сравнению с человеком, который воспринимается как имеющий выра-

женные части тела (голова, туловище, руки, ноги), демонические существа час-

то показываются несоставными. Так, вампир чаще всего показывается в облике 

меха, налитого кровью (Спировска 1977: 27); орко, манинёрго (Хорватия) по но-

чам показываются как катящийся мех (Lozica 1995: 18); призраки (блуждающие 

sms-12.indb   162sms-12.indb   162 23.10.2009   9:50:5823.10.2009   9:50:58



163

Любинко Раденкович

души) – как стог сена, клубок, человек без головы, лошадь без головы (т.н. брез-

глави конь).

 

Пахнущий/вонючий

В сказках демонические существа узнают по запаху души, что в их пространс-

тве находится спрятанный человек, и обычно следует вопрос: «Здесь пахнет чело-

веческой душой?» (напр., песоголовцы; Чајкановић 1927: 98-99; 114-115). В поверьях 

мифологическое существо может воспринимать человека как вонючего. Так, ведь-

ма по запаху обнаруживает спрятанного на корабле человека и говорит: «Смрди 

душина» (Воняет душа). В другом случае она кричит: «Смрди крст! Смрди крст! 

Да га погазимо!» (Воняет крест! Воняет крест! Давай затопчем его!) (Bošković-Stulli 

1997: 395, 404).

Демоны, наоборот, с точки зрения людей – воняют, как, например, вилы, по 

поверьям с острова Хвар на Адриатике (Ђорђевић Т. 1953: 60). Девушка, которая 

искала в голове у вилы и сказала, что ее волосы пахнут, получила от нее в награду 

золото, а другая, которая сказала, что воняют – клубок змей (Bošković-Stulli 1975a: 

139). В южной части Адриатики (в окрестностях Дубровника) существо пустолови-

ца воняет дегтем и волком. Не зная, что незнакомая женщина была пустоловицей, 

капитан подал ей руку, а потом его «рука воняла дегтем и волком» (Вулетић Вука-

совић 1934: 183).

 

Видимый /невидимый

Широко известны поверья о том, что мифологические существа невидимы 

для обычных людей. Вил и вампиров может видеть только человек или собака, ро-

дившиеся в субботу, т.н. суботники (Грбић 1909: 326; Филиповић 1958: 277). Одна 

из ипостасей невидимости – вихрь.

 

На основании указанных противопоставлений, демонологическое существо 

по сравнению с человеком может быть изменчивым, бестелесным, зооморфным, 

большим или маленьким, нецелостным (дефектным), вытянутым, многоголовым, 

асимметричным, косматым, мягким, неоформленным, согнутым, холодным, немым, 

слепым, цветным, несоставным, вонючим, невидимым.

Литература

Благојевић 1995 – Н. Благојевић. Из народне митологије пријепољског краја// Миле-

шевски записи 1. Пријепоље, 1995.

Бонева 1994 – Т. Бонева. Народен светоглед // Родопи. Традиционна народна духов-

на и социалнонормативна култура. София, 1994.

Босић 1996 – М. Босић. Годишњи обичаји Срба у Војводини. Нови Сад, 1996.

Виноградова 1995 – Л. Н. Виноградова. Человек/нечеловек в народных представ-

лениях // Человек в контексте культуры. Славянский мир, Москва, 1995, 

17–26.

sms-12.indb   163sms-12.indb   163 23.10.2009   9:50:5823.10.2009   9:50:58



164

Внешность мифологических существ: славянские параллели

Виноградова 2000 – Л. Н. Виноградова. Народная демонология и мифо-ритуальная 

традиция славян. Москва, 2000.

Власова 1998 – М. Власова. Русские суеверия. СПб., 1998.

Вражиновски 1995 – Т. Вражиновски. Народна демонологија на Македонците. 

Скопје-Прилеп, 1995.

Вулетић Вукасовић 1934 – В. Вулетић-Вукасовић. Призријевање // СЕЗб L. Београд, 

1934.

Георгиева 1993 – И. Георгиева. Българска народна митология. София, 1993. 

Горанов 1983 – Б. Горанов. Легенди за митични същества в архива на Ефрем Кара-

нов // Български фолклор IX, кн. 4. София, 1983.

Грбић 1909 – С. Грбић. Српски народни обичаји из среза бољевачког // СЕЗбXIV. 

Београд, 1909.

Грђић Бјелокосић б.г. – Л. Грђић Бјелокосић. Из народа и о народу. «Просвета», 

Београд, б.г.

Дучић 1931 – С. Дучић. Живот и обичаји племена Куча // СЕЗб XLVIII. Београд,  

1931.

Ђорђевић Д. 1958 – Д. М. Ђорђевић. Живот и обичаји народни у Лесковачкој Мора-

ви // СЕЗб LXX. Београд, 1958.

Ђорђевић Т. 1953 – Т. Р. Ђорђевић. Вештица и вила у нашем народном веровању и 

предању // СЕЗб LXVI. Београд, 1953.

Ђорђевић Т. 1990 – Т. Р. Ђорђевић. Деца у веровањима и обичајима нашега народа. 

Ниш, 1990.

Зечевић 1973 – С. Зечевић. Народна митологија // Бор и околина, књ.I. Бор, 1973.

Йеттмар 1986 – К. Йеттмар. Религии Гиндукуша. Перев. с нем. Москва, 1986.

Караџић 1852 – В. С. Караџић. Српски рјечник (1852). Књ. 2. Београд, 1986.

Крстић 1987а – Б. Крстић. Код Белог Брешка и око њега. Букурешт, 1987.

Крстић 1987б – Б. Крстић. Народна веровања Срба Дунавске клисуре у Румунији // 

Расковник XIII, бр.47-48.  Београд, 1987.

Лештарић1998 – С. Лештарић. Рибарева кћи. Арапске народне приче из Ирака. 

Београд 1998.

Маринов 1994 – Д. Маринов. Народна вяра и религиозни народни обичаи. София, 

1994.

Миладиновци 1983 – Д. и К. Миладиновци. Зборник на народни песни. Скопје, 

1983.

Милићевић 1884 – М. Ђ. Милићевић. Краљевина Србија. Београд, 1884.

Милосављевић 1913 – С. Милосављевић. Обичаји српског народа из среза хомољс-

ког // СЕЗб XIX. Београд, 1913.

Мићовић 1952 – Љ. Мићовић.  Живот и обичаји Поповаца // СЕЗб LXV. Београд, 

1952.

Мицева 1994 – Е. Мицева.  Невидими нощни гости. София, 1994.

Николић 1996 – Д. Николић. Горње Драгачево. Београд, 1996.

Новичкова 1995 – Т. А. Новичкова. Русский демонологический словарь. Санкт-Пе-

тербург, 1995. 

Ножинић 1990 – Д. Ножинић. Етнографска грађа. Рукопис. Београд, 1990.

Петрова 1988 – Л. Петрова. Народни практики на лечение на някои заболявания в 

североизточна България // Известия на народния музей 24(39). Варна, 1988.

sms-12.indb   164sms-12.indb   164 23.10.2009   9:50:5823.10.2009   9:50:58



165

Любинко Раденкович

Петровић 1948 – П. Ж. Петровић. Живот и обичаји народни у Гружи // СЕЗб LVIII. 

Београд, 1948.

Пећо 1925 – Љ. Пећо. Обичаји и веровања из Босне // СЕЗб XXXII. Београд, 1925.

Попов 1991 – М. Попов. Језичке старине из Војводине // Расковник 63–66. Београд, 

1991.

Попов 1994 – Р. Попов. В подземния свят на къртицата // Етнографски проблеми на 

народната духовна култура 3. София, 1994.

Раденковић 1997 – Љ. Раденковић. Представе о ђаволу у веровањима и фолклору бал-

канских Словена // Зборник Матице српске за славистику 53. Нови Сад, 1997.

Раденкович 2004 – Л. Раденкович. Названия демонов, ведущие происхождение от 

детей, умерших до крещения у славян //Balcanica  XXXIV. Belgrade, 2004, 2003–

221.

Раденкович 2007а – Л. Раденкович. „Беркман“ и другие духи-властители земных 

недр у славян//Восток и Запад в балканской картине мира. Памяти Владими-

ра Николаевича Топорова. Москва, 2007, 258–265. 

Раденкович 2007б – Л. Раденкович. Белое и черное как признаки мифологических 

существ (на славянском материале) //Балканские чтения 9. К юбилею Татья-

ны Владимировны Цивьян, Москва 2007, 80–92.

Раденковић 2008а – Љ. Раденковић. Лутајуће душе // Лингвистичка истраживања 

српског и других словенских језика. У част академика Светлане Толстој. 

Београд, 2008, 349–362.

Раденковић 2008б – Љ. Раденковић. Бојa као обележје митолошких бића. Словенске 

паралеле //Јужнословенски филолог LXIV. Београд, 2008, 337–346.

Романов 1912/VIII – Е. Р. Романов. Белорусский сборник, вып. VIII, Вильна, 1912. 

СД 1995 – Славянские древности. Этнолингвистический словарь, под редакцией Н. 

И. Толстого, т. I. Москва 1995.

Симић 1954 – С. Симић. Чување живота. Прилог народној медицини у Кратову. Ар-

хив Одбора за народни живот и обичаје ЈАЗУ. Н.З. 51. Загреб, 1954.

Спировска 1977 – Л. Спировска. Верувањата во вампир во Македонија, соосврт кон 

верувањата во Крушево и Прилеп // Зборник од XIX конгрес на Сојузот на 

здруженијата на фолклористите на Југославија – Крушево 1972. Скопје, 1977.

Тановић 1927 – С. Тановић. Српски народни обичаји у Ђевђелијској кази // СЕЗб XL. 

Београд, 1927. 

Толстой 1976 – Н. И. Толстой. Из заметок по славянской демонологии: 2. Каков об-

лик дяволский // Народная гравюра и фольклор в России XVII-XIX вв. Мос-

ква, 1976, 288–319.

Тројановић 1934 – С. Тројановић. Змије и друге немани водене по народним прича-

ма // СЕЗб L. Београд, 1934.

У ријечима...1987 – У ријечима лијека има. Зборник записа. Рожаје, 1987. 

Успенский 1982 – Б. А. Успенский. Филологические разыскания в области славнских 

древностей. Москва, 1982.

Филиповић 1939 – М. С. Филиповић. Обичаји и веровања у Скопској котлини // 

СЕЗб LIV. Београд, 1939.

Филиповић 1946 – М. С. Филиповић. Галипољки Срби. Београд, 1946.

Филиповић 1949 – М. С. Филиповић. Живот и обичаји народни у Височкој нахији // 

СЕЗб LXI. Београд, 1949.

sms-12.indb   165sms-12.indb   165 23.10.2009   9:50:5823.10.2009   9:50:58



166

Внешность мифологических существ: славянские параллели

Филиповић 1958 – М. С. Филиповић. Вера и црква у животу банатских Хера // Бана-

тске Хере. Нови Сад, 1958.

Филиповић 1967 – М. С. Филиповић. Различита етнолошка грађа // СЕЗб LXXX. 

Београд, 1967.

Франковић 1988 – Ђ. Франковић. Казивања Срба и Хрвата у Мађарској о нечистој 

сили// Расковник 51-52. Београд, 1988.

Франковић 1997 – Ђ. Франковић. Тодори, Свети Тиодор, Тодорови коњи // Етногра-

фија Срба у Мађарској 1. Будимпешта, 1997.

Чајкановић 1927 – В. Чајкановић. Српске народне приповетке // СЕЗб XLI. Београд, 

Београд 1927.

Чајкановић 1994 – В. Чајкановић. Сабрана дела из српске религије и митологије.

 Књ. I-V, Београд, 1994.

Черепанова 1983 – О. А. Черепанова. Мифологическая лексика русского Севера. Ле-

нинград, 1983.

Черепанова 1996 - О. А. Черепанова.  Мифологические рассказы и легенды русского 

Севера, СПб. 1996.

Шкарић 1939 – М. Шкарић. Живот и обичаји «Планинаца» под Фрушком гором // 

СЕЗб LIV. Београд, 1939.

Birta 1993 – I. Birta. Karaševci. Bukurešt, 1993.

Bošković-Stulli 1959 – M. Bošković-Stulli. Istarske narodne priče. Zagreb, 1959.

Bošković-Stulli 1967 – M. Bošković-Stulli. Narodna predaja o vladarevoj tajni. Zagreb, 

1967.

Bošković-Stulli 1967-68 – M. Bošković-Stulli. Narodne pripovijetke i predaje Sinjske 

krajine // Narodna umjetnost 5-6. Zagreb, 1967-68.

Bošković-Stulli 1975a – M. Bošković-Stulli. Usmene pripovijetke i predaje s otoka Brača // 

Narodna umjetnost 11-12. Zagreb, 1975.

Bošković-Stulli 1975b – M. Bošković-Stulli. Hrvatske i slovenske usmene predaje o krsniku-

kresniku // Usmena književnost kao umjetnost riječi. Zagreb, 1975.

Bošković-Stulli 1997 – M. Bošković-Stulli, Usmene pripovijetke i predaje, MH, Zagreb, 

1997.

Cvetek 1993 – M. Cvetek. Naš voča so včas zapodval. Bohinjske pravljice. Zbirka Glasovi 

5. Ljubljana, 1993.

Eperjessy 1999 – E. Eperjessy. Ispitivanje međusobnih utjecaja u pučkom praznovjerju 

jednog mađarsko-hrvatskog naselja // Etnografi ja Hrvata u Mađarskoj 5.Budimpešta, 

1999.

Franković 1990 – Đ. Franković. Mitska bića u podravskih Hrvata // Etnografi ja Južnih 

Slavena u Mađarskoj 9. Budimpešta, 1990.

Ivandić 1965 – Lj. Ivandić. Pučko praznovjerje. Madrid, 1965.

Jardas 1962 – I. Jardas. Ovčarstvo u Lisini na Učki // ZNŽO 40. Zagreb, 1962, 213–220. 

Kelemina 1997 – J. Kelemina. Bajke in pripovedke slovenskega ljudstva. Bilje, 1997.

Kropej 2008 – M. Kropej. Od Ajda do zlatoroga. Slovenska bajeslovna bitja. Celovec, 2008. 

Lovrenčević 1969-70 – Z. Lovrenčević. Mitološke predaje Bilo-gore // Narodna umjetnost 

7. Zagreb, 1969-70.

Lovretić 1902 – J. Lovretić. Otok. Narodni život i običaji // ZNŽO VII. Zagreb, 1902.

Lozica 1995 – I. Lozica. Dva demona: orko i macić // Narodna umjetnost 32/2, Zagreb, 

1995, 11-63. 

sms-12.indb   166sms-12.indb   166 23.10.2009   9:50:5823.10.2009   9:50:58



167

Любинко Раденкович

Pełka 1987 – L. J. Pełka. Polska demonologia ludowa. Warszawa, 1987. 

Radenković 2008 – Lj. Radenković. Duch wodny – wybrane paralele słowiańskie //Bunt 

tradycji – tradycja buntu. Księga dedykowana Profesorowi Krzyszofi  Wrocławskiemu. 

Warszawa, 2008, 319-330.

RJAZU – Rječnik hrvatskoga ili srpskoga jezika I-XXII. JAZU. Zagreb.

Šmitek 1998 – Z. Šmitek. Kristalna gora. Mitološko izročilo Slovencev. Ljubljana, 1998.

Vukanović 1986 – T. Vukanović. Srbi na Kosovu, t. II. Vranje, 1986.

Zečević 1976 – D. Zečević. Svakodnevno pripovijedanje i usmena književna tradicija u 

prigradskom selu Šestinski Kraljevec // Narodna umjetnost 13. Zagreb, 1976.

Zovko 1901 – I. Zovko. Vjerovanja iz Herceg-Bosne // ZNŽO VI. Zagreb, 1901.

sms-12.indb   167sms-12.indb   167 23.10.2009   9:50:5823.10.2009   9:50:58



168

Внешность мифологических существ: славянские параллели

Izgled mitoloških bića – slovenske paralele

Ljubinko Radenković

Mitološka bića (duhovi, demoni, nečista sila, natprirodna bića) se mogu prikazati 

kao antropomorfna, zoomorfna, “nulamorfna”, a postoje i razni prelazni oblici njihovog 

ispoljavanja. Često isto biće, zavisno od kraja u kome se javlja, može imati različite oblike. 

S druge strane, treba uzeti u obzir i sposobnost da se ona mogu preobraćati u razne živo-

tinje i predmete. U ovom radu se daje pokušaj da se posredstvom binarnih opozicija opiše 

njihova spoljašnost. 

  Kada se mitološka bića pojavljuju u obliku čoveka ona imaju neko razlikovno 

obeležje, neku „markiranost”, koja ukazuje da se radi o predstavniku drugog sveta. Ta 

„markiranost” u odnosu na čoveka se u raznim slučajevima može konkretizovati nizom 

opozicija, i to: postojano/promenljivo (telesno/bestelesno), antropomorfno/zoomorfno, 

srednje/veliko ili malo, celovito/necelovito, kratko/izduženo, jednoglavo/višeglavo, si-

metrično/asimetrično, nekosmato/kosmato, koštano/metalno, tvrdo/meko (oformljeno/

neoformljeno; ispravljeno/savijeno), toplo/hladno, govorno/nemo, ono koje vidi/slepo, 

dvojna/nedvojna priroda (telo i duša/duša kao telo), neobojeno/obojeno, raščlanjivo/ne-

raščlanjivo, mirišljavo/smrdljivo, vidljivo/nevidljivo.

  Zadatak ovog rada jeste ukazivanje na mogućnost stvaranja univerzalne „mreže” 

pomoću koje bi se opisavao spоljni izgled mitoloških bića.

sms-12.indb   168sms-12.indb   168 23.10.2009   9:50:5823.10.2009   9:50:58



S
T

U
D

I
A

 
M

Y
T

H
O

L
O

G
I

C
A

 
S

L
A

V
I

C
A

 
X

I
I

 
-

 
2

0
0

9
,

 
1

6
9

 
-

 
1

8
5

169

Zmajsko seme: topografi ja slovenskega

izročila o Kresniku

Zmago Šmitek

Th e article explores the ways in which the memory of Kresnik, a Slovenian mythic hero 

who defeated the dragon, has been embedded in the countryside around the Vurberk castle 

in the area of Lower Styria, and the extent of the folk tradition connected with it. An analysis 

of related toponyms was an important criterion of this research. Ascertaining that the subject 

in question refl ects in the periphery, where the author also discovered certain parallels, all of 

which opens up new possibilities for further research of the myth about Kresnik.

Vsak kraj in vsaka pokrajina imata svojo enkratno osebnost ali svojo simbolično 

vsebino, zato krajev in pokrajin ni mogoče preprosto menjati ali zamenjevati med sabo. 

Vrednote pokrajine se ujemajo z mitološkimi vsebinami v tem, da obsegajo pojme kot 

so npr. svetlo/temno, visoko/ nizko, nadrejeno/podrejeno, skrito/vidno, sveto/posvetno, 

minljivo/večno, naravno/kulturno. V tem smislu lahko govorimo tudi o posvečeni ali 

“sveti” pokrajini, kar je že uveljavljen mednarodni pojem (angl. Sacred Landscape)1. Sim-

boličnih razsežnosti pa ni (bilo) mogoče le umeščati v konkretno naravno okolje, pač pa 

jih tudi ustrezno poimenovati. Zato je pokrajina s pripadajočimi toponimi pomemben vir 

za raziskovanje starih mitičnih predstav svojih prebivalcev. Kot primer takšnega pristopa 

smo si izbrali območje Dravskega polja in njegovega zaledja med Ptujem, Ptujsko goro, 

Slovensko Bistrico, Mariborom in Hrastovcem, s središčem na gradu Vurberku.

Marljivi in zaslužni župnik Matej Slekovec je v svoji domoznanski razpravi o pre-

teklosti štajerskega gradu Vurberk zapisal, da je zgodovina starega Vurberka /… /, kakor 

sploh zgodovina srednjeveških gradov naše domovine, temna in polna pravljic2. Te “pravlji-

ce” bi danes imenovali razlagalne pripovedi, mitološke zgodbe in legende. Vse to ljudsko, 

delno pa najbrž tudi plemiško izročilo, je Vurberk z okolico podomačilo in osmislilo, zbu-

jalo pa je tudi domišljijo in radovednost, občudovanje in strah.

 Ljudsko izročilo postavlja nastanek gradu v mitično preteklost, v leto 111 pred Kri-

stusovim rojstvom. V njem naj bi dve noči spal celo “kralj” Atila3. A tudi po zgodovinskih 

virih velja Vurberk za enega najstarejših gradov na slovenskem ozemlju. Izvira vsaj iz 12. 

stoletja, prvič pa je bil v dokumentih omenjen leta 1238 kot Wrmberch, last salzburških 

nadškofov in njihovih tedanjih upraviteljev, koroških plemičev Hollenburgov, ki so v svo-

jem grbu imeli zmaja. Ime gradu in bližnjega naselja Vumpah (v urbarju vurberške grašči-

ne iz leta 1496 Wumbach) tako izhaja bodisi iz plemiškega grba s podobo zmaja (Wurm), 

ali pa iz starejšega lokalnega izročila, ki je vplivalo na tedanjo heraldično prakso, ali pa se 

1 Glej npr. Sacred Sites, Sacred Places, David L. Carmichael etc. (Eds.), London 1997.
2 Matej Slekovec, Vurberg. Krajepisno-zgodovinska črtica, V Mariboru 1895, str. 11.
3 F.Č., Pravljica o Vurbergu in tamošnjem Krsniku, Popotnik 5 (1884), str. 11–12.

sms-12.indb   169sms-12.indb   169 23.10.2009   9:50:5823.10.2009   9:50:58



170

Zmajsko seme: topografi ja slovenskega izročila o Kresniku

je z njo prekrivalo. V germanskem delu Evrope poznamo nekaj sorodnih krajevnih imen: 

Worms, Wurmlingen, Wormingsford ipd.

O pomembnosti ljudskih pripovedi o vurberškem zmaju nekaj pove tudi dejstvo, da 

je upodobitev kačjega zmaja ali junaka, ki se z njim spopade, vztrajala v grbih različnih 

plemiških rodbin, ki so prebivale v njem (Ptujski, Siegersdorfi ). Za vurberške gospode je 

že od leta 1204 izpričan grb z likom zmaja. Avstrijska rimana kronika z začetka 14. stoletja 

ga prikazuje še bolj nazorno kot črnega kačjega zmaja na rumenem polju. Na nagrobni-

ku Friderika V. Ptujskega iz leta 1438 vidimo tega zmaja z odprtim žrelom, iz katerega 

bruha ogenj, telo pa ima trikrat zavito. Grb rodbine Siegersdorfov, ki je kasneje prevzela 

vurberški grad, vsebuje podobo heroja z lesenim kijem na rami, ki je premagal zmaja (glej 

nagrobnik Hansa Avguština Siegersdorfa iz leta 1589)4. Lik mladeniča s kijem nastopa v 

grbu te rodbine še stoletje kasneje, v levem zgornjem in desnem spodnjem polju. O novo-

veškem tolmačenju imena pa priča grb grofov Stubenbergov v Spodnji Voličini pri Hra-

stovcu. Ta grb, v prezbiteriju cerkve svetega Ruperta, nosi znak sidra in črva (Wurm)5.

Grad Vurberk stoji na strmem pobočju nad Dravo, z njega pa se odpira širok razgled 

prek Dravskega polja. V daljavi je vidna tudi znamenita cerkev na Ptujski gori, s kate-

ro je grad zgodovinsko in simbolično povezan. Ptujskogorska romarska Marijina cerkev 

(1398–1410) slovi kot najlepši spomenik gotske arhitekture na Slovenskem. Njen veliki 

poznavalec Marijan Zadnikar je zapisal, da je “samo ena in edinstvena in se v pogledu 

umetnostne kvalitete visoko dviguje nad vsem, kar je gotika v vseh treh zvrsteh umetno-

stnega snovanja ustvarila na Slovenskem”6. Zidava cerkve se je začela dve leti po bitki pri 

Nikopolju, kjer je turški sultan Bajazit porazil vojsko ogrskega vladarja Sigmunda, zato je 

precej vabljiva razlaga avstrijskega zgodovinarja Hansa Pircheggerja, da so jo donatorji 

posvetili svoji srečni vrnitvi iz te krvave preizkušnje7. Njeno obzidje z obrambnimi stolpi, 

ki je bilo odstranjeno šele v prvi polovici 19. stoletja priča, da je cerkev služila tudi obram-

bi pred Turki. Vsekakor velja za plemiško votivno ustanovo, za gradnjo katere sta se sprva 

trudila grof Bernard III. Ptujski in njegov skrbnik, grof Ulrik Walsee, po letu 1438 pa so z 

opremljanjem in krasitvijo stavbe nadaljevali  grofj e Stubenberški (nasledniki Ptujskih), 

celjski grofj e (kot donatorji) in drugi plemiški naročniki. 

Na takšen način so vsaj okvirno utemeljeni razlogi za nastanek in razvoj ptujsko-

gorske cerkve in hitro rastočega naselja ob njej, ki je že leta 1447 (z imenom Newstifft  ) 

pridobilo pravice do letnega sejma in 1467 postalo sedež sodnika. Odprto pa ostaja vpra-

šanje, zakaj stoji cerkev prav na tem mestu (na višini 342 metrov) in ne kjerkoli drugje v 

razgibani gričevnati pokrajini, saj o tem skrivnostno molčijo tudi arhivski viri. Zgodovi-

narji umetnosti se strinjajo, da je bila cerkev zgrajena povsem na novo in nima starejše 

predhodnice8. Zveza Ptujske gore z gradom Vurberkom je vsebovana v legendi o hčerki 

vurberškega graščaka, ki se ji je na čudežen način povrnil vid: na kraju, kjer je prvič za-

gledala svetlobo (na mestu, kjer stoji Ptujska gora), naj bi zatem zgradili zahvalno cerkev. 

Poleg takšnih “optičnih” povezav gradu z okolico se bomo v nadaljevanju ukvarjali tudi 

4 Zmago Šmitek, Mitološko izročilo Slovencev. Svetinje preteklosti, Ljubljana 2004, str. 147–148. 
5 Johann Weichard Valvasor, Bartholomaeus Ramschissl, Opus insignium armorumque 1687–1688, Slovenska 

akademija znanosti in umetnosti, Ljubljana 1993, pril., str. 72, 141. Neva Sulič Urek, Nova dognanja in odkritja 

v sakralni arhitekturi Slovenskih goric, Časopis za zgodovino in narodopisje n.v. 41 (2005), str. 132. 
6 Marijan Zadnikar, Ptujska gora. Visoka pesem slovenske gotike, Ljubljana 1992, str. 97.
7 Isti, str. 11.
8 Isti, str. 9.

sms-12.indb   170sms-12.indb   170 23.10.2009   9:50:5823.10.2009   9:50:58



171

Zmago Šmitek

z mitičnimi zračnimi poleti (“Devinimi skoki”), omeniti pa kaže še ljudske predstave o 

skrivnih podzemskih hodnikih. Tako je npr. močan obok v notranjosti vurberškega graj-

skega vodnjaka (ki naj bi ga bila izkopala dva turška ujetnika) dal povod ljudskim pri-

povedim, da je od tod peljala podzemska pot v grad Rače, kjer so se v 17. stoletju zbirali 

zarotniki zoper avstrijskega cesarja9.

Glede na dejstvo, da sta bili cerkev ob gradu Vurberk in ptujskogorska cerkev v 

nekakšni fevdalni odvisnosti10, bi lahko napravili primerjavo idejnih konceptov: vurber-

ška župna cerkev svete Marije je bila najprej (1333) Marijina kapela11. Prenovljena je bila 

konec 15. stoletja in je “postala daleč znana in slavna romarska pot”12. Na praznik Mariji-

nega vnebovzetja (15. avgusta), pa tudi na Marijino rojstvo (8. septembra), se je tod vedno 

zbiralo veliko romarjev iz Slovenskih goric in z Dravskega polja. Tudi ptujskogorska cer-

kev je bila posvečena Mariji (natančneje Mariji zaščitnici s plaščem) in je bila pomembna 

romarska pot, saj je bila že leta 1473 v nekem dokumentu imenovana za “goro milosti” 

(Mons gratiarum)13. Takšne cerkve so bile zgrajene na krajih, kjer so se zgodili čudeži ali 

na poganskih kultnih lokacijah, vsekakor pa na svetih in posvečenih mestih. Domneva o 

“terapevtski” povezavi med Vurberkom in Ptujsko goro se verjetno skriva tudi v arhiv-

skem zapisu, da je vurberški graščak dobil naslednika šele potem, ko je postavil ptujsko-

gorsko cerkev14. Sicer pa so se nam seznami čudežnih ozdravljenj na Ptujski gori ohranili 

od leta 1638.

Kljub zgodovinskim in nadnaravnim povezavam med cerkvama na Ptujski gori in 

Vurberku je med njima trajal tudi boj za primat, na kar nas opozarja ptujskogorska legen-

da. Ta se v vsem seveda ne opira na resnične dogodke, je pa v njej vendarle mogoče slutiti 

čustvene dileme tedanjega časa: Ko še ni bilo cerkve na Ptujski gori in ne na Vurberku, je 

delo prevzel neki mojster, ki je obljubil, da bo naredil obe stavbi. Ker je imel zelo sposobnega 

pomočnika, je postavitev cerkve device Marije na Vurberku prepustil njemu. Ker sta bila oba 

marljiva gradbenika, sta bili tudi obe cerkvi izgotovljeni skoraj ob istem času. Ljudje, ki so 

si ogledali obe cerkvi, so trdili, da je tista na Vurberku lepša od ptujskogorske. Ko je mojster 

to slišal, je postal jezen in žalosten; povzpel se je na zvonik svoje cerkve in skočil z njega s 

klicem: “Marija! Če ti nisem postavil dobre cerkve, me kaznuj!” In glej čudež, nič žalega se 

mu ni zgodilo, le kamen, na katerega je skočil, se je vdrl v zemljo kot vosek. Kasneje, ko je 

svet postal neveren, se je vdrtina spet izravnala15. Tako naj bi Marija pokazala, da ji je bila 

cerkev na Ptujski gori najljubša.

Tudi legenda o slepi plemiški deklici z Vurberka, ki je z ozdravljenimi očmi najprej 

zagledala vzpetino, kjer je bila potem sezidana ptujskogorska cerkev, morebiti izvira prav 

iz časa postavitve cerkve, mogoče pa je tudi, da je nastala šele v poznejših stoletjih. Vendar 

ima svoje zgodovinsko jedro v dejstvu, da so pri gradnji sodelovali tako ptujski (in s tem 

vurberški) kot tudi walseejski gospodje (slednji kot lastniki zemljiške posesti na Ptujski 

gori), obe plemiški rodbini pa sta bili tedaj sorodstveno in posestniško tesno povezani. To 

med drugim potrjuje vurberški zmajski grb na konzoli prezbiterija ptujskogorske cerkve. 

9 Matej Slekovec, Vurberk. Krajepisno-zgodovinska črtica, Vurberška župnijska kronika, rokopis, str. 6.
10 Jože Koropec, Srednjeveški Vurberk, Časopis za zgodovino in narodopisje n.v. 4 (1968), str.123.
11 Isti, str. 118, 126.
12 Matej Slekovec, Vurberk. Krajepisno-zgodovinska črtica, Vurberška župnijska kronika, rokopis, str. 27.
13 Marijan Zadnikar, Ptujska gora. Visoka pesem slovenske gotike, Ljubljana 1992, str. 10.
14 Matej Slekovec, Vurberk. Krajepisno-zgodovinska črtica, Vurberška župnijska kronika, rokopis, str. 21; Jože 

Koropec, Srednjeveški Vurberk, Časopis za zgodovino in narodopisje n.v. 4 (1968), str. 119–120.
15 J. St., Pripovedke o Ptujskej gori, Popotnik 4 (1883), št. 3, str. 43. 

sms-12.indb   171sms-12.indb   171 23.10.2009   9:50:5823.10.2009   9:50:58



172

Zmajsko seme: topografi ja slovenskega izročila o Kresniku

Bernard Ptujski je že leta 1396 izročil več fevdov svojemu stricu Ulriku Walseejskemu, 

ker je kazalo, da sam ne bo več dolgo živel in ker dotlej ni dobil moškega potomca. Leta 

1398 (ob začetku gradnje ptujskogorske cerkve!) je tako Walsee dobil še pisno zagotovilo, 

da tudi gradovi Ptuj, Vurberk, Ormož in Središče v primeru Bernardove smrti pripadejo 

njemu. Medtem ko je gradnja cerkvene stavbe napredovala, pa je Bernardu njegova druga 

žena Valburga, kneginja Meidsburška rodila sina Friderika V., kar je tedaj gotovo izgledalo 

kot pravi čudež. A tudi Bernardu se je zdravje toliko izboljšalo, da je živel še vse do leta 

1422. Grad Vurberk je zatem za kratek čas pripadel skrbniku Ulriku Walseejskemu, ki ga 

je po posredovanju Celjskih grofov in ob obotavljivem soglasju salzburškega nadškofa 

prepustil Frideriku V. Ptujskemu. Kot je razvidno iz urbarja vurberške graščine iz leta 

1496 je Ptujska gora takrat že pripadala vurberški posesti16. S tem pa se povezave med Vur-

berkom in Ptujsko goro ne končajo. Kaže celo, da temeljijo na še starejši plasti plemiškega 

ali ljudskega izročila, ki sega v sfero mitologije.

O Vurberku so govorile različne ljudske pripovedi, ki so hrib in grad opisovale kot 

davno bivališče polbožanskega mladega junaka Kresnika in njegove sestre Vesine ali Alen-

čice, v enem primeru pa je omenjen tudi njegov brat Trot, ki mu je pomagal pri bojih s 

kačjimi demoni17. Obe moški imeni sta v našem okolju tudi resnično izpričani. Priimek 

Kresnik je bil znan že v drugi polovici 15. stoletja v nekaterih vaseh pri Slovenski Bistrici18. 

Trot je ime domačije pod Strojno pri Libeličah in Trotovnik zaselek blizu Hrastnika, pod 

Kumom (tam je tudi Trotovškov dol). Fran Ramovš, ki je pisal o etimologiji imena Trot, je 

ugotovil, da se njegov pomen (bat, kamnito kladivo, brus, kresilna goba, treti, tolči) dobro 

povezuje z vsebino zgodb “Kresnikovega ciklusa”19.

V širši okolici Vurberka, pri Lenartu v Slovenskih goricah, obstaja krajevno ime 

Trotkova, ki je bilo okoli leta 1220–30 zapisano kot Drongov, kasneje pa kot Cronkowe in 

Trankaw20. Ta toponim bi lahko izviral od osebnega imena ali vzdevka Trot, manj verje-

tno pa od imena za čebeljega samca ali od izraza “trotiti”, t.j. treti dva kamna tako, da se 

ukreše iskra. Obstaja pa tudi možnost, da je osnova imena Trotkova nemška, oz. zapuščina 

nemške kolonizacije.

Ponuja se še primerjava s češkim mestom Trutnov21. Mesto skupaj s svojim gradom 

izvira že vsaj iz 13. stoletja, v njegovem grbu pa je pred grajskim obzidjem upodobljen 

zelen zmaj z zvitim repom, ki bruha ogenj22. Prvi zapis o pokončanju trutnovskega zmaja 

izvira iz 16. stoletja in opisuje boj viteza Albrechta Trautenberga z zmajem. Dogodek je po-

stavljen v leto 1006 in tudi vitezovo ime je izmišljeno23. Ljudsko izročilo pozna več verzij: 

po eni od njih naj bi pošast sežgal vitez v zmajskem brlogu ali pa naj bi ga pokončal neki 

16 Matej Slekovec, Vurberk. Krajepisno-zgodovinska črtica, Vurberška župnijska kronika, rokopis, str. 37.
17 Fr. Pohorski, Slovenske narodne pripovedke. O Kresniku, Novice 16 (1858), str. 374; ponatisnjeno v: Josip 

Pajek, Črtice iz duševnega žitka štajerskih Slovencev, V Ljubljani 1884, str. 79.
18 Jože Koropec, Svet okoli Slovenske Bistrice do leta 1700, Zbornik občine Slovenska Bistrica I., Slovenska Bistri-

ca 1983, str. 151, 152. 
19 Fran Ramovš, Kamnito nebo pri Slovanih, v: Fran Ramovš, Zbrano delo, Prva knjiga, Slovenska akademija 

znanosti in umetnosti, Razred za fi lološke in literarne vede, Dela 23/1, Inštitut za slovenski jezik 11/1, Ljublja-

na 1971, str. 275–277.
20 Pavle Blaznik, Historična topografi ja slovenske Štajerske in jugoslovanskega dela Koroške do leta 1500, 2. del (N-

Ž), Maribor 1988, str. 440. 
21 Gregor Krek, Češki Trut pa slovenski Trot, Kres 6 (1886), str. 183–185.
22 Hrady, zámky a tvrze v Čechách, na Moravĕ a ve Slezsku, VI. Východni Čechy, Praha 1989, str. 495–496; Jiři 

Čarek, Mĕstské znaky v českých zemích, Praha 1985, str. 385.
23 Simon Huettel, Chronik der Stadt Trautenau (1484–1601), Prag 1881.

sms-12.indb   172sms-12.indb   172 23.10.2009   9:50:5823.10.2009   9:50:58



173

Zmago Šmitek

oglar tako, da mu je dal požreti živo apno24. Namesto viteza se pojavlja tudi junak Trut. 

Zmajev lik naj bi bil razpoznaven celo v pokrajini (v reliefu in strugi reke Upe)25. Paralele z 

našo Trotkovo in Vurberkom so torej dovolj opazne. Osebno ime Trut je bilo v čeških de-

želah znano in je dokumentirano leta 133326. Vendar obstaja za toponim Trutnova še druga 

razlaga, ki izhaja iz nemškega “ze der trûten ouwe” (“na prijaznem travniku”), kar naj bi 

dalo končno obliko Trautenau. Poleg tega se je ohranilo tudi nemško osebno ime Trutman 

(Trautmann). Z vprašanjem, katera od omenjenih oblik je prvotna, sta se pred skoraj 170 

leti ukvarjala že J.P. Šafařík in F. Palacký in nanj še danes nimamo jasnega odgovora27. 

Na Češkem pa je bila že v začetku 12. stoletja dokumentirana tudi rečica Trutina, 

pritok gornje Labe, ki se od 13. stoletja dalje imenuje Trotina, tako kot bližnje naselje. 

Vsekakor je vas dobila ime po vodnem izviru28. Pomembno (in najbrž ne naključno) pa 

je, da reka Trutina nastopa v srbski ljudski pesmi Ženitev Todora Jakšića, v kateri junaku 

pomaga mlajši brat. In to ob dejstvu, da na srbskem ozemlju in v njegovi okolici ni resnič-

ne reke s tem imenom!29. Pač pa obstaja srbski zaselek Trutinac v zlatiborskem okolišu30. 

V Rusiji je ducat vasi z imenom Trutnevo (ena od njih, pri Nižnjem Novgorodu, leži na 

močvirju Trutnevka), zanimiva pa je tudi oblika Trutkovo (vas na rečici Belejka v okolici 

mesta Tver)31.    

Vitez Trut, “ki je pogubil hudo kačo/zmaja”, je omenjen v Zelenogorskem rokopisu, 

ki ga je leta 1818 “odkril” in publiciral Václav Hanka, bibliotekar Češkega muzeja32. O pri-

stnosti tega besedila, ki naj bi izviralo iz 13. stoletja, je bilo veliko polemik še v 80. letih 19. 

stoletja, končno pa se je izkazalo, da gre za potvorbo. Mogoče je, da je Davorin Trstenjak 

prevzel ime vurberškega Trota preprosto po Hanki, ko je leta 1858 zapisal: Kresnik je imel 

brata Trota. Z njim se je enkrat peljal na zlatih kolih na gostijo k babilonski kačji kraljici… 33. 

Dodajmo še, da je Trstenjak trdno verjel tudi v avtentičnost Hankovega Kraljedvorskega 

rokopisa, ki je bil kasneje prav tako razglašen za ponaredek34.

Vendar možnost nekritičnega Trstenjakovega povzemanja in samovoljnega prekra-

janja ne jemlje zgodovinske pričevalnosti tudi samemu imenu Trotkove. Ta toponim je 

Jakob Kelemina štel k skupini spodnještajerskih  krajevnih imen s končnico –ova, ki izha-

jajo iz osebnih imen, kot npr. Bačkova, Boračova, Konova, Kukova, Negova, Radehova. Ta 

naselja naj bi ležala na nekdanjem ozemlju Dudlebov ali vsaj v njihovem vplivnem kro-

gu35. Dudlebi (tudi Dulebi ali Duljebi) so bili slovansko pleme, ki je imelo svoje domovanje 

24 Glej npr. Vladimir Hulpach, Báje a pověsti z Čech a Moravy: Královéhradecko, Praha 2003, str. 19–21. Sam-

mler Schöppel, Dvůr Želené Hvězdy, R. Doležal, J. Dvorsky, O. Štemberka (prir.), brez kraja natisa, 2003, str. 

20–21.
25 Sammler Schöppel, Dvůr Želené Hvězdy, R. Doležal, J. Dvorsky, O. Štemberka (prir.), brez kraja natisa, 2003, 

str. 44–47.
26 Antonin Profous, Jan Svoboda, Místní jména v Čechách, Díl 4, Praha 1957, str. 385.
27 V delu Die ältesten Denkmäler der böhmischen Sprache, Praha 1840, str. 93.
28 Antonin Profous, Jan Svoboda, Místní jména v Čechách, Díl 4, Praha 1957, str. 384-385. 
29 Aleksandar Loma, Prakosovo. Slovenski i indoevropski koreni srpske epike, Srpska akademija nauka i umetnosti, 

Balkanološki institut, Posebna izdanja 78, Beograd 2002, str. 59–71.
30 Imenik naseljenih mesta u Federativnoj Narodnoj Republici Jugoslaviji, Savezni zavod za statistiku i evidenciju, 

Beograd 1951, str. 615.
31 Max Vasmer, Russisches geographisches Namenbuch, Hrsg. Von Herbert Bräuer, Bd. 9, Akademie der Wissen-

schaft en und der Literatur Mainz, Wiesbaden 1979, str. 197.
32 Josef Jireček, Rukopisové Zelenohorský a Kralodvorský, V Praze 1879, str. 4.
33 Fr. Pohorski, Slovenske narodne pripovedke. O Kresniku, Novice 16 (1858), str. 374.
34 Davorin Trstenjak, Triglav, mythologično raziskavanje, V Ljubljani 1870, str. 8. 
35 Jakob Kelemina, Nove dudlebske študije, Časopis za zgodovino in narodopisje 21 (1926), str. 71–72. 

sms-12.indb   173sms-12.indb   173 23.10.2009   9:50:5823.10.2009   9:50:58



174

Zmajsko seme: topografi ja slovenskega izročila o Kresniku

na srednjem in zahodnem Češkem, v Panoniji in zahodni Rusiji, v manjših skupinah tudi 

med južnimi Slovani. Sredi 9. stoletja omenja Conversio Bagoariorum et Carantanorum 

nekje na območju Radgone kraj in Dudleipin, kar se ponavlja še v listinah iz 9. in 10. sto-

letja36. Vse to je za nas zanimivo toliko, kolikor nas spet navezuje na tedanji češki kulturni 

prostor. 

Zanimiva in pomembna pa je tudi povezava vurberškega Kresnika s sremskim juna-

kom Kresom. Zgodba o njem je zapisana v darovnici ogrskega kralja Bele IV. iz leta 1260, 

ki ni pristna, temveč falzifi kat s konca 15. ali začetka 16. stoletja. Darovnica potrjuje, da 

pleme Kreščići, ki je prebivalo v istoimenskem mestu blizu današnjega Topuskega v Bo-

sni, izvira od svojega praočeta in zaščitnika Kresa in da mu pripadajo določeni privilegiji 

kot nagrada za junaška dela v času tatarskega navala na Ogrsko in Hrvaško. Kres naj bi s 

pobratimoma (bratoma po orožju) Kupišem in Rakom in z 38 brati in sorodniki planil na 

tatarsko vojsko in osvobodil ujetega ogrskega kralja. Pri tem je s puščico oslepil tatarskega 

vojskovodjo in ga vrgel v morje, kjer se je utopil. Tatari so bili po vsem tem primorani 

zbežati. Na svoje poreklo po Kresu se je sklicevala družina Ljubić leta 1571, v njenem ple-

miškem grbu pa je bil upodobljen junak z napetim lokom v rokah37. Nekateri drobci Kre-

sove zgodbe so prišli celo v genealogijo madžarske rodbine de Zirma (Szirmay), kasnejših 

baronov in grofov, ki naj bi izvirali iz Srema (Sirmium)38.

Čeprav je obveljalo, da je potrdilo kralja Bele ponaredek, je zgodovinar Vjekoslav 

Klaić domneval, da vendarle ni preprosto izmišljeno in da je v zgodbi o Kresu treba 

videti ljudsko izročilo o starih junakih, ki se je osvežilo v času turških vpadov39. Še več: 

neka varianta te zgodbe je očitno vplivala na srbske pesmi o kosovski bitki, kjer Miloš 

Obilić z dvema pobratimoma ubije sultana Murata v turškem taboru. Pri primerjavi 

z vurberškim Kresnikom se izkaže, da tako Kres kot Kresnik vržeta premaganega na-

sprotnika v vodo (Kres v globino morja, Kresnik v globok vodnjak ali v Dravo). Kres 

oslepi Tatara s puščico, ki lahko ponazarja blisk, znak Kresnika (strelica – strela!). Ime-

na Kresovih pobratimov se vežejo na toponime (Kupiša na sremske Kupšinovce in Rak 

na samostan Rakovac) tako kot morebiti velja za Kresnikovega brata Trota v primeru 

Trotkove40. In naposled nam izročilo o Kresu daje vpogled v nastajanje plemiških grbov 

z mitološkimi motivi.   

Slovenska pričevanja o Kresniku izvirajo iz obredne in mitološke tradicije. V prvi se 

junak kaže kot kraljevič iz ljudskih pesmi, ki pride po eno od kresovalk, ki kurijo praznič-

ni kresni ogenj in prepevajo. V drugi, mitološki in prozni tradiciji nastopa predvsem kot 

zmajeborec. Ciklus zgodb o Kresniku, ki so jih zapisali in objavili različni avtorji, največ 

Davorin Trstenjak in Josip Pajek41, bi lahko razdelili na štiri vsebinske sklope:

36 B(ogo) G(rafenauer), Dudlebi, v: Enciklopedija Slovenije, zv. 2, Ljubljana 1988, str. 393; Gerhard Labuda, 

Du(d)lebi, v: Słownik starożytności słowianskich, Tom 1,  Wrocław-Warszawa-Kraków 1961, str. 399–401; Raj-

ko Nahtigal, Dudleipa (Dudlĕba): Dudlĕbi – Dulĕbi, Slavistična revija 4 (1951), str. 95–99.
37 Vjekoslav Klaić, Hrvatsko pleme Kreščić ili Kriščić: Njegove povelje i njegove predaje, Vjesnik Kraljevskog 

državnog arkiva u Zagrebu 1 (1925), str. 88, 90. Primerjaj tudi: Nikola Radojčić, Kosovske tradicije u lažnoj 

povelji kralja Bele IV. od 7. okt. 1264?, Zbornik Matice srpske za književnost i jezik 6-7 (1958-59), str. 260-261.  
38 Klaić, str. 93–95.
39 Klaić, str. 69.
40 Aleksandar Loma, Prakosovo. Slovenski i indoevropski koreni srpske epike, Srpska akademija nauka i umetnosti, 

Balkanološki institut, Posebna izdanja 78, Beograd 2002, str. 243.  
41 Več o tem: Zmago Šmitek, Mitološko izročilo Slovencev. Svetinje preteklosti, Ljubljana 2004, str. 137–178.

sms-12.indb   174sms-12.indb   174 23.10.2009   9:50:5823.10.2009   9:50:58



175

Zmago Šmitek

1. Nastanek gradu: po ljudski pripovedi so najprej stavbo gradili na bližnjem hribu 

Grmadi z vrhovoma 460 in 462 metrov, ponoči pa je bilo kamenje na nepojasnjen način 

preneseno na nižji vrh Vurberk (427 metrov): /…/  Kolikor kamenja so podnevi na Grmado 

spravili, toliko so ga drugo jutro na onem bregu našli. Pravijo, da je hudi duh kamenje na 

oni breg nosil. Potem so morali grad na onem bregu postaviti42. Ta razlaga, ki bi jo lahko 

primerjali tudi z legendami o gradnji nekaterih cerkva na Slovenskem, skuša pojasniti 

posvečenost izbrane lokacije. Ljudje takšnega prostora ne morejo izbrati po svoji volji, pač 

pa morajo upoštevati božja znamenja. Ob gradnji nastane iz kaotičnega prostora košček 

svetega ozemlja, ki je ločen od okolice. Zidanje stavbe ali naselbine je torej ponovitev 

stvarjenja svetá, tako kot je z začetkom svetá povezano prvo in vsako nadaljnje premaga-

nje zmaja43.

Na sosednjem hribu Kačjaku so po pričevanju domačinov še vidni ostanki eksponi-

ranega obrambnega stolpa, ki ga je upodobil Vischer v 17. stoletju44. Na Vischerjevi grafi ki 

so vidni trije vrhovi Vurberka, ki so tudi nadgrajeni s trdnjavskimi zidovi. To uvršča Vur-

berk med potencialna “triglava” mitološka mesta, ki so nam znana tudi iz staroslovanske 

dobe (npr. Kijev, Szczecin, gora Ślęża pri Wrocławu). “Sveta gora” Perun nad zavojem reke 

Žrnovnice blizu Splita ima prav tako tri skalnate izrastke, imenovane (od zahoda proti 

vzhodu) Perunsko, Perun in Perunić. Perun je glavni, masivni vrh, Perunić pa manjši, a 

hkrati tudi višji (odnos “bog” – “božič”?). Na Perunskem stoji cerkvica svetega Jurija in 

tam naj bi se po R. Katičiću nekoč dogajali tudi poganski obredi. Na spodnji tretjini po-

bočja stoji “kačji kamen”, ki je dokumentiran že v arhivskih listinah iz 12. stoletja; mogoče 

označuje mitično mesto, kjer naj bi gromovnik ubil zmaja45.   

2. Poreklo Kresnika in njegov videz : bil naj bi mlad kraljevič, povezan z ognjem 

(kresom in kresovanjem), svetlobo in rodovitnostjo; ob rojstvu je imel na telesu odtise 

konjskih kopit; bil je devetkrat krščen, kar je morebiti prispodoba “devetega brata”. V 

evropskih pravljicah je takšnim zadnjerojenim “izrednim” otrokom, ki imajo liminalni 

status, pogostokrat dodeljena vloga ubijalcev zmajev46. Kresnik je prebival na gori, kjer je 

ob vodnjaku raslo drevo z zlatimi jabolki, ki so prinašala zdravje, srečo in bogastvo; po 

nebu se je vozil v zlati kočiji s konjsko vprego; imel je sestro in brata; znal se je spreminjati 

v vse stvari in živali (npr. v bika ali vepra). Varoval ga je pes čuvaj s štirimi očmi. Pred 

spopadom z nasprotniki si je Kresnik nadel kamnito obleko. Kamen, zlasti gorski kristal, 

je bil po starih indoevropskih predstavah snov iz katere je bil narejen nebesni obok; po tej 

analogiji je Kresnik nosil nebesno oblačilo47.

3. Kresnikovo poslanstvo: malokdaj je bil doma, saj je skrbel predvsem za zaščito 

svojega kraljestva pred kačjo kraljico, kačjim kraljem in njunimi kačami, pri čemer sta se 

ob Kresnikovi zmagi vsula z neba dež ali zlata pšenica. Preprečeval je točo in zagotavljal 

42 F.Č., Pravljica o Vurbergu in tamošnjem Krsniku, Popotnik 5 (1884), str. 11.
43 Otto Friedrich Bollnow, Mensch und Raum, 9. Aufl age, Stuttgart 2000, str. 144.
44 Georg M. Vischer, Topographia ducatus Stiriae, Graz 1681 (delni ponatis v uredništvu Ivana Stoparja, Lju-

bljana 1971, sl. 143); Ivan Stopar, Grajske stavbe v vzhodni Sloveniji, Prva knjiga: Območje Maribora in Ptuja, 

Ljubljana 1990, str. 145–146.
45 Radoslav Katičić, Perunovo svetište nad Mošćenicama u svjetlu toponimije i topografi je, Mošćenički zbornik 3 

(2006), str. 43–44.
46 Francisco Vaz da Silva, Iberian Seventh-Born Children, Werewolves, and the Dragon-Slayer: A Case Study in 

the Comparative Interpretation of Symbolic Praxis and Fairytales, Folklore 114 (2003), str. 348. 
47 Zmago Šmitek, Mitološko izročilo Slovencev. Svetinje preteklosti, Ljubljana 2004, str. 169.

sms-12.indb   175sms-12.indb   175 23.10.2009   9:50:5823.10.2009   9:50:58



176

Zmajsko seme: topografi ja slovenskega izročila o Kresniku

dobro letino. Mitološki motiv premaganja kače je izrazito arhaičen in šele v kasnejši fazi se 

je vzpostavila semantična razlika med kačo in zmajem.

4. Kresnikova dejanja: ugrabitev zlate krone kačje kraljice, rešitev gradu pred pre-

tnjo velike kače, ki je prišla iz močvirja ali prek Drave; rešitev žene Alenčice iz jetništva in 

črede ugrabljenih krav iz podzemske votline; spopad v oblakih z demonskim nasprotni-

kom v podobi bika ali vepra. 

Z zmajem se lahko uspešno pomeri le junak, ki ima tudi sam nekaj “zmajskih” la-

stnosti. Pogostokrat je to kovač, oglar ali kdo drug, ki zna krotiti ogenj. Zato lahko užene 

zmaja, ki bruha ogenj ali kačo, ki prihaja iz mokrega podzemlja. Takšen “mojster ognja” je 

tudi Kresnik, saj po nekem zapisu s konca 19. stoletja nosi na svojih poteh glavo v roki, iz 

vratu pa mu gori plamen, da se vidi, kod (ponoči) hodi48. V tem primeru je jasna povezava 

z ognjem, ki napolnjuje Kresnika tako, kot človeško telo preplavlja kri. S to Kresnikovo 

značilnostjo je povezano še izročilo, da je neki plemič pokončal vurberškega zmaja z gore-

čo drevesno vejo49. Varianta, ki je bila znana v okolici Vurberka, pa tudi marsikje drugod 

na Slovenskem in v Evropi, pripoveduje o “sežganju” zmaja s prevaro: tako, da mu pustijo 

požreti telečjo kožo, napolnjeno z živim apnom. Ko si zmaj pogasi žejo z vodo, ga sprošče-

na vročina uniči50. Tu opazimo že odmik od mitičnih in viteških vsebin, saj je glavno vlogo 

prevzel junak iz meščanskega ali kmečkega okolja, ki se s pošastjo ne sooči v odprtem boju 

in tudi ne več z naostrenim orožjem51. Junak je v našem primeru tudi pobožen popotni vi-

tez iz obljubljene dežele, ki z božjo pomočjo užene kačjeka. V eni od variant nastopi vitez 

z mečem, ki “na Jurjevo” premaga zmaja in spominja na svetega Jurija, vendar se dvoboj 

dogaja v oblakih.

Vitez nastopa v dveh najstarejših zapisih zgodbe, kar je morebiti povezano z dej-

stvom, da so bili zapisovalci izročila tujci, ki bi jim bilo ime junaka (Kresnika) nerazu-

mljivo ali nepomembno. Poleg tega je mogoče ugotoviti, da je del pripovedi o vurberškem 

zmaju izviral iz fevdalnega okolja ali pa prevzel obliko svetniške legende. Ljudski junak 

se je tako s svojim starim kresniškim imenom uveljavil šele v slovenskih zapisih izročila, 

njegovo ime pa je potrjeno hkrati pri več različnih zapisovalcih.

Beseda “zmaj” je izpeljana iz besede “zemlja” in pomeni tisto, kar pripada zemlji. V 

praslovanskih obrednih obrazcih je bil namesto (tabuizirane) omembe zmaja pogostokrat 

uporabljen vzdevek čьrtь, ki v svoji krščanski interpretaciji označuje vraga, izhaja pa iz 

glagola čersti, črto, “rezati brazdo”, “črtati”. Besedo črt pozna tudi slovenščina v pomenih 

“vrag”, “mržnja”, pa tudi “krčevina” in “mejna brazda”52. Črtalo je del pluga, ki reže brazdo.  

V pripovedih o vurberškem zmaju je zato zakodirana ideja zemeljske “črte” kot znamenja 

demonske eksistence. Ledinsko ime Krčevina, za ozek pas gričevja ob Dravi med Vur-

berkom in Ptujem, pa je prav tako mogoče razumeti na dva načina: poleg primarnega 

48 Josip Pajek, Črtice iz duševnega žitka štajerskih Slovencev, V Ljubljani 1884, str. 81.
49 Rudolf Puff , Steirische Volkssagen oder Heiteres und Ernstes von der Mur und der Drau, Floss XI., Leipzig 

(1841), str. 52. 
50 Josip Pajek, Črtice iz duševnega žitka štajerskih Slovencev, V Ljubljani 1884, str. 81. Primerjaj zgodbo o zmaju v 

Postojnski jami (Roberto Dapit, Monika Kropej, Zlatorogovi čudežni vrtovi, Zakladnica slovenskih pripovedi, 

Radovljica 2004, str. 40, št. 24).
51 Lutz Röhrich, Drache, Drachenkampf, Drachentöter, v: Enzyklopädie des Märchens, Kurt Ranke (Hrsg.), Bd. 3, 

Walter de Gruyter – Berlin – New York 1999, str. 803–804.
52 Radoslav Katičić, Božanski boj: Tragovima svetih pjesama naše pretkršćanske starine, Zagreb/Mošćenička Dra-

ga 2008, str. 265–269.

sms-12.indb   176sms-12.indb   176 23.10.2009   9:50:5823.10.2009   9:50:58



177

Zmago Šmitek

pomena “zemljišče, kjer je bil odstranjen gozd”, je v njem mogoče zaznati tudi mitično 

noto črtovega ruvanja po zemlji in pod njo.   

Čeprav je na grajskem pobočju Vurberka viden jarek na mestu, kjer se je plazil zmaj, 

ko da bi bil s plugom brazdo rezal53, se razlage in zapisi o tem vendarle razlikujejo:

1. po najstarejši verziji, zapisani med leti 1831 in 1834, je zmaj prihajal iz metavske-

ga močvirja na Ptujskem polju ali pa z nižavja ob vznožju gričev, ki spremljajo levo obalo 

Drave med Vurberkom in Ptujem. Zmaj je bil ubit na mestu spopada s človeškim naspro-

tnikom in za sabo ni pustil vidnih sledov54.

2. Po drugem zgodnjem zapisu iz let 1829–1840 je vitez premagal zmaja v gozdnati 

okolici vurberškega gradu, ranjena zver pa je bežala po pobočju grajskega hriba v deročo 

Dravo, kjer se je utopila. Nanjo spominja globoka brazda55. 

3. Ena od zgodb omenja, da je nestvor pri prečkanju Drave povzročil poplavo, ki je 

zalila Ptujsko polje56. 

4. Kača naj bi sama zapustila Vurberk in to šele, ko je Kresnik umrl. Njena sled je 

vidna po župnijskem vinogradu in skozi log. Umikala se je čez Dravo in takrat zajezila 

vodo57.

5. Zmaja je premagal vitez med bojem v zraku. Vržen z oblakov se je kotalil po bre-

gu, kjer je zdaj jarek58.

Pogostejša in bolj nazorna je torej predstava o najkrajši zmajevi poti: z Dravskega 

polja prek Drave na grajski hrib in nazaj. Če bi zmaj zajezil reko na tem mestu, bi poplava 

prizadela Dravsko polje (kar nakazujeta verziji 2 in 4) in ne Ptujskega, ki vendarle leži 

nižje ob vodnem toku (verzija 3). Ptujsko polje je na isti obali Drave kot Vurberk, zato 

v verziji 1 tudi ni omenjen prehod zmaja prek reke. Verzija 3 se tako izkaže kot hibridna 

kombinacija vzorcev 1, 2 in 4.  Motiv zmaja, ki ovira ali zapira vodne tokove (pa naj bo to 

pretok reke, vodnjaka ali nebesne vlage – dežja) je dobro znan v številnih mitologijah. Ob 

premaganju zmaja ali kače pride do sprostitve te vode, kar se pokaže kot poplava. 

Zanimivo je tudi poreklo in pomen krajevnega imena Metava, omenjenega v zgor-

nji verziji. Močvirje s tem imenom na Ptujskem polju ne obstaja, čeprav so nekateri deli 

tega polja res močvirni. Ime “ptujske” Metave se bodisi ni ohranilo do danes, ali pa gre za 

nepravilno lociranje. Pač pa obstaja to ime v prav nasprotni smeri, na pol poti med Mari-

borom in Vurberkom. Tudi tu je mogoče najti močvirna zemljišča, ob strugi Drave ali ob 

bližnjem potoku Pučenica. “Mariborska” Metava je bila v pisnih virih prvič omenjena leta 

1265 kot Mettowe in Metove in ima več paralel v slovanskih jezikih59. Iz iste osnove (mitno, 

“tako, da moraš dobro paziti”) izhaja na Slovenskem še ime jezerca Mitalo pri Radečah na 

Kranjskem60. O njem je poročal že Valvasor in zapisal ljudsko pripoved, da je na pobočju 

53 Koloman Mulec, Novice 16 (1858), str. 253. 
54 Rudolf Puff , Steirische Volkssagen oder Heiteres und Ernstes von der Mur und der Drau, Floss XI., Leipzig 

(1841), str. 52.
55 Johann Krainz, Sagen aus Steiermark, Wien (1879), str. 16-17 (št. 13), po zapisu J.G. Seidla. Poleg vrste ponati-

sov obstaja tudi slovenska priredba v: Elza Lešnik, Šumi, šumi Drava, Cirilova knjižnica, zv. 13, Maribor 1925, 

str. 28–29. 
56 Davorin Trstenjak v Letopisu Slovenske Matice 1870, str. 21–22.
57 F.Č., Pravljica o Vurbergu in tamošnjem Krsniku, Popotnik 5 (1884), str. 12.
58 Josip Pajek, Vurberški Krsnik, Kres 1882, str. 579.
59 France Bezlaj, Etimološki slovar slovenskega jezika, Druga knjiga, Slovenska akademija znanosti in umetnosti, 

Inštitut za slovenski jezik, Ljubljana 1982, str. 180-181.
60 Isti, str. 185.

sms-12.indb   177sms-12.indb   177 23.10.2009   9:50:5923.10.2009   9:50:59



178

Zmajsko seme: topografi ja slovenskega izročila o Kresniku

Kuma pri Radečah globoka jama, kamor se je nekemu kmetu pogreznil par vpreženih vo-

lov. Nihče ju ni več videl, pač pa so pri bližnjem jezercu Mitalo našli njun jarem61. Slabih 

dvesto let za Valvasorjem se je Davorin Trstenjak pohvalil, da je ta kraj tudi sam obiskal: 

Nedaleč od Radeč na Kranjskem je jezerce po imenu Mitalo. Ko sem ga videl lansko leto, 

sem vprašal svojega vodnika, kaj to ime pomeni. On mi odgovori: ‘Mitau je bil v veri starih 

Krajncov hud duh, najrajši pa se je prikazoval ljudem v pasji podobi.” Pripodi svoje dni lovec 

jelena do tega jezera in ga tam ustreli. Pok njegove puške pa zbudi Mitala in ta je napravil 

tako hud veter, da je vrgel lovca v jezero, kjer se je utopil 62. Skozi usta svojega vodnika 

govori kar Trstenjak sam, saj kmečki domačin najbrž ne bi učeno razlagal “vere starih 

Kranjcev”. Pripoved o nesrečnem utopljenem lovcu pa kaže neko sorodnost z ljudskimi 

zgodbami o povodnem možu, zmaju ali demonu, ki prebiva v jezerih in se razsrdi že ob 

pljusku kamna, če ga kdo zažene v njegovo domovanje. V skladu z ljudskimi predstavami 

je tudi to, da demon potegne človeka v vodno globino.

To, da bi se Mital kot “vodni duh” prikazoval v pasji podobi, je že težje uskladiti z 

ljudskimi predstavami. V nekem svojem zgodnejšem članku je Trstenjak pisal o Mitalu 

kot bogu smrti severnih Slovanov, ki se prikazuje s pasjim obličjem. Nanj naj bi pri nas 

spominjala plitva žlebina Mitalo na Savi (medtem ko Mitala pod Kumom še ne omenja)63. 

Kljub vsem pomislekom pa lahko dopustimo možnost, da je bila tudi Metava blizu Vur-

berka takšno bivališče zmaja.      

Zmajeva smrt v simboličnem smislu pomeni preroditev in začetek novega življenj-

skega ciklusa (podobno kači, ki odvrže staro kožo, ko se olevi). Idejo ciklične transforma-

cije (ali tudi “obreda prehoda”) nazorno predstavlja ouroboros, v kolobar zvita kača. Zmaj 

je v bistvu spoj opozicij, saj ponazarja tako ogenj kot vodo, zrak in podzemlje in povezuje 

med sabo živalski, človeški in nadnaravni (demonski) svet. 

Na Koreni, nedaleč od Vurberka, je bila konec 19. stoletja zabeležena tudi zgodba o 

Kresniku (Krstniku) kot čarobnem strelcu: turški paša, ki je skušal zasesti grad, je nekoč 

povabil vurberškega Kresnika na kosilo, slednji pa mu je sporočil, da mu bo namesto 

obiska odstrelil kapuna z vilic. Ko se je Turek pripravil k obedu, se je Kresnik naredil nevi-

dnega in je ob topovskem strelu z vurberškega gradu vrgel skozi okno zeljno glavo. Kapun 

je padel iz sklede, zelje pa je v njej ostalo. Turek je ob tem izgubil vso voljo, da bi še dalje 

oblegal grad64. Lik “strelca”, ki je v našem primeru že zgodovinsko aktualiziran in malce 

ironiziran, pa vendarle spominja na nekdanjega gromovnika, ki z ognjenimi nebesnimi 

strelami preganja sovražnike. Podobna zgodba je krožila tudi onstran hrvaške meje, o 

velikem topu na Medvedgradu. 

Še bolj arhaično varianto “strelca” najdemo na povsem drugem koncu Slovenije, v 

Breginjskem kotu. Ob rečici Nadiži naj bi Ajdi častili železno skledo, krščanski svetnik pa 

naj bi z drugega griča vrgel vanjo konjsko podkev in jo razbil. Zgodba se sicer razplete v 

stilu krščanske legende, ki vsebuje čudež, dejanju pa sledi še mučeniška smrt svetnika65. 

Vendar nas ta zaključek ne more docela prepričati. Simbolika poganskih gromovnikov 

je preveč prepletena z likom konja (v našem primeru podkve), da bi se ji pri naši razlagi 

61 Valvasor, 1. del, 2. knj., str. 195, 207; Kelemina, str. 71–72 (št. 19).
62 Davorin Trstenjak, Mythologične drobtine. Mitalo, Slovenski Glasnik 1859, zv. 3, št. 6, str.98.
63 Davorin Terstenjak, Ueber den Gott Latovius, Mittheilungen des historischen Vereines für Krain 1858, str. 4. 
64 Josip Pajek, Črtice iz duševnega žitka štajerskih Slovencev, V Ljubljani 1884, str. 82. 
65 Aleksander Lavrenčič, Ljudje z železnimi rokami in nogami. Nekaj utrinkov iz preteklosti vasi ob zgornjem 

toku Nadiže, Zgodovina za vse, vse za zgodovino 3 (1996), str. 5–6.

sms-12.indb   178sms-12.indb   178 23.10.2009   9:50:5923.10.2009   9:50:59



179

Zmago Šmitek

kar odpovedali. Toliko bolj, ker naj bi tudi za vurberškega Kresnika veljalo, da so ga že ob 

rojstvu spoznali po konjskih kopitih. Ljudje naj bi ga tudi videvali leteti po zraku v podobi 

svinje s konjskimi kopiti66.

Jezikoslovec France Bezlaj je zapisal, da naj bi se bilo prvotno krajevno ime Vurber-

ka glasilo Várperk. Domneval je, da ta toponim nikakor ne bi mogel izhajati iz staroviso-

konemškega Wurm, zato naj bi bilo prvotno ime slovansko: Vyrna gora.  Po eni strani naj 

bi bilo vezano na deroči tok Drave pod grajsko steno, po drugi strani pa na pojmovanje 

“vira” kot vodnega vrtinca in prehoda z našega sveta v onstranstvo. Ime naj bi torej po-

menilo nekakšno staroslovansko “sveto goro” ali kultni prostor vrhu nje67. Sam sem ob 

večdnevnem obisku teh krajev in pogovorih z domačini v decembru 2005 ugotovil, da 

jim ime Varperk ni (bilo) znano. Bezlajeve hipoteze torej ni mogoče sprejeti, ne le zaradi 

mojega argumenta, temveč tudi zato, ker ne moremo preveriti vira njegovih informacij.  

Po Trstenjakovem zapisu iz leta 1870 se kraj pod gradom in tamkajšnji potok ime-

nujeta Vešica, ker so si Slovani vešico, veščico predstavljali v podobi zmije68. Pri mojih poi-

zvedovanjih se je izkazalo, da ima to ime precej drugačen pomen: Višica, kot najvišji del 

vasi, ali nekdaj morebiti res celo Vešica, vendar izpeljana iz imena “vas”69. Tam blizu naj 

bi bil po Trstenjakovem pričevanju tudi gozd “Püčenca”, v katerega naj bi Kresnik vrgel 

premaganega zmaja. To ime je primerjal s srbskim “puč” – “jama, kjer se voda drži”70. 

Toda še isto leto je zapisal tudi drugače, da je bilo tod zmajevo leglo: Pučanica (!) je močvi-

ren hostnat kraj blizo Vurmberga, kamor slovenske narodne povesti stavljajo boj Krsnikov 

s sasom ali sesom. Ljudstvo pravi: v Pučanici je bil izkotan ‘lintvert’ kteri sedaj v globočini 

vurmberžkega studenca (vodnjaka) leži 71.

Trstenjakova Püčenca ali Pučanica je po vsej verjetnosti identična s Pučenico, prito-

kom Rogoznice in Drave, ki je bila prvič omenjena leta 1572 kot an der Pach Putschenitza. 

Potok izvira pod Zgornjo Koreno, severozahodno od Vurberka. Jezikoslovec France Bezlaj 

je o imenu zapisal, da je “nejasno in osamljeno”72. Izpeljati bi ga bilo mogoče iz narečnega 

pušina, pust, nekultiviran svet 73. Podoben pomen ima tudi puščenca, izsekani in opuščeni 

del gozda (dokler se ta ne zaraste). Aktualna pa seveda  ostane tudi zveza z vodnjakom, 

kotanjo z vodo ali močvirjem, kjer so po ljudskem prepričanju bivališča zmaja /kače in 

hkrati vhodi v njegovo podzemsko kraljestvo. To je veljalo zlasti za kraje, ki so bili daleč 

od človeških bivališč. A tudi odprtine vaških vodnjakov so morale biti vedno pokrite, da 

ne bi zmaj ali zli duh onesnažil vode. 

Vidimo torej, da je koncept “svete pokrajine” dinamičen: v njem se prepletajo starej-

še in novejše tendence, različni kognitivni pristopi in zgodovinski konteksti. Drug drago-

cen vir podatkov pa so nam nekateri toponimi s tega območja. V zvezi z njimi bi se najprej 

kazalo posvetiti dokaj široki problematiki tako imenovanih “Devinih skokov”.  

66 F.Č., Pravljica o Vurbergu in tamošnjem Krsniku, Popotnik 5 (1884), str. 11.
67 France Bezlaj, Slovensko *irьј, *vyrъј in sorodno, Onomastica Jugoslavica 6 (1976), str. 63–64.
68 Davorin Trstenjak, Raziskavanja na polji staroslovanske mythologie. Jeli obličaji na petujskem in svetomartin-

skem spomeniku res spadajo v Apollonov ali Orfejev kultus?, Letopis Slovenske Matice 1870, str. 22.
69 Inf. Janez Toplak, Vurberk 51
70 Davorin Trstenjak, Raziskavanja na polji staroslovanske mythologie. Jeli obličaji na petujskem in svetomartin-

skem spomeniku res spadajo v Apollonov ali Orfejev kultus?, Letopis Slovenske Matice 1870, str. 24.
71 Davorin Trstenjak, Triglav,  mythologično raziskavanje, V Ljubljani 1870, str. 7.
72 France Bezlaj, Slovenska vodna imena, 2. del (M-Ž), Ljubljana 1961, str. 127.
73 Isti, str. 129.

sms-12.indb   179sms-12.indb   179 23.10.2009   9:50:5923.10.2009   9:50:59



180

Zmajsko seme: topografi ja slovenskega izročila o Kresniku

Slovenski jezikoslovec France Bezlaj, ki je sledeč Janu Peiskerju in Ivu Pilarju raz-

iskoval toponomastiko in geografi jo “Devinih skokov” na Slovenskem, je zapisal, da je 

bil verjetno tudi Vurberk prizorišče takšnega mitičnega dogodka, čeprav tega ni mogel 

podrobneje argumentirati. O Vurberku je res govorilo veliko ljudskih zgodb, od katerih 

pa nobena, ki se nam je ohranila do danes, izrecno ne opisuje “Devinega skoka”74. Zato 

pa nekatere druge govorijo o veliki kači, ki se je priplazila po strmini, na kateri še danes 

domačini pokažejo v zemljo vrezan jarek (ta se imenuje Gutan, v pomenu “goltanec”, “oži-

na”), prav do grajskega zidu in se ovila okoli njega tako, da je v svoje žrelo potisnila svoj 

rep75.  S tem je bil okoli gradu sklenjen nepropusten obroč. Kresnika takrat ni bilo v gradu, 

zato pa je ujetnica obleganja postala njegova sestra in/ali soproga Vesina. Kači so morali 

vsak dan dajati vedro mleka in eno tele. Po šestih mesecih, na Jurjevo, jo je rešil “lepi grof 

Kresnik”, ki je zmagal nad kačo po dvoboju v zraku. Potem pa je nestvor priklenil v globok 

grajski vodnjak76.  

Kresnikovo lepo ženo Alenčico je po drugi varianti ugrabila kačja kraljica in jo skri-

la v svojo gorsko votlino, od koder jo je junak s svojimi vojščaki vendarle uspel rešiti77. 

Analogne s tem bi lahko bile ljudske pesmi o Trdoglavu in Marjetici, kjer kačji demon 

zapre mlado dekle v svoj grad, “ki nima oken in nima vrat”, pač pa le ozko lino na stropu. 

Skoznjo spleza ujetnica in skoči z obzidja v naročje rešitelju, mlademu kraljeviču, ali pa se 

spusti navzdol do njega po zlati verižici78. Zanjo se ob koncu pesmi izkaže, da je junakova 

sestra, a se z njim kljub temu poroči. Od leta 1833 do konca 19. stoletja je bilo zapisanih 

pet variant te bajeslovne balade na Kranjskem in ena v okolici Kobarida. 

Ime demonskega Trdoglava se nam danes zdi izmišljeno, a je na Štajerskem pred 

koncem 17. stoletja izpričan priimek Trglavčnik79. Na Ptuju ali v bližnji okolici je bil v 

urbarju iz leta 1322 omenjen kamen Triglav (lapis Triglaw), kar bi bil lahko provincialni 

rimski nagrobnik z upodobitvijo treh človeških likov80. Znana je tudi razlaga, da je bil to 

ptujski Orfejev kamen, ki zdaj stoji pred proštijsko cerkvijo81. Vendar se je ta “triglav(sk)i 

kamen” v ljudskem spominu lahko navezoval na predstave o triglavem demonu ali tri-

glavem božanstvu. Na Gorenjskem je bil Trdoglav, ali skrajšano Glav, “hudi duh v divji 

človeški podobi” in lastnik zakletih ali “izdanih” (začaranih) gradov82. Nedostopen ka-

mniti grad pa je bil verjetno izpeljava prvotne ideje o kraju na vrhu visoke planine ali v 

podzemlju, kjer prebivajo bogovi ali demoni skupaj z dušami umrlih83.

Če vzorec zgodbe o Trdoglavu apliciramo na Vurberk, bi rekli, da se je Kresnikova 

sestra Vesina/Deva lahko rešila iz njegovega ujetništva le s skokom prek reke Drave, ki je 

74 Davorin Trstenjak je konec 19. stoletja omenil, da je od številnih tovrstnih zgodb iz svojega otroštva ohranil v 

spominu in zapisal samo nekatere.
75 Inf. Janez Toplak, Vurberk 51.
76 Jakob Kelemina, Bajke in pripovedke slovenskega ljudstva, Znanstvena knjižnica, knj. 4, Celje 1930, str. 342–

343 (št. 245/III).
77 Josip Pajek, Črtice iz duševnega žitka štajerskih Slovencev, V Ljubljani 1884, str. 80.
78 Slovenske ljudske pesmi, knj. 1, Ljubljana 1970, str. 126-130 (št. 21/1–6).
79 Jože Koropec, Polskavska zemljiška gospostva, Časopis za zgodovino in narodopisje n.v.16 (1980), str. 44.
80 Milko Kos, Srednjeveški urbarji za Slovenijo, zv. 1, Urbarji salzburške nadškofi je, Viri za zgodovino Slovencev, 

knj. 1, Ljubljana 1939, str. 104.
81 Andrej Pleterski, Gab es bei den Südslawen Wiederstand gegen Christianisierung?, Studia mythologica Slavica 

4 (2001), str. 39.  
82 Matevž Ravnikar, Poženčanove pravljice. Zbrala Marija Stanonik, Radovljica 2005, str. 76 (št. 53).
83 Milan Budimir, Sa slovenskog Olimpa, Zbornik Filozofskog fakulteta, Univerzitet u Beogradu 4 (1957), št. 1, str. 

12.

sms-12.indb   180sms-12.indb   180 23.10.2009   9:50:5923.10.2009   9:50:59



181

Zmago Šmitek

nekoč tekla bližje grajskemu hribu kot v današnjem času (to sklepamo po mrtvem rečnem 

rokavu ob vznožju pobočja)84. Doskočiti pa ne bi mogla na močvirno polje, saj je bilo prav 

tam bivališče njenega kačjega preganjalca, temveč na obronke gričev, ki so na drugi strani 

obrobljali nižavje. Tam pa leži tudi ptujskogorska cerkev, kjer na Sigismundovem oltarju, 

nastalem pred letom 1429, “čisto slučajno” odkrijemo v kolobar prepleteno kačo85. 

Tod blizu sta stali dve manjši utrdbi, imenovani Majdburg. Stari zapisi tega toponi-

ma so različni: Maydburch (leta 1227) in kasneje Maidburg, Meidsburg, ipd.86. To bi lahko 

prevedli kot “Dekliški grad” ali “Mesto mladenke/device”, po analogiji z Meydenstein/Dívčí 

kamený iz čeških Krkonošev (zapis iz leta 1346)87. Na Češkem poznamo še grad Maidštejn/

Dívčí kámen v okraju Český Krumlov88 ob katerem se strmo skalnato pobočje spušča v 

reko Vltavo in od 14. stoletja dalje grad Maidberg/Dĕvičky na južnem Moravskem, prav 

tako blizu avstrijske meje89.  

Leta 1373 je bil štajerski Majdburg v posesti celjskih grofov, leta 1396 pa je postal 

graščak Ulrik Walsee, ki ga je leta 1400 zapustil svojemu varovancu Bernardu Ptujskemu. 

Leta 1440 so ga prevzeli ptujski dominikanci in minoriti in 1461 izključno minoriti. V 

utrjenem gradiču je še do začetka 16. stoletja prebival njihov oskrbnik. Zato po letu 1542 

posestvo Majdburg nastopa le še z imenom Apače (iz Abt, opat) ali Valpoče (iz valpet?); 

s tem pa se je pomemben segment stare tradicije umaknil v pozabo. Po kasnejših plemi-

ških lastnikih se je preimenovala tudi utrdba v (spodnji) Monsberg90. Na danes že izginuli 

gradič se navezujejo domneve, da se je v njem skrivala Veronika Deseniška in da jo je tam 

leta 1428 zasačil Herman Celjski91, vendar to ni moglo vplivati na sámo poimenovanje 

Majdburga, ki je, kot smo videli, dosti starejše.

Pravzaprav nam imen Maydburch, Meidsburg ipd., ni treba prevajati iz nemščine, 

saj imamo v neposredni bližini tudi slovensko in verjetno bolj prvotno ime Devina, ki 

označuje naselje ob istoimenskem potoku, ki se izliva v Polskavo pri Pragerskem. Devina 

(potok) je bila leta 1353 dokumentirana kot Nyder Deweyn, kasneje pa kot Deben, Debyn, 

Debein ipd. Naselje Devina omenjajo zapisi iz let 1444–4892. Tako se nam nasproti Vur-

berka na robu gričevja med Slovensko Bistrico (tam blizu je izvir Devine) in Ptujsko goro 

pojavljajo stari toponimi, ki spominjajo na mitično zgodbo o Devi. 

Geografske mikrolokacije, ki se imenujejo Devin, Dević, Devin skok in podobno, so 

znane pri vseh slovanskih narodih in še ponekod drugod v Evropi, npr. v Avstriji in vzho-

dni Nemčiji. Mitološko sporočilo takšnih krajev je na vsem tem razsežnem teritoriju ve-

84 Primerjaj geografsko karto J. J. Flexnerja s konca 17. stoletja v: Sašo Radovanovič, Karta sporne posesti ob 

Dravi med gospoščino Ravno polje in Vurberk iz leta 1690, Časopis za zgodovino in narodopisje, n.v. 40 (2004), 

med stranema 64 in 65.
85 Marijan Zadnikar, Ptujska gora. Visoka pesem slovenske gotike, Ljubljana 1992, str. 86–87.
86 Pavle Blaznik, Historična topografi ja slovenske Štajerske in jugoslovanskega dela Koroške, 1. del (A–M), Maribor 

1986, str. 463; Koropec, Srednjeveški Vurberk, str. 119; Stopar, str. 69.
87 Ivana Šmejdová, Malý slovník krkonošských nazvů, Praha 2001, str. 48.
88 Tomáš Durdík, Ilustrovana enciklopedie českých hradů, Praha 2000, str. 350–351.
89 Jan Klápštĕ, Promĕna českých zemi ve středovĕku, Edice Česká historie, sv. 15, Praha 2005, str. 263, 264. 
90 Matej Slekovec, Župnija sv. Lovrenca na Dravskem polju. Krajepisno-zgodovinske črtice, V Mariboru 1885, 

str. 105, 107; Wladimir Levec, Pettauer Studien. Untersuchungen zur älteren Flurverfassung, Mittheilungen der 

Anthropologischen Gesellschaft  in Wien, Bd. 28, Wien 1898, str. 181–184.
91 Ivan Stopar, Grajske stavbe v vzhodni Sloveniji, Prva knjiga: Območje Maribora in Ptuja, Ljubljana 1990, str. 

144.  
92 France Bezlaj, Slovenska vodna imena, 1. del (A–L), Ljubljana 1956, str. 131, Jože Koropec, Svet okoli Slovenske 

Bistrice do leta 1700, Zbornik občine Slovenska Bistrica I., Slovenska Bistrica 1983, str. 144–145.

sms-12.indb   181sms-12.indb   181 23.10.2009   9:50:5923.10.2009   9:50:59



182

Zmajsko seme: topografi ja slovenskega izročila o Kresniku

zano na zgodbe o devici ali mladi ženi, ki pred preganjalcem ali zasledovalci (demonom, 

zmajem, turškimi vojščaki) skoči s strme prepadne stene v nižino, kamor ji nihče ne more 

slediti. Njen skok – prek reke, kot v našem primeru, ali v vodo, kot npr. ponekod v make-

donsko-bolgarski tradiciji – se lahko konča srečno, s preživetjem, ali nesrečno, s smrtjo. Ta 

motiv je bil uporabljen tudi v nekaterih krščanskih legendah, ko v vlogi skakalke nastopa 

svetnica. Tam, kjer doskoči (bodisi srečno ali nesrečno), privre iz zemlje studenec zdravil-

ne vode, ki je še posebno dobrodelna za očesne bolezni93. 

Če sledimo našemu potoku Devina od izvira proti izlivu v potok Polskavo, naletimo 

na nekakšen “mikromodel” Devinega skoka. Ob njenem desnem bregu stoji razpotegnjeno 

naselje Devina, na levem bregu pa naselje Šentóvec, kar je dovolj zgovorna opozicija glede 

na to, da beseda šent pomeni “svetnik”, pa tudi evfemistično “hudič”94. Pogosto je bila to kle-

tvica “šent”, “šentaj”,“šment”, kar je pomenilo “zlomek”, “presneti”95. Izvir teh imen je skušal 

že leta 1859 pojasniti Davorin Trstenjak z naslednjo ljudsko zgodbico: “Kraj rečice Devine v 

bistriški fari na Štajerskem so se svoje dni prepirali hudi duhovi zavoljo mlinarja, po katerega 

so prišli, ker se je preveč držal načela: “Vsakemu pol”. Zlodej je pravil: moj je, Div je pravil: moj 

je. Ker se pa oba nista mogla zediniti, pride Šent z brega. V roki je imel sekiro in na eno nogo 

je šantal (šepal), zato se veli Šent. Vzdigne ostro sekiro in reče: Moj je, jaz ga bom sodil. Div in 

Zlodej sta ga hitro spustila. Še dandanašnji se imenuje mlin Zlodjev mlin, rečica pa Devina in 

breg Šentovec, kraju, kjer so se za mlinarja pipali (potegovali), pa rečejo Pipanje”96.

Zgornja pripoved temelji na splošno znanem ljudskem motivu o pohlepnem mli-

narju, ki ga odpelje hudič. Podrobnosti pa je očitno dodal Trstenjak sam, ali pa jih ustre-

zno priredil. Bajnega bitja z imenom Div na Slovenskem ne poznamo, zato iz njega tudi 

ni mogoče izpeljati toponima Devina (po Trstenjaku Divina). Mitični Šent, šepavi starec 

s sekiro, nam je sicer znan s Pohorja (spet po Trstenjakovem pričevanju) in z Gorenjske97, 

vendar se bojimo, da na tem mestu nastopa zgolj kot priročno pojasnilo imena Šentovec. 

Zanimiva pa je omemba mlina. Staro ledinsko ime za ožino, skozi katero priteče potok 

Devina v ravnino, je bilo Teufelsgraben in tod je resnično obstajal tudi toponim Hudičev 

mlin98. Ta mlin je dejansko lahko predstavljal simbolično oporišče slovanskega gromovni-

škega boga Peruna na meji s teritorijem podzemskega boga v podobi kače, Velesa. Opozi-

cijo opazimo tudi v naravi: med naseljema Devina in Šentóvec si stojita nasproti močvirno 

nižavje in obrobje hribov, pri čemer je dolinski svet porasel s travniki in iglastimi gozdovi, 

na višjih legah pa prevladujejo vinogradi, njive in sadovnjaki99.

Poreklo imena Šentóvec naj bi po današnji ljudski razlagi izviralo od Šentiljeve ka-

pele (kapele svetega Elija, krščanske metamorfoze poganskega boga gromovnika), ki naj 

bi bila nekoč stala na tem kraju100. Te kapele danes ni mogoče najti in je vprašanje, če je 

93 Šmitek 2004, str. 219–240.
94 Slovar slovenskega knjižnega jezika, knj. 4, Ljubljana 1985, str. 1059.
95 Marko Snoj, Slovenski etimološki slovar, Ljubljana 1997, str. 631, 494 (gesli šent in presnet). Primerjaj tudi: 

Slovar slovenskega knjižnega jezika, knj. 4, Slovenska akademija znanosti in umetnosti in Znanstveno-razisko-

valni center SAZU, Inštitut za slovenski jezik, Ljubljana 1985, str. 1059; Janez Trdina, Zbrani spisi, knj. 6, Janez 

Logar (ur.), Zbrana dela slovenskih pesnikov in pisateljev, Ljubljana 1954, str. 11.
96 Dav(orin) Terstenjak, Mythologične drobtine: O Šentu, Slovenski glasnik 1859, zv. 4, str. 50.
97 Monika Kropej, Od Ajda do Zlatoroga. Slovenska bajeslovna bitja, Celovec–Ljubljana–Dunaj 2008, str. 91.
98 Jože Koropec, Svet okoli Slovenske Bistrice do leta 1700, Zbornik občine Slovenska Bistrica I., Slovenska Bistri-

ca 1983, str. 105.
99 Krajevni leksikon Slovenije, knj. 4, Roman Savnik s sodelovanjem Franceta Planine (ur.), Ljubljana 1980, str. 

534, 555.
100  Krajevni leksikon Slovenije, str. 555.

sms-12.indb   182sms-12.indb   182 23.10.2009   9:50:5923.10.2009   9:50:59



183

Zmago Šmitek

kdaj sploh obstajala. Zapisani pa sta beležki o kapeli svetega Ulrika iz leta 1402 in o cerkvi 

istega patrona iz leta 1586101. Tudi to cerkev je danes nemogoče locirati. Nad Šentóvcem 

stoji cerkev sv. Marjete (407 metrov), ki je bila prvič omenjena leta 1542 in kasneje baroki-

zirana. V glavnem oltarju je baročna slika svete Marjete z zmajem, v stranskem Jurijevem 

oltarju pa je kasnejša slikarija, ki prikazuje svetnika, kako stoji na premaganem zmaju, na 

drugem bregu za njim pa stoji ženski lik (Marjeta?)102. Da je pri imenu Šentovec mogoča 

izpeljava iz nekega svetniškega imena kaže zapis iz leta 1402: Sand Twlczerperg103.

Še verjetneje pa je bil tedaj pri prevodu v nemščino “šent” zmotno interpretiran kot 

“sveti”. Po nekaterih razlagah bi bil “šent” lahko (tako kot v Žumberku) tabuistično poime-

novanje hudih duhov izhajajoče iz sanctus, “sveti”104.

Ime potoka Polskave izhaja po Francetu Bezlaju še iz časa zgodnje slovanske naseli-

tvene faze, ki je dosegla naše kraje s severa ali severovzhoda. Na to bi morebiti lahko ka-

zali ostanki staroslovanskega grobišča iz 8. ali 9. stoletja v Zgornjem Dupleku105. Polskavo 

(prvič omenjeno leta 1207 kot fl umen Pulzcau) bi lahko primerjali s staroruskim imenom 

mesta Pskov (Pъlskovъ). Ime Polskava izhaja iz indoevropske osnove bhel-, “beli”106. Bela 

barva v slovanski mitologiji ponazarja nebesno božanstvo. Vprašanje je seveda, če so se 

Slovani v času poimenovanja naše pokrajine še zavedali  izvirnega pomena in simbolike 

tega vodnega imena. To vprašanje je toliko bolj zanimivo, ker se Polskava združi s poto-

kom Devina, tako kot obstaja mitološka zveza »belega« Peruna in boginje Mokoš (sta za-

konca, oba sta povezana z vodo: Perun z dežjem in Mokoš s talno vlago, posvečena pa sta 

jima tudi sosednja dneva v tednu, četrtek in petek).  Medtem pa teče vzporedno z njima 

potok Črnec (potencialni Veles), ki se izliva severneje v Reko.

Dokaz svetosti vsakega svetega kraja so bili vizualni simboli: med najbolj znanimi v 

Evropi so odtisi stopal arhangela Mihaela na Monte Garganu, ki segajo še v čas zgodnjega 

krščanstva. V našem okolju so na prepadni skali pri Šmartnem na Pohorju vidne “Kristu-

sove stopinje”, poleg njih pa po nekaterih razlagah še kraj, kjer je počivala Božja mati107. 

Vse to kaže na neko staro kultno lokacijo, verjetno povezano tudi z Devino in Šentovcem 

spodaj v dolini. 

Omeniti kaže še ljudsko izročilo o “nečloveškem gospodu” z bližnjega gradu Hra-

stovca, ki bi ga bilo po mnenju Jakoba Kelemine mogoče povezati s tradicijo o vurberškem 

Kresniku. Grajski gospodar je bil “nečloveški” že po svojem ravnanju s podložniki, še bolj 

pa zato, ker mu pripoved pripisuje, da je pred smrtjo počrnel in dobil živalsko podobo. 

Iz ust sta mu zrasla dva velika čekana kakor divjemu merjascu. Njegovo rjovenje se je 

slišalo vse do Drave, torej tudi do samega Vurberka. Med pogrebom so ga zli duhovi sredi 

silnega viharja odnesli iz krste108. Domačini so še dolgo zatem vedeli pokazati črno liso 

101 Jože Koropec, Svet okoli Slovenske Bistrice do leta 1700, Zbornik občine Slovenska Bistrica I., Slovenska Bistri-

ca 1983, str. 115, 146.
102  Krajevni leksikon Slovenije, str. 548.
103  Jože Koropec, Svet okoli Slovenske Bistrice do leta 1700, Zbornik občine Slovenska Bistrica I., Slovenska Bistri-

ca 1983, str. 144.
104  France Bezlaj, Etimološki slovar slovenskega jezika, četrta knjiga (Š-Ž), Ljubljana 2005, str. 32 (geslo šent II).
105  Slavko Ciglenečki, Timotej Knifi c, Staroslovansko grobišče v Zgornjem Dupleku, Arheološki vestnik 30 (1979), 

str. 473–488. 
106  France Bezlaj, Trdi orehi slovenskega imenoslovja, v: France Bezlaj, Zbrani jezikoslovni spisi I, Metka Furlan 

(ur.), Ljubljana 2003, str. 636.
107  Inf. Franc Ačko, Frajhajm 99. Omenjeno “sveto mesto” leži na pobočju pod njegovo hišo.
108 Josip Pajek, Črtice iz duševnega žitka štajerskih Slovencev, V Ljubljani 1884, str. 184; Jakob Kelemina, Nove du-

dlebske študije, Časopis za zgodovino in narodopisje 21 (1926), št. 254 (Hrastovski gospod). Varianto te zgodbe 

sms-12.indb   183sms-12.indb   183 23.10.2009   9:50:5923.10.2009   9:50:59



184

Zmajsko seme: topografi ja slovenskega izročila o Kresniku

na zahodnem grajskem zidu, kjer naj bi bil hudič odnesel grofa s seboj. Te temne pege na 

noben način ni bilo mogoče prebeliti109. Glava takšnega divjega bitja z izbuljenimi očmi in 

odprtim žrelom je vklesana na vhodnem grajskem portalu, ki nosi letnico 1616. Nekatere 

podrobnosti te zgodbe resnično spominjajo na vurberškega Kresnika, zlasti metamorfoza 

v temno živalsko obličje (veper), povezava z neurjem in potovanje po zraku. Tako kot grad 

v Račah naj bi bil tudi Hrastovec po nekaterih ljudskih pripovedih pod zemljo povezan z 

Vurberkom. Grad izvira izpred leta 1227, zgodovinska dejstva pa pričajo, da je imel dolgo 

iste fevdalne gospodarje kot Vurberk110.

Na tem mestu smo na kratko našteli nekatere najbolj znane ljudske pripovedi o Vur-

berku in njegovi bližnji okolici, da bi pokazali, kako izjemno bogato folklorno snovanje  

(edinstveno na vsem slovenskem ozemlju!) se je spletlo prav okoli tega kraja. Težko je 

reči, če je k temu kaj pripomoglo dejstvo, da je provansalska trubadurska lirika prav prek 

spodnje Štajerske in Podonavja pronicala v osrednje nemške dežele111. Spomnimo se le, 

da je tod v 13. stoletju potoval viteški pesnik Wolfram von Eschenbach, ki je v svojem 

Parzivalu (498.20-25) opisal značilnosti dežele, med drugim tudi potok Grajeno, ki teče 

od Vurberka proti Ptuju in se tam izliva v “zlatonosno Dravo”. Za tem stoji misel, da naj bi 

trubadurska lirika “izvirala iz pokristjanjenih poganskih praznovanj pomladi, obnavljanja 

narave in življenja”112. Žal odnos ljudske in plemiške ustvarjalnosti na našem ozemlju še 

ni dobro pojasnjen, s tem pa tudi ne mehanizem prehajanj iz ene forme v drugo (glej npr. 

motiv Pegama in Lambergarja v slovenskih ljudskih pesmih in v likovni umetnosti). 

Vurberk stoji na eni od ključnih točk v pokrajini, ki zaznamujejo mejo. Takšnim 

mejam (naravnim ali zemljiškim, ki so se običajno prekrivale) je človek pripisoval mitske 

in magične lastnosti. Meja je pomenila prekinitev enovitosti prostora in nevarnost 

preskoka v drugo prostorsko-časovno dimenzijo. Tako je Vurberk s svojim gradom 

predstavljal  izhodišče, na katero so se navezovale ljudske pripovedi iz številnih okoliških 

krajev. Topografska situacija je bila v tem primeru podobna mitski imaginaciji: »če je 

pošast kot temelj svetá njegov popek, se popek očitno nahaja na periferiji«113.  Na isti 

način so bile zgodbe, ki so tako ali drugače povezane z Vurberkom, locirane na širokem 

obodu obdajajoče pokrajine. 

je zapisal tudi Ožbalt Ilaunig v zgodovinski povesti Črni križ pri Hrastovcu, Maribor 1928 (ponatis, Lenart 

1988, str. 54).
109 G.J., Narodne pravljice o hrastovskem gradu, Slovenski Gospodar 32 (1898), št. 3, str. 2.
110 Jože Koropec, Srednjeveški Hrastovec, Časopis za zgodovino in narodopisje n.v. 9 (1973), str. 47.
111 Carl von Krauss, Deutsche Liederdichter des 13. Jahrhunderts, Tübingen 1952, cit. po: Anton Janko in Nikolaus 

Henkel, Nemški viteški liriki s slovenskih tal, Ljubljana 1997, str. 12.
112 Miha Pintarič, Trubadurji, Ljubljana 2001, str. 105.
113 Izar Lunaček, Vrnitev ciklizma in popularna kultura, Doktorska disertacija, Univerza v Ljubljani, Filozofska 

fakulteta, Oddelek za fi lozofi jo, Ljubljana 2008, str. 204.

sms-12.indb   184sms-12.indb   184 23.10.2009   9:50:5923.10.2009   9:50:59



185

Zmago Šmitek

Dragonseed: Th e Topography of the Slovene Lore of Kresnik

Zmago Šmitek

Th e article explores the ways in which the memory of Kresnik, a Slovene mythic 

hero, has been embedded in the countryside around the Vurberk castle in the Štajersko 

area, and how far it extends. By looking at the topography of the area and by taking into 

account all older sources on Kresnik it is possible to analytically examine 19th – century 

records on this tradition as well as some later interpretations. An analysis of related to-

ponyms represented and important criterion in this process.

Th e castle of Vurberk is situated on an impressive location that represents a natural 

boundary in the surrounding landscape (the stream of the Drava, the edge of Dravsko 

Polje, and Slovenske Gorice). Since people oft en believed that boundaries of any kind 

denoted dwelling places of mythical beings and magical forces it is not surprising that a 

wealth of narrative lore has been created in this locale. Although concentrated in a relati-

vely small area, this lore is extremely varied and compact.

In view of previous fi ndings it is no longer possible to question the existence of 

authentic tradition on the Kresnik of Vurberk; certain toponyms may also confi rm the 

memory of his brother Trot and of another, although female, character (possibly Deva). 

Th e name Trot supposedly forms the nucleus of the name of the Czech town Trutnov 

and of the Trutina River featured in Serbian folk songs; it also appears in similar Russian 

toponyms. According to Jakob Kelemina the toponym Trotkova, situated in Štajersko, has 

its origin in the Slavic settlement of Dudleb ethnic group, which supposedly explains the 

link between Slovene Štajersko and Czech and Serbian (Srem) territories. Of considerable 

interest is also the similarity between the name Kresnik of Vurberk and Kres, a Serbian 

hero from Srem; it is believed that the former fought with dragons and demons and the 

latter with the Tatar invaders. All of the above opens up new possibilities for further rese-

arch of the myth about Kresnik.

sms-12.indb   185sms-12.indb   185 23.10.2009   9:50:5923.10.2009   9:50:59



sms-12.indb   186sms-12.indb   186 23.10.2009   9:50:5923.10.2009   9:50:59



S
T

U
D

I
A

 
M

Y
T

H
O

L
O

G
I

C
A

 
S

L
A

V
I

C
A

 
X

I
I

 
-

 
2

0
0

9
,

 
1

8
7

 
-

 
2

0
6

187

Konceptualizacija prostora v pripovedih o

nadnaravnem poteku časa

Mirjam Mencej

Th e paper discusses the conceptualisation of space in the narratives about the super-

natural passage of time.

V mnogih slovenskih povedkah, zapisanih v različnih obdobjih in na različnih ob-

močjih ter z različnimi vsebinami, naletimo na enak motiv – motiv, ki ga v Motivnem in-

deksu najdemo po oznako supernatural passage of time (F 172, F 377). Kozjanska povedka 

govori na primer o človeku, ki v podzemni votlini sreča Kralja Matjaža:

Okoli Podsrede so pravili, da je imel Kralj Matjaž močno vojsko. Premagal je vse kra-

lje na svetu, nato pa rekel: »Zdaj sem kralj na zemlji, zdaj hočem biti še kralj nebes!« In je 

zaukazal svojim vojakom, da so začeli streljati v nebo. Strašno pokanje je bilo, a kmalu ga 

je preglasil mogočen grom. Začelo je grmeti in se bliskati in nastal je hud potres. Vojaki so 

odnehali. Popadali so na zemljo in v grozi in strahu molili, naj jih hribi zagrnejo. Zares sta se 

dva hriba zgrnila in pokrila vso vojsko s Kraljem Matjažem vred. Zajel jih je globok spanec. 

Tu in tam se je zgodilo, da je kdo prišel do speče vojske. Tako pravijo, da se je neki študent 

odpravil in iskal v gori, kako bi prišel v Matjaževo votlino.« Res sreča vodnika v votlino, ki 

mu pokaže Kralja Matjaža s spremstvom in bogastvo v jami, nato odide. »Ko je študent 

prišel domov, ni poznal nikogar in tudi drugi ga niso poznali. Šel je vprašat k župniku, a 

tudi župnik je bil drug. Povedal mu je, kaj je doživel, in župnik je šel gledat v bukve. Tam je 

našel zapisano, da je pred tristo leti nekdo iz fare izginil in ga ni bilo več nazaj. Študent se je 

začudil. Mislil je, da je minilo samo nekaj ur. Župnik pa mu je ponudil ogledalo. Študent se 

je pogledal vanj in je videl, da je star mož. Pri priči se je mrtev zgrudil na tla.. (Kuret 1984: 

154).

V povedki Zaklete duše iz Mežiške doline beremo o poštenjaku, ki je spoznal »vso 

hudobijo tega sveta«, zato si je zaželel, da bi se pogreznil v zemljo in ne videl ničesar več 

od tega sveta: 

Komaj je to spregovoril, je zagledal pred seboj votlino in stopnice vanjo. Na spodnji 

stopnici je stal človek in se mu prijazno ponudil za vodnika. Poštenjak je odšel ž njim v jamo. 

Čim dalje sta šla, tem bolj je tema izginjala. Prišla sta v lepo pokrajino. Morala sta preko ši-

roke reke, da sta dospela na obširen, z visoko travo obraščen travnik, kjer jima je segala trava 

do pasu. Na tem travniku se je paslo več tisoč suhih, izstradanih ovac. 

Ko sta prekoračila drugo reko, se je razprostiral pred njima manjši travnik kakor prvi, 

obraščen s komaj prst visoko travo. Na travniku se je pasla maloštevilna čreda ovac, ki so 

bile izredno rejene.

sms-12.indb   187sms-12.indb   187 23.10.2009   9:50:5923.10.2009   9:50:59



188

Konceptualizacija prostora v pripovedih o nadnaravnem poteku časa

Prekoračila sta še večjo reko in dospela na zelo veliko njivo, na kateri je valovalo težko 

klasje zrele rži. Ob robu njive so stale ženske s srpi in so žele. Ustnice so imele tako zatekle, 

da niso mogle spregovoriti druga z drugo niti besedice. Požeto in v snopje zvezano klasje se 

je samo vedno zopet vsajalo v zemljo, tako da so morale žanjice vedno znova žeti na istem 

mestu. 

Sredi četrte reke je bil majhen otok, na katerem sta se trkala dva mršava ovna s takšno 

silo, da so švigale iskre. Rogove sta imela odbite, kri jima je tekla z glave, sape jima je pri-

manjkovalo, toda kljub temu sta se zaletavala vedno silneje drug v drugega.

Obrežje je bilo strmo, na njem pa je bilo vse črno koscev, ki so imeli trdo delo (...). 

Nato je spremljevalec poštenjaku razložil vse, kar sta videla: Ovce na prvem travni-

ku so bile duše tistih ljudi, ki so živeli v izobilju, a so bili skopi in nevoščljivi. Na drugem 

travniku so bile duše ljudi, ki so se preživljali s svojim delom in delali tudi za druge. Žanji-

ce so duše žensk, ki so v svojem življenju opravljale in obrekovale poštene ljudi. Trkajoča 

se ovna sta dva kmeta, ki sta se vse življenje pravdala za staro lesniko, da sta zapravila svojo 

zemljo in so ostali njuni otroci brez dote ter so morali služiti pri sosedih za hlapce in dekle. 

Kosci so duše pijancev... – po tej razlagi je spremljevalec izginil in poštenjak je ostal sam. 

Ko se je vrnil v domačo vas, pa je bilo v njej vse drugače, ker je minulo pet sto let, odkar je 

odšel poštenjak na potovanje v podzemlje. (Möderndorfer 1924: 113–5)

Povedka iz Rodika na Krasu, zapisana leta 2006, pa pripoveduje o človeku, ki je 

padel v jamo:

To je Cikәva jama. Ta jama, pa, pravijo, če padeš notri, prideš na drugi svet. Tә se 

je zgodilo, dә je pastjәrc pau /pastir padel/ nutri in jagnje, ku jә pasu ouce, jәnu /in/, dә se 

ni poškodovau, dә je živu tәlko let nutri in dә je pәršu potem čez stu let, jә pršu nәzaj u vas 

Ruodik. Jә rjәku, jәs sәm ta in ta od te hiše doma, ma njegovi starši so bli že mrtvi in ga ljudje 

niso prepoznali (....) (Hrobat 2009; prim. tudi Peršolja 2000: 14–17, Škrat v Cikovi jami, Po 

Cikovi jami na oni svet).

Ta motiv je pogost tudi drugod, ne le v Sloveniji: v evropski in neevropski folklori 

najdemo mnoge povedke, ki pripovedujejo o človeku, ki na tak ali drugačen način vstopi 

v prostor, kjer čas poteka drugače kot v človeškem svetu – najpogosteje hitreje, redkeje 

tudi počasneje. Ko se iz tega prostora vrne nazaj v človeški svet, spozna, da je medtem, 

ko se je njemu zdelo, da je tam preživel le kratek čas, v resnici minilo veliko več časa – 

namesto nekaj minut nekaj ur, namesto nekaj ur nekaj let, namesto nekaj dni 100, 300 

let ipd. Ali pa nasprotno: medtem ko se mu je zdelo, da so na drugem svetu minili dnevi 

ali leta, se ob vrnitvi izkaže, da je minilo le nekaj trenutkov. Ta motiv pa ne nastopa le v 

povedkah, temveč tudi v ljudskih pesmih, exempla ter religioznih tekstih. V tem članku 

se bom osredotočila na povezavo med konceptom časa in prostora ter skušala ugotoviti, 

kakšna je vloga prostora v teh pripovedih: ali se sprememba percepcije časa v teh zgodbah 

zgodi v točno določenem prostoru ali pa prostor pri teh doživetjih ne igra posebne vloge? 

Že Bahtin je namreč poudarjal »notranjo povezavo časovnih in prostorskih odnosov«, ki 

se kažejo v literaturi, in je za to »neločljivost časa in prostora« uporabil termin kronotop 

(dobesedno »časoprostor«); posebej je pokazal tudi značilnosti »folklornega kronotopa« 

(Bakhtin 1986: 84, 146–224). Čas in prostor sta v tradicijskih predstavah, ki se razkrivajo 

v folklori, pa tudi v ritualih, religioznih spisih itd., med seboj tesno povezana na različne 

sms-12.indb   188sms-12.indb   188 23.10.2009   9:50:5923.10.2009   9:50:59



189

Mirjam Mencej

načine: cikli časa in cikli prostora se pogosto kažejo kot homologni, cikel enega ustreza 

ciklu drugega (Gaborieau 1982: 20–1), isti prostor ima ob različnih časovnih delih dneva 

različno vrednost: prostor, ki je podnevi varen, je lahko v mejnih trenutkih in v nočni 

polovici dneva nevaren (Mencej 2007/2008) itd.

Izvor motiva

O tem, odkod pravzaprav izvira motiv »nadnaravnega« poteka časa, se mnenja raz-

likujejo. Alexander Haggerty Krappe je menil, da uporaba nekaterih drog, zlasti hašiša, 

lahko povzroči tovrstne sanje ali halucinacije (Krappe 1930: 12, prim. tudi 115–7). Kathe-

rine Briggs je bila na drugi strani mnenja, da bi občutek relativnosti časa lahko temeljil na 

izkušnjah sanj ali stanja transa: »V sanjah je običajno, da lahko človek izkusi dolgotrajne 

in raznolike izkušnje v obdobju, ki v človeškem času traja npr. od začetka padca iz poste-

lje do trenutka, ko človek pristane na tleh. V času transa, nasprotno, pa so lahko miselni 

procesi tako upočasnjeni, da ena misel traja več ur.« (Briggs 1978: 11) Da zgodbe, v kate-

rih obisk onega sveta traja le zelo malo časa, temeljijo na izkušnjah sanj, meni tudi Alan 

Bruford (1978: 148, 150). Motiv bi lahko povezovali tudi s stanjem katalepsije, letargije ali 

globoke kome, s stanjem torej, v katerem je telo v kritičnem stanju in naj bi se duša lahko 

osvobodila iz telesa. Srednjeveški vizionarji na primer, ki so poročali o svojih izkušnjah 

na drugem svetu, medtem ko so bili v takšnem stanju, niso imeli nobenega občutka za to, 

koliko časa je minilo, medtem ko je bila njihova duša na potovanju v drugem svetu (prim. 

Lecouteux 1992: 28).

Nekatere zgodbe celo same postavljajo okvire teh doživetij v sen ali spremenjena 

stanja zavesti, npr. v meditacijo: velik del življenja brahmana iz Kašmirja kot čevljarja v 

drugi deželi, ki je v »resnici« trajalo zgolj nekaj trenutkov, se je odvijalo medtem, ko se je 

brahman »poglobil v meditacijo na stanje umrlega, med katero ga je njegov duh zapustil 

in vstopil v telo novorojenčka« (Briggs 1978: 11; prim. tudi Hartland 1891: 227-8, ki pa 

piše, da je brahmana njegov duh zapustil »medtem ko se je nekega jutra kopal v morju«). 

V nekaterih primerih je nadnaraven potek časa povezan tudi s spanjem oz. do njega pride 

med »začaranim spanjem« (prim. Hartland 1891: 181; Röhrich 1962: 145, št. 17).

Tipi povedk s tem motivom

V evropski folklori se motiv nadnaravnega poteka časa pojavlja predvsem v okviru 

nekaj tipov povedk 1. Eden od najbolj razširjenih tipov povedk, s katero se povezuje ta 

motiv, je povedka ATU 470, Prijatelja v življenju in smrti (Friends in Life and Death), o 

dveh prijateljih, ki si obljubita, da bosta gosta drug drugemu na poroki, toda eden od njiju 

še pred poroko drugega umre. Kljub temu pride na njegovo poroko, nato pa povabi pri-

jatelja k sebi (na poroko) na drugi svet – ko se ta vrne z njega, ugotovi, da je tam preživel 

več (včasih tri) stoletij (Uther 2004: 275–6; različice glej v: Šašel, Ramovš 1936-37: 14–5; 

Kotnik 1958: 22–5; Petzoldt 1970: 129-30, št. 206; Bruford 1978: 148; Le Goff  1984: 27; 

Bošković-Stulli 1999: 144).

Tudi podtip tega tipa povedke, ATU 470A, Užaljena lobanja (Th e Off ended Skull) 
(o človeku, ki brcne lobanjo in jo povabi na večerjo, ter nato res prejme obisk umrlega, 

1 Po Aarneju tudi v ATU sicer kategoriziranih kot »čudežne pravljice«.

sms-12.indb   189sms-12.indb   189 23.10.2009   9:50:5923.10.2009   9:50:59



190

Konceptualizacija prostora v pripovedih o nadnaravnem poteku časa

ki mu zagrozi zaradi grdega vedenja, nato pa ga povabi k sebi, kjer enako kot v prejšnjem 

primeru ostane veliko dlje, kot je domneval), se pogosto povezuje s tem motivom (Uther 

2004: 276; različice glej v: Bošković-Stulli 1999: 147; Lang 1914; Hartland 1891: 167–8; 

Bruford 1978: 148; 1994–5: 7–8; Petzoldt 1968).

Enak motiv drugačnega poteka časa se pojavlja tudi v okviru povedke, kategorizira-

ne kot ATU 470 B, Dežela, v kateri nihče ne umre (Th e Land Where No One Dies)2, v kateri 

človek obišče deželo nesmrtnih, a ko se vrne, umre tisti trenutek, ko se dotakne tal (Uther 

2004: 277; prim. v nadaljevanju).

Tudi tip povedke ATU 471A, Menih in ptica (Th e Monk and the Bird), katere vse-

bina je pogosto verbalizirana tudi v ljudskih pesmih in je del eksempla vsaj že od začetka 

12. stoletja dalje (Röhrich 1962: 128–30), ima v svojem jedru enak motiv3:  menih posluša 

petje ptice, ki ji sledi v gozd, a ko se vrne v samostan, ugotovi, da je minilo več sto let, od-

kar je odšel iz njega (Uther 2004: 278-9; različice glej v: Unuk 2002: 438–40, Luka Mornar; 

Röhrich 1962: 122–45; Bošković-Stulli 1999: 145; Petzoldt 1970: 128–9, št. 205; Bruford 

1978: 148; 1994–5: 7; Hartland 1891: 187-9; Štrekelj 1980 (1895): 348–9, št. 306, Menih in 

rajska ptičica).

Druge povedke

Lutz Röhrich, ki je podrobneje obravnaval tip 471A, Menih in ptičica, ima to po-

vedko za del velike skupine »Entrückungssagen«, za katere je značilno, da pripovedujejo o 

človeku, ki je bil dolgo časa, leto ali celo stoletje, odsoten, a dolžine časa ne občuti, ampak 

je ob svoji vrnitvi v resničnost prepričan, da je bil odsoten le krajši čas. Namen teh povedk 

naj bi bilo pokazati brezčasnost na onem svetu, v paradižu, v peklu, v deželi bogov, vil, 

elfov, palčkov oz. nasploh v ne-človeškem svetu (Röhrich 1962: 275). 

Zlasti predstave o vilinski deželi vsepovsod po svetu spremlja močan občutek rela-

tivnosti časa (Briggs 1978: 11). Motiv vstopa človeka v drugače potekajoč čas je značilen za 

mnoge memorate in bajčne povedke po vsej Evropi, ki pripovedujejo o srečanju človeka z 

nadnaravnimi bitji, najsi bodo to vile, troli, čarovnice ali katero drugo, ki že zaradi dejstva, 

da niso prebivalci človeškega sveta, implicirajo, da človek ob srečanju z njimi pravzaprav 

vstopa v drug, nečloveški svet. Asplundova, ki se osredotoča na »začaranje« v ljudskih 

bajčnih povedkah, do katerega navadno pride ob srečanju nadnaravnega bitja, ki ugrabi 

ali kako drugače vodi človeka (Asplund 2006: 1), poudarja, da je v nekaterih povedkah ti-

pična sprememba časovnih razmerij, zlasti v primerih, ko minevanje časa poteka drugače 

kot v človeškem svetu (Asplund 2006: 12).

Zlasti veliko povedk, v katerih bajna bitja ljudi pogosto za krajši ali daljši čas zadržu-

jejo v svojem svetu, kroži v Walesu, na Škotskem in Irskem. Te zgodbe nadnaravni potek 

2 »A young man seeks for a land where no one dies. On his way to the otherworld he meets animals and men 

who do things for which they need a very long time (e.g. to clear away a mountain grain by grain), but they 

are not immortal. Finally he reaches the land where no one dies and lives there together with a young woman. 

When he longs for his home, the woman advises him against leaving. He insists on going, and she warns him 

not to touch the earth. He passes the people and animals which he had met on outward journey, but they have 

fi nished their work and died. Back home he meets a man with a carriage full of worn-cut shoes, and he gets off  

his horse to help the man. But it is death looking for him, and he dies.«
3 »A monk, thinking about the everlasting life in the monastery gardens, listens to the singing of a bird. He 

believes it lasts only a short moment but when he returns to the monastery he has grown old and nobody 

recognizes him because decades (three centuries) have gone by.«

sms-12.indb   190sms-12.indb   190 23.10.2009   9:50:5923.10.2009   9:50:59



191

Mirjam Mencej

časa na drugem svetu pogosto povezujejo z vstopom človeka v vilinski ples v krogu (fairy 

ring). Tipični primer je tip povedke, ki ga Hartland imenuje Rhys in Llewelyn: prijatelja 

se pozno vračata domov, ko eden od njiju stopi na mesto, kjer v krogu plešejo vile (fairi-

es), ter izgine. Tam ostane »ujet« v njihov ples, dokler ga čez leto in dan na istem mestu 

prijatelj ne reši iz kroga. Prepričan, da ni plesal več kot nekaj minut, se ob tem navadno 

jezi in ne verjame, da je med tem minilo eno leto. Včasih je zanj tudi že prepozno – ko ga 

potegnejo iz kroga, od njega ostane le še skelet (prim. Hartland 1891: 162–6; Briggs 1978: 

18; Bruford 1978: 147; Tuathail 1937: 86, št. XI). V mnogih verzijah te povedke je posebej 

poudarjen pomen trenutka, ko pride do izstopa iz nadnaravnega poteka časa: prijatelj 

ujetega v bajni ples se mora vrniti ponj natanko čez leto ali leto in en dan, vedno na isto 

mesto, kjer je ta izginil. 

Motiv plesa se povezuje tudi s tipom povedke, ki govori o glasbenikih (najpogosteje 

so to goslači), ki jih navadno najame neki starec (v resnici bajno bitje, umrli ipd. …), da 

bi igrali prebivalcem vilinskega hriba (fairy hill) – ko »naslednji dan« pridejo ven, je vse 

spremenjeno; izkaže se, da je medtem, ko so igrali, minilo sto let (Bruford 1994–5: 2; Hart-

land 1891: 180; Briggs 1978: 20–1).

Naslednji tip povedke, ki se včasih, čeprav ne nujno, povezuje z motivom nadna-

ravnega poteka časa, govori o spečem vojščaku: neki človek naleti na vhod v votlino, jamo, 

goro in tam vidi speče vojščake, viteze, menihe, kralja s spremstvom ipd. Ko se spet vrne 

ven, včasih ugotovi, da so medtem minila leta. Povedke o spečem junaku oziroma vladarju 

so široko razširjene v vsej Evropi in se navezujejo na osebe, kot so kralj Matjaž (kot smo 

videli v spredaj navedenem primeru), Friderik Barbarossa, kralj Artur, kralj Karl, kralj 

Vaclav, Th omas the Rhymer, Fionn, Sebastijan Portugalski, Markiz John (prim. Hartland 

1891: 170–8, 184; Simpson 1086: 207; Bošković-Stulli 1999: 145; Petzoldt 1970: 131–6, št. 

209–17 – motiv nadnaravnega poteka časa se pojavlja v naslednjih različicah: 132-4, št. 

211d (tu čas v gori teče počasneje kot v človeškem svetu!), 212 (voznik preživi sedem let 

v podzemlju), 214 (tesar preživi v podzemlju sedem let); Lyle 2007: 21; Kuret 1984: 154). 

Včasih pa tudi že samo vstop v jamo zadošča, da človek v njej prespi npr. tristo, sedemin-

petdeset ipd. let (Hartland 1891: 183-4).

Širjenje motiva

Maja Bošković-Stulli, ki je pisala o nadnaravnem poteku časa, meni, da so folklor-

ne pripovedi, ki so zaobjele temo odnosa med človeškim in onstranskim časom, izšle iz 

nabožne srednjeveške in baročne literature (1978: 117; 1999: 144, 145). Na drugi strani 

Bruford predpostavlja obratno pot, namreč da je predstava o drugačnem poteku časa izšla 

iz starejših verovanj, konkretno iz staroirskih predstav o poganskem paradižu, ter nato 

vstopila v krščanske povedke oziroma exempla, npr. v povedke tipa ATU 470A in 471A 

(Bruford 1978: 148). 

Po mnenju Krappeja naj bi zgodba o junaku, ki se mu zdi, da je v onstranstvu veliko 

pustolovščin preživel, nato pa ugotovil, da je šlo le za iluzijo in da je minilo v bistvu le 

nekaj minut, katere izvor vidi, kot rečeno, v orientalskih sanjah, ki jih inducira uživanje 

hašiša, do Irske prišla v zgodnjem srednjem veku in tam prevzela tipično irsko obliko, 

od tam pa naj bi se zgodba razširila v Italijo in bila z manjšimi spremembami vključena 

v najstarejšo zbirko novel, zatem v zbirko zgodb španskega princa Juana Manuela ter se 

razširila tudi na Islandijo (Krappe 1930: 115–7). 

sms-12.indb   191sms-12.indb   191 23.10.2009   9:50:5923.10.2009   9:50:59



192

Konceptualizacija prostora v pripovedih o nadnaravnem poteku časa

Po mnenju Röhricha je keltskega izvora brez dvoma motiv ptičjega petja, ki v soro-

dnih orientalskih in staroindijskih pripovedih ni znan. Tako v Th e Mabinogion, Th e second 

branch, čarobne ptice Rhiannon med zabavo v Harlechu pojejo sedem let. Ptice imajo 

čudežne moči: obudijo lahko umrlega in živega uspavajo (Th e Mabinogion 2007: 32; prim. 

tudi 230, 236). V irskih povedkah tudi sicer vedno znova nastopajo nadnaravne ptice: v 

nebesih so pred božjim prestolom tri ptice; ptice vil zaželijo sv. Patriku  dobrodošlico na 

Irskem; ptice slavijo horae canonicae itd. Čeprav na Irskem najdemo tudi tip povedke o 

ptici in menihu (ATU 471A), resda zelo pozno, pa najdemo poleg teh tudi starejše verzije, 

npr. o sv. Brendanu iz Clonferta, deloma o sv. Mochoe ali Coelanu. itd. Na podlagi teh 

primerjav Röhrich sklepa, da je ta povedka prišla v Evropo z Irske v 12. stol., kjer najde-

mo najstarejšo kontinentalno verzijo povedke o menihu, ki sledi ptici, v pridigi pariškega 

škofa Maurice de Sullyja, ta pa je neposreden ali posreden vir kasnejših verzij te povedke 

v latinščini ali ljudskih jezikih (1962: 267–7). Bruford nadalje poudarja, da tudi dejstvo, 

da je ptica, ne pa angel, tista, ki s petjem zapelje meniha (v ustnih irskih variantah zgodbe 

o Ossianu, ki nekaj časa živi v pravljični deželi Tir-na-nogue, tj. onstranstvu, tega tja prav 

tako včasih zvabi ptica!), potrjuje domnevo, da gre v vsakem primeru za predkrščanski vir, 

čeprav je nemogoče z gotovostjo trditi, ali je ultimativni vir krščanskih različic te povedke 

azijski budizem ali keltski paganizem4 (1994–5: 7).

Religiozni in fi lozofski spisi

Res se mnenje Bošković-Stullijeve, da se je motiv razširil iz srednjeveških in kasnejših 

nabožnih spisov v folkloro, ne zdi verjetno. Isti motiv se, kot smo videli, kot stalnica evrop-

ske folklore pojavlja tudi zunaj nekaj klasičnih tipov povedk, ki bi se lahko razvili iz exem-

pla, najdemo pa ga tudi zunaj Evrope in celo zunaj registra folklore, npr. v hindujskih religi-

oznih spisih in sploh v orientalski, indijski in kitajski literaturi (prim. Krappe 1930: 115–7; 

Petzoldt 1968: 42; Röhrich 1962: 275). Veliko verjetnejša se zdi možnost, da je bil ta motiv 

del evropske in azijske folklore že veliko prej, preden je vstopil v srednjeveške eksempla. 

Tako na primer v staroindijski Vishnu-Purani kralju Raivati med petjem zbora pred 

božjim obličjem minejo »leta, ki se njemu zde kot en trenutek« – motiv, ki zelo spominja 

na petje ptice menihu v ATU 471A (Vishń u puráń a, Book IV., Chap. (I. HH Wilson tran-

slation [1840): http://www.sacred-texts.com/hin/vp/vp093.htm, 4. June 2008).

Do nadnaravnega poteka časa, čeprav nepovezanega s petjem, pride tudi v zgodbi, 

ki jo Zimmer pripisuje Matsya-puranam: ko princ Kāmadamana prosi Višnuja, naj mu 

razkrije majo, mu Višnu pove zgodbo o Nāradi, ki ga je nekoč, že dolgo pred njim, prav 

tako prosil, naj mu uresniči to željo. Nārada se je na Višnujevo povelje potopil v vodo in 

ko je spet prišel na površje, je bil spremenjen v žensko Sušilo. Pred njo se je odvilo celotno 

življenje – oče jo je poročil in imela je mnogo sinov in vnukov, a v teku časa je prišlo do 

vojne med njenim očetom in možem, v kateri so umrli njen mož, njen oče in mnogi od 

njenih sinov in vnukov. Obupana se je vrgla v grmado, na kateri so bila sežgana trupla 

vseh njenih sorodnikov, a v tistem trenutku  je »plamen takoj postal mrzel in jasen, grma-

da je postala jezero. In Sušila se je znašla sredi vode – a spet kot sveti Nārada.« (Zimmer 

4 Tudi pri Slovanih najdemo mnoga verovanja o pticah, ki te na različne načine povezujejo z drugim svetom 

– npr. prezimujejo v onstranstvu, kjer žive duše umrlih, in se skupaj z njimi pomladi vračajo na ta svet; duše 

umrlih se pogosto kažejo v podobi ptic itd., vendar pa nisem naletela na motiv, ki bi jih povezoval z nadnarav-

nim potekom časa (Mencej 2004).

sms-12.indb   192sms-12.indb   192 23.10.2009   9:50:5923.10.2009   9:50:59



193

Mirjam Mencej

Heinrich, Myths and Symbols in Indian Art, New York: Pantheon 1946: 27; navedeno po 

Mills 1995: 185–8).

Podobno pripoved najdemo v Izrekih Šri Ramakrišne (Sayings of Sri Ramakrishna), 

bengalskega svetnika iz 19. stoletja: Nārada si želi spoznati majo in Gospodar univerzuma 

ga pošlje po vodo. Nārada se res odpravi ponjo k reki, kjer sreča lepo dekle, se poroči z njo, 

dobi otroke in srečno živi, dokler v deželo ne pride kuga. Na begu iz vasi prek reke se vsi 

njegovi otroci in žena utopijo in Nārada obupano joče, dokler ga iz žalosti ne zbudi glas 

boga, ki ga sprašuje, kje je voda, ki mu jo je obljubil. Tedaj spozna resnico maje in se za-

hvali Bogu. (http:/www.vedantaiowa.org/teachings/thakur/chapter22.pdf, 6th June 2008; 

cf. also: Sayings of Shri Ramakrishna, English translation, 6th revised edition, Madras 

1943, Book 4, Ch. 22, »Parables«, no. 1110: 384, navedeno po Mills 1995: 188–89; prim. 

tudi Eliade 1961: 70–1, čeprav se njegova zgodba v detajlih glede vode deloma razlikuje 

od ostalih dveh virov).

Podobna dogodivščina se zgodi tudi »nejevernemu Tomažu« – Judu, ki ni verjel 

preroku Mohamedu, ki je trdil, da se je v eni sami noči »vzdignil do devetih nebes in na 

poti videl mnoge čudovite stvari in srečal nekdanje preroke, veljake in kralje; potem je 

vstopil v absolutno sfero pred Boga in tam slišal njegova čudovita navodila, in zatem so 

mu bile razkrite vse skrivnosti vseh časov, in vsi principi in vse stvari so mu postale zna-

ne«. Ko je prerok povedal svojo izkušnjo, je Jud odšel domov in prosil ženo, da mu skuha 

ribe, sam pa je odšel po vodo k reki. Ob reki pa se je nenadoma spremenil v lepo žensko, 

ki se je zatem poročila, rodila otroke, po sedmih letih pa se ponovno spomnila svojega 

prejšnjega življenja in se spremenila nazaj v Juda, ki se je spet znašel ob reki s posodo za 

vodo. »Ko se je vrnil domov, je njegova žena še vedno kuhala ribe, ki še niso bile do konca 

skuhane.« (Liu Chai-Lien, Th e Arabian Prophet, Shanghai: Swarthmore Press/Fleming H. 

Revell Co. 1921: 124–6; navedeno po Mills 1995: 191).

Prostor 

V vseh teh zgodbah, ne glede na to, ali se zgodba pojavlja znotraj folklore - v po-

vedkah ali pesmih, znotraj eksempla ali znotraj religioznih spisov, naletimo torej na isti 

motiv: na izkušnjo časa, ki poteka drugače, hitreje ali pa počasneje, kot v človeškem svetu. 

Toda ker sta čas in prostor v tradicijskih verovanjih tesno povezana med seboj, si poglej-

mo mesta, kjer prihaja do takšne spremenjene percepcije časa. Ali lahko med mesti v 

zgodbah, kjer prihaja do takšnih vstopov v drugače potekajoč čas, najdemo kakšne para-

lele, in če, kakšen je njihov pomen?

Votlina, hrib, gora 

Ena najbolj pogostih lokacij, v katerih prihaja do izkušnje spremenjenega časa, je 

hrib/gora oz. votlina v hribu/gori. Teh lokacij med seboj pravzaprav ni mogoče zares loče-

vati: gre bolj ali manj zgolj za različne poudarke, saj vstop v hrib ali goro pomeni vstop v 

votel prostor v notranjosti hriba oziroma gore – z drugimi besedami, v votlino.

Ena najstarejših povedk, v katerih naletimo na motiv votline, skozi katero se vstopi 

v drugi svet, je v 12. stoletju zapisal Walter Map v De Nugis Curialium in govori o britan-

skem kralju Herli. Pritlikavi kralj prisostvuje njegovi poroki in v zahvalo mora tudi Herla 

prisostvovati poroki le-tega leto kasneje. Njegov vodnik ga vodi v votlino visoko v skalovju 

sms-12.indb   193sms-12.indb   193 23.10.2009   9:51:0023.10.2009   9:51:00



194

Konceptualizacija prostora v pripovedih o nadnaravnem poteku časa

in po nekem času hoje v temi vstopijo v svetlobo. Po poroki se kralj s spremstvom vrne 

nazaj v svojo deželo, a medtem se je vse spremenilo. Od pastirja, ki ga sreča na poti, izve, 

da je v času, ki se je Herli zdel dolg tri dni, v resnici minilo dvesto let (Briggs 1978: 15–17; 

prim. tudi Lecouteux 1997: 24).

Povedka je zelo podobna tekstu anonimnega avtorja iz 13. stoletja, v katerem mladi 

gospod povabi na poroko svojega starega prijatelja, pravzaprav angela, ki ga v zahvalo 

potem tudi sam povabi na zabavo, ki naj bi bila tri dni po poroki – le da gresta v tej verziji 

na zabavo skozi ožino, za katero ne vemo, ali gre za ožino v gori (skalovju) ali kje drugje. 

Prideta do široke ravnice, pokrite s cvetjem, polne sadnega drevja in ptic, kjer so njegov 

gost in mladeniči okoli njega vsi oblečeni v belo. Mladi gospod gre skozi tri »bivališča«, 

pride do četrtega, kjer spozna nepopisno srečo, ki traja 300 let, njemu pa se zdi, da je šlo 

samo za tri ure. Vrne se domov in najde svoj dom v ruševinah. Ko si prinese k ustom kos 

kruha, se spremeni v starca in umre (Le Goff  1984: 27). 

V slovenski  povedki Zaklete duše poštenjak vstopi v drugi svet, kjer čas poteka druga-

če, skozi votlino (jamo), ki jo zagleda pred seboj (Möderndorfer 1924: 113–5; glej spredaj).

Tudi v škotskih povedkah o človeku, ki vstopi v vilinski ples, se ta ples najpogosteje 

odvija prav v notranjosti hriba (včasih tudi gomile)(Bruford 1978: 147; 1904–5: 1; prim. 

tudi 1904–5: 6, kjer obiskovalec v hribu posluša glasbo, ter 1904–5: 9, 12, 17; Hartland 

1891: 165–7, 180). Zlasti v Walesu in na Škotskem zgodbe poudarjajo, da se glasbeniki 

znajdejo med bajnimi bitji oziroma ljudje vstopijo v njihov ples v krogu v notranjosti 

hriba. Tako npr. starec povabi slovita goslača v majhen hrib, kjer naj bi igrala za zbrano 

družbo – zdelo se jima je, da igrata nekaj ur, v resnici pa sta igrala sto let. Ko se vrneta iz 

hriba, gresta v cerkev, toda ko duhovnik spregovori prvo besedo, se sesujeta v prah (Har-

tland 1891: 180–1). 

Prav tako Taff y ap Sion, čevljarjev sin, ki živi blizu Pancaderja v Carmarthenshire, 

nekega dne stopi v »vilinski krog na hribu in se plesalcem pridruži za, kot se je mu zdelo, 

nekaj minut - ko izstopi iz plesa in se vrne domov, ga nihče več ne prepozna, pade na tla 

in se spremeni v pepel (Briggs 1978: 19). Zgodba o vstopu enega od bratov v vilinski ples, 

zapisana v Škotskem višavju, se odvija na »shian-u« oziroma vilinskem hribu, vendar pa 

je iz zgodbe jasno razvidno, da se ples odvija pravzaprav v notranjosti hriba, ne na njem – 

kajti ta je »v temi je izgledal kot stolpič z odprtimi vrati, iz katerih je sijala svetloba iz vseh 

razpok in eden od bratov se je odločil iti noter«. Čez leto in dan se njegov brat odpravi 

ponj, »vstopi v shian« ter ga potegne iz plesa, prepričanega, da je minilo zgolj pol ure, 

odkar je začel plesati (Briggs 1978: 20). 

Tudi v drugi povedki s Škotske se izkaže, da se goslača, ki sta bila naprošena, da 

igrata na gosli v gradu, v resnici nahajata v hribu: ko se namreč zjutraj odpravita iz gradu,  

je vse spremenjeno: visok stolp je »nizek hrib, iz katerega se splazita« in ugotovita, da je, 

medtem ko sta igrala, minilo sto let (Briggs 1978: 20–1).

Podzemne votline v hribu kot drug, paralelen svet so široko razširjen motiv v evrop-

ski folklori, tudi če v njih ne pride vedno tudi do izrazitega premika časa. V nemški po-

vedki npr. dve ženski odpeljeta človeka v notranjost hriba, kjer šest ur hodi po bogatem 

tujem mestu (Petzoldt 1970: 128, št. 204, Die Stadt im Berg). Včasih gre lahko tudi za 

luknjo (odprtino) v gori – v drugi nemški povedki pastir skozi takšno luknjo vstopi v 

goro Kyffh  äuser, v kateri preživi sto let (Petzoldt 1970: 130, št. 207, Bergentrückt), ali pa 

se v skalovju prikaže odprtina, ki vodi v notranjost gore in kjer človek dobi hrano za svoje 

otroke v času lakote (Petzoldt 1970: 130–31, št. 208, Die Hirte von Dillingen) itd.

sms-12.indb   194sms-12.indb   194 23.10.2009   9:51:0023.10.2009   9:51:00



195

Mirjam Mencej

Mnoge takšne gorske votline v sebi skrivajo tudi zaklade. Pod Rollbergom na 

Češkem je klet z zakladom, katere vrata se odprejo na vsako cvetno nedeljo za kratek čas.  

Zgodba govori o ženski, ki vstopi v jamo, kjer sedijo vitezi templarji; ker je ne opazijo, 

začne nabirati zaklad, a ko zbeži z njim ven, tik preden se vrata zapro, v njej pozabi otroka. 

Ko se po nasvetu duhovnika čez eno leto vrne ponj, najde otroka zdravega in z jabolkom 

v vsaki roki (Hartland 1891: 176–6).

Podobno zgodbo pripovedujejo v Sloveniji, le da je v njej motiv drugačnega mi-

nevanja časa izpuščen: Kmetica z otrokom vstopi v votlino v hribu, katere vhod stražita 

dva velika psa. V votlini je mnogo z zlatom napolnjenih kadi, za zlato mizo pa sedi zakleta 

deklica, pol človek-pol kača. Kmetica odloži otroka in si začne nalagati zlata ter z njim 

odide iz votline, a pozabi na otroka, tedaj pa se vrata za njo zapro. Ko se spomni nanj, ne 

najde več vhoda v votlino. Na župnikov nasvet se vrne na isto mesto čez leto dni, natančno 

ob isti uri in minuti, in res spet najde vhod ter otroka, ki se igra z dragocenostmi, ga vzame 

in odhiti z njim ven, a ne najde več izhoda in za vekomaj izgine (Kelemina 1997: 106–7, 

št. 74, Gospodična v hribu).

Seveda je podzemna votlina, odprtina v skalovju, v gori tesno povezana z vsemi 

povedkami, v katerih pride do premika časa ob vstopu človeka v podzemno domovanje 

spečega kralja, vojščakov ipd. (Hartland 1891: 170–3, 184). Th omas of Erceldoune (Th o-

mas the Rhymer), slavni prerok in pevec iz škotskega izročila, ki naj bi živel v 13. stoletju 

in ter je sam postal oseba škotskega folklornega izročila (prim. Lyle 2007: 3–60), naj bi 

svojo moč dobil od vilinske kraljice, ki naj bi ga odpeljala v svoje kraljestvo v hribovju 

Eildon (Eildon Hills) (Hartland 1891: 203–4). Robert Southey domneva, da je možen kraj 

tega kraljestva »votlina pod koreninami leskovega drevesa na Craig y Dinas«, kjer spijo 

kralj Artur in njegovi vojščaki. Po drugi verziji iz 19. stoletja, ki jo podaja Williams, je 

»votlina odkrita pod veliko lesko« in pesem Povedka o Shewin' Shiels iz zbirke Jamesa 

Servicea Metrical legends of Northumberland (1834) opisuje, kako je Sir Cuddy, ranjen 

po bitki, prenesen v votlino med speče viteze. Zatem odkrije, da je, medtem ko je bil v vo-

tlini, minilo sedemsto let. V opombi najdemo tudi informacijo o tem, da so kralj Artur in 

njegovi vitezi začarani ob ruševinah gradu Shewin's Shiels, »v votlini začaranih vojščakov« 

(Simpson 1986: 206–7). 

Grob, jama

Grob kot prostor, skozi katerega človek vstopi v svet, kjer čas poteka drugače, se 

praviloma pojavlja v tipu ATU 470, saj je logično povezan s samo vsebino tega tipa poved-

ke, ki zahteva obisk ženina pri umrlem prijatelju – skozi grob mrtvega prijatelja prideta v 

njegovo deželo.

V slovenski povedki tega tipa pod zemljo na travi najprej zagledata čredo shujšanih 

ovac – mrtvi razloži, da gre za duše, ki so imele na svetu veliko premoženja, pa ga niso 

dajale ubogim; nato zagledata čredo debelih ovac - to so duše, ki so kljub majhnemu pre-

moženju veliko dajale vbogajme, itd. (prim. zgoraj Möderndorfer 1924: 113–5). Zatem 

mrtvi naenkrat izgine, »živi je pa tri dni na svet nazaj hodil« (Šašel, Ramovš 1936–37: 14-5; 

Kotnik 1958: 22–5)

Različica tipa ATU 470 je znana tudi v Skandinaviji: prijatelja skozi grob vstopita 

na travnik, na katerem se pasejo različno debele krave – moralna nota je podobna kot v 

slovenskih povedkah, konec pa se deloma razlikuje: Iz nekega razloga pa je ženin potem 

sms-12.indb   195sms-12.indb   195 23.10.2009   9:51:0023.10.2009   9:51:00



196

Konceptualizacija prostora v pripovedih o nadnaravnem poteku časa

zaspal. Ko se je zbudil, /je ugotovil/, da je spal sedemsto let. Vse se je spremenilo, zdelo se mu 

je, da je prišel v drug svet. (Kvideland, Sehmsdorf 1991: 90–1, št. 15.1)

Grob oziroma gomila kot lokacija vstopa v drugačen potek časa pogosto nastopa v 

škotskih, danskih idr. povedkah o bajnih bitjih (fairies, elves), ki  plešejo v gomili (Bruford 

1994–5: 10, 15; Hartland 1891: 185). Seveda pa moramo vedeti, da so bila ta bitja v ljud-

skem verovanju tesno prepletena s predstavo o mrtvih in da bajna bitja po verovanju ljudi 

naseljujejo grobne gomile (Briggs 1970: 81, 89, 96).

Gozd

Gozd kot kraj, kjer pride do premika časa, se pojavlja zlasti v tipu povedke ATU 

471a ter v pesemski varianti te povedke, ki govori o menihu, ki si zaželi spoznati nebesa in 

kmalu zatem zasliši ptico, ki ga s svojim petjem meniha zmami, da ji sledi v gozd, kjer jo 

namesto tri ure, kot se zdi njemu, posluša tristo let. Zgodnji nemški zapis pričuje o meni-

hu, ki je konec 11. stoletja potrkal na vrata affl  inghemskega samostana in trdil, da je med 

mašo padel v globoko meditacijo ter obsedel v cerkvi, še ko so vsi drugi odšli. Medtem ko 

je sedel v zboru, je noter priletela drobna ptička in pela takšne nebesne tone, da je bila njego-

va duša vsa prevzeta, in sledil ji je v gozd, ki je obkrožal samostan. (Briggs 1978: 12; prim. 

Hartland 1891: 188). Tudi v nemški različici menih v gozdu namesto pol ure, kot meni 

on, posluša ptico, ki mu poje, tristo osem let  (Petzoldt 1970: 128–9, št. 205, Der Mönch 

und das Vöglein). Gozd se pojavlja kot mesto poslušanja ptice tako rekoč v vseh različi-

cah, ki jih je zbral Röhrich (nemških, francoskih, latinskih), v katerih je mesto, kjer med 

menihovim poslušanjem ptice pride do drugačnega poteka časa, sploh omenjeno; v dveh 

primerih se omenja tudi samo drevo (»veje« in »pod drevesom«) (prim. Röhrich 1962: 

124–45). Slovenska ljudska pesem pravi takole:  Pojd' za man', star menih ti, Pojd za mano 

v zeleni gozd, Ker je Bog poslal po ta; Tam ti bom prepevala, En kratek čas ti bom delala (…). 

In res: (…) Gresta lepa mlada tičica, lepa mlada pipica, Lepa mlada angelica, Pol ur' hoda 

od klojštra čje. Pridejo v zeleni gozd; Tam mu je prepevala, Kratek čas mu delala, Noterka 

do tristo let (…). (Štrekelj 1980 (1895): 348, št. 306, Goriška). Tudi v hrvaški priliki ptica 

meniha s petjem odvede v gozd: (…) poletivši ptićak vanka u kloštar, a zatim poide u bošak 

alitvam u gaj, koi bieše blizu mostira, a redovnik hojaše za nim s velikom dragostju i veseliem 

duhovnim, da mu se činaše, da e u raju nebeskom. I ta ptićak lećaše toliko blizu nega, da ga 

mogaše veće krat rukom uhititi, da hotiše. Zatim ptić poleti na jedan dub i poče kantati toliko 

slatko i prilično (…). (Strohal 1917: 266, št. 40; prim. tudi Ilešič 1915: 166–7).

Gozd se kot lokacija vstopa v drugače potekajoč čas kaže tudi v waleški povedki, 

ki govori o vstopu človeka v vilinski krog, v katerem ta potem prepleše leto dni misleč, 

da je minilo nekaj minut (Hartland 1891: 165). Za mnoge različice teh povedk, v katerih 

lokacija ni omenjena, pa bi bilo vseeno mogoče tudi domnevati, da je do vstopa v vilinski 

krog prišlo v gozdu, saj navadno do takšnih doživetij prihaja, ko se človek vrača domov v 

vas. Zdi se namreč, da v nekaterih povedkah kraj, kjer pride do spremembe časa, ni tako 

pomemben, ampak je bolj pomemben način - dejstvo, da človek vstopa v vilinski krog, 

ki pomeni krožno gibanje, za katerega sem na drugem mestu pokazala, da v tradicijskih 

predstavah predstavlja način vstopanja v drugi svet (Mencej 2008).

sms-12.indb   196sms-12.indb   196 23.10.2009   9:51:0023.10.2009   9:51:00



197

Mirjam Mencej

Voda 

V zgodbi, ki naj bi razkrila skrivnost Višnujeve maje, do premika časa pride po tem, 

ko Nārada na Višnujevo povelje vstopi v vodo, se spremeni v dekle Sušilo in njeno življenje 

se odvija, dokler se v obupu ne vrže v ogenj, ki se spremeni v vodo, dekle pa ponovno v 

Nārado (prim. zgoraj; Heinrich Zimmer, Myths and Symbols in Indian Art, New York: 

Pantheon, 1946: 27; navedeno po Mills 1995: 185–8). Čeprav tekst ne omenja, koliko časa 

je minilo medtem, je premik časa v tej pripovedi očiten – medtem ko se je v podobi ženske 

odvilo skoraj vse življenje Nārade, je, ko izstopi iz vode, spet on sam, očitno enak kot pred 

to izkušnjo. 

Voda (reka) je usodna tudi za preobrazbo Nārade v zgodbi iz Izrekov Šri Ramakri-

šne (Sayings of Sri Ramakrishna)  – ob reki zagleda dekle in tedaj se začne njegovo novo 

življenje brez zavedanja prejšnjega; ko ga na begu pred boleznijo na mostu nad reko zalije 
voda, se zave, da je bilo vse le učna ura o maji, ki mu jo je pripravil Višnu.

Nejeverni Jud se odpravi po vodo iz potoka in je spremenjen v žensko; ko se po sed-

mih letih spomni svojega prejšnjega stanja, se spremeni nazaj v moškega in se spet znajde 

poleg potoka s posodo za zajemanje vode. 

V obeh hindujskih zgodbah, tako v Matsya-purani kot v Izrekih Šri Ramakrišne, 

pa tudi v pripovedi o Judu, ki ne verjame Mohamedu, se torej prestop v realnost, v kateri 

se čas odvija očitno drugače kot na našem svetu, zgodi v bližini vode – v trenutku, ko se 

človek ali potopi v vodo ali pa ko stoji ob vodi. Voda igra pomembno funkcijo tudi pri 

njegovi vrnitvi nazaj v človeško realnost. Medtem ko se v prvem primeru ogenj grmade 

spremeni v vodo, ga v drugem zalije poplava vode na reki in se v tretji spet znajde ob reki 

v prejšnji podobi. Skratka, voda je temeljni element v vseh treh transformacijah, kot pou-

darja Margaret Mills (1995: 192). 

Voda ima očitno svojo vlogo tudi v zgodbi o brahmanu, ki je ob reki meditiral o 

stanju umrlega, pri čemer ga je duh zapustil in vstopil v telo novorojenčka ter živel drugo 

življenje. Ko se je njegov duh spet vrnil v njegovo prejšnje telo, ki ga je zapustil le za nekaj 

trenutkov človeškega časa, je bila njegova žena presenečena, da se je tako kmalu vrnil 

(prim. zgoraj). Čeprav vsaj eksplicitno ta zgodba ne pripoveduje o božanskem času ali 

razkritju maye, ampak za izkušnjo odhoda duše iz telesa, pride tudi tu do izkušnje drugač-

nega poteka časa, in gotovo ni naključje, da do te pride prav ob vodi.  

Enako se zgodi v povedki ali exemplu, ki kroži med škotskimi Gaelci in  “travellerji” 

iz Lowlanda in pripoveduje o tem, kako je moški, ki na zabavi ni vedel povedati zgodbe, 

prepeljan v čolnu prek vode v drugi svet, kjer ostane več let, dokler se ne vrne nazaj in 

ugotovi, da zabava, na kateri ni znal povedati zgodbe, še vedno traja - le da sedaj ve zgod-

bo o svojem doživetju. (Bruford 1978: 149–50; 1994–5: 9; verjetno gre za povedko, ki jo z 

naslovom Največja laž/(Th e biggest lie) omenja Mills 1995: 193-4). Tudi pot Th omasa the 

Rhymerja v vilinsko deželo (Elfl and), v kateri je ostal sedem let, ki so se njemu zdela kot 

tri noči, je vodila skozi podzemne vode (Briggs 1970: 87). Prav tako se tako rekoč v vseh 

zgodbah dežele nesmrtnosti, večne mladosti, sreče ipd., v katerih čas poteka po drugačnih 

zakonih kot v človeškem svetu, nahajajo na otokih – pot do njih vodi torej prek vode.

V škotskem in irskem izročilu vilinska princesa Niamh of the Golden Locks povabi 

Oisina oz. Ossiana, da gre z njo v njeno deželo Tir Nan Og, »deželo večne mladosti na 

drugi strani morja«; ta se res odpravi in tam res preživi čas, ki se mu zdi dolg zgolj nekaj 

mesecev. Ko se prek morja vrne v rodno domovino, je vse spremenjeno, kajti minilo je na 

sms-12.indb   197sms-12.indb   197 23.10.2009   9:51:0023.10.2009   9:51:00



198

Konceptualizacija prostora v pripovedih o nadnaravnem poteku časa

stotine let, odkar se je Oisin odpravil v Tir nan Og (Hartland 1891: 196–99; Briggs 1978: 

21–22). 

In staroirski zgodbi Branovo potovanje (Voyage of Bran) Brana nekega dne uspava 

sladka glasba, in ko se zbudi, zagleda dekle, ki začne peti pesem, v kateri opisuje sijaj in ra-

dosti sveta na drugi strani morja. Bran se res odpravi v to deželo, na Otok veselja in zatem 

na Otok žensk. Tam ostane s svojimi tovariši in »zdelo se jim je, da so tam le eno leto; v 

resnici je bilo mnogo let«. Ko se odločijo vrniti na Irsko, jih ena od žensk opozori, da se ne 

smejo dotakniti zemlje, toda eden od Branovih tovarišev skoči na obalo in »ko se dotakne 

tal, se spremeni v kup prahu, kot če bi bil mrtev več sto let«. (Hartland 1891: 202; Rees in 

Rees 1989: 314–6; prim. tudi Briggs 1978: 22–3).

Otoke sreče najdemo tudi v italijanski pravljici, v estonski  junak preživi trideset 

let v deželi morskih deklic pod vodo, v arabski junak preživi stoletja na »čudnem otoku« 

(Hartland 1891: 199–204). Ogier or Olger, Danec, eden od vitezov Kralja Arturja, naj bi 

po izročilu nikoli umrl, ampak večno živi na otoku Avalon, enako kot večno živi don Se-

bastian na Otoku Sedmih mest (Hartland 1891: 204–6).

Razen osamljenih povedk, v katerih pride do vstopa v drugače potekajoč čas ob 

ruševinah mlina ali na osamljenem mestu (Hartland 1891: 164, 166), ali zaradi logike 

zgodbe na vrtu5 ali v ozadju cerkve, npr. pred poroko, ki je pogosto tisti liminalni čas, ko 

prihaja do vstopa v drug čas (Hartland 1891: 185-87), se bolj ali manj v vseh teh povedkah 

pojavljajo torej štiri temeljne lokacije, v katerih ali ob katerih ljudje doživijo relativnost 

časa: gre za votlino v gori ali hribu, grob ali gomilo, gozd in vodo. 

Simbolni pomen prostorov vstopa v drugače potekajoč čas

Da se na kraj, kjer človek vstopi v drugače potekajoč čas, pride skozi votlino (v gori, 

hribu), gozd, grob-jamo ali vodo, nikakor ni naključje. Jama ali votlina v gori ali pod ze-

mljo je mitologijah mnogih ljudstev prostor, v katerega naj bi po smrti odšli umrli. Votlina 

v gori je prispodoba svetega, absolutnega (Šmitek 2004: 49), je središče sveta (Šmitek 2008: 

134). Raj iranskega Yima naj bi stal v središču sveta, na svetovni gori – sprva predstavljen 

kot obzidan vrt, kasneje kot votlina tik pod vrhom gore (Šmitek 2004: 157). V krščanski 

tradiciji se je predvidevalo, da je bila v illo tempore Golgota, sveta gora, mesto rajskega 

vrta (Eden); po srednjeveški tradiciji naj bi Kristusov križ stal v samem središču tega vrta 

(Henkiss 2001: 102–3). V keltski mitologiji so bile jame vhodi v drugi svet in še danes 

jama sv. Patrika (St Patrick's Purgatory) v izročilu velja za ustje pekla (Rees in Rees 1961: 

303–4). Veliko predstav o bajnih bitjih, ki so tesno povezani z mrtvimi, ki naseljujejo votle 

hribe, najdemo v škotskih sojenjih čarovnicam (Briggs 1970: 88). Mnogo zapisov škotskih 

verovanj govori o onem svetu v votlih hribih (prim. School of Scottish studies Archives, F 

131) in o paradižu na gori (F 132.1). Pri južnih Slovanih, zlasti v srbski, bolgarski in make-

donski magijski tradiciji, je gora najbolj tipično mesto, kamor izganjajo zle duhove, uroke 

itd. (Radenković 1996: 63) – očitno kot mesto onstranstva, kjer ti ne morejo škodovati. 

Obstajajo mnoga severnoevropska izročila o bivališčih pokojnikov v notranjosti hribov /

gora (glej Straubergs 1957: 57–8, 80–1; navedeno po: Šmitek 2004: 50). V germanski po-

vedki o kralju Sveigðirju, ki sledi pritlikavcu v skalovje in se nikoli več ne vrne, pa tudi 

5 Vrt je obenem tudi simbol zemeljskega paradiža in je bil pogosto tudi zasnovan tako – geometrične oblike kot 

simbol materialnega življenja, urejenega s pravili, z vodnjakom na sredini  kot simbolom svetega, spiritualnega 

– skupaj sta predstavljala univerzum v celoti (Henkiss 2001: 105–6). 

sms-12.indb   198sms-12.indb   198 23.10.2009   9:51:0023.10.2009   9:51:00



199

Mirjam Mencej

leksiki, kjer »vstopiti v goro« pomeni »umreti«, se vstop v votlino, se pravi v izkopano goro, 

kaže kot sinonim smrti, meni Lecouteux (1997: 26).

Podzemno bivališče mrtvih v indoevropskem verovanju je logična posledica dej-

stva, da so Indoevropci v zadnji fazi pred razselitvijo svoje umrle pokopavali (West 2007: 

388). Slovenska povedka npr. govori o podzemni jami kot vhodu na drugi svet (Kelemina 

1997: 250–2). Pri Slovanih nasploh najdemo mnoga verovanja o jamah kot izvoru rojstev, 

mestu, od koder prihajajo nove duše na naš svet: kot piše Čajkanović »naš narod donji 

svet (ili ulazak u njega) zamišlja kao duboku jamu«: v Žepču (Bosna) pravijo, »da vjetar 

izlazi iz zemlje, iz jedne rupe (…) narod se je jednom digao te zatrpao onu rupu, i gle 

čuda: vjetra nestade, ali je te godine nestalo i svakog roda, i oni moradoše opet rupu ot-

kriti« (Čajkanović 1994: 425). Tudi po verovanju na Tirolskem v Nemčiji je v neki soteski 

»Lebenshöhle« (»življenjska jama«): v njej je toliko lučk kot živi ljudi; ko lučka ugasne, 

človek umre (Petzoldt 1970: 127-8, št. 203, Die Höhle mit den Lebenslichtern). Podobno 

predstavo kažejo tudi verovanja o Pehtri, ki naj bi po izročilu živela v jami blizu Lusern 

(severna Italija) z majhnimi otroki oz. po drugi različici nerojene otroke čuva na pobočju 

v Wasserkufenu (Timm 2003: 259). 

Včasih je težko natančno ločevati med goro in gozdom v ljudskih verovanjih. Le-

ksem »gora« je v slovanskih jezikih ohranil starejši vseslovanski sinkretični pomen, ki 

je obsegal tako pomena »gozd« kot »gora« in je pomenil »visok, gozdnat kraj«. Medtem 

ko so južni Slovani uroke, zle duhove itd. dalje izganjali v goro, so jih vzhodni Slovani in 

Poljaki v svojih zagovorih izganjali v gozd (Radenković 1996: 59–60, 365). Srednjeveški 

gozdovi so bili v evropskih ljudskih verovanjih povezani s predstavami o divji jagi in div-

jih ljudeh – deloma ljudeh, deloma živalih in deloma duhovih, ki naj bi blodili po njih 

(Russell 1999: 49–50). V karelski epiki je metafora tujosti zamenljiva s smrtjo in gozdom 

(Koski 2008: 349). Gozd je najpogostejša lokacija srečevanja s čarovnicami v memoratih 

iz vzhodne Slovenije, posnetih v letih 2000–2001 (Mencej 2006); enako velja za novofund-

landska srečevanja, v glavnem moških, z bajnimi bitji. (Narváez 1991: 338).

Voda je bila prav tako močno povezana s predstavo o smrti v (indo)evropskih ve-

rovanjih. To se ponovno kaže npr. v mnogih verovanjih o Pehtri/Holle v slovenskem in 

germanskem svetu. Med drugim naj bi prinašala novorojene otroke, a jih tudi odnašala 

s seboj, mesta, kjer ima otroke shranjene, pa so poleg votline v gori najpogosteje vode: v 

švicarskem Entlebuchu pravijo, da iz Seltenbacha (=potoka gospe Selten oz. gospe Zälti, 

kot jo tam imenujejo) prihajajo majhni otroci. Na Sedmograškem pravijo, da Frau Holle 

v jamah, gorah in vodnjakih čuva nerojene otroke. O ribniku Frau-Holen v Meissnerju 

pripovedujejo takole: »Ženske, ki se vzpnejo k njej v njen ribnik, naredi zdrave in plodne; 

novorojeni otroci pridejo iz njenega vodnjaka in ona jih prinese«. V Šleziji prinese Spilla-

holle (=Spindel-Holle) otroke, ki jih je zaradi njihove lenobe odnesla v vodnjak, staršem, 

ki ne morejo imeti otrok. V Meissnerju Holle ne prinaša le novorojenih otrok, ampak jih 

tudi rada potegne nazaj v svoj ribnik. V Hausbergu v Harzu ne pridejo iz Frau Hollinega 

vodnjaka, imenovanega »Eselsbrunnen«, samo otroci, ampak otroke tam tudi strašijo s 

tem, da jih bodo spet odpeljali nazaj vanj, itd. (Timm 2003: 259–62; prim. tudi Uther 1999: 

943, 948; Gliwa 2005: 211). Tudi mnogi slovanski obrazci poudarjajo izvor otrok iz vode 

(Vinogradova 2000: 352). Če vemo, da plodnost, rodnost po tradicionalnih predstavah 

prihaja z onega sveta, tj. iz istega sveta, kamor gredo po smrti duše umrlih, potem v pred-

stavah o krajih, kjer so »shranjeni« otroci, ki se rodijo na svet, seveda lahko prepoznamo 

predstave o onstranstvu. 

sms-12.indb   199sms-12.indb   199 23.10.2009   9:51:0023.10.2009   9:51:00



200

Konceptualizacija prostora v pripovedih o nadnaravnem poteku časa

Predstava o vodi kot meji med svetovoma živih in mrtvih je pogosta v mitologi-

jah po svetu in je tudi skupna indoevropska dediščina (prim. Lincoln 1982). Iz indijskih 

besedil je razvidno, da mora po verovanjih duša umrlega prečkati reko – neki pogrebni 

ritual vsebuje navodila: “Na strašni poti do Jaminih vrat je strašna reka Vaitarani: v želji, 

da bi jo prečkal, ponujam  Vaitarani črno kravo”; podobne predstave je mogoče najti v 

Atharvavedah and in Upanišadah. Tudi Homer omenja več rek, v drugih grških virih pa 

najdemo največkrat omenjeno reko Aheron, ki jo morajo prečkati umrli (West 2007: 389). 

Ta predstava leži tudi v ozadju mnogih slovanskih ritualov, povedk, ljudskih pesmi in 

verovanj. V Bolgariji poznajo verovanje, po katerem duša umrlega,  “po tem ko prispe do 

polja, pride do široke in globoke reke, ki je ločnica med tem in onim svetom.” (Marinov 

1994: 331). Tudi Srbi poznajo verovanje o Jovanovi strugi kot vhodu v drugi svet  (Čajka-

nović 1973: 328). V Vologodski pokrajini v Rusiji so pravili, da duša na 40. dan po smrti 

prečka t.i. Pozabiti reko in tedaj pozabi na vse, kar se je zgodilo na tem svetu (Uspenskij 

1982: 56) ipd.6 

Po eni etimološki razlagi slovanska beseda “raj” izvira iz psl. imena za vodni tok in 

bi prvotno pomenila “kar pripada toku, kar se nahaja prek vode ali pod vodo” (Snoj 1997: 

521). Podobno drugod: vstop v vodnjak v Ibn al Kalbi (iz 819) ali v geografskem slovarju 

Yakutov (iz 1229) je enak poti skozi podzemlje do paradiža (Uther 1999: 943). Po Plutarhu 

in Lukianu je rajski Elizij travnik na Otokih blaženih, ki naj bi ležali na skrajnem zahodu 

sveta pri Herkulovih stebrih, po Hesiodu pa na obali reke Okeanos; Plinij starejši omenja 

to otočje kot insula Achillea, eadem Leuce et macaron apellata – vzporednica temu otoku 

Leuce je bel in svetleč indijski otok Śvetadvipa, ki leži severno od mlečnega morja (Maha-

bharata 12.322–35) (Šmitek 2004: 37). Nekatera keltska besedila, ki opisujejo potovanja na 

oni svet, ki je drugačen od krščanskega pekla ali nebes, jasno kažejo predkrščanske mo-

dele: otoki, naseljeni z nadnaravnimi bitji, so ločeni od sveta živih z morji, polnih pošasti 

in težkih preizkušenj (Le Goff  1984: 24–5). Takšno verovanje, da se zemeljski raj nahaja 

na otoku, obkrožen z vodami, najdemo npr. v tekstu Navigation of Saint Brendan iz 9 stol. 

n.š. 

Kot piše Le Goff  pa so se prostori onstranstva v krščanstvu zreducirali na tri glavne: 

pekel, nebesa, vice, občasno še četrtega - zemeljski paradiž, ter včasih še petega in šestega 

z vicami nekrščenih otrok, poglavarjev … (1984: 31–2). Predstava o večni sreči na otoku 

oziroma v deželi na drugi strani vode se je očitno prenesla prav v krščanske predstave o 

zemeljskem paradižu. Apokrifni tekst History of Rechabites tako npr. piše o pobožnem 

Zosimusu, ki je želel videti Blažene. Potovanje v deželo, kjer so ti živeli, ga je vodilo prek 

velikega oceana do dežele sredi morja, ki je bila kot neskončen otok (Charlesworth 1983: 

450–1).  Na Otoku Blaženih je bilo poskrbljeno za vse – hrane je v izobilju, bolezni in 

bolečin ne poznajo, prav tako ne utrujenosti, skušnjav in skrbi, zlo jih ne doseže ... Ta otok 

Blaženih sicer ni raj, toda brez dvoma ga kaže na metaforični ravni, kar potrjujejo tudi 

Zosimusove besede: „Kajti ta kraj je kot božji paradiž in Blaženi so kot Adam in Eva preden 

sta grešila”. Gre za nekakšen raj na zemlji, v katerega očitno smrtniki pred poslednjo sod-

bo ob koncu sveta praviloma ne morejo vstopiti, saj se Blaženi ob Zosimusovem prihodu 

začudeni sprašujejo: “Bratje, ali je že napočil konec sveta in je zato lahko človek prišel sem?” 

(Charlesworth 1983: 452).

6 Več o verovanjih o vodi kot meji med svetovoma pri Slovanih glej v Mencej 1997, 1998, 2004.

sms-12.indb   200sms-12.indb   200 23.10.2009   9:51:0023.10.2009   9:51:00



201

Mirjam Mencej

*

Vsi ti prostori, ki se nahajajo v gorskih votlinah oziroma v notranjosti hribov ali 

gora ali na drugi stani vode, redkeje pa tudi v gozdu, imajo torej jasno konotacijo onstran-

stva. Človek, ki v povedkah vstopa vanje, vstopa torej v drugi svet, kar je iz nekaterih po-

vedk razvidno tudi povsem eksplicitno. Bruford celo meni, da gre v verovanjih o mnogih 

hribih, v katerih naj bi živela bajna bitja, za prežitek iz časov, ko je imela vsaka skupnost 

lasten vhod v onstranstvo (Bruford 1994–5: 16)

Gwyndaf povezuje motiv nadnaravnega poteka časa v povedkah z človeškim hre-

penenjem po izgubljenem paradižu, v katerem se cedita mleko in med, z njegovo željo 

po tem, da bi okusil blaženost, kot jo opisuje Peter v Drugem pismu: »Eno pa vam naj, 

preljubi, ne bo prikrito, da je en dan pri Gospodu kakor tisoč let in tisoč let kakor en dan« (2 

Peter 3,8). Človek si želi biti prenesen na otok Avalon, kamor je bil prenesen kralj Artur, 

ali v deželo večne mladosti Tir Nan-Og iz irskega in keltskega izročila (Gwyndaf  1994: 

259–60). Tudi ko Mohamed govori o Poslednji sodbi, se sklicuje na stavek: One day in the 

sight of thy Lord is like a thousand years of your reckoning (En dan pred obličjem tvojega 

Gospoda je kot tisoč let tvojega štetja) (Koran 22: 47) (http://www.fl ex.com/~jai/satyame-

vajayate/koran.html; cf. also Röhrich 1962: 276). Idejo o relativnosti časa, poleg te, ki jo 

omenja Gwyndaff , najdemo v Svetem pismu še na enem mestu: V tvojih očeh je tisoč let ko 

včerajšnji dan, ki je minil… (Psalm 90.4) (http://www.biblija.net/biblija.cgi?Bible=Bible&

m=Ps+90.4&id32=1&pos=1&set=3&l=en, 4th June 2008). 

Funkcija povedke Menih in ptica je, kot trdi Röhrich, pravzaprav podati učinkovit 

vzor za ilustracijo teh bibličnih besed; povedka je namenjena konkretiziranju in ponazo-

ritvi pojma večnost ali večna blaženost, ki je zunaj sposobnosti dojemanja človeka, kajti 

človeške mere v bližini Boga propadejo (1962: 276). Enako Bruford meni, da je prav kr-

ščanska morala o spremenljivosti začasnega sveta tista, ki je pripomogla k razširjenosti 

povedke (1994–5: 9). 

V srednjeveškem krščanskem imaginariju so teološke predstave o času vgrajene v 

eksempla – čas je razumljen subjektivno: če je šlo za mučenje v vicah, so ljudje, ko so se 

vrnili iz njih, začudeni ugotovili, da so tam preživeli čisto kratek čas; če pa se je človek vr-

nil na zemljo iz raja, je bil prepričan, da je v njem preživel vsega samo nekaj ur, v resnici pa 

je živel dlje, kot bi živel na zemlji in se je na koncu običajno sesul v prah (Bošković-Stulli 

1999: 144). Le Goff  poudarja, da je subjektivno dojemanje časa v vicah nasprotno ljudskim 

predstavam o času na drugem svetu: medtem ko popotnik v folklori občuti čas na onem 

svetu kot zelo kratko obdobje, se zdi čas človeku, ki ga je preživel v vicah, desetkrat ali 

stokrat daljši (Le Goff  1984: 33). 

Toda v folklori, kot rečeno, najdemo tudi pripovedi, po katerih čas poteka na dru-

gem svetu hitreje kot v resničnosti (glej zgoraj). A najsi že čas poteka hitreje ali počasne-

je, bistvena je njegova relativnost, predstava o drugačnem poteku v onstranstvu oziroma 

v bližini Boga kot pa v »človeški resničnosti«. Ta je seveda razvidna tudi iz hindujskih 

spisov, ne le iz prizadevanj krščanskih mislecev. Funkcija Puran je tu popolnoma eks-

plicitna: v njih se razkrije prava narava človeškega sveta oziroma maja, ki se manifestira 

skozi čas (Eliade 1961: 71): »Maja Boga je tista božanska moč, s katero Bog ustvari stvari, 

ki se ljudem zdijo resnične, a so, s stališča Boga, sanje ali iluzije. Višnu, vrhovni bog, ki 

vzdržuje ustvarjen univerzum, je glavni ustvarjalec maje; v najglobljem smislu so njegove 

sanje naša resničnost.«  (Mills 1995: 189–90; prim. Vishń u puráń a, Book IV., Chap. (I. HH 

sms-12.indb   201sms-12.indb   201 23.10.2009   9:51:0023.10.2009   9:51:00



202

Konceptualizacija prostora v pripovedih o nadnaravnem poteku časa

Wilson translation 1840): http://www.sacred-texts.com/hin/vp/vp093.htm, 4. June 2008; 

cf. also Schack, Stimmen von Ganges, Berlin 1857, 145 ff .; prevedeno iz Wishnu-Purana, 

prevedel Wilson, London 1840, 4, str. 355–6). Čas človeškega sveta je torej zgolj iluzija, ki 

jo ustvarja Višnu – za bogove poteka drugače kot za ljudi, pa tudi za bogove poteka različ-

no: medtem ko Indra živi 71 eon (vsak eon sestavlja 4.320.000 let), mine en dan in ena noč 

za Brahmo v času, ko premine osemindvajset Inder (Brāhmavaivarta Purana; navedeno 

po: Eliade 1961: 60).

Zaključek

A medtem ko religiozni teksti različnih tradicij izrecno poudarjajo sporočilo, da čas 

v bližini boga oziroma na onem svetu poteka drugače kot v človeškem svetu – pokazati na 

to relativnost in na religiozno izkušnjo človeka, ki spozna to relativnost, je njihova glavna 

funkcija, se povedke o človeku, ki pade v vilinski krog, ki zaide v svet bajnih bitij, trolov, 

čarovnic, vojščakov v gori, hribu, gozdu ipd., ki jih na podlagi analize prostora vsekakor 

moramo razumeti kot vstop v drugi svet, ukvarjajo predvsem z nesposobnostjo človeka, 

da bi doumel in se spoprijel to izkušnjo. Ljudje, ki so vstopili v ta svet, ne morejo razumeti, 

da je res minilo eno leto v času, v katerem je po njihovem prepričanju minilo nekaj minut. 

Mnogi od njih si od te izkušnje ne opomorejo nikoli več – hirajo, se nikoli več ne nasmeh-

nejo in kmalu zatem umrejo; ali pa se ob prvem zvonjenju cerkvenih zvonov, ob prvih 

besedah maše, ob prvi zaužiti človeški hrani itd. sesujejo v prah. Na Balkanu so posledice 

vstopa v drugi svet, ples vil, praviloma slepota, bolezen, smrt. Ti ljudje niso božji izbranci, 

kot je Nārada, izbranci, ki bi bili sposobni prenesti izkušnjo onstranstva – to so ljudje, ki 

po takšni izkušnji največkrat niso izrecno hrepeneli, a ko jih je vendarle doletela, so ob njej 

zmedeni, prestrašeni, začudeni … 

A najsi že človek izkuša drugi svet namerno ali ne, je sprememba percepcije časa 

vsekakor očiten znak človekovega vstopa v drugo realnost. Seveda so lahko posledice tudi 

drugačne – slepota, paraliza, bolezen, norost in celo smrt, toda nadnaravni potek časa je 

nedvomno zanesljiv znak, da je človek vstopil v drugo dimenzijo. Toda ta drugi svet se ne 

nahaja kjerkoli: da je Nārada lahko spoznal relativnost časa, je moral vstopiti v vodo ozi-

roma se ji vsaj približati; da je menih lahko občutil svetost ptičjega petja, je moral slediti 

ptici v gozd; da sta goslača lahko vstopila v svet bajnih bitij, sta morala vstopiti v notra-

njost hriba; da je ženin lahko sledil mrtvemu prijatelju na oni svet, je moral oditi skozi 

njegov grob pod zemljo …Vstop v svet, kjer človek sploh lahko občuti drugačen potek 

časa, je torej zaznamovan in pravzaprav mogoč šele znotraj posebnega prostora, ki ima v 

tradicijskem verovanju konotacijo onstranstva: najsi gre za oni svet, do katerega se pride 

prek vode oz. morja, za oni svet, ki ga zaznamuje vstop v goro, hrib ali pa pod zemljo skozi 

jamo ali grob.*

* Veliko gradiva za ta članek sem zbrala v arhivih oddelka Celtic&Scottish Studies 

Univerze v Edinburghu, kjer sem raziskovala v aprilu 2007. Moje študijsko bivanje je omo-

gočila štipendija, ki mi jo je podelila Th e Traditional Cosmology Society. Za gostoljubnost 

in nasvete se najlepše zahvaljujem dr. Emily Lyle.

sms-12.indb   202sms-12.indb   202 23.10.2009   9:51:0023.10.2009   9:51:00



203

Mirjam Mencej

Literatura

Asplund, Ingemark Camilla (2006), Th e Chronotope of Enchantement, Journal of Folklore 

Research 43 (1): 1–29.

ATU = glej Uther

Bakhtin, Mikhail M. (1986), Th e Dialogic Imagination. Four Essays. Austin: University of 

Texas Press.

Bendix, Regina (1999), Höhle. V: Enzyklopädie des Märchens 6. R.W. Brednich in drugi. 

(ur.) Berlin, New York, De Gruyter. Str. 1168–73.

Bošković-Stulli, Maja (1978), Povijest hrvatske književnosti Povijest 1. Usmena i pučka knji-

ževnost. Divna Zečević (ur.) Zagreb: Liber, Mladost. 

Bošković-Stulli Maja (1999), Priča o ocu mlađem od sina ili o neusklađenu vremenu, Re-

publika 5-6: 141–48.

Briggs, Katharine M. (1970), Th e Fairies and the Realms of the Dead, Folklore 81 (summer 

1970): 81–96.

Briggs, Katharine M. (1978), Th e Vanishing People. A Study of Traditional Fairy Beliefs. 

London: Cox&Wyman Ltd.

Bruford, Alan (1978), Some Aspects of the Otherworld. V: Newall Venetia J.(ur.), Folklore 

Studies in the Twentieth Century, Proceedings of the Centenary Conference of the Fo-

klore Society, Rowman and Littlefi eld, D. S. Brewer. Str. 147–51.

Bruford, Alan (1994-5), Caught in the Fairy Dance. Rip van Winkle’s Scottish grandmother 

and her relations. Béaloideas 62-3: 1–28.

Čajkanović, Veselin 1994, Studije iz religije i folklora 1910-1924. Sabrana dela iz srpske 

religije i mitologije 1. Belgrade: Srpska književna zadruga, Beogradski grafi čko-izda-

vački zavod, Prosveta, Pantenon M.A.M.

Čajkanović, Veselin (1994a) , Studije iz religije i folklora 1910-1924. Sabrana dela iz srpske 

religije i mitologije 3. Belgrade: Srpska književna zadruga, Beogradski grafi čko-izda-

vački zavod, Prosveta, Pantenon M.A.M.

Eliade, Mircea (1961), Images and Symbols. Studies in Religious Symbolism. New York, 

Shed&Ward.

Gaborieau, Marc (1982), Les fêtes, le temps et l’espace, Structure du calendrier Hindou 

dans sa version Indo-Népalaise, L’Homme, July-September XXII (3): 11–29.

Gliwa, Bernd (2005), Einige litauische Ortssagen, bodenlose Gewässer und Frau Holle 

(KHM 24, ATU 480), Studia mythologica Slavica 8: 187–224.

Goff , Jacques Le (1984), Th e Learned and Popular Dimensions of Journeys in the Other-

world in the Middle Ages. In: Kaplan Steven Laurence (ur.), Understanding Popular 

Culture, Europe from the Middle Ages to the Nineteenth Century, Berlin, New York, 

Amsterdam, Mouton. Str. 19–37.

Gwyndaf, Robin (1994), Th e Past in the Present, Folk Beliefs in Welsh Oral Tradition, 

Fabula 35: 226–60.

Hartland, Edwin Sidney (1891), Th e Science of Fairy Tales. An Inquiery into Fairy Mytho-

logy. London: Walter Scott. 

Hankiss, Elemér (2001), Fears and Symbols. An Introduction to the Study of Western Civi-

lisation. Budapest: Ceupress.

Hrobat, Katja 2007, Use of oral tradition in archaeology: the case of Ajdovščina above

Rodik, Slovenia, European Journal of Archaeology 10(1): 31–56

sms-12.indb   203sms-12.indb   203 23.10.2009   9:51:0023.10.2009   9:51:00



204

Konceptualizacija prostora v pripovedih o nadnaravnem poteku časa

Hrobat, Katja 2009: Ustno  izročilo o krajini Krasa v mitološkem in arheološkem kontekstu. 

Doktorska naloga. Oddelek za etnologijo in kulturno antropologijo. Filozofska fa-

kulteta v Ljubljani. Tipkopis.   

Ilešič, Fran (1915), Rajska ptica, Zbornik za narodni život i običaje južnih Slavena XX (2):1 

61–7.

Kelemina, Jakob (1997), Bajke in pripovedke slovenskega ljudstva, Z mitološkim uvodom. 

Bilje: Studio Ro.

Koski, Kaarina (2008),  Narrative Time-Spaces in Belief Legends. V:  Space and Time in 

Europe, East and West, Past and Present. Mirjam Mencej, ur., Zupaničeva knjižnica. 

25. Ljubljana, Oddelek za etnologijo in kulturno antropologijo. Str. 337–53

Kotnik, France (1958), Storije, Koroške narodne pripovedke in pravljice 2. Celovec: Družba 

sv. Mohorja.

Krappe, Alexander Haggerty (1930), Science of Folklore. S.l.: Kessinger publishing. 

Kuret, Niko (1984), Iz ljudskega življenja. In: Med Bočem in Bohorjem. Šentjur pri Celju. 

Slavko Kremenšek, Marja Žagar (ur.) Šmarje pri Jelšah: Delavska univerza Rogaška 

Slatina. Str. 140–59.

Kuret, Niko (1997), Opuscula selecta. Razred za fi lološke in literarne vede. Dela 43. Milko 

Matičetov (ur.) Ljubljana: Slovenska akademija znanosti in umetnosti.

Kvideland, Reimund, Henning K. Sehmsdorf  (ur.) 1991: Scandinavian Folk belief and le-

gend. Minneapolis: University of Minnesota Press.

Lang, Milan (1914): Muzikaš i duh, Zbornik za narodni život i običaje južnih Slavena XIX 

(1): 69–72, št. 19.

Lecouteux, Claude (1992), Fées, sorcières et loups-garous au Moyen âge. Paris: Editions 

Imago.

Lecouteux, Claude (1997), Chasse sauvage/Armée furieuse. Quelques refl exions. V: Le 

mythe de la chasse sauvage dans L'Europe médiévale. Walter Phillipe (ur.) Paris: Edi-

tions Champion. Str.13–32.

Lincoln, Bruce (1982), Waters of Memory, Waters of Forgetfulness, Fabula 23: 19-34.

Lyle, Emily (2007), Fairies and Folk: Approaches to the Scottish Ballad Tradition. B.A.S.E. 

Vol.1. Trier: WVT Wissenschaft licher Verlag Trier.

Marinov, Dimiter (1994), Narodna vjara i religiozni narodni običai. Sofi ja: Izdatelstvo na 

B’’lgarskata akademija na naukite.

Mencej, Mirjam (1997), Voda v predstavah starih Slovanov o posmrtnem življenju in šegah 

ob smrt. Ljubljana: Slovensko etnološko društvo.

Mencej, Mirjam (1998), Vorstellung vom Wasser als Grenze zum Jenseits, Studia mytho-

logica slavica 1: 205–24.

Mencej, Mirjam (2004), Water and death in Slavic folk beliefs and customs. Mihai Fi-

for (ur.). Symposia : Journal for studies in ethnology and anthropology. Craiova: 

Aius: Center for Studies in Folklife and Traditional Culture of Dolj County. Pp. 

183–97.

Mencej, Mirjam (2007/2008), Th e night is yours, the day is mine! Functions of stories of 

night-time encounters with witches in eastern Slovenia, Estudos de Literatura Oral 

(v tisku).

Mencej, Mirjam (2008), Walking in Circles. V: Space and time in Europe: East and West, 

Past and Present. Mirjam Mencej (ur.), Zupaničeva knjižnica 25. Ljubljana: Oddelek 

za etnologijo in kulturno antropologijo. Str. 35–65.

sms-12.indb   204sms-12.indb   204 23.10.2009   9:51:0023.10.2009   9:51:00



205

Mirjam Mencej

Mills, Margaret (1995), It's about Time – or is it? Four Stories of/in Transformation. V: 

Fields of Folklore. Essays in Honor of Kenneth S. Goldstein. Roger D. Abrahams (ur.), 

Bloomington: Trickster Press.

Möderndorfer, Vinko (1924), Narodne pripovedke iz Mežiške doline. Ljubljana: Učiteljska 

tiskarna.

Narváez, Peter (1991), Newfoundland Berry Pickers “In the Fairies”: Maintaining Spati-

al, Temporal, and Moral Boundaries through Legendry. V: Narváez Peter (ur.): Th e 

Good People, New Fairylore Essays, New York & London: Garland Publishing Inc. 

Str. 336–68.

Peršolja, Jasna Majda 2000: Rodiške pravce in zgodbe. Ljubljana: Mladika

Petzoldt, Leander (1968), Der Tote als Gast. Volkssage und Exempel. FFC 200. Helsinki: 

Academia Scientiarum Fennica.

Petzoldt, Leander (ur.) (1970), Deutsche Volkssagen. München: C.H.Beck.

Radenković, Ljubinko (1996), Simbolika sveta u narodnoj magiji južnih Slavena. Niš, Beo-

grad: Prosveta, Balkanološki institutu SANU. 

Rees, Alwyn and Brinley Rees (1976), Celtic Heritage. Ancient Tradition in Ireland and 

Wales. London: Th ames and Hudson.

Röhrich,  Lutz (ur.) (1962), Erzählungen des späten Mittelalters und ihr Weiterleben in Lite-

ratur und Volksdichtung bis zur Gegenwart. Sagen, Märchen, Exempel und Schwänke 

mit einem Kommentar. Band I. Bern und München: Francke Verlag.

Russell, Jeff rey B. (1999), A History of Witchcraft . Sorcerers, Heretics and Pagans. London: 

Th ames and Hudson.

Simpson, J. R. (1986), King's Arthur Enchanted Sleep: Early Nineteenth Century Legends, 

Folklore 97(ii): 206–9.

Snoj, Marko (1997), Slovenski etimološki slovar. Ljubljana: Mladinska knjiga. 

Šašel, Josip, Fran Ramovš (1936–37), Narodno blago iz Roža. Arhiv za zgodovino in naro-

dopisje. Knjiga II. Maribor: Zgodovinsko društvo.

Strohal, R. (1917),  Prilika, kako eden redovnik slišajući ednoga ptića ima toliko veliko 

naslaenie, Zbornik za narodni život i običaje južnih Slavena XXI (2): 266, št. 40.

Šmitek, Zmago (2004), Mitološko izročilo Slovencev. Svetinje preteklosti. Ljubljana: Štu-

dentska založba.

Šmitek, Zmago (2008), Paralele med indijsko in slovensko mitologijo: sledovi skupne in-

doevropske dediščine, Studia mythologica Slavica 11: 127–46.

Štrekelj, Karol  (1980/1895), Slovenske narodne pesmi 1. Ljubljana: Cankarjeva založba.

Charlesworth, James H. (ur.) (1983): Th e Old Testament Pseudepigrapha. Apocalyptic 

Literature&Testament. Vol. II., London : Darton, Longman & Todd.

Th e Mabinogian (2007), Th e Mabinogian. Th e great medieval Celtic tales. A new transla-

tion by Sioned Davies. New York: Oxford University Press.

Timm, Erica (2003), Frau Holle, Frau Percht und verwandte Gestalten. Stuttgart: S. Hirzel 

Verlag.

Tolstaja, Svetlana M. (2000), Slavjanskie mifologičeskie predstavlenija o duše, Slavjanskij i 

balkanskij fol'klor, Narodnaja demonologija: 52–95.

Tuathail, Pádraig ó (1937), Folk-Tales from Carlow and West Wicklow, Béaloideas 7: 46–94.

Unuk, Jana (ur.) (2002), Slovenske pravljice. Ljubljana: Nova revija.

Uspensky, Boris (1982), Filologičeskie raziskanija u oblasti slavjanskih drevnostej. Moskva: 

Izdatel´stvo Moskovskogo Universiteta.

sms-12.indb   205sms-12.indb   205 23.10.2009   9:51:0023.10.2009   9:51:00



206

Konceptualizacija prostora v pripovedih o nadnaravnem poteku časa

Uther, Hans-Jörg (1999), Brunnen. In: Enzyklopädie des Märchens 2. R.W. Brednich et al. 

(eds.) Berlin, New York: De Gruyter. Str. 941–50.

Uther, Hans-Jörg (2004), Th e Types of  International Folktales. A Classifi cation and Biblio-

graphy. Volume I. Helsinki: Academia Scientiarum Fennica.

Vaz da Silva, Francisco (2008), Archeology of Intangible Heritage. New York: Peter Lang.

Vinogradova, Ljudmila N. (2000), Narodnaja demonologija i mifo-ritual'naja tradicija 

slavjan. Moskva: Indrik.

West, M. L. (2007), Indo-European Poetry and Myth. Oxford: Oxford University Press.

Conceptualisation of space in narratives about the supernatural passage of time

Mirjam Mencej

Th is paper focuses on the connection between the concepts of time and space in the 

motif of the “supernatural passage of time” (F 172, F 377). Th e narratives in which this 

motif appears are about people, who in one way or another, enter a space where time runs 

diff erently than it does in the human world (faster or slower). Th e paper attempts to deter-

mine the role of place in these tales: Is a place crucial to a change in the perception of time 

in these narratives, and if so, what are its characteristics? It turns out that entering a world 

where one can experience a diff erent temporal reality is characterized by and possible only 

within a special space, which in the traditional belief system has the connotation of other-

worldliness – be it a mountain or a hill, a cavern, a grave or a mound, a forest or water.

sms-12.indb   206sms-12.indb   206 23.10.2009   9:51:0023.10.2009   9:51:00



S
T

U
D

I
A

 
M

Y
T

H
O

L
O

G
I

C
A

 
S

L
A

V
I

C
A

 
X

I
I

 
-

 
2

0
0

9
,

 
2

0
7

 
-

 
2

2
2

207

Folklora v vlogi označevanja vaških mej kot 

prostorskih vrzeli v onstranstvo. 

Primer Rodika.

Katja Hrobat

Th e article is part of a wider research into the perception of space in oral tradition. Th e 

qualifi cation of space relies on the constitution of a border, which acts between the opposites 

it divides. Th e research focuses on the cadastral boundary, which is the main mediator be-

tween the worlds. In the case of Rodik it is defi ned by apparitions, sacrifi ces, and burials of 

creatures, which inhabit the world in-between (»bloody leg«, vedamec, snake, blacksmith, the 

impure dead, strangers, etc.). 

O konceptu mej v prostoru

Članek predstavlja del raziskave o konceptualizaciji prostora, ki se kaže skozi folklo-

ro (Hrobat 2009: 68–163). Osredotoča se na koncept mej, ki v tradicijskem pojmovanju 

označujejo ločnico med »tem« in »onim« svetom. Kot bo pokazano v nadaljevanju, se 

folkorna pojmovanja mej med svetovi prekrivajo z realnimi mejami v prostoru, v tem 

primeru s katastrskimi mejami.

Koncept mej in pragov v življenju posameznika in skupnosti je prvi razvil Arnold 

van Gennep s teorijo o obredih prehoda, ki obeležujejo in uravnavajo prehode med raz-

ličnimi družbenimi statusi v človeškem življenju, med različnimi časovnimi termini in 

teritoriji. Te so ljudje izvajali tudi pri prehodu teritorialnih mej, ki so bile navadno ozna-

čene s posebnimi objekti ali z božanstvi mej (van Gennep 1977; Ellis Davidson 1993: 7–8; 

Leach 1983: 55). 

Z razmejitvijo se razločita dva ali več prostorov tako, da se jim podelijo različne 

simbolne kvalitete: moj in prostor drugega, prostor mojega bivanja, varnosti in reda na-

sproti tujemu prostoru, nevarnemu, nečloveškemu, barbarskemu (Segaud 2007: 100–103, 

121; Risteski 2001: 157).Večina raziskovalcev si je bila enotna v mnenju, da so družbene 

skupnosti pojmovale prostor dvojno, na osnovi binarnih opozicij, ki običajno ustrezajo  

razlikovanju med svetim in profanim prostorom (Durkheim 1982:37; Douglas 1993; Elia-

de 1992:21–23; Gell 1992; Radenković 1996:47).1 

Človeška misel ne more delovati na konceptu kontinuma. Prostor, ki je brez lastnosti, 

je prostor, ki je v začetku ustvarjen od Boga. Ta je raven, enoličen, prosojen, neskončen, ide-

1 Pred kratkim je sicer Philippe Descola pri dekonstrukciji tradicionalnih antropoloških kategorij pokazal, da 

opozicije med »divjim« in »domačim« (ali med naravo in kulturo) niso tako univerzalne, kot se je dolgo časa 

mislilo. Ponekod dvojnost kategorij ne deluje tako striktno ali je celo odsotna, kot recimo pri nomadih in lov-

cih-nabiralcih. Čeprav je res, da večina kultur identifi cira prostor zunaj človeškega nadzora z divjino, včasih ta 

ne deluje po principu binarne opozicije ali se spreminja glede na kontekst (Descola, Pálson 2002: 8–12; Segaud 

2008: 119–120). 

sms-12.indb   207sms-12.indb   207 23.10.2009   9:51:0023.10.2009   9:51:00



208

Folklora v vlogi označevanja vaških mej kot prostorskih vrzeli v onstranstvo. Primer Rodika.

alen in pojmoven. V kozmogonskem mitu je prvotno dejanje separacija, diferenciranje sveta 

(Dragan 1999: 95, 174, 328–329). Izročilo o nedefi niranosti oblike pred nastankom sveta je 

Janez Trdina našel tudi v Sloveniji. »Ničesar ni bilo, ko Bog, sonce in morje,« se pripoved 

začne. V nadaljevanju povedke svet nastane iz zrna peska, ki pade Bogu izza nohta in ostane 

na površini, kjer ostane vse, kar pade (Trdina 1858: 60–61; Šmitek 2004: 11). 

Pomen in oznaka katastrskih mej na Krasu in drugod

Določitev mej je eden ključnih elementov v magično obrednih dejanjih osvojitve 

prostora ob naselitvi (Segaud 2007: 100–103, 121; Risteski 2001: 157; 2005: 185, 195–200; 

Dragan 1999: 96). Dokler si prostora človek ni prisvojil prek obreda, v Makedoniji recimo 

z magijskim oranjem okoli vasi, je prostor ostajal tuj (Dragan 1999: 93, 202; Risteski 2005: 

185). Prisvojitev teritorija je potekala na osnovi različnih obredov. Mesto prevzema posesti 

je bilo ponekod razkrito na osnovi določenih znamenj. Primer takšnega prisvajanja zemlje 

je mogoče najti v tradiciji zgodnjih naseljevalcev Islandije. Ti so si prisvojili namreč tisto 

zemljo, ob kateri so našli naplavljene dele visokih sedal (ang. posts of their high-seats)2, ki 

so jih prej vrgli v vodo. Magični obred prisvajanja posesti se je lahko izvajal z njeno posve-

titvijo tako, da so nosili ogenj okoli nje. Meje posesti so bile lahko določene s tem, koliko 

zemlje je kdo lahko prehodil, prejezdil ali zoral v enem dnevu, kolikor zemlje je lahko 

prehodil ali pretekel do srečanja s sosedom, koliko terena je lahko prekril s trakom kože 

domačih živali, kako daleč je lahko vrgel nekaj (recimo v krogu razdalje, v kateri je bila 

vržena sekira), prenašal mejnik itn. (Grafenauer 1957: 97–105; 1959: 135–148; Kvideland 

1993: 13; Dragan 1999: 92–99; Risteski 2005: 201–203, 217). Za označevanje teritorija je 

bil tako uporabljen čas oziroma potovanje, ki je pojmovano kot oblika moči nad zemljo. 

Posest se po drugi strani lahko odraža kot podaljšanje človeka (recimo pri metu sekire). 

(Dragan 1999: 93, 97, 111). 

O velikem pomenu meje govorijo številne povedke o posmrtnem kaznovanju člove-

ka, ki je za časa življenja skrivaj prestavil mejnik z namenom zvečanja svoje posesti (Gra-

fenauer 1957: 105–107; Matičetov 1966; Kvideland 1993: 13; Dragan 1999: 105; Mencej 

2005: 170). Kljub nerazumljivemu besedilu povedke iz Tomaja je v njej mogoče razbrati, 

da govori o posmrtnem sankcioniranju zaradi prestavljanja mejnikov.  

»Kam čem vrčt?«

»Kamor si vzel.«

Takrat se je slišalo, da se je udrl kup kamna.

Pomeni, da je mejnike med parcelami prekladal. Tako je rešil preteklo željo, da si je 

toliko drugega prisvojil.3 (36)4

2 V pisnih virih omenjeni predmeti so posvečeni bogu Toru in so veljali za simbol rodovnega poglavar-

stva (http://74.125.77.132/search?q=cache:XZpzxLEnYCMJ:www.northvegr.org/lore/landnamabok/010.

php+high-seat-pillar&cd=3&hl=en&ct=clnk&gl=si&client=fi refox-a; 4.5.2009).
3 Zaradi odsotnosti zvočnega posnetka (sogovornik ni dovolil snemanja), ostaja le zapis v terenskem dnevniku, 

ki ga ni mogoče bolje pojasniti.
4 Številka v oklepaju na koncu pripovedi označuje zaporedno število vpisa v bazo podatkov, ki je shranjena v 

dokumentaciji Oddelka za etnologijo in kult. antr., Filozofske fakultete Univerze v Ljubljani.

sms-12.indb   208sms-12.indb   208 23.10.2009   9:51:0023.10.2009   9:51:00



209

Katja Hrobat

Pri določenih družbah, kot recimo pri ljudstvu Jami iz Taivana, je neprehodnost mej 

vzdrževala institucija smrtne kazni, ki bi doletela kršitelje. V tem je razvidna ideja močnih 

vezi med teritorijem in človekom, ki dosega skoraj že raven medsebojne identifi kacije. 

Dogoni iz Nigerije poznajo božanstvo, ki je čuvaj tako simbolnih kot geografskih mej. V 

prvem primeru božanstvo nadzira prelome strogih prepovedi, v drugem pa prekoračitve 

mej teritorija (Vincent 1995: 14–15; Boju 1995: 362–363).

Religiozne povezave so imeli mejni kamni (lat. termini) v rimskem imperiju. Ri-

mljani so poznali boga Termina (lat. Terminus), pri čigar praznovanju, imenovanem ter-

minalije (13. februar), so mu sosedje žrtvovali in imeli gostijo pri enem ali več mejnikih. 

Medtem ko centurijacijski kamni5 niso imeli religioznih konotacij, so Rimljani za posta-

vitev vsakega mejnega kamna ali skupino mejnih kamnov opravili obred. Žrtvovali so 

žival, njen pepel in druge daritve so postavili v luknjo, ki so jo izkopali. Po antičnih virih 

naj bi bog Silvan prvi postavil mejni kamen in vsaka posest naj bi imela tri Silvane, enega 

za čuvaja hiše, enega za podeželje kot boga pastirjev in enega, imenovanega orientalis 

(»vzhodni«), ki ima gaj na meji. Premakniti mejni kamen je veljalo za religiozni in civilni 

prestopek (Dilke 1971: 98–108).6

Daritve na končnih točkah mej so zabeležene v sanskrtskih zakonih Manuja (Manu-

smrti) iz 1. st. pr. n. št. (Dragan 1999: 93, 101). Darovanje predmetov in žrtvovanje na me-

jah je zabeleženo v folklori po vsej Evropi (Dragan 1999: 42–65, 99; Kvideland 1993: 19).

Na mejah so bila v antični Grčiji pogosto sveta mesta. Tempelj na teritoriju, kjer 

je obstajalo posamezno večje populacijsko središče  – polis, je bil postavljen v bližino te-

ritorialne meje. Meje med sosednjimi polisi so bile bolj podobne pasu kot preprosti črti. 

Ostajale so neposeljene, ker so bile sporne7 ali ker so bile tako občutljive, da so morale biti 

ohranjene kot nevtralne cone,8 ki jih varujejo bogovi. Tako recimo je hiera orgas med Ate-

nami in Megaro ostalo nekultivirano območje in pod zaščito elevzinskih boginj (Guettel 

Cole 2004: 67–68, 77).  

V Makedoniji, Bolgariji in Romuniji je bila vaška meja označena ali z markantni-

mi naravnimi točkami ali s kamnitimi križi in hrasti, ki so imeli vlogo njenega varova-

nja. Meje in periferije vaških posesti v Makedoniji so se poudarjale z umestitvijo svetih 

točk nanje, med njimi tudi cerkev in grobišč (Risteski 2005: 185, 194–200; Šmitek 2004: 

211–212; Scarduelli 1985: 6). Poznali so ciklično obredno obnavljanje meje. Na drugi dan 

velike noči  ali na dan sv. Trojice (mak. Duovden) so vsi vaščani v procesiji obhodili mejo 

srenjske posesti s križi in z drugimi svetimi cerkvenimi predmeti, pri čemer so se ustavljali 

na označenih obrednih mestih (Risteski 2005: 216–217). Na slovenskem območju so bili 

po mejah srenjske posesti organizirani vsakoletni obhodi, kot recimo za časa binkošti v 

Zgornji Ziljski dolini na Koroškem ali na trgih in v mestih (Šmitek 2004: 213–214). 

5 Centuriacija je sistem razdelitve zemlje v rimskem imperiju, ponavadi aplicirana na ager publicus, tj. na zemlji, 

ki jo je država osvojila (Dilke 1971: 87–89).
6 Religiozni pomen je imela mejna črta, imenovana pomerij (lat. pomerium), ki naj bi jo ob ustanovitvi mesta 

Rim obredno zoral mitični ustanovitelj Romulus. Pri tem je trikrat dvignil plug na mestih, kjer naj bi stala 

prihodnja mestna vrata. Ker je brat dvojček Remus preskočil posvečeno mejo, ga je Romulus ubil. Pomerij je 

označeval posvečeno in politično mejo mesta, znotraj katere so veljala posebna pravila. Pomerij je bil tudi del 

obreda ob ustanovitvi drugih mest (glej Blumenthal 1952: 1869–1876; Segaud 2008: 102, 121).
7 Ang. they were contested, angleški prevod iz stare grščine »lands in between«.
8 Angleški prevod iz stare grščine »lands held in common«.

sms-12.indb   209sms-12.indb   209 23.10.2009   9:51:0023.10.2009   9:51:00



210

Folklora v vlogi označevanja vaških mej kot prostorskih vrzeli v onstranstvo. Primer Rodika.

Meje srenjske posesti v Rodiku. Na stiku z onstranstvom

Nadnaravne pošasti in kače na tromejah

Spoznanje, da so se meje simbolno poudarjale s »svetimi«9 točkami, je temeljni okvir 

za razumevanje prostorske dispozicije izročil o posebnih mestih v Rodiku. Če namreč iz-

ročila o stikih z onstranstvom umestimo na zemljevid katastrske posesti Rodika, se nam 

razkrije presenetljiva situacija. Večina skrivnostnih mest ali krajev, kjer straši, je umeščena 

prav na mejo ali periferijo vaške posesti. 

Na meji je Križen drev, ki ga Rodičani imenujejo tudi »konfi n« (iz it. confi ne, »meja«, 

»mejnik«). Mesto označuje tromejo, stičišče med katastrskimi občinami Rodik, Artviže in 

Podgrad (Pibernik 1999: 201). Križen drev nastopa v ustnem izročilu kot mesto prikazo-

vanja pošasti. Povedka govori, da se je na tem mestu okoli polnoči za časa pusta nekomu 

prikazal velikanski obešenec, ki je pred njim razpadel na različne telesne dele, se spet 

9 V besedilu bom bolj kot termin »sveto« uporabljala besedo »onstranstvo«, če le ne bom citirala avtorjev, ki 

besedo striktno uporabljajo (recimo Mircea Eliade, Ljupčo S. Risteski). Vendar tudi z uporabo besede »on-

stranstvo« prihaja do nekonsistentnosti v primeru, ko citiram Radu Dragana. Ta meni, da je beseda altérité v 

francoščini, ki bi jo v slovenščino prevedli kot »drugost«, bolj nevtralna in bolj primerna za izražanje prostor-

skih terminov kot »sveto«, fr. sacré. Tako tudi obredi žrtvovanja v resnici niso vsi religiozni (Dragan 1999: 62). 

Čeprav je direkten prevod francoske besede altérité »drugost«, jo bom prevajala kot »onstranstvo« ali »drugi/

oni svet«, kar je bolj ustaljeno v folkloristiki. Termin »sveto« je bil sicer vpeljan v 19. stoletju v »znanost o 

religiji« iz potrebe po novem pojmu, ki bi obsegal vse religiozne fenomene (glej Kravanja 2007: 49–64). 

Slika 1: Izsek iz 

Francijscejskega 

katastra 1819

sms-12.indb   210sms-12.indb   210 23.10.2009   9:51:0023.10.2009   9:51:00



211

Katja Hrobat

sestavil in se mu prikazal kot kosmata pošast brez glave s krvavimi stegni (Peršolja 2000: 

33). 

/…/ Ko je prišel iz Vrhul na Križendrev, je zagledal enega velikanskega moža, ki je 

kar z neba visel na konopu.

Kar naenkrat je z obešenca padla ena noga. Potem je padla še druga noga. Nato je 

cepnila desna roka. Čez čas je padla še leva roka. Potlej je zgrmel dol trup. Samo glava je še 

visela z neba na konopu.

Na tleh se je obešenec spet sestavil in brez glave je začel maširati proti Tinetu. /…/ je Tine 

videl, da je ta pošast brez glave kosmata in da ima krvava stegna. /…/ (Peršolja 2000: 33). 

Skrivnostnost Križen dreva odraža tudi izročilo o zakladu, ki naj bi ležal v gro-

blji kamenja, ki je za mejnikom. Pri kopanju za zakladom je prebivalce sosednjih Artviž 

preplašila kača (Osmuk, elaborat ZVNKD Nova Gorica; Hrobat 2003: 170). O kačah na 

Križen drevu govori tudi povedka o magični zaščiti hiše v Slopah pred kačami s pomočjo 

risa. Po tem obredu kača črnica odvede kače z dvorišča hiše na Križen drev, kjer vsakršna 

sled za kačami izgine (Peršolja 2000: 157–158). 

/…/ Ko je petelin zapel, je ena črnica močno zažvižgala. Obrnila se je in po repu drsela 

čez dvorišče. Vse kače so drsele za njo. Kot potok so se premikale s hriba navzdol in potem 

navzgor v hrib proti Artvižem.

/…/ Fincovi fantje so šli pogledat, kam so kače šle. Sled je kazala pot do Križendreva. 

Tam je sled izginila (Peršolja 2000: 158-59).

Izročilo o zakladu in kači na tromeji ni edinstveno v okolici. Nedaleč stran, prav 

tako vzdolž obronkov Brkinov, je bilo na tromeji med katastrskimi posestvi Hrušica, Pre-

garje in Zajelšje zabeleženo izročilo o kači, ki čuva zaklad pod mejnikom. Po sončnem 

zahodu, ko je kraj postal nevaren, naj bi iz tega »konfi na« vzletela velika kača s tremi gla-

vami in zmajevimi perutmi ter odletela čez »Cúprnijuo« (Tončič Štrancar 2005: 64). Pri-

poved nakazuje dve nevarni mesti na periferiji vaškega posestva. Prvo je tromeja s kačo, ki 

čuva zaklad, drugo pa je »Cúprnijua« nedaleč stran, katerega toponim indicira povezavo 

s coprnicami, čarovnicami. Kamen, ki označuje »konfi n« omenjene tromeje, se nahaja na 

sotočju dveh potokov, ki tvorita naravno tromejo, na katere se je naslonilo razmejevanje 

med tremi vasmi. 

Kača se nahaja pod kamnitim mejnikom na meji štirih vaških posesti, nekoč na meji 

grofi j, tudi v povedki iz Orleka pri Sežani. Pavel Medvešček je po pripovedovanju domači-

nov zapisal, da so se mejni kamni med grofi jami imenovali »gardini«. Ko je sluga Gardin 

poskusil premestiti »gardine«, da bi povečal ozemlje svojega grofa, so ga ljudje kaznovali. 

Sankcija za prestavljanje mejnikov je pokop živega človeka skupaj z modrasom. Mesta so 

se ljudje izogibali, saj naj bi bili tam modrasi še posebno nevarni in  strupeni. 

Če je vse res, kar ljudje pripovedujejo, potem lahko verjamemo tudi tej zgodbi o ka-

mnih, imenovanih »gardini«. Stojijo na gmajni med Brestovico, Samatorco, Repnom in Or-

lekom. Kot se je ohranilo v izročilu, so tisti kamni v davnini določali mejo med grofi jami. 

Nekoč pa je lakomni grof naročil svojemu slugi Gardinu, ki je bil z Moravskega, naj prestavi 

mejnike v škodo sosednje grofi je, šlo pa je za nekaj hrastov. Gardina so pri nečednem delu 

sms-12.indb   211sms-12.indb   211 23.10.2009   9:51:0123.10.2009   9:51:01



212

Folklora v vlogi označevanja vaških mej kot prostorskih vrzeli v onstranstvo. Primer Rodika.

zalotili in ga kaznovali tako, da so ga kar tam živega zakopali skupaj z modrasom. Po njem 

naj bi tisti kamni dobili ime. Pravili so, da je potlej ob tistem gardinu strašilo in kadar se 

je živina tam blizu pasla, je potem obolela za ujedo. Tudi modrasi v tistem koncu so bili 

posebno napadalni in strupeni. Zaradi vsega tega so se ljudje tistega zaznamovanega kraja 

izogibali kot hudič križa (Medvešček 1992: 146).

»Kača ropotača« se po izročilu nahaja na Starem taboru, arheološkem najdišču na 

tromeji med Lokvijo, Povirjem in Gorenjem, po lokavskem izročilu pa celo vzdolž celotne 

meje, ki poteka vrh hribov, Vršičev (Hrobat 2009: 95–97).

V izročilih o Križen drevu v Rodiku, o »konfi nu« s Pregarij, o Starem taboru nad 

Povirjem in o »gardinu«, mejniku z Orleka, tromejo varuje nevarna kača. Nevarnost kač 

in pokop človeka v povedki z Orleka poudarjata poseben pomen tromeje. Ta je morda 

razviden tudi v terminu »gardin« za kamnit mejnik, ki bolj kot na izvor iz lastnega imena 

Gardin, o čemer govori pripoved, spominja na italijansko besedo guardare, ki pomeni 

»varovati«, »gledati«. 

Rodiški Križen drev povezuje s Pregarjem tudi izročilo o »krvavem stegnu«, ki se 

je »pәrkazálu (se je) ne kunfíni v Rәtә« (Tončič Štrancar 2005: 96), torej ravno tako na 

mejniku. 

Nečisti mrtvec, žrtvovanje vedamca in konja na tromejah

Če se vrnemo na rodiško katastrsko mejo in ji sledimo po poti od Križen dreva proti 

severozahodu po slemenu, imenovanem Vrhule, naletimo na ledino Njivice. Po rodiškem 

izročilu naj bi bilo na tem mestu pokopališče ajdov, stara vas ali njive (Hrobat 2003: 66). 

Sledove človeške dejavnosti potrjuje tudi fragment rimskodobne keramike (Slapšak 1995: 

68). Njivice so predstavljale strašen kraj v rodiškem izročilu. Ponoči so se ga ljudje izogi-

bali, češ »da tam rado straši« (Peršolja 2000: 86). V vasi na Njivicah naj bi bila kovačija, v 

kateri naj bi kovač ubijal popotnike, jih razkosal in pokopal. V ognju, ki so ga videvali na 

tem mestu, naj bi se vicale duše. 

/…/ je bila kovačija. V kovačiji so se godile čudne reči. Kovač je bil cigan. /…/ Kovač 

je vsakemu, ki je prišel zvečer do njegove hiše, ponudil zastonj prenočišče. /…/ 

»Za mojo posteljo si prevelik,« je rekel. Vzel je sekiro in ga zmanjšal. Odsekal mu je 

noge in glavo.

Kose mrtveca je zakopal za kovačijo. /…/ 

Enkrat pa je šla Cesarica z Rodika na Artviže. Malce se je zaklepetala pri Mariji Dud-

kovi in je pred mrakom hitela proti domu. Ko se je približala Njivicam, je tam videla majhne 

ognjenovijoličaste plamenčke, ki so goreli na zemlji. /…/ 

Ljudje so jo poslušali in ji povedali, da je bil tisti ogenj z onega sveta. Tako so se vicale 

uboge duše.(Peršolja 2000: 86).

Povedka o kovaču, ki »skrajša« popotnike za dolžino postelje in jih ubije, spominja 

na motiv Prokrustove postelje iz grške mitologije. Podobno je Prokrust popotnike ubijal 

tako, da je majhnim ljudem nategnil ude, da so po dolžini ustrezali dolgi postelji, medtem 

ko je ljudem, ki so bili preveliki za posteljo, odsekal ude. Na enak način Prokrusta umori 

Tezej (Schwab 2005: 260). 

sms-12.indb   212sms-12.indb   212 23.10.2009   9:51:0123.10.2009   9:51:01



213

Katja Hrobat

Paralele lučkam – dušam umrlih je Mirjam Mencej našla po vsej slovanski, evrop-

ski in od tod tudi ameriški folklori. V folkloristični literaturi v zahodni Evropi poznajo 

te svetlobne pojave, plamenčke pod imenom ignis fatuus. Posebno zanimivo analogijo s 

povezavo meje in lučk je mogoče najti v Kanalski dolini, kjer je lučka »skakava od mejnika 

do mejnika« (Zupan 1999: 24, št. 12; Mencej 2006: 210–213).

Na približno dvakrat večji razdalji med Njivicami in Križen drevom je ob meji ledi-

na po imenu Kobilja glava. Gre za eno najbolj enigmatičnih mest na Rodiškem, saj njego-

vih nenavadnih izročil doslej ni bilo mogoče z ničemer pojasniti. Šele odkritje, da Kobilja 

glava leži prav na tromeji med katastrskimi občinami Rodik, Podgrad in Dane, odpira 

nove možnosti interpretacij. Rado Lukovec iz Rodika je slišal pripoved, da naj bi na Kobi-

lji glavi, kjer so bili pašniki grofa iz Podgrada pri Vremah, volk pojedel kobilo, tako da je 

ostala le njena lobanja. Od tod naj bi izviralo ime Kobilja glava (Pripoved 354). 

Po pripovedovanju mame Jasne Majde Peršolja, naj bi bil na Kobilji glavi kol in 

na njem konjska lobanja. Okrog njega naj bi razuzdano plesale »štrige«, čarovnice ali na 

kresno noč ženske s konjsko masko na glavi (Peršolja 2000: 205). V objavljeni povedki so 

ob prvi polni luni po veliki noči »štrige« razčetverile vedamca, človeka z nadnaravnimi 

lastnostmi, ki je iskal zaklad na Kobilji glavi, in ga tam pokopale.10 

/…/ Tam na Kobjiglavi pri kolcu, na katerem je visela konjska lobanja, je začel 

kopati. Takrat pa so priletele tja štrige in začele plesati okrog kolca. Zgrabile so lakomnega 

vedamca in se z njim vrtele okrog kolca in so ga čez en čas tako vlekle, da so ga raztrgale 

in razčetverile. Potelj so skopale pri kolcu jamo in kose zakopale poleg lonca z denarjem. 

(Peršolja 2000: 67–8).

Čarovnice, ki v divjem plesu raztrgajo nekoga na kose, spominjajo na pripoved iz 

grške mitologije, v kateri ponorele menade, ženske, ki so posvečene v dionizični kult, z 

materjo na čelu raztrgajo tebanskega kralja Penteja na kose, ker jih je nedovoljeno opa-

zoval pri njihovih obrednih dejavnostih (Schwab 2005: 87-8). Zanimivo, da slovensko iz-

ročilo pozna ravno nasprotno pripoved, saj so vedomci tisti, ki raztrgajo človeka, ki jih 

skrivaj opazuje (Šmitek 2004: 184). Podoben motiv se pojavlja v slovenskih, hrvaških, 

nemških in retoromanskih povedkah o lesenem rebru, v katerih čarovnice na zborovanju 

raztrgajo dekle in jo na koncu zopet sestavijo, tako da manjkajočo kost nadomestijo z 

lesenim delom (Matičetov 1959: 79–91). Oba elementa s Kobilje glave, motiv raztrganja 

človeka in simbol konja, presunljivo združuje balada iz slovenskega izročila o materi in 

drugih dveh ženah (teta, sestra ali ljubica), ki iztrgajo sinu srce. Monika Kropej v njej 

prepoznava povezavo med žrtvijo in konjem posredno, saj so balado peli in plesali ravno 

na dan 27. januarja, dan po dnevu sv. Štefana (torej v noči na sv. Štefana), ki je v izročilu 

prevzel vlogo zaščitnika konja (Kropej 1998: 157–158). 11 

10 V pripovedi je vedamec opisan kot mož, ki je vse vedel in je s pomočjo praprotnega semena pridobil nadnarav-

ne sposobnosti (Peršolja 2000: 67–68). Ta opis bi ustrezal opisu vedamca kot človeka s čarovniškimi lastnost-

mi, ki se v nočeh okoli božiča, kresa ali v kvatrnih dneh podi naokoli. Drugače lahko vedamc predstavlja tudi 

bajno bitje, ki prevzema živalsko ali polživalsko podobo ali dušo pred krstom umorjenega otroka, volkodlaka, 

vampirja in velikana. Sicer so vedomci zelo heterogena skupina bajnih bitij. Njihovo ime pomeni, tisti, ki vidi 

ali vé, kaj se dogaja na svetu (Šmitek 2004: 181–193; Kropej 2007: 663). 
11 Raztrganje vedomca na Kobilji glavi se sicer zgodi ob prvi polni luni po veliki noči (Peršolja 2000: 67–68).

sms-12.indb   213sms-12.indb   213 23.10.2009   9:51:0123.10.2009   9:51:01



214

Folklora v vlogi označevanja vaških mej kot prostorskih vrzeli v onstranstvo. Primer Rodika.

Oba omenjena domačina sta slišala, da naj bi bil na Kobilji glavi proti Podgradu 

kamen, »tirman« (mejnik). Govorili so, da naj bi bil pod kamnom zakopan zaklad ali 

otrok. V iskanju kamna, o katerem je slišal govoriti, je Rado Lukovec preiskal teren Kobilje 

glave in na njem resnično našel velik kamen iz apnenca, ki je zaradi svoje sestave tujek na 

brkinskem fl išnem terenu.

P: /…/ Tu so zmjәri prauli, dә je biu vouk in dә pojәu /pojedel/ tisto kobilo in zәtu se 

jә reklu Kobilja glava. Samu ni nigdәr nәbjedәn povedu od tisga kamna. Če ne bi jәs jәsku /

iskal/ kostanje in guobe, ga ne bi nәnka /niti/ vidu. /…/. En metәr je una skala. /…/ Ja, je 

čudnu, kdu ga je pәrnjәsu, tisti kamәn. 

K: Kaj so pravli, kašno kobilo, dә je vouk pojeu?

P: Tu jә ta, ku jo jәmu grof, Petači, ku so bli, ne, so meli uoәndi za pәst /pasti/ kuonje. 

Tәn so pasli kuonje, tisto rjәbәr so pasli, in u tistih časih so bli voukovi te u naših krajih. In 

da je ta vouk raztrgu eno kobilo in jә ostala sama glava in potem lәhku, dә so postavli tisti 

kamәn tәn kukәr en spomenik. Tu jә mәrd /morda/ pjәtstu let od tәga, še več. /…/ (354)

Ledinsko ime Kobilja glava, izročilo o konjski lobanji na kolu, izročilo o uboju konja 

in žrtvovanju vedomca je naposled mogoče pojasniti na osnovi analogij. Pokazano je bilo, 

da je žrtvovanje vedomca, posrednika med svetovi, morda povezano s toponimom in žr-

tvovanjem konja/kobile, s katero Monika Kropej povezuje balado o žrtvovanju/raztrganju 

sina (Kropej 1998: 157–158). Žrtvovanje oziroma obredno razkosanje kobile ali konja je 

sestavni del inavgaracijskih obredov indoevropske dediščine. Podrobno sta opisana sta-

roindijski obred žrtvovanja konja Aśvamedha in irski/temairski obred žrtovanja kobile, 

oboje v obrednem ustoličevanju kraljice ali kralja (Pleterski 1997: 30–32; Kehnel 2008: 

233–235).12 

Mitski pomen konja je na območju Primorske poznan že iz časov Venetov. Grški 

zgodovinar in geograf iz avgustejskega časa Strabon omenja obred žrtvovanja belega konja 

v svetišču grškega junaka Diomeda ob izlivu Timava v Jadransko morje, ki je bilo sicer tudi 

mesto svetišča, posvečenega istoimenskemu lokalnemu božanstvu Timavusu ali Temavu-

su (Šašel Kos 2008: 9–24; Slapšak 1999: 152). Konj/kobila nastopa v slovenskem izročilu v 

vseh mejnih časih letnega cikla, v času zimskega in poletnega kresa ter v pomladanskem in 

jesenskem preobratu. Po mnenju Monike Kropej je v vseh časovnih mejnikih prepoznav-

na povezava med konjem in božanstvom groma Peruna, ki vladata kozmološkim silam, 

povezanim z rodovitnostjo in procesom preroda (Kropej 1998: 153–167). 

V Romuniji so na kole ograd postavljali lobanje živali, večinoma konjske, da bi od-

ganjale slabe duhove ali hudiča. Z lobanjami so bile ornamentirane tudi družinske ograde 

v srednjem veku,13 zaključki stropnih tramov pa so bili oblikovani tako, da so spominjali 

na oblike konjske glave. Konjska glava kot apotropejski znak je bila poznana po vsem 

indoevropskem svetu. Konj je vezan tudi na pogrebno simboliko, saj velja za psihopompa, 

to je mitološkega spremljevalca duš v onstranstvo (Dragan 1999: 105; glej Propp 2006: 

12 Kobila naj bi bila po nekaterih zgodovinskih virih prisotna tudi v obredih ustoličevanja na knežjem kamnu na 

Avstrijskem Koroškem (glej Pleterski 1997: 30–32; Kehnel 2008: 233–235). 
13 Radu Dragan uporablja besedo (clôtures) des maisnies, ki v sodobnem francoskem besednjaku ne obstaja. Na 

internetu je beseda la maisnie opisana kot termin, ki v srednjem veku označuje družino v širšem pomenu be-

sede. Združuje osebe, ki so povezane prek krvi, prijatelje in na splošno vse, ki živijo pod isto streho, v isti hiši 

(http://lmarenco.free.fr/, 12. december, 2008).

sms-12.indb   214sms-12.indb   214 23.10.2009   9:51:0123.10.2009   9:51:01



215

Katja Hrobat

290–302). V južnoslovanskem verovanju ima konj močno simbolno vlogo tako v hton-

skem svetu kot prehodu med tostranstvom in onstranstvom. V obliki konja se pojavljajo 

duše na zemlji. Zaradi njegove prisotnosti v obeh svetovih velja za spremljevalca naspro-

tnika nečiste sile, kot tudi nje same. Konjski deli so pogosto uporabljeni v južnoslovanskih 

magijskih postopkih. Analogijo z rodiškim izročilom je mogoče prepoznati v magijski 

zaščiti čebelnjaka pred urokom in drugimi boleznimi, ki je izvedena tako, da se postavi 

lobanjo na kol (Radenković 1996: 136–141).14

Tovrstno apotropejsko dejanje morda nakazuje tudi povedka o ustanovitvi vasi 

Kobjeglava na Krasu. Mitski začetnik vasi Gen Mele, pri katerem Andrej Pleterski opo-

zarja na nenavadnost imena, ki ni niti slovansko niti romansko (Pleterski 2005: 140), naj 

bi po smrti kobile iz grofove konjske črede obesil njeno lobanjo na stajo (Kocjan, Hadalin 

1993: 161). Na obeh obravnavanih mestih se tako v toponimu kot v izročilu pojavljajo 

konji, na kol oziroma ogrado pa ni postavljena konjska, temveč kobilja lobanja. V magij-

skih obredih južnih Slovanov se sicer uporablja tako konj kot kobila, odvisno od obreda 

(Radenković 1996: 140). 

Izročilo o pokopu otroka, zaklada in vedamca, ki naj bi ga čarovnice na Kobilji glavi 

raztrgale na kose (Peršolja 2000: 67–68), ter izročilo o smrti kobile, od katere ohranijo 

le lobanjo, bi bilo mogoče razumeti v kontekstu žrtvovanja na mejah, ki je izpričano v 

Romuniji (Dragan 1999: 99). Uboji in grobovi na mejah so omenjeni v povedkah iz Skan-

dinavije (Kvideland 1993: 13–19). Podobni so motivi v slovensko-hrvaških, švicarskih, 

rezijanskih in starogrških povedkah o razmejitvenem teku. Njihov vodilni motiv je dolo-

čanje meje na mestu, kjer se srečata dva tekača sosednjih vasi in kjer se eden ali več od njih 

mrtvi zgrudijo ali jih žive zakopljejo. Tako kot že Jakob Grimm tudi Ivan Grafenauer v 

povedkah o razmejitvenem teku prepoznava elemente obreda človeške daritve ob mejnem 

kamnu (Grafenauer  1957: 97–105; 1959: 135–148). Pri Dogonih v Nigeriji so »zelo slabi 

mrtvi«, kot so pritlikavci in od kovačev »prekleti« ljudje, izvrženi iz teritorija, na vzhodno 

mejo (Boujo 1995: 363–364). Na meji pri Orleku je premikanje mejnikov sankcionirano 

tako, da storilca živega zakopljejo na meji z modrasom vred. Na Beki pri Kozini naj bi 

bil pod mejnikom, v obliki kupa kamenja, imenovanega »muše«, pokopan tat drobnice 

iz Trsta, ki je bil na tem mestu za kazen kamenjan do smrti. Na tem mestu naj bi strašilo 

in se slišalo stokanje (Medvešček 1992: 146, 159). Na Kobilji glavi naj ne bi bil pokopan 

in razkosan navaden človek, temveč vedamec, človek s čarovniškimi lastnostmi (Peršolja 

2000: 67–68; Šmitek 2004: 181–193; Kropej 2007: 663). Izročilo o razkosanju bitja, tokrat 

bajnega, se navezuje tudi na drugo tromejo rodiške posesti, na Križen drev, kjer na kose 

razpade in se spet sestavi velikanski obešenec, pošast brez glave s krvavimi stegni. Na meji 

so v rodiškem izročilu razkosani in pokopani tudi popotniki na Njivicah. Na tem mestu 

ljudi ubija, razkosa in zakoplje kovač (Peršolja 2000: 33, 86), ki je v mnogih mitologi-

jah povezan s kulturnim herojem in vračem. Pogosto je imel poseben družbeni položaj, 

njegova opravila pa so bila sveta. Kovačevo poznavanje skrivnosti proizvajanja kovin, ki 

14 Še danes je mogoče ponekod na vratih opaziti konjske podkve kot obrambno sredstvo ali za srečo. Kot pravi 

sogovornica, je konjsko podkev njen stric celo s sabo nosil.

 /…/ Uon jә biu vraževjәrәn, ma ni pәkazu, nje. Jә vidu, dә nәs ne prepriča nәč. /…/ Se spounem, puodku je nuosu 

zmjәri s sabo. Kuonjsko, u fl aneli /suknji/. Flanela jә jopič, tistu. Muoški, ku so әmeli gurnji del. Tәku zәfranu 

nuotәr. Jәkjәta /jakna/. Smo grabli senu, dej, dej, nigdәr ni rjәku, po imjәni. Dej, dej punčka, ma sәm bla vre /že/ 

poruočena, bejž mi jәskәt, bejži, tәn fl anelo. Jәs tu udzignәm ku, dә je san štraca /blago/, me je tjelu hmali vәrč /

me je skoraj zvrnilo/, jә bla tista tježka puodku nutәr. Kuonjsko puodku jә nosu s sabo. /smeh/ (427)

sms-12.indb   215sms-12.indb   215 23.10.2009   9:51:0123.10.2009   9:51:01



216

Folklora v vlogi označevanja vaških mej kot prostorskih vrzeli v onstranstvo. Primer Rodika.

so veljale za svete, je povezano z obvladanjem okultnih znanj (magija, šamanizem itn.), 

umetnostjo plesa, petja in poezije. V ljudskem pripovedništvu je ohranjen mitsko-obredni 

vidik, v katerem se z ognjem izvaja iniciacija učencev in hkrati se prek njega prihaja do 

očiščevanja in transformacije. Kovač je bil kot podkovalec povezan s konji in »nebesnim 

ognjem« (Eliade 1983: 105–117; Šmitek 2004: 151), obema elementoma, ki sta zabeležena 

v povedki o Njivicah.15 

Vzorec razkosanja bitij, ki smo ga dobili na Rodiškem, se na mejah ponovi trikrat. 

Čeprav so na meji na Njivicah razkosani običajni ljudje, dejanje izvaja bitje, ki v tradiciji 

velja za posrednika z onstranstvom. V dveh primerih, na obeh tromejah, sta razkosani 

bitji, ki sta nekje na meji med svetovi, vedamec in »krvavo stegno«. Po mnenju Raduja 

Dragana je v razkosanju telesa žrtve ali samo v njenem uboju in pokopu na meji mogo-

če prepoznati tesno vez med teritorijem in telesom. Energija posameznika se prenese na 

teritorij in prek tega sam posameznik postane »teritorij«. Žrtev naj bi bila zamenjava, s 

katero se v teritorij uteleša sama esenca posameznika. Mehanizem je podoben dejanju 

osvojitve novega teritorija, postavitvi temeljev nove hiše in brisanju omadeževanosti s te-

ritorija (Dragan 1999: 96–99). Bruce Lincoln interpretira obredno razkosanje človeških 

in živalskih žrtev, ki je bilo poznano v vsej indoevropski mitologiji,16 kot ponovitev de-

janja kozmogonskih mitov, v katerih so iz telesa mitskega prednika nastali kozmos in/ali 

družbene skupine v njem. Žrtvovanje po principu ojačanja mikrokozmosa telesa žrtve in 

njegove razširitve na makrokozmične dimenzije. V najstarejših obrednih tekstih iz Indije 

je izpričano žrtvovanje in razkosanje konja, iz katerega delov se po principu ponavljanja 

kozmogonskega mita ustvarja/obnavlja kozmos (Lincoln 1986: 41–64). V izročilu o Kobi-

lji glavi je mogoče prepoznati tako elemente žrtovanja in razkosanja kot primarne žrtve, 

konja. Če poskusimo prenesti navedene interpretacije v širši kontekst žrtvovanja in razko-

sanja žrtev na mejah, bi ga bilo mogoče razumeti kot simbolno ponavljanje prvobitnega 

dejanja ustvarjanja mikrokozmosa in potrjevanja mej osvojenega prostora. Z žrtvovanjem 

ljudi in nadnaravnih bitij se meja utrdi s silami, ki prihajajo iz sveta mrtvih, onstranstva.  

Tudi na območja, ki so v neposredni bližini ali na sami meji rodiške posesti od Ko-

bilje glave proti severozahodu, se vežejo izročila o nadnaravnih pojavih. Na Robidi, kjer 

so vidne arhitekturne ostaline, naj bi po izročilu živela kača (Peršolja 2000: 160). Izročilo 

je mogoče razumeti v luči tega, da kača pogosto nastopa kot čuvaj zakladov na ruševinah 

(Hrobat 2003: 131), vendar je simbolika kač lahko povezana tudi z njihovim položajem na 

katastrskih mejah (glej Hrobat 2009: 94–97). 

Čez Prelovec ob Tabru naj bi po izročilu iz Rodika in Podgrada drvela šembilja, 

hudič na gorečem vozu ali čarovnica, ki drvi z velikim truščem in ognjem po Krasu in 

za seboj pušča ostanke kolesnic v kamnu (Slapšak, Kojić 1976: 27; Peršolja 2000: 98–99; 

Hrobat 2005: 263–274). Poleg pošastne demonske fi gure, šembilje, se na območje prela-

za Prelovc navezuje tudi izročilo o prikazovanju ognja, ob katerem naj bi sedele prikazni 

ljudi brez obrazov, ki naj bi se vicali. 

15 Ogenj je že sam po sebi povezan s kovačem, na Njivicah se ogenj pojavlja v povezavi z vicanjem duš, hkrati pa 

kovač v povedki konje svojih žrtev prekuje, prebarva in jih spremenjene prodaja (Peršolja 2000: 86).
16 Obredno razkosanje ljudi, živali ali mitskih herojev je poznano v antični Grčiji, Rimu, Semnonih, Indiji itn. 

Telo Romulusa, prvobitnega ustanovitelja Rima, je bilo razkosano, porazdeljeno med senatorje, ki so dele 

telesa zakopali. Tako kot meso prvobitne žrtve je njegovo telo »postalo« zemlja (Lincoln 1986: 41–64).

sms-12.indb   216sms-12.indb   216 23.10.2009   9:51:0123.10.2009   9:51:01



217

Katja Hrobat

/…/ Od Prelovca naprej pa so bile samo njune stopinje. /…/ Kar naenkrat se je zmra-

čilo. Kmalu sta kakšnih sto metrov globoko v potoku videla ogenj. Okrog ognja so sedeli 

vojaki. /…/ in videla je, da možje nimajo na glavi kap in da so brez obrazov. /…/ 

»Mama, kaj je to za en ogenj? Kdo so ti vojaki?«

Ko je fant to izrekel, se je ogenj začel pomikati proti njima. Bil je vedno višji in sve-

tlejši.

Carantanka se je v hipu spomnila, da so pravili stari ljudje, da se tako vicajo duše ob 

večnem ognju in da živ človek privlači s svojimi magneti ogenj k sebi. Posebno hitro se ogenj 

bliža, če sliši človeški glas. 

/…/ Povedal je, da so na tistem mestu, kjer je bil ogenj, zagrebli trideset ubitih voja-

kov. /…/ (Peršolja 2000: 90). 

Zakaj vicanje duš in pokop tridesetih ubitih vojakov ravno na območju Prelovca, 

nam pojasni pogled na zemljevid katastrskih mej. Pot, ki poteka naprej od Prelovca v 

smeri Podgrada in Kobilje glave, je v bližini katastrske meje. Pokop umorjenih ljudi v 

bližini meje spominja na obrede žrtvovanja na mejah. Dogajanja s povedke na Prelovcu 

spominjajo na izročilo z Njivic, kjer meja sovpada s potekom ceste. Tako na enem kot na 

drugem kraju se ponavlja vzorec »svetega« ognja, v katerem se duše vicajo. Pri obeh se 

ponovi vzorec pokopa večjega števila ljudi na območju meje. Zdi se, kot da bi na mestih 

območja meje vaške posesti vladala posebna pravila, ki bi regulirala prehodnost zareze 

med tem in onim svetom.

Na Krasu je mogoče najti še en toponim Prelovec, ki v izročilu velja za skrivnostni 

kraj. Tako kot v Rodiku je Prelovec nad Vogljami prelaz vrh klanca in leži na katastrski 

meji med Dutovljami in Vogljami. Čezenj je potekala pot, po kateri naj bi tihotapili bla-

go v Trst in kjer naj bi se dogajali umori. V ljudskem izročilu velja za strašljiv kraj, od 

koder se slišijo glasovi umrlih (Morato 2007: 65; Kocjan, Hadalin 1993: 278). 

Šembilja na tromeji

Severozahodno od Za tabora in Robide se meja Rodiške posesti nadaljuje k ledini 

Pod lisičino. Kot sem že navedla zgoraj, naj bi po verovanjih pošastna šembilja drvela od 

Prelovca v Pod lisičino, ki ga Jasna Majda Peršolja imenuje »konfi n«, mejnik. 

Hudič je vedno hodil v našo vas. V našem konfi nu si je naredil dirkališče. Hudič je 

skoraj vsak dan po Rodiškem dirkal. Naredil si je posebno vozilo, ki so mu rekli šembilja /…/ 

(Peršolja 2000: 98).

Omenjeni »konfi n« Pod lisičino se po pregledu zemljevida dejansko izkaže za mej-

nik na tromeji med posestjo Rodika, Danami in Kačičami. Na naravni skali na ledini 

Pod lisičino so vidne sledi naravnega nastanka, ki so jih domačini pojasnjevali kot sle-

di hudičevega vozila, šembilje (Slapšak 1978; Peršolja 2000: 98; Hrobat 2003: 106–108; 

2005: 264–265). Izročilo o šembiljini vožnji in sledovih po Krasu je bilo doslej večinoma 

interpretirano kot ljudska razlaga opuščenih rimskih cest (Slapšak, Kojić 1976: 27; Hro-

bat 2005: 263–274). Sovpadanje izročila o šembilji s tromejo v Rodiku pa nakazuje, da 

je šembilja kot demonska pošast funkcionirala podobno kot že omenjena nadnaravna 

bitja, ki označujejo meje vaških posesti. Izročilo o vožnji šembilje iz Prelovca proti Ar-

sms-12.indb   217sms-12.indb   217 23.10.2009   9:51:0123.10.2009   9:51:01



218

Folklora v vlogi označevanja vaških mej kot prostorskih vrzeli v onstranstvo. Primer Rodika.

tvižam (Hrobat 2003: 103), ki ga doslej ni bilo mogoče povezati z nikakršnimi sledovi 

rimske ceste, se pokaže v drugačni luči, če na zemljevidu preverimo lokacijo. Pot od Pre-

lovca proti Artvižam je namreč do Križen dreva uporabljena hkrati kot mejna črta med 

posestjo Podgrada in Rodika. Šembiljo, ki sicer v povedkah iz Rodika (Peršolja 2000: 

98–99, 105–107) niti ni opisana na strašljiv način, je morda na tem območju izgubila 

vlogo srhljive demonske prikazni, kot je videna v večjem delu Krasa (Žiberna 1981: 177; 

Kerševan, Krebelj 2003: 69–70; Hrobat 2005: 267–68). Na vseh tromejah rodiške posesti 

se tako nahajajo demonske pošasti, prikazni iz onstranstva, zaradi česar so ta mesta v 

folklori prežeta s pridihom nevarnosti in skrivnostnosti.

Zanimivo je, da so samo na vzhodni meji rodiške posesti, kjer je meja najbližje 

vasi, prisotna izročila o stiku z nadnaravnim. Na zahodnih tromejah, bolj oddaljenih od 

vasi, ni mogoče zaslediti nadnaravnih pojavov, ki se v tem predelu nahajajo že znotraj 

mej srenjske posesti. Na tem, zahodnem območju je morda pomembno spoznanje o 

usmeritvi poljske poti čez Rodiško polje proti tromeji vrh hriba Poljanšček, čez katere-

ga naj bi po izročilu potekala najstarejša »pogrebna pot« iz Rodika v Gročano (Hrobat 

2009: 89–92; 164–176). 

Primerjava folklorne konceptualizacije mej z arheološkim gradivom

»Folklorna konceptualizacija mej« Rodika je primerljiva z arheološko sliko Krasa. 

Bronastodobne grobne gomile iz kamenja so bile najverjetneje uporabljene za simbolno 

označevanje poselitvenega prostora. Zelo izrazito so z gomilami označene meje Krasa z 

drugimi regijami, meje med glavnimi morfološkimi enotami znotraj Krasa in zelo verjetno 

meje poselitvenih teritorijev posameznih skupnosti s središči v utrjenih višinskih naseljih 

(Novaković 2001: 226–232; Slapšak 1999: 156–157). Najbrž bi lahko na simbolno označe-

vanje mej z gomilami aplicirali mehanizem delovanja katastrskih mej v rodiškem izročilu, 

ki mejam daje konotacijo nadnaravnega, svetega. Meje in tromeje rodiškega poselitvenega 

teritorija so v folklornem izročilu označene s pokopi, bodisi bitij z nadnaravnimi sposob-

nostmi (vedamec na Kobilji glavi) bodisi skupin ljudi (popotniki na Njivicah, vojaki na 

Prelovcu). Obe vrsti pokopov, arheološki in folklorni, sta izvedeni na markantnih točkah 

na vrh gričev ali na markantnih prelazih čeznje (Prelovec, Kobilja glava). Zdi se, da tako 

arheološki kot folklorni material kaže na isto težnjo po simbolni označitvi mej, ki se odra-

ža v realnem svetu s pokopi v markantnih gomilah in v imaginarnem v povedkah o ubojih 

ter pokopih ljudi in drugih bitij. 

Literatura

Blumenthal V. (1952), Pomerium. V: Paulys Realenncyclopädie der Classischen Altertum-

swissenschaft . Stutgart: Alfred Druckenmüller. 

Bouju, Jacky (1995), Fondation et territorialité. Instauration et contrôle rituel des frontières 

(Dogon Karambé, Mali). V: La construction religieuse du territoire. Jeanne-Françoise 

Vincent, Daniel Dory in Raymond Verdier, ur. Paris: Éditions l'Harmattan, 352–366.

Descola, Philippe in Pálson, Gísli (2002), Introduction. V: Nature and Society. Anthropo-

logical perspectives. Philippe Descola in Gísli Pálson, ur. London, New York: Rou-

tledge, 1–22. 

sms-12.indb   218sms-12.indb   218 23.10.2009   9:51:0123.10.2009   9:51:01



219

Katja Hrobat

Dilke, O. A. W. (1971), Th e Roman land surveyors. An introduction to the Agrimensores. 

Newton Abbot: David & Charles.

Dragan, Radu (1999), La répresentation de l'espace de la société traditionnelle. Les mondes 

renversés. Paris: L'Harmattan.

Durkheim, Emile (1982), Elementarni oblici religijskog života. Beograd: Prosveta, Biblio-

teka Kariatide.

Douglas, Mary (1993), Čisto i opasno. Beograd: Biblioteka XX vek.  

Eliade, Mircea (1983), Kovači i alkemičari. Zagreb: Biblioteka Zora.

Eliade, Mircea (1992), Kozmos in zgodovina: mit o večnem vračanju. Ljubljana: Nova re-

vija.

Ellis Davidson, Hilda (1993), Introduction. V: Boundaries & Th resholds. Hilda Ellis David-

son, ur. – Gloss: Th e Timble Press, 7–12.

Gell, Alfred (1992), Antropologija časa: kulturne konstrukcije časovnih zemljevidov in po-

dob. Ljubljana: Študentska založba. 

Gennep, Arnold, van (1977), Th e rites of passage. London, Henley: Routledge and Kegan 

Paul.

Grafenauer, Ivan (1957), Zveza slovenskih ljudskih pripovedk z retijskimi – A. Slovenski 

etnograf 10, 97–112.

Grafenauer, Ivan (1959), Zveza slovenskih ljudskih pripovedk z retijskimi – C. Slovenski 

etnograf 12, 135–162.

Guettel Cole, Susan (2004), Landscapes, Gender, and Ritual Space. Th e Ancient Greek Expe-

rience. Berkeley, Los Angeles, London: University of California Press.

Hrobat, Katja (2003), Šembilja na rimskih cestah. O ustnem izročilu in arheoloških raziska-

vah. Diplomsko delo. Univerza v Ljubljani, Filozofska fakulteta, Oddelek za arheo-

logijo (neobj.)

Hrobat, Katja (2005), Šembilja na rimskih cestah. O mitološkem prežitku in arheološkem 

indikatorju na Krasu in v Brkinih. Annales. Series Historia et Sociologia 15, 263–

274.

Hrobat, Katja (2009), Ustno izročilo o krajini Krasa v Mitološkem in arheološkem kon-

tekstu. Doktorska disertacija. Univerza v Ljubljani, Filozofska fakulteta, Oddelek za 

etnologijo in kulturno antropologijo (neobj.).

Kehnel, Anette (2008), Times of Suff ering – Spces of Weakness in European Inauguration 

Rituals. V: Space and Time in Europe. East and West, Past and Present. Mirjam Men-

cej, ur. Ljubljana: Filozofska fakulteta, Oddelek za etnologijo in kulturno antropolo-

gijo (Županičeva knjižnica 25), 223–248.

Kerševan, Nada in Krebelj, Marija (2003), Düša na bicikli. Folklorne pripovedi iz Brkinov, 

doline Reke in okolice. Ljubljana: Kmečki glas (Glasovi 27).

Kocjan, Danila in Hadalin, Jelka (1993), Bejži zlodej, baba gre. Kraške štorije. Ljubljana: 

Kmečki glas (Glasovi 6).

Kravanja, Boštjan (2007), Sveti svet: topografi ja religioznega prostora na primeru Breginj-

skega kota. Ljubljana: Filozofska fakulteta, Oddelek za etnologijo in kulturno antro-

pologijo (Županičeva knjižnica 23).

Kropej, Monika (1998), Konj kot kozmološko bitje v slovenskem mitopoetičnem izročilu. 

Traditiones 27, 97-110.

Kropej, Monika (2007), Védomec. V: Slovenski etnološki leksikon. Angelos Baš, ur. Ljublja-

na: Mladinska knjiga, 663.

sms-12.indb   219sms-12.indb   219 23.10.2009   9:51:0123.10.2009   9:51:01



220

Folklora v vlogi označevanja vaških mej kot prostorskih vrzeli v onstranstvo. Primer Rodika.

Kvideland, Reimund (1993), Establishing Borders: Th e Narrative Potential of a Motif. V: 

Boundaries & Th resholds. Hilda Ellis Davidson, ur. Gloss: Th e Timble Press, 13–20.

Leach, Edmund (1983), Kultura i komunikacija. Logika povezivanja simbola. Beograd: 

Prosveta (Biblioteka XX vek). 

Lincoln, Bruce (1986), Myth, Cosmos, and Society. Indo-European Th emes of Creation and 

Destruction. Cambridge, Massachusetts, London: Harvard University Press.

Lévi-Strauss, Claude (1989), Strukturalna antropologija. Zagreb: Stvarnost. 

Matičetov, Milko (1959), La costola di legno. V: Alpes orientales 3. Acta primi conventus 

de ethnografi a Alpium orientalium tractantis. Labaci 1956. Ivan Grafenauer (ur.). 

Ljubljana: Slovenska akademija znanosti in umetnosti, 79–90.

Matičetov, Milko (1966), Un nuovo anello nelle tradizioni sulla corsa per il confi ne. V: 

Schweizerisches Archiv für Volkskunde 62/1-2, Basel, 62–76. 

Medvešček, Pavel (1992), Skrivnost in svetost kamna. Trst, Založništvo Tržaškega tiska.

Mencej, Mirjam (2005), Funkcije povedk o nočnih srečanjih s čarovnicami in njihova 

vloga v konstrukciji prostora in časa. Studia mythologica Slavica 8, 167–186.

Mencej, Mirjam (2006), Coprnice so me nosile. Raziskava čarovništva v vzhodni Slovenijji 

na prelomu tisočletja. Ljubljana, Filozofska fakulteta, Oddelek za etnologijo in kul-

turno antropologijo (Županičeva knjižnica 18). 

Morato, Nada (2002), Mrak eno jutrnja: štorje iz Slovenske Istre. Ljubljana, Kmečki Glas 

(Glasovi 25).

Novaković, Predrag (2001), Prostorska in krajinska arheologija: študija na primeru Kra-

sa.  Doktorska disertacija.Ljubljana, Filozofska fakulteta, Oddelek za arheologijo 

(neobj.).

Peršolja, Jasna Majda (2000), Rodiške pravce in zgodbe. Ljubljana, Mladika.

Pibernik, Jolanda (1999), Pravca o Slopah. O zgodovini, družbi, gospodarstvu in kulturi 

majne brkinske vasi od davnih časov do današnjih dni. Kranj, Samozaložba.

Pleterski, Andrej (1997), Mitska stvarnost koroških knežjih kamnov. Ljubljana, Zveza zgo-

dovinskih društev Slovenije, Znanstvenoraziskovalni center Slovenske akademije 

znanosti in umetnosti.

Pleterski, Andrej (2005), De Sclavis autem unde dictis. Slovani in Vlahi na »nikogaršnjem« 

ozemlju istrskega zaledja. Acta Histriae 13, 113–150. 

Propp, Vladimir (2006), Morfologia della fi aba. Le radici storiche dei raconti di magia. Rim, 

Grandi tascabili economici, Newton.

Radenković, Ljubinko (1996), Simbolika sveta u narodnoj magiji južnih Slovena. Beograd, 

Prosveta, Balkanološki institut SANU (Biblioteka slovenski svet)

Risteski, Ljupčo S. (2001), Space and Boundaries between the worlds. EthnoAnthropo-

Zoom 1, 154–179.

Risteski, Ljupčo S. (2005), Kategorite prostor i vreme vo narodnata kultura na Makedoncite. 

Skopje, Matica Makedonska.

Scarduelli, Pietro (1985), La morfologia dell’organizzazione simbolica del territorio. La 

ricerca folklorica 11. Antropologia dello spazio, 5–12.

Schwab, Gustav (2005), Najlepše antične pripovedke. Ljubljana, Mladinska knjiga.

Segaud, Marion (2008), Anthropologie de l'espace. Habiter, fonder, distribuer, transformer. 

Paris, Armand Colin.

Slapšak, Božidar (1978), Poročilo o rekognosciranju rimskih cest na Krasu. Poročilo o teren-

skem delu 1978. Filozofska fakulteta, Ljubljana, Oddelek za arheologijo (tipkopis). 

sms-12.indb   220sms-12.indb   220 23.10.2009   9:51:0123.10.2009   9:51:01



221

Katja Hrobat

Slapšak, Božidar (1995), Možnosti študija poselitve v arheologiji, Arheo 17. Ljubljana, Filo-

zofska fakulteta, Oddelek za arheologijo.  

Slapšak, Božidar (1999), Slovenski Kras v poznejši prazgodovini in v rimski dobi. V: Kras: 

pokrajina, življenje, ljudje. Kranjc, ur. Ljubljana, Založba ZRC SAZU, ZRC SAZU, 

145–163.

Slapšak, Božidar in Kojić, Svetlana (1976), Šembilja - hudič na gorečem vozu. Glasnik 

slovenskega etnološkega društva 16, 27.

Šašel Kos, Marjeta (2008), Th e Story of the grateful wolf and Venetic horses in Strabo’s 

Geography. Studia mythologica Slavica 11, 9–24.

Šmitek, Zmago (2004), Mitološko izročilo Slovencev. Svetinje preteklosti. Ljubljana, Štu-

dentska založba.

Tončič Štrancar, Marija (2005), Frk, čez drn – frk, čez trn. Prolke, pravce, štorce in prfj etce 

iz Brkinov in Čičarije. Ljubljana, Kmečki glas (Glasovi 30).

Trdina, Ivan (1858), Narodne poviesti. Neven 7, 60–61.

Vincent, Jeanne-Françoise (1995), Présentation de l'ouvrage. Le teritoire et ses dieux: de la 

rencontre à la coexistence. V: La construction religieuse du territoire. Jeanne-Franço-

ise Vincent, Daniel Dory in Raymond Verdier, ur. Paris, Éditions l'Harmattan, 11–

30.

Zupan, Marjan (1999), Rpečnekova vučca. Folklorne pripovedi z visoke Gorenjske (in iz 

Kanalske doline). Ljubljana, Kmečki glas (Glasovi 20).

Žiberna, Jožko (1981), Divaški prag. Divača, Svet krajevne skupnosti.

sms-12.indb   221sms-12.indb   221 23.10.2009   9:51:0123.10.2009   9:51:01



222

Folklora v vlogi označevanja vaških mej kot prostorskih vrzeli v onstranstvo. Primer Rodika.

Folklore in the role of demarcating the village limits as spatial openings into the 
»other« world. Th e case of Rodik.

Katja Hrobat

Man does not understand space as a three-dimensional system, as perceived through 

the Western model, but supplements the three visible dimensions with the fourth one, rep-

resenting the world beyond. In order not to lose himself in an unpredictable space, man 

established a certain logic, principles that strictly defi ne entrance points of the »other« 

world into the »own« world.

Th e entire system is supported by the structural logic of the limit, which forms the 

qualifi cation of space according to the principle of a binary logical system (Lévi-Strauss 

1989). A limit is not a mere boundary line. At the same time, it is the third element in the 

system and acts as a mediator between the opposites it divides (van Gennep 1977; Eliade 

1992; Leach 1983; Radenković 1996; Dragan 1999 etc.). Th e function of mediation be-

tween this and »the other« world was taken over by the cadastral boundaries.

At the eastern cadastral boundaries of Rodik, transitory points into the world be-

yond open up: one can see fi re, in which souls are being tormented (Njivice, Prelovec), 

murders take place, corpses of people and other creatures are being cut up and buried 

(Njivice, Prelovec, Križen drev, Kobilja glava), supernatural creatures appear, such as 

“krvavo stegno” (“the bloody leg”), and šembilja, or creatures connected to the mediation 

between the two worlds, such as the blacksmith, witches, and vedamec. Th e supernatural 

powers seem to be particularly condensed at the three borders, where the snakes guard 

the treasures (Križen drev), the skull of a dismembered mare is put on a stake (Kobilja 

glava), the devil and šembilja (Pod lisičino) and “the bloody leg” (Križen drev) can be 

seen, the witches dance and vedamec searches for the treasure (Kobilja glava). Th e cut-

ting up of corpses at the borders and the three borders probably points to the symbolic 

meaning of sacrifi ce, which can be detected throughout Europe (Dragan 1999: 42-65, 99; 

Kvideland 1993: 19). Further, it can also indicate a reiteration of the cosmogonic myths 

in which the energy of the mythic body of the sacrifi ce is transferred to macrocosmic 

dimensions (Lincoln 1986: 41-64). Snakes, strangers and other mediating creatures ap-

pearing at the limits of community's land keep the opposing worlds in harmony.

Within this frame, the concept of the supernatural is not considered to be exclusion-

ary or horrifying but is a mere consequence of the constitution of a certain opposition (in-

tegrated into the landscape), in relation with which the balance of the world is established 

through one of the aspects of reality.

sms-12.indb   222sms-12.indb   222 23.10.2009   9:51:0223.10.2009   9:51:02



S
T

U
D

I
A

 
M

Y
T

H
O

L
O

G
I

C
A

 
S

L
A

V
I

C
A

 
X

I
I

 
-

 
2

0
0

9
,

 
2

2
3

 
-

 
2

4
7

223

Slavenski mitski trokut i legenda o Kamenim 

svatima

Anđelko Đermek

Th e legend of wedding guests who were turned to stone is interpreted as an echo of the 

Slavic myth about the incestuous wedding of Mare and Jarilo, the divine twins. Th e myth 

had been reconstructed by V. Belaj and R. Katičič. In the vicinity of Kameni svati there is a 

complex of sacred triangles clustered around the toponym Babožnica. Beside the previously-

mentioned angle of 23.5 ° the author of this article also defi nes the angle that represents a de-

viation between the azimuth of the sun setting (or rising) on the equinoxes and the solstices. 

Suggesting that the traditional custom of building artifi cial trees for bonfi res and the huts is 

connected to the sacred tree as described in Vita Otonis, the author proves that these were the 

very structures that had once been situated on the pinnacles of the sacred triangle.

Legenda

Kameni svati su vrh s dolomitnim stijenama, koji se nalazi na jugozapadnim obron-

cima Medvednice u blizini Zaprešića ponad mjesta Jablanovec. O tom lokalitetu postoji 

narodna legenda prema kojoj je August Šenoa 1869. godine napisao povjesticu ‘Kameni 

svatovi’. Najstariju obradu ove legende (na njemačkom jeziku) dao je grof Ivan Sermage, 

nekadašnji gospodar Susedgrada  (Sermage 1819). Na hrvatskom jeziku prvi je spomen 

legende jedno pismo 1842. nađeno u Vrazovoj književnoj ostavštini. Pod naslovom ‘Sva-

tovna pećina’ ta legenda glasi: 

U dolnjem Zagorju, varh tako nazvanoga sela Jablanovca u župi bistranskoj, stoji jed-

na visoka klisura, o kojoj narod sledeća pripovijeda: “U starodavno doba zaljubio se je njeki 

mladić u krasnu djevojku, želeći je, svim protimbam uparkos, za svoju suprugu uzeti. Ovoj 

namjeri protivljahu se roditelji njegovi, ali on, slijedeći nagon sarca, uze obljubljenu djevoj-

ku. Kada su mladići na gori varh rečenoga mjesta svadbu opsluživali, prokleo ih je otac mla-

doženje, sa svimi svatovi, djeveri, dodaši i ostalom družbom na što se svi na kamen obratiše 

i pećinom postadoše.”  (Bošković-Stulli 1963:270)

U ovoj verziji legende svatove kune otac mladoženje, a u recentnijim zapisima sva-

tove redovito kune majka (Zečević 1973). Kameni svati svojim fi zičkim oblikom zapravo 

uopće ne podsjećaju na svatove ili bilo kakve likove. Iz daljine se na vrhu strmog brijega 

(489 m) danas uočavaju samo dvije okomite bijele pruge zarasle u šumu. 

Prirodni fenomeni uz koje se vezuju legende o okamenjenim svatovima postoje i 

kod ostalih slavenskih naroda. Tako u Sloveniji zapadno od grada Ribnice u Velikoj gori 

postoje Bele stene poznate po sličnoj legendi i pod nazivom ‘Kamniti svatje’. Svatovi su išli 

iz Ribnice prema mladenčevom domu na vrhu planine. Mladenka se razljutila na Sunce 

sms-12.indb   223sms-12.indb   223 23.10.2009   9:51:0223.10.2009   9:51:02



224

Slavenski mitski trokut i legenda o Kamenim svatima

zbog vrućine, te ga je proklela da zauvijek potamni, na što su se svi svatovi u oluji i grmlja-

vini, koja se digla iz srca Velike gore, pretvorili u kamen.  Pored Zagorja ob Savi u mjestu 

Izlake postoje dolomitni kameni stupovi uz potok Mediju, koji se prema legendi nazivaju 

‘Okameneli svatje’. Također, ima više takvih lokaliteta u Bosni i Hercegovini. Većina njih se 

vezuje uz mjesta sa srednjevjekovnim stećcima, kao npr. nekropola Maculje pored Trav-

nika poznata kao ‘Kameni svatovi’. U blizini Bugojna kod Gračanice uz obalu rijeke Bunte 

u blizini starog grada Susida nalaze se stijene ‘Kameni svatovi’ (Dragić 2005). U  Srbiji 

postoji ‘Đavolja Varoš’ u općini Kuršumlija. Legenda kazuje da su stijene na tom mjestu 

svatovi koje je Bog okamenio zbog ženidbe brata i sestre. Do rodoskvrne veze je došlo 

jer su se mještani na obližnjem otrovnom izvoru napili ‘đavolje’ vode. U Makedoniji se 

nedaleko Kuklice u  blizini Kratova nalazi lokalitet ‘Весела свадба’ sa sličnom legendom. 

U Bugarskoj postoje nedaleko od sela Zimzelen u Kardžali kamene stijene koje se zovu 

‘Каменната сватба’. Lokalna legenda navodi da su se iz neznanja ženili brat i sestra, te 

zbog toga bili okamenjeni u oluji koja se iznenada digla (Джонов  1969).

Legende o okamenjenim svatovima nisu ograničene samo na područje Južnih Sla-

vena. U Češkoj u blizini Karlovih Vara prema Lokti nalaze se ‘Svatošské skály‘, skupina 

kamenih stijena nanizanih s brijega sve do obala rijeke Ohře. Stijene po legendi predstav-

ljaju okamenjenu svadbu Jana Svatoše. Također uz obližnji vrh ‘Homolka’ (695 m) pored 

Bečova nad Teplou se nalazi prirodni fenomen koji se također vezuje uz kamenu svadbu 

(zkamenělý svatební průvod). ‘Krkatá baba’ na lijevoj obali potoka Lubě u moravskom kra-

su kao i ‘Kamenná baba’ u blizini sela Sousedovice pored Strakonica u Češkoj se također 

vezuju uz slične legende.  U Poljskoj postoji niz kamenih stijena u mjestu Kaliska južno od 

Gdanjska, koje po legendi predstavljaju zakletu svatovsku procesiju pretvorenu u kamen 

(orszak weselny zaklęty w kamienie). 

Neki elementi legende pojavljuju se i kod ostalih indoeuropskih naroda. U Litvi u 

blizini mjesta Žižmai u regiji Šalčininkai nalaze se stijene poznate pod nazivom ‘Užkeikta 

Svodba’ – zakleta svadba. Prema legendi te stijene predstavljaju svatove koje je zaklela 

majka mladenke. U istom kraju postoje dva velika kamena pod nazivom Jankelis i Jankeli-

ukas, a prema legendi predstavljaju okamenjene svirače na povratku iz svadbe. U sjevernoj 

Njemačkoj postoji lokalitet s megalitima ‘Steintanz’ kod Boitina, koji po legendi predsta-

vlja okamenjene svatove. I u Engleskoj se mjesta s megalitima često vezuju uz legende o 

okamenjenim svatovima.

Prethodno nabrojanim lokalitetima je zajedničko da se na njihovom mjestu nalazi 

par kamenih stijena koje se u narodnoj predaji obično povezuju s okamenjenim svato-

vima. Pored stijena se često nalazi i neki izvor, jezero ili rijeka.

Na temelju rasprostranjenosti možemo zaključiti da  legenda o okamenjenim svato-

vima pripada zajedničkoj slavenskoj baštini nastaloj prije pokrštavanja. To nam omogućava 

da ju smjestimo u kontekst slavenske mitologije. Elementi legende kao što su incestna 

svadba (žene se brat i sestra), kletva, ubojstvo udarom groma, te okamenjivanje ukazuju 

na mit o ženidbi božanskih blizanaca. Prema rekonstrukciji Radoslava Katičića i Vitomira 

Belaja u ovom mitu se radi o incestnoj svadbi Jarila i njegove sestre blizanke Mare, koji su 

djeca boga gromovnika Peruna i božice Mokoše. Odmah po rođenju, malog Jarila je oteo 

bog stoke Veles, pa on zajedno s vilama odrasta u njegovom onostranom, vječno zelenom 

i vlažnom svijetu iza vode. Također, prema toj rekonstrukciji u jurjevskim običajima je 

sačuvan praznik povratka mladog junaka Jarila iz Velesovog svijeta, te njegov prvi susret 

sa sestrom blizankom Marom. Ona zajedno sa svoje devetoro braće stanuje na visokoj gori 

sms-12.indb   224sms-12.indb   224 23.10.2009   9:51:0223.10.2009   9:51:02



225

Anđelko Đermek

u Perunovom zlatnom dvoru, koji se prema mitu nalazi na suhoj grani svetog ili svjetskog 

stabla. Vrlo važan element mita je božanska ženidba. Svoju vlastitu sestru Maru Jarilo ženi 

na prvi dan ljeta. Nakon vjenčanja Mara doznaje da joj je Jarilo bio nevjeran, pa ga zbog 

toga ubija gromovnim strijelama (Belaj 2007).

Element incesta se navodi u srpskim i bugarskim verzijama legende o okamenjenim 

svatovima, ali u ostalim slučajevima nije sačuvan To je razumljivo, jer je incest kao tabu 

lako mogao biti potisnut u narodnoj predaji. Okamenjivanje svatova je uzrokovano klet-

vom i udarom groma, koji je u mitu zapravo kamena strijela. Božanska svadba se odigrava 

u Perunovom dvoru, ali se iz većine legendi može zaključiti da svatovi bivaju okamenjeni 

dok se kreću u procesiji. Takav je i slučaj s većinom lokalnih verzija legende (Zečević 

1973). 

Kraj oko Kamenih svata je bogat narodnim pjesništvom, pa se osim legendom u 

rekonstrukciji možemo poslužiti i pjesmama, budući da se čini da i one sadržavaju frag-

mente istog mita. One će dati i širi kontekst događaja. Promotrimo grupu narodnih pjes-

ama o ranjenom vojniku u crnoj gori. Jedna od njih je zabilježena u obližnjem Oborovu 

Bistranskom:

Vu toj črnoj gori žarki ogenj gori, 

kraj njega mi jaše dvadeset soldatov. 

Si mi zdravo jašu, samo jedan ranjen.

“Draga moja braća, već me popelajte 

vu te ravne polje do svetega Ivana.

Kopajte mi jamu pri svetemu Ivanu, 

nutra prostirajte moju kabanicu, 

na jnu položite moje grešno telo.

Vane ostavlajte moju desnu ruku, 

za jnu privežijte mojega konja vranca.

Nek se konjic plače, kad se ljuba neče.

Kopajte mi zdenec ober groba moga, 

doj mi putem pojde, vode se napije,

 za dušu spomene.

Sadite mi rože oko groba moga, 

doj mi putem pojde, rožicu otrgne, 

za dušu spomene.

Delajte mi klupu oko groba moga, 

doj mi putem pojde, za klupčicu sedne, 

za dušu spomene.”

(Delorko 1973)

Za ranjenim vojnikom ne žali njegova ljuba, ali u ovoj pjesmi ne saznajemo zbog 

čega.  Razlog njezinog nezadovoljstva navodi druga grupa  pjesama o ranjenom vojniku u 

zelenoj gori. Takva je npr. pjesma iz obližnjeg Javorja:

Išla je djevojka u goru zelenu,

u goru zelenu, po vodu studenu.

U goru je došla, mlado momče našla.

Momče glavu zdigne, djevojka pobjegne.

“Ne bježi djevojko, već mi veži glavu

s tum zelenom travom!”

Djevojka je stala, glavu zavijala.

Junak joj govori:

“Če ti ja ozdravim, tebe ne ostavim.”

Djevojka je stala, glavu zavijala.

Junak je ozdravil, djevojku ostavil.

Djevojka ga klela do groba zelena.

Teške jesu djevojačke kletve:

kad zakune do Boga se čuje,

kad zaplače zemlica premače,

kad uzdahne list i trava sahne.

(Žganec 1950)

Ova pjesma opisuje prvi susret djevojke i ranjenog vojnika. Radnja se ne odvija na 

crnoj, nego na zelenoj gori, koju je posjetila djevojka i pri tome  pomogla ranjenom voj-

niku. Pobližom analizom možemo zaključiti da likovi i u jednoj i u drugoj pjesmi zaista 

sms-12.indb   225sms-12.indb   225 23.10.2009   9:51:0223.10.2009   9:51:02



226

Slavenski mitski trokut i legenda o Kamenim svatima

predstavljaju isti par. U slavenskom mitu črna gora je Perunova suha gora, a gora zelena 

je vlažna gora, tj. šuma koja se nalazi na putu iz onostranog Velesovog svijeta iza mora 

prema realnom svijetu i Perunovom dvoru na crnoj gori u kojem se nalazi Mara (Belaj 

2007:254). Između zelene šume i Perunove crne gore se nalazi još i polje. To prvi susret 

ova dva lika smješta na dodir dvaju svjetova, Velesovog i Perunovog. Opravdanom se tako 

čini pretpostavka da ranjeni vojnik predstavlja samog Jarila, a djevojka Maru. Prvi susret 

Mare i Jarila se događa na Jurjevo, što bi značilo da se tada odvija i radnja druge pjesme. 

Ranjavanje na Jurjevo nije smrtno i vjerojatno ima veze sa sukobom koji na taj dan Ja-

rilo ima s Velesom. Nakon sukoba on kreće na put u realni svijet, gdje donosi zelenilo i 

oživljava prirodu. Njegov cilj je susret s Marom. Nakon što je ozdravio, Jarilo je Mari bio 

nevjeran, pa ga ona zato u toj pjesmi kune teškom kletvom. 

Kletva se realizira u prvoj pjesmi, koja opisuje događaje nakon Jurjeva. Žarki ogenj 

na crnoj gori vjerojatno predstavlja ivanjski krijes, jer se sličan stih pojavljuje i u ivanjskoj 

belokranjskoj pjesmi (Belaj 2007:232):

To znači da se radnja prve pjesme odvija na Ivanje. Tada Jarilo biva ranjen u crnoj 

gori, ali prema pjesmi ima želju da mu grob bude u ravnom polju kod crkve sv. Ivana. 

Ranjeni Jarilo se tako kreće od Perunove crne gore u smjeru polja. Iako to prva pjesma ne 

navodi, on zapravo bježi ljutoj Mari (Belaj 2007:278):

U polju se prah podiže

Ni od vjetra ni od vihra,

Neg od jada lijepe Mare

Gdje joj hrabrov konj pobježe.

Za njim Mare pjehom pješi:

–Ustan’ doro, ranjen stao!

Strjelice te ustrijelile

Kroz sve tvoje četir’ noge,

Kroz sedalce, pa u srce!

Na gorici ogenj gori

Detel ga prerašča.

Okol ognja lepoj kolo

Devojačko in junačko. 

V kolu mi je brat, sestrica ()

Goropadna Mara u pjesmi strijelom gađa konja. Taj konj je upravo Jarilo, budući 

da je on konjoliko božanstvo (Belaj 2007:249). Također, Ivanje je dan na koji se odvija 

božanska svadba. Jarilovo ubojstvo se dakle događa na dan njegove ženidbe s Marom. U 

slučaju toponima vezanih uz okamenjene svatove vidjeli smo da se skupina stijena često 

spušta s gore sve do obale rijeke, pa se čini kao da se svatovi spuštaju prema rijeci. To je u 

određenom skladu s narodnim pjesmama u kojima se mladenac utapa u nabujaloj rijeci. 

Pri prvom prelasku rijeke svatovi idu po mladu i prelaze ju bez problema, ali pri drugom 

prelasku, kada se vraćaju s mladom, rijeka nabuja i mladenac se utapa:

() Kad su išli po djevojku

Drina voda prisehnila;

kad su išli s djevojčicom,

Drina voda redom briga ()

Zagazil je mladoženja,

zagazil je do kolena.

„Gazi, gazi, ne bu glible!“

Zagazil je do pasenca.

„Gazi, gazi, ne bu glible!“

Zagazil je do ramena.

Junak tone, škrlak splahne. ()

(Žganec 1950:br.454 c.d)

sms-12.indb   226sms-12.indb   226 23.10.2009   9:51:0223.10.2009   9:51:02



227

Anđelko Đermek

I ova pjesma zapravo govori o božanskom paru. Jarilo i njegov dvor se nalaze iza 

mora ili rijeke u Velesovom svijetu, a Mara se nalazi u Perunovom dvoru na crnoj gori, 

pa svatovi zato trebaju dva puta prijeći rijeku. Prvi put kada idu po mladenku, a drugi put 

kada se s mladenkom vraćaju u mladenčev dvor. Ove dvije verzije smrti, okamenjivanje 

i utapanje, i nisu tako različite kako se na prvi pogled čine, jer gromovi (mitske kamene 

strijele) udaraju za vrijeme ljetnih oluja koje obiluju kišom te često uzrokuju bujanje rije-

ka. U skladu s time djevojačka kletva u drugoj pjesmi o ranjenom vojniku zaziva poplavu 

(kad zaplače zemlica premače) i okamenjivanje (kad uzdahne list i trava sahne). U slaven-

skom mitskom krajoliku te ljetne oluje su uzrokovane incestnom svadbom Perunovih bli-

zanaca Jarila i Mare. Poklapanje legende s rekonstruiranim mitom se zasad čini dovoljno 

potvrđenim.

Sveti trokut

Vitomir Belaj je na tragu ostalih istraživača slavenske mitologije ovako defi nirao 

elemente slavenskog svetog trokuta: tri točke u prostoru povezane su gromovnikom (Peru-

nom, obično na višem vrhu), njegovim suparnikom ili sinom (Velesom ili Jarilom kao vučjim 

pastirom, niže, katkada uz vodu) i s njegovom ženom (Velikom majkom Zemljom, Mokoš, 

obično blizu vode).  Između Velesove i Mokošine točke je u pravilu voda kao granica svjetova. 

Značajka tog trokuta su:

– tri kuta su mjesta u pravilu s međusobnim vizualnim kontaktom od kojih se dva 

mogu povezati s nekim muškim poganskim mitskim likom (Perun, njegov zmijski protivnik 

Veles, te Juraj/Jarilo, Perunov sin kojega je Veles bio oteo, pa može biti zastupljen ili na prvoj 

ili na drugj poziciji), a jedan sa ženskim (Perunova žena Mokoš kao predmet svađe prve 

dvojice)

– jedan od kutova ima oko 23° (22°-25°) koji predstavlja otklon između zamišljenih 

eklipsa u dane ekvinocija i solsticija, koji u našim krajevima iznosi 23°27´

–  dvije kraće stranice trokuta odnose se jedna prema drugoj približno kao 1:1.41

–  najduža stranica trokuta obično povezuje muške točke

– Perunova točka je uvijek negdje na uzvišenju

–  ženska točka obično je uz vodu

–  između ženske točke i točke Perunova protivnika u pravilu je voda, obično tekuća

Sažetak prema (Belaj 2007: 423–424)

Ako je legenda o okamenjenim svatovima zaista odjek mita, onda je za očekivati 

da su Kameni svati u Jablanovcu dio neke slične mitske strukture u prostoru. U lokalnom 

kontekstu mladenac Jarilo i njegov dvor se treba nalaziti zapadno od rijeke Krapine, a 

njegova mladenka Mara istočno, na nekom od medvedničkih vrhova u blizini Kamenih 

svata. Ono što se odmah može uočiti na ovom terenu je da se s lijeve strane rijeke Krapine, 

kada se gleda nizvodno, osim Kamenih svata nalaze toponimi kao što su Ivanec s poto-

kom Ivanščakom i Jablanovec s kapelom sv. Ivana, a sa desne strane rijeke Krapine Pušća 

s crkvom sv. Jurja i sv. Vidom u Javorju pored Brdovca. Juraj s desne strane i Ivan s lijeve 

strane rijeke zaista odgovaraju šabloni da se Jarilo kad je kod Velesa obično zove Juraj, a 

kad je kod Peruna Ivan, te da je desna strana vode Velesova, a lijeva Perunova (Belaj 2007). 

Zanimljivi toponimi uz samu lijevu obalu rijeke Krapine su Marenka i Babožnica. Maren-

ka odgovara imenu božice Mare, a u nazivu Babožnica kao da je naznačena također neka 

ženska božica. Ovi podaci nas ohrabruju da stvar istražimo malo dublje.

sms-12.indb   227sms-12.indb   227 23.10.2009   9:51:0223.10.2009   9:51:02



228

Slavenski mitski trokut i legenda o Kamenim svatima

Podno Kamenih svata u Jablanovcu nalazi se kapela sv. Ivana s čije pozicije se jasno 

vidi kapela Majke Božje Čiseljske na suprotnoj strani rijeke Krapine, na vrhu Cirkvenog 

brijega u Donjoj Pušći. Odmah nešto niže kapele Majke Božje Čiseljske na istom brijegu 

se nalazi i župna crkva Sv. Jurja. Sv. Ivan i kapela Majke Božje Čiseljske su položene tako 

da linija koja ih spaja međusobno sa smjerom zapada zatvara kut od 34°. Ovaj kut kao da 

ima neku osobitu važnost budući da je i glavna os kapele sv. Ivana okrenuta prema crkvi 

Majke Božje Čiseljske. U istoj liniji, odmah iza kapele nalazi se raspelo i pored njega bunar 

postavljen tu od pamtivijeka, a za kojeg mještani pričaju da se na njemu redovito napajala 

stoka koja se vodila s paše u polju niže kapele. Kapela Majke Božje Čiseljske je bočno okre-

nuta prema sv. Ivanu, ali os crkve sv. Jurja usmjerena je u istom smjeru kao i os sv. Ivana.

Starost kapele sv. Ivana nije poznata. Jablanovec se prvi puta spominje 1340. godine 

(Smičiklas CD X:593)1, a 1501. godine se navodi i kao sjedište župe (Rački 1872)2. Pri 

ovom spomenu zapravo se radi o staroj podgorskoj odnosno bistranskoj župi, koja se u 

popisu iz 1334. godine spominje u vezi s crkvom sv. Nikole kod Lubenika, inače nepoznate 

lokacije (Rački 1872)3, a koja se prvi put spominje 1209. godine (Smičiklas CD III:91-95). 

Kapela sv. Ivana svojom gornjom polovicom po arhitekturi, čini se, potječe iz srednjeg 

vijeka, makar se ne spominje u niti jednom dokumentu iz toga doba. Još 1854. godine 

gornju i donju polovicu kapele je na dva dijela dijelilo pročelje izvorne građevine (Nikolić 

1962:42). Sporadični nalazi ljudskih kostiju oko kapele ukazuju da se uz nju nalazilo i 

groblje.

 Župa sv. Jurja u Donjoj Pušći se prvi puta spominje 1361. godine (Ivančan 1904:157)4. 

Starost kapele Majke Božje Čiseljske nije poznata, a obično se smatra da je izgrađena po-

četkom 18. stoljeća. U kanonskoj vizitaciji 1677. godine ne spominje se ova kapela, ali se u 

blizini župne crkve sv. Jurja spominje kapela sv. Ivana Krstitelja, pa je moguće da je to ista 

lokacija (Cvitanović, Laljak 2002). Položaj kapele na vrhu Cirkvenog brijega je poseban, 

jer se s njega pogled pruža nadaleko. Pušćanski župnik Hruševar 1929. godine spominje i 

predaju o njezinom nastanku: 

1 “ac possessiones Jablanovch et Zaversja”
2 “Valentinus plebanus in Jablanovec”
3  “Item ecclesia sancti Nicolai de Lubenic”
4 “in possesionibus seu villis inter fl uvios Toplica et Szutla situatis in quaram districtu quator ecclesiae parochiales 

existunt...una sanctae Crucis, altera sancti Georgii, tertia sancti Petri, quarta sancti Viti”

Fotografi ja kapele sv. Ivana u Jablanovcu snimljena oko 

1940. godine. U pozadini gore desno na vrhu strmog bri-

jega vide se Kameni svati

sms-12.indb   228sms-12.indb   228 23.10.2009   9:51:0223.10.2009   9:51:02



229

Anđelko Đermek

„Pripovijeda se da kada je bila Kapelica sv. Marija Magdalena svršena (navodno prije 

400 godina), a istom gospodinu (legendarnom Mati Bužanu) ostalo je još mnogo njegova 

imutka, te da je jednoć isti gospodin bio u lovu u Pušći, te da je na istom brijegu pod nekim 

drvećem zaspao, gdje je sada Kapelica Majka Božja Čiseljska, te da je isti gospodin sanjao 

da spava u Crkvi Majke Božje. A kada se probudio promatrao je ovaj brijeg i isto mjesto gdje 

je spavao i što je sanjao... (nečitko)... sagraditi Kapelicu. A kada je otišao ovaj gospodin iz 

ovog mjesta, tu je neki pastir pasao stoku za kojega se govori da se je zvao Dorčić, te da je 

povadio iz zemlje ove štapove i poboo natrag u zemlju samo što je proširio onaj okvir, tako 

da su u istoj formi bili pobodeni samo što su zauzimali veći prostor. Kada je došao po drugi 

puta gosp. Mato Bužan na isto mjesto i vidio da mu je plan proširen, tada je računao da je 

to upravo Božja Mogućnost, da mora veću Crkvu graditi nego što ju je on naumio. I od sada 

počeo je graditi isti gosp. ovu istu Kapelicu Majke Božje Čiseljske koja je i danas, ali za svoga 

života je nije mogao posve svršiti…” (Hruševar 1929) 

Iako se priča smješta u lokalni kontekst i glavni likovi dobivaju konkretna imena, 

njezino značenje se može u nekim elementima iščitati kao mitsko, npr. spavanje gospo-

dina pod drvećem koje se nalazilo na mjestu buduće crkve i pastir koji je ovdje pasao 

stoku. Ako bi priču interpretirali u kontekstu slavenskog mita, onda bi pastir mogao biti 

oteti Jarilo koji kao dječak čuva Velesovu stoku, a gospodin u lovu Perun. Stablo pod ko-

jim je zaspao moglo bi biti stablo svijeta. Perun se tu mogao naći pod stablom, budući da 

je bio u lovu na Velesa, koji se u mitskoj slici nalazi pod stablom. Ovakvo zaključivanje 

bi bilo ipak presmiono da nam ovaj župnik nije iznio još jednu vrlo neobičnu predaju u 

vezi ove crkve: 

“Tako se pripovjeda da je bio jedan čovjek u prijašnje doba krivo obtužen da je ukrao 

jedne volove i stoga razloga je bio u okovima, te po zagovoru M. B. Čiseljske oslobodio se tih 

okova te ih je donio u istu Kapelicu gdje se i danas nalaze isti okovi iza Oltara u Kapelici.“  

(Hruševar 1929)

U ovom kratkom zapisu isprepliće se više motiva u kojima je još i lakše prepoznati 

mitsko praporijeklo. Okovi iza glavnog oltara mogu se povezati s Jarilovom karakteri-

stikom da je on ponekad vučji pastir i gospodar vukova. Vukovi ubijaju odnosno kradu 

stoku i zbog toga su za ljude vrlo opasni. Da bi se to spriječilo, vučja usta se simbolički 

zatvaraju, a za to služe metalni predmeti kao što su lanci, brave ili okovi. Jarilo vukovima 

okiva gubice na dan svojeg povratka iz Velesovog onostranog svijeta na Jurjevo, te je on 

glavni ljudski zagovornik protiv vukova (Mencej 2001). To okivanje vjerojatno ne prolazi 

bez sukoba, jer pjesma o ranjenom vojniku u zelenoj gori nagovješćuje da je Jarilo u tom 

Fotografi ja crkve sv. Jurja i u pozadini kapele Majke Bož-

je Čiseljske, u Donjoj Pušći

sms-12.indb   229sms-12.indb   229 23.10.2009   9:51:0223.10.2009   9:51:02



230

Slavenski mitski trokut i legenda o Kamenim svatima

sukobu ranjen. Krađa volova je odjek vrlo starog indoeuropskog i slavenskog mita o krađi 

stoke. U slavenskom mitu stoka je Perunova, a krade ju Veles. Ponekad u predaji postoji i 

određeno kolebanje čija je zapravo stoka, što dolazi do izražaja i u ovom zapisu. U ovom 

kontekstu priča kazuje da je Veles bio krivo optužen da je ukrao volove, te da je zbog toga 

bio okovan. Stoga se čini da je upravo on vuk kojemu Jarilo okiva gubicu na Jurjevo. Veles 

u mitskoj priči hoće zauzeti Perunov položaj, te zatvara vode i krade stoku. Zbog krađe 

ljudima prijeti glad, pa dolazi Perun, te gromovnim strijelama ubija ili tjera Velesa pod 

sveto stablo, tamo gdje je njegovo pravo mjesto (Belaj 2007:98–112). Imamo to sačuvano 

u prethodnoj priči o gospodinu koji je na tom brijegu bio u lovu. Na taj način Perun 

oslobađa vode i stoku, te spašava ljude od pogibelji. U tome mu važnu potporu daje Jarilo. 

Ovako interpretirana, ova predaja izražava određenu simpatiju prema Velesu. Iz nje bi 

slijedilo da se vuk, odnosno Veles kasnije oslobodio ovih okova uz pomoć ženske božice 

(Mare ili Mokoše).

Dijagram kretanja Sunca kroz prvi dio godine na geografskoj lokaciji Jablanovca http://solardat.uoregon.edu/Sun-

ChartProgram.html

Što znači kut koji zatvara linija koja spaja kapelu Majke Božje Čiseljske i kapelu sv. 

Ivana sa smjerom zapad-istok, lakše ćemo uočiti ako proučimo dijagram kretanja Sunca 

kroz prvu polovicu godine na geografskoj lokaciji Jablanovca. 

Na vodoravnoj osi dijagrama prikazan je azimut, tj. kut položaja Sunca u odnosu 

na smjer sjevera, a na vertikalnoj osi elevacija, tj. kut položaja Sunca u odnosu na obzor. 

Svaka zvonasta krivulja prikazuje putanju Sunca po nebeskom svodu na određeni datum 

sms-12.indb   230sms-12.indb   230 23.10.2009   9:51:0323.10.2009   9:51:03



231

Anđelko Đermek

u godini. Na ekvinocij, tj. prvi dan proljeća Sunce zapada pod azimutom od 270°, a u pod-

ne mu je najviša točka 44° nad obzorom. Na solsticij tj. prvi dan ljeta Sunce zapada pod 

azimutom od oko 304°, a u podne mu je najviša točka 67,5° nad obzorom. Od solsticija do 

ekvinocija razlika azimuta je 34°, a razlika zenita 23,5°. 

Kut od 34°, tj. azimut od 304° je dakle kut pod kojim Sunce zapada na prvi dan ljeta 

na geografskoj poziciji Jablanovca. Tada gledano s poziciji kapele sv. Ivana Sunce zapada 

za kapelu Majke Božje Čiseljske. Vrlo znakovito, samo par dana nakon toga, tj. na blagdan 

sv. Ivana Krstitelja (24. lipnja) se u kapeli sv. Ivana tradicionalno slavi glavno godišnje 

crkveno proštenje. Nameće se pretpostavka da kut koji ove kapele međusobno zatvaraju 

sa smjerom zapad-istok ima svoje mjesto i u svetom trokutu. Ako uz najdužu stranicu tro-

kuta ostale dvije položimo pod kutovima od 23,5° i 34°, onda se one odnose jedna prema 

drugoj kao 1:1,4. To je u skladu s navedenim pravilima da se dvije kraće stranice u svetom 

trokutu odnose jedna prema drugoj kao 1:1.41. Ovakvi odnosi u svetom trokutu vladaju 

međutim samo oko 46. paralele. Kut razlike azimuta pod kojim Sunce izlazi ili zapada za 

obzor se mijenja s promjenom geografske širine, pa tako sjevernije točke imaju taj kut 

veći, a južnije manji. Ovaj kut je lakše mjeriti, jer prilikom motrenja položaja na kojem 

Sunce zapada nije potrebno znati koliko je sati. Međutim, velika prednost kuta od 23,5° 

je činjenica da je on uvijek isti na bilo kojoj geografskoj lokaciji. Oba kuta su posljedica 

nagiba zemljine osi vrtnje u odnosu na os ekliptike tj. u odnosu na os vrtnje Zemlje oko 

Sunca. 

Međusobna vidljivost svih svetišta u svetom trokutu je važna zato jer kutove inače 

nije moguće izmjeriti. Da su točke vrhova mitskog trokuta bile svojevrsni primitivni labo-

ratoriji za motrenje položaja Sunca, a samim time i početka godišnjih doba, imamo jednu 

zanimljivu posrednu potvrdu iz vremena dok su neki Slaveni još bili pogani. Tako arapski 

geograf Masudi iz 10. stoljeća u svojem djelu Zlatne livade (LXIV IV) navodi fantastičan 

opis slavenskih poganskih hramova, koje on nije vidio nego opisuje ono što je čuo o njima. 

U tom opisu iznosi neke važne činjenice o mitskom trokutu. Jedan hram se nalazi uz vodu, 

a jedan na najvišoj planini na svijetu. Na vrhu hrama se nalazi mehanizam koji se ‘pokreće 

i treperi kada se Sunce rađa’ (Leger 1901). Dvori koji se okreću za Suncem spominju se i u 

hrvatskoj narodnoj poeziji u ciklusu narodnih pjesama o Senjaninu Ivi (Andrić 1913: br. 

113). Da je položaj svetišta bio zaista u vezi i s mjestom gdje Sunce zapada govori i narod-

na pjesma iz obližnjeg Javorja:

Predložena slika odnosa u svetom trokutu za geografsku 

širinu 45° 

sms-12.indb   231sms-12.indb   231 23.10.2009   9:51:0323.10.2009   9:51:03



232

Slavenski mitski trokut i legenda o Kamenim svatima

Sunce moje, odi doli niže, ()

kraju moje hiže.

Nutri stoji moja stara majka,

ona fali devet kapitana.

A ja ne bi toga ni jednoga,

več ja ljubim mladoga junaka () 

(Žganec 1950:br. 283c)

Sunce tu zapada za djevojčinu ‘hižu’ u kojoj se nalazi njezina stara majka. Djevojka 

je očito Mara, stara majka je  Mokoša, devet kapitana je Marinih devetoro braće (slično 

kao i u pjesmi o Senjaninu Ivi devet paunova), a mladi junak je Jarilo. Hiža za koju zapada 

Sunce je prema tome upravo Perunov dvor. 

Sklop svetih trokuta oko toponima Babožnica

Kameni svati nisu najviši vrh jugozapadnog masiva Medvednice, jer se iznad njega 

iz doline rijeke Krapine u predjelu Zakićnica vidi blago položen 100 metara viši Zatinice 

ili Zlatnice brijeg (584 m). Ovaj brijeg po nazivu odgovara Perunovoj gori, jer Perunov 

dvor je od zlata. Koledari koji predstavljaju bića iz Velesovog onostranog svijeta mrtvih 

prilikom dolaska u krađu Jarila pred Perunov dvor, često izražavaju činjenicu da su vrata 

Perunova dvora zlatna (Belaj 2007:186). Pošto sve slavenske svadbe oponašaju božansku 

svadbu Mare i Jarila, zanimljivo je da se ista činjenica izražava i u lokalnim svadbenim 

običajima prilikom dolaska svatova po mladenku, kada svatovi navode da je kvaka vra-

tiju mladenkinog doma od zlata ili srebra. Zlato u vezi s Perunovim dvorom izraženo je 

i u jednoj lokalnoj pjesmi koja opisuje Jarilov (slavujov) put do Mare (kukavice) i zaziva 

njihov susret:

Kukuvača, rana tica, čuj ti ju z gore!

Pojdi, pojdi, moj slaviček, čez te devet gor!

Tam buš našel, tam buš našel jen zeleni bor.

Hu tom boru, hu tom boru jeden zlatni stol...

(Laljak 1995)

Sveti trokut sv. Vid-Zlatnice-Babožnica prema topografskoj karti 1:25000

sms-12.indb   232sms-12.indb   232 23.10.2009   9:51:0323.10.2009   9:51:03



233

Anđelko Đermek

Ispod Zlatnice brijega izvire potok Ivanščak. Iako nije moguće konstruirati sveti tro-

kut koji bi povezivao kapelu sv. Ivana, sv. Majke Božje Čiseljske i Zlatnice brijeg, put kojim 

se kreće Jarilo jasno je naznačen potokom Ivanščakom, koji se spušta u smjeru zapada i ri-

jeke Krapine. Zapadno od Zlatnice brijega preko rijeke Krapine zaista se nalazi vrlo znača-

jan sakralni objekt, a to je crkva sv. Vida u Javorju pored Brdovca. Ako konstruiramo sveti 

trokut s kutom od 23° kod crkve sv. Vida u Javorju kao Velesovim (Jarilovim) svetištem i s 

kutom od 34° na Zlatnice brijegu kao Perunovim svetištem, tada treća točka tj. Mokošino 

svetište pada u središte predjela Babožnica, koji se nalazi uz lijevu obalu rijeke Krapine.

Iako toponim Babožnica pokriva veće područje, kasnije ćemo vidjeti da je točka 

koja u ovom svetom trokutu odgovara položaju Mokošinog svetišta zaista posebna. 

Linija Zlatnice – sv. Vid siječe rijeku Krapinu na mjestu toponima Marenka. Ovime 

kao da je naznačeno mjesto prvog susreta Mare i Jarila, koji zatim krećući se uz tok potoka 

Ivanščaka stiže do Perunovog dvora na Zlatnice brijegu, gdje se održava svadbena gozba. 

Svatovi se zatim vraćaju u smjeru Babožnice prolazeći pored Kamenih svata i kapele sv. 

Ivana. Između sv. Vida i Babožnice teren se, iako uglavnom ravan, ipak mjestimično uzdi-

že 10 metara iznad linije vidljivosti. Toranj crkve sv. Vida je izuzetno visok, pa se čini kao 

da se time anulira baš ovaj topografski nedostatak. Ova poteškoća dovest će nas kasnije do 

zanimljivih rezultata, ali zasada ćemo ju zanemariti.

Dijagram vidljivosti Zlatnice brijega i Babožnice prema topografskoj karti 1: 25000

Crkva sv. Vida 

u Javorju pored 

Brdovca

sms-12.indb   233sms-12.indb   233 23.10.2009   9:51:0423.10.2009   9:51:04



234

Slavenski mitski trokut i legenda o Kamenim svatima

Da linija sv. Vid – Babožnica ipak ima neku posebnu važnost potvrđuje i činjenica 

da ona prelazi rijeku Krapinu na mjestu  stare brvi. U njezinoj blizini u predjelu Babož-

nica se prema još i danas živoj predaji u prošlosti nalazio mlin u kojem se Matija Gubec 

navodno sastajao sa Ilijom Gregorićem i dogovarao seljačku bunu protiv Franje Tahija 

1573. godine (Zečević 1973; Bonifačić-Rožin 1972). Iako su mlinovi na Krapini pored 

Zaprešića historijska činjenica (Tajčević 1993), moguće je da ova predaja zapravo izvire iz 

slavenske mitologije i da na aktere Seljačke bune primjenjuje mit o sukobu Peruna i Jarila 

s Velesom. Ova pretpostavka dobiva na snazi kad se uzme u obzir da skoro sve informacije 

o Matiji Gupcu dolaze iz narodne predaje. Da je do te amalgacije zaista došlo upućuje nas 

i poznata ‘Gupčeva lipa’, koja se nalazi baš pored crkve sv. Jurja u Stubici podno koje se je 

Gubec navodno sastajao s ustanicima. To ukazuje na mogućnost da Gubec tu u zajedniš-

tvu sa svetim stablom (lipom) fi gurira kao zamjena za Jarila. Također, zagrebačka predaja 

o pogubljenju Matije Gupca na Markovom trgu također ukazuje na mit o Jarilu. Ivan Ku-

kuljević 1854. zapisao je tu predaju u ovom obliku:

Na dan njegova pogublenja odvedoše ga na Trg sv. Marka, i postaviše ga vezana na 

stolac, na ono mjesto gdje još danas četiri pločnasta kamena zabijena stoje. (...) vjenčahu 

Gubca u ognju razbieljenom gvozdenom krunom, derahu ga usievaniem klieštama, odsjeko-

še mu zatiem vienčanu glavu i razciepaše njegovo tielo na četiri komada, te pobacaše ih na 

četiri strane svieta. (Marks 2005)

Iz srednjovjekovnih zapisa poznato je da se ispred crkve sv. Marka palio ivanjski 

krijes (Belaj 2007). Gupčeva glava je po predaji vjenčana željeznom krunom, što je vje-

rojatno odjek mita o ivanjskom vjenčanju Jarila i Mare. Četiri pločasta kamena i četiri 

strane svijeta neodoljivo podsjećaju na opis Svantevita u njegovom hramu na rtu Arkona, 

čije su četiri glave gledale na četiri strane svijeta. U ovakvom živopisno prikazanom ras-

cjepljivanju Gupčeva tijela može se nazrijeti čak i poganska žrtva, tj. obredno komadanje 

tijela žrtvovane životinje ili čovjeka. Da je u podlozi mit i da je Markov trg u Zagrebu vrlo 

vjerojatno mjesto poganskog svetišta potvrđuje i predaja o zmaju u zdencu pored crkve 

sv. Marka. Jednom su zmaja ‘crnoškolci’ vidjeli ‘kako se u zdencu giblje i zdiže’. Jedan je 

htio skočiti na njega da bi zajedno poletjeli, ali su ga drugi odvratili te donijeli mlinsko 

kamenje i pobacali ga na pozoja (Marks 2005). I u sklopu legende o Kamenim svatovima 

spominje se mlin. Mladenka je kod kazivača iz Jablanovca mlinareva kći:

“Mlada je bila kči mlinara iz Podsuseda, a dečko je bil iz Novaka Bistranjskih. Car su 

ga zvali. Mati od mlade nije bila zadovoljna da ide ona bogata za siromaha Cara, makar se 

zvao Car. Otac je bil zadovoljan i on je iz Podsuseda išel š njima na vjenčanje. Da je majka 

zaklela da Bog da se okamenili! I oni se okamenili! Još se vide na vrh brijega veliki kamenovi. 

Još neki pričaju da je u pečini kotač za kolovrat što ga je mlada nosila da bu prela.” (Zečević 

1973:br. 43)

Ako ovo kazivanje stavimo u kontekst slavenskog mita, onda božica Mara, Peruno-

va kći, fi gurira kao mlinareva kći. Perun je u tom kontekstu mlinar, što se zaista uklapa 

u mitsku sliku. Ne treba ovdje zbunjivati Podsused kao mjesto mlina, jer je motivacija za 

to došla iz činjenice da se tamo nalazilo sjedište vlastelina i gospodara čitavog ovog kraja, 

koji je  logična zamjena za Peruna. Također, autentično prezime Car iz Novaka Bistran-

skih se sličnom logikom pojavilo kao zamjena za Jarila. Mlin ima u sebi žrvanj, mlinski 

kamen iz kojega po mitskom shvaćanju izbijaju gromovi. U tom smislu zanimljivo je da 

se u Srbiji obredno kupanje povezano s ivanjskim običajima (preneseno na Đurđevdan) 

ponekad obavlja ispod vodenice (Petrović 2004:733). Obredno kupanje u vodi na mjestu 

sms-12.indb   234sms-12.indb   234 23.10.2009   9:51:0423.10.2009   9:51:04



235

Anđelko Đermek

gdje se nalazi mlin, tj. izvor gromova može se dovesti u vezu s rekonstruiranim mitom o 

Jarilovom ubojstvu gromovnom strijelom od božice Mare, uslijed čega on biva okamenjen 

i utopljen. Legenda o mlinu na položaju Babožnica nezavisni je podatak koji ukazuje da se 

na tom mjestu zaista nalazilo Mokošino svetište. 

Crkva sv. Vida se prvi puta spominje već 1334. godine kao sjedište župe (Rački 

1872)5. Sv. Vid se nalazi u Javorju, a javor kod Slavena često predstavlja sveto stablo. Uz 

crkvu sv. Vida vezuje se predaja koja govori slijedeće: 

„Istom na tom temelju možemo razumjeti, što župljani brdovački pripovijedaju o po-

stanku kapele sv. Vida. Oni na ime kažu, da su njihovi starci jedno jutro, na onom mjestu, 

gdje danas župna crkva stoji, našli kip (statuu) sv. Vida mučenika, koji se je po Savi na 

drenjku plivajuć, zaustavio na njekoj vrbi. – Našavši taj kip, odma se u tom slože, da tamo 

podignu kapelu na čast sv. Vida, što su i u kratko vrieme izveli. – Poradi toga bila je ista ka-

pela nazivana: Sveti Vid na Drenjku“. (Cigler 1877). 

Drijen isto kao i vrba može predstavljati stablo svijeta. To može biti odjek činjenice 

da se na mjestu crkve sv. Vida u pretkršćansko doba nalazilo sveto stablo. Što se pak tiče 

titulara crkve sv. Vida, postoji mišljenje da je Svantevit samo jedna od manifestacija Jarila 

(Zaroff  2002). U skladu s time, sv. Vid na drenjku i na vrbi u brdovečkom Javorju  pred-

stavlja Jarila na stablu svijeta.

Zanimljivo je da se u sklopu crkve sv. Vida nalazi kapela sv. Barbare, slično kao što i 

crkva sv. Jurja u Pušći ima odmah poviše sebe kapelu Majke Božje Čiseljske. Jarilo kao da 

je uvijek u pratnji ženskog božanstva, koje se vezuje uz majčinstvo. Sveta Barbara je zaštit-

nica rudara, dobre smrti i protiv groma i vatre, što ju u neku ruku povezuje s Mokošom. 

Često se spominje u narodnim žetelačkim pjesmama ovoga kraja zajedno s Marijom. 

Baš u Javorju je zabilježena i jedna narodna pjesma koja kao da je sačuvala informa-

ciju o trećem, Mokošinom svetištu ovog svetog trokuta, koje se nalazi u polju, a koje još 

nema svoju crkvu:

Šetala se, šetala se

Barbara devojka,()

gori doli po širokom polju.

Ona se je tiho spominala,

da bu dala cirkvicu zidat.

Cirkvica bu z dragog kamena,

turen bude moga oca Boga.

(Žganec 1950:br. 283e)

U ovaj sveti trokut uklapaju se i narodne pjesme zabilježene kod iste crkve sv. Vida, 

koje govore o našem Ivanu koji je na Ivanje otišao u Zagorje po djevojku. U kontekstu župe 

sv. Vida to znači  preko rijeke Krapine:

Dođi,  dođi Jive na naš kris!

Našega Jivana doma ni.

(Žganec 1950:br. 530a);

5 “Item ecclesia sancti Viti de Crapina”, Oznaka ‘de Crapina’ tada označava područje između Sutle i Krapine

sms-12.indb   235sms-12.indb   235 23.10.2009   9:51:0423.10.2009   9:51:04



236

Slavenski mitski trokut i legenda o Kamenim svatima

Našega Jivana doma ni,()

naš je Jivan prešao (v) Zagorje,

zagorskim devojkama na glede,

koja bu devojka najlepša.

Marica devojka (je) najlepša.

Primil ju je Ive za ruku,

pak ju dopelal vu svoj dvor .

(Žganec 1950:br.530c)

Podno Kamenih svatova postoji još jedna stara crkva koja se spominje u prvom 

popisu župa zagrebačke biskupije 1334. godine (Rački 1872)6. To je crkva odnosno danas 

kapela sv. Petra na ulazu u Zaprešić s južne strane. S njezine pozicije kapela Majke Božje 

Čiseljske u Pušći prema topografskim kartama postaje upravo vidljiva iza i u visini vrha, 

koji se pomalo prepotentno naziva ‘Veliki  vrh’ (193 m). 

Danas vidljivost više ne postoji zbog novogradnje, ali i u prošlosti je bila moguća 

jedino ako je sam Veliki vrh bio posječen. U imenu Zaprešića najvjerojatnije se radi o slo-

ženici ‘za – presjekom’, što bi značilo da se radi o kraju iza presjeke, preko brda ili kroz šumu 

(Krivošić 1992). Jedino šumovito i brdovito područje se Zaprešiću nalazi u smjeru sjevera i 

Velikog vrha, tj. Majke Božje Čiseljske. Ono što je najzanimljivije je činjenica da se iz pravca 

sv. Petra onaj isti lokalitet Babožnica iz prethodnog svetog trokuta vidi pod kutom od 34°, a 

iz pravca Majke Božje Čiseljske pod kutom od 23°. I ovdje vidljivost danas ne postoji zbog 

šume, pa se čini da je u pogansko doba šuma koja se ispriječila između morala biti  posječe-

na kako bi i ovaj sveti trokut vršio svoju funkciju. Trokut je zarotiran za 73,5° u odnosu na 

prethodni sveti trokut sa sv. Vidom. Oba trokuta imaju zajedničko Mokošino svetište. 

Pozicija Babožnica je vrlo pažljivo odbrana, te da se kojim slučajem nalazi nešto 

dalje u bilo kojem smjeru, više ne bi bila vidljiva u oba sveta trokuta. Posebno zanimljiva 

činjenica je da je sveti trokut sa sv. Vidom po duljini stranica i po kutovima potpuno jed-

nak svetom trokutu sa sv. Petrom, što sasvim sigurno nije puka slučajnost. Sa strane kuta 

od 34° se na mjestu Perunovog svetišta nalazi kapela sv. Petra, a sa strane kuta od 23° na 

mjestu Velesovog odnosno Jarilovog svetišta kapela Majke Božje Čiseljske u zajedništvu s 

crkvom sv. Jurja. Neobično je što se sv. Petar i sv. Juraj nalaze s iste strane rijeke Krapine. 

Međutim, kako se između njih nalazi područje koje se naziva Mokričnica, to kao da je i 

ovdje zadovoljen uvjet da su svetišta razdvojena vodom. O crkvi sv. Petra imamo zabilje-

žene sljedeće podatke u povjesnici župe sv. Vida: 

6 “Item ecclesia sancti Petri de Crapina”

Dijagram vidljivosti Majka 

Božja Čiseljska–sv. Petar 

prema topografskoj karti 1: 

25000

Dijagram vidljivosti Majka Božja Čiseljska–Ba-

božnica prema topografskoj karti 1: 25000

sms-12.indb   236sms-12.indb   236 23.10.2009   9:51:0423.10.2009   9:51:04



237

Anđelko Đermek

„Jedino oslanjajuć se na izjavu staraca i predavanje, kažu, da je lieva strana Zaprešića 

naprama bistranskoj gori, bila njekada sva pod vodom, kao kakovo jezero, te su tamo Za-

prešićani ribe lovili. – Obično bi si mrieže izpirali i krpali pokraj današnjega druma na kraju 

sela, te su ribari tamo svom zaštitniku sv. Petra podigli malu i neznatnu drvenu kapelu. – I 

ta ista kapela stajala je sve do godine 1869. dok sadanji župnik ne sagradi današnju velebnu 

kapelu u gotičkom slogu uz veliki trošak i žrtve župljana. – Vječna šteta, što ta krasna kapela 

stoji u onoj vlažnoj nizini i na kraju župe. – Da je zagradjena na križanju u Zagreb, Brdovec 

i Novi dvori, služila bi župi zaista na mali ures i ponos.“ (Cigler 1877)

Sveti trokut sv. Petar–Majka Božja Čiseljska–Babožnica prema topo-

grafskoj karti 1:25000

Trokut sv. Ivan–Majka Božja Čiseljska–Babožnica prema to-

pografskoj karti 1:25000

Župnik se žali da je ‘vječna šteta što ta krasna kapela stoji u onoj vlažnoj nizini i na 

kraju župe“. Međutim, iz ovih razmatranja proizlazi da je na taj položaj postavljena s do-

brim razlogom. Vjerojatno je upravo ovaj sveti trokut bio glavna motivacija za nastanak 

mjesnog imena Zaprešić.

Vratimo se sada na kapelu sv. Ivana u Jablanovcu. U korijenu Jablanovca je riječ  

‘jablan’ čije praslavensko značenje je ‘stablo jabuke’. To stablo često u slavenskoj mitologiji 

predstavlja stablo svijeta, slično kao i stablo javora, pa je naziv ovog mjesta vjerojatno 

motiviran svetim stablom na mjestu kapele sv. Ivana. Kao što je već spomenuto, kapela sv. 

Ivana s kapelom Majke Božje Čiseljske zatvara kut od 34° u odnosu na smjer zapada. Kada 

smo to utvrdili, nismo mogli znati da kapeli sv. Ivana smjer zapada određuje upravo po-

zicija Babožnica, mjesto zajedničkog Mokošinog svetišta prethodna dva sveta trokuta. Sa 

sms-12.indb   237sms-12.indb   237 23.10.2009   9:51:0423.10.2009   9:51:04



238

Slavenski mitski trokut i legenda o Kamenim svatima

suprotne pozicije tj. s mjesta na kojem se nalazi kapela Majke Božje Čiseljske, Babožnica i 

sv. Ivan vide se pod kutom od 15,5°. 

Kako je značenje kuta od 23,5° u vezi s elevacijom Sunca u zenitu od prvog dana 

proljeća do prvog dana ljeta, to po istoj logici onda kut od 15,5° odgovara 2. svibnju, budu-

ći da je na prvi dan proljeća elevacija Sunca u zenitu 44°, a na dan 2. svibnja 59.5°.

Čini se da se ovim kutom na poziciji Majke Božje Čiseljske mogao odrediti neki 

poganski praznik koji danas pada  tjedan dana nakon Jurjeva. Zanimljivo je da približno 

istog datuma počinje i brojanje dana na vrču iz sela Romaški kraj pokraj Kijeva (Belaj 

2007:159). Međutim, možemo uočiti još jednu zanimljivu činjenicu ukoliko kut od 23,5° 

umjesto u smislu elevacije interpretiramo u vezi s azimutom. Tada se pokazuje da  Sunce 

pod kutom od 23,5° u odnosu na smjer zapada, tj. pod azimutom od 293,5° zapada upravo 

2. svibnja. Kutovi od 23,5° i 15,5° na ovoj geografskoj širini su u međusobnoj vezi, jer i 

jedan i drugi ovako interpretirani ukazuju na 2. svibanj. U tom smislu također je zanimljiv 

slučaj ranosrednjovjekovnih mogila, odnosno umjetnih stožastih humaka oko grada Kra-

kova (Slupecki 1999). Jedan od njih koji se naziva Kopiec Wandi se nalazi lijevo od Visle 

pored manje rijeke naziva Dlubnia, danas u Nowoj Huti, a drugi humak koji je udaljen 9 

kilometara desno od Visle na brdu Lasota se naziva Kopiec Krakusa. Između mogila posto-

ji direktna optička vidljivost pri čemu one sa smjerom zapad-istok zatvaraju kut od 24,5°. 

Kada se gleda iz smjera Krakovog humka, Sunce izlazi u smjeru Wandinog humka upravo 

2. svibnja, jer na geografskoj poziciji Krakova na taj dan Sunce izlazi baš pod kutom od 

24,5° (Góral  2006). U svjetlu ovih informacija, čini se da se poganski blagdan Jarilovog 

povratka iz Velesovog svijeta po današnjem kalendaru zapravo obavljao 2. svibnja.

Toponim Babožnica s precizno određenim položajem, koji se danas našao tik do 

modernog trgovačkog centra, je tako višestruko potvrđen kao mjesto svetišta ženskog bo-

žanstva, iako na tom mjestu danas ne postoji nikakva građevina. Oko njega postoji sklop 

svetih trokuta koji uključuju skoro sve najstarije crkve na ovom području: sv. Vida u Javor-

ju, sv. Jurja i Majke Božje Čiseljske u Pušći, sv. Petra u Zaprešiću i sv. Ivana u Jablanovcu. U 

svjetlu toga se čini da stari njemački kroničar Th ietmar zaista s pravom za Slavene kaže7: 

“Koliko god srezova ima u ovom kraju, toliko ima i vračeva i hramova demonskih, 

koje nevjernici obožavaju.” (Pertz 1856)

7 Th ietmari Cronicon VI. 18.: Quot regiones sunt in his partibus, tot templa habentur, et simulacra demonum 

singula ab infi delibus coluntur, inter quae civitas supramemorata principalem tenet monarchiam.

Dijagram kretanja Sunca na geografskoj lokaci-

ji Jablanovca na dan 2. svibnja 

sms-12.indb   238sms-12.indb   238 23.10.2009   9:51:0523.10.2009   9:51:05



239

Anđelko Đermek

Zaista se čini da je svako selo i župa bilo dio barem jednog svetog trokuta.

Svetišta svetog trokuta

Da bi se pozicije svetišta posebno istakle, na njihovim mjestima se u pogansko 

doba moralo nalaziti nešto visoko i posebno uočljivo iz velike udaljenosti. Prethodno 

opisani sklop mitskih trokuta bez takvih oznaka nije mogao funkcionirati, jer se čini da 

je vrač prilikom njihovog nastanka namjerno išao do krajnjih granica koje mu je kon-

fi guracija terena dopuštala. Razmotrimo u tom smislu tradiciju pravljenja ‘vuzmenki’ 

u hrvatskim kajkavskim krajevima. Za vuzmenku je važno da bude što viša (ponekad 

čak i preko 20 metara) i da izgleda kao tanko stožasto stablo. Piramidalna konstrukcija 

vuzmenke se često oblaže i zimzelenim granjem, kako bi se naglasila sličnost sa stablom. 

Pored vuzmenke se u pravilu gradi mala koliba koja se naziva huta ili bajta i koja služi 

za boravak dok se vuzmenka čuva i dok se čeka pravo vrijeme paljenja vuzmenke. To 

čekanje traje od večeri do jutra i prolazi veselo uz svirku, pjesmu, te konzumaciju hrane 

i pića. Vuzmenka se pali neposredno pred zoru, a posebno je važno da ju netko ne zapali 

prerano.

Prikaz sklopa svetih trokuta sa zajedničkim ženskim svetištem Babožnica prema topografskoj karti 1:25000. Kruž-

nice su opisane oko točke Babožnica

sms-12.indb   239sms-12.indb   239 23.10.2009   9:51:0523.10.2009   9:51:05



240

Slavenski mitski trokut i legenda o Kamenim svatima

Budući da vuzmenka oponaša oblik stabla,  može se naslutiti da ima neke veze sa 

svetim stablom. Posrednu potvrdu za to naći ćemo kod njemačkih kroničara Ebboa, Her-

borda i anonimnog kroničara iz Priefl inga u životopisu njemačkog biskupa Otona (Pertz 

1856). Ebbo navodi da su veliki gradovi Štetin i Julin imali svaki po tri sveta brežuljka ili 

humka. Srednji najviši humak je bio posvećen bogu Triglavu, čiji idol je imao tri glave. 

Herbord spominje da su se poganska svetišta koja su se nalazila na tim humcima nazivala 

continae. Slavenski naziv pri tome pokušava objasniti latinskim jezikom8. Riječ kontina 

vjerojatno dolazi od praslavenskog *kontъ, što znači kut odnosno ugao. U smislu nave-

dene latinske i slavenske etimologije, čini se da je kontina naziv za zgradu svetišta koje 

se nalazi na uglu ili u kutu nečega. Budući da se pored jedne od tih kontina spominje 

ogroman hrast i sveti izvor9, čini se da su se kontine nalazile na vrhovima svetog trokuta, 

pored svetih stabala.  Prema navodu anonimnog kroničara iz Priefl inga, kontine su jedna 

od druge bile zaista razmaknute određenu veću udaljenost10. U Štetinu Herbord spominje 

4 takve kontine, od kojih je ona posvećena Triglavu bila najveća i najljepše ukrašena, a 

ostale tri su bile skromnije. U kontinama se spremalo blago, u njima su se nalazili idoli i u 

njima se jelo, pilo i plesalo na određene praznike u točno određeno vrijeme11. 

8 Herbord II, 30: Sclavica lingua in plerisque vocibus latinitatem attingit, et ideo puto ab eo quod est continere 

continas esse vocatas.
9 Herbord II, 31: Erat praeterea ibi quercus ingens et frondosa, et fons subter eam amoenissimus, quam plebs sim-

plex numinis alicuius inhabitatione sacram aestimans, magna veneratione colebat.
10 Priefl ing II 11: In ea siquidem civitate domus duae, quas ab eo quod inclusa deorum simulacra continerent, 

continas dixere priores, ingenti cura vel arte constructae, haud grandi ab invicem intervallo distabant, in quibus 

ab stulto paganorum populo deus Triglous colebatur. 
11 Herbord II, 31: Erant autem in civitate Stetinensi continae quatuor, sed una ex his, quae principalis erat, mirabili 

cultu et artifi cio constructa fuit, interius et exterius sculpturas habens, de parietibus prominentes imagines homi-

num et volucrum et bestiarum, tam proprie suis habitudinibus expressas, ut spirare putares ac vivere; quodque 

rarum dixerim, colores imaginum extrinsecarum nulla tempestate nivium vel imbrium fuscari vel dilui poterant, 

id agente industria pictorum....

 Erant autem ibi simulacrum triceps, quod in uno corpore tria capita habens Triglaus vocabatur...

Lijevo vuzmenka i huta ili baj-

ta snimljena 1930. kod Kuljev-

čice pored varaždinskog Ivanca 

i desno model vuzmenke i hute 

ili bajte; Gradski muzej Kri-

ževci

sms-12.indb   240sms-12.indb   240 23.10.2009   9:51:0523.10.2009   9:51:05



241

Anđelko Đermek

Oton je 1124. godine zapovjedio da se poganski hramovi u Štetinu predaju ognju i da 

se umjesto njih sagrade dvije crkve, od kojih je ona na samom Triglavovom humku bila po-

svećena sv. Adalbertu, a ona na humku koji se nalazio izvan gradskih zidina sv. Petru12. Da 

položaji tri humka zaista odgovaraju vrhovima svetog trokuta, može se naslutiti po tome jer 

je još i danas moguće donekle pretpostaviti njihove izvorne položaje. Crkva sv. Petra i danas 

stoji na istom mjestu. Ako se njezino svetište poveže s ostacima crkve sv. Otona u kneževom 

dvorcu u staroj gradskoj jezgri i s katedralom sv. Jakova na glavnom gradskom trgu, zaista 

se dobiva regularni sveti trokut, koji približno odgovara kutovima na toj geografskoj širini 

(23,5° i 42°). Poganski hram u obliku trokuta spominje se i u Rethri. Th ietmar za njega 

navodi da je ‘trorog’ i s troja vrata. Tri roga bi se mogla odnositi na tri sveta stupa odnosno 

stabla na vrhovima svetog trokuta, gdje su se po svemu sudeći nalazila i vrata13. 

Da su ovakvi sveti trokuti dio zajedničke slavenske religije i da su se na njihovim 

vrhovima zaista nalazila svetišta možemo potvrditi i na primjeru baltičkog otoka Rügena i 

poznatog Svantevitovog hrama na rtu Arkona (Jaromarsburg). Na tom važnom otoku koji 

je dugo ostao u rukama poganskih Slavena moguće je konstruirati sveti trokut koji pove-

 Tres vero aliae continae minus venerationis habebant minusque ornatae fuerant. Sedilia tantum intus in circuitu 

extructa erant et mensae, quia ibi conciliabula et conventus suos habere soliti erant. Nam sive potare sive ludere 

sive seria sua tractare vellent, in easdem aedes certis diebus conveniebant et horis. Erat praeterea ibi quercus 

ingens et frondosa, et fons subter eam amoenissimus, quam plebs simplex numinis alicuius inhabitatione sacram 

aestimans, magna veneratione colebat.
12 Ebbo III 1: Stetin vero amplissima civitas et maior Iulin tres montes ambitu suo conclusos habeat, quorum me-

dius, qui et alcior, summo paganorum deo Trigelawo dicatus, tricapitum habeat simulacrum, quod aurea cidari 

oculos et labia contegebat, aserentibus idolorum sacerdotibus ideo summum deum tria habere capita, quoniam 

tria procuraret regna, id est coeli, terrae et inferni, et faciem cidari operiri pro eo quod peccata hominum, quasi 

non videns et tacens, dissimularet. Hac itaque potentissima civitate ad veri Dei agnicionem per beatum praesulem 

adducta, delubra idolorum fl ammis erant absumpta, duaeque aeclesiae, una in monte Trigelawi sub honore sanc-

ti Adelberti, alia extra civitatis moenia in veneratione sancti Petri erant locatae, et ex hoc sacrifi cia, quae copioso 

apparatu et diviciis sacerdotibus fanisque idolorum exhibebantur, nunc aeclesiae Christi vendicabant.
13 Th ietmari Cronicon VI 17.: “Est urbs quaedam in pago Riedirierum, Riedegost nomine tricornis, ac tres in se 

continens portas, quam undique silva ab incolis intacta et venerabilis circumdat magna. Duae eiusdem portae 

cunctis introeuntibus patent; tercia, quae orientem respicit et minima est, tramitem ad mare iuxta positum et visu 

nimis horribile monstrat.”

Dijagram kretanja Sunca kroz 

prvi dio godine na geografskoj 

poziciji Rügena u Njemačkoj

sms-12.indb   241sms-12.indb   241 23.10.2009   9:51:0523.10.2009   9:51:05



242

Slavenski mitski trokut i legenda o Kamenim svatima

zuje Svantevitov hram s Rugardom (Rügigard) - najvišim vrhom na otoku (91m) koji se 

nalazi pored Bergena, te poziciju na kojoj se po zadnjim istraživanjima nalazila Karentina 

(Charenza), glavni grad rujanskih Slavena, pored današnjeg Venza (Venzer Burgwall). Na 

mjestu Svantevitovog hrama trokut zatvara 23°, a na mjestu Rugarda 42°. Na toj geograf-

skoj širini otklon razlika azimuta pod kojim Sunce zapada od ekvinocija do solsticija je 

oko 43°, a razlika elevacija 23,5° što je izvrsno slaganje. 

Na sva tri vrha ovog trokuta se danas nalaze gradine iz 9.-12. stoljeća. Najviši vrh u sre-

dištu otoka čini se tako da predstavlja Perunovo svetište, Svantevitov hram predstavlja Vele-

sovo (Jarilovo) svetište, a Karentina žensko svetište. Svantevitovo i ostala dva svetišta razdvo-

jena su morem. U samoj Karentini su se nalazila svetišta Rugiaevita, Porevita i Porenuta14.

Zanimljivo je uočiti da se Svantevitovo svetište nalazi u smjeru sjevera u odnosu na 

Rugard, tj. Perunovo svetište. Sličan obrazac može se uočiti i u nekim drugim slučajevima 

(Belaj 2007; Belaj 2006). 

Struktura svetišta opisana u Vita Otonis skoro u potpunosti odgovara rekonstru-

iranoj slici dolaska svatova pred Perunov dvor na praslavenskoj razini (Belaj 2007:258). 

Budući da postoji određena analogija takve strukture sa strukturom vuzmenke i hute, mo-

žemo relativno pouzdano zaključiti da je vuzmenka s hutom zaista porijeklom pogansko 

svetište na vrhu svetog trokuta. 

Možemo zaključiti da su na vrhovima svetih trokuta u slučajevima kada nisu na 

raspolaganju imali prirodno visoko stablo, stari Slaveni pravili umjetna stabla, stupove ili 

čak i umjetne humke, jer je za vidljivost bilo važno da se na mjestima svetišta nalazi nešto 

posebno uočljivo iz velike udaljenosti. Sveta stabla su se tako u šumovitom području uz-

dizala više od najviših stabala. Na ovaj način razrješuju se poteškoće koje su vraču mogle 

smetati  pri motrenju u slučaju šumovitog ili malo uzdignutog terena između svetišta. 

Takva motrenja su se po svemu sudeći obavljala redovito svake godine i prema njima se 

14 Saxo Grammaticus, Gesta Danorum XIV. 39.

Sveti trokut na otoku Rügenu koji zatvaraju Ka-

rentina, Jaromarsburg i Rugard

sms-12.indb   242sms-12.indb   242 23.10.2009   9:51:0623.10.2009   9:51:06



243

Anđelko Đermek

ravnao godišnji kalendar. Da to nije bilo tako, onda bi slavenski vračevi prilikom seobe 

iz prapostojbine osim fi ksnog kuta od 23,5° sa sobom donijeli i vrijednost ovog drugog 

svetog kuta, koji ne bi odgovarao kutu karakterističnom za solarni ciklus na novoj geo-

grafskoj poziciji. Kao što se Jarilo u mitu mora popeti na vrh svetog stabla, na suhu granu 

na kojoj se nalazi Mara, tako je vjerojatno istu radnju trebao obaviti i vrač kada je mjerio 

kut pod kojim se vide ostala dva svetišta mitskog trokuta. U tom smislu je zanimljiv običaj 

zabilježen kod Ludbrega da se djever prilikom dolaska mladenca pred mladenkinu kuću 

mora popeti na neko drvo i skinuti vijenac sa suhe grane koja mora biti što viša. Djever je 

pri tome morao biti siguran i spretan kao lasica. (Belaj 2007:287). Vrač je zatim na svetom 

stablu, mogao lako s primitivnim pomagalima odrediti početak proljeća i početak ljeta. 

Ako je Sunce na te dane zapadalo ili izlazilo točno u smjeru nekog od ostala dva svetišta, 

onda je to mogao samo jednostavnim motrenjem. Narod okupljen ispod svetog stabla 

nije čak ni morao znati da je razlog penjanja vrača na vrh svetog stabla u biti praktične 

prirode. Uz sveto stablo i kontinu važan element svetišta je bio i sveti izvor, kao što navodi 

Herbord. Ukoliko pored svetog stabla nije postojao prirodni izvor, analogno umjetnom 

stablu vjerojatno se pravio i umjetni izvor - bunar. Raspelo i bunar iza kapele sv. Ivana u 

tom slučaju predstavljali bi autentični ostatak izvorne strukture poganskog svetišta.

Ako je vuzmenka zaista izvorno predstavljala sveto stablo na vrhu svetog trokuta, 

onda iz običaja da se vuzmenke pale na uskrsno jutro možemo naslutiti da se ista stvar 

radila i sa umjetnim svetim stablima. Analogno tome, čini se da i jurjevski i ivanjski krijes 

također predstavljaju goruća sveta stabla, jer se i oni pale na glavne poganske svetkovine 

tijekom proljetnog ciklusa. Jedne lokalna jurjevska pjesma glasi:

Shematska usporedba rekonstruiranog dolaska svatova pred Perunov dvor s opisom baltičkih svetišta u Vita Ottonis 

i s vuzmenkom

Sestra braca s iglicom budila:

“Ustaj bratec, gradi ti goriju!”

–“Naj goriju, bog da izgoreli.”

Rasla trava, trava detelina,

‘jo mi žela gizdava divojka,

zlatim srpom z belimi rukami.

Kaj nažela pred konjiče dela:

“Pite, jete mojga braca konji,

zutra bute dalko putovali... 

(Laljak 1995), slično i u (Žganec 1950:br. 283d).

Jarilo u ovoj pjesmi kreće na put po svoju mladu iz svojega grada (dvora, vrta) 

što znači da se ovaj događaj zbiva na Jurjevo i da se odigrava na poziciji Jurjevog dvora. 

Njegov dvor, za koji se naglašava da je dobro da gori, očito je isto što i jurjevski krijes. 

U tradiciji kraja oko Kamenih svata običaj paljenja uskrsnog krijesa postoji samo na li-

jevoj obali rijeke Krapine (na medvedničkim brežuljcima), dok se jurjevski krijes pali 

sms-12.indb   243sms-12.indb   243 23.10.2009   9:51:0623.10.2009   9:51:06



244

Slavenski mitski trokut i legenda o Kamenim svatima

još i danas na desnoj obali na poziciji Majke Božje Čiseljske. Iz toga je moguće naslutiti 

da se sveto stablo na poziciji Perunovog svetišta palilo na prvi dan proljeća rano ujutro, 

a na poziciji Velesovog/Jarilovog svetišta navečer pred Jurjevo. Rano jutro i rana večer 

obavljanja obreda potvrđuju da su se mjerenja kuteva obavljala u vrijeme izlaska i zalaska 

Sunca. Što se pak tiče ivanjskih krijesova situacija nije tako jasna, jer se oni ponegdje pale 

na gori, a ponegdje u polju. Pjesma o ranjenom vojniku u crnoj gori  govori o ognju u 

crnoj gori i grobu u ravnom polju pored crkve sv. Ivana. Ivanjski krijes se često smješta i 

uz neku vodu, jer je za ivanjsko obredno kupanje, koje se ponekad obavlja u vezi s ovim 

krijesom potrebna tekuća voda (Ivan Kupalo). Mjesto u polju uz vodu je uobičajeno mje-

sto Mokošinog svetišta, pa se čini da i u slučaju ovog krijesa postoji analogija s Perunovim 

i Velesovim svetištem. 

Goruća sveta stabla kao da su u određenoj vezi s Jarilom. Prvi krijes se pali u vrijeme 

i na mjestu njegovog rođenja i krađe (Uskrs), drugi u vrijeme i na mjestu njegovog povrat-

ka iz svijeta mrtvih (Jurjevo), a treći u vrijeme i na mjestu njegove ženidbe i smrti (Ivanje). 

U slavenskom vjerovanju spaljuju se mrtvi kako bi mogli ponovno oživjeti. Paljenjem sve-

tih stabala kao da se mrtvom Jarilu omogućava ponovna reinkarnacija. 

U korijenu riječi krijes su značenja koja se mogu povezati s rastom žita, što je u 

uskoj vezi s Jarilom kao bogom vegetacije. Neovisno o etimologiji, isto tako postoji odre-

đena asocijativna veza gorućeg krijesa i samog Sunca. 

Legenda o Kamenim svatima, Sunce, krijes, Jarilo i sveti trokut tako su se našli u 

čvrstoj vezi. Slavenska religija nam se u ovom radu prikazuje kao harmoničan sklad pri-

rode i čovjeka, iako je to vjerojatno samo privid, budući da možemo pretpostaviti da se u 

stvarnosti umjesto Jarila prilikom paljenja krijesa vjerojatno prinosila čak i ljudska žrtva. 

Iako smo po pitanju slavenske religije osuđeni samo na šture i sporadične autentične iz-

vještaje, indirektni zapis o toj religiji je ipak ostao zakodiran u toponimima, pozicijama 

sakralnih objekata i narodnoj predaji već više od tisuću godina. 

Literatura

Andrić, Nikola (1913): Izabrane narodne pjesme, Izdanje Društva hrvatskih srednjo-

školskih profesora, II, Zagreb

Belaj, Vitomir; Šantek, Goran Pavel (2006): Paški sveti trokut, Studia ethnologica Croati-

ca., 18, 153–183, Zagreb

Belaj, Vitomir (2007): Hod kroz godinu (Pokušaj rekonstrukcije prahrvatskoga mitskoga 

svjetonazora), 2, Golden marketing-Tehnička knjiga, Zagreb

Bonifačić Rožin, Nikola (1972): Predaja o mlinu na Krapini U:Kaj, 5, 88–93

Bošković-Stulli, Maja (1963): Narodne pripovijetke, Pet stoljeća hrvatske književnosti, 

Zagreb

Cigler, J. (1877): Povjestnica župe sv. Vida u Brdovcu U: Zaprešićki godišnjak  91, Matica 

Hrvatska Zaprešić, Zaprešić

Cvitanović, Marica i Laljak, Stjepan (2002):  Župa Pušća - župna crkva i kapele, Zaprešićki 

godišnjak 2002, Matica Hrvatska Zaprešić, Zaprešić

Delorko, Olinko (1973): Usmena poezija Gupčeva zavičaja U: Folklor Gupčeva zavičaja, 

Institut za narodnu umjetnost, Zagreb

sms-12.indb   244sms-12.indb   244 23.10.2009   9:51:0623.10.2009   9:51:06



245

Anđelko Đermek

Dragić, Marko (2005): Hrvatska usmena književnost Bosne i Hercegovine (knj. 5)

proza, drama i mikrostrukture), Matica hrvatska i HKD Napredak, Nacionalna i univerzi-

tetska biblioteka Bosne i Hercegovine, Sarajevo

Джонов, Кръстьо (1969): Каменна сватба U: Попов, Георги, Джонов, Кръстьо, Шепот 

от вековете, Легенди от Видинския край, Издателство на Отчествения фронт, 

София

Góral, Władysław (2006): Geodetical and astronomical aspects of Krakow’s prehistoric 

mounds, Bilateral Geodetic Meeting Poland-Italy, Wrocław 

Hadžihusejnović-Valašek, Miroslava (1996): Glazbena baština Kupljenova i Pojatna U: 

Zaprešićki godišnjak 1996, Matica hrvatska Zaprešić, Zaprešić 

Hruševar, Stjepan (1929): “Povijest župne crkve Sv. Jurja i pripadajućih kapelica Majke 

Božje Čiseljske, sv. Katarine, sv. Andrije”, obradio Željko Stanišak (1997),  Pušća, 

neobjavljeno

Ivančan, Lj. (1904): Vratislav i pleme Aka, Vjesnik zemaljskog arhiva, VI, Zagreb

Krivošić, Stjepan (1992): Slike iz prošlosti zaprešićkog kraja od 1209 do 1903, Matica Hr-

vatska Zaprešić, Zaprešić

Laljak, Stjepan (1995): Narodne pjesme iz Zaprešića i okolice U: Zaprešićki godišnjak 

1995, Matica hrvatska Zaprešić, Zaprešić

Laljak, Stjepan 2002: Kameni svatovi, Šenoa i Jablanovec, Od usmene predaje do spome-

nika, Matica Hrvatska Zaprešić, Zaprešić

Leger, Louis (1901): La Mythologie Slave, prijevod  Agatonović, Rad. (1904): Slovenska 

mitologija, Beograd 

Marks, Ljiljana (2003): Grad Zagreb u hrvatskoj književnosti U: Zbornik Zagrebačke sla-

vističke škole 2003, Filozofski fakultet u Zagrebu, Zagreb

Mencej, Mirjam (2001): Volčji pastir v kontekstu dosedanjih raziskav na področju slovan-

ske mitologije, Studia Mythologica Slavica, IV, Ljubljana

Nikolić, N. (1962): Kronika župe Bistra U: Građa za gospodarsku povijest Hrvatske, JAZU, 

14, Zagreb

Olrik J., Ræder, H (1931): Saxo Grammaticus: Gesta Danorum, Det Danske Sprog- og 

Litteraturselskab, Digitized and converted by Ivan Boserup 1996, Th e Royal Library, 

Copenhagen

Pertz, Georg Heinrich: Th ietmari Episcopi Merseburgensis Chronicon, V. Cl. Joan. M, 

Lappenberg, J. U. D., Reipublicae Hamburgensis tabulario, Monumenta Germaniae 

Historica

Pertz, Georg Heinrich  (1856): Vitae Ottonis Episcopi Bambergensis, Monumenta Germa-

niae Historica inde ab anno Christi quingentesimo usque ad annum millesimum et 

quingentesimum, Stuttgart

Petrović, Sreten (2004): Srpska mitologija, Beograd

Rački, Franjo (1872): Popis župa zagrebačke biskupije 1334. i 1501. god., Starine JAZU, 

IV,  Zagreb

Sermage, Grof Ivan Petar (1819): Ehrenstein (Nach einen alten Volksmarchen), Kartenri-

sche Zeitschrift , 2/1819, 188–192

Skok, Petar (1971, 1972): Etimologijski rječnik hrvatskoga ili srpskoga jezika; JAZU,  Za-

greb

Slupecki, Leszek Pawel (1999): Th e Krakus’ and Wanda’s Burial Mounds of Cracow,  Studia 

Mythologica Slavica, II, Ljubljana

sms-12.indb   245sms-12.indb   245 23.10.2009   9:51:0623.10.2009   9:51:06



246

Slavenski mitski trokut i legenda o Kamenim svatima

Smičiklas, Tadija (1905): Codex diplomaticus, III, Zagreb 

Smičiklas, Tadija (1912): Codex diplomaticus, X, Zagreb 

Tajčević, Lada (1993): Preslušavanje svjedoka godine 1567. proti susedgradskom nasilni-

ku Franji Tahiju (prijevod s latinskog) U: Zaprešićki godišnjak 1993, Matica hrvat-

ska Zaprešić, Zaprešić

Vasiljev, Spasoje (1928): Slovenska mitologija, Srbobran

Zaroff , Roman (2002): Th e origins of Sventovit of Rügen, Studia Mythologica Slavica, V, 

Ljubljana 

Zečević, Divna (1973): Usmena predaja o seljačkoj buni i kmetskom životu u široj okolici 

Stubice U: Folklor Gupčeva zavičaja, Institut za narodnu umjetnost, Zagreb

Zečević, Divna (1973): Usmene predaje kao književna organizacija čovjekova doživljava-

nja povijesti i prirode U: Folklor Gupčeva zavičaja, Institut za narodnu umjetnost, 

Zagreb

Žganec, Vinko (1950): Narodne popijevke Hrvatskog zagorja, napjevi, JAZU, Zagreb

sms-12.indb   246sms-12.indb   246 23.10.2009   9:51:0623.10.2009   9:51:06



247

Anđelko Đermek

Th e Slavic Mythical Triangle and the Legend About Kameni svati 

(Petrifi ed Wedding Guests)

Anđelko Đermek

Th e author focuses on the legend about ‘Kameni svati’ –  petrifi ed wedding guests.  

‘Kameni svati’  is  a rocky peak  near Zaprešić in Croatia, but similar localities and  legends 

exist  also in other south and west Slavic countries. Th ey all share common traits which 

lead the author to the reconstructed slavic myth of  the incest wedding of divine twins, 

Mara and Yarilo, by V. Belaj and R. Katičić. Th e author then suspects that the source of the 

legend must be some nearby sacred triangle of which ‘Kameni svati’ was an integral part.  

In the proximity of ‘Kameni svati’ the author  fi nds out  the system of  sacred triangles 

around the toponym of ‘Babožnica’ in the river Krapina valley. Besides the already known 

rules for the construction of sacred triangles, the author also uses his newly discovered 

rule. In addition to the angle of 23.5°, which represents the elevation  angle which the Sun 

takes at zenith between spring equinox and summer solstice and which is constant for 

every geographic position on Earth, the author defi nes the second angle, which represents 

the azimuth angle which the Sun takes at sunset (or sunrise) between spring equinox and 

summer solstice. Th at second angle depends on latitude which in the area of Kameni svati 

is approximately 34°. Regarding the sanctuaries of Baltic Slavs described by the German 

and Danish croniclers from the 11th-12th century, the author fi nds confi rmation of his 

theory for the construction of sacred triangles. In that area the second angle must be 

approximately 43°, which nicely fi ts with the sacred triangle on the island of Rügen, Ger-

many, which consists of Svantevit’s temple in Arcona, the temple of Rugiaevit, Porevit and 

Porenut in ancient Karentina, and the highest point on the Rügen island where Rugard 

castle once stood. Th e local custom (north and central Croatia) of building artifi cial trees 

for bonfi res (vuzmenka) in conjunction with the huts the author connects with the pagan 

structures which consist of a continae and a sacred tree as described in the Vita Ottonis, 

and  tries to prove that such structures were built at the corners of the sacred triangles. In 

that sense the author tries to explain the meaning of the three traditional bonfi res which 

are burned at Easter, St. George’s day and St. John’s day.

sms-12.indb   247sms-12.indb   247 23.10.2009   9:51:0623.10.2009   9:51:06



sms-12.indb   248sms-12.indb   248 23.10.2009   9:51:0623.10.2009   9:51:06



S
T

U
D

I
A

 
M

Y
T

H
O

L
O

G
I

C
A

 
S

L
A

V
I

C
A

 
X

I
I

 
-

 
2

0
0

9
,

 
2

4
9

 
-

 
3

2
0

249

Прусс. Curche: этимология теонима, 

функции божества; проблематика 

установления культовых соответствий на 

почве обрядовой традиции восточно-

балтийских, славянских и других 

индоевропейских народов1

Роландас Крегждис

Работа посвящается памяти выдающегося русского балтиста Владимира Н. 
Топорова и блестящего индолога мирового уровня Татьяны Я. Елизаренковой

Th e article presents a review of the mention of the Prussian deity Curche in the histori-

cal sources and the latest compositions on the Baltic [and not only] mythology and religion; 

a textual analysis of a fragment of the most ancient source Friedensvertrag zwischen dem 

deutschen Orden und den abgefallenen Preussen in Pomesanien, Warmien und Natangen, 

geschlossen unter vermittelung des päpstlichen Nuntius und Assistenz des Bischofs von Culm 

(1249), in which the name of the god is mentioned, and also the genesis of interpretations 

of the latest period; a digest of etymological researches in to the theonym; a new hypoth-

esis about the  functions of the god and origin of its name, based on the graphic, linguistic, 

cultural-typological researches of cult and ritual conformity of the Eastern Baltic, Slavic and 

other IE tribes.

Упоминания божества Curche в исторических источниках

Имя бога пруссов Curche впервые упоминается в Христбургском мирном до-

говоре2 1249 г.: „Ydolo quod semel in anno collectis frugibus consueuerunt confi ngere et 

pro deo colere. cui nomen Curche imposuerunt. uel aliis diis qui non fecerunt celum et 

terram quibuscumque nominibus appellentur, de cetero non libabunt“ (CDW 32) [эта 

1 Автор выражает глубочайшую признательность проф. Н. Михайлову (Удине, Италия) за редактирова-

ние текста работы и ценные деловые советы.
2 Договор Friedensvertrag zwischen dem deutschen Orden und den abgefallenen Preussen in Pomesanien, War-

mien und Natangen, geschlossen unter vermittelung des päpstlichen Nuntius und Assistenz des Bischofs von 

Culm был подписан в 1249 г. 7-го февраля между Орденом крестоносцев и восставшими против них 

представителями племён памяденов, вармиев, нотангов и др. в замке Христбург (= лит. Kirsna – город 

уезда Стума между Мариенбургом и Алленштейном), который находился в одной из областей Пруссии 

Памяде. Договор подготовил легат папы римского в Леодии (наст. Льеж) архидиакон Иаков (см. MP III 

175; LE III 541).

 Текст договора в первые был опубликован в 1679 г. Х. Харткнохом в приложении к издаваемой им 

Хроники Петра из Дусбурга (см. MP I 649).

sms-12.indb   249sms-12.indb   249 23.10.2009   9:51:0623.10.2009   9:51:06



250

Прусс. Curche: этимология теонима, функции божества; проблематика установления культовых ...

информация и фактический материал позднейших источников (предлагаемый и на 

русском языке, кроме информации С. Грунау, на которую ссылаются многие авторы 

позднейшего периода), детализируется в разделе Текстологический анализ. Мифо-

логически экспликативное обоснование фактического материала].

Это не только самое раннее упоминание этого божества в исторических ис-

точниках 13 в., но, можно утверждать, и единственное, поскольку на эту информа-

цию ссылаются многие авторы позднейшего периода (см. дальше).

Из сочинения Симона Грунау (1876, 96) Preussische Chronik (1529 г.) об этом 

божестве мы узнаём гораздо больше: „Curcho war der 6. gott, und diesen sie hetten von 

den Masuren genomen“; „Dieser gott war ein gott der speise von dem, das zu essen und 

trincken tochte“; „Darumb auff  der stel itzundt Heiligenbeil genant sein bilt und eiche mit 

dem feuer war, und do man brandte gedrossen korne, wezen adir meel, honigk, milch und 

dergleichen. Diesem man auch vorbrandte zur ehren die ersten garben des getreides und 

solchir manirung viI“ (Grunau ibd.); „So ist am Hockerlande am habe ein stein genant 

zum heiligen stein, auff  diesem ein iglicher fi scher im den irsten fi sch zur ehren vorbrand-

te, dan er im gerne irgreiff . Und ein solchs man auch andirswu thun mochte, idoch alhie 

war seine sonderliche stelle zu dem lobe“.

На информацию Грунау ссылается Йонас Бреткунас. В книге Chronicon des 

Landes Preussen (1588 г.) он утверждает, что „у настоящих древних пруссов нет како-

го-то особенного бога, так, как и другие язычники, они поклонялись солнцу и луне. 

Всё-таки, позже они переняли литовского бога Курку (Curcho), которого чтили как 

бога всякого яства. Этому богу они поклонялись и ему молились у большого дуба, 

который в древние времена рос на том месте, где сейчас находится город Швента-

пилис (Heÿligenbeil); на их языке он назывался Рикойот (Rÿkoiot)“ (BRMŠ II 309, 314). 

Поэтому он считал, что Ромува (главное святилище древних балтов) находилась в 

Вармии (Kregždys 2009, 131, 154).

Александр Гуаньини (Guagnini) в Sarmatiae Europeae descriptio (1578 г.) об этом 

боге пишет несколько иначе, хотя и признаёт, что место его почитания находилось в 

Рикойоте3: „Третьего бога дома они называли Курка (Gurcho): он охранял еду и про-

дукты питания“ (BRMŠ II 472, 476). В его произведении Kronika Sarmacyi Europskiej 

(1611 г.) бог характеризуется так: „<…> Курке (Gurchem), – ему они доверили опеку 

над съестными вещами, хлебом и всякой пищей“ (BRMŠ II 480, 492).

Матвей Стрыйковский (Stryjkowski) в Kronika Polska, Litewska, Żmódzka i 

Wszystkiej Rusi (1582 г.) упоминает шестого бога Курку (Gurcho), в ведении которого 

находилась всякая жизненность4, хлеб и пища человека (BRMŠ II 510, 543).

Мауро Орбини (Orbini), ссылавшийся на данные выше упомянутого Гуаньи-

ни, в книге Il Regno degli Slavi hoggi corrottamente detti Schiavoni. Historia di Don Mavro 

Orbini Ravseo abbate melitense, in Pesaro 1601 в список богов включает и божество 

пруссов Gurcho (см. Mikhailov 1998, 27).

3 Каспар Хенненбергер (Hennenberger) в произведении Erclerung der preussischen grössern Landtaff el oder 

Mappen (1595 г.) обрушился с критикой на локализацию места почитания обсуждаемого божества, 

указываемою A. Гуаньини (BRMŠ II 346), поскольку Швентапилис он считал только культовым местом 

Курки, а Рикойот, по его мнению, находился в центре Натанги (BRMŠ II 335, 347; также см. Kregždys 

2009, 157).
4 Пол. żywioł, употребляемый Стрыйковским (BRMŠ II 510), лучше переводить „жизненность“ (ср. Linde 

1814, 1071), а не „стихия“, как переводят авторы BRMŠ.

sms-12.indb   250sms-12.indb   250 23.10.2009   9:51:0623.10.2009   9:51:06



251

Роландас Крегждис

Целестин Мислента (Mislenta) в Manuale Prvthenicum (1626 г.) пересказывает 

информацию Грунау и добавляет свою интерпретацию: „Местонахождение Курки 

(Gorcho), прусского божка, определялось каким-нибудь дубом, росшим в той мест-

ности, где сейчас находится город Гиерополь, или Heiligenbeil. Этот бог по очерёд-

ности был шестым, в Пруссию привезён из Мазурии. Он считается хранителем 

пищи и питья. В его честь постоянно жглись костры, приносилось в жертву первое 

зерно всех сортов, первые куски хлеба, щепоти муки, капли мёда, капельки молока 

и другие яства. Пожертвования сжигались. В честь этого бога на камнях огню пре-

давались и первые в том году пойманные рыбы <…>“ (BRMŠ III 31 д.).

Томас Клагиус (Clagius) в Linda Mariana sive de b. virgine Lindensi (1659 г.) тоже 

пересказывает информацию Грунау, в числе наиболее чтимых прусских идолов 

упоминает  имя Гурко//Курко (Gorko, Curcho), якобы перенятого от мозуров, в чьём 

распоряжении была пища, угощения, всякий урожай и тому подобное (BRMŠ III 

53, 56 д.).

Вольфганг Христофер Неттельхорст (Nettelhorst) в De originibus Prussicis (1674 

г.) только упоминает имя бога Gorcho (BRMŠ III 72 д.).

Матвей Преторий (Praetorius) в Deliciae Prussicae, oder preussische Schaubühne 

(вторая половина 17 в.) пишет о прусском боге Gurcho как о главном божестве. К 

этому заключению Преторий приходит по той причине, что в договоре 1249 г. упо-

минается только имя одного этого бога (ср. MP III 175). Всё-таки он не был после-

дователен в своих рассуждениях, т.е. в одном абзаце он пишет о том, что Gurcho 

– главное божество (MP III 251), а в другом – бог второстепенной значимости (MP 

ibd.). Он также утверждает, что Gurcho можно характеризовать и как бога яства и 

питья (MP III 97, 251, 287, 699), покровителя над людьми (MP III 149; ещё ср. BRMŠ 

III 239) или даже божество плодородия (MP III 299, 545), которому рыбаки на боль-

шом камне, находившемся между Фрауэнбургом и Толкемитой, приносили в жер-

тву рыбу (MP III 255). Акт жертвоприношения, по его утверждению, мог происхо-

дить и у большого дуба, т.е. культовое место этого бога, ссылаясь на данные Грунау, 

он локализует в Швентапиле (MP I 231; III 97, 103, 169, 251, 255)5. Другие участники 

культового обряда могли жертвовать другие продукты пропитания (BRMŠ III 252 

т.д.). По его предположению, этому богу как объект жертвоприношения были пред-

назначены: только что обмолоченное зерно (т.е. пшеница, рожь, ячмень, овёс (MP 

III 255)), мука, мёд, молоко (MP III 97), бобы, горох, чечевица, мясо, мёд (= напиток, 

предположительно алкогольный), пиво, первые пойманные рыбы и всё, что годится 

5 Преторий не был последователен и в своих рассуждениях о локализации культового места божества. 

Сомневаясь, что бог мог быть почитаем в Швентапиле, т.е. в местности, где, по его мнению, находи-

лось святилище Ромува (ср. MP III 103 д.), он утверждает, что место почитания Gurcho могло быть у 

каждого дуба или жилой дом человека (MP III 255), так как у большого дуба в Швентапиле жертвы 

приносились лишь Потримпу (Potrympus), Перкунасу (Perkuns) и Пеколсу (Pecollos) (ср. MP III 174 д.).

 Также нужно иметь в виду и то обстоятельство, что Преторий часто искажает подлинные факты: он 

утверждает, что в договоре 1249 г. упоминается о том, что Gurcho был почитаем в Швентапиле (MP 

III 169), хотя это чистой воды вымысел. Поэтому возникает сомнение, читал ли Преторий данный 

договор вообще – цитируемая им форма Curcho (MP III 253) не соответствует данной в документе 13 

в. Curche, т.е. можно сделать вывод о том, что он пользовался  второстепенными источниками, напри-

мер, сочинением Грунау. Эти факты свидетельствуют о том, что информация, передаваемая в трудах 

Претория, весьма сомнительна. К сожалению, В.Н. Топоров (1984, 314) не обратил внимания на эти 

несоответствия в рассказе Претория, поэтому выдвинул предположение, что тот очень хорошо знал 

все обрядовые тонкости культа Curche.

sms-12.indb   251sms-12.indb   251 23.10.2009   9:51:0723.10.2009   9:51:07



252

Прусс. Curche: этимология теонима, функции божества; проблематика установления культовых ...

для пищи и питья (MP III 255 т.д.). Он так же утверждает, что Бреткунас в своей 

рукописи [имеется в виду Chronicon des Landes Preussen (1578-9 г.) – MP III 717] и 

в Littaw[ischen] Predigten обсуждаемого бога именует Гурклисом (Gurcklius) (MP III 

257). Здесь ограничимся только упоминанием этих фактов, поскольку по данным 

текстологического анализа фрагмента источника 1249 г. (см. дальше) и эта, и ещё 

не упомянутая информация, представленная Преторием, должна трактоваться как 

беллетристика.

Интересную характеристику прусского божества предлагает Абрахам Френ-

целиус (Frencelius) в Commentarius philologico-historicus de diis Soraborum aliorumque 

Slavorum (написан около 1680 г.; издан в 1719 г.): [cap. XXII] De Curcho id est demen∫i, 

∫ive portionem ∫uam cuilibet di∫tribuente Deo, т.е. „О Курке, т.е. о боге ежемесячно-

го пайка хлеба или распределителя по своему усмотрению части [пищи]“ (ср. 

Mikhailov op.cit. 28).

Христиан фон Кнауте (Knauthe) в Derer Oberlausitzer Sorberwenden umständliche 

Kirchengeschichte etc. Görlitz, 1767 употребляет две формы имени божества: III.6. 

Curcho//Gorcho. Он характеризует бога как идола, в сфере действия которого было 

распределение хоть и малой части пищи каждому человеку. По его утверждению, 

божество можно сравнивать с богом сорбов Kruch „часть [пищи], крошка, частица“ 

[очевидная аллюзия на данные о прусском боге в сочинении А. Френцелиуса (см. 

выше)] (ср. Mikhailov op.cit. 90, 99, 106 д.).

Фридрих Кройцер (Creuzer) в книге Symbolik und Mythologie der alten Völker 

(1822, 95) обобщает информацию Грунау и добавляет к ней ещё одну функцию, ха-

рактеризующую бога: „<…>er war ein fröhlicher Tischgott“, т.е. „он был весёлый бог 

застолья“.

Текстологический анализ. Мифологически экспликативное обоснование 

фактического материала

Изыскание по этимологии и функциям прусс. Curche следует начать с тексто-

логического анализа фрагмента Христбургского мирного договора, поскольку по 

сей день существует несколько вариантов перевода с латинского языка – от вернос-

ти раскрытия аутентичной информации зависит решение данных вопросов.

Прежние варианты перевода фрагмента договора, где упоминается имя бо-

жества, столь разнятся или не соответствуют подлинному тексту, что может воз-

никнуть ощущение, что речь идёт не об отрывке на языке средневековой латыни, 

но о клинописи шумеров. До сегодняшнего дня исследователи мифологии могут 

пользоваться пятью вариантами перевода фрагмента на литовский язык, которые 

по качеству весьма отличаются друг от друга. Одним из первых данный фрагмент 

[кстати, только его часть] с латыни попытался перевести не специалист, т.е. не изу-

чавший классическую филологию, Йонас Балис (ср. LE XIII 394; JBR I [VII т.д.], II 

73, 145, 188): „Новокрещенцы, убравшие урожай, не будут преподносить жертвы 

идолу, которого делают из последних в том году собранных колосьев и почитают 

как бога, давая ему имя Curche...“. Очевидно, что такой перевод можно расценивать 

как непрофессиональный, поскольку половины информации, которую приводит 

Балис, в подлинном тексте нет – тут нет ни малейшего намёка на какие-нибудь ко-
лосья, т.е. лат. arista, spica (!). Можно сожалеть о том, что именно этим переводом 

sms-12.indb   252sms-12.indb   252 23.10.2009   9:51:0723.10.2009   9:51:07



253

Роландас Крегждис

пользовался Игнас Нарбутас (Narbutas 1994, 149 и т.д.; 1995, 140), автор последних 

разысканий по поводу функций божества и этимологии имени прусс. Curche.

Весь текст договора 1249 г. 7-го февраля между Орденом крестоносцев и вос-

ставшими против них представителями прусских племён на литовский язык пе-

ревёл Повилас Пакарклис (Pakarklis 1948, 238 т.д.). Его перевод фрагмента текста 

о прусс. Curche дополнен и этимологической ссылкой: „Идолу, которого они, на-

бравшие плодов, раз в году по привычке наряжали и чтили как бога – ему дали имя 

Kurche (Kurikas? P.P. [т.е. „создатель“ от лит. kùrti „создавать“ – Р.K.]) – и другим 

богам, которые не создали ни неба, ни земли, и какими только именами ни были бы 

называемы, не будут приносить жертвы“.

Можно предположить, что переводом Пакарклиса пользовалась Пране Дун-

дулиене (Dundulienė 1963, 182), представившая не новый вариант перевода, а его 

интерпретацию: „Литовцы Пруссии, убравшие урожай с полей, из ржаного снопа 

делали идол, наряжали его плодами и почитали как бога, которого звали Курке 

(Curche)“.

К сожалению и специалист по латыни Ляонас Валкунас рассматриваемый 

фрагмент, видимо, ссылаясь на перевод Пакарклиса, переводит не раскрывая под-
линной информации6 – этим переводом пользовался и Норбертас Велюс (BRMŠ 

I 44, 236): „<…> идолу, которого они, набравшие плодов, раз в году по привычке 

наряжали и чтили как бога – его прозвали Куркой – и другим богам, которые не со-

здали ни неба, ни земли, и какими только именами ни были бы называемы, больше 

не будут приносить жертвы“ (BRMŠ I 240).

Автор четвёртого перевода – Витаутас Мажюлис (PEŽ II 307). Текст этого пе-

ревода отличается грамматической точностью, но, как и другие варианты, недоста-

точен в раскрытии всей информации, имеющей решающее значение в разрешении 

проблем этимологии имени и функций прусс. Curche: „идолу, которого они [прус-

сы], убравшие урожай, раз в году по привычке делали и чтили как бога, называя его 

Curche, – или другим богам, не создавшим ни неба, ни земли, и какими только име-

нами ни были бы называемы, больше они [пруссы] не будут приносить жертвы“.

Автор пятого – Минтаутас Чюринскас (MP III 261): „идолу, которого они, уб-

равшие урожай хлеба, раз в году по привычке делали и чтили как бога, которому 

дали имя Curchо, или другим богам, которые не создали небо и землю, и какими 

только именами ни были бы называемы, отныне не будут приносить жертвы“. Этот 

перевод достаточно качественный, но, видимо, из-за влияния перевода Балиса и 

интерпретаций Претория (ср. MP III 260: „<…> diese Statua <…> von Getreydigt 

<…>“), Чюринскас передаёт информацию, отсутствующую в переводимом тексте – 

ни на какие хлеба автор договора 1249 г. и не намекает (см. дальше).

Так что в первую очередь приходиться детализировать данные варианты пе-

реводов и подлинную информацию, присутствующую в них, ср. словосочетание 

„collectis frugibus“, которое, видимо, не стоило бы переводить „набравшие плодов“ 

[как это делают Балис, Пакарклис, Валкунас и др.], поскольку автор договора не 

случайно употребляет конструкцию ablativus absolutus. Поэтому не приходится 

сомневаться в том, что переводить этот причастный оборот без обстоятельного 

6 Это не единственный образец некачественной работы этого переводчика с латыни на литовский язык. 

Соответственно можно расценивать и перевод Валкунаса текста Яна Ласицкого – он полностью иска-

жает подлинную информацию о жемайтских богах (см. 46 сноску).

sms-12.indb   253sms-12.indb   253 23.10.2009   9:51:0723.10.2009   9:51:07



254

Прусс. Curche: этимология теонима, функции божества; проблематика установления культовых ...

союза [переводя не деепричастной, а причастной конструкцией], не самый подхо-

дящий способ, предопределяющий передачу совсем другой информации, нежели 

это принято для выражения семантического смысла этой казуальной конструкции 

латинского языка7; ведь цель её употребления – акцентировать период времени, 

когда происходил обряд пожертвования божеству, а не участников этого процесса 

и тем более не предмет жертвоприношения, ср. варианты переводов Пакарклиса, 

Валкунаса, Чюринскаса, дающие предпосылки для неадекватных интерпретаций 

подлинной информации документа 13 в.

Поэтому текстологический анализ следует начать с экспликации подлинных 

фактов, на которые ссылается летописец ордена крестоносцев:

I. указывается время жертвоприношения – „collectis frugibus“, т.е. „убрав уро-

жай“.

Также нужно акцентировать тот факт, что нет никакой надобности в данной 

синтагме усматривать информацию о жатве хлебов, как это делают Мажюлис (ibd.), 

Топоров (1984, 309), Дундулиене (ibd.) – об этом в анализируемом отрывке доку-

мента не говорится. Поэтому связывать культ прусс. Curche с последним снопом 

жатвы ржи [имевшим большое культовое значение у литовцев (Dundulienė 1963, 

182; 1982, 345)], основываясь на информации договора, нельзя (см. дальше). Глав-

ный аргумент такого рассуждения – многозначность лат. lo. frux „фрукты, овощи; 

урожай; посевы; зерно//зёрна; хлеб, блюдо и др.“ (OLD 741). Поэтому словосоче-

тание „убрав урожай“ может указывать не на период жатвы ржи [самая трудная и 

главная рабочая пора лета], т.е. середина или конец августа (ср. LE XXVI 81 т.д.), 

так как слово „урожай“ может обозначать все выращиваемые человеком аграр-

ные культуры, ср. наименование прусс. Curche „бог, охраняющий годовой урожай“, 

предложенное С. Каралюнасом (Karaliūnas 2005, 382).

По этой причине для установления времени культового празднества нужно 

проанализировать, какие аграрные культуры выращивало население Пруссии – 

многие из них перечисляет Преторий (см. подраздел Упоминания божества Curche 

в исторических источниках).

Основываясь на информацию письменных источников, Г. Ловмяньский (ср. 

Łowmiański 1989, 80) делает вывод о том, что балты [в том числе и западные] вы-

ращивали рожь, овёс, ячмень, пшено, лён, репу. К ним ещё можно добавить и не-

которые другие культуры, по данным археологических раскопок с древних времён 

выращиваемые на территории нынешней Литвы: просо, коноплю (ср. Rimantienė 

1995, 77 д.). Необходимо обратить внимание и на довольно важную летнюю страду 

– медосбор, поскольку мёд [Вульфстан писал, что в 9 в. пруссы собирали большое 

количество мёда (см. LE XVIII 104 д.)] без экономической значимости, был важен 

и для сакральных обрядов [для арийцев Деканского плоскогорья он означал один 

7 До сих пор правила употребления этой синтагматической конструкции не вызывают никаких сом-

нений: „cuilibet orationi addi potest ablativus absolutus, i.e. [qui locum obtinet sententiae secundariae; hic 

autem ablativus est] substantivum aut pronomen quod ab orationis verbo non pendet [выделено мною – 

Р.K.], et cui additur participium“ (Llobera 296). Так что эту конструкцию надо переводить или придаточ-

ным предложением [чаще всего обстоятельства времени, хотя возможно и выражение обстоятельств 

причины, условия и уступки], или деепричастной конструкцией (см. Мирошенкова, Федоров 1985, 73; 

Wheelock 1995, 154 t.).

sms-12.indb   254sms-12.indb   254 23.10.2009   9:51:0723.10.2009   9:51:07



255

Роландас Крегждис

из главных элементов вселенной (ср. AV XVIII 4,30)8], поскольку он входил в состав 

напитка мёд9 [= лит. midùs „алкогольный напиток из мёда“], пруссами называемый 

alu „напиток мёд“ (см. PEŽ I 72 д.; LE XVIII 104 д.), имевшим большую значимость 

в народных обычаях и восхвалении богов литовскими племенами (ср. JBR I 201 [4]; 

DSP 426 [416]). К тому же, о жертвоприношении мёда прусс. Gurcho упоминает и 

Преторий (ср. MP I 231).

Гипотезу о почитании последнего снопа хлебов и связь обсуждаемого божес-

тва [такой точки зрения придерживаются В. Маннхардт (Mannhardt), Дундулиене, 

Мажюлис] необходимо аргументировать и данными временнóго анализа созрева-

ния разводимых балтами растений, т.е. надо установить, хотя бы приблизительно, 

время их окончательного сбора – тогда, по-видимому, и происходили празднества 

в честь прусс. Curche. Многие плоды выше указанных растений созревают и соби-

раются в конце лета (в августе) – в начале осени (в сентябре): посевная рожь Secale 

cereale L. – в начале августа, пшено обыкновенное Triticum aestivum L. – в конце 

июля или начале августа, ячмень половый Hordeum murinum L. – в августе (Grigas 

1986, 526 д.). Но овёс убирали во второй половине сентября, поскольку он созре-

вает в конце августа или начале сентября (Grigas op.cit. 484 т.д.). Лён (напр. Linum 

usitatissimum L.) теребили, наверное, как и сейчас, когда он поспевал – в августе (ср. 

Grigas op.cit. 270). В июле и августе собирали урожай репы (напр. Brassica rapa) (ср. 

Brickellis 2001, 353).

Основываясь на этих данных, можно выдвинуть предположение, что жерт-

воприношение прусскому божеству Curche, о котором упоминается в договоре 13 

в., происходило в конце сентября или начале октября. Вследствие этого культовый 

обряд бога нельзя соотносить с праздником последнего снопа хлебов, происходив-

шим в летнее время. Ещё один аргумент в пользу отклонения такого соотношения 

– слишком большая сакрализация и преувеличение значимости злаковых культур 

ржи и пшеницы со стороны сторонников фрументальной гипотезы. Давно извес-

тно, что балты раньше них выращивали овёс и ячмень (ср. Rimantienė ibd.) – на-

звание последнего представители индоевропейских [далее ИЕ] племён переняли от 

семитских народностей, а время этого процесса можно датировать временем об-

щности ИЕ племён, т.е. ИЕ праязыковым периодом (см. Kregždys 2004, 16).

Основываясь на дальнейшем исследовании этимологии теонима и мифоло-

гических разысканиях, можно высказать осторожное предположение о том, что 

культовое жертвоприношение [или праздник] прусс. Curche происходило именно 

в октябре [ср. данные Стендера (см. MC 121) и схожие обряды древних греков (см. 

дальше)]. Важную информацию о каком-то большом языческом празднестве, про-

водившемся в Литве, Жемайтии, Ливонии, Курше и некоторых русских землях в 
конце октября – когда хлеб был свезён с полей в риги, приводит М. Стрыйковс-

кий (Stryjkowski). Во время этого праздника в жертву приносился телёнок [видимо, 

молодой бык (?)] (см. BRMŠ II 548). Здесь необходимо упомянуть и разыскание Х. 

Харткноха, отождествлявшего Курку с прусским богом Пергубрием (MP III 469), 

8 Связь между мёдом и божественным началом особенно явствует из экспликативных текстов индий-

ской мифологии, ср. д.инд. madhu vidyā „мудрость мёда“ (Брихадараньяка-упанишада II 5.17) – очень 

важный элемент божественности. В Ригведе (I 191,10) упоминается, что мёд на свет произвёл бог сол-

нца. Иногда он сравнивается с самим богом солнца Сурьей ↔ солнцем (см. Иванов 1989, 82).
9 Об особенностях производства этого напитка см. Šimkūnaitė 2007, 122 д.

sms-12.indb   255sms-12.indb   255 23.10.2009   9:51:0723.10.2009   9:51:07



256

Прусс. Curche: этимология теонима, функции божества; проблематика установления культовых ...

праздник которого Ожинек (Oz̀inek), по его утверждению, происходил 22-ого мар-

та (ср. MP III 463). Из-за очевидного несоответствия этой информации с данными 

договора крестоносцев, такая гипотеза, по-видимому, должна расцениваться, как 

неудачная попытка разъяснить загадку культа Курки.

II. Глагольной формой лат. confi ngere характеризуется способ и средство про-

изводства идола, которая до сих пор интерпретаторами латинского текста перево-

дится не точно: „делают“ (Балис – LE XIII 394), „делали“ (Мажюлис – PEŽ II 307), 

„наряжали“ (Валкунас – BRMŠ I 240)...

К сожалению10, авторы выше упомянутых переводов не использовали Окс-

фордский словарь латинского языка11 – наверняка это обстоятельство и обусловило 

качество работы переводчиков и даже дальнейшее изыскание по этимологии прусс. 

Curche. В этом словаре приводятся такие значения лат. confi ngere:

1) „сооружать [строить, конструировать] посредством строгания, плетения 

[дана ссылка на сочинения Плиния – так называется способ плетения птичьих гнёзд 

(ср. Lewis, Short 1958, 414)], лепки [← англ. mould „земля, пепел“; также из воска, 

поскольку Варрон это слово употреблял для обозначения способа приготовления 

восковых фигур и пчелиных сотов (ср. Lewis, Short ibd.)]; придать форму (в пред-

ложной конструкции); развивать (характер)“//„construct by shaping or moulding; to 

form (a word by composition); to train, mould (a person)“;

2) придумать (ложь, клевету), строить козни, притворяться (в конструкции 

accusativus cum infi nitivo)“//„to invent, fabricate (a lie, falce accusation, etc.); to devise (a 

deception, etc.); to pretend (acc. + inf.)“ (OLD 400).

Очевидно, что в разрешении проблем, связанных с культом Курки, значение 

глагола „сооружать [строить, конструировать] посредством строгания12, плетения, 
лепки“ имеет решающую роль. Основываясь на семантической значимости слова, 

можно a priori отвергнуть гипотезу Топорова, Мажюлиса и др. о приготовлении 

идола божества путём сплетения хлебного снопа из-за очень простой причины – 

литовцы снопы (злаковых) не плетут [плетётся венок (!) (LKŽ IX 1057)], а связы-
вают (ср. LKŽ IX 737), т.е. в латинском тексте в таком случае должны были бы при-

сутствовать глагольные формы лат. viēre, texere, а не лат. confi ngere.

Впрочем, надо иметь в виду и то обстоятельство, что если летописец ордена 

хотел бы обозначить приготовление идола из хлебного снопа, он наверняка употре-

бил бы словосочетания лат. manipulos//mergites + vincīre//fi erī (ср. OLD 1074, 1102).

Обобщая эти замечания, можно делать вывод об информации, которую хотел 

передать летописец 13 века в Христбургском договоре: „Идолу, которого, убрав 
урожай, раз в году по привычке делали путём строгания [из ствола дерева или 

10 Высказывать какие-то упрёки по поводу этого обстоятельства не приходится из-за объективных при-

чин – в советские времена качественные словари по латыни, издаваемые в западных странах, литовс-

ким переводчикам были недоступны.
11 Возможно, это самое качественное лексикографическое издание по латинскому языку; в других слова-

рях не удалось обнаружить такого подробного обзора семантического поля слова – чаще всего авторы 

словарей ограничиваются упоминание так называемых нейтральных или обобщающих семем „(с)де-

лать, изготовить и т.п.“ (ср. Lünemann 1826, 601; Lewis, Short 1958, 414; Дворецкий 1986, 178 и др.).
12 О возможном изготовлении идола Курки путём строгания [видимо, из ствола дерева] намекает Пре-

торий (MP III 260): „<…> diese Statua {geschnitzt} <…>“.

sms-12.indb   256sms-12.indb   256 23.10.2009   9:51:0723.10.2009   9:51:07



257

Роландас Крегждис

лепки из глины или воска13] и чтили как бога, называли его Curche, также другим 
богам, которые не создали неба и земли, и какими только именами не были бы 
называемы, больше не будут приносить жертвы“.

Ссылаясь на этот перевод, можно утверждать, что из, видимо, единственно 

достоверного источника 1249 г. о божестве прусс. Curche известны лишь эти, ис-

тинно подлинные, факты:

1) оно было почитаемо [т.е. богу посвящённый праздник проводился] раз в 

году;

2) праздничный обряд происходил после уборки урожая;

3) идол бога делался путём строгания [из ствола дерева], лепки [из воска или 

глины] или плетения [из веток];

4) богу предназначалась первая иерархическая ступень в пантеоне западных 

балтов, т.е. он не принадлежал группе богов, которые характеризуются понятием 

„не создали неба и земли“;

5) имя бога – Curche.

Делая обзор информации источников позднейшего периода, в которых упо-

минается Курка, в первую очередь приходится рассматривать фактический мате-

риал Грунау, на который ссылается большинство исследователей 17-20 веков. Одни 

дословно пересказывают его рассказ, другие добавляют и свои рассуждения. Грунау 

указывает объекты жертвоприношения и функции бога, не оговорённые в Христ-

бургском договоре, к тому же он меняет и локализацию праздничных торжеств. 

Такие инновационные данные должны быть проверены наиподробнейшим обра-

зом, поскольку Маннхардт (Mannhardt 1936, 216) утверждает, что единственным 

источником, из которого Грунау мог черпать сведения о Курке, являлся Христбург-

ский договор от 1249 г.: „Den Curcho kannte unser Autor einzig und allein aus dem 
Friedensvertrage von 1249† [выделено мною – Р.K.]“, т.е. „Наш автор [имеется в виду 

С. Грунау] знал о Курке только по данным мирового договора 1249 г.“.

Если это положение действительно обоснованно, то вся информация, пред-

ставленная Грунау и не совпадающая с данными Христбургского договора, являет-

ся фиктивной компиляцией, повторяемой многими позднейшими исследователя-

ми разных эпох.

13 Делать такое предположение можно, ссылаясь на способы изготовления идолов фрументального 

культа [правда, делая оговорку по поводу времени проведения обрядов, т.е. темпоральный аспект] 

других ИЕ народов: глиняная статуя Исвара (Деканское плоскогорье), восковое изваяние Христа в 

славянских землях [эту традицию, видимо, можно связывать с культом божества плодородия язы-

ческих времён – ср. Фрейзер 1980, 385] (см. Фрейзер op.cit. 382 т.д.). Очень часто восковые изваяния 

богов присутствовали в обрядах древних греков (Фрейзер op.cit. 604). Изготовление восковых фигур 

божеств, по-видимому, можно связывать с культом умерших, ср. изготовление маски лица усопшего 

(ср. Иванов 1990, 8), а последний – с природными циклами и закономерностями астрономических 

явлений.

 Воск в культе умерших использовали и древние балты (см. Alseikaitė-Gimbutienė 1943, 8 т.д.). Он также 

применялся в гаданиях (BRMŠ I 46; II 201, 210, 655; III 270 д., 279, 309; IV 74; LM III 169), в жертвоп-

риношениях богам (BRMŠ II 108; III 32, 59, 645, 649 t., 673, 681, 686 д.; LM III 210). Всё-таки главным 

аргументом о присутствии изготовления восковых идолов богов и у балтов [т.е. возможные прямые 

параллели с фактами, указываемыми в Христбургском договоре] является упоминание такого факта 

в документе 16 в. – в историческом источнике 1578 г. Указ костёлам уезда Рагайне (Įsakas Ragainės 

apskrities bažnyčioms) говорится, что в восточной Пруссии были изготовляемы восковые изваяния бо-

гов (BRMŠ II 234). Необходимо упомянуть, что в давние времена балты верили в целебные свойства 

воска (ср. BRMŠ III 598).

sms-12.indb   257sms-12.indb   257 23.10.2009   9:51:0723.10.2009   9:51:07



258

Прусс. Curche: этимология теонима, функции божества; проблематика установления культовых ...

По этой причине следует проанализировать описание и мотивировку созда-

ния новых данных о прусском божестве авторами позднейшего периода, т.е. произ-

вести верификацию данных Грунау.

Уже первое утверждение Грунау по поводу происхождения культа прусс. 

Curchо [имя божества в произведении Грунау не варьирует] наталкивает читателя 

на большие сомнения: „Curcho war der 6. gott, und diesen sie hetten von den Masuren 

genomen“ (Grunau 1876, 96).

Повод сомневаться в этом положении даёт сам автор такой информации, ут-

верждая, что междоусобица пруссов и мазуров была очевидна: „Mit den Masoviern 

lebte man wegen verweigerten Tributs in beständiger Fehde; <…> aber langjährige Kriege 

folgten, bis die Masovier wiederum mit ihren Opferungen nach Rickoyott kamen, um 

sich den Bruteni „beheglich“ zu machen“ (Mannhardt op.cit. 205), т.е. „С мазурами они 

жили в постоянном раздоре из-за несогласия платить дань; <…> постоянная враж-

да длилась до того времени, пока мазуры не прибыли с дарами [т.е. подарками бо-

гам – Р.K.] в Рикойот, чтобы умилостивить Брутяниса“. В связи с этим возникает 

вопрос о том, могли ли эти два враждующие народа перенять друг у друга культ 

бога, т.е. признать главенство одного над другим.

Весьма интересно, что в этом утверждении Грунау сомневался и Преторий, 

говоря, что ему не удалось найти подтверждения о том, что мазуры чтили это бо-

жество или имели какое-нибудь представление о нём (MP III 253).

Второе утверждение – „Dieser gott war ein gott der speise von dem, das zu essen 

und trincken tochte“ (Grunau ibd.), т.е. „Этот бог был божеством пищи, которому 

приготовляли питьё и яства“ [ср. похожий перевод в BRMŠ II 113] – вообще не под-

даётся логическому объяснению, поскольку в исторических источниках поздней-

шего периода утверждается, что съестные блюда приносились в дар [в этом обряде 

надо усматривать не жертвоприношение блюд, а обрядовое их изготовление и съе-

дание] не только богу, на которого указывает Грунау, но и всем прусским божествам 

(ср. BRMŠ II 144 т.д.; Kregždys 2008
a
, 96 т.д.).

Этот факт, приведённый Грунау, по-видимому, возник из-за неправильной 

интерпретации текста Христбургского договора на латинском языке, т.е. „collectis 

frugibus“ он наверняка воспринял как ablativus copiae и поэтому подаёт не соответс-

твующую действительности информацию14.

Приходится сожалеть о том, что эти утверждения Грунау ссылающиеся на его 

труды исследователи расценивают как объективные факты, притом утверждают, 

что Курка был богом пищи (ср. Creuzer 1822, 95; Топоров 1984, 313; Usačiovaitė 2009, 

50), ср. „Dazu taucht noch von irgendwoher ein Gott der Speisen und Getränke namens 

Curcho oder Curche auf “ (Beresnevičius 1997, 162), т.е. „Поэтому бог питья и яства 

Curcho или Curche появился откуда-то“.

14 Здесь необходимо упомянуть ещё один аргумент в пользу критической оценки данных, на которые 

указывает Грунау – Бреткунас, имея в пользовании труды Грунау и другие источники, утверждает, 

что „богом всяких плодов и злаковых“ был Пушкайтис (Puschkaitus, Pußkaiten – BRMŠ II 306 д.) (см. 

Kregždys 2008, 65). Конечно, можно делать предположение о том, что имя бога Пушкайтиса [по про-

исхождению – эпитет божества (Kregždys op.cit. 66)] в других прусских племенах могло иметь другое 

фонетическое выражение. Если бы этот факт подтвердился, то его тоже можно было бы интерпре-

тировать как эпитет божества, может быть имеющего много общего с хтоническим прусским богом 

Патолсом (ср. Kregždys ibd.) (см. дальше).

sms-12.indb   258sms-12.indb   258 23.10.2009   9:51:0723.10.2009   9:51:07



259

Роландас Крегждис

Третье положение Грунау тоже весьма сомнительно: „Darumb auff  der stel 

itzundt Heiligenbeil genant sein bilt und eiche mit dem feuer war, und do man brandte 

gedrossen korne, wezen adir meel, honigk, milch und dergleichen. Diesem man auch vor-

brandte zur ehren die ersten garben des getreides und solchir manirung viI“ (Grunau ibd.), 

т.е. „Поэтому на том месте, которое сейчас называют Heiligenbeil (Швентапиле)15, 

находился его идол и дуб, и костёр жёгся, и там, принося жертвы [дары богу – Р.K.], 

сжигали обмолоченное зерно, пшено или муку, мёд, молоко и подобные вещи. В его 

честь сжигали и первые снопы злаковых, и ещё многое что“ (BRMŠ ibd.).

Одна из главных причин сомневаться в этом сообщении Грунау – несовпаде-

ние в числе почитаемых в Ромуве богов, где, по утверждению самого Грунау, жер-

твоприношения совершались трём богам (ещё ср. мнение Маннхардта (Mannhardt 

op.cit. 216)) [этой теме посвящена и последняя апологетическая статья трудов ле-

тописца, написанная Г. Береснявичюсом – http://www.aidai.lt/zidinys/49.htm; см. 

Kregždys 2009, 129].

Последнее утверждение Грунау (ibd.) о жертвоприношении рыбы совсем не 

убедительно: „So ist am Hockerlande am habe ein stein genant zum heiligen stein, auff  

diesem ein iglicher fi scher im den irsten fi sch zur ehren vorbrandte, dan er im gerne ir-

greiff . Und ein solchs man auch andirswu thun mochte, idoch alhie war seine sonder-

liche stelle zu dem lobe“, т.е. „Также в Хоккерланде находится камень, называемый 

священным камнем, на котором каждый рыбак в честь этого бога сжигает первую 

пойманную рыбу. Это можно делать и в любом другом месте, но здесь было осо-

бенное место для его почитания“ (BRMŠ II 113). В позднейших источниках 16 в. (в 

Ятвяжской книжке и Агенде) утверждается, что рыбаки преподносили жертвы не 

богу Curche, а Bardoyts (см. Kregždys 2008
a
 96, 98), который, по данным последних 

исследований по этимологии этого теонима, является богом бури и может быть 

истолкован как эпитет Перкунаса (Kregždys op.cit. 98 т.д.)16. Поэтому можно делать 

вывод о том, что информация в трудах Грунау не соответствует фактическим дан-

ным исторических источников позднейшего периода, в достоверности которых 

мало кто сомневается.

Маннхардт (Mannhardt op.cit. 216), к сожалению, на эти несоответствия не об-

ратил внимания, т.е. по отношению жертвоприношения рыбы богу Curchо он был 

согласен с мнением Грунау. К тому же он приводит дополнительные сведения о том, 

что такой обряд мог быть осуществляем недалеко от города Фрауенбург [апостоль-

ский центр Вармии – Р.K.], где находился священный камень, на котором прино-

силась в жертву рыба. Эта точка зрения Маннхардта, основанная на информации, 

приводимой К. Хенненбергером (Hennenberger) (см. Narbutas 1995, 144), конечно 

интересна, но вряд ли обоснована подлинными фактами и надёжными историчес-

кими источниками.

15 Такие рассуждения Грунау дали повод сторонникам дендрологической теории (Даубманну, M. Maри-

нию, Гуаньини, Стрыйковскому, Койеловичу) локализовать центр прусского язычества Ромува в Вар-

мии, где, по их сведениям, рос огромной величины дуб, который мог быть культовым местом богов 

(Mierzyński 1900, 14) (ср. Kregždys 2009, 154).
16 Очень важно подчеркнуть, что нет никакой надобности усматривать этническое расчленение, т.е. де-

лать различие между ятвягами и другими группами пруссов, поскольку в Ятвяжской книжке (BRMŠ 

II 149) указано, что Бардайтиса чтили настоящие пруссы [т.е. пагудяне – см. Būga III 120; Mažiulis 1966, 

15] и ятвяги (Kregždys 2008a, 96).

sms-12.indb   259sms-12.indb   259 23.10.2009   9:51:0723.10.2009   9:51:07



260

Прусс. Curche: этимология теонима, функции божества; проблематика установления культовых ...

Неправдоподобным и искажающим информацию договора ордена 1249 г. и 

соответственно подтверждающий фиктивность информации, предлагаемой в тру-

дах Грунау, является его же утверждение, что идолы Curcho и Worsskeyto стояли 

на холме Комайняй в Сембе (Grunau 1889, 774; ср. Miltakis 2009, 92). Сам Грунау 

(Grunau 1876, 96) и ссылавшиеся на его положения исследователи позднейшего пе-

риода Бреткунас и Харткнох утверждают, что идол бога находился в Швентапиле (в 

Вармии) – о каком-либо холме в трудах этих авторов нет ни малейшего намёка. На-

против, они утверждают, что божество было почитаемо у большого дуба (Kregždys 

2009, 131, 154)17.

В связи с этими разысканиями здесь нецелесообразно анализировать факти-

ческую информацию авторов позднейшего периода, которые пересказывают сочи-

нение Грунау. Исходя из выше представленного анализа фактического материала 

этого летописца по поводу культа прусс. Curchо, можно утверждать, что передан-

ная им информация должна расцениваться как фиктивная с оттенком эссеистичес-

кого характера.

К ряду таких авторов принадлежат не только перечисленные в разделе Упо-

минания божества Curche в исторических источниках исследователи (Бреткунас и 

др.), но и ссылающийся на работы последних Х. Харткнох, который, основываясь 

на трудах Грунау (ср. BRMŠ II 113), особое место почитания Курки – камень – лока-

лизует в Гоккерланде, т.е. в Погезании, центром которой, по свидетельству Ц. Шют-

ца (Schütz 1592, 6), впоследствии стал Эльбинг (см. MP I 681). Это своё утверждение 

он аргументирует якобы историографически подлинным фактом, что камень, пос-

вящённый Курке, должен был находиться у воды (см. Narbutas 1994, 151). Поверить 

в истинность такого рассказа очень трудно, поскольку в таком случае локализацию 

культового места нужно было бы связывать лишь с жертвоприношением рыбы, 

хотя в „Сказке об алтаре Курки“ (см. Narbutas 1995, 144) утверждается, что богу в 

жертву приносились и первые весенние плоды. Основываясь на таких утвержде-

ниях Харткноха, первичную функцию Курки нужно было бы связывать со сферой 

водяного пространства, хотя о такой не упоминается в Христбургском договоре. 

Поэтому такие рассуждения, видимо, должны расцениваться по наименованию 

произведения Харткноха „Сказка…“.

Несмотря на эти соображения, необходимо сказать несколько слов о своде 

функций божества и описании празднеств в его честь, представленном Преторием, 

поскольку даже сейчас появляются исследования, в которых эти данные истолко-

вывается как подлинные, хотя никакими фактами не подтверждаются (ср. Narbutas 

1994, 151 т.д., 1995, 141 т.д.). Преторий, как и Грунау, упоминает функцию покро-

вителя злаковых – „Gurklius, Gott des Getreidesegens“, хотя оговариваемое им жер-

твоприношение остатков пищи просто изумляет. Он единственный утверждает, 

что пруссы своим богам в жертву преподносили кости животных: пруссы, прожи-

вавшие в Надруве, богине Жемине жертвовали сожжённые кости (BRMŠ III 246); 

17 О локализации места почитания божества в договоре ордена от 1249 г. не упоминается, хотя Топоров 

(1984, 314) её устанавливает в Памяде, Вармии и Нотанге. Он также с осторожностью отмечает, что 

культ бога мог быть распространён и в соседних землях. Очевидно, что подобное положение основано 

на перечислении данных областей в договоре ордена с связи с участием в подписании этого документа 

представителей этих народностей Пруссии (см. 2 сноску). Но это не означает, что прусс. Curche был 

почитаем во всех указанных областях.

sms-12.indb   260sms-12.indb   260 23.10.2009   9:51:0723.10.2009   9:51:07



261

Роландас Крегждис

кости свиньи, которые не съедали собаки, сжигают во время празднеств навозни-

цы (приблизительно 24 июня) (BRMŠ III 298 д., 305, 320). Автор таких сведений, 

точнее – их создатель, наверное, сам себе не отдавал отчёт, что то, что он считал 

жертвоприношением, в действительности являлось святотатством и поруганием 

над языческими богами (ср. методологию введения христианства, описываемую С. 

Ростовским – BRMŠ IV 144).

Свою фантазию Преторий обосновывает похожими языческими обрядами 

греков, которые в своих произведениях высмеивают авторы комедийного жанра 

Эвбол Комик и Менандр (ср. MP III 257; BRMŠ III 253). Может быть Преторий хо-

тел посмеяться над представителями старого верования, так как критика Менанд-

ра цинична и ничем не обоснованна, т.е. он искажает аутентичные факты. Древние 

греки в жертву богам преподносили не голые кости [обглоданные людьми или со-

баками], но сжигали в жир [точнее – в сало] завернутые кости (чаще всего бёдра 

животного)18 (ср. Guhl, Koner 1896, 470 д.). Если поводом для такого сравнения был 

обычай балтов закапывать кости жертвенного животного в углу поля, то прежде 

всего надо доказать тот факт, что такой обряд можно истолковывать не как обыч-

ное захоронение останков, а как особый культовый акт. У славян был обычай сжи-

гать кости животного, дабы уничтожить злой дух, но это никак не связано с почи-

танием богов, а с обрядом похорон, имеющим много общего с традициями такого 

типа других ИЕ народов (см. Иванов 1989, 79 т.д.).

Так что такие „факты“, приводимые Преторием, можно истолковывать как 

вымысел (ср. MP III 717), не имеющий ничего общего с исторически подлинными 

данными. К этому можно добавить, что такие утверждения Претория весьма схо-

жи с его теорией о происхождении имени бога [т.е. со словом прусс. gurcle „горло“; 

значит, бог всё поедает, даже останки пищи (см. дальше)], а это обстоятельство на-

водит на мысль о критическом восприятии и других данных по поводу культурной 

жизни пруссов, приводимых этим автором. К сожалению, иногда эти „сведения“ 

трактуются как подлинные (ср. Narbutas 1994, 151).

Игнац Иоган Хануш (Hanusch 1842, 226), ссылаясь на опись литовских богов 

Теодора Нарбутаса (Narbutt 1835, 30), утверждает, что литовцы именами Kurko или 

Kurchos зовут „зимнее солнце“, которое соответствует прусскому богу Ziemiennikas. 

Он довольно своеобразно интерпретирует упоминание культа Курки в договоре 

1249 г.: изображение Kurcho, символизировавшее „зимнее солнце“, уничтожалось, 

поскольку, по словам Хануша, другие авторы вместо глагола лат. confi ngere, засвиде-

тельствованного в договоре 1249 г., употребляют лат. confringere [„(с)ломать, унич-

тожить, разрушить“ – Р.K.]. Этот обряд [об уничтожении идола пишет и Кройцер 

(Creuzer 1822, 95)] символизировал победу летнего солнца над зимним (ср. LM I 

120).

18 Ср. Ἰλιάδος ψ 243: καὶ τὰ [ὀστέα Πατρόκλοιο – Р.K.] μὲν ἐν χρυσέῃ φιάλῃ καὶ δίπλακι δημῷ θείομεν (Dindorf, 

Hentze 1921, 217), т.е. „сложим мы их [кости Патрокла], жиром повязанные, в золотую урну“; 252-253: 

ὀστέα λευκὰ ἄλλεγον ἐς χρυσέην φιάλην καὶ δίπλακα δημόν (Dindorf, Hentze op.cit. 218), т.е. „белые кости 

собрали в урну и двойным слоем [обмотали]; Ὀδυσσείας γ 456-458: ἄφαρ δ’ ἒκ μηρία τάμνον πάντα κατὰ 

μοῖραν, κατὰ τε κνίσῃ ἐκάλυψαν δίπτυχα ποιήσαντες (Henke 1933, 47), т.е. „в одночасье бёдра надлежащим 

образом вырезали, двойным слоем жира покрыли“; Ὀδυσσείας μ 360-361: μηρούς τ‘ ἐξέταμον κατά τε 

κνίσῃ ἐκάλυψαν δίπτυχα ποιήσαντες (Henke op.cit. 212), т.е. „бёдра вырезали, двойным слоем жира 

покрыли“ и др.

sms-12.indb   261sms-12.indb   261 23.10.2009   9:51:0723.10.2009   9:51:07



262

Прусс. Curche: этимология теонима, функции божества; проблематика установления культовых ...

Он (Hanusch op.cit. 291) сравнивает идентично звучащее имя славянского 

бога Curho с другими богами этой этнической группы Kurch, Kors, как фонетичес-

кие его варианты, а с ними связывает литовский теоним Krugis, входящий в мифо-

логический обрядовый союз с лит. Budraycis как италийский Вулкан и циклопы. Эту 

псевдонаучную фантазию как рациональную взялся интерпретировать Игнас Нар-

бутас (Narbutas 1994, 156), сделав вывод о возможной генетической связи Curcho 

и бога киевлян Хорса. Не вдаваясь в подробности весьма сомнительной гипотезы 

Хануша, нужно упомянуть главный аргумент, основываясь на который можно с 

уверенностью отбросить такие никакими научными изысканиями не основанные 

догадки – отсутствие анализа славянских данных. Проблематику этого вопроса в 

своих трудах затронул Александр Брюкнер (Brückner 1980, 16), высказав мнение 

о возможной связи имени славянского божества с прилагательным „отощавший“ 

(Brückner op.cit. 18), т.е. выдвинул гипотезу о трактовке теонима как эпитета бога 

Луны (Brückner op.cit. 162), хотя оставляет этимологию слова до конца не выяснен-

ной (Brückner op.cit. 90 т.д.). Брюкнер (Brückner op.cit. 154 д., 336) весьма аргумен-

тированно опровергает связь функций божества с действием солнца [это обстоя-

тельство заставляет отвергнуть гипотезу Нарбутаса, поскольку он основывает её 

именно на связи имени бога с функцией сжигания и огня (см. дальше)]. Несмотря 

на то, что до сего времени остаётся невыясненной этимология теонима Хорс – есть 

мнение, что это название тюркского степного народа, а не бога (ср. Brückner op.cit. 

90, 155) –, надлежавшим образом должна быть проверена гипотеза о возможной 

реконструкции лунарного культа, т.е. божества антагонистического солярному.

Уже упомянутая гипотеза Нарбутаса (Narbutas 1994, 1995) и приводимые им 

аргументы не только изумляют, но и настораживают: „<…> прожорливость Curcho 

связывает его не только с солнцем, но и со зноем и огнём“. К сожалению, Нарбутас 

глубоко заблуждается в том, что форма Curcho [с инициальным C-] имеет что-то 

общее с прусс. gurcle „горло“, лит. gerklė̃  „т.ж.“ [т.е. его гипотеза основана на из-

начально ошибочном сравнении двух лексем, не имеющих между собой ничего 

общего не только в плане семантического уровня, но и этимологического]. Fungus 

nascitur una nocte – взяв эту псевдоэтимологическую фантазию за правду [см. 24 

сноску], Нарбутас связывает горло с огнём, который дальше относится к Curcho. 

Автор этих соображений приводит и якобы лингвистические аргументы. Основы-

ваясь на исследованиях Буги, Брюкнера, Топорова и др., он предполагает, что горло 

можно связывать с огнём, а огонь – с слав. kъrčь „куст“, блр. корч „т.ж.“, польск. 

karcz „куст, пень“ (ср. Būga I 448; II 79). Поэтому он приходит к выводу, что „именно 

кусты были самым доступным топливом“ (Narbutas 1994, 155) [совсем не понятно, 

почему автор этих предположений ссылается на описание Геродотом скифского об-

раза жизни – до сих пор было принято считать, что пруссы не принадлежат этой 

этнической группе (!)]. Ещё хуже аргументирован и не является сколько-нибудь 

правдоподобным анализ семантической последовательности слова, поскольку это 

невозможно подтвердить аутентичным лингвистическим материалом: „горло“ ↔ 

„глотание“ ↔ „жжение огня“ ↔ „творение света“. По словам Нарбутаса (ibd.), эта 

очерёдность „возникла из опыта индоевропейских прародителей, жителей сте-

пей“. Другая его (Narbutas ibd.) мысль тоже не поддаётся логическому объяснению: 

„Культ Curcho нельзя считать почитанием демона, поскольку имя его соотносимо 

с самыми сокровенными объектами мира – огнём, водой, камнем“. С этой мыслью 

sms-12.indb   262sms-12.indb   262 23.10.2009   9:51:0723.10.2009   9:51:07



263

Роландас Крегждис

Нарбутаса, наверное, нужно связывать и его попытку прусс. Curchе объяснять как 

плевок Диеваса, из которого народился божий „помощник и конкурент Люциюс“ 

(ср. Narbutas 1995, 143). Из-за очевидного несоответствия таких рассуждений с 

данными договора ордена 1249 г., их рассмотрение бессмысленно.

Кроме И. Нарбутаса (ibd.), уже упомянутые предпосылки Претория, кажется, 

для других исследователей не были приемлемы. Намного большего внимания удос-

тоилась обсуждавшаяся фикция Грунау. Больше всего в своих трудах на неё ссыла-

ется В. Н. Топоров (1984, 309 т.д.), хотя он не забывает упомянуть и информацию 

Христбургского договора, и Претория. Всё-таки, имея в виду достаточно веские 

аргументы, доказывающие ненадёжность и нелогичность многих из них, их упоми-

нание важно лишь для историографической описи исследований по данному воп-

росу. По утверждению Топорова (ibd.), прусс. Curchе является духом плодородия. 

Также допускается возможность, что оно могло символизировать злого демона, 

которого люди пытались прогнать из последнего снопа. Такой обряд был особенно 

распространён на славянских землях19. Кроме того, по утверждению этого иссле-

дователя (Топоров op.cit. 314; ещё см. Иванов, Топоров 1983, 152), похожий ритуал 

имел место и на территории Латвии: лтш. Jumis весь год прячется под камнем, а во 

время жатвы ржи прячется в последнем снопе.

И всё-таки такое сравнение этих божеств кажется весьма поверхностным, 

хотя В. Иванов и Топоров (Иванов, Топоров op.cit. 140 т.д.) приводят обширный 

разбор многочисленных примеров из латышского фольклора. Главный недостаток 

этого анализа – неадекватная трактовка фактов в стремлении доказать правиль-

ность гипотезы: обряд Юмиса связывается с культом близнецов, весьма частым в 

поверьях ИЕ народов, хотя авторы предположения не приводят ни одного приме-
ра, основываясь на котором, можно было бы утверждать, что Юмис самими латы-
шами воспринимался как два божества [в дайнах упоминающиеся Юмисы разных 

растений также не предполагают архетипа культа близнецов, поскольку названий 

растений, соответственно и Юмисов, больше чем два, поэтому такие наименования 

бога (см. дальше) нужно воспринимать как различные флористические символы 

того же самого референта]. Утверждение Топорова (1984, 314), что якобы лтш. Jumis 

– Jumīts, Jumis – Jumalīts создают оппозиционные звенья, также нельзя доказать, 

поскольку автор гипотезы противоречит самому себе. Главная черта такой оппо-

зиции – отличие субъектов в функциональной, возрастной или в сфере природы 

характера, которые Иванов и Топоров (op.cit. 172 т.д.) особо подчёркивают, сравни-

вая италийских Ромула и Рема, прусских Вайдевутиса (Worskaito „старший (брат)“) 

и Брутяниса (Iszwambrato < прусс. swais brati „его брат“), литовских Криве-Кривай-

тиса. Необходимо подчеркнуть, что в латышских дайнах нет ни малейшего намёка 
на то, что Юмис представляет собой два различных [по указанным критериям] 

божества, не говоря уже о том, что нигде не говорится о брате близнеце Юмиса.

Делая обзор этимологических попыток интерпретаций данного теонима, 

можно с уверенностью утверждать, что происхождение слова гораздо проще, чем 

принято считать до сих пор. Здесь упомянем лишь тот факт, что уменьшительная 

форма имени божества Jumīts, морфологически объясняемая как вторичная по от-

19 Раньше Топорова похожую гипотезу сформулировал Ф. Буяк (Bujak 1925, 29). Он утверждал, что ли-

товцы называют куркалом жука, который несёт вред злаковым. Однако ошибочность такой догадки 

раскрыл И. Нарбутас (Narbutas 1995, 141).

sms-12.indb   263sms-12.indb   263 23.10.2009   9:51:0723.10.2009   9:51:07



264

Прусс. Curche: этимология теонима, функции божества; проблематика установления культовых ...

ношению к лaт. Jumis, на самом деле является первичной, т.е. производной формой 

от латвийского имени, обозначающего бога небесного свода, видимо издавна связы-

ваемого с вегетацией растений (ср. JBR II 146), имеющего лексические соответствия 

в славянских языках [а это подразумевает необходимость пересмотра нынешних 

гипотез по этимологии слова – все они связаны с анализом семем „близнец; двой-

ной“, поскольку они основаны на лексических эквивалентах индийской, иранской 

или даже кельтской языковых групп, но не балтийской или славянской в первую 

очередь – этот факт особенно настораживает относительно правильности таких 

разысканий]. То же самое можно сказать и о возникновении значений лтш. jumis 

„двойной колос, орех и др.“. Исходя из детального анализа по семантике слова, мож-

но говорить о вторичном происхождении данных значений, а такая позиция соот-

ветствует положению Яниса Эндзелина: „<…>während Zwillinge nur ausnahmsweise 

zusammengewachsen sind <…>“ (ME II 117 д.). Так что истоки происхождения тео-

нима нужно искать в атрибутике божества (см. дальше). Об этом, между прочим, 

говорится и в превосходном исследовании на эту тему Иванова и Топорова (op.

cit. 168)20. Реконструируемый близнечный миф основывается на этимологической 

последовательности лтш. Jumis < ИЕ *(h)i
ˆ

om-i-os (ср. Иванов, Топоров op.cit. 144), в 

правильности которой в своё время усомнился Эндзелин (ME ibd.). Он сомневался 

не только по поводу игнорирования данных фольклора, но и отсутствия морфоло-

гического и семантического анализа имени, основываясь на котором, говорить а 

каком-либо родстве лaт. Jumis с прусс. Curche не приходится (см. 21 сноску).

Также нет надёжных данных, основываясь на которые, можно было бы ут-

верждать, что Юмис означал злого духа, которого старались прогнать с поля. На-

против, „ловля“ Юмиса и его „поимка“ означали удачу и успех: [дайны] eita visi nu 

uz lauku jumta ķert tīrumā; kas saķers rudzu jumi, tam būs laime citu gadu BW 28523, т.е. 

„пойдём сейчас все на поле ловить Юмиса; кто поймает ржаного Юмиса, тому на 

следующий год будет счастье улыбаться“.

Наверное, есть основание утверждать (ср. Иванов, Топоров op.cit. 164), что 

это божество можно идентифицировать с символикой украшений кровли дома, 

особо часто встречающейся на территории Литвы и Латвии, главным элементом 

которой являются две21 деревянные лошадиные головы [соединенные крестообраз-

20 В труде Иванова и Топорова (op.cit. 156 t.) установлена очень важная взаимосвязь между лтш. Jumis 

и балтийским уранистическим божеством (лит. Перкунасом и др.), которая при более широком раз-

витии могла повлиять на результаты исследования по данному вопросу, что к сожалению не было 

сделано.
21 Ср. семемы лтш. jumis: „двойчатка, т.е. два сросшихся предмета (два колоса, ореха), двойной; божество 

благополучного урожая; бог поля, находящийся в родстве с германским стариком урожая – хлебным 

мужиком и др.“ (ME II 117 д.). Эндзелин (ME II 118) не связывает происхождение этих значений с 

др.инд. yamáh.  „двойной; родственный; близнец; бог смерти и правосудия“, с.ирл. emuin „близнецы“ 

(ещё см. Mayrhofer III 8).

 В литовской мифологии бог Перкунас, со временем культ которого заменил почитание Солнца [реф-

лексии такой перемены довольно многочисленны в Ригведе – здесь Индра (бог молний и грома) зани-

мает место Сурьи (бога солнца) (RV X 43,5; I 175,4; IV 30,4 – см. CM 507)]. Перкунаса часто представ-

ляли едущим на повозке, запряжённой двумя лошадьми (Laurinkienė 1996, 93).

 О повозке, запряжённой двумя лошадьми, упоминается и в преданиях литовцев, особенно в рассказе 

о возникновении созвездия Большой Медведицы (Ursa Maior) (см. JBR II 136).

 В Ригведе также упоминается, что свадебную повозку Сурьи (дочери Солнца) и Сомы (бога луны) 

тащат два быка (ср. Гамкрелидзе, Иванов 1984, 576).

sms-12.indb   264sms-12.indb   264 23.10.2009   9:51:0723.10.2009   9:51:07



265

Роландас Крегждис

но – см. Gimbutienė 1994, 44, 46, [особенно] 47], означающие солнце (см. 21 сноску), 

т.е. цикл дня – его начало и конец [рассвет и закат] –, особенно важный для роста и 

поспевания урожая, ср. многочисленные свидетельства на тему почитания Солнца 

пруссами и литовцами в письменных памятниках (Петра из Дусбурга (Peter von 

Dusburg) – BRMŠ I 333, Е. С. Пикколомини (Piccolomini) – BRMŠ I 591, Претория 

(он ссылается на договор 1249 г.) – MP III 175; правда, к такой информации весьма 

скептически относился Балис (JBR II 56), утверждавший, что это калька Старого За-

вета). Влияние солнца особенно подчёркивалось для цикла роста злаковых (Grunau 

1876, 89; ср. Miltakis op.cit. 92), ср. пример из латвийского фольклора: [дайны] kur 

tu brauci, rudzu jumi, seši be
᾿
˜ri kumeliņi? 28544, т.е. „куда ты скачешь, ржаной Юмис, 

шесть гнедых коней?“. О том, что лошади часто сравниваются с солнцем и даже 

являются зооморфным его символом, давно известно, ср. сопоставление древних 

индийцев Индра есть кони (Брихадараньяка-упанишада II 5.19 – см. Иванов 1989, 

81). Взаимосвязь Юмиса и Солнца можно обосновывать и локализацией божества 

с точки зрения его уранистического положения, т.е. оно часто находится на холме, 

на кровле дома. В этом проявляется его связь с небесными светилами, ср. [дайны] 

mieža jumis nuokliedzās, kalniņā stāve
᾿

dams; ieraudzīja auzu jumi zem pajumta līguojuot 

28551, т.е. „Ячменный Юмис воскликнул, стоя на холме; увидел овсяного Юмиса, 

качающегося на кровле дома“ [о связи с солярным культом говорит и обряд кача-

ния на качелях во время праздника солнцестояния Лиго (Līgo)] (ещё см. Иванов, 

Топоров op.cit. 153).

Сравнивание Юмиса с урожаем не может служить причиной его отождест-

вления с хтоническим божеством22 – этому противоречат не только уже отмечен-

ные соответствия с культом уранистического бога, соответственно и солярной об-
рядовой традиции, но и распространённые обычаи ИЕ народов [особенно древних 

индийцев], связанные с почитанием Солнца как покровителя урожая [и не только 

злаковых] и представления его в сообразной зооморфной ипостаси [т.е. в обли-

ке коня], ср. символическую связь мёда и Сурьи [бога солнца]: madhuvā́hano rā́tho 

açvínos „повозка Ашвинов, везущая мёд [= Солнце ↔ Сурью]“ (RV I 157, 3a). С дру-

гой стороны, такую догадку подтверждает и локализация божества урожая: летом 

22 Делать такой вывод можно, основываясь на смысловом образе зооморфного символа Солнца коня, 

как воплощающего функции божества антагонистического подземному: кони видят души усопших и 

злых духов, поэтому и фыркают; голова лошади охраняет усадьбу от влияния злых духов и ворожбы 

(JBR II 133); конь масленичный прогоняет зиму и т.п. (см. JBR II 159). Все эти функции созвучны с 

деятельностью уранистического божества Перкунаса [он ловит бесов, их уничтожает; освобождает 

землю от земного сковывания и т.п.], со временем занявшего место Солнца в пантеоне балтийских 

богов (см. 21 сноску), ср. обряд литовцев, проводившийся во время праздника св. Георгия (23 апреля) 

[похожий обряд под названием „праздника зелёного Георгия“ известен и у славян]: во время распус-

кания первых почек и расцветания первых соцветий по вечерам (после заката солнца) ребёнок по 

имени Георгий, родившийся в день св. Георгия, считавшийся даром божьим, водился голым вокруг 

сада (JBR II 149), т.е. в этом процессе можно усматривать сопоставление ребёнка с солнцем [он водит-

ся по саду ночью дабы изгнать с той территории злых духов, вредящих будущему урожаю фруктовых 

деревьев (!)], как его подопечного, наделённого антагонистическими силами по отношению к хтони-

ческим божествам.

 Соотнесение коня с дьяволом [ср. частое превращение бесов в это животное, скакание на нём и т.п. 

(ср. Vėlius 1983, 95 д.; 1987, 43)], наверное, должно истолковываться как инновация, связанная с уче-

нием христиан – в хлеву, в котором родился Иисус Христос, не было лошади, т.е. это животное не 

пришло поздравить родившегося бога. Поэтому не стоить архаизировать этот мотив и утверждать, 

что лошадь – животное дьявола (ср. JBR II 340).

sms-12.indb   265sms-12.indb   265 23.10.2009   9:51:0723.10.2009   9:51:07



266

Прусс. Curche: этимология теонима, функции божества; проблематика установления культовых ...

оно живёт в поле, зимой – в хранилище зерна (в клети), ср. [дайны] jumītis bēdza 

runiņā, nuo runiņas gubiņā, nuo gubiņas klẽtiņā, nuo klẽtiņas apcirknī 28531, т.е. „Юми-

тис прячется в (ржаном) снопе, после в копне, после в закроме“. Поэтому связь 

Юмиса со снопом, ср. лтш. jumi saņemt „сжать последний сноп, теребить льняной 

тюк“ (ME II 117), может быть вторичной из-за установления „генетической“ свя-

зи между божеством и урожаем, которая тоже не является первичной, поскольку 

Юмис может быть объясняем и как ржаной сноп, и как обмолоченное зерно [зёрна 

а не снопы хранятся в клетях и в амбарах (!)]. Значит, можно сделать осторожное 

предположение о том, что латыши этим теонимом могли обозначить один из ат-

рибутов солнца – двух коней, везущих его колесницу по небесному своду, а они 

в дальнейшем воспринимались как само солнце. Локализация Юмиса под серым 

камнем [зимой], ср. [дайны] zam pelēka akmintiņ BW 28543 (ср. Šmitas 2004, 59), мо-

жет интерпретироваться как яснейшая аллюзия на главный миф ИЕ народов об 

удерживаемом в заключении похищенном Солнце [ср. богиня древних индийцев 

утренней зари (иногда и солнца) Ушас живёт в каменной крепости (RV II 23,2), 

соответственно в скале или камне; ещё ср. миф о поединке Индры с Вритрой ради 

освобождения коров [= Солнца] из охраняемой Вритрой норы (по другой версии, 

из его живота) (RV I 32 т.д.)], а не на место жертвоприношения прусс. Curche (т.е. 

камень в Гоккерланде), как утверждает Топоров (1984, 314), которое по всей ви-

димости является выдумкой Грунау. К сожалению, как уже упоминалось, Топоров 

слишком полагался на данные, приводимые Грунау и Преторием.

Место пребывания Юмиса под дерном, ср. [дайны] laukā braucu ziemu mist 

apakš zaļa velēniņa BW 28544, т.е. „иду на поле зиму переждать под зелёной дерни-

ной“ [имеется в виду подземный мир], опять-таки нельзя объяснять ссылаясь на 

возможную связь этого бога с хтоническим божеством, а с отдыхом солнца и не-

согреванием земли в зимнее время [ср. литовский миф о замёрзшей бане Солнца 

(Vėlius 1983, 80)], т.е. с мировоззрением балтов о причинах перемен времён года, 

ср. [дайны] ej, jumīti, nu uz lauku, gaŗu ziemu izgulẽjis; sāci jaunu vasariņu, svētī mūsu 

labībiņu BW 28524, t.y. „иди, Юмитис, долгую зиму пролежавший, сейчас на поля; 

начни пору весны, благослови наш урожай“. Опять же, в этом примере можно ус-

мотреть аллюзию на зооморфный символ Солнца – коня, значимость которого 

особенно проявляется в весенних обрядах литовцев и русских: во время праздника 

св. Георгия (начало весны) особое внимание уделялось именно лошадям (JBR II 67, 

148), поскольку в это время „св. Георгий [= Перкунас ↔ Солнце – Р.K.] скачет на 

сивом коне“ (JBR II 130). Интересно, что в этот день в Приекуле кони впервые после 

зимнего времени выгонялись в поле (Bezzenberger 1882, 80). Очень похожий обряд 

исполнялся и на русских землях (ср. JBR II 130 д.).

При анализе латвийского фольклорного материала выяснилось, что меньшая 

важность отводится локализации божества, чем его влиянию на рост и возник-

новение зерновых вообще, ср. [дайны] kas piesēja be
᾿
˜ru zirgu pie bāliņa klēts durvim? 

jumja māte piesējuse, se
᾿
˜klas dzīna klētiņā BW 28538, т.е. „кто привязал гнедого коня к 

дверям клети милого? Мать Юмиса привязала, зерно в клеть сыпет“ [= кто выдаёт 
замуж Утреннюю Зарю за Месяца? – Солнце!23 – оно рождает зерно, ср. миф древ-

23 Связь между Солнцем и Юмисом не так уж сложно установить, поскольку основываясь на поверьях 

восточных балтов, функции вегетационной силы и жизнеспособности напрямую связаны с соотно-

симой деятельностью св. Георгия, т.е. Перкунаса (ср. JBR II 148), а его связь с Солнцем не вызывает 

sms-12.indb   266sms-12.indb   266 23.10.2009   9:51:0823.10.2009   9:51:08



267

Роландас Крегждис

них индийцев о свадьбе Сурьи и Сомы (RV X 85)]. Этот мифологический мотив 

очень архаичен. Он имеет общие черты с обрядовой традицией древних греков и 

индийцев, которые Месяц сопоставляли с холодной энергией и соответственно с 

водой, а Солнце [↔ Утренняя Заря] – с теплом, т.е. так устанавливалась закономер-

ность роста зерновых [  вода + тепло]. Этот цикл связан и с мифом ИЕ народов о 

проживании похищенной дочери Земли [которая, в самом деле, является уранис-

тическим божеством, видимо, Утренняя Заря ↔ Солнце] в подземном царстве (ср. 

миф др. греков о Персефоне) – весь этот мифологический пласт связан с форми-

рованием оппозиции солярного и лунарного культов [ср. одну из рефлексий этого 

наидревнейшего процесса: Зевс „дневной свет“ ↔ Зевс-змея „Зевс преисподней“ 

(Παυσανίου Πριήγησις τῆς Ἑλλάδος II (Κορινθιακά) 2,8; Ἡσιόδου Ἔργα καὶ Ἡμέραι 465; 

Ὁμήρου Ἰλιάδος IX 457), но это – вопрос уже других работ], предназначенный для 

объяснения возникновения астрономических явлений.

Поэтому можно выдвинуть предположение о том, что имя божества „двой-

ной“, т.е. Юмис, возникло на основании символики и функций бога, соответствен-

но он должен трактоваться как эпитет, ср. образ упряжки Солнца с двумя лошадь-

ми [важность парной символики при анализе солярного культа отмечена Велюсом 

(см. Vėlius 1977, 174)], символизирующий Зарю и Закат (ср. RV IV 52,1) и даже само 

Солнце (ср. RV X 127,3); функцию рождения урожая. Так что не так уж и прос-

то толкование данного теонима, хотя иную точку зрения высказал Петерс Шмитс 

(Šmitas 2004, 120).

Основываясь на этом кратком анализе, можно утверждать, что сравнение 

прусс. Curche и лат. Jumis является неудачным [это подтверждается и дальнейшим 

описанием этимологии прусс. Curche – см. дальше], поскольку не совпадают зоо-

морфные символы данных божеств: лтш. Jumis может быть соотносимо с конём 

[символом Солнца], а прусс. Curche – с быком (!) [символом Луны] (см. дальше).

Принимая во внимание гипотезу Буяка [см. 19 сноску], Топоров (1984, 317 

т.д.) считает возможным причислить к функциям прусс. Curche и негативное воз-

действие на качество урожая зерновых, т.е. он мог предрешать плохой урожай, ср. 

лат. kur̂kt „сохнуть“ [см. подраздел Опись графической структуры имени божества. 

Этимологический анализ теонима].

Резюмируя данные об упоминании прусс. Curche в письменных источниках и 

пути его истолкования, необходимо подчеркнуть, что подлинных сведений об этом 

божестве, кроме Христбургского договора от 1249 г. и финских заимствований (о 

них см. дальше), нет. Очевидно, что интерпретации его функций и культа в трудах 

Грунау, Претория и др. авторов являются результатом их воображения. Поэтому 

нужно согласиться с Маннхардтом, что единственно ценным источником данных 

по этому вопросу является отрывок упомянутого договора ордена, который следу-

ет переводить с особой точностью.

сомнений (ср. 21, 22 сноски), ср. особое значение отводимое солнцу во время праздника св. Георгия 

(JBR II 149).

sms-12.indb   267sms-12.indb   267 23.10.2009   9:51:0823.10.2009   9:51:08



268

Прусс. Curche: этимология теонима, функции божества; проблематика установления культовых ...

Опись графической структуры имени божества. Этимологический анализ 

теонима

Начиная анализ морфологии и семантики теонима, прежде всего необходимо 

произвести опись письменных источников по графической структуре имени бо-

жества, дабы избежать всяких сомнений насчёт формальной структуры слова, осо-

бенно важной для реконструкции происхождения имени божества:

I. начальный согласный: 1) C-: C-urche (договор ордена 1249 г. – CDW 32), C-

urcho (Грунау – BRMŠ II 76; Бреткунас – BRMŠ II 309; Френцелиус; Кройцер); 2) 
G-24: G-urcho (Гуаньини – BRMŠ II 472, 480; Орбини; Стрыйковский – BRMŠ II 510), 

G-orcho (Хенненбергер – BRMŠ II 335; Мислента – BRMŠ III 27 д.; Неттельхорст – 

BRMŠ III 72); Gurcho, Gurklies, Gurklio [по данным Бреткунаса] (Преторий – BRMŠ 

III 137 т.д., 147, 197); 3) C- // G-: C-urcho//G-urko, G-orko, G-orcko (Клагиус – BRMŠ III 

53); C-urcho//G-orcho (Кнауте);

II. видоизменение корневого -ur- ↔ -or-: C-ur-cho, G-ur-cko//G-or-ko, G-or-cko 

(Клагиус – BRMŠ III 53); C-ur-cho//G-or-cho (Кнауте)

III. суффиксация: Gur-ch-o//Gur-kl-ies, Gur-kl-io (Преторий [по данным 

Бреткунаса]25 – BRMŠ III 138);

IV. флексия: 1) -e: Curch-e (договор ордена 1249 г. – CDW 32); 2) -o: Curch-o 

(Грунау и др.), Gurk-o, Gork-o, Gorck-o (Клагиюс – BRMŠ III 53).

Резюмируя, можно предположить следующую очерёдность изменения графи-

ческой структуры слова: I. Curche ↔ II. Curcho → III. [переработка II типа] Gur(c)ko 

// Gorcho // Gorko → IV. [II + III] Gurcho → V. [инновационный//псевдоэтимологичес-

кий] Gurklies, Gurklio. Поэтому основной формой для дальнейшего анализа должен 

считаться теоним с начальным C/K/-: Curche /Kurke/.

До сего времени насчитывается около десятка попыток объяснить этимоло-

гию слова, но ни одна не является приемлемой, так как все они основаны не на 

объективных фактах или лингвистических закономерностях, но на желании автора 

подтвердить свою гипотезу реконструируемого культа и функций божества. Чаще 

всего догадки по происхождению теонима основываются не на детальном анализе 

слова – не говоря уже о псевдоэтимологических изысканиях, используя аргумент 

фонетической омонимии: Kurche = ? Kurikas (ср. Pakarklis 1948, 240) –, но на a priori 

укоренившемся положении, что бог Curche является божеством урожая и покрови-

телем зерновых – уже упоминалось, что это связано с проблемой перевода отрыв-

ка Христбургского договора. Такого мнения придерживаются все исследователи, 

хотя бы фрагментарно упомянувшие имя бога (ср. LE XIII 394; Топоров 1998, 169; 

Toporov 2000, 260; PEŽ II 307 и др.).

24 Замену C- на G- нельзя объяснять каким-либо графическим законом трансформации, поскольку дав-

но известно, что в письменных памятниках прусского языка и документах ордена крестоносцев XII-

XV вв. по этой причине часто путают c с t и u с n (см. Mažiulis 1994, 58), но не c с g. По этой причине 

запись Гуаньини теонима с начальным G- может быть объясняема как случайный lapsus calami или 

обусловлена желанием сравнить его с каким-нибудь словом прусского языка (ср. попытку Претория 

вывести параллели между данным теонимом и прусс. gurcle „горло“).
25 Здесь цитируется положение Претория о том, что он пользовался проповедями и др. трудами Бретку-

наса, в которых якобы была записана указанная форма, т.е. не утверждается, что такое имя божества 

употреблял сам Бреткунас – при описи бога он использовал теоним Curcho (ср. BRMŠ II 309).

sms-12.indb   268sms-12.indb   268 23.10.2009   9:51:0823.10.2009   9:51:08



269

Роландас Крегждис

Один из первых о происхождении теонима прусс. Curche своё мнение выска-

зал Преторий. Свою теорию он основывает на омонимическом звучании ошибочно 

употреблённой Гуаньини формы Gurcho и прусс. gurkle „горло человека“: „Gurcho 

hat den Nahmen von Gurkle“ (MP III 252; ещё см. Топоров 1984, 311). Он также свя-

зывает корень имени бога с глаголами gert, gyrt „пить“ (ср. MP I 644; III 253), т.е. 

реконструирует протосемему „бог пищи“ (MP III 255). Такие рассуждения, само 

собой разумеется, являются примером народной этимологии, поскольку не соот-

ветствуют морфологической структуре данных форм.

А. Брюкнер обсуждаемое имя божества сопоставлял с сл. kъrčьji „кузнец“ 

и реконструировал протосемему *„создатель мира“ (ср. Būga II 79; Топоров 1984, 

314).

Ф. Буяк [см. 19 сноску] выдвинул гипотезу о возможной связи имени бога с 

названием жука, ср. лит. kurklỹs „wilk zbożowy; Gryllotalpidae“, т.е. реконструирует 

протосемему „божество, вредящее злаковым“.

А. Межинский (Mierzyński 1892, 94 т.д.) и Маннхардт (Mannhardt 1904, 213 

т.д.) прусс. Curche *„последний сноп злаковых“ ↔ *„бог жизненной силы“ соотно-

сили с прусс. kur-t, лит. kurti „bauen, sсhaff en“, которые якобы были основой для 

образования суффиксальной производной формы прусс.-лит. kur-ka-s „создатель“. 

Очевидно, что такие рассуждения являются любительскими, не нуждающиися в 

каком-либо анализе, поскольку данные слова отсутствуют не только в литовском, 

но и в прусском лексиконе.

Маннхардт (Mannhardt 1936, 46 т.д.) имя бога также связывал и с возмож-

ными лексическими эквивалентами в славянских языках – названиями курицы 

и петуха (сл. kokot, kokoszka). Свою гипотезу он обосновал данными обрядовой 

традиции германских и славянских народов, которые, по словам автора рассуж-

дения, почитали дух плодородия в образе упомянутых птиц, волка, медведя и др. 

(ср. BRMŠ I 237). Он упоминает и очень интересный обычай германизированных 

пруссов и людей славянской национальности [проживавших в Памяде] делать идол 

божества плодородия из последнего снопа злаковых, соломы или дерева: „<…> 

heisst Hahn, Aarhenne, slav. kokot, kokoszka, der Getreidedämon, der in der letzten Garbe 

gefangen und dessen, aus Stroh oder Holz verfertigtes Abbild beim Ernteschluss jubelnd 

heimgebracht wird“ (Mannhardt op.cit. 47).

В этом рассказе особенно важно подчеркнуть выделение способа изготовле-

ния идола бога, обусловливающего не почитание последнего снопа злаковых как 

такового, но божества антропоморфного облика: „Zuweilen - wenngleich in diesem 

Falle selten - verbleibt der Name Hahn oder Henne auch dann, wenn die den Korngeist 

darstellende Figur Menschengestalt trägt“ (Mannhardt ibd.), ср. его замечание об обы-

чае жителей Памяде [правда, не ясно, какую народность Маннхардт имеет в виду 

– поляков, именно на такую мысль наталкивает упоминание выше указанных 

польских соответствий прусс. Curche, или германизированных пруссов] изготов-

лять идол бога, наряжая его в людские одежды: „Der Zusammenhang der auf Curche 

bezüglichen Ausdrücke in der Vertragsurkunde würde jedoch noch besser auf diejenige 

Form der Erntesitten zutreff en, welche heutzutage im Gebiete des alten Pomesaniens die 

gewöhnlichste ist, wonach das in Menschengestalt aus den Ähren der letzten Garbe ge-

formte, oft  mit vollständigem Anzug bekleidete, Bild des Getreidedämons den Namen der 

Alte, poln. stary führt“.

sms-12.indb   269sms-12.indb   269 23.10.2009   9:51:0823.10.2009   9:51:08



270

Прусс. Curche: этимология теонима, функции божества; проблематика установления культовых ...

По мнению Маннхардта (ibd.), соответствия этому обряду можно найти и 

в культовой традиции германских народов: „Kurche = Kurtje könnte demnach in 

auszeichnendem Sinne von der letzten Garbe in derselben Weise gebraucht sein, wie in 

Deutschland Ausgarbe, Schnittergarbe, „de eren“ (die Ernte), in Dänemark Avreneeg = 

Agerneg, für das letzte Erntegebund, zuweilen auch für die daraus gefertigte Puppe ver-

wandt wird“. По этому прусс. Curche должно восприниматься как божество зерна.

Эта гипотеза Маннхардта имела продолжение в трудах Дундулиене, Топоро-

ва, Мажюлиса (см. выше). К сожалению, при такой точке зрения не принимается 

во внимание возможное субстратное влияние колонистов на культурную жизнь 

пруссов [т.е. возможна культурная инновация не балтийского происхождения]. Та-

кое предположение обусловлено сопоставлением [основанном на методе фонети-

ческой омонимии по принципам народной этимологии] имени божества и якобы 

генетически близких лексем славянских языков и обрядовой традиции восточно-

балтийских народов, которые с культом прусс. Curche могут  и не иметь ничего об-

щего (см. дальше).

К. Буга (Būga I 448; II 79; III 810) усматривает родство данного теонима со сл. 

kъrčь „куст“, блр. корч „т.ж.“, пол. karcz „куст, пень“.

В. Топоров (1984, 316), отчасти разделяя мнение Буги, пытается найти не-

сколько другой путь объяснения возникновения имени бога и сравнивает прусс. 

Curche с лит. kur̃kti „(с)валять [в лягушачью икру]“, лтш. kur̂kt „(вы)сохнуть“ (ME II 

322 д.), лит. kur̃kulas „лягушачья икра (ед. числ.)“ и уже упомянутое сл. kъrčь „куст“ 

и др. – реконструируется протосемема „скрученность, взъерошенность и т.п.“.

Новейшее исследование в этой области принадлежит перу В. Мажюлиса, ко-

торое по своей сути ничем не отличается от ранее опубликованного Топоровым. 

Так что детальный анализ этимологии обсуждаемого божества следует начать 

именно с обзора гипотез этих двух исследователей и по той простой причине, что 

они являются единственно научными. Важную часть разбора Мажюлиса по этому 

вопросу занимает установление пола божества, гипотезу которого автор так и не 

сумел обосновать надёжными и неопровержимыми аргументами. Мажюлис (PEŽ II 

307 т.д.) предполагает, что впервые встречающееся в письменных источниках имя 

бога Curche должно интерпретироваться как прусс. *Kurk c., т.е. имя собств. (nomen 

proprium) nom.sg. fem. *Kurkā „Курка – имя богини урожая и её идола (Götzenbild)“ 

(ср. Būga I 449; MP III 717).

Он же (PEŽ ibd.), ссылаясь на обычаи литовских колонистов, в 19 в. живших в 

Восточной Пруссии (по данным исследования Дундулиене – Dundulienė 1982, 345), 

весьма смело утверждает, что идолом божества был „последний ржаной сноп жен-

ского обличия“ (ср. Būga I 448), „в котором, убегая с места жатвы ржи, пряталось 

божество урожая“, т.е. реконструируется культ божества женского рода.

A priori нужно упомянуть то, что такие соображения не подтверждаются ни-

какими достоверными фактами. Главным недостатком такой гипотезы является иг-

норирование информации Христбургского договора (где нет ни малейшего намёка 

на те выводы, к которым приходит Мажюлис).

Мажюлис (PEŽ II 308) утверждает, что прусс. Curche „Куркà (богиня урожая)“ 

<…> – не „бог урожая, deus“, а „богиня урожая, dea“. Главным аргументом такой 

предпосылки, по его утверждению, являются финские заимствования – фин. kurko 

„злой дух, дьявол, приведенье“. Сразу необходимо отметить, что автор этой гипо-

sms-12.indb   270sms-12.indb   270 23.10.2009   9:51:0823.10.2009   9:51:08



271

Роландас Крегждис

тезы основывается на ошибочной и только ему понятной интерпретации законов 

фонетической транспозиции и адаптации балтизмов в финских языках Прибалти-

ки (см. PEŽ ibd.), т.е. придерживаясь такой теории, всякий флективный -o заимс-

твованных слов должен истолковываться как признак субстратного балт. *-ā. По 

той же самой причине должен реконструироваться теоним зап.балт. *Kurkā „Куркà 

(богиня плохого урожая)“.

Такое положение ошибочно, поскольку не доказуемо лингвистически [не го-

воря уже о полном отсутствии мифологического анализа] – флективный формант 

-o в языках прибалтийских финнов рефлектирует не только балт. *-ā (g.fem.), но и 

балт. *-as (g.masc.), ср. фин. havo, havu „хвойное дерево, (его) ветвь; nadelholzzweig, 

baumnadel“ ˜ лит. žãbas „прут, хворостинка“ (g. masc.); фин. kouko „смерть“ ˜ лит. 

kaũkas „домовой; душа умершего некрещеного ребёнка; дьявол“ (g. masc.); фин. 

kuuro „глухой“ ˜ лтш. kuorns „т.ж.“ (g. masc.); фин. lahto „силок; петля, привязывае-

мая на верху дерева для поимки птиц; Dohne, in dem Wipfel eines Baumes aufgestellte 

Vogelschlinge“ ˜ лит. slãstai „т.ж.“, la. slasts, slazds (g. masc.), а иногда и балт. *-as 

(g.masc.), и балт. *-ā (g.fem.) – фин. rahna, rahno, rahnu „щепка, обломок, заноза“ ˜ 

лит. rą̃stas „бревно“ (ср. Sabaliauskas 1963, 124).

Флективный формант -o присутствует и при формировании форм других ос-

нов мужского рода: (основы на ĭ- // i
ˆ
ŏ-) лит. lė́ lis, lėlỹs „camprimulgus europaeus“, 

лтш. lēlis „Nycticorax nycticorax“ → фин. lielo ↔ yölielo „camprimulgus; strix funerea“ 

(ср. Sabaliauskas op.cit. 121)26.

Так что говорить о какой-то закономерности, на которую ссылается Мажю-

лис, не приходится – её не существует. С связи с этим нет никакой надобности 

прусс. Curche отождествлять с божеством женского рода.

Необходимо отметить, что, анализируя морфологическую структуру данного 

теонима, совсем не нужно усматривать рефлексии женского рода, имея в виду его 

флексию, т.е. -e < *-ā [Мажюлис делает такое предположение по принципу ἀπὸ τοῦ 

αὐτομάτου, ссылаясь на изыскания Буги (Būgа II 138), а тот – на гипотезу Фортуна-

това (см. Trautmann 1910, 229), ср. прусс. sarke „сорока“ E 725 < прусс. *sarkā „т.ж.“ 

(PEŽ IV 63 д.), прусс. berse „берёза“ E 600 < балт.диал. *berźā „т.ж.“ (PEŽ I 138), прусс. 

lipe „липа“ E 601 < зап.балт.диал. *līpā „т.ж.“ (PEŽ III 69), прусс. warne „ворона“ E 

722 < зап.балт. *varnā „т.ж.“ (PEŽ IV 225)], поскольку нужно принять во внимание 

особенности передачи прусских теонимов [а не нарицательных существительных 

(!)] в письменных памятниках колонистов.

В связи с выдвинутой гипотезой о важности флективного форманта необхо-

димо установить его значимость для решения вопроса о половой принадлежнос-

ти божества. То же самое окончание (т.е. -e) встречается в структуре имён многих 

прусских богов и жрецов мужского рода: прусс. Pecole „бог смерти и подземелья“ – 

в Агенде (см. 27 сноску) (Mannhardt op.cit. 233), прусс. Criwe „старейшина прусского 

26 Здесь необходимо упомянуть тот факт, что не всегда флективный формант заимствований в финс-

ких языках сопоставим с первичной субстратной формой. Бывают случаи, что изменения оконча-

ния происходили под влиянием суперстратных обстоятельств, т.е. инновационных процессов самих 

финских языков, ср. фин. perho(nen) „бабочка; Schmetterling“, флективный -o[-] который К. Люкконен 

(Liukkonen 1999, 103) объясняет тем, что „Das -o am Wortende von fi nn. perho vertritt in diesem Fall m. E. 

keinen baltischen Vokal, sondern ist auf fi nnischer Seite entstanden“.

sms-12.indb   271sms-12.indb   271 23.10.2009   9:51:0823.10.2009   9:51:08



272

Прусс. Curche: этимология теонима, функции божества; проблематика установления культовых ...

жречества“ (SRP I 53) [впервые имя его упомянул Пётр из Дусбурга] < прусс. *krivīs 

[т.е. субстантив мужского рода на i
ˆ
ŏ- основу] (PEŽ II 281 т.д.).

В Ятвяжской книжке (подробнее о ней см. BRMŠ II 123 т.д.) представлены 

такие аналогичные германизированные флективные соответствия указанным 

nomina propria [с герм. -e < прусс. -is, -as]: Peckolli *R J27; Wourschaiti A ↔ Wourschaite 

A, Wourschayti B ↔ Wourskayte B ↔ Wourskayti B, Wourschayte C, Wurschkaytte F 

(Mannhardt 1936, 247 т.д.). Половая принадлежность [мужскому роду (!)] обоих ми-

фологем не вызывает сомнения. Подтверждением этому являются иллюстрации 

данного источника жреца Wourschaite – в рукописных и печатных его вариантах 

изображается мужчина, а не женщина (ср. Lukšaitė 1999, 186; Vyšniauskaitė 1994, 

97).

Основываясь на этих фактах, можно сделать осторожное предположение о 

существовании форм теонима на -ĭ- или -i
ˆ
ŏ- основы *Kurki(ī)s (g.masc.) (о замене 

-ē- и -ĭ- основ см. Trautmann 1910, 230), ср. флективную реконструкцию nomina 

propria: прусс. Tule-koyte (Trautmann 1925, 47, 108, 141, 153) ̃  прусс. *Pāst-kaitis//*Pās-

kaitis (Kregždys 2008, 58), прусс. Ackuthe = лит. Akùtis (фамилия из Лейпалингис 15 

в.) (Būga III 386; Trautmann op.cit. 182), прусс. Borssythe < *Barzītīs (подробнее см. 

Kregždys 2006, 164).

Реконструкцию форм теонима прусс. *Kurki(ī)s на -ĭ- или -i
ˆ
ŏ- основы можно 

аргументировать морфологической структурой фин. kurki „злой дух, дьявол, при-

видение, медведь, вошь“ и закономерностями адаптации флективных формантов 

заимствований из балтийских языков: фин. hanhi „гусь“ ˜ лит. žąsìs, лтш. zuoss, 

прусс. sansy E 719 [< (-ĭ- основа) прусс. *zansis „гусь“ (PEŽ IV 62)]; фин. hirvi „олень, 

лось“, эст. hirv „косуля“ ˜ (-ĭ- основа) прусс. sirwis „т.ж.“ E 653; фин. kirvi „жаворо-

нок“ ˜ (-i
ˆ
ŏ- основа) лтш. cīrulis „т.ж.“ (g.masc.) и др. (ср. Sabaliauskas op.cit. 116 т.д.).

Возможно, что прусс. Curche можно интерпретировать и как имя собствен-

ное на -ŏ- основу, ср. прусс. Waydote ˜ лит. Váidotas (ср. Trautmann 1925, 183), ср. 

похожее соответствие [по флективному признаку] с nomina propria прусс. Patulle 

161, 125v KA., Patolle Na. 7, 271 Sa. ˜ pr. Patol 162, 93v (1407 m.) (Trautmann op.cit. 75). 

Эту гипотезу можно аргументировать и уже ранее упомянутыми морфологичес-

кими и семантическими соответствиями финских языков Прибалтики: фин. kurko 

„злой дух, дьявол, привидение, медведь, вошь“ ˜ фин. kouko „смерть“, выводимый 

из лит. kaũkas „домовой; душа умершего некрещеного ребёнка; дьявол“, la. kauks 

„гном; heinzelmännchen“, прусс. cawx „дьявол“ E 11 [< прусс. *kaukas (PEŽ II 148 д.)] 

и др. (ср. Sabaliauskas op.cit. 119). Всё-таки главным аргументом для реконструк-

27 Маннхардт (Mannhardt op.cit. 265 д.) данную форму считал ошибкой переписчика: „Denn nicht nur 

werden die nämlichen Götter (nur durch einen Namen an siebenter Stelle und durch einen Anhang von 

drei weiteren Namen am Schlusse vermehrt) genau in derselben Reihenfolge aufgezählt, sondern auch der 

charakteristische Fehler Pockols für Peckolli fi ndet sich hier wieder“.

 Всё-таки эту догадку Маннхардта можно объяснять и по-другому – не усматривая в структуре слова 

никакой ошибки, но закономерные морфонологические изменения прусского языка, т.е. Pecole (ср. 

Mannhardt op.cit. 233, [Pecolle] 235) Агенды (источник 1530 г. – о нём подробнее см. Kregždys 2008, 50 

[и литературу]) по сравнению с Peckolli *R J Ятвяжской книжки можно интерпретировать как позд-

нейший [германизированный] вариант того же самого Peckolli *R J, который рефлектирует субстан-

тив -i
ˆ
ŏ- основы вместо более старой формы -ŏ- основы (ср. PEŽ III 280), ср. прусс. sirsilis „шершень“ 

< *sirsilas (PEŽ IV 116), ср. ещё формы теонимов, упоминаемые в Ятвяжской книжке: Peckolls A, C, 

Pockolls A, B, Pokols C (Mannhardt op.cit. 246), т.е. слова -ŏ- основы.

sms-12.indb   272sms-12.indb   272 23.10.2009   9:51:0823.10.2009   9:51:08



273

Роландас Крегждис

ции имени собственного на -ŏ- основу является топонимический материал: топ. 

прусс. Curchussadil 1374 LI, 51 [т.е. композит из двух составных частей Curchus + 

sadil  словообразовательный тип nominativus + nominativus, ср. прусс. топ. 1388 г. 

Dewslauks (Семба) < прусс. deywis, deiws [nom.sg. сембийского диалекта (!) – PEŽ I 

192] „бог“ + прусс. laucks „поле“ III 105
10

 [65
28

] (nom.sg. – PEŽ III 49), ср. ещё топ. лит. 

Dievai[nom.pl.]-balis !!! (Gerullis 1922, 28), 1357 г. Geyzelawken < прусс. geeyse „цап-

ля“ E 718 (nom.sg. – PEŽ I 333) + прусс. laucks „поле“ (nom.sg.) (Gerullis op.cit. 39) и 

др.]28 (Gerullis op.cit. 77), так как флективный формант -as, если он находился после 

губного или нёбного согласного (в говоре Эльбинга, т.е. памядян), был произносим 

„более замкнуто и обозначался как u(-us)“ (Kaukienė 1999, 21; 2000, 54; 2004, 65)29, 

т.е. можно делать осторожное предположение о существовании имени прусского 

божества *Kurkus (g.masc.).

Так же нужно акцентировать, что реконструируемая Мажюлисом форма 

*Kurka не обязательно должна рассматриваться как образец женского рода по фор-
мальным причинам, т.е. её можно соотносить со словами мужского рода очень ста-

рого словообразовательного типа – nomina collectiva: лат. nauta „моряк“, ст.слав. 

sluga „слуга“ и др. (см. Valeckienė 1984, 227 т.д. [и литературу].

Несмотря на возможность разработки данной проблемы несколькими спосо-

бами, присутствие в слове германизированного окончания -e никаким образом не 

способствует a priori реконструкции прототипа nomina propria женского рода – это 

не является какой-либо закономерностью, которую пытается установить Мажюлис 

(PEŽ II 308).

Дальше анализируя гипотезу Мажюлиса, основанную на предпосылках Буги и 

Топорова, необходимо упомянуть главный аргумент её несостоятельности – автор 

решения проблемы ссылается не на лексический материал источников прусского 
языка, а на реконструированные – по образу соответствий восточно-балтийских 

и славянских языков – формы глагола балт.-слав. *kurk- „крутиться, сгибаться“ 

28 Возможное существование формы женского рода имени божества опровергает сам автор этой ги-

потезы Мажюлис, поскольку в указанном топониме он усматривает компонент „*Kurku- (с соедини-

тельным гласным – концом основы *-u-) или (gen.sg.) *Kurkus“, т.е. реконструирует имя на -ŭ- основу 

[Мажюлис (Mažiulis 1970, 270 д.) при этом ссылается на свои изыскания по поводу деклинационных 

закономерностях имён на -ŭ- основу ab origine], а женский род слов на такою основу, по мнению А. Ка-

укиене (Kaukienė 2000, 55), возможен только в плане реконструкции, поскольку достоверных данных 
о существовании такого морфологического типа нет. Совсем маловероятной кажется гипотеза Ма-

жюлиса (PEŽ II 309) по поводу реконструкции гидронима оз. *Kurku (nom.-acc.neutr.), не зафиксиро-
ванного в каких-либо письменных источниках (ср. Kregždys 2008

a
, 89). Это разыскание основывается 

только на догадках автора предположения и на его же реконструированной форме (!) имени прила-

гательного зап.балт. *kurkus „(с)крученный, загнутый“, якобы рефлектированной опять же реконс-

труируемой Мажюлисом формой (!) реки прусс. *Kurkus (nom.sg.). К сожалению, приходится конста-

тировать, что все эти догадки Мажюлиса должны расцениваться как лингвистически не доказуемые. 

Нельзя согласиться с автором этих изысканий, что можно реконструировать лексическую форму [да 

ещё и название озера или реки (!)], основываясь не на данных исторических источников или тезаурусе 

прусского языка, а на реконструируемой форме другого морфологического типа, существование кото-

рого недоказуемо.
29 По причине такой морфонологической перестройки, данное слово, по-видимому, склонялось как сло-

во деклинационного типа на -ŭ- основу, который должен расцениваться как вторичный, т.е. прусс. 

Curchus-sadil, если он и рефлектирует генитив первой части композита, является поздним новообра-

зованием такого типа склонения, несоздающим предпосылку для реконструкции других граммати-

ческих категорий того же инновационного (!) типа.

sms-12.indb   273sms-12.indb   273 23.10.2009   9:51:0823.10.2009   9:51:08



274

Прусс. Curche: этимология теонима, функции божества; проблематика установления культовых ...

(PEŽ II 310). Из этой, якобы существовавшей, формы выводится зап.балт. *kurkus 

„(с)крученный, загнутый“ (см. 28 сноску) (PEŽ II 309). Реконструкция таких про-

тоформ весьма осложняет дальнейшее разыскание по этимологии прусс. Curchе, 

поскольку она соотносима с псевдоэтимологическими попытками, искажающими 

лингвистические данные восточно-балтийских языков (см. дальше). Следует ещё 

раз подчеркнуть, что Мажюлис (ibd.), делая такие предпосылки, ссылается не на до-

стоверные факты письменных источников, а на ничем не основанное утверждение 

Буги, что прусс. *Kurkā „последний ржаной сноп“ < *„то, что скручено (связано), 

загнуто“.

Главным недостатком гипотезы Топорова и разделяющего его мнение [осно-

ванного на догадке Буги] Мажюлиса является морфологическая и семантическая 

несовместимость реконструированных глагольных форм и разбираемого теонима. 

Мажюлис почему-то не проанализировал главный аргумент теории Топорова (1984, 

316) – словообразование и этимологию лтш. ķurķi „Kleinkorn“ (ME II 392). Топоров, 

желая доказать истинность своей гипотезы, приводит значения слов, которые им 

не свойственны [и это свойственно не только установлению семем лтш. ķurķi – ср. 

Kregždys 2008, 59 д.]. Так случилось, что лтш. ķurķi он придаёт значение „мелкое, 

засохшее, съёжившиеся зерно“ (Топоров ibd.). Приходится сожалеть о том, что То-

поров разные по происхождению слова относит к одному лексико-семантическо-

му гнезду: и.с. лтш. ķurķi//гл. лтш. kùrkt. Возможно, что такая гипотеза обусловлена 

данными EH I 708: гл. лтш. ķurkt = гл. лтш. kurkt „квакать“ – оба слова ономатопеи-

ческого происхождения. Всё-таки Топоров не обратил внимания на разный началь-

ный согласный данных слов [о происхождении мягкого ķ см. Endzelynas 1957, 41] и 

разницу в значении: и.с. лтш. ķurķi может быть сравниваем с гл. лтш. kùrkt только 

в единственном случае – если он означает „квакать (о звуках, издаваемых лягуш-

кой)“ (ME II 322), а не „катить, свёртывать“ [лтш. ķurkt = лтш. kurkt только в случае 
значения „квакать“ – EH ibd.], лтш. kur̂kt „становиться пористым, раздувшимся, 

изнутри высохшим“ (ME II 322 д.), лтш. kùrkumi „икра; точащийся [пузыристый] 

берёзовый сок; geronnenes Birkenwasser; желтоватая, слюнная масса на траве; eine 

gelbe, speichelartige Masse auf Wiesengräsern“ (ME ibd.).

Можно сделать предположение о том, что лтш. ķurķi по своему происхожде-

нию близко лит. kiùrti „становиться дырявым“30 (Skardžius 1996, 475; Būga II 462) > 

[с консонантным расширителем -k-, выполняющим (иконо)графическую функцию, 

ср. лит. kùšta „исчезать, пустеть и др.“ ↔ kukšta „т.ж.“ – подробнее см. Jakulis 2004, 

62, 72 д.] лит. (su)kiur̃kti „прихварывать, становиться тщедушным“ Zr, Km (LKŽ), 

т.е. „дырявым → слабым → становиться тщедушным“; лит. kiurksóti „сидеть или сто-

30 Ср. семантическое поле глагола: лит. kiùrti „становиться дырявым“ K, J, Lkv, Kv, Rm, Slm, Up, Grz, Gršl, 

Šts, Skr, apkiùrti „становиться отчасти дырявым, обтрепаться“ Žln; atkiùrti „становиться дырявым, про-

дырявиться“ Ds, Kp, Sdk; iškiùrti „становиться дырявым, появляться (о дыре)“ Šts, Š, Zr, „становиться 

дырявым (о всех предметах)“ rš, Ėr, Skr, Varn, „совсем дырявым становиться“ Šts, Žr, „укатить, уйти, 
исчезнуть“ Bsg, Trk; nukiùrti „становиться дырявым“ Šts, Ggr, „становиться дырявым, раскрыться (о 

всех предметах)“ Šts; prakiùrti „становиться дырявым в одном месте“ J, Ėr, Ds, Gršl, rš, Vaižg, Tl, Grš, 

M.Valanč, Krs, „раскрыться“ rš, A.Strazd, „начать с разу что ни будь делать, распуститься, посыпаться“ 

Užv, Btg, rš, Srv, Jnšk, P.Cvir, Žem, Dr, Ėr, Gs, Vb, „становиться мокрым, промокнуть после выхода весен-

ней мерзлоты“ Jnšk, Ėr, Pc, JD 1019; sukiùrti „становиться дырявым“ J.Marc, rš, Š, Pmp, Grž, Pc, Šts, An, 

„быть больным, слабым, нездоровым“ Šts, Gs, Vdš, Rod, Prng, „исчезнуть“ Šk и др. (LKŽ).

sms-12.indb   274sms-12.indb   274 23.10.2009   9:51:0823.10.2009   9:51:08



275

Роландас Крегждис

ять съёжившись, окоченевши“ (Skardžius op.cit. 513)31, предполагающие вост.балт. 

диал. *k̂ur-k-t- „становиться дырявым; маленьким, слабым“ > лтш. ķurķis „дудочка; 

маленькая комната, небольшая палатка, тюрьма32; дубина овальной формы; некра-

сивый человек“ (EH I 708), родственный и.п. лит. kiáuras33, лтш. caurs „дырявый, 

порванный, растерзанный, раненый, пустой, глухой, пронзающий бок (о боли), 

постоянный“ (ME I 365 д.), а эти генетически близки рус. чур „рубеж, стена“, чурка 

„обрубок“ (Būga II 293; ещё см. LEW 249). Поэтому лтш. ķurķi „Kleinkorn“ можно 

разъяснять как „мелкозернистый, потому, что из высыпавшихся колосьев [уже 
высыпавшихся, т.е. сжатых с опозданием (!)] урожай“, ср. семемы лит. kiurksóti 

„стоять съёжившись“, т.е. так колосья „стоят = съёживаются“, когда они на почву 

высыпают зёрна, соответственно они не обремененные тяжестью зерна = „осыпав-

шиеся колосья“. Это был единственный и по всей видимости ошибочный аргумент 

фрументальной теории Топорова, предназначенной для укрепления семантической 

связи между именем прусс. Curche „дух урожая“ и выше указанными лексическими 

соответствиями восточно-балтийских языков.

Ещё менее вероятным кажется сравнивание имени божества с гл. лтш. kur̂kt 

„становиться пористым, вздутым, изнутри высохшим“ (ME II 322 д.), для которого 

Топоров (1984, 316) определяет значение „высыхать“, хотя в ME II 323 указывается 

семема „innerlich dürr, schwammig werden“, т.е. „становиться пористым, изнутри вы-

сохшим“ = III. высохший ↔ II. пористый ← I. вздутый. Значит, семема „высохший“ 

является вторичной и с этимологией глагола не связана. По этому тут уместно про-

анализировать смысл сопоставления данного глагола с прусс. Curche. Не возникает 

никаких сомнений, что глаголы латышского языка kùrkt, kur̂kt и их производные 

формы лтш. kùrkumi, kurķe „чирок; Anas cressa“, kurķis „пруд с лягушками; дудочка; 

молоток, предназначенный для выбивания сердцевины ствола; Holzhammer zum 

Eintreiben von Pfahlen; обмотка ткацкого станка [т.е. пустотелое деревянное приспо-

собление, на которое обматываются нити]“ (ME II 322 д.) являются ономатопеичес-

31 Эти глагольные формы не следовало бы сопоставлять со словами ономатопейного происхождения: 

межд. лит. kiùrkt и kiur̃kt „бурчать (о животе)“ Ėr, „шмыг; юрк (для определения быстрого движения 

прочь)“ Slnt, Up, „чирк, щёлк“ rš, „чик“ Vvr > лит. kiur̃kti „постоянно квакать, брякать“ J, J.Balč, Kv, Šv, 

Skr, Jrb; „спать“ J, Škn; „литься струёй, очень сильно дождить“ J, Rs, Kv; „томить, щипать (петуха)“ 

Kl; apsikiur̃kti „запачкаться (страдая поносом)“ Jž; iškiur̃kti „медленно уйти“ J.Jabl; sukiur̃kti „квакнуть; 

вскрикнуть“ rš, J, „ударить, хлестнуть чем-либо“ Šll; kiùrktelėti „квакнуть“ rš, „стукнуть, щёлкнуть“ 

Vvr, rš, Kl. Такую ошибку, по видимому, делает В. Урбутис (Urbutis 1969, 155), который лтш. ķura „пох-

лёбка из хлебных корок с заправкой, хлебная похлёбка“ (ME II 392) объясняет как словообразование 

ономатопейного происхождения, хотя его семантика напрямую связанна с лтш. caurs „дырявый“, т.е. 

можно реконструировать семему *„худой ↔ не густой суп, т.е. очень скудное блюдо“, ср. балтизм блр. 

цю́ря „тюря, хлебная похлёбка (приготовляемая из холодной воды с солью, в которую добавляют хлеб 

и лук)“.
32  Связь этого слова с протосемемой „дырявый“ подтверждается семемой „тюрьма“, своим возникно-

вение соотносима с методом казни языческих времён: в Annales Polonorum (1279 г.) утверждается, что 

осуждённый к смертной казни узник заточался в выдолбленный ствол дерева. Это дерево-тюрьма 

после этого поджигалась (см. BRMŠ I 270 д.).
33 Ср. семантическое поле и.п. лит. kiáuras: „дырявый; продырявленный“ K, N, J V 177, Skr, Km, Ėr, Ll, 

Dr, Dkš, LTR (Jnš), B.Sruog, Vlkv, Jrb, Bsg, Žml, „расколотый, открывшийся, раздвинувшийся (о земле)“ 

BsP II 217, Žem, Kp, A.Vien, Rm, BsP IV 35, „пустотелый“ BM 10, rš, Ls, „текущий, не замерзший“ SD 29, 

Skr, Tl, Varn, Blv, Rs, Skr, „израненный“ K II 362, Šts, Krtv, S.Dauk, Blv, rš, Upt, Gs, „легко пропускающий 

сырость“ Ss, Mlt, Šts, „весь целиком“ P.Cvir, rš, Grž, Srv, J V 1066, D 22, Ds, Up, Ms, Tat, V.Kudir, Ch 6, Dr, 

„пустой, лысый“ B, MŽ549, „неспокойный, чувствительный, чуткий (о сне)“ Klov, Blv (LKŽ).

sms-12.indb   275sms-12.indb   275 23.10.2009   9:51:0823.10.2009   9:51:08



276

Прусс. Curche: этимология теонима, функции божества; проблематика установления культовых ...

кого происхождения, т.е. они возникли по образу подражания звукам, издаваемым 

лягушками34, ср. лтш. kurkuļi „лягушки“ (Balkevičius, Kabelka 1977, 334 д.), kurkulis 

„болтун“ (ME II 323), гл. лит. kurkė́ti, kùrkti „ворчать, кричать“ M.Valanč (LKŽ), и.с. 

лит. kùrkė „индейка“ Klvr, Mrj, Vv, Žl, Jž, An, Rk, Al, Ds, Paį, A.Strazd, Sdk, rš, NS1343, 

Ds; kùrkis „индюк“ MPs, fl k [т.е. „тот(та), который(-ая) квакает, курлычет“]. Все дру-

гие значения этого лексико-семантического гнезда связаны с издаваемыми звуками 

(1) референта или с образом его размножения (2): 1) лтш. kùrkt „квакать (о звуках, 

издаваемых лягушкой)“ (ME II 322) [> лтш. kurķe „чирок“] – у самцов этих земно-

водных есть пузыри-резонаторы, при вздутии которых усиливается испускаемый 

лягушкой звук (ср. LE XXXIII 140) > лтш. kùrkumi „точащийся [пузыристый] берё-

зовый сок; geronnenes Birkenwasser“; лтш. kurkulīši „(блюдо) клёцки из пшеничной 

муки“; 2) лтш. kùrkt „скатывать, свёртывать“, т.е. лягушачья икра, скатанная и свёр-

нутая в кучки > лтш. kùrkumi „икра; желтоватая, слюнная масса на траве“.

Ещё одно семантическое звено, не связанное с первичным референтом ля-

гушкой, но с его сигнификатом – вздутыми пузырями-резонаторами, обусловило 

возникновение семемы „пористость“, т.е. „пустой, пустотелый“: лтш. kurķis „дудоч-

ка; молоток, предназначенный для выбивания сердцевины ствола; обмотка ткацко-

го станка [т.е. пустотелое деревянное приспособление, на которое наматываются 

нити]“. Семема „молоток, предназначенный для выбивания сердцевины ствола“, 

была причиной возникновения гл. лтш. kur̂ķêt „разрушить, измельчить“ (ME II 

323).

Семемы, связанные с издаваемыми лягушкой звуками и их референтом – пу-
зырями-резонаторами, обусловливают возникновение денотата „вздутость (как 

пузыри в конце челюстной части лягушки)“, ср. лтш. kurka „пробка“ (ME II 322 – 

неверное значение этого слова приводят Иванов и Топоров (CM 299)), т.е. „пусто-

телый или пористый, вздутый объект“. С течением времени значение „вздутость“ 

↔ „пористость“ было соотнесено с плохим урожаем, ростом растений и т.п., ср. гл. 

лит. kùrkėti, kurkė́ti „скудно, не тучно расти“ J; iškùrkėti „разбухнуть, перерасти“ Šts; 

sukùrkėti „обнищать, размозжиться“ J (LKŽ).

Ссылаясь на гипотезу Топорова, Мажюлис (PEŽ II 310) реконструирует види-

мо никогда не существовавшую глагольную форму балт.-слав. *kurk- „крутиться, 

сгибаться“ [> лит. kur̃kti „спутывать, сваливать в кучу, связывать по образу стро-

ения икры лягушки“ (ср. Топоров ibd.)], значения которой должны расцениваться 

как вторичные, т.е. возникшие из-за влияния референтных семем (2 типа) и дено-

тата пейоративного значения „вздутость“ ↔ „пористость“ → „плохой, негодный“, 

повлиявших на появление семем диал. лит. kur̃kti „плохо шить, вязать или делать 

34 Ср. межд. лит. kùrkt, kur̃kt „для обозначения звука лягушачьего кваканья“ Grž, Šts (LKŽ) > гл. лит. 

kur̃kti „кричать, квакать“ SD 330, 340, K, J, Šmk, Šts, Slnt, Plt, Čk, Pn, Rm, Žem, P.Cvir, A.Vien, BsMt I 126, 

Kp, Ėr, BM 413, J.Marc, Vaižg, Alk, Lk, Ds, Trg; „класть, выпускать икру (о лягушках)“ J; „квакать“ Sg, 

Krkl; „назойливо просить, уговаривать“ Slnt, J.Marc, P.Cvirk, Stak, Rs, Skr, Krš, Užv, „некрасиво петь“ 

Č, Ėr → диал. лит. įsikur̃kti „дать волю квакать (о лягушках)“ Š; iškur̃kti „выпустить икру (о лягушках)“ 

Šts, MTt V 76 (Kln), „выпросить, вымолить“ Šts, Skr; pakur̃kti „кричать, квакая“ Ėr, „попросить, молить“ 

Skr; pérkurkti „перестать квакать“ Užv; prikur̃kti „напустить икры (о лягушках)“ Slnt, Šts, „наговорить, 

насплетничать“ Vl, Skr, Šk, Rs, rš, „напеться“ Vl, „нахапать, нагрузить“ Vkš, „много напиться“ Dkšt, 

„наплевать, нахаркать“ Sut, Plt, „накопиться, набиться“ J, Žvr, Plt; sukur̃kti „крикнуть квакающим го-

лосом“ rš, Vaižg, „выпускать икру (о лягушках)“ J, „сплотить, собрать в кучу“ Šts, Slnt, Brs, Al, „сжаться, 

согнуться“ Klvr, J, Slnt; užkur̃kti „начать квакать“ Ilg, Kp, „оглушить кваканьем“ Trgn, Ds (LKŽ).

sms-12.indb   276sms-12.indb   276 23.10.2009   9:51:0823.10.2009   9:51:08



277

Роландас Крегждис

что-то иное по рукоделию“ Gs, Rs, Šk, Jrb, Alvt, Lkš, Skr; „связывать по образу строя 

лягушачьей икры“ Trg, J; apsikur̃kti „неаккуратно, некрасиво нарядиться или об-

ставить [свой дом] какими-то вещами“ J, Slnt; nukur̃kti „плохо сшить, сделать“ Vdžg; 

pakur̃kti „плохо сшить, сборить“ Rs, Šll; prikur̃kti „плохо что-нибудь пришить“ Snt, 

„плохо напрясть“ Rs Up; sukur̃kti „плохо напрясть, сшить, заштопать и т.п.“ Up, Vl, 

Slv, Gs; „сплетать, спутать, свалять; смять“ Rs, Šll, Ktk, Trg; „сделать ни к чему не-
годным, осмеять“ Slč, Lnkv; užkur̃kti „кое-как зашить, заштопать“ Vdžg, Vdk (LKŽ), 

т.е. они являются поздними – это утверждение подтверждается и отсутствием со-

образных семем в латвийском языке. Всё звено этих семантем отличается пейора-

тивным оттенком, поскольку издаваемые лягушкой звуки и в безобразные кучки 

сваленная икра этих земноводных истолковывались как дисгармония, беспорядок 

и образец какофонии [ср. выделенные семемы 34 сноски].

Делая обзор этой части исследования, можно утверждать, что нет никакого 
основания для сравнивания прусс. Curche с выше оговоренными восточно-бал-

тийскими глаголами ономатопейного происхождения и их производными форма-

ми (см. 1 схему) – ни один из них не имеет ничего общего с функциями божества 

[которые до конца так и не установлены]. Главный недостаток такого сравнения 

– мотив поиска генетической взаимосвязи. Соотносимость данного бога со сно-

пом злаковых, которую декларируют Буга, Топоров, Мажюлис и др., невозмож-

на, поскольку, придерживаясь такой точки зрения [имея в виду приводимый ими 

лингвистический анализ], нужно было бы идол бога объяснять как разбухшийся, 
распушенный объект [т.е. сноп злаковых (!)], но это противоречило бы истине 

– снопы злаковых крепко связываются и складываются в копны. Поэтому прихо-

дится констатировать, что такая гипотеза немотивирована и лингвистически, и 

мифологически.

Определяя этимологические истоки имени божества, дабы избежать ато-
мистического подхода к анализу проблемы, необходимо обратить внимание на 

фактологический материал по ИЕ мифологии, полученный путём сравнительного 

метода, который, несмотря на скепсис Мажюлиса (PEŽ II 309) по поводу слишком 

мифологизированного анализа имени прусс. Curche, проделанного Топоровым, 

является первостепенной важности. Именно существование мифологических со-

ответствий, имея в виду данные договора ордена от 1249 г., в обрядовой системе 

других ИЕ народов может быть довольно важной предпосылкой не только для ре-

конструкции функций божества, но и его имени, поскольку нынешние попытки 

объяснить происхождение культа и теонима или часто не соответствуют принци-

пам элементарной логики [ср. предложение И. Нарбутаса божество интерпретиро-

вать как плевок Диеваса], или основываются на ложных лингвистических теориях, 

сравнивающих группы слов разного происхождения, не имеющих ничего общего с 

прусс. Curche не только в плане семантическом, но и в морфологическом [ср. гипо-

тезы Буги, Топорова, Мажюлиса] (см. 1 схему).

Один из таких, возможно генетически близких культу прусс. Curche, об-

рядовых эквивалентов – почитание быка [ср. в начале студии упомянутый М. 

Стрыйковским описанный праздничный обряд, во время которого совершалось 

жертвоприношение телёнка//молодого быка (BRMŠ II 548)], божества урожая, 

древними греками в Элладе, иранцами [культ этого бога считается главным эле-

ментом митраизма], индийцами, кельтами (ср. Pisani 1950, 37), германцами и др. 

sms-12.indb   277sms-12.indb   277 23.10.2009   9:51:0923.10.2009   9:51:09



278

Прусс. Curche: этимология теонима, функции божества; проблематика установления культовых ...

1
 с

хе
м

а:
 л

ек
си

к
о

-с
ем

ан
ти

ч
ес

к
ая

 к
о

р
ел

я
ц

и
я

 б
ал

т.
 *

ku
rk

t-
 „

к
в

ак
ат

ь“
 и

 в
.б

ал
т.

д
и

ал
. *

k̂u
r-

k-
t-

 „
б

ы
ть

 д
ы

р
я

в
ы

м
“

п
уз

ы
р

и
-р

ез
о

н
ат

о
р

ы
 л

я
гу

ш
ек

гл
. л

и
т.

 k
ù

rk
ti

 (
- ė́

ti
) 

„к
р

и
ч

ат
ь,

 в
о

р
ч

ат
ь“

л
тш

. k
ù

rk
t 

„к
в

ак
ат

ь 
(о

 л
я

гу
ш

к
ах

)“

л
и

т.
 k

ù
rk

is
 „

и
н

д
ю

к
“

л
тш

. k
u

rķ
is

 „
п

р
уд

 с
 л

я
гу

ш
к

ам
и

“

л
тш

. k
u

rk
u

ļi
 „

л
я

гу
ш

к
и

“

л
и

т.
 k

iù
rt

i 
„с

та
н

о
в

и
ть

ся
 д

ы
р

я
в

ы
м

“

л
и

т.
 k

iá
u

ra
s 

„д
ы

р
я

в
ы

й
“

л
тш

. c
au

rs
 „

д
ы

р
я

в
ы

й
, п

о
р

в
ан

н
ы

й
, 

р
ас

те
р

за
н

н
ы

й
 и

 д
р

.“

б
ал

т.
 *

ku
rk

t-
 „

к
в

ак
ат

ь“

„в
зб

у
хш

и
й

“

б
ал

т.
 *

ku
rk

a
- 

„т
о

т,
 к

о
то

р
ы

й
 к

в
ак

ае
т“

„п
о

р
и

ст
ы

й
“

„к
р

уг
л

ы
й

“

„б
ы

ть
 в

ы
со

хш
и

м
 и

зн
у

тр
и

, п
о

р
и

ст
ы

м
“ 

=
 „

в
ы

со
хш

и
й

“

л
тш

. k
u

rķ
e 

„ч
и

р
о

к
“

л
тш

. k
u

r̂k
t 

„с
та

н
о

в
и

ть
ся

 

п
о

р
и

ст
ы

м
, р

аз
д

ув
ш

и
м

ся
, 

и
зн

у
тр

и
 в

ы
со

хш
ем

“
л

тш
. k

u
rk

a
 „

п
р

о
б

к
а“

л
тш

. k
u

rk
u

li
s 

„б
о

л
т

ун
“

л
тш

. k
u

rķ
is

 „
д

уд
о

ч
к

а;
 м

о
л

о
то

к
 д

л
я

 в
ы

б
и

в
ан

и
я

 

се
р

д
ц

ев
и

н
ы

 с
тв

о
л

а;
 о

б
м

о
тк

а 
тк

ац
к

о
го

 с
та

н
к

а“

в
.б

ал
т.

д
и

ал
. *

k̂u
r-

(k
)-

t-
 „

б
ы

ть
 д

ы
р

я
в

ы
м

; м
ал

ен
ьк

и
м

, с
л

аб
ы

м
“

„с
та

н
о

в
и

ть
ся

 д
ы

р
я

в
ы

м
 →

 с
л

аб
ы

м
 →

 б
о

л
ьн

ы
м

“

л
и

т.
 (

su
)k

iu
r̃k

ti
 „

п
о

б
ал

и
в

ат
ь,

 с
та

н
о

в
и

ть
ся

 т
щ

ед
уш

н
ы

м
“

„о
сы

п
ав

ш
и

ес
я

 к
о

л
о

сь
я

“

и
к

р
а 

л
я

гу
ш

ек
, с

к
р

уч
ен

н
ая

, с
в

ал
ен

н
ая

 

в
 к

уч
и

л
тш

. k
ù

rk
t 

„с
к

ат
ы

в
ат

ь,
 с

в
ёр

ты
в

ат
ь“

л
тш

. k
ù

rk
u

m
i 

„и
к

р
а;

 т
о

ч
ащ

и
й

ся
 

[п
уз

ы
р

и
ст

ы
й

] 
б

ер
ёз

о
в

ы
й

 с
о

к
; 

ж
ел

то
в

ат
ая

, с
л

ю
н

н
ая

 м
ас

са
 н

а 
тр

ав
е“

л
тш

. k
u

rk
u

lī
ši

 „
(б

л
ю

д
о

) 
к

л
ёц

к
и

 и
з 

п
ш

ен
и

ч
н

о
й

 м
ук

и
“

в
.б

ал
т.

д
и

ал
. *

k̂u
r-

k-
a

- 
„т

о
т,

 к
о

то
р

ы
й

 

д
ы

р
я

в
ы

й
, м

ал
ен

ьк
и

й
, с

л
аб

ы
й

“

л
тш

. ķ
u

rķ
is

 „
д

уд
о

ч
к

а;
 м

ал
ен

ьк
ая

 к
о

м
н

ат
а,

 

н
еб

о
л

ьш
ая

 п
ал

ат
к

а,
 т

ю
р

ьм
а,

 д
у

б
и

н
а 

о
в

ал
ьн

о
й

 ф
о

р
м

ы
; н

ек
р

ас
и

в
ы

й
 ч

ел
о

в
ек

“

л
тш

. ķ
u

rķ
i 

„м
ел

к
о

зе
р

н
и

ст
ы

й
, п

о
то

м
у,

 ч
то

 

и
з 

о
сы

п
ав

ш
и

хс
я

 к
о

л
о

сь
ев

“

„у
р

о
ж

ай
 о

сы
п

ав
ш

и
хс

я
 к

о
л

о
сь

ев
, т

.е
. с

ж
ат

ы
х 

с 
о

п
о

зд
ан

и
ем

“

л
и

т.
 k

iu
rk

só
ti

 „
си

д
ет

ь 
и

л
и

 с
то

я
ть

 с
ъ

ёж
и

в
ш

и
сь

, о
к

о
ч

ен
ев

ш
и

“

sms-12.indb   278sms-12.indb   278 23.10.2009   9:51:0923.10.2009   9:51:09



279

Роландас Крегждис

ИЕ народами (ср. Vries 1937, 99). Правда, очень разнится календарное время35 вы-

полнения обряда, но культовый объект и ему приписываемая функция всегда те 

же самые. Уже издавна отмечается, что во многих представлениях ИЕ народов бык 

сопоставляется с божеством урожая (LE IX 358 д.), а обрядовая традиция его почи-

тания [позже и его же культовое жертвоприношение] – со стремлением избежать 

неурожая или такие обуславливающие обстоятельства:

1) в конце июня или начале июля в Аттике (в Афинах, на предназначенном 

Зевсу культовом месте на Акрополе) совершался обряд жертвоприношения быка 

Βουφόνια [о ней упоминается в сочинениях Аристофана]. Главным моментом куль-

тового действия было сдирание шкуры с жертвенного быка, набивание её соломой 

и помещение чучела (т.е. идола быка, запряжённого в плуг) на вспаханное поле. 

Смыслом этого действия считается стремление прервать засуху и предопределить 

хороший урожай (ср. Vries 1937, 128, 132); 

2) функционально похожее действие проводилось и в области Орлеана ещё 

в 20 в. [видимо это рефлексии культурного наследия древних кельтов, ср. Фрейзер 

op.cit. 731]: 24-25 апреля из соломы сплетался идол, символизировавший старый 

год урожая, и вешался на самую старую яблоню. Сняв урожай яблок – это должно 

было происходить в начале сентября – чучело бросалось в реку или сжигалось; 

3) с обрядом древних греков весьма сходен и обычай иранцев набивать шку-

ру быка соломой или колосьями злаковых и жертвовать идола богу солнца Митре 

[всё это действие связано с формированием культовой оппозиции солярного и лу-

нарного обрядов – эта проблема затрагивает обширнейший мифологический ма-

териал многих ИЕ народов, поэтому должна исследоваться в отдельном порядке] 

(ср. Фрейзер op.cit. 516 т.д.); 4) соломенного идола быка изготовляли и ставили на 

вспаханное поле германцы, жившие в Нижней Австрии (Vries 1935, 298 д.).

Причина возникновения таких культовых обрядов ясна – в традиции пове-

рий ИЕ народов бык соотносился с богом воды [а это связано с лунарным куль-

том, ср. 1) функции и атрибутику Сомы, индийского бога луны: его зооморфный 

символ – бык (RV IX 113,3) – подробнее см. Macdonell 1897, 10, 80, 86; Murthy 2003, 

8; 2) хетты сопоставляли быка с главными небесными светилами – подробнее см. 

Macqueen 1975, 126 (эта проблема должна исследоваться в отдельном порядке)] – 

хетты даже держали водяных быков – буйволов (подробнее см. Macqueen op.cit. 

77; сакральное значение этих животных, которых сопоставляли с уранистическими 

божествами, подтверждается весьма частым их изображением в декоре посуды – 

Macqueen op.cit. 85 д., 144).

Такие мифологические мотивы также часты не только в индийской тради-

ции, но встречаются и в преданиях балтийских народов, ср. литовский материал 

(подробнее см. ED 15, 17, 65, 69).С течением времени культовое жертвоприношение 

богу воды быку – когда кочевой образ жизни сменился земледельческим (см. 2 схе-

му) – стало восприниматься как обряд богу урожая.

Зная все эти важные мифологические и культурные факты, совсем не трудно 

определить не только путь возникновения имени божества прусс. Curche, но и его 

35 Его установление связано с климатическими условиями страны, например, в Элладе время посева но-

вого урожая начинался в конце февраля, т.е. 60 дней после солнцестояния, когда Арктур, самая яркая 

звезда созвездия Быка, была лучше всего видна в полночь (ср. Mireaux 1980, 100 д.). Всё это связано с 

астрономическими мотивами.

sms-12.indb   279sms-12.indb   279 23.10.2009   9:51:0923.10.2009   9:51:09



280

Прусс. Curche: этимология теонима, функции божества; проблематика установления культовых ...

функции. Нужно отметить и то обстоятельство, что эти факты, по мнению Мажю-

лиса, второстепенной важности, в самом деле определяют не возникновение весь-

ма сомнительных гипотез и поиск лексических соответствий в лексиконах других 

языковых групп [ср. уже упомянутое сравнение прусс. Curche с названием лягуша-
чьей икры (!)], а морфологические семантические эквиваленты той же самой за-

падно-балтийской языковой ветви. Из зафиксированного лексического материала 

прусского языка по значению и структуре этому теониму ближе всего стоит прусс. 

curwis „бык“ E 672, поэтому можно сделать осторожное предположение о следую-

щем этимологическом развитии данного слова:

прусс. Curche /Kurkē/ < *Kurkas /Kurkus/ „бог рогатых, т.е. тот, в чём распоря-

жении находится рогатый скот“ [с абсорбцией корневого -va-36, ср. лит. lajà „сово-

36 Здесь очень кстати упомянуть возможное соответствие такого же фонетического изменения – имя 

божества Deus Auxtheias Viſſ agiſt is, Deus omnipotens, упоминаемый в сочинении Я. Ласицкого (Lasickis 

1969, 39), которого до сих пор ошибочно объясняют как Aukštėjas Visagalįsis (Lasickis op.cit. 72). И не-

вооружённым глазом видно, что такая этимология невозможна из-за несоответствия морфонологи-

ческой структуры сравниваемых форм: совсем не понятно, почему -i- второго компонента слова -giſt is 

нужно объяснять как жемайтский -in- [этот -i- наверное обозначает долгий -ī- (ср. Girdenis, Girdenienė 

1997, 27)], а -ſt - исправлять на -ss- неуместно по той простой причине, что в литовском языке и же-

майтском диалекте употребляется слово, соответствующее данному теониму в плане морфологичес-

ком и семантическом, усматривая те же изменения в структуре имени божества, которые произошли 

и в прусс. Curche: и.с. лит. gývastis, gyvastìs „жизнь“: Lkv, K II 13, Ėr, P.Cvir, Sch 109, C II 190, V.Kudir, Krkl, 

BsP I 27, Skr, BsP II 303, A 1884, 50, BsP IV 110, rš, Šn, Prk, K II 13, Alk, Ldvn; „жизнь, век“ J, Skr, Dkšt, Dglš, 

BsP III 315; „слабое существо“ Vl, Rs; „живое существо (насекомые)“ Plk (LKŽ). Неудачное установ-

ление лексических соответствий данного теонима обусловлено несовсем корректной записью имён 

божеств данного сочинения, автором основного фактического материала которого был Лясковский, 

почти не говоривший по-литовски.

 Все выше упомянутые „исправления“ a pedibus usque ad caput должны быть полностью отклонены 

из-за непоследовательности их авторов. Их родоначальник Т. Гринбергер (LM I 440) анализирует не 

балтийский материал in situ, а начинает своё разыскание от анализа лат. omnipotens „всемогущий“ и 

поисков возможных его соответствий в литовском языке, т.е. реконструирует такую морфологичес-

кую очерёдность: wisgalį̃s < wìsas „весь“ + galė́ti „мочь“ – wisgalį̃sis. Его (LM I 441) положение о том, что 

-ſt - < -ss-, потому, что в первой части слова находится -ss-, является казуистичным.

 Приходится выразить своё сожаление по поводу последнего разыскания по проблематике данного 

теонима, выполненного П. Вильджюнасом (Vildžiūnаs 2009, 69 т.д.), в котором опять повторяется та же 

самая теория происхождения теонима, основана на принципах народной этимологии, которую 50 лет 

назад в своей статье изложил В. Яскевич (Jaskiewicz 1952, 75 д.). Странно, что Вильджюнас (Vildžiūnas 

op.cit.72 д.) не пытается выполнить лингвистический анализ данного теонима [а с него-то и надо было 

начать разработку этой проблемы, поскольку Яскевич (op.cit. 76) [живший в США], по-видимому, не 

имевший ни малейшего понятия о принципах лингвистического анализа, имя существительное, за-

писанное Ласицким, объясняет как имя прилагательное (!)], но сразу же берётся за поиски мифоло-

гических соответствий: он „христианизирует“ [повторяет весьма сомнительные догадки Гринбергера 

(ibd.)] языческого бога, после этого опять переводит его в разряд языческих божеств (такого метода 

„двойной метаморфозы“ в своих работах, кажется, не употребляет ни один исследователь балтийской 

мифологии, кроме упомянутого Вильджюнаса. Так что это положение Вильджюнаса из-за полного от-

сутствия лингвистического анализа надо отвергнуть ad hoc. При том этот исследователь свои догадки 

основывает не на мифологическом материале балтов и других ИЕ народов, но на жизненном опыте 
адептов Вуду Гаити (Vildžiūnas op.cit. 75). До сих пор, кажется, никому не было известно, что между 

балтийской и культурой гаитян было бы что-нибудь общее, кроме, разумеется, новой религии – хрис-

тианства).

 По той причине, что до сих пор не существует научного анализа по этимологии Auxtheias Viſſ agiſt is, 

здесь приводится только одна из возможных гипотез по вопросу его происхождения: второй компо-

нент Viſſ agiſt is, по-видимому, эпитет божества, может быть истолкован как *Visagyvastis, т.е. *„божес-

тво, дающее всем и всему жизненную силу“, возникший путём абсорбции корневого слога -av-. Это 

могло произойти из-за неудобного произношения длинного слова [сложного слова !]. Похожие сло-

sms-12.indb   280sms-12.indb   280 23.10.2009   9:51:0923.10.2009   9:51:09



281

Роландас Крегждис

купность ветвей и листьев дерева, корона (дерева)“ DŽ, rš, P.Snar (LKŽ) < lie. la-pi-

jà „листья деревьев, растений, совокупность листьев“ K; R 213, K I 96, J, rš, Šv, Vrb, 

V.Piet, „место, где много листьев“ Tv (LKŽ)]37 < *Kurva-ka- „т.ж.“ – производная фор-

ма с суфф. ИЕ *-ko- от и.с. (masc.) зап. балт. диал. *kurvas „бык“ < зап. балт. *karvā 

„корова“ (о происхождении данного слова подробнее см. PEŽ II 317 т.д.).

Так что в первую очередь приходится привести детальный анализ морфо-

логического строя слова, а именно, опись семантической многообразности балт. 

суфф. -ka-. С. Амбразас (Ambrazas 1991, 27 д.; 1993, 164 д.; 2000, 73), основываясь 

на гипотезе Кноблоха о формировании сингулятивов с этим суффиксом (см. Гамк-

релидзе, Иванов 1984, 283), делает адекватное заключение и констатирует первич-

ность такой функции. Сам суффикс выводится из детерминатива ИЕ *-k/ek-, семан-

тическая разновидность которого до сих пор является полностью не выясненной 

(ср. Benveniste 1984, 150).

Не ставя под сомнение предположение Кноблоха [связанное с детермина-

ционными процессами семантики nomina collectiva], можно реконструировать и 

другие подтипы семантической корреляции данного словообразовательного типа, 

основываясь на данных ИЕ языков:

1) адъективационный (суфф. *-ko-)38: др. инд. ánta-ka-h.  „губящий, уничтожа-

ющий, убивающий (эпитет Ямы), последний“ ← др. инд. ántah.  (masc.; neutr.) „конец; 

край, граница, предел; смерть, гибель“; др. инд. sān-uká- (RV.) „жадный молитв“ ← 

др. инд. san- „добиться, получить, (о)дарить“ (подробнее см. Macdonell 1910, 120) и 

др. (ср. Brugmann 1903, 32739; Macdonell op.cit. 137; Мейе 1914, 239; IEW 48; Барроу 

1976, 186); субстантивационный (ср. Brugmann 1903, 340): nomen proprium др. инд. 

вообразовательные соответствия можно найти в памятниках прусского языка, ср. прусс. wissaseydis 

„вторник“ E 19 и др.
37 Абсорбция согласного, гласного или всего слога особенно часто встречается в языках восточно-бал-

тийской группы, ср. лит. gyvena „образ жизни“ (LE XIV 222) ̃  gyvenà „жизнь, существование“ A1883,15, 

BŽ142, Ll, Rt, J, Žem; „образ жизни, состояние“ Vdk, Up, Pvn, J; „описание жизненного пути, биогра-

фия“ rš (LKŽ III 370) < gyve-nse-na, ещё ср. лтш. tùma Ēvele (268) < tu-vu-mā (больше примеров см. 

Endzelīns 1951, 154 д.; Zinkevičius 1966, 124 т.д.).

 Следы такого фонетического изменения встречаются и в языковой зоне западных балтов, ср. прусс. 

aclocordo „leitseyl (Leitseil)“ E 313 < *a-r-klakardā (PEŽ I 61), прусс. geytko „хлеб“ GrA 12, gaytko GrF 5, 

geitka GrG 16 „т.ж.“ < *geit-i-kā „хлебушек“ (PEŽ I 342), прусс. malnijks „ребёнок“ III 11523 [7132] < 

прусс. *mal-de-nīkas „т.ж.“ (PEŽ III 107), прусс. gertoanax „ястреб“ E 713 < *gertā-v-anags (PEŽ I 357) и 

др. (ещё см. Trautmann 1910, 182).

 Анализируя причины абсорбции слогового -va-, нужно отметить, что их не следовало бы связывать с 

феноменом табу, поскольку данное имя божества является эвфемизмом, оно может быть объяснено 

как эпитет бога. Слово, морфологическая структура которого подверглась влиянию феномена табу, 

часто изменяется до полного несоответствия изначальной формы (ср. Kregždys 2008a, 85 [16 сноску]), 

а убывание только одного его компонента такого изменения не обуславливает.
38 А. Макдонелл (Macdonell 1910, 137, 152) высказал предположение о том, что суфф. -ka в древнеин-

дийском языке употреблялся для образования относительных прилагательных, означающих признак 

другого предмета, свойства или действия. С течением времени семантическая особенность этого суф-

фикса была утрачена, ср. др. инд. vamra-ká- „муравей“ ↔ др. инд. vamrá- „т.ж.“.

 Из-за слишком неприметного семантического признака [по словообразовательной терминологии – 

плеонастического] этот словообразовательный подтип был соотнесён с формированием имён сущес-

твительных, также им стали обозначать деминутивный признак. Поэтому адъективационную функ-

цию Л. Рэну (Renou 1930 (I), 210) расценивал как новшество и по происхождению вторичную.
39 Нужно отметить, что Бругманн (Brugmannas 1903, 326) адъективационную, деминутивную, детерио-

тивную и гипокористическую функции не анализировал, беря за основу темпоральный аспект, а изъ-

яснял их как самостоятельные и по отношению словообразования идентичные.

sms-12.indb   281sms-12.indb   281 23.10.2009   9:51:0923.10.2009   9:51:09



282

Прусс. Curche: этимология теонима, функции божества; проблематика установления культовых ...

peru-ká- (RV.) ← и.п. др. инд. perú- „проходящий мимо“40 (ср. nomen proprium др. 

перс. aršaka ← др. перс. *arša- „самец“ (Weissbach 1911, 130)); и.п. av. fratara- „отлич-

ный, подготовившийся“ → и.с. (в арамейском папирусе Элефантина) frtrk, frataraka 

„вождь, начальник“ (ср. Meillet 1931, 158 д.); с.сл. novakъ „новичок“, др. гр. νέϝᾱξ 

„юноша“ ↔ νεϝο- „новый“ + суфф. *-ko- (ср. IEW 769; Frisk II 306), ср. (производное 

слово с суфф. -uka-) лит. raudùkas „конь коричневого цвета“ Krž ↔ и.п. лит. raũdas 

„красно-коричневый [= каштановый] (о расцветке лошадей)“ Kvd, Ms, Slnt, J I108 

(Būga I 479, II 480);

– смешение обеих этих функций в словообразовательной системе (и в пла-

не морфологическом, и семантическом) одной лексемы прослеживается в и.с. av. 

gaušaka „подчинённый“ [> пехл. niγōšaγ, niyōšaγ „слушатель“], т.е. „тот, который ко-

му-либо подчиняется“ < и.п. *„бдительно слушающий, подчиняющийся и т.п.“ ← av. 

gauša „ухо“, хотя следует иметь в виду, что семантическая корреляция суфф. -ka- в 

иранских языках особо затруднена и часто не поддаётся объяснению (ср. Meillet 

ibd.), лат. senex „старик“ < *sen-(i // o) -k-s „старый“ [атематический суффикс, ср. 

Барроу ibd.] < ИЕ *sénos „старый“ (Walde 1938, 513 д.);

2) притяжательный (поссессивный)41: др. инд. vadhá „разрушитель, уничто-

житель“ ↔ др. инд. vádh-a-ka- „стрела (употребляемая на войне)“ (AV. – Macdonell 

op.cit. 110) [→ *„имеющий убивающие стрелы“] ↔ др. инд. vadhaka „убийца, палач“; 

др. инд. rūpá- „форма, внешность, красота и др.“ ↔ др. инд. rū́pa-ka- (AV.) „имеющий 

определённую форму“ (ср. Macdonell op.cit. 88); др. инд. sana „достижение, полу-

чение“ ↔ др. инд. sanaká- „старый; мудрец“ [< *„имеющий достижения, награды 

и т.п.“]; др. инд. tvám „ты“ ↔ yus.mā́-ka- „ваш“ (gen. pl.); др. инд. mádhu- (neutr.) 

„сладкий напиток, -ая пища; мёд; молоко; нектар; напиток сомы“ ↔ др. инд. madh

ū́ka- (masc.) „пчела; Bassia latifolia (название дерева)“42, т.е. обуславливается семан-

тическая функция объекта и его обладателя – *„тот, которому принадлежит мёд“ 

[Майрхофер (Mayrhofer II 572) словообразование этой формы оставляет невыяс-

ненной, хотя и указывает, вопреки Чатерджи (Chatterji), что это слово по своему 

происхождению принадлежит ИЕ лексическому пласту], ср. др. инд. madhu-lih 

„(и.п.) слизывающий нектар; (masc.) пчела“ ˜ др. гр. μέλισσα „пчела“ < μελι-λιχ-i
ˆ
α, 

т.е. нельзя реконструировать адъективационную словообразовательную модель 

рефлектирующую форму *„сладенькая, сладости“ (как это пытается делать Майр-

хофер (ibd.)), поскольку мало вероятно, что когда-то могла существовать семаси-

ологическая последовательность между „та, которая сладкая“ и объектом, из-за 

качественной особенности которого ей было бы присвоено значение данного объ-

40 По-другому эту форму интерпретирует – правда, сомневаясь – Макдонелл (Macdonell op.cit. 110): др. 

инд. per-uká- (RV.).
41 Здесь умышленно употребляется этот термин, поскольку наименование сингулятивности, которой 

придерживается Амбразас, для определения данных примеров явно не подходит.
42 С. Амбразас (Ambrazas 1993, 140), ссылаясь на теорию Бругманна, причисляет эту лексико-семанти-

ческую пару к словообразовательным формам с суфф. лит. -ūkas („присоединяемому к долгому глас-

ному основы слова“). На самом деле, в др. инд. madhū́ka- -ū- является удлинённым гласным, ср. др. 

инд. madhuka- (Mayrhofer II 572).

 Также необходимо отметить, что это рефлексия первичного субстантива ИЕ *medhu „мёд“ (Brugmann 

1903, 355; Mayrhofer II 570 т.д.; IEW 707), а не субстантивационное новообразование (ср. и.п. др. инд. 

mádhus (masc.; fem.), mádhu (neutr.) „сладкий“). Такая догадка подтверждается и теорией о возможной 

интерпретации данного слова как заимствования из семитских языков (ср. PEŽ III 118).

sms-12.indb   282sms-12.indb   282 23.10.2009   9:51:0923.10.2009   9:51:09



283

Роландас Крегждис

екта, т.е. свойство сладости – очевидно, что это не соответствует истине: пчела не 

является сладкой и соответственно она не может быть соотносима с мёдом, как 

составляющая часть этого понятия, ср. уже упомянутый др. инд. madhu-lih „(и.п.) 

слизывающий нектар; (masc.) пчела“. Необходимо подчеркнуть, что эта функция 

суффикса является первичной, а такие словообразовательные формы уже в текстах 

Вед встречается весьма редко (ср. Елизаренкова 1982, 166). Сходную словообразо-

вательную и семантическую модель рефлектирует прусс. lonix „бык“ E 671 < прусс. 

*lānī „самка оленя“ + суфф. -ko- „(самец) олень“, т.е. „тот, которому принадлежит 

самка оленя“ [иначе объясняет Мажюлис (PEŽ III 79)], также прусс. wosux „козёл“ E 

675, до сих пор объясняем как прусс. *(v)āzukas *„козлёнок“ < прусс. *(v)āzē „коза“ + 

суфф. *-uk- (PEŽ IV 265). С таким толкованием Мажюлиса согласиться нельзя, пос-

кольку „козёл“ не является „козлёнком“ [здесь уместно упомянуть и приводимый 

Мажюлисом мифологический аргумент, который не соответствует его же теории, 

поскольку по данным письменных источников в жертву богам приносился взрос-

лый козёл, а не маленький козлёнок (ср. BRMŠ II 147 д.)]43.

Поэтому усматривать в этом слове деминутивный суффикс не приходится. 

Слово, наверное, рефлектирует очень старое значение суффикса -uk-, которое, как 

уже упоминалось выше, не отслеживается даже в текстах Ригведы (ср. Елизаренкова 

ibd.). В связи с этим можно сделать осторожное предположение о возможной иден-

тичной семантической связи между прусс. wosux „козёл“ ↔ прусс. *(v)āzē „коза“ 

и др. инд. mádhu- (neutr.) „мёд“ ↔ др. инд. madhūka- „пчела“ [<др. инд. madhu- + 

суфф. *-ka-], т.е. возможно реконструировать прусс. *vāzukas „тот, которому при-

надлежит коза = самец козы ↔ козёл“, а не *„козлёнок“ (ср. PEŽ IV 265).

Именно притяжательное (поссессивное) значение может рефлектировать 

и семантическая структура теонима *Kurvakas „тот, кому принадлежит рогатый 

скот“ 

Другая проблема, связанная с этимологией прусс. Curche, – установление 

причин изменения фонетической структуры корневой части теонима, поскольку 

43 Мало вероятным кажется утверждение Мажюлиса (PEŽ IV 266), что прусс. „козёл“ E 675 < (димину-

тив.) *„козлёнок“, поэтому возникла форма прусс. wolistian „козлёнок“ E 677, якобы из-за того, что 

„пруссы очень долгое время придерживались старого обычая жертвовать богам козлов (а не коз)“. 

Ссылаясь на уже оговоренную поссессивную функцию суфф. -uk-, реконструируемая Мажюлисом 

семема „козлёнок“ могла вообще не существовать – на это указывает словообразовательная модель 

других форм, обозначающих названия молодняка: прусс. eristian „ягнёнок“ E 681 [словообразователь-

ная форма с деминутив. суфф. *-isti
ˆ
a-] (PEŽ I 284), хотя мысль о многовековой традиции жертвопри-

ношения козла и её живучести конечно является правильной, ср. упоминание этого обряда как пов-

сюду распространённого празднества в Уставах Прусского Княжества, утверждённых на собрании 

Представителей управляющих сословий от 1525 г. 10 декабря (LM II 313), и в Ятвяжской книжке. В 

ней утверждается, что именно ятвяги богам в жертву приносили козла (BRMŠ II 147 д.). Возможно, что 

этой традиции придерживались и настоящие пруссы [основываясь на разысканиях Буги (Būga III 120) 

и Мажюлиса (Mažiulis 1966, 15) это жители Пагуде], поскольку такой же обряд жертвоприношения 

козла или быка приписывается и литовцам [об этом упоминается в письме Я. Малецкого Г. Сабину 

(ср. Lukšaitė 1999, 180)] – см. LE XXI 281, и жители Памяде, поскольку Эльбингский словарь написан, 

как известно, на наречии памядян. Всё-таки так и остаётся не выясненным то обстоятельство, почему 

семантически „козлёнок“ должен был превратится в „козла“, если автор данной гипотезы Мажюлис 

реконструирует несуффиксальное прусс. *(v)āzīs „козёл“ (masc.) (PEŽ IV 264 д.). Кстати, данных о 

каком-либо особенном экстралингвистическом [религийно-обрядовом] влиянии не предъявляют и 

восточно-балтийские языки, хотя, как уже отмечалось, празднества сходные прусским проводились и 

в Литве.

sms-12.indb   283sms-12.indb   283 23.10.2009   9:51:0923.10.2009   9:51:09



284

Прусс. Curche: этимология теонима, функции божества; проблематика установления культовых ...

до сих пор никто не привёл убедительных доказательств, почему в прусс. curwis 

„бык“ E 672 < *kurvas „т.ж.“ вместо ожидаемого корневого -а- присутствует -u-, 

ведь прусс. *karvas „бык“ (ср. Топоров 1984, 346) соотносим с прусс. *karvā „корова“ 

(ср. PEŽ II 318). Мажюлис выдвинул гипотезу [ссылаясь на работы Х. Станга (Stang 

1966, 79 д.)] о вторичном появлении экспрессивного -ur- вместо унаследованного 

-ar-. Недостатком такой догадки является отсутствие надёжных примеров линг-

вистического материала и мотивировка её исключительно соображениями авторов 

такой предпосылки. Станг (ibd.) обосновывает такой фономорфологический фе-

номен перечнем балтийских слов, якобы сходных по мене корневого гласного, не 

предприняв даже наималейшей попытки проанализировать их методом ареальной 

лингвистики, имея в виду рефлексии возможных диалектных изменений [т.е. оче-

видно игнорирование диалектологического метода исследования], не говоря уже о 

возможном присутствии элементарных изменений фонетического плана.

Имея в виду сомнительную аргументацию установления данного феномена, 

видимо ключ к разрешению этой проблемы следовало бы искать, применяя класси-

ческие методы лингвистического анализа. К тому же, Мажюлис не приводит ни од-

ного веского аргумента культурного плана в пользу поддержки гипотезы экспрес-

сивности. К сожалению, они отсутствуют и в работе Станга [слова пейоративного 

значения вряд ли могли повлиять на структуру форм других лексем, не отличаю-

щихся таким смысловым оттенком].

Весьма возможно, что фонетическое изменение корневого слога прусс. *karvas 

„бык“ могло произойти вследствие регрессивной ассимиляции, т.е. уже упомина-

лось, что флективный -as после губных и задненёбных согласных в говоре Эльбин-

га, т.е. памядян, произносился как -us, ср. прусс. tauris „тур“ E 649 ↔  топ. прусс. 

Taurusgalwo (Gerullis 1922, 181)44 < *tauras (PEŽ IV 186). Значит, в говоре памядян 

могло произойти такое изменение слова: *karvus > *kurvus. По этой причине, такую 

мену гласного нужно объяснять не как рефлекс экстралингвистического феномена, 

а как диалектизм, соотносимый с фонетическими изменениями пабятского наре-

чия.

Здесь необходимо упомянуть, что, основываясь на лексических и возможных 

мифологических соответствиях у народов восточно-балтийской языковой ветви, 

можно привести предположение о существовании имени анализируемого божест-

ва несколько другой словообразующей формы, т.е. *karvas [см. дальше].

О том, что выше изложенные догадки не являются лишь догадками на ги-

потетическом уровне, свидетельствуют восточно-балтийские культурные заимс-

твования из западно-балтийского ареала. Ян Ласицкий в произведении De diis 

Samagitarum caeterorumque Sarmatarum et falsorum Christianorum (1582 г.) утверж-

дает, что жители Жемайтии почитали божество Kurvvaiczin45 Eraiczin: „Sunt etiam 

44 Этот топоним, по-видимому, возник по аналогии со сходными по словообразовательной модели на-

званиями местностей, имеющих -as после губных и задненёбных согласных, поскольку такое измене-

ние не имело места после сонантов.
45 Р. Балсис (Balsys 2006, 179) предлагает читать этот теоним как Kurvaitis. Всё-таки такое предложение 

необходимо дополнить лингвистической аргументацией, поскольку одного утверждения „именно так 

следовало бы восстанавливать Я. Ласицким упоминаемое имя бога ягнят“ (Balsys ibd.) не достаточно. 

Фонологический анализ теонима способствовал бы и подтверждению ареального распространения 

имени божества, поскольку само по себе представленное Ласицким имя не может быть читаемо как /

Kurvaitis/. Следуя графике теонима, его следовало бы произносить /Kurvaićin/, т.е. восстановимо имя 

sms-12.indb   284sms-12.indb   284 23.10.2009   9:51:0923.10.2009   9:51:09



285

Роландас Крегждис

quædam veteres Nobilium familiæ, quæ peculiares colunt deos. vt Mikutiana Simonaitem, 

Michelouiciana Sidzium, Schemietiana & Kiesgaliana Ventis Rekicziouum, aliæ alios. 

Kurvvaiczin Eraiczin agnellorum eſt  deus; <…>“ (Lasickis 1969, 40; ещё см. BRMŠ II 

581), т.е. „Есть древние знатные семьи, почитавшие особенных своих богов, напри-

мер, Микучай чтят  Симонайтиса, Микелавичи – Сидзиса, Шеметы и Кястгайлы 

– Вентиса Рекичониса; у других семей есть иные боги. Карвайтис и Эрайтис яв-

ляются богами ягнят <…>“ (BRMŠ II 594)46. В пользу сравнения этих теонимов 

можно привести гидроним Прусской Литвы Kurvė [наверняка пруссизм] Gst. [нем. 

Heinrichswalde – LE VII 38] < прусс. curwis „бык“ (Gerullis 1922, 77; ср. ещё линг-

вистически не мотивированную гипотезу Петерайтиса – Pėteraitis 1992, 112), про-

исхождение которого было не ясно А. Ванагасу (Vanagas 1970, 214). Значит, можно 

сделать осторожное предположение о том, что прусс. curwis „бык“ Эльбингского 

словаря могло употребляться не только в Памяде, но и в Надруве (!), а этот факт 

несомненно не только свидетельствовал бы о существовании генетической связи 

между теонимом прусс. Curche, субстантивом прусс. curwis „бык“ и местом почита-

ния божества – оно распространяется на весьма обширную территорию Пруссии 

(!), но и направлении культурных заимствований, т.е. имя божества Kurvvaiczin 

литовцы могли перенять от пруссов, ср. прусские топонимы: Curwin, Curben 1405 

(фолиант ордена № 103, стр. 70v) (Gerullis op.cit. 77).

Основываясь на фонетических изменениях тавтосиллабического слога дан-

ного теонима и на его структурном совпадении с прусским эквивалентом, можно 

выдвинуть гипотезу о том, что в жемайтский диалект это слово попало в совсем 

другом словообразовательном образе по сравнению с прусс. Curche < *Kurva-ka-, 

ср. заимствование  [ещё см. 45 сноску] лит. kurvaičinas sm. IM 1864,9 = eraičìnas, 

eraičýnas „(bot.) вид кормовой травы колосовых (Festuca)“ DŽ; LBŽ, P, BŽ 310, Mt, 

бога на -i
ˆ
ŏ- основу *Kurvaitīs + суфф. -in- + оконч. -as → *Kurvaičinas, ср. фонетическое выражение 

аффрикаты [č] путём сочетания букв cz в более позднем письменном источнике жемайтского языка 

„Ziwatаs“ (1759 г.; памятник северного наречия жемайтского языка) (ср. Girdenis, Girdenienė 1997, 20). 

Тут нужно отметить, что употребление графем аффрикат весьма разнится не только в работах же-

майтских, но и польских авторов (ср. Subačius 1996, 17, 25; Girdenis, Girdenienė op.cit. 38).

 Именно корневой гласный теонима явствует, что слово в литовский язык попало из прусского [об 

этом свидетельствует присутствие корневого зап.балт. *K-ur-v-, а не вост.балт. Karv-], а не куршского 

ареала, ср. топонимы Куршской косы Carwaiten 1758, Karweiten 1870 и др. (ср. Kiseliūnaitė 1999, 65).

 Основываясь на этих данных, можно сделать осторожное предположение о том, что упоминаемое в 

труде Ласицкого божество Kurvvaiczin на самом деле является не жемайтским богом, а прусским, т.е. 

он должен трактоваться как культурное заимствование восточных балтов.
46 По поводу перевода с латинского языка, представленного в BRMŠ, необходимо ещё раз повторить 

замечание Балсиса (Balsys 2006, 179) о том, что словосочетание „Kurwaiczin Eraiczin agnellorum est 

deus“ должно переводится „Курвайтис Эрайтис является богом ягнят“, а не так, как оно представлено 

в переводе Л. Валкунаса.

 Это замечание очень важно и для установления этимологии теонима и возможного сравнения его с 

лексическими соответствиями других языков. Перевод Валкунаса может расцениваться как искажа-

ющий подлинные факты и поэтому должен подвергнуться коррекции. Приходится сожалеть о том, 

что этот переводчик не только исказил аутентичную информацию Ласицкого – ср. его перевод „Бог 

Tavalas (Tawals) – доставитель благих услуг“ (BRMŠ II 594), хотя Ласицкий пишет о „auctor facultatum“, 

т.е. „боге наследуемого скарба Tavvals“ –, но и меняет фонетическую структуру имён божеств. Такую 

позицию Валкунаса нельзя ничем оправдать, поскольку транспозиция Kurwaiczin в Karvaitis невоз-

можна из-за формальных причин – лингвистического обоснования: лит. -ar- в жемайтских говорах 
не переходит в -ur- (ср. Grinaveckis 1973, 221; Zinkevičius 1966, 102).

sms-12.indb   285sms-12.indb   285 23.10.2009   9:51:0923.10.2009   9:51:09



286

Прусс. Curche: этимология теонима, функции божества; проблематика установления культовых ...

J. Krišč, P. Snar, rš. (LKŽ)47, т.е. производная форма с суфф. -ait-, обусловившая воз-

никновение лит. *Kurv-ait-īs, gen. *Kurvaičio – именно форма gen. sg. может быть 

сопоставима с упоминаемой Ласицким, т.е. с аффрикатой (!), ср. [по поводу флек-

сии] теоним прусс. Bangputtis „бог ветров и волн“ (PEŽ I 133), лит. bangpūtỹs „бог 

вод, морской ветер“ (LKŽ), обусловивший вост. балт. [заимствование] *Kurvaitīs < 

прусс. *Kurvaitis [из-за прусс. *-as > -is (ср. Kaukienė 1999, 21)].

По этому можно реконструировать прусс. *Kurvaitas [с суфф. -ait-], морфоло-

гически сходного с теонимами прусс. Puschayts, Puschkayts (подробнее см. Kregždys 

2008, 57), суффикс которых выражал семантическую функцию обладателя признака 

[а семантической валентности суффикса прусс. -ait- подробнее см. Kregždys ibd. (27 

сноску); 2008
a
, 88], т.е. можно реконструировать протосемему *„бог рогатого ско-

та = тот, кому принадлежат рогатые (животные)“, ср. функцию божества Karwaitis 

„бог телят“, указываемую Преторием (BRMŠ III 261), которая семантически очень 

близка и даже идентична реконструированной функции прусс. Curche *„бог рога-

того скота“. Курвайчина Ласицкого с прусс. curwis „бык“ очень удачно сопоставил 

Балсис (Balsys 2006, 180), установивший значение „покровитель рогатых (видимо, 

будущих баранов), ягнят“. Это значение, принимая во внимание данные морфо-

логического анализа, нужно корректировать, но оно близко к уже реконструиро-

ванному. К сожалению, аргументировать эту гипотезу культовыми соответствиями 

не приходится из-за отсутствия таких данных в произведении Ласицкого (Balsys 

op.cit. 153)48.

Основываясь на сравнении этих двух божеств [прусс. *Kurv-ait-īs и заимство-

вания из диалектной зоны на границе с Пруссией диал. лит. Kurwaiczin], можно от-

вергнуть утверждение о якобы совершённой Ласицким орфографической ошибке, 

т.е. -a- запись через -u- (ср. Jaskiewicz 1952, 87; Lasickis 1969, 78), ибо форма с корне-

вым -u- является подлинной, рефлектирующей старое заимствование из прусского 

языка.

Здесь необходимо оговорить и возможное существование литовского бога 

*Karvaitis, который не упоминается в письменных источниках [можно лишь упо-

мянуть мифологический мотив Претория – Karwaitis „бог телят“ (BRMŠ III 261); о 

проблеме национальной принадлежности культурных мотивов и племенной струк-

туре Пруссии см. 60 сноску], но его имя могло уцелеть в названии целебного рас-

тения: диал. лит. karvaĩtis „калужница“ Vlk, Mrk, Nmn: Karvaičiai geltoni, prišutinus 

duodami gert nuog zapalenios LTR (Vrn) (LKŽ), т.е. „(отвар) жёлтой калужницы даёт-

ся от воспаления“.

Это название лекарственной травы гипотетически может рефлектировать та-

кую семасиологическую последовательность и связь с мифологемой лит. *Karvaitis 

47 Эрайчины (Festucetum sabulosae, Hieracio-Festucetum arenariae ir kt.) сейчас на побережье взморья 

Литвы очень редки, поэтому охраняемы (Balevičienė 1995, 52 д.).
48 О втором имени Eraiczin нужно упомянуть, что этот теоним, по-видимому, должен истолковываться 

как жемайтское соответствие прусскому, ср. лит. ėráitis „ягнёнок“ Plt, S. Dauk., M. Valanč., I. Simon. 

(LKŽ II 1138) – слово употребляется исключительно в Жемайтии (!) ≠ лит. ė́ras „ягнёнок“ Lnkv, C II 

184, K II 3, Ns 1851, 1 (LKŽ ibd.), поскольку его нельзя напрямую сопоставлять с производным словом 

другого типа прусс. eristian „т.ж.“ E 681 < прусс. *i
ˆ
ēra- „т.ж.“ (PEŽ I 284). Поэтому можно выдвинуть 

гипотезу о введении жемайтами в лексический состав нового слова вместо прусского заимствования 

Курвайтис, значение которого для них, по-видимому, было не ясное – эти имена бога они должны 

были употреблять смежено.

sms-12.indb   286sms-12.indb   286 23.10.2009   9:51:0923.10.2009   9:51:09



287

Роландас Крегждис

(ср. Jaskiewicz op.cit. 87): „бог рогатых“ → „тот, кто заботится о здоровье [рогато-

го] скота – его попечитель“ → „целебное средство от хвори (воспаления)“ → лит. 

karvaĩtis „(бот.) калужница“, название которого генетически связано с заимствова-

ниями из прусского языка.

Смысл выдвижения такой гипотезы можно определить желанием реконстру-

ировать всебалтийское почитание данного божества, поскольку его культ рефлек-

тируется не только в лингвистическом и культурном наследии пруссов и литовцев, 

но и куршей, в местах проживания которых остались возможные реликты его пок-

лонения – на Куршской косе когда-то были поселения Carwaiten 1758, Karweiten 

1870 и др., причину возникновения названий которых до сих пор никто так и не 

определил (ср. Kiseliūnaitė 1999, 65 т.д.). Главным препятствием соотнесения этих 

топонимов с лит. kárvė „корова“ является тот факт, что на этой территории невоз-

можно содержать коров (Kiseliūnaitė ibd.). Поэтому можно предположить, что кур-

ши, как и остальные балты, почитали того же самого бога рогатого скота – о каком-

то общем празднике всех балтов, во время которого в жертву приносился телёнок 

(!), упоминается в сочинении Стрыйковского (BRMŠ II 548). Связи с выдвижением 

этой догадки, можно предусмотреть возможность курш. Carwaiten 1758, Karweiten 

1870 и др. считать культовыми местами бога *Karvaitis.

Всё-таки почти невозможно найти непоколебимые доказательства для под-

тверждения существования божества лит. *Karvaitis. Может быть, что это имя 

бога представляет собой лишь адаптационные изменения заимствованного слова 

[*kurv- > *karv-], т.е. фонетические изменения позднего периода, не обуславлива-

ющие реконструкции восточно-балтийского эквивалента прусскому, хотя ареаль-

ная его распространённость – лит. karvaĩtis „(бот.) калужница“ Vlk, Mrk, Nmn, LTR 

(Vrn) (LKŽ) отмечается в говорах южных аукштайтов Литвы – свидетельствует о 

обратном, т.е. о возможной рефлексии культа данного божества, в то время как лит. 

kurvaičinas sm. IM 1864,9 [Šll – Жемайтия] должен расцениваться как заимствова-

ние из прусского языка, ср. его  семантические соответствия в говорах западных 

и восточных аукштайтов лит. eraičìnas DŽ; LBŽ, P [Vč], eraičýnas BŽ310; Mt [Kp], 

J.Krišč [Stb], P.Snar [Švb] (LKŽ) (см. 1 карту).

Заканчивая этимологический анализ прусс. Curche нужно акцентировать, 

что фин. kurko, kurki „злой дух, дьявол, привидение, медведь, вошь; ein böser Geist, 

Teufel, Gespenst, Bär, Laus“ (Sabaliauskas op.cit. 120) [о возникновении экстенсионала 

данных семантем см. дальше], видимо, обуславливающие прусс. *Kurkas, являются 

1 карта „Ареальное распространение лит. 

kurvaičinas = eraičìnas, eraičýnas // лит. 

karvaĩtis“: белый треугольник обозначает 

лит. kurvaičinas = eraičìnas, чёрный – lie. 

karvaĩtis.

Klaipėda

Šiauliai

Panevėžys

Kaunas Vilnius

sms-12.indb   287sms-12.indb   287 23.10.2009   9:51:0923.10.2009   9:51:09



288

Прусс. Curche: этимология теонима, функции божества; проблематика установления культовых ...

вторым веским подтверждением наличия такого бога в пантеоне балтийских бо-

жеств.

Мифологическая типология семем „бык“ ↔ „божество урожая“ ↔ „злой дух; 

дьявол; привидение“ ↔ „медведь“ ↔ „вошь“

Следуя данным текстологического и этимологического анализа функций и 

теонима прусс. Curche, может показаться, что это божество никак не связано с зем-

леделием, а только со скотоводством. Так возникла бы некоторая неувязка между 

данной интерпретацией и фактологическим материалом единственно достоверно-

го письменного источника – Христбургского договора 1249 г., поскольку сразу же 

возник бы вопрос о том, зачем летописец употребил словосочетание „убрав уро-

жай (collectis frugibus)“, т.е. почему он акцентирует время уборки урожая. Нужно 

сразу подчеркнуть, что дело обстоит несколько иначе.

Можно сразу выдвинуть предположение о том, что анализируемое божество 

и ему посвящённый праздник рефлектируют самые древние обрядовые элементы 

не только балтийских, но и ИЕ народов, которые могли бы быть датированы тем 

периодом времени, когда наши предки составляли один ИЕ социум.

Для выдвижения такой предпосылки аргументов больше, чем достаточно. 

Если новая этимология слова является правильной и анализируемое божество мо-

жет быть интерпретировано как „бог быков [и других рогатых]“, в его честь прово-

димые обряды можно было бы связывать с уже упомянутыми древнейшими обы-

чаями древних греков, иранцев, кельтов, германцев и др. народов.

О возможно похожем культе упоминается в труде Маннхардта (Mannhardt 

1936, 46 д.), где утверждается, что и германцы, и славяне придерживались обычая 

изготовлять идола бога плодородия из соломы или древесины [проведение такого 

обряда, по утверждению самого Маннхардта, он наблюдал в округе Гданьска, а ре-

ликты данного празднества известны и в Памяде (!) – он ссылается на информацию 

католического священника, наблюдавшего нечто похожее в 13 в.]. Только упомина-

емое им божество соотносили не с быком, а с петухом, курицей [их иногда (очень 

редко) мог изображать переодевшийся человек]49. С течением времени, по словам 

Маннхардта, этого бога стали чествовать как божество пашни и урожайности зер-

новых, и тем самым отождествлять с последним снопом злаковых.

Так возникает вопрос, который необходимо детально исследовать – он яв-

ляется как бы ядром обрядовой традиции почитания быка как божества плодо-

витости этих животных ИЕ народами [о экстралингвистических мотивах данной 

проблематики подробнее см. Журавлев 2007, 102, 106] – каким образом культ быка 

сопоставим с почестями божеству земледелия? Кроме того, нужно идентифициро-

вать и восточно-балтийских богов, которых можно было бы отождествлять с прусс. 

Curche.

Решение этой проблемы следовало бы начать с разъяснения Маннхардта, что 

прусс. Curche якобы является „божеством последнего снопа злаковых“. Основываясь 

на выше представленном анализе, такое положение должно расцениваться крити-

49 Ср. обряд, проводившийся в Жемайтии, во время которого, по словам Балиса (LE XIII 394), из соломы 

изготовляли чучело „куршиса“, наряжаемого в мужскую одежду. Оно было передаваемо закончивши-

ми молотьбу зерна или мятьё льна тому, который ещё трудился над этими работами.

sms-12.indb   288sms-12.indb   288 23.10.2009   9:51:1023.10.2009   9:51:10



289

Роландас Крегждис

чески, но оно весьма важно для установления иерархической системы литовского 

пантеона и генетических связей между богами восточных и западных балтов.

В первую очередь следовало бы объяснить: 1) как прусс. Curche „бог быков“ 

связан с традицией почитания быка, божества плодородия, других ИЕ народов; 2) 

какие параллели можно провести между функциями этого бога и фрументальным 

культом других ИЕ народов [восточных балтов, древних греков, иранцев, герман-

цев – в письменных источниках северных германцев упоминается о жертвоприно-

шении быка во время голода и неурожая (подробнее см. Vries 1937, 99)]. Рассмат-

ривая данные вопросы необходимо иметь в виду весьма архаичный культурный 

аспект – в древнейшие времена вспахивание земли проводилось не лошадьми [они, 

видимо, были приручены позже, чем быки (ср. Трубачев 2003, 72) и очень рано со-

отнесены с военным делом, т.е. использовались как средство передвижения воинов 

на войне и в разного рода путешествиях – Тейлор 1897, 179; ещё ср. Kёйпер 1986, 

87; Kropej 1998, 153, а быки, впряжённые в упряжки, волокли тяжёлую военную 

амуницию, разную кладь и др. – Тейлор op.cit. 131, 234, 241, 243; Macqueen 1975, 97; 

Рыбаков 1984, 6; Трубачев ibd.], а быками50, ср. абхаз. a-cwaγwara, абаж. jčwaγwara 

„пахать“ ← „бык“ + ??? компонент (ср. Эдельман 2007, 330) (ср. фольклорный мате-

риал балтов – JBR II 49, III 501; ED 39 [20], 133 [205]; на быках с древнейших времён 

пахали и славяне – Рыбаков 1981, 227, 519). В Литве эта традиция продержалась 

до второй половины 20 в. (подробнее см. Merkienė 1993, 14). Так что не возникает 

никаких сомнений, что люди могли соотнести с животным для вспашки и самое 

тяжёлое и трудное занятие земледельца – вспахивание почвы. Именно из-за со-

прикосновения с землёй бык – он разрывает поверхность почвы, т.е. происходит 

прямая связь с Матерью Землёй –, мог быть очень рано деифицирован (здесь к мес-

ту упомянуть обычай51 литовцев (Dulaitienė 1968, 199) и латышей (Šmitas 2004, 61) 

50 Основываясь на сообщения Геродота об образе жизни скифов-иранцев кочевого периода, можно де-

лать предположение о использовании быков ИЕ народами для перевозки тяжёлых вещей [домашнего 

обихода] (подробнее см. Рыбаков 1984, 6).
51 Эта традиция берёт свои истоки в доисторические времена культурного развития ИЕ народов: в эпоху 

Гомера рога жертвенного быка позолачивались, а в поздний период украшались венками и лентами 

(ср. Guhl, Koner 1896, 471). Украшение коров гирляндами цветов жителями древней Европы датирует-

ся эпохой раннего неолита (подробнее см. Рыбаков 1981, 156).

 Возникновение обычая балтов плести венки, конечно гипотетически, можно было бы связывать с 

введённым представителями христианства табу на древние празднества и языческие обряды, т.е. 

вместо изготовления идола быка – за такое мероприятие грозила смертная казнь – был выбран более 

нейтральный и не нуждающийся быть исполняемым публично способ почитания бога, т.е. сакрали-

зирован один из атрибутов священного быка – венок украшавший его рога, из-за чего с течением вре-

мени была утеряна смысловая связь между исконным референтом и одним из его атрибутов в пользу 

второго. Традиция плетения венка стала не только более нейтральной, но и мало связанной с древ-

ним культом зооморфного божества, поскольку поменялся не только объект почитания, но и место 

проведения празднества [видимо, из-за ранее упомянутого табу] – культ воображаемого божества 

плодородия в виде снопа злаковых или венка из этих же колосьев с места собрания всей общины был 

перенесён в жилой дом крестьянина [ржаной сноп приносили в дом и ставили в углу избы, называя 

его „гостем дома“]. Венок из ржи или других злаковых [данные только из Шаукенай и Папиле], поле-

вых цветов и ржаных колосьев [данные из Жемайтии, западной и восточной Литвы], ржаных колось-

ев и цветов палисадника [данные западной и восточной Литвы] жителями Литвы был сопоставляем с 

местопребыванием божества урожая [„гостя дома“]. Похожие празднества проводились и в Пруссии, 

и в Латвии (ср. Dundulienė 1963, 186 д.). Дундулиене (Dundulienė op.cit. 186) балтийскую традицию 

плетения венков датирует эпохой неолита, когда эти племена уже занимались земледелием.

sms-12.indb   289sms-12.indb   289 23.10.2009   9:51:1023.10.2009   9:51:10



290

Прусс. Curche: этимология теонима, функции божества; проблематика установления культовых ...

украшать головы быков и коров гирляндами цветов и венками из берёзовых веток 

[дерева дьявола (Вялниса) (!) – ср. Vėlius 1987, 73, 77]).

И всё же функция божества урожая не является первичной. После одомаш-

нивания этих животных индоевропейцами [этот процесс, по данным археологи-

ческих раскопок, начался с эпохи раннего неолита – Тейлор 1897, 59, 80, 87, 126, 

152, 238; Рыбаков 1981, 178], видимо, важнейшей ценностью для наших предков 

была их многочисленность (Тейлор op.cit. 151), т.е. их функция плодовитости [ср. 

акцентирование большого коровьего стада в обрядовой системе древних индий-
цев (TS I 7.6.7), имеющее прямую связь с почитанием небесных тел – ср. миф о 

похищении коров Индры и сказание о стаде Ушас [= лучи Солнца (RV VII 75,7; 76,6; 

77,2); Солнце (RV I 130,3)] (Kёйпер 1986, 13 д., [особенно] 17, 54, 56 т.д., 67); похище-

ние Гермесом стада быков Аполлона в греческой мифологии (подробнее см. Allen 

1924, 43 – V 17 стр.; Рыбаков 1981, 367) 52], а она несомненно соотносима с быком 

[или племенным быком – так „самца коровы“ именует Мажюлис – PEŽ II 317 т.д.], 

ср. превращение Зевса в быка [или его присылку им] и интимную связь с Европой 

(подробнее см. Тейлор op.cit. 300) – корни этого мифа, видимо, рефлектируют веро-

вания древних шумеров, генетически соотносимых с лунарным культом [ср. Евро-

па = Луна (подробнее см. CM 204), отождествляемая с коровой – животным Сомы, 

богом Луны, символом и с ним соотносимым животным (RV I 91,20), означающим 

жизненную силу (RV VI 28,6), божественную силу Индры (RV VIII 4,9), медиатора 

между человеком и Индрой (RV IV 17,16 – перевод текста см. Kёйпер op.cit. 161; сле-

ды раннего формирования такой функции уже можно усмотреть в росписи пещер 

эпохи палеолита в Европе и способе погребения человека и быка [чаще всего – его 

головы] – подробнее см. [и литературу] Рыбаков 1981, 148, 172, 231, 254 t., 279) и 

даже вселенную (AV X 10,30) и т.д.], которая до сих пор является полностью не вы-

ясненной (см. CM 45, 259 д.) [из-за сложности данной проблемы её целесообразно 

исследовать в отдельном порядке].

Значение коровы и быка в быту человека подчёркивается и в свящённом пи-

сании иранцев – Авесте (ср. Yasna 48,5). Значимость этих животных свойственна 

и для балтов – латыши верили, что у духов умерших есть свои коровы (ср. Šmitas 

op.cit. 14, 88). Подтверждением архаичности функции плодовитости является обы-

чай усыновления у германских племён, имеющий признаки инициации: отец, глава 

семьи, усыновляемый и все представители семейства должны были один за дру-

гим обуть ботинки, сшитые из кожи трёхлетнего быка (Vries 1937, 39). Этот обряд, 

по-видимому, символизировал суть мужского начала и плодовитости [ср. свадеб-

ные обычаи славян, которые отождествляли корову и быка с невестой и молодым 

(Иванов, Топоров 1974, 256)] – мифологический образ быка в традиции древних 

индийцев часто соотносится с рождением сына, т.е. продолжателя рода, ср. др. инд. 

Rudráh.  – бык, творец мира (RV VI 49,10); божество, имеющее влияние на рождае-

мость детей (RV II 33,1) и др. Необходимо упомянуть и тот факт, что племена гер-

манцев деификацию быка связывали с действием позитивных сил – для них видеть 

быка во сне означало удачу (ср. Vries op.cit. 352).

52 Интерес вызывает тот факт, что в латвийской мифологии коровы причисляются к сфере влияния Вел-

нса (лтш. Velns), которых у него увёл уранистическое божество Диевас (ср. Šmitas 2004, 167).

sms-12.indb   290sms-12.indb   290 23.10.2009   9:51:1023.10.2009   9:51:10



291

Роландас Крегждис

Так со временем это животное приобрело сакральный облик [ср. миф древ-

них индийцев о сопоставимости солнечного света и коровы – AV III 10,1; TS IV 

3,11] – от него зависело благополучие всего племени, а позже и семейства: боль-

шое стадо коров ↔ много пищи ↔ благосостояние (ср. Гамкрелидзе, Иванов 1984, 

572 т.д.; Топоров 1993, 171), ср. миф древних индийцев о матерях [всех благ – Р.K.] 

– коровах (RV I 92,1 [особенно 14]; символ власти протогелен – лабрис, который 

изображается между бычьими рогами (Vries 1935, 120), и относимые к этому же 

символико-смысловому пласту nomina propria аланцев Γωαρ „ловящий коров“ (5 

в.н.э.), Beorgos(-r) „имеющий много коров“ (ср. Шапошников 2007, 296).

Особое значение быка в быту индоевропейцев можно аргументировать и спо-

собом установления стоимости вещей по числу быков в италийской и греческой 

традиции, на самых древних монетах римлян изображался бык, который, по ут-

верждению Тейлора (op.cit. 154), означал единицу обмена, а греки таким же самым 

способом устанавливали стоимость рабов, бытовой утвари, наград и др. вещей. 

Видимо, похожей расценки богатства придерживались и арийцы Деканского плос-

когорья (ср. RV I 92,7).

Этому богу, видимо, издавна приписывали функции плодовитости быков и 

коров, заботы над их здоровьем и т.п. – несомненным подтверждением такой до-

гадки является употребление в говорах литовского языка уже упомянутого назва-

ния целебного растения, может быть, рефлектирующего культ божества *Karvaitis 

[о нём подробнее см. подраздел Опись графической структуры имени божества. 

Этимологический анализ теонима]. Возможно, что эта самая древняя, т.е. первич-

ная, функция божества отражается и в семантике имени прусс. Curche „бог быков“. 

Правда, в мифологическом наследии ИЕ народов обнаруживаются рефлексы и ещё 

одной, очень важной функции, связанной с водной стихией и соответственно с уже 

не раз упомянутом культом почитания луны, корни которого уходят во времена 

ИЕ общности.

Многочисленные смысловые реликты такой функции представлены в Ригве-

де, где утверждается, что у Варуны (Varun. a), бога вод, было стадо коров, которое он 

держал в пещере на дне океана (Kёйпер op.cit. 14). Он был не только хозяином ско-

та, но и его создателем [ср. связь этого бога с Сомой, божеством луны, при болезни 

которого, стали дохнуть и все животные (подробнее см. CM 170); его аватара – бык 

(RV IX 113,3), т.е. сестра ночи Ушас (RV IV 52,1) и жена Луны (Pūs.an) (RV V 55) яв-

ляется прародительницей коров [= рогатого скота (!)](RV V 47,1)] (ср. зооморфный 

образ дьявола (лит. Vélnias) в облике быка, довольно частого в литовской мифоло-

гии (JBR I 190 [2]); DSP 426 [415], 427 [426], 428 [440]); упоминание быка со стальны-

ми рогами, царапающего ими края пещеры, в славянских былинах (Шиндин 1993, 

115); ещё ср. русскую загадку: Бык на дворе – рога на стене = Месяц (Молошная 

1994, 240)). Коровы, видимо, очень рано были сакрализированы, поскольку арийцы 

Деканского плоскогорья верили, что на небесах текут реки молока [также мёда и 

сомы] – продукт коров Варуны (подробнее см. Lüders 1951, 10 д.; Škof 2002, 169).

Следуя этому исследованию, можно сделать осторожное предположение о 

том, что мифологема „молоко“ была очень важной и повлияла на возникновение 

вторичного денотата „бог воды“ [ср. название одного из атрибутов Ушас – вымя 

(RV I 92,4) – подробнее см. Witzel 2005, 37], символизировавшего божество в облике 

быка в мифологической традиции многих ИЕ народов, хотя первичная его функ-

sms-12.indb   291sms-12.indb   291 23.10.2009   9:51:1023.10.2009   9:51:10



292

Прусс. Curche: этимология теонима, функции божества; проблематика установления культовых ...

ция, как уже упоминалось, была связана с способностью этого животного преум-

ножать поголовье стада.

С течением времени, при переходе кочевого образа жизни в оседлый, стали 

меняться – точнее, были дополнены – и функции божества, также на лицо и поя-

вившееся новшество – сопоставление бога быков с хтоническими божествами (ср. 

верование латышей, что опекунами коров являются ужи (Šmitas op.cit. 62, 64)), хотя 

и на этом новом этапе [аграрный период] были сохранены и некоторые реликты 

древнейшего мифологического пласта, ср. соотнесение молока [а не хлеба, зерна и 

т.п. (!)] с пищей богов – в литовском фольклоре утверждается, что домовые [= чер-

ти] „при рвоте извергают творог и масло“ (DSP 424 [386-8]), которые и являются их 

пищей [архаичность этого мотива подтверждается другими образцами литовского 

фольклора, основываясь на которых, можно утверждать, что черти питались ис-

ключительно молоком [продукт кочевого периода времени – ср. исключительную 

важность его как главного атрибута коров, присутствующего в ведийских текстах 

(TS VII 5,18 и др.; ещё см. Kёйпер op.cit. 89)], а не хлебом [пища оседлого или аграр-

ного периода]: „Naktigonis girdi artinantis šauksmą, vos pabėga. Paliktą puodą su duona 

randa sutrupintą“ (DSP 425 [396]), т.е. „Ночной пастух слышит надвигающийся крик, 

едва уносит ноги. Оставленную кринку с хлебом находит раздробленную“, т.е. чёрт 

не ест хлеб, как непригодную пищу, поэтому растаптывает его, ср. образец мифо-

логического пласта уже намного более позднего периода [аграрного] – упоминание 

о пиве [изготавливаемом из зерна (!)], как питья чертей: „Vaikinai nusineša į karčemą 

baltą šmėklą, duoda jai gerti“ (DSP 423 [369]; ещё см. DSP 426 [416]), т.е. „Парни при-

волакивают с собой в корчму призрак белого цвета, дают ему пить [видимо, пиво 

– Р.K.]“– так меною мифологем „молоко“  „пиво“ символизируется очень важная 

перемена культурной жизни человека – переход от кочевого образа жизни к осед-

лому, обусловленному распространением земледелия [это, видимо, общеиндоевро-

пейская традиция, поскольку пиво пили и шведские троли (JBR I 201 [4])].

До времени соотнесения бога быков с божеством подземелья, по-видимому, 

возникла и уже упомянутая функция покровителя хорошего урожая [не только 

злаковых, но и других культур, а также отраслей производства, связанных с при-

родными ресурсами, напр., пчеловодства и др.], которая является вторичной, не-

рефлектируемой семантикой теонима. Реликты именно этой функции, кстати, сме-

шанные с древнейшей, т.е. покровителя рогатого скота, можно отследить в мифоло-

гических эпизодах обрядовой системы литовцев – с давних времён жители Литвы 

насаживали череп быка на длинную жердь и ставили её рядом с дубом у пахотного 

поля, что должно было символизировать охрану посевов от проливных дождей и 

бурь, а скота – от болезней (см. Dundulienė 1982, 345). Поэтому уже оговорённая 

гипотеза Маннхардта о первичной функции прусс. Curche как божества последнего 

снопа злаковых является ошибочной, не имеющей ничего общего со значением и 

соответственно с этимологией имени бога.

Конечно, можно принять положение Маннхардта лишь в том отношении, что 

реконструированная им функция действительно имела место в обрядовой системе 

данного божества, но она никоим образом не была первичной. Следуя такой точке 

зрения, можно также допустить возможность, что с течением времени первичная 

функция, рефлектируемая семантикой теонима, была подзабыта. Соотнесённый с 

земледелием бог быков впоследствии был сопоставлен [возможно, что эта функ-

sms-12.indb   292sms-12.indb   292 23.10.2009   9:51:1023.10.2009   9:51:10



293

Роландас Крегждис

ция параллельна первичной – см. 53 сноску] с божеством подземного мира53 (ср. 

литовский фольклорный материал – JBR III 501 д.; реликты такого процесса можно 

проследить и в культовой системе славянского божества Вéлес – подробнее см. Ива-

нов, Топоров 1974, 46, 58, 170; Рыбаков 1981, 429; Виноградова 1993, 163) – причины 

возникновения такого новшества наверное можно связывать с обычаями доаграр-

ного периода почитать корову (Рыбаков ibd.). Важность данного мотива и взаи-

мосвязь между коровой и быком, имеющая большую ценность для реконструкции 

мифологического строя ИЕ народов [в литовском пантеоне покровительство над 

этими животными отведено божеству Baubis (ср. MP III 299) – см. выше], являются 

причиной для проведения более подробного анализа этих мифологем, напрямую 

связанных с формированием зооморфной символики лтш. Velns, лит. Velnias (бо-

жество выступает в облике быка, козла – объединяющим звеном этих животных 

являются рога [подтверждающие связь с лунарным культом, ср. cornua lunae „рога 

луны = луна“ Ov. Met. 12.264 (OLD 1047)]) и функций покровительства над этими 

животными, имея в виду тот факт, что этот бог одновременно является и создате-

лем рогатого скота (см. MC 121): „Ir kaip davė žaibas tan jautin, tai tik klanas smalos 

ten pasidarė“ (JBR I 190 [2]), т.е. „И как грянула молния на этого быка, только лужа 

смолы там осталась“; „Nedorą poną senelis (Dievas) paverčia jaučiu (arkliu) <…>“ (JBR 

III 86 [*773]), т.е. „Бессовестного господина старец (Диевас) превращает в быка (ло-

шадь) <…>“.

Присутствие несомненной связи между функциями прусс. Curche и хтоничес-

кого божества подтверждается вторым подлинным источником по изучении данно-

го бога – лексическими заимствованиями прибалтийских финнов, точнее семемой, 

с первого взгляда не имеющей ничего общего с прусским теонимом – фин. kurko, 

kurki „медведь“ [ср. медведь по данным фольклора славянских народов – один из 

зооморфных обликов слав. *Velsъ (ср. Иванов, Топоров 1974, 47)]. Основываясь на 

данных Хроники Быховца (1520-1530 г.) и рассказах авторов [A. Гуаньини (Guagnini) 

– BRMŠ II 483, M. Стрыйковского (Stryjkowski) – BRMŠ II 511 и др.], свои догадки 

по поводу культовой разнообразности восточных балтов строивших именно на 

фактах этого письменного источника, можно сделать осторожное предположение 

о связи этого значения с погребальным обрядом этих народов [соответственно и 

хтоническим божеством – богом умерших (!)], во время которого использовались 

когти медведя – былина гласит, что в мир иной усопший мог попасть, используя 

когти этого животного для восхождения на высокую гору, где жил бог, судивший 

живых и мёртвых (см. BRMŠ II 373 д.), а у подножья её, по словам С. Даукантаса, 

жил ужасный дракон (LM I 156). В рассказе Даукантаса (LM ibd.), использовавшего 

Хронику Быховца, можно усмотреть присутствие мифологических реликтов основ-

ного мифа ИЕ народов – рассказ о борьбе небесного (Перуна) и подземного (змея) 

богов [ср. миф о поединке Индры и Вритры, т.е. уранистического бога и чудовища 

подземного мира; мотив о жилище Ушас (Утренней Зари) = Сурьи (Солнца), т.е. 

горы и т.д.]. По-видимому, древнейшим реликтом ИЕ мифологического наследия 

является и факт упоминания о существовании единого бога, приводимый в Хро-

нике Быховца, который имел власть над живыми и умершими [вряд ли этот мотив 

53 В традиции мифологической системы ИЕ народов деятельность антипода уранистического божества 

[= лит. Vélnias, с.лит. velinas, лтш. velns, др. инд. Varun. a и др.] связывалась со скотоводством, а подзем-

ный мир представлялся как пастбище (ср. Dini 2000, 200).

sms-12.indb   293sms-12.indb   293 23.10.2009   9:51:1023.10.2009   9:51:10



294

Прусс. Curche: этимология теонима, функции божества; проблематика установления культовых ...

нужно связывать с новшествами христианства], т.е. его функции идентичны с эле-

ментами культовой системы древних греков доархаического периода: Зевс „днев-

ной свет“ ↔ Зевс-змея „Зевс подземелья“ [ср. мифологически идентичное сравни-

вание двух разных начал в ипостаси быка в фольклоре восточных славян: Два быка 

бодутся – вместе не сойдутся = Небо-земля (Головачева 1994, 207)].

На упомянутую связь прусс. Curche с подземным миром указывают и мотивы 

этиологических сказаний восточно-балтийских народов (ср. JBR III 301 д.; Šmitas 

op.cit. 62, 64, 167), не только свидетельствующие о сотворении быка дьяволом, но 

и указывающие причины, по которым это животное должно быть соотносимо с 

хтоническим божеством. Главной причиной такого суждения является внешность 

животного: „<…> velnias dirbęs visokius negražius gyvulius: juodus, su ragais, be ausų, 
neperskeltomis nagomis“ (JBR III 301 [№ 134]), т.е. „<…>дьявол произвёл на свет 

всяких некрасивых животных: чёрных, рогатых, безухих, с нерассечёнными копы-

тами“. Видимо этот факт надлежавшим образом должен быть исследован культуро-

логами, поскольку подчёркивание рогов54 быка или козла как основного атрибута 

дьявола может быть соотносимо не только со значением жертвоприношения этих 

животных, но и с орудием умерщвления – такие мотивы изобилуют в письмен-

ных источниках германцев (ср. Vries 1937, 263): „острый рог“  „поражение рогом 

[на охоте диких животных (период кочевого образа жизни) – ср. Тейлор 1897, 116, 

236]“  „смерть“ ↕ „хтонический мир“ ↕ „божество хтонического мира“  „рога-
тое, имеющее копыта божество хтонического мира“55 ↔ „бык“ // „козёл“  „ант-

ропоморфное божество хтонического мира с атрибутикой быка (или козла)“ [ср. до 

сих пор бытует непоколебимое мнение, что такой образ дьявола – ср. иконографи-

ческое отображение и фольклорное представление чёрта в славянской традиции 

как антропоморфного божества со шкурою чёрного цвета, рогами и копытами – 

возник во время христианства, т.е. должен восприниматься как новшество весьма 

позднего периода (MC 595). Видимо, весь этот процесс представления хтоническо-

го божества нужно истолковывать наоборот – древние реликты языческой веры 

прониклись в сознание представителей нового вероисповедания и сохраняются по 

сей день!].

К тому же, до сих пор принято только формально упоминать соотношение 

между быком и водой (ср. Иванов, Топоров 1974, 147) и божествами, живущими в 

ней, только потому, что он сотворён ими. Поэтому и устанавливается прямая связь 

между этим животным и хтонической сферой (ср. Kёйпер 1986, 17), которая делит-

ся на подземный мир [ср. [данные литовского фольклора] „<…> velnias slepiasi po 

velėna <…>“ (JBR IV 137 [6]), т.е. „чёрт прячется под дерном“, „Tai vyrai kai aria laukus 

saugojasi, kad ariant velėna neatvirstų atgal“ (JBR I 39 [122]), т.е. „Мужчины, когда па-

54 Несомненным доказательством того, что рога были причиной соотнесения этого животного с дьяво-

лом, являются примеры этиологических сказаний литовцев: „Dievas sutveria avį, velnias ožką“ (JBR III 

170 [№ 3081]), т.е. „Бог (Диевас) сотворил овцу, дьявол – козу“, т.е. безрогое существо соотносится со 

сферой деятельности небесного бога, а рогатое – с хтоническим божеством. Видимо, этот орган жи-

вотного издавна связывали с возможностью нанести ранение [из них изготовляли оружие – подроб-

нее см. Тейлор op.cit. 116, 236], смертью, поэтому он был причислен к атрибутике бога смерти и мира 

умерших.
55 Рефлексией этой же мифологемы можно назвать обычай италийцев соотносить ногти человека с бо-

лезнью, ср. верование римлян, что отрезав ногти болеющего лихорадкой и прикрепив их воском к 

дверям соседа, болячка переходит к нему, а сам больной выздоравливает (Фрейзер op.cit. 604).

sms-12.indb   294sms-12.indb   294 23.10.2009   9:51:1023.10.2009   9:51:10



295

Роландас Крегждис

шут, остерегаются при пахании откинуть назад дернину“] и на водное пространс-

тво: блр. нячистый „чёрт“ может избегнуть преследования блр. Пярун [= лит. Пер-

кун] в воде; лит. vélnias (дьявол), бегущий от Диеваса//Перкуна, тоже прячется в 

воде (см. JBR I 40 [135, 137, 145], 39 [133], 150 [21], 191 [8, 10]; BTB VII 425 [56]; ещё 

см. Топоров 2002, 80 и т.д.)56 и живёт в нём (JBR I 80 [961-3])57. Это соотношение 

очень важно для раскрытия сути и причин возникновения главного мифа ИЕ на-

родов о распрях между хтоническими (лит. Vélnias, лтш. Vels, др.инд. Vr. tráh. , Varun.a) 

и уранистическими (lie. Perkū́nas, la. Dievs, s.i. Índrah. ) богами.

Причинную связь между водой и коровой, и соответственно быком, устано-

вить не так уж и трудно. Все эти объекты объединяет тот же самый референт – 

„жидкость – источник жизни“:

Итак можно сделать вывод о том, что в обрядовой традиции почитания 
быка ИЕ народами переплелись мифологические представления двух этапов 
культурного развития этих племён: символ плодовитости – бык ↔ хозяин коро-
вьего стада [период кочевого образа жизни – первичный] + божество урожай-
ности ↔ урожая, поскольку им осуществлялось вспахивание почвы [аграрный 
период – вторичный] (см. 2 схему).

Основываясь на этих выводах, можно выдвинуть ещё одну гипотезу: с изме-

нением функций мифологемы „бык – символ плодовитости“ → „бык – божество 

56 Топоров (1998a, 80), ссылаясь на работы Рыбакова (см. Рыбаков 1981, 144), выдвинул гипотезу, что 

место пребывание сл. *Velesъ должно быть локализовано в водоёмах „неподвижной и соответственно 

стоячей“ воды, а деятельность сл. *Perunъ можно связывать с „текущими и соответственно с под-

вижными“ водами, что якобы соответствует главному мифу индоевропейцев о борьбе между этими 

божествами из-за стада коров (ещё см. Golema 2008, 154 д.).

 Правильность этой догадки вызывает сомнения, поскольку борьба Варуны//Вритры с Индрой по при-

чине „освобождения“ реки мира (подробнее см. MC 116 д.; Kёйпер op.cit. 14), не находит прямых под-

тверждений в отношении установленного Топоровым разделения водного пространства в мифоло-

гическом наследии других ИЕ народов. В первую очередь такому решению данного вопроса препятс-

твует мотив литовского теогонического мифа Эгле – царица ужей, местом действия которого является 

море (ср. Beresnevičius 2003, 43, 79). Но это не является главным аргументом для отклонения данной 

гипотезы – его указывает сам Топоров (1973, 33), т.е. он сам себе противоречит: „анчутка [„чёрт, бес“ 

˜ диал. русс. анчутки „чертенята“ (Даль I 19) – Р.K.] – водяной, страшилище, живущее в реках и пру-

дах; им пугают детей“ [выделено мною – Р.K.]. Правильность установления данной локализации [т.е. 

реки и соответственно текущей воды] местонахождения чёрта подтверждается значением имени, по 

происхождению – эпитета (ср. Balsys 2006, 289), литовского божества вод [= ? чёрта] Upinis Dewos – т.е. 

Речной Бог, о котором упоминается в Хронике Стрыйковского (см. BRMŠ II 546; подробнее см. LM I 

95; Balys, Biezais 1973, 446). Генетическая связь этого бога с хтоническими божествами подтверждается 

культовыми элементами – ему в жертву приносились белые поросята [по данным Претория] (древние 

греки свинью жертвовали хтонической богине Деметре  (!) – Guhl, Koner 1896, 470); курица (BRMŠ II 

628), которая, по верованиям литовцев, была связанна с предсказаниями пожара [ей отрубали голову 

– JBR I 18]. Видимо, эти аргументы являются достаточно веской причиной для отклонения гипотезы 

Топорова, а причины определения жилища чёрта в омуте или болоте, часто встречающееся в фоль-

клорном материале, ясны – там очень часто тонули люди (ср. Balys, Biezais ibd.).
57 Эта локализация жилища чёрта встречается и в фольклоре финнов Прибалтики: [эстонцев] „<…> 

pilkas žmogutis įšoko upėn. Netrukus žmogutis vėl išlindo iš vandens (tai buvo vanapagan = velnias) <…>“ 

(JBR I 125 [1]), т.е. „<…> человечек серого цвета прыгнул в реку. Вскоре он опят вылез из воды (это 

был ванапаган = чёрт) <…>“; „Radus šulinį, velnias nunėrė į dugną“ (JBR I 199 [5]), т.е. „Отыскав колодец, 

чёрт нырнул на дно“; „<…> pašоko iš vieno šaltinio juodas šunelis <…>“ (JBR I 199 [8]), т.е. „вскочила 

из одного ручья чёрная собачка <…>“, а также славян (в частности словаков – подробнее см. Golema 

2008, 156 д.).

sms-12.indb   295sms-12.indb   295 23.10.2009   9:51:1023.10.2009   9:51:10



296

Прусс. Curche: этимология теонима, функции божества; проблематика установления культовых ...

2 схема: взаимосвязь мифологем „вода“, „молоко“, „корова“, „бык“

жидкость – источник жизнипериод кочевого образа жизни

др.инд. „небесные воды“ др.инд. „небесный дождь“

др.инд. небесные реки молока, мёда, сомы

трaва (фураж) �  луга, деревья (дупла) �  леса �  сома (напиток богов)

небо вода молоко

др.инд. Varun. a „бог вод“; 

„освящает небо и землю“

хозяин коровьего стада

самец коровы

бык

корова

гр. Ζεύς „ясное небо“; „бог 

молний и бурь“
символ плодовитости лит. Baubis „бог быков 

и коров“

божество воды в виде быка 

на Крите
бог плодовитости прусс. *Kurvakas „бог быков“

инт. связь с Европой идол быка лит. karváitis „целебная трава“

инт. связь Пасифаи с быком пахотное животное аграрный период

Mинотавр божество урожая

идол быка прусс. Curche „божество урожая“

гр. божество урожая в виде быка

sms-12.indb   296sms-12.indb   296 23.10.2009   9:51:1023.10.2009   9:51:10



297

Роландас Крегждис

урожайности“ облик этого животного был причислен к зооморфным образам хто-

нических божеств (ср. JBR I 190 [2]). Для аргументирования догадки о связи коровы 

и соответственно быка с хтоническим, а не уранистическим божеством, весьма под-

ходят примеры описи ритуальных обрядов славян и балтийских мифологических 

реликтов: русс. Коровья Смерть, Чёрная Немочь представлялась как чёрная (чаще 

всего [ср. эпитет дьявола лтш. Juods „чёрный“ – см. Šmitas op.cit. 16, 96 т.д., 107, 109, 

223]) корова, кошка или собака (подробнее см. MC 291 д.; Иванов, Топоров 1974, 

47), идентична зооморфным образам литовского Вялняса (т.е. дьявола) (подробнее 

см. Топоров 2002, 82).

После реформы религии пруссов, осуществлённой Вайдевутисом и Брутя-

нисом (подробнее см. Beresnevičius 1995, 105 т.д.), т.е. после утверждения правил 

почитания новой триады богов вместо культовой практики божеств более ранне-

го периода, обряды прусс. Curche могли были быть соотнесены с почитанием бога 

подземелья и смерти Патулом58, ср. семемы заимствований прибалтийских финс-

ких языков „дьявол, злой дух, приведение“. По данным письменных источников, 

со временем культ этого божества пруссы стали путать с почитанием Бардайтиса 

(подробнее о происхождении имени этого бога см. Kregždys 2008
a
, 88 т.д.).

58 О возможном слиянии культа этих двух богов свидетельствует один из атрибутов Патула – череп 
быка, который, по данным письменных источников, был подвешен на свящённом дубе в Рикойоте 

(см. BRMŠ II 347), игравший важнейшую роль в языческих обрядах земледелия балтов (ср. Dundulienė 

1982, 345). Возможно, что другим реликтом культа быка в обрядовой системе Патолса является обяза-

тельное ритуальное сжигание говяжьего сала в горшках в честь этого бога. (см. BRMŠ ibd.).

зпд. балт. *karvas „бык“ > диал. прусс. *karvus „т.ж.“ > диал. прусс. *kurvus „т.ж.“

прусс. curwis „бык“

диал. прусс. *Kurvaitis „бог быков“ прусс. *Kurvakas „бог быков“

?прусс. *kurvaitis „целебная трава для 

лечения рогатого скота“
деификация идола в образе быка

пахотное животное идол быка

Мать Земля – богиня плодородия почва

*„зооморфный облик бога земли → подземелья“ *„божество урожая в облике быка“

прусс. Patols „бог подземелья, смерти“ „божество урожая“

„дьявол; злой дух; приведение“ „медведь“

3 схема: генезис мены функций западно-балтийского божества прусс. Curche

sms-12.indb   297sms-12.indb   297 23.10.2009   9:51:1023.10.2009   9:51:10



298

Прусс. Curche: этимология теонима, функции божества; проблематика установления культовых ...

Значит, основываясь на выводах [хотя и гипотетических] этого анализа, мож-

но утверждать, что самую древнюю функцию рефлектирует только морфологичес-

кий строй теонима и соответственно этимологическое его значение, а функции, 

реконструируемые по данным финских заимствований, отражают многочислен-

ные изменения разных эпох, датируемых от времени кочевого строя ИЕ племён до 

аграрного периода оседлого образа жизни (см. 2 схему).

Другая проблема, связанная с реконструкцией культа прусс. Curche, касается 

установления возможных мифологических соответствий в обрядовой системе вос-

точных балтов, славян и германцев.

Анализ этого вопроса необходимо начать с уже упомянутой гипотезы Ман-

нхардта о важности почитания последнего снопа злаковых. Только его изыска-

ние и представленный фактологический материал надо интерпретировать не как 

данные для реконструкции культа прусс. Curche, а мифологических элементов ли-

товцев, славян и германцев (на то есть веские причины – см. дальше). Маннхардт 

(Mannhardt 1936, 46 т.д.), приводя свои аргументы по поводу реконструкции культа 

данного божества, по большей части ссылается на свои предпосылки и результаты 

сопоставления якобы генетически тождественных с прусскими обрядов славян и 

германцев, а не на подлинные факты письменных источников. Главным его аргу-

ментом в пользу реконструкции протосемемы „божество последнего снопа злако-

вых“ является уже упомянутый выше рассказ кого-то сборщика налогов (десятины) 

в Пруссии, якобы видевшего [приходится сожалеть, что автор представления этого 

фактического материала не указывает ни имя очевидца, ни источник данных], как 

люди, заканчивая жатву, проводили обряд почитания последнего снопа. Он сам, 

того не замечая, начинает сравнивать обряды, по его мнению, очень похожие, но 

проводившиеся в разное время, поскольку, оговорив этот обычай, он сразу же ссы-

лается на упоминание чествования бога Curche в Христбургском договоре 1249 г., 

происходившего после уборки урожая, т.е. он не учёл то обстоятельство, что эти 

два праздника могут быть только сопоставляемы, но никоим образом не отождест-

вляемы – о первом мы знаем, что он проводился на поле, где выращивалась какая-

то культура злаковых, а о втором нет никаких достоверных данных, хотя наличие 

обстоятельства времени „убрав урожай“ в договоре ордена с прусскими племенами 

делает такое сравнение весьма сомнительным.

Значит, возможно, что Маннхардт отождествил два разных праздника не 

только по отношению к времени их проведения, но и почитания разных божеств. 

Конечно, нельзя полностью опровергать возможность существования типологичес-

кой связи между этими двумя праздниками, объединяющей их с аграрной деятель-

ностью человека, но надо иметь в виду и тот факт, что почти всё мировоззрение 

жителя Пруссии тех времён было связано с земледелием. Поэтому земледельческих 

празднеств в то время могло проводиться не два и не три.

Не меньшее значение имеет и то обстоятельство, что обряды, именуемые 

Маннхардтом прусскими, на самом деле могли являться новшеством литовских и 

др. колонизаторов. Для выдвижения такой предпосылки данных как в плане исто-

рическом, так и культурном более чем достаточно:

1) во времена Петра из Дусбурга (вторая половина 13 в. – первая половина 

14 в.) земли Пруссии Кулм и Любавас уже были колонизированы поляками (ср. 

Mažiulis 1966, 16, 20; Matulevičius 1995, 137 д.);

sms-12.indb   298sms-12.indb   298 23.10.2009   9:51:1023.10.2009   9:51:10



299

Роландас Крегждис

2) самый интенсивный процесс колонизации прусских территорий германца-

ми происходил до 15 в. (Pakarklis 1948, 146; Mažiulis op.cit. 22);

3) в 15 в. в Памяде кроме пруссов проживали немцы и поляки (Mažiulis op.cit. 

23);

4) к концу 15 в. в северной части Пруссии59 жили люди, „чей язык мало чем 

отличался от литовского“ (Šneidereitas 1989, 232). По утверждению Мажюлиса (PEŽ 

IV 47), время „литуанизации“ прусских земель началось в 6 в.н.э., т.е. со времени 
начала иммиграции пралитовцев в Пруссию.

Маннхардт почему-то эти факты замалчивает и не допускает возможности 

в ритуале описываемого им праздника видеть новшество восточно-балтийского, 

славянского или германского происхождения60. Возможность такой интерпрета-

ции культурных изменений обрядовой системы пруссов подтверждается данными, 

представленными в письменных источниках. Преторий (BRMŠ III 186, 291) упо-

минает о празднике 17 века, проводившемся в Надруве (см. 60 сноску), во время 

которого люди из сжатого пучка ржаных колосьев связывали букет [Дундулиене 

(Dundulienė 1963, 183) почему-то переводит „сноп“] и сплетали венок, многочис-

ленные фотографии которого представила Дундулиене (Dundulienė op.cit. 187 д., 

194, 202). На литовские, а не прусские [о празднестве такого рода западно-балтийс-

ких племён не упоминается ни в одном достоверном письменном источнике] корни 

этого праздника указывает: 1) его ареальная распространённость на территории 

Литвы [архаичность и соответственно аутентичность этого обряда подтверждает-

ся его реликтами в периферийных литовских землях – см. 2 карту]; 2) идентичные 

празднества, описываемые Преторием, проводились, по утверждению Дундулиене 

(Dundulienė 1963, 184), в восточной части Литвы в Таурагнай [упоминается и о бо-

жестве злаковых, и плетении венка пожинок]; 3) термины обрядового характера, 

приводимые самим Преторием, т.е. лексический их состав по происхождению яв-

ляется литовским: Maldininks, pabeigtuwe Rugg-pjuties, palabindams, Pradetuwe ir kt. 

(см. BRMŠ ibd.).

Обычай почитания „последнего снопа“, по данным этнографического матери-

ала, собранного Дундулиене (Dundulienė 1963, 183 т.д.), был распространён почти 

на всей территории Литвы: [Aукштайтия] Švnč, Pkr, Vlkj, Prn, Šl, Smn, Krn, Nmj, Vl, 

Rm, Pg, Mrj, Trgn, Al, Ad, Mrk, Vb, Lp, Mrs, Ps; [Жемайтия] Als, Šauk, Pp, Kltn, Trš, Trk; 
[периферийные литовские земли] Rmd, Grv, Zs, а венок из ржаных колосьев в знак 

конца жатвы плели также на большей части литовских земель: [Aукштайтия] Dg, 

Vrn, Trak, Al, Btrm, Šmn, Rk, Šl, Ob, Pnd, Pnm, Ant, Všn, Vlkj, Rmš, Vv, Pkn, KzR, Kbr, 

59 Территория занимает верховье бассейна реки Приеглюс, т.е. северную часть от Приеглюса и восточную 

от реки Деймена (ср. Šneidereitas op.cit. 312) = земли Надрувы и отчасти Скалвы.
60 С давних времён повелась традиция считать, что в Скалве и Надруве проживали прусские племена, 

хотя сейчас установлено, что жители этих территорий „скалвийцы и особенно надрувяне являются 

переходным этническим звеном между пруссами и литовцами, [генетически – Р.K.] ближе последним“ 

(Matulevičius 1995, 129). Не вдаваясь в подробности решения проблемы почти трёхсотлетней дав-

ности [подробнее о ней и перечень много-численных работ по этому вопросу см. указанную статью 

Матулявичюса], можно делать предположение о процессе постоянного переселения представителей 

литовских племён на территорию северной Пруссии с древнейших времён [см. того же автора пред-

ставленную карту переселения жителей восточно-балтийского ареала на прусские земли]. Эти обсто-

ятельства обусловили и тот факт, что в начале 13 в. жители этого региона Пруссии „были в большей 

степени литуанизированы“ (Matulevičius ibd.).

sms-12.indb   299sms-12.indb   299 23.10.2009   9:51:1123.10.2009   9:51:11



300

Прусс. Curche: этимология теонима, функции божества; проблематика установления культовых ...

Gl, Lgl, Ign, Sld, Dkšt, Švnč, Mlt, Dt, Gdž, Pg, Jz, Mrk, Jrb, Kri; [Жемайтия]: Krtn, Trk, Rt, 

Žd, Pp, Pž; [периферийные литовские земли] территория Малой Литвы (Dundulienė 

1963, 187). Традиция плетения венка пожинок из ржаных колосьев и полевых цве-

тов отслеживается и в окрестностях Купишкис (Dulaitienė 1968, 106).

Сравнивая эти два объекта почитания, можно выдвинуть гипотезу о сущес-

твовании взаимосвязи между ними. Уже упоминалось, что традиция почитания 

идола плодородия [< *бог плодовитости и покровительства над рогатым скотом в 

образе быка] пруссов могла иметь общебалтийские и возможно общеиндоевропей-

ские корни. Следуя этой догадке, можно предположить существование изготовле-

ния идола и его зооморфно-изменительного процесса в более нейтральном облике, 

имевшего место в обрядах восточно-балтийских народов из-за табу, введённого на 

языческие празднества представителями христианства. Довольно сложный празд-

ничный обряд был упрощен максимально. Из всех атрибутов почитания божест-

ва уцелел лишь один – венок из колосьев злаковых [ими, видимо, украшался идол 

быка, ср. соответствующий обычай древних греков (см. выше)], а в других мест-

ностях сам идол мог быть заменён снопом сжатых колосьев, т.е. произошла замена 

референта и его денотатов [о идентичных семантических изменениях подробнее 

см. Kregždys 2005, 12 д., 29]. Следы упрощения этого ритуала прослеживается в ок-

рестностях города Алитус [южная часть Литвы], где, по утверждению Дундулиене 

(Dundulienė 1963, 185), жницы приносили в жилой дом сноп злаковых, ставили его 

в угол61 избы [в это время все находившиеся в доме люди пели песни], а букет из 

61 Это место выбрано не случайно. Можно выдвинуть гипотезу о том, что после соотнесения функций 

и образов бога плодовитости и урожая и властителя подземелья, оно стало восприниматься как хто-

ническое божество [см. 2, 3, 4 схемы], а это повлияло и на установление места почитания его в доме, 

т.е. по данным фольклора восточно-балтийских народов, местом пребывания или появления дьявола 

является угол помещения. До сих пор никто не акцентировал важность локализации этого хтоничес-

кого божества именно в углу дома. Напротив, Велюс (Vėlius 1987, 53) утверждает, что места появления 

дьявола в литовских сказках и преданиях не являются постоянными: „Чёрт к людям приходит, „при-

стаёт“ неизвестно, откуда, а после некоторого времени уходит или прогоняется. Только по отдельным 

намёкам, откуда чёрт приходит к человеку и куда уходит, можно составить приблизительную картину 

о том, где он живёт“. Велюс ссылается на данные 300 вариантов мифологических сказаний, из которых 

в 195 случаев дьявол появляется в жилом доме. То, что чёрт появляется или даже поселялся в поме-

щениях, созданных людским трудом, устанавливается по данным фольклора: нельзя жечь лучину с 

обоих концов, а то чёрт поселится (LTR 444/584/ – Vėlius op.cit. 51) и др. Об этом свидетельствуют и 

имена этого хтонического божества (ср. Vėlius op.cit. 40).

2 карта Ареальная распространённость 

празднеств „последнего  снопа“ и  плетения 

„венка пожинок“: белый треугольник 

озна чает места празднования обрядов 

„последнего снопа“, а чёрный – плетения 

„венка пожинок“.

Klaipėda

Šiauliai

Panevėžys

Kaunas
Vilnius Gervėčiai

Zasiečiai

Ragainė

sms-12.indb   300sms-12.indb   300 23.10.2009   9:51:1123.10.2009   9:51:11



301

Роландас Крегждис

колосьев ставили на стол. В других местностях проживания литовцев имело место 

плетение венков и развешивание их в углу дома, где находился стол. Все эти обря-

ды, несомненно, связаны с древними празднествами в честь божества плодородия, 

проводившимися публично [ср. обычай жертвоприношения быка в славянских 

землях – подробнее см. Иванов, Топоров 1974, 169] – об этом свидетельствуют не 

только обрядовое пение, имевшее место при проведении религиозных обрядов бал-

тов, но и торжественная встреча жнеца, несущего венок пожинок (ср. Dundulienė 

ibd.), т.е. можно установить такую последовательность смены обрядовой традиции: 

I. *почитание идола в облике быка в присутствии всей общины ↔ *украшение идо-

ла быка венками из колосьев злаковых и цветов [гипотетический уровень] → II. по-

 Известно, что „у фольклорного чёрта литовцев много общих черт с фольклорным божеством латы-

шей (velns, vels). Совпадают многие черты внешности, место появления и проживания, отношения с 

людьми и другими мифологическими существами“ (Vėlius op.cit. 253). Поэтому необходимо сравнить 

локализацию этих божеств именно в доме человека.

 В латвийских сказках (примеры из www.ailab.lv) появление чёрта очень часто связывается с углом 

дома. Видимо, этот факт нужно объяснить той простой причиной, что в углу темно:

1) „Kā tu še tiki? Noslēpies pie laika, lai velns tevi tūlin ātrumā nenorij! Ieej tur tanī kaktā!“. Jānis noslēpjas kaktā, 

bet tūlin arī ieskrien velns un prasa : „Kas te par cilvēka smaku?“. Velns paskatās kaktā, redz, ka tur stāv cilvēks 

un rauj to no kakta ārā. Jānis nu atkal sasit trešo velnu līdz ar viņa bērnu gabalu gabaliem. (Stiprinieks ar saviem 

biedriem);

2) Arī velns jau bijis piekusis un bijis ar Lāču Krišus padomu mierā. Velns, atpūzdamies, dzēris no ūdens mucas; 

Lāču Krišus tamēr krietni sadzēries no spēka mucas.<…> Maldīdamies ieraudzījis kādā kaktā mazo vīriņu, kas 

bijis paslēpies ar visu ozolu bārzdā un, šo ieraudzīdams, drebējis vien no bailēm. Lāču Krišus tam prasījis, 1ai 

pasaka ceļu, pa kuru no elles izkļūt, tad izņemšot tam ozolu no bārzdas. (Lāča dēls).

 Мифологический чёрт литовцев тоже очень часто появляется в углу дома. Хотя Велюс и указывает, 

что наиболее часто дьявол приобретает облик немца [возникновение которого связано с ненавистью 

к немецким крестоносцам] (Vėlius 1987, 20), но не акцентирует, что он появляется именно в углу жи-

лого помещения:

1) [загадки] 5795: Stovi kampe prūsas su skardine skrybėle, skarbų nesuskaito. 1926, Sml. LTR 459(394) – 

aguona. (LT V 490), т.е. стоит в углу прусс [= немец – Р.K.], скарб не может сосчитать – мак;

2) 8507: Kuliant šešiese://– Kampe tupi vokietukas.//– O kuo vardu?//– Motiejukas. 1935, Plv. LTR 374(10b) – 

spragilas (LT V 803), т.е. при молотьбе вшестером://– в углу сидит немчик.//какое твоё имя?//– Матвей 

– цеп.

 Есть и другие ещё никем не проанализированные эпизоды фольклорного материала, связанные с ло-

кализацией чёрта в углу дома:

1) [верования] 9264: Reikia spjaudyt kampan pečiaus ir sakyt tris kartus: Saule saule, upe upe, eik tu, gyvate, 

skradžiai. 1964, Ign. LTR 3718(157) (LT V 892), т.е. надо плюнуть в угол печки и сказать три раза: Солнце 

солнце, река река, пропади ты, змея, пропадом;

2) 8787: в примечании указывается, что, когда вилку ставят вверх остриями в угол, пропавшая вещь тут 

же находится (LT V 1153).

 С первого взгляда не являющаяся первой важности для установления локализации места пребыва-

ния дьявола мифологема „угол дома“ [она не выделяется исследователями балтийской мифологии, ср. 

BRMŠ I-IV; LM I-III] может быть весьма полезна для установления происхождения некоторых имён 

балтийских богов и даже их идентификации. Так Топоров (Toporovas 2000, 256), при реконструкции 

мифологического образа Матери Земли, упоминает латвийские божества Meža tēvs (BW 2675), Kakta 

(Meža) tēvs (BW 30489), чьи имена встречаются в фольклоре [в дайнах (!)], и приводит свои сомнения 

насчёт их аутентичности. Основываясь на выше приведённом кратком обзоре локализации балтийс-

кого дьявола, можно делать осторожное предположение не только в пользу подлинности этих мифо-

логических божеств, но и идентифицировать их как эпитеты дьявола, ср. лтш. Kakta (Meža) tēvs *„бог, 

живущий в углу леса“, ещё ср. образцы из литовского фольклора:

1) „<…> velnias pripila pilną kampą pinigų“ (BLS 153; Vėlius op.cit. 108), т.е. „чёрт наполняет угол деньга-

ми“;

2) „Visi kampai pilni yra velnių arba piktų dvasių“ (BP II 437; Vėlius op.cit. 240), т.е. „все углы полны чертей и 

злых духов“.

sms-12.indb   301sms-12.indb   301 23.10.2009   9:51:1123.10.2009   9:51:11



302

Прусс. Curche: этимология теонима, функции божества; проблематика установления культовых ...

читание снопа злаковых в поле ↔ плетение венков из колосьев злаковых и цветов → 

III. почитание снопа злаковых в жилом доме = „гость дома“ ↔ плетение венков из 

колосьев злаковых и цветов → IV. почитание венков из колосьев злаковых и цветов 

в жилом доме.

Такая „деградация“ обряда, своими корнями уходящего во времена общности 

ИЕ народов, привела не только к замене первичного объекта почитания [референ-

та], но и к изменению полового признака божества [см. дальше; 4 схему] в культо-

вой системе восточных балтов.

Всё-таки в письменных источниках прослеживается информация, имеющая 

лингвистическое обоснование, о проведении восточно-балтийскими племёнами 

возможно соотносимых празднеств [являющимися реликтами древнейшего пери-

ода, т.е. рефлектирующих протосемему *„божество быков“ и соответственно культ 

почитания его идола] с обрядом, указанном в Христбургском договоре от 1249 г. 

Преторий приводит рассказ о якобы прусском [хотя излагает информацию о ли-

товских повериях – на это указывает этимология теонима –, записанных, видимо, в 

Надруве (см. 60 сноску)] обычае почитания рогатого скота: „Хозяин созывает сво-

их детей, иной и всё семейство, становится на колени перед пуром и молится за 

скот, особенно за корову и телёнка. Во времена наших отцов они взывали к Баубису 

(Baubis), т.е. богу коров и быков [выделено мною – Р.K.]“ (BRMŠ III 202, 304).

Этот обрядовый факт, приводимый Преторием, очень важен, поскольку за-

ложенная в нём информация подтверждает сформулированную выше гипотезу о 

(I.) сути обрядовой традиции почитания „бога быков“, её объекта и (II.) последо-

вательность смены функций божества, т.е. I. поклонение происходило божеству 

зооморфного (первичного) облика быка [на это указывает не только утверждение 

Претория, что „Баубис (Baubis), или бог домашнего скота, охранявший их стадо 

<…>“ (BRMŠ III 260; MP III 299), но и этимология вариантов имени божества: Бау-

бис быков (Jaucz-baubis – MP III 148; Jaucziubaubis – BRMŠ III 239, 256); II. очевидно 

сопоставление „бога быков“ и божества урожая, поскольку обряд почитания бога 

происходил перед пуром, т.е. ёмкостью в 24 гарнца зерна. Генетическая связь этого 

божества с прусс. Curche подтверждается происхождением теонима Баубис и двух 

его вариантов Jaucz-baubis, Jaucziubaubis: лит. baũbas „чучело, привидение, именем 

которого пугают детей“ J, rš, Gs, Šts (LKŽ) 62 < ономатопейного гл. лит. baũbti „ре-

веть низким голосом (о быке), мычать“ (DLKŽ5), ср. лтш. bubinât „бу-бу-бу реветь, 

подражая быку“ (LEW 37), соотносимый с пол. buba „чудовище, именем которого 

пугают детей“ (Būga I 435) и др. (LEW ibd.), который семасиологически сходен с 

лит. maũmas „детское страшилище, бука“ Ml, Prng, Šd, Sdb, Krš, Sv, Srv, Ds, Rmš, Vj, 

Vrn, „тихий, неразговорчивый человек, тихоня“ Ktk, Užp, Trgn, „кто неясно гово-

рит“ Trgn, „ни к чему не годный, неряха“ Užp, „сопли“ Ds, Trgn, „вошь“ Ds, „невы-

ковырянный глазок картошки“ Ds, „бык, самец коровы“ J (LKŽ) ↔ гл. лит. maumiù 

„реветь (как бык)“ (Būga ibd.), т.е. оба варианта теонима могут быть истолкованы 

как синонимы (по происхождению – эпитеты) божества.

Основываясь на установленной систематической связи между прагматичес-

кой причиной происхождения имён и функций [а также их замены] божества, реше-

62 По утверждению Балсиса (Balsys op.cit. 161 т.д.), первый имя этого божества в своём труде упомянул 

В. Мартиниюс (1666 г.) (Baubis – BRMŠ III 62 д.), правда, не указал ни функции, ни особенностей обря-

довой практики.

sms-12.indb   302sms-12.indb   302 23.10.2009   9:51:1123.10.2009   9:51:11



303

Роландас Крегждис

ние проблемы возникновения полисемантического поля теонима фин. kurko, kurki 

„злой дух, дьявол, привидение, медведь, вошь“ не составляет особой трудности. 

После сопоставления прусс. Curche с богом подземелья и смерти, ему также были 

причислены функции хтонического божества, суть которых отражается в значени-

ях заимствованных из балтийского форм имени бога в языках финнов Прибалтики 

– в Ятвяжской книжке утверждается, что бог подземелья и тьмы Peckolls A//Pockolls 

A, B представляет собой дьяволов и летающих призраков (BRMŠ II 144).

Для объяснения происхождения семемы „вошь“ можно выдвинуть двоякое 

предположение: 1) оно обусловлено весьма архаичной функцией божества, опреде-

ляющей плодовитость и живучесть, т.е. с течением времени она могла распростра-

ниться не только на понятие рогатого скота, но и на всякий отличающийся плодо-

витостью вид животного мира; 2) пейоративное значение слова связано с функци-

ей хтонического бога насылать на скот и людей всякого рода болезни и заразу [об 

этом свидетельствуют фольклорные мотивы этиологических сказаний литовцев и 

латышей] – в этом случае его следовало бы разъяснять как понятие вторичного 

происхождения.

Необходимо отметить, что обрядовая система поклонения литовцев возмож-

но идентичному божеству прусс. Curche отличается большей инновативностью, 

чем семантическая структура упомянутых заимствований в финских языках. Во-

первых, до сих пор не установлено, что литовцы изготовляли идол божества [та-

кие рассуждения являются гипотетическими]. Исходя из этого положения и выше 

приведённого анализа, можно сделать осторожное предположение о возможном 

существовании культа идентичного с прусским божества *бог быков и в восточно-

балтийском пространстве, в обрядовой системе которого произошло тройное из-

менение референта почитания: I. [1 референт (A) ↔ 2 референт (B) > BA] бог быков 

↔ сноп злаковых > сноп злаковых [„гость дома“]; II. [1 референт (A) ≈ интегральный 

признак α ≈ 3 референт (C) = Aα ↔ Cα > CαA] бог быков ≈ [пахотное животное ←] зем-
ля [→ божество земли (подземелья)] ≈ дьявол (с.лит. velinas) > рогатое [и ревущее 

как бык63] божество подземелья; III. [2 референт (B) ↔  когипоним β > 4 референт 

63 Здесь необходимо упомянуть изыскания А. Греймаса (Greimas 1990, 135), ошибочно истолковавше-

го гипотезу Брюкнера (Brückner 1980, 185 [15 сноска]) об ономатопейном происхождении теонима и 

сконцентрировавшего своё внимание не на мифологическом обосновании предпосылки, а на чисто 

лингвистическом [без какой-либо аналитической мотивации], т.е. внести несколько корректировок 

по поводу его интерпретации этимологии этих слов и обсудить вымысел того же рода Р. Коженяуске-

не (Koženiauskienė 1990, 615), что лит. Baubis „воображали как птицу, ревущую как бык“, уже начатые 

интерпретировать как научные (см. Balsys op.cit. 163 д.), нанося тем самым большой урон не только в 

смысле искажения реалий балтийской мифологии, но и нарушая методологическую практику изуче-

ния культурного наследия древности. Неслыханно, чтобы установление функций и идентификация 

божества производились не на фактологическом материале достоверных письменных источников 
[перед этим проведя верификацию данных] – тем самым искажая информацию Вильгельма Мартиния 

и авторов более позднего времени (подробнее см. Balsys op.cit. 162 т.д.), но на лексическом составе 

Словаря литовского языка (ср. LKŽ I 686 – см. Greimas op.cit. 181), при этом игнорируя морфологичес-

кое несоответствие сравниваемых ими теонима и якобы ему родственных соответствий литовского 

языка: генетическим соответствием представляется девербатив лит. baublỹs – а не (!) лит. baũbis = 

jáučių baũbis „бог пастухов“ [K], Mlt; MŽ (LKŽ I 686) – „птица из рода цапли (Botaurus stellaris)“ Blv, JD 

219, Rk, BB Ps 102,7, PPr 350; „филин“ K II 251 [> гл. лит. baublėti [K] „кричать (о баублисе)“; baublénti 

„кричать (о баублисе)“ (LKŽ I 686)] < гл. лит. baũbti + суфф. -(s)li
ˆ

ŏ- (ср. Skardžius op.cit. 166 t.) < воскл. 

лит. baũ „бу, му (для обозначения мычания)“ Š, Gs, Valanč., Jnšk (LKŽ I 685), значение которого мо-

жет быть поздним, не имеющим ничего общего не только с обсуждаемым божеством, но и вообще с 

sms-12.indb   303sms-12.indb   303 23.10.2009   9:51:1123.10.2009   9:51:11



304

Прусс. Curche: этимология теонима, функции божества; проблематика установления культовых ...

(D)] сноп злаковых ↔ болезнь (снопа) злаковых > „ржаная баба“ (подробнее см. 

Dundulienė 1963, 182; 1982, 349 и т.д.; Balsys op.cit. 136 д.) [смена полового признака 

божества возможно обусловлена экстралингвистическим фактором, т.е. из-за со-

поставления референта сноп злаковых со способом складывать в копну (лит. gubà – 

и.м. женского рода), которое в литовских диалектах именовалось „баба“ (!!!), т.е. 4 

снопа злаковых составляли „бабу“ или „венок“. Происхождение прототипа женско-

го рода, видимо, обусловлено и мифологическими факторами, рефлектирующими 

референт коровы, тоже бывшей в попечительстве бога быков. В пользу правомер-

ности такой гипотезы свидетельствует воображаемая внешность „ржаной бабы“ – 

это женщина с железными грудями, наполненными дёгтем (Tl), причиняющая вред 

детям (см. Dundulienė 1963, 181 д.; Balsys ibd.), ср. уже упомянутые эпизоды литов-

ских преданий о превращении чёрного быка в лужи дёгтя. Поэтому следует весьма 

осторожно относится к гипотезам (см. Balsys ibd.) о возможном вторичном проис-

хождении пейоративного значения функций данного божества, поскольку его ат-

рибутика, соответствующая символике хтонического бога дьявола (с.лит. velinas), 

может быть истолкована как реликт весьма архаичных функций божества, ср. уже 

оговоренный мотив неуважения дьяволом хлеба и соответственно злаковых вооб-

ще – возможно, что деятельность чёрта с древнейших времён соотносилась с пло-

хим урожаем ↔ голодом ↔ смертью (данные такого негативного влияния хтони-

ческого божества на рост урожая весьма часты в фольклоре восточных балтов), а в 

латвийском фольклоре прослеживаются и его зловредные действия, направленные 

против детей (Šmitas op.cit. 79; ещё см. 66 сноску).

Связь этих божеств с прусс. Curche [точнее, с его вторичной ипостасью хто-

нического бога] также подтверждается представлением „ржаной бабы“ на террито-

рии Прусской Литвы как женщины, едущей верхом на коне (см. Dundulienė op.cit. 

182), т.е. в этом образе можно видеть реликт культа прусского бога смерти – по 

представлениям древних балтов, умершие переселялись в потусторонний мир на 

коне. Можно сделать осторожное предположение о возможном объединении ли-

товцами Пруссии нескольких мифологических образов в один – проводника души 

умершего в мир усопших [иногда он воспринимался как их умерший родственник], 

прибывавшего на коне (подробнее см. Beresnevičius 1990, 127 т.д.), и лит. Ржаная 

баба → „Ржаная баба, едущая верхом на коне“.

Возникновение функций покровителя урожая, а позже и его вредителя, обус-

ловленное вторым типом изменения референта, было причиной появления сино-

нимов теонима: волк, козёл, заяц, медведь (Dundulienė 1963, 185; 1982, 349; ещё см. 

сакральной сферой литовцев, т.е. возникновение её может быть случайным, обусловленным сравни-

ванием ономатопейного созвучия слов, разных по происхождению – в пользу такой догадки можно 

привести ареальное распространение данной семемы: лит. baũbis = jáučių baũbis „бог пастухов“, а не 

Греймасом и Коженяускене (ibd.) придуманное значение „птица, ревущая как бык“, употреблялось 

только на территории Малой Литвы и у восточных аукштайтов аникштенцев.

 Интерес представляет и тот факт, что лтш. baũblis „бука“ Pl, Kur, сравниваемый с лит. baublỹs „боль-

шой баублис“ (EH I 206), возможно и мог бы быть предпосылкой для реконструкции латвийского 

фольклорного персонажа, именем которого пугали детей, ср. гл. лтш. baubît „мычать, гудеть“ Elg 6 

(EH ibd.; ещё см. ME I 266), но ни в коем случае не для установления культовых реликтов восточно-

балтийского пантеона (ср. Šmitas op.cit. 181). Для этого необходимо предоставить более веские данные 

письменных источников, а не основывать гипотезу мифологического характера на лексическом соста-

ве языка.

sms-12.indb   304sms-12.indb   304 23.10.2009   9:51:1123.10.2009   9:51:11



305

Роландас Крегждис

Топоров 2002, 82). Причина этого лёгко устанавливается при сравнении их имён с 

зооморфными символами дьявола – они совпадают (ср. Vėlius 1987, 151)64.

В пантеоне литовцев этот бог [и в искажённом значении] мог именоваться 

несколькими именами: Kurwaiczin Eraiczin „бог ягнят“ (Я. Ласицкий – Lasickis 1969, 

40), Karwaitis „бог телят“ (M. Преторий – BRMŠ III 261), Karvaičiai Ėraičiai „божес-

тво сада“ (Narbutas 1998, 169), Kurwajczin „т.ж.“ (Я. И. Крашевский – LM I 209) // 
Baubas (Mартиний – BRMŠ III 63), Baubis, Jauczbaubis, Jaucziubaubis „бог домашнего 

скота, коров и быков“ (M. Преторий – BRMŠ III 239, 256, 260), Jaucziu Baubis „бог 

пастухов“ (Я. Бродовский, П. Руйгис – см. Balsys op.cit. 163) и др.

Нужно акцентировать то обстоятельство, что наименование этого бога не-

сколькими синонимами не представляет возможности видеть в них образы разных 

божеств.

Латыши культ бога быков, видимо, совсем забыли [вряд ли его реликтом яв-

ляется лтш. baũblis „бука“ – см. 63 сноску; этому вопросу следовало бы посвятить 

отдельную статью, поскольку в латышском языке корова именуется словом совсем 

другой морфологической структуры, т.е. лтш. govs, представляющим лексический 

пласт ИЕ общности] – надёжных данных, подтверждающих почитание его в базе 

данных латвийского фольклора найти не удалось, кроме нескольких реликтов. Ин-

терес особой важности представляет пример I.2 (см. дальше), имеющий мифоло-

гическую ценность и лексические соответствия ономатопейного происхождения, 

семасиологически близких уже оговоренным литовским, ср. взаимосвязь между 

лтш. bubulis „бука; чучело“ ↔ лтш. velns „дьявол“65, которые генетически близки 

64 В латышских сказках утверждается, что волка сотворил дьявол, когда тот, подражая Диевасу, пытался 

произвести на свет человека (ср. Šmitas 2004, 157), а медведь, вопреки литовским данным, истолковы-

вается как оппозиционная хтоническому божеству сила, но исследователи это несоответствие склон-

ны объяснять как мифологическую инновацию германского происхождения (Šmitas op.cit. 162 д.). По 

отношению к мифологеме козла сомнений не возникает – в фольклорном наследии восточных балтов 

это животное соотносится с дьяволом (см. Šmitas op.cit. 168).
65 О такой взаимосвязи, кажется, ещё никто в своих исследованиях не упоминал, поскольку до сих пор 

лтш. Velns принято соотносить с его эпитетами [в том числе и заимствованиями финскими и герман-

по интегральным признакам референта без пейоративгоно значения

пахотное животное лит. jáutis божество урожая в облике быка

венок из злаковых сноп злаковых земля Baubas, Maumas

Ruginis „гость дома“ Velinas

болезнь злаковых – 

хлебная ржавчина
„ржаная баба“ Baubas, Maumas, Nuogalis, Žaliaakis, 

Ruginis, Babužis, Guda и др.

пейоративное значение

4 схема: семантическая корреляция литовского божества бог быков

sms-12.indb   305sms-12.indb   305 23.10.2009   9:51:1123.10.2009   9:51:11



306

Прусс. Curche: этимология теонима, функции божества; проблематика установления культовых ...

лтш. buba „бука, вошь“, лтш. bubis „бука“, лтш. bubēlis „т.ж.“ (ME I 343), т.е. они со-

поставимы с лтш. baubt „реветь (как бык)“, лтш. baubît „bombum facere“ [по поводу 

ономатопейного происхождения этих форм ср. лит. bùbas „бука“ LT II 560, MP 350, 

„угрюмый человек, бука“ Km (LKŽ) < гл. лит. bubénti „реветь (как бык)“ ˜ лит. baũbti 

„кричать, мычать, реветь“ > лит. bū̃bė „божья коровка“ (LEW 61; ещё см. Karaliūnas 

1987, 94, 111)] (примеры взяты из www.ailab.lv):

I. [сказки]: 1) Ak tu velns, kā traucē miegu! <…> drošinieks atteicis un devis bubulim 

ar krūzi (Bezbailis mekle bailes – 8. A. 326. 952. K. Corbiks; округ Бауске), т.е. „Ах ты, 

чёрт! <…> храбрец ответил и ударил буку [= чёрта – так в этой сказке именуется не 

мифологическое существо, а человек, поступающий как чёрт] кувшином“;

2) Tēvs skaitījis naudu, jo viņš bijis pārdevis labību, un nu vēl pārskaitījis, vai nauda ir 

visa. Mazais puisēns lūdzis, lai tēvs viņam arī dodot naudu, bet tēvs nedevis sacīdams: „Ka 

nauda pieder bubulīšam, un pa to laiku izstiepis roku pa logu ārā un sacījis: „Še, bubulīti, 

nauda!“ (Necerēta laime A. 1654. M.; из коллекции A. Bержкалниса – Зауба, Алуксне), 

т.е. „Отец, поскольку продал зерно, всё считал и пересчитывал деньги, все ли они. 

Маленький мальчик попросил, чтобы отец и ему дал денег, но тот не дал, говоря: 

„Деньги ведь принадлежат буке“, при этом высунул руку в окно и так промолвил: 

„Вот, бери, бука, деньги!“66;

II. [пословицы]: Bērnu baida ar bubuli, pieaugušos ar elli (1341 29064), т.е. „ребён-

ка пугает букой, а подростка – пеклом“;

III. [дайны, ср. указанные в ME (ibd.)]: 34143 <…> Lai viņu skauģis//Aiz purviem, 

aiz mežiem,//Aiz greizam apsem//Pie vilkiem, pie laciem,//Pie sila bubuliem//Trisdeviņus 

gadus//Slotas, lāvas neredzētu!, т.е. „чтобы его скаред//за болотами, за лесами//за кри-

выми осинами//у волков, у медведей//у бук//тридевять лет//метёл, полков не видел 

бы!“.

Особенно интересным мифологическим реликтом является мотив о лтш. 

Putnu Bubulis „бука птиц [= дьявол]“, превращающего людей в берёзы67, т.е. обус-

скими] лтш. Jods, Jupis, pūķis „домовой“ и др. (подробнее см. Šmitas op.cit. 97 т.д.).
66 Возможно, что этот вариант сказки 17 в. рефлектирует весьма архаичные реликты земледельческих 

обрядов балтов, т.е. можно проследить существование мифологической взаимосвязи между *„божес-

твом урожая в облике быка“ ↔ „зерном“ [  за него выплачены деньги (ср. Šmitas op.cit. 99)] ↔ „букою 

(дьяволом) = лтш. bubulis“. Эту догадку можно аргументировать разнородностью функций лтш. velns: 

1) „владелец коров“; 2) „божество земли и подземелья“, 3) „похититель детей“ [видимо, вторичная 

функция] и др. (Šmitas op.cit. 79, 97, 178).
67 Этот мотив имеет особое мифологическое значение, поскольку обычно латыши соотносят берёзу с 

мифологемой Солнца (Dundulienė 2008, 42; 2008
a
, 141) или деревом Диеваса, а во время праздника 

Лиго (Иванов день) из веток берёзы плели венки, которыми увенчивали коров (Šmitas op.cit. 213).

 Правда, по данным литовского фольклора, это дерево соотносимо со сферой влияния хтонического 

божества вялняса, т.е. дьявола (Vėlius 1987, 72 д., 77, 92, 101, 147).

 Возможно, что это реликт весьма архаичного представления хтонического бога, своими корнями ухо-

дящего в то время, когда чёрт ещё не был „христианизирован“ и не связывался с негативным влия-

нием на какую-либо деятельность человека или ненастьями, встречающимися в природе (ср. Šmitas 

op.cit. 97 т.д.), т.е. рефлектирует II тип изменения референта (см. выше) – литовцы берёзу также со-

относили с антиподом дьявола и символом предохранения от его влияния (ср. Dundulienė op.cit. 38; 

2008a, 90). Поэтому сравнивание берёзы с хтоническим божеством можно истолковывать как резуль-

тат позднего изменения символики хтонического и уранистического богов, в этиологии данного про-

цесса усматривая и влияние суперстатного пласта мифологии других народов (ср. похожую гипотезу 

Шмита (Šmitas op.cit. 218) по поводу изменения функциональной трактовки рябины). В связи с этим 

можно выдвинуть осторожное предположение о существовании мифологической взаимосвязи между 

sms-12.indb   306sms-12.indb   306 23.10.2009   9:51:1123.10.2009   9:51:11



307

Роландас Крегждис

лавливается деятельность дьявола: [сказки] „Kādā valstī dzīvo ķēniņš, kam trīs dēli. Šie 

trīs dēli izzinājuši, ka viņpus deviņām valstim otram ķēniņam tāds putns, kas visu padara, 

ko tik liek. <…> Putnu Bubulis uzsit viņam ar spārnu un, vecākais brālis pārvēršas par 

bērzu. (Bulbula putns A. 550. A. Lerchis - Puškaitis, Džūkstē - Pienavā. L. P. II, 4, 3; ср. 

ещё A. 550. P. Šmits no Bindu Annas Raunā; A. 550. Jānis Dīcmanis, Lieģos, savā „Pasaku 

vācelītē“ 18.LP. VII, II 25, 4, 1 и др.), т.е. „В одной стране жил король, у которого было 

три сына. Они узнали, что у короля, живущего за тридевять земель, есть птица, ко-

торая выполняет все желания. <…> Бука птиц прикоснулся к нему своим крылом, 

и старший брат превратился в берёзу“.

Без уже указанных возможных обрядовых соответствий почитания прусс. 

Curche в культурной традиции восточных балтов, индийцев, иранцев, германцев, 

кельтов [гипотетически и хеттов] соответствующие реликты культа подобного бо-

жества прослеживаются и в мифологическом наследии славян. К сожалению, упо-

минающееся в письменных источниках 14 в. почитание славянами рогатого и бы-

кообразного божества Hammon ≈ Suentebu(e)ck „святой бык“ Брюкнером (Brückner 

1980, 198) истолковывается как шутка. Всё-таки, возможно, что не все божества, 

отвергнутые Ниедерле (Niederle) и Брюкнером, являются мифологическими фаль-

шивками и вымыслами, поскольку реликты культа быка весьма многочисленны в 

обрядовой традиции восточных славян ([рефлексы культа аграрного характера] 

подробнее см. Рыбаков 1981, 54 д., 230, 418; Иванов, Топоров 1974, 169; [рефлек-

сы культа анималистического характера и соответственно эпохи кочевого образа 

жизни] Рыбаков op.cit. 84, 104; Иванов, Топоров ibd.), но это вопрос других иссле-

дований.

Обобщая все рассмотренные вопросы по генезису теонима прусс. Curche и 

реконструкции культа и функций этого божества, можно сделать вывод, что при-

ниженное некоторыми исследователями значение лингвистического анализа – 

„<…> вникая в сущность богов, в первую очередь надо установить их смысловые 

контуры, а не их имена или формы оных“ (Greimas 1990, 171) – в самом деле имеет 

первостепенную важность, позволяя не только раскрыть происхождение теонима, 

но и определить смысл почитания бога, а также установить мифологические взаи-

мосвязи с реликтами культовой системой других ИЕ народов.

Выводы

1. При анализе теонима и культа прусс. Curche в первую очередь должны ис-

пользоваться два фактологических источника: I. Христбургский мирный договор 

1249 г.; II. лексические заимствования прибалтийских финнов – финн. kurko, kurki 

„ein böser Geist, Teufel, Gespenst, Bär, Laus“. Интерпретации функций и почитания 

берёзой и дьяволом, ср. желанное кукование кукушки (одного из зооморфных образов чёрта – Šmitas 

op.cit. 176) в берёзовой роще (эти данные взяты из дайн, поэтому весьма архаичны) (Šmitas ibd., 178).

 Всё-таки, нельзя игнорировать и возможность разрешения этой проблемы путём случайной замены 

ели [символа дьявола – Vėlius 1987, 72] на берёзу (ср. Dundulienė 2008
a
, 84), ср. литовские обряды по-

читания умерших, когда вместо еловых веток для изготовления чучела птицы, символизировавшего 

душу умершего и вешавшегося над столом, были использованы берёзовые (ср. Dundulienė 2008, 32). 

Весьма важным фактом для аргументации такой гипотезы является и верование литовцев, что душа 

умершего мужчины переселяется в берёзу (Dundulienė op.cit. 68; Vėlius op.cit. 169).

sms-12.indb   307sms-12.indb   307 23.10.2009   9:51:1123.10.2009   9:51:11



308

Прусс. Curche: этимология теонима, функции божества; проблематика установления культовых ...

божества в трудах С. Грунау, М. Претория и др. авторов является результатами их 

воображения, не имеющими ничего общего с истиной.

2. Прусс. Curche /Kurkē/ является германизированной формой прусс. *Kurkas 

/Kurkus/ „бог рогатых, т.е. тот, в чём распоряжении находится рогатый скот“ < 

*Kurva-ka- „т.ж.“, образованной при помощи суфф. ИЕ *-ko- от и.с. (masc.) зап. балт. 

диал. *kurvas „бык“ < зап. балт. *karvā „корова“.

3. Основываясь на данных обрядовой традиции восточных балтов, славян и др. 

ИЕ народов, полученные методом сравнительного мифологического анализа, уста-

навливается такая смена функций божества: I. символ плодовитости – бык ↔ хозяин 

коровьего стада [период кочевого образа жизни – первичный этап]  II. божество 

урожайности ↔ урожая ↔ пахотное животное [аграрный период – вторичный этап].

4. Суть культа божества предопределена реликтами лунарной обрядовой сис-

темы, своими корнями уходящей во времена общности ИЕ народов.

Литература

Allen T. W. (1924), Homer. Th e origins and the Transmission. New York: Oxford University 

Press, American Branch.

Alseikaitė-Gimbutienė M. (1943), Pagoniškosios laidojimo apeigos Lietuvoje. Gimtasai 

kraštas; 3-30.

Ambrazas S. (1991), Baltų ir slavų kalbų vardažodžių daryba. Baltistica 27(1), 15-34.

Ambrazas S. (1993), Daiktavardžių darybos raida, Vilnius.

Ambrazas S. (2000), Daiktavardžių darybos raida II, Vilnius.

Balevičienė J. (1995), Flora ir fauna. Lietuvininkų kraštas. Kaunas: Litterae universitatis; 

45-63.

Balys J., Biezais H. (1973), Baltische mythologie. Wörterbuch der Mythologie II. Hrsg. von 

H. W. Haussig. Stuttgart: Ernst Klett Verlag.

Balkevičius J., Kabelka J. (1977), Latvių – lietuvių kalbų žodynas. Vilnius: Mokslas.

Balsys R. (2006), Lietuvių ir prūsų dievai, deivės, dvasios: nuo apeigos iki prietaro. Klaipėda: 

Klaipėdos universiteto leidykla.

Benveniste E. (1984), Origines de la formation des noms en indo-européen (cinquième 

tirage). Paris.

Beresnevičius G. (1995), Dausos. Vilnius: Taura.

Beresnevičius G. (1997), Die Religionsreform des Brutenis. Res Balticae 1997, 153-164.

Beresnevičius G. (2003), Eglė žalčių karalienė ir lietuvių teogoninis mitas. Vilnius: Kultūros, 

fi losofi jos ir meno institutas.

Bezzenberger A. (1882), Litauische Forschungen. Göttingen: Vanderhoeck & Ruprecht.

Brickellis Chr. (2001), Didžioji sodo enciklopedija. Išspausdinta Slovakijoje.

Brückner A. (1980), Mitologia słowiańska i polska. Warszawa: Państwowe Wydawnyctwo 

Naukowe.

Brugmann K. (1903), Kurze vergleichende Grammatik der indogermanischen Sprachen II, 

Strassburg: Verlag von Karl J. Trübner.

Bujak F. (1925), Studja geografi czno-historyczne. Warszawa.

Creuzer F. (1822), Symbolik und Mythologie der alten Völker, Leipzig und Darmstadt bei 

Carl Wilhelm Leske.

sms-12.indb   308sms-12.indb   308 23.10.2009   9:51:1123.10.2009   9:51:11



309

Роландас Крегждис

Dindorf W., Hentze C. (1921), Homervs Ilias. Lipsiae in aedibus B. G. Teubneri 

MCMXXI.

Dini P. U. (2000), Baltų kalbos. Vilnius: Mokslo ir enciklopedijų leidybos institutas.

Dulaitienė E. (1968), Kupiškėnų senovė. Vilnius: Valstybinė grožinės literatūros leidykla.

Dundulienė P. (1963), Žemdirbystė Lietuvoje. Lietuvos TSR aukštųjų mokyklų mokslo 

darbai. Istorija V. Vilnius: Valstybinė politinės ir mokslinės literatūros leidykla.

Dundulienė P. (1982), Lietuvių etnografi ja. Vilnius: Mokslas.

Dundulienė P. (2008), Medžiai senovės lietuvių tikėjimuose. Vilnius: Mokslo ir enciklopedijų 

leidybos institutas.

Dundulienė P. (2008
a
), Gyvybės medis lietuvių mene ir atutosakoje. Vilnius: Mokslo ir 

enciklopedijų leidybos institutas.

Endzelīns J. (1951), Latviešu valodas gramatika. Rīga: Latvijas valsts izdevniecība.

Gerullis G. (1922), Die altppreußischen Orstnamen. Berlin und Leipzig: Vereinigung 

wissenschaft licher Verleger.

Gimbutienė M. (1994), Senovinė simbolika lietuvių liaudies mene. Vilnius: Mintis.

Girdenis A., Girdenienė D. (1997), 1759 metų „Ziwato“ indeksas. Vilnius: Mokslo ir 

enciklopedijų leidybos institutas.

Golema M. (2008), Svätý Blažej ako „vlčí pastier“ v textovej tradícii z českého, slovenského 

a mad,arského prostredia. Studia Mythologica Slavica 11; 147-172.

Greimas A. J. (1990), Tautos atminties beieškant. Vilnius – Chicago: Mokslas.

Grigas A. (1986), Lietuvos augalų vaisiai ir sėklos. Vilnius: Mokslas.

Grinaveckis V. (1973), Žemaičių tarmių istorija. Vilnius: Mintis.

Grunau S. (1876), Preussishe Chronik. Die preussischen Geschichtschreiber des XVI und 

XVII Jahrhunderts, Bd. 1, herausg. von M. Perlbach. Leipzig: Verlag von Duncker 

& Humblot.

Grunau S. (1889), Preussishe Chronik. Die preussischen Geschichtschreiber des XVI und 

XVII Jahrhunderts, Bd. 2, herausg. von M. Perlbach. Leipzig: Verlag von Duncker 

& Humblot.

Guhl, Koner (1896), Hellada i Roma, 1. Warszawa: drukiem Emila Skiwskiego.

Hanusch I. J. (1842), Die Wissenschaft  des Slawischen Mythus. Lemberg, Stanislawów und 

Tarnow: Verlag von Joh. Millikowski.

Hartknoch Ch. (1684), Alt und neues Preussen oder preussicher Historien zwei Teile, 

Heidelberg.

Henke O. (1933), Die Gedichte Homers. Erster Teil: Die Odyssee. Leipzig und Berlin: Verlag 

und Druck von B. G. Teubner.

Ivanov V. V., Toporov V. N. (1973), A comparative study of the group of Baltic mythological 

terms from the root *vel-. Baltistica 9(1); 15-27.

Jakulis E. (2004), Lietuvių kalbos tekėti, teka tipo veiksmažodžiai. Baltistica 38(1-2). 

Vilnius: Vilniaus universiteto leidykla.

Jaskiewicz W. C. (1952), Study in Lithuanian mithology. Studi Baltici. Accademia Toscana 

di scienze e lettere „La colombaria“; 65-106.

Karaliūnas S. (1987), Baltų kalbų struktūrų bendrybės ir jų kilmė. Vilnius: Mokslas.

Karaliūnas S. (2005), Baltų praeitis istoriniuose šaltiniuose II, Vilnius: Lietuvių kalbos 

instituto leidykla.

Kaukienė A. (1999), Prūsų kalbos u-kamienas. Vakarų baltų kalbos ir kultūros reliktai III. 

Klaipėda, 1999; 20-30.

sms-12.indb   309sms-12.indb   309 23.10.2009   9:51:1123.10.2009   9:51:11



310

Прусс. Curche: этимология теонима, функции божества; проблематика установления культовых ...

Kaukienė A. (2000), Prūsų kalba. Klaipėda: Klaipėdos universiteto leidykla.

Kaukienė A. (2004), Prūsų kalbos tyrinėjimai. Klaipėda: Klaipėdos universiteto leidykla.

Kiseliūnaitė D. (1999), Apie Karvaičių vardo kilmę. Vakarų baltų kalbos ir kultūros reliktai, 

3. Klaipėda: Klaipėdos universiteto leidykla; 65-67.

Koženiauskienė R. (1990), XVI * XVIII amžiaus prakalbos ir dedikacijos. Vilnius: Mokslas.

Kregždys R. (2004), Lie. barzdà „barba“: samplaikos -zd- kilmės klausimu. Acta Linguistica 

Lithuanica LI, Vilnius; 15-27.

Kregždys, R. (2005), Th e hereditary names of body parts (with ŏ/ā Stems) in Baltic languages. 

A Summary of Doctoral Dissertation. Vilnus; 1-31.

Kregždys, R. (2006), Prūsų nom. prop. Borssythe. Baltų onomastikos tyrimai. Vilnius: 

Lietuvių kalbos institutas; 158-168.

Kregždys R. (2008), Teonimų, minimų „Sūduvių knygelėje“, etimologinė analizė – dievybių 

funkcijos, hierarchija: Puschayts, Puschkayts. Res humanitariae III. Klaipėda; 49-74.

Kregždys R. (2008
a
), Teonimų, minimų „Sūduvių knygelėje“, etimologinė analizė – 

dievybių funkcijos, hierarchija: Bardoayts, Gardoayts, Perdoyts. Res humanitariae 

IV. Klaipėda; 79-106.

Kregždys R. (2009), Pr. Romow pagal Petro Dusburgiečio „Prūsijos žemės kroniką“ ir kitos 

istorinės interpretacijos iki mūsų laikų (toponimo etimologinė analizė, lokalizacija). 

Senovės baltų kultūra, 8. Vilnius: Kronta; 120-184.

Kropej M. (1998), Th e Horse as a Cosmological Creature in the Slovene Mythopoetic 

Heritage. Studia Mythologica Slavica 1, Ljubljana; 153-167.

Kurlavičius P. (2003), Vadovas Lietuvos paukščiams pažinti. Vilnius: Lietuvos ornitologijos 

draugija.

Lasickis J. (1969), Apie žemaičių, kitų sarmatų bei netikrų krikščionių dievus. Vilnius: 

Vaga.

Laurinkienė N. (1996), Senovės lietuvių dievas Perkūnas. Vilnius: Lietuvių literatūros ir 

tautosakos institutas.

Lewis Ch. T., Short Ch. (1958), A Latin dictionary founded on Andrews’ edition of Freud’s 

Latin Dictionary. Oxford: Clarendon Press.

Linde M. S. B. (1814), Słownik języka polskiego, 6. Warszawa: w Drukarni Xiežy Piiarów.

Liukkonen K. (1999), Baltisches im Finnischen. Helsinki.

Llobera P. J. (1919-1920), Grammatica classicae Latinitatis. Barcinone, MCMXIX-

MCMXX.

Łowmiański H. (1989), Prusy – Litwa – Krzyżaci, Warszawa: Państwowy Instytut 

Wydawniczy.

Lüders H. (1951), Varun. a I. Göttingen: Vanderhoeck & Ruprecht.

Luján E. R. (2008), Procopius, De bello Gothico III 38.17-23: a description of ritual pagan 

Slavic slayings? Studia Mythologica Slavica 11; 105-112.

Lukšaitė I. (1999), Reformacija Lietuvos Didžiojoje Kunigaikštystėje ir Mažojoje Lietuvoje. 

Vilnius: Baltos lankos.

Lünemann G. H. (1826), Lateiniſch=deutſches und deutſch=lateiniſches Handwörterbuch. 

Leipʓig: in der Hahn’ſchen Verlags = Buchhandlung.

Macdonell A. A. (1897), Vedic mythology. Strassburg: Verlag von Karl J. Trübner.

Macdonell A. A. (1910), Vedic Grammar. Strassburg: Verlag von Karl J. Trübner.

Macqueen J. G. (1975), Th e Hittites and their contemporaries in Asia Minor. Colorado: 

Westview Press.

sms-12.indb   310sms-12.indb   310 23.10.2009   9:51:1123.10.2009   9:51:11



311

Роландас Крегждис

Mannhardt W. (1904), Wald- und Feldkulte. Berlin.

Mannhardt W. (1936), Letto-Preussische Götterlehre. Riga: Herausgegeben von der 

Lettisch-Literärischen Gesellschaft 

Matulevičius A. (1995), Prūsai, lietuviai, vokiečiai ir lenkai Prūsijoje. Lietuvininkų kraštas. 

Kaunas: Litterae universitatis; 127-212.

Mažiulis V. (1966), Prūsų kalbos paminklai, 1. Vilnius: Mintis.

Mažiulis V. (1970), Baltų ir kitų indoeuropiečių kalbų santykiai (Deklinacija). Vilnius: 

Mintis.

Mažiulis V. (1994), Dėl prūsų grafi nių taisymų. Baltistica 27(2), Vilnius; 57-60.

Meillet A. (1931), Grammaire du Vieux-Perse. Paris: Librairie ancienne Honoré Champion.

Merkienė I. R. (1993), Gyvulių ūkis Lietuvoje XVI a.-XX a. pirmojoje pusėje: etninės patirties 

ištakos. Habilitacinės disertacijos tezės. Vilnius: VU spaustuvė.

Mierzyński A. (1892), Mytologiae Lituanicae Monumenta. Žródła do Mytologii Litewskiej 

I. Warszawa.

Mierzyński A. (1900), Romowe. Poznań: Drukarnia dziennika poznańskiego.

Mikhailov N. (1998), Baltische und slawische Mythologie. Madrid: ACTAS.

Miltakis E. (2009), Prūsų tikėjimas XVI a. Simono Grunau kronikos duomenimis. Senovės 

baltų kultūra, 8. Vilnius: Kronta; 82-100.

Mireaux É. (1980), Život v homérské době. Praha: Odeon.

Murthy S. S. N. A note on the Ramayana. Electronic Journal of Vedic Studies; 10(6), 2003; 

1-18 – www.ejv.com.

Narbutas I. (1994), Curcho ir ožio vaidmenys prūsų religinėje sąrangoje. Prūsijos kultūra, 

Vilnius; 149-166.

Narbutas I. (1995), Prūsų dievas Kurka. Lietuvos kultūros tyrinėjimai, I. Vilnius: Valstybinis 

leidybos centras, 1995; 140-159.

Narbutt T. (1835), Dzieje starożytne narodu litewskiego, I. Mitologia litewska. Wilno.

Otrębski J. (1953), Randbemerkungen zu dem Werk von Pranas Skardžius Lietuvių kalbos 

žodžių daryba. V, 1943, S. 768. Lingua Posnaniensis 4. Poznań, 31-59.

Pakarklis P. (1948), Kryžiuočių valstybės santvarkos bruožai. Kaunas: Valstybinė 

enciklopedijų, žodynų ir mokslo literatūros leidykla.

Pėteraitis V. (1992), Mažoji Lietuva ir Tvaksta. Vilnius: Mokslo ir enciklopedijų leidykla.

Pisani V. (1950), Le religioni dei celti e dei balto-slavi nell’Europa precristiana. Milano: 

Istituto editoriale Galileo.

Renou L. (1930), Grammaire Sanscrite, I-II. Paris: Librairie d’Amérique et d’Orient.

Rimantienė R. (1995), Lietuva iki Kristaus. Vilnius: Dailės akademijos leidykla.

Sabaliauskas A. (1963), Baltų ir Pabaltijo suomių kalbų santykiai. Lietuvių kalbotyros 

klausimai 6. Vilnius: Valstybinė politinės ir mokslinės literatūros leidykla; 109-136.

Schütz C. (1592), Historia rerum prussicarum. Zerbst.

Skardžius P. (1998), Rinktiniai raštai, 1; parengė A. Rosinas. Vilnius: Mokslo ir enciklopedijų 

leidykla.

Stang Chr. S. (1966), Vergleichende Grammatik der baltischen Sprachen, Oslo.

Subačius G. (1996), Jurgio Ambraziejaus Pabrėžos žemaičių kalba. Lietuvių atgimimo 

istorijos studijos 8. Vilnius: Mokslo ir enciklopedijų leidykla, 10-113.

Šimkūnaitė E. (2007), Sveiko gyvenimo receptai. Iš žiniuonės palikimo. Vilnius: Žuvėdra.

Škof L. (2002), R. gvedske himne Varun. i in vprašanje moralnosti v stari vedski religioznosti. 

Studia Mythologica Slavica 5; 163-188.

sms-12.indb   311sms-12.indb   311 23.10.2009   9:51:1223.10.2009   9:51:12



312

Прусс. Curche: этимология теонима, функции божества; проблематика установления культовых ...

Šmitas P. (2004), Latvių mitologija. Vilnius: Aidai.

Šneidereitas O. (1989), Prūsai. Vilnius: Mintis.

Toporov V. (2000), Baltų mitologijos ir ritualo tyrimai. Vilnius: Aidai.

Trautmann R. (1910), Die altpreussiches Sprachdenkmäler. Göttingen: Vandenhoeck & 

Ruprecht.

Trautmann R. (1925), Die altpreußischen Personennamen. Göttingen: Vandenhoeck & 

Ruprecht.

Urbutis V. (1969), Dabartinės baltarusių kalbos lituanizmai. Baltistica 5(2), 149-162.

Usačiovaitė E. (2009), Kristupas Hartknochas apie prūsų religiją. Senovės baltų kultūra, 8. 

Vilnius: Kronta; 39-68.

Valeckienė A. (1984), Lietuvių kalbos gramatinė sistema. Giminės kategorija. Vilnius: 

Mokslas.

Vanagas A. (1970), Lietuvos TSR hidronimų daryba. Vilnius: Mintis.

Vėlius N. (1977), Mitinės lietuvių sakmių būtybės. Vilnius: Vaga.

Vėlius N. (1983), Senovės baltų pasaulėžiūra. Vilnius: Mintis.

Vėlius N. (1987), Chtoniškasis lietuvių mitologijos pasaulis, Vilnius: Vaga.

Vildžiūnas P. (2009), Auxtheias Vissagistis – supagonintas krikščionių Dievas. Senovės 

baltų kultūra, 8. Vilnius: Kronta; 69-81.

Vyšniauskaitė A. (1994), Lietuviai IX a. – XIX a. vidurio istoriniuose šaltiniuose, Vilnius: 

Mokslo ir enciklopedijų leidykla.

Vries de J. (1935), Altgermanische Religionsgeschichte, I. Berlin und Leipzig: Walter de 

Gruyter & Co.

Vries de J. (1937), Altgermanische Religionsgeschichte, II. Berlin und Leipzig: Walter de 

Gruyter & Co.

Walde A. (1938), Lateinisches etymologisches Wörterbuch. Heidelberg: Carl Winter’s Uni-

versitätsbuchhandlung.

Weissbach F. H. (1911), Die Leilinschrift en am Grabe des Drius Hystaspis. Leipzig.

Wheelock F. M. (1995), Wheelock’s Latin. New York: A Division of Harper Collins 

Publishers.

Witzel M. (2005), Vala and Iwato. Th e Myth of the Hidden Sun in India, Japan, and beyond. 

Electronic Journal of Vedic Studies, 12-1; 1-69 – www.ejv.com.

Wołowska T. (1860), Historya Polska, I. Paryż: w drukarni L. Martinet.

Zinkevičius Z. (1966), Lietuvių dialektologija, Vilnius: Mintis.

Барроу Т. (1976), Санскрит. Москва: Прогресс.

Виноградова Л. Н. (1993), Заговорные формулы от детской бессонницы как тексты 

коммуникативного типа. Исследования в области балто-славянской духовной 

культуры. Заговор. Москва: Наука; 153-164.

Гамкрелидзе Т. В., Иванов Вч. Вс. (1984), Индоевропейский язык и индоевропейцы, 

1-2. Тбилиси: Universiteta.

Головачева А. В. (1994), К вопросу о прагматике загадки. Исследования в области 

балто-славянской духовной культуры. Загадка как текст, 1. Москва: Индрик; 

195-213.

Дворецкий И. Х. (1986), Латинско-русский словарь. Москва: Русский язык.

Елизаренкова Т. Я. (1982), Грамматика ведийского языка. Москва: Наука.

Журавлев А. Ф. (2007), Из наблюдений над славяно-иранскими семантическими 

параллелями (Slavo-Ossetica). Этимология 2003-2005. Москва: Наука; 86-108.

sms-12.indb   312sms-12.indb   312 23.10.2009   9:51:1223.10.2009   9:51:12



313

Роландас Крегждис

Иванов В. В. (1989), Ритуальное сожжение конского черепа и колеса в Полесье и 

его индоевропейские параллели. Славянский и балканский фольклор. Москва: 

Наука; 79-87.

Иванов В. В. (1990), Реконструкция структуры символики и семантики индоевро-

пейского погребального обряда. Исследования в области балто-славянской 

духовной культуры. Погребальный обряд. Москва: Наука; 5-11.

Иванов В. В., Топоров В. Н. (1974), Исследования в области славянских древностей. 

Москва: Наука.

Иванов В. В., Топоров В. Н. (1983), К проблеме лтш. Jumis и балтийского близнеч-

ного культа. Балто-славянские исследования 1982. Москва: Наука, 1983; 140-

175.

Kёйпер Ф. Б. Я. (1986), Труды по ведийской мифологии. Москва: Наука.

Мейе А. (1914), Грамматика индо-европейских языков, Юрьевъ: Типографiя К. Мат-

тисена.

Мирошенкова В. М., Федоров Н. А. (1985), Учебник латинского языка. Москва: Из-

дательство Московского университета.

Молошная Т. Н. (1994), Заметки по синтаксису простого предложения в загадках 

(сопоставительный русско-болгарский анализ). Исследования в области бал-

то-славянской духовной культуры. Загадка как текст, 1. Москва: Индрик; 

226-247.

Рыбаков Б. А. (1981), Язычество древних славян. Моква: Наука.

Рыбаков Б. А. (1984), Из истории культуры древней Руси. Москва: Издательство 

Московского университета.

Тейлор И. (1897), Происхожденiе арийцевъ. Доисторическiй человѣкъ. Москва: Из-

данiе магазина „Книжное дѣло“.

Толстая С. М. (1998), Магические способы распознавания ведьмы, Studia Mythologica 

Slavica 1; 141-152.

Топоров В. Н. (1973), Из истории балто-славянских языковых связей: анчýтка. 

Baltistica 9(1), 29-44.

Топоров В. Н. (1984), Прусский язык. Словарь: K-L. Моcква: Наука.

Топоров В. Н. (1993), Еще раз об „авсеневых“ песнях: язык, стих, смысл. Исследова-

ния в области балто-славянской духовной культуры. Заговор. Москва: Наука; 

169-195.

Топоров В. Н. (1998), Балтийские данные к реконструкции балто-славянского ми-

фологического образа земли-матери – *Zemi
ˆ
ā & Mātē. Res Balticae 1998, 159-

193.

Топоров В. Н. (1998
a
), Предыстория литературы у славян: Опыт реконструкции. 

Москва: Российский государственный гуманитарный университет.

Топоров В. Н. (2002), К интерпретации некоторых мотивов русских детских игр в 

свете “основного” мифа (прятки, жмурки, горелки, салки-пятнашки), Studia 

Mythologica Slavica 5; 71-112.

Трубачев О. Н. (2003), Этногенез и культура древнейших славян. Москва: Наука.

Фрейзер Дж. Дж. (1980), Золотая ветвь. Москва: Издательство политической ли-

тературы.

Шапошников А. К. (2007), Сарматские и туранские языковые реликты Северного 

Причерноморья. Этимология 2003-2005. Москва: Наука; 255-322.

sms-12.indb   313sms-12.indb   313 23.10.2009   9:51:1223.10.2009   9:51:12



314

Прусс. Curche: этимология теонима, функции божества; проблематика установления культовых ...

Шиндин С. Г. (1993), Пространственная организация русского заговорного универ-

сума: образ центра мира. Исследования в области балто-славянской духовной 

культуры. Заговор. Москва: Наука; 108-128.

Эдельман Д. И. (2007), Еще раз о кавказском названии плуга. Этимология 2003-

2005. Москва: Наука; 327-333.

Сокращения

av. – Avesta

AV – AtharvavedaSam. hitā.

BRMŠ I-IV – Baltų religijos ir mitologijos šaltiniai. Sudarė Norbertas Vėlius. Vilnius: 

Mokslo ir enciklopedijų leidykla (t. 1-2), Mokslo ir enciklopedijų leidybos institutas 

(t. 3-4), 1996-2005.

BTB – Jono Basanavičiaus tautosakos biblioteka: Iš gyvenimo vėlių bei velnių (VII t.). 

Parengė K. Aleksynas. Vilnius: Lietuvių literatūros ir tautosakos institutas, 1998.

Būga I-III –Būga K. Rinktiniai raštai. Sudarė Z. Zinkevičius. Vilnius: Valstybinė politinės 

ir mokslinės literatūros leidykla, 1958-1961.

CDW – Codex Diplomaticus Warmiensis oder Regesten und Urkunden zur Geschichte 

Ermlands, 1. Gesammelt und in Namen des historischen Vereins für Ermland 

herausgegeben von Carl Peter Woelky und Johann Martin Saage. Mainz: Verlag von 

Franz Kirchheim, 1860.

DLKŽ5 – Dabartinės lietuvių kalbos žodynas (kompiuterinis variantas; vyr. redaktorius St. 

Keinys).

DSP – Davainis-Silvestraitis M., Pasakos, sakmės, oracijos. Vilnius: Vaga.

ED – Ežeras ant milžino delno. Lietuvių liaudies padavimai. Sudarė Norbertas Vėlius. 

Vilnius: Mintis, 1995.

EH – Endzelīns J., Hauzenberga E. Papildinājumi un labojumi K. Mü-lenbacha Latviešu 

valodas vārdnīcai I-II, Rīgā:, 1934-38 (I), 1938-46 (II).

Frisk I-III – Frisk H., Griechisches Etymologisches Wörterbuch. Heidelberg: Carl Winter 

Universitätsverlag, 1960.

IEW – Pokorny J., Indogermanisches etymologisches Wörterbuch, I-II, Bern und München, 

1959–1969.

JBR I-V – Balys J. Raštai, 1-5. Parengė R. Repšienė. Vilnius: Lietuvių literatūros ir 

tautosakos institutas, 1998-2004.

LE I-XXXVII – Lietuvių enciklopedija (t. 1-37). Bostonas: Lietuvių enciklopedijos leidykla, 

1953-1985.

LEW – Fraenkel E., Litauisches etymologisches Wörterbuch I-II. Heidelberg: Vandenhoeck 

& Rup-recht, 1962-1965.

LKŽ I-XX – Lietuvių kalbos žodynas, 1-20. Vilnius, 1956-1999; www.lkz.lt.

LM I-III – Lietuvių mitologija, 1-3. Vilnius, 1995-2003.

Mayrhofer I-III – Mayrhofer M., Kurzgefaßtes etymologisches Wörterbuch des Altindischen, 

1-3. Heidelberg: Carl Winter Universitätsverlag, 1956-1976.

ME I-IV – Mü- lenbachs K., Latviešu valodas vārdnīca, 1-4. Rediğējis, papildinājis, 

turpinājis J. Endzelīns. Rīga: Izglītības ministerija (t. 1), Kultūras fonds (t. 2-4), 

1923-1932.

sms-12.indb   314sms-12.indb   314 23.10.2009   9:51:1223.10.2009   9:51:12



315

Роландас Крегждис

MP I-III – Pretorijus M., Prūsijos įdomybės, arba Prūsijos regykla, 1-3. Parengė Ingė 

Lukšaitė. Vilnius: Pradai (1 – 1999), Lietuvos istorijos instituto leidykla (2 – 2004, 

3 – 2006).

OLD – Oxford Latin dictionary. Oxford: at the Clarendon Press, 1968.

PEŽ I-IV – Vytautas Mažiulis. Prūsų kalbos etimologijos žodynas, 1-4. Vilnius: Mokslas 

(t. 1), Mokslo ir enciklopedijų leidykla (t. 2, 3), Mokslo ir enciklopedijų leidybos 

institutas (t. 4), 1988-1997. 

RV – R
˚
gvedaSam. hitā.

SRP – Scriptores rerum Prussicarum: Die Geschichtsquellen der Preussischen Vorzeit bis 

zum Untergange der Ordensherrschaft , hrsg. von Th eodor Hirsch, Max Töppen und 

Ernst Strehlke, Bd 1-5, Leipzig: Verlag von S. Hirzel, 1861-1874.

TS – TaittirīyaSam. hitā.

Даль I-IV – Даль B., Толковый словарь живого великорусского языка, 1-4. Москва: 

Русский язык, 1989-1991.

MC – Мифологический словарь. Москва: Советская энциклопедия, 1990.

Сокращения названий и диалектов

Až – Ažulaukė (Вильнюский р.)

Bēr – Bērzaune 337

Ddv – Didvyžiai (Вилкавишкский р.)

Dr – Drusti 303

Ēv – Ēvele 268

Gst – Gastos (Калининградская обл. – Российская Федерация)

Jer – Jeri 260

Jēr – Jērcēni 269

Jnpb – Jaunpiebalga 310

Klv – Kalviai (Кайшядорский р.)

Lgl – Laugaliai (Aникштенский р.)

Mzs – Mazsalaca 248

phv. – persų (pehlevi)

Pž – Pėžaičiai (Kлайпедский р.)

Raun – Rauna 296

rg. – ragūzų [смешанный диалект долматов и боснийцев]

Rmd – Rimdžiūnai (округ Юратишкю, Беларусская Республика)

Rūj – Rūjiena 254

Sal – Salgale 228

Stb – Stebuliškės (Мариамполский р.)

Švb – Švobiškis (Пасвальский р.)

Val – Valmiera 273

Vč – Večiai (Скуоденский р.)

Vkšn – Viekšnaliai (Тялшяйский р.)

Zs – Zasiečiai (Зиетяльский р., Беларусская Республика)

[другие названия местностей как в LKŽ (см. www.lkz.lt/dzl.php?11)]

sms-12.indb   315sms-12.indb   315 23.10.2009   9:51:1223.10.2009   9:51:12



316

Прусс. Curche: этимология теонима, функции божества; проблематика установления культовых ...

Другие сокращения

ibd. – смотрите там же, т.е. в цитированном месте произведения

op.cit. – opus citatum = уже цитированное произведение

д. – дальше = смотрите одну страницу дальше

гл. – глагол

и.п. – имя прилагательное

и.с. – имя существительное

т.д. – так далее = смотрите другие страницы дальше

т.ж. – того же самого значения

sms-12.indb   316sms-12.indb   316 23.10.2009   9:51:1223.10.2009   9:51:12



317

Роландас Крегждис

OPr. Curche: etymology of the theonym, functions of the deity; problematics 
concerning the establishment of cult conformity of the Eastern Baltic, Slavic and other 

IE tribes’ ceremonial tradition

Rolandas Kregždis

For the fi rst time the name of the Prussian god Curche is mentioned in the peace 

treaty Friedensvertrag zwischen dem deutschen Orden und den abgefallenen Preussen in 

Pomesanien, Warmien und Natangen, geschlossen unter vermittelung des päpstlichen 

Nuntius und Assistenz des Bischofs von Culm (1249). It is possible to assert that it is not 

only the earliest mention of this deity in historical sources of the 13th century, but also one 

of a kind, as many authors of the latest period refer to this information.

On the basis of data of the textual analysis, it is possible to put forward the assump-

tion that sacrifi ce to the Prussian deity Curche in the usual way occurred at the end of 

September or the beginning of October. Th erefore the cult ceremony of the god can not be 

correlated to a festival of the last sheaf of the grain, which happened in summertime.

When summarizing the OPr. Curche mention data in the written sources and a way 

of its interpretation, it is necessary to emphasize, that there are no original gens on this 

deity, except for the Chrisburg peace treaty and the Finnish loans. It is obvious that inter-

pretations of its functions and cult off ered by Grunau, Praetorius and the other authors 

are determined by their imagination. Th erefore it is necessary to agree with Мannhardt 

that the unique and valuable source of the data on this question is the fragment of the 

mentioned peace treaty which should be translated with special accuracy.

Up till now, a total of about ten attempts have been made to explain the etymology 

of the word, but none is comprehensible, as all of them are based not on the objective 

facts or linguistic laws, but on the desire of the author to confi rm the hypothesis of a re-

constructed cult and functions of the deity. More oft en the pedigree guesses at the theo-

nym are based not on the detailed analysis of a word – let alone the pseudo-etymological 

researches, using the argument of a phonetic homonymy: Kurche =? Kurikas –, but on 

the taken roots position, that the god Curche is a deity of crop and the patron of grain 

– that it is connected with a problem of translation of the Chrisburg text fragment. All 

researchers who have even fragmentarily mentioned a name of the god adhere to such 

an opinion.

When defi ning etymological sources of the deity name on purpose in order to avoid 
the atomistic approach to the analysis of the problem, it is necessary to pay attention to 

the IЕ mythological material, received by a comparative method, which, despite Mažiulis‘ 

scepticism concerning the too mythologized analysis of the name OPr. Curche, done by 

Тоporov, is of vital importance. Th e existence of mythological conformity – meaning the 

facts of the peace treaty, in the ceremonial system of the other IЕ tribes – can be a rather 

important precondition not only for reconstruction of the functions of the deity, but also 

its name, as present attempts to explain an origin of cult and the theonym either fre-

quently do not correspond to the principles of elementary logic [cf. I.Narbutas’ off er to 

interpret the deity as the spittle of Dievas], or else are based on false linguistic theories, 

e.g. the comparison of the word groups of diff erent origin, having anything in common 

with OPr. Curche, not only in the semantic but also in the morphological layer [cf. Būga’s, 

Тоporov’s, Маžiulis’ hypotheses].

sms-12.indb   317sms-12.indb   317 23.10.2009   9:51:1223.10.2009   9:51:12



318

Прусс. Curche: этимология теонима, функции божества; проблематика установления культовых ...

One of such ceremonial equivalents, possibly genetically close to a cult of OPr. 

Curche, is the veneration of the bull [cf. mentioned by M. Stryjkowski as the celebratory 

ceremony, during which was made the sacrifi ce of a calf], the deity of crops, worshipped 

by the ancient Greeks, Iranians [the cult of this god is considered as a main element of 

Mithraism], Indians, Celts, German and the other IЕ tribes.

From the stated lexical material in the Prussian language on the value and structure 

to this theonym closely stands OPr. curwis “bull” E 672, therefore it is possible to make the 

cautious assumption of the following etymological development of the god’s name: OPr. 

Curche/Kurkē/< *Kurkas/Kurkus/ “the god of horned cattle” [with absorption of the radi-

cal -va-] < *Kurva-ka- “ditto” – the derivative form with suff . IЕ *-ko- from subst. (masc.) 

West. Balt. (dial.) *kurvas “bull” < West. Balt. *karvā “cow”.

It is necessary to mention that, being based on lexical and possible mythological 

conformity of the East Baltic ethnic branch, it is possible to conclude the assumption of 

existence of the analyzed deity name in another little compositional form, i.e. *karvas.

Th e Finnish kurko, kurki “a malicious spirit, a devil, a ghost, a bear, a louse“, prob-

ably supporting the reconstruction of OPr. *Kurkas, are the second weighty acknowledge-

ment of the presence of such a god in the Baltic pantheon.

Also, it is possible to put forward the assumption that the analyzed deity and its feast 

not only refl ect the most ancient Baltic ceremonial elements, but also the tradition of the 

other IЕ tribes, which could be dated to that period of time when our ancestors made one 

IЕ society.

Probably, long since to this god has been attributed functions of the fruitfulness of 

bulls and cows, care over their health, etc. – doubtless confi rmation of such a guess is the 

usage of a curative plant name in the dialects of the Lithuanian language, which possibly 

refl ects a cult of a deity *Karvaitis. It is possible that this most ancient, i.e. primary, func-

tion of the deity is refl ected in the semantics of the name OPr. Curche “the god of bulls”. 

Th e truth is that in the mythological heritage of IЕ peoples refl exes are found of one more 

very important function connected to water elements and the cult of the moon the roots 

of which reach back to the days of the IE tribes’ generality. Numerous semantic relicts of 

such a function are submitted in R
˚
gvedaSam. hitā.

Eventually, at the transition from a nomadic way of life to a settled one, began to 

vary – more precisely, have been added – the functions of the deity, also obvious in the 

emerging innovation: comparison of the god of bulls with terrestrial deities though at this 

new stage [the agrarian period], but some relicts of the most ancient mythological layer 

have been kept.

By the time of the correlation of Curche with a deity of a vault, there had apparently 

arisen the function of the patron of a good harvest [not only cereal, but also other cultures 

and the branches of manufacture connected to natural resources, cf., beekeeping, etc.] 

which is secondary, and not refl ected in the semantics of the theonym. Also, it is possible 

to admit the likelihood that eventually the primary function, refl ected in the semantics of 

the theonym, had been partially forgotten. Th e god of bulls correlated to agriculture has 

subsequently been compared [probably, that this function is parallel primary] with a deity 

of the underground world. Th e reasons for the occurrence of such innovation probably 

can be connected with customs of cow idolatry in the prepredial period. Th e connection 

between functions of OPr. Curche and a terrestrial deity can be proved using the sec-

ond original source – lexical loans of Baltic Finns. Aft er the reform of the Prussian reli-

sms-12.indb   318sms-12.indb   318 23.10.2009   9:51:1223.10.2009   9:51:12



319

Роландас Крегждис

gion, carried out by Vaidevutis and Brutenis, i.e. having ratifi ed rules of the reverence of a 

new triad of gods instead of cult practice of the earlier period deities, ceremonies of OPr. 

Curche could be correlated to reverence of Patulas, the god of a vault and death.

So it is possible to judge that two stages of cultural development of bull reverence 

commingled in the ceremonial tradition of the IЕ tribes: a symbol of fruitfulness – the bull 

↔ the owner of the cow herd [the period of a nomadic way of life – primary] + a deity of 

productivity ↔ crop, as by it was carried out the ploughing of the ground [the agrarian 

period – secondary].

Due to the change of mythologeme sense “the bull – a symbol of fruitfulness” to “the 

bull – a deity of productivity”, the shape of this animal has been ranked to zoomorphic 

images of terrestrial deities.

Being based on the conclusions [though also hypothetical] of this analysis, it is pos-

sible to assert that the most ancient function of the god can be traced only from the mor-

phological build and etymological value of the theonym. Th e functions, reconstructed ac-

cording to the Finnish loans, refl ect numerous changes of the diff erent epochs dated from 

the time of the nomadic to the agrarian period of a settled way of life of the IЕ tribes.

Proceeding from the accomplished analysis, it is possible to make the cautious as-

sumption about the possible existence of an identical Prussian deity *the god of bulls cult 

in the East Baltic space in which the ceremonial system underwent a threefold change to 

the referent of reverence: I. [1 referent (A) ↔ 2 referent (B)> BA] the god of bulls ↔ a sheaf 

of cereals > a sheaf of cereals [“the visitor of a house”]; II. [1 referent (A) ≈ an integrated 

attribute α ≈ 3 referent (C) = Aα ↔ Cα > CαA] the god of bulls ≈ [an arable animal ←] the 
ground [→ a deity of the ground (vault)] ≈ a devil (Old Lith. velinas) > horned [and roaring 

as a bull] a deity of a vault; III. [2 referent (B) ↔ cohyponym β > 4 referent (D)] a sheaf of 

cereals ↔ illness (sheaf) of cereals> “the rye woman”.

In the pantheon of Lithuanians this god [and in the deformed value] could be called 

by several names: Kurwaiczin Eraiczin “the god of lambs”, Karwaitis “the god of calfs”, 

Karvaičiai Ėraičiai “a deity of a garden”, Kurwajczin “ditto” // Baubas, Baubis, Jauczbaubis, 

Jaucziubaubis “the god of the domestic cattle, cows and bulls”, Jaucziu Baubis “the god of 

shepherds”, etc. It is necessary to stress that naming the god by several synonyms does not 

presuppose an opportunity to explain them as diff erent deities.

Latvians, probably, have absolutely forgotten a cult of the god of bulls – the reliable 

data confi rming its reverence is laeking in the database of the Latvian folklore, except for 

several relicts.

Without the already specifi ed possible ceremonial conformity of the reverence of 

OPr. Curche in the cultural tradition of the East Balts, Indians, Iranians, German, Celts 

[hypothetically and Hittite], corresponding relicts of a similar cult are traced in a mytho-

logical heritage of the Slavs. Unfortunately, the veneration of the horned and bull-shaped 

deity Hammon ≈ Suentebu(e)ck “the sacred bull”, mentioned in the Slavic written sources 

of the 14th century is interpreted as a joke by Brückner.

By generalizing all considered questions of the genesis of the theonym OPr. Curche 

and by reconstructing of its cult and functions, it is possible to draw the conclusion that 

the value of the linguistic analysis belittled by some researchers – “<…> penetrating in 

essence of gods, fi rst of all it is necessary to establish their semantic contours, instead of 

their names or forms of these” (Greimas) – really is of vital importance, allowing one not 

only to reveal the origin of a theonym, but also to defi ne the reverence sense of a god, and 

sms-12.indb   319sms-12.indb   319 23.10.2009   9:51:1223.10.2009   9:51:12



320

Прусс. Curche: этимология теонима, функции божества; проблематика установления культовых ...

also to establish mythological interrelations with relicts of the cult system of the other IЕ 

tribes.

sms-12.indb   320sms-12.indb   320 23.10.2009   9:51:1223.10.2009   9:51:12



S
T

U
D

I
A

 
M

Y
T

H
O

L
O

G
I

C
A

 
S

L
A

V
I

C
A

 
X

I
I

 
-

 
2

0
0

9
,

 
3

2
1

 
-

 
3

3
6

321

Мифологическая составляющая славянской 

ихтиологической терминологии

Дайнюс Разаускас

Th e author discusses the Slavic ichthyological terminology which is either directly 

connected with some well-known mythological beings or indicates a mythological imagery 

scarcely characteristic to common living conditions of fi sh. Such ichthyonyms are explained 

according to the appearance of the fi sh and its behaviour. Nevertheless, in some cases, seman-

tics of these ichthyonyms conforms to a corresponding mythological motives so well that the 

infl uence of mythological world-view on their origin is undoubted. 

В славянской ихтиологической терминологии имеется целый пласт наиме-

нований рыб, отсылающих как непосредственно к известным мифологическим 

персонажам, так и к таким явлениям окружающего мира, которые иногда весьма 

трудно вяжутся с обычными представлениями о рыбах и средой их обитания. Как 

правило, ихтионимы такого рода объясняются внешностью рыбы и особенностя-

ми ее поведения, однако в некоторых случаях их семантика настолько хорошо от-

вечает определенным мифологическим мотивам, что можно и даже необходимо 

поставить вопрос о влиянии мифологической картины мира на образование соот-

ветствующих ихтионимов и, таким образом, попытаться выделить в их семантиче-

ской мотивации мифологическую составляющую. При этом внешность и особен-

ности поведения рыбы служат лишь поводом для включения «мифологического 

регистра» мировосприятия.

Приведем несколько конкретных примеров.

Рыба-черт

В славянской ихтиологической терминологии в этом отношении в первую 

очередь выделяются наименования рыб, прямо отсылающие к такому мифологи-

ческому персонажу, как черт. Это рус. чертôг ‘вьюн’, укр. чорт ‘вид рыбы, похожей 

на щиповку, с шипом-иглой на голове’, пол. czarciuch ‘трехиглая колючка’, diabełek, 

также piekielnica ‘быстрянка’, с.-хорв. đavolče ‘подкаменщик’ (у подкаменщика, по 

словам Л.П. Сабанеева, «огромная широкая голова, вооруженная с каждой сторо-

ны загнутым шипом, тело голое, глаза красного цвета, обращены кверху») (Усачева 

2003, 159). Ср. также рус. диал. чёртик, укр. диал. чортик, слвц. диал. čertik ‘трех-

иглая колюшка’; «название вызвано наличием на спине у колюшки трехиглой (как 

и у колюшки девятииглой) перед спинным плавником острых колючек, которые 

эта рыбка растопыривает подобно рогам в случаях опасности или при нападении» 

(«в словацком языке это наименование применяется также к окуню»), при том что 

sms-12.indb   321sms-12.indb   321 23.10.2009   9:51:1223.10.2009   9:51:12



322

Мифологическая составляющая славянской ихтиологической терминологии

та же рыба по той же причине в русском, украинском и польском имеет название 

рогатка (Коломиец 1983, 19, 23). Ср. также лит. название рыбы ragys ‘Myoxocephalus 

quadri c o r n i s’ (Urbutis 1981, 158) наряду с прозвищем черта (вяльняса) râgius, 

rågius (LKŽ XI, 35), оба названия буквально означают ‘рогатый’.

Рыба связана с чертом (и противопоставлена Богу и громовержцу) по самому 

месту своего обитания – (под)водному царству, расположенному внизу, на нижнем 

конце вертикальной оси традиционной модели мира. В одной литовской быличке 

прямо сказано, что Žuvis yra priešinga Dievui «Рыба противоположна Богу» (KAŽ, 

77, № 137; LT IV, 447, № 385). Или же: Meškeriotojai nemėgsta, kad bemeškeriojant jiems 

kas nors pasakytų „padėk Dieve“, nes mano, kad, taip atsitikus, žuvies nepagaus «Рыбаки 

не любят, если во время рыбалки кто-нибудь скажет „Бог в помощь“, так как верят, 

что в таком случае не поймают рыбы»; Jei nori pagauti daug žuvų, tai reikia žuvaujant 

nesakyti: „padėk Dieve“… «Если хочешь поймать много рыбы, на рыбалке следует не 

говорить „Бог в помощь“…» (Elisonas 1932, 50, № 428, 429). И русский «водяной не 

любит шумных людей, не переносит, когда у воды поминают зайца, медведя, попа, 

дьяка, Господа Бога и вообще много и без дела болтают: Около зимника есть заез-

док. Дядя Степан говорил, что в этом месте много попадает рыбы, только не надо 

ничего говорить. У меня из рук три раза верши вышибал. Я как увижу рыбу, каждый 

раз и скажу: „Ну Слава Богу, много рыбы!“ И каждый раз как треснет по верши, так 

всю рыбу и опустит (Новгородская обл., Белозерский уезд)» (РС, 101). На Британ-

ских островах тоже, например, «встретить священника по дороге на рыбалку – не 

к добру», а «поминать имя Господа всуе, находясь в море, – к несчастью» (ЭС, 392, 

393).

Вполне естественно поэтому, что уподобление рыбы чёрту в балто-славянской 

традиции связано с мотивами «основного мифа»1. Да и не только в балто-славянской: 

так, например, «лопари, скандинавские и финские, считали Илью-пророка покро-

вителем рыбной ловли» (Макашина 1982, 90). Ср. в этом отношении скандинавско-

го громовержца Тора, в ы у д и в ш е г о  на рыбалке своего архетипического про-

тивника – змея Мидгарда. В России, «по одним поверьям, водяной боится грозы 

и посылаемых в него пророком Ильей молний, по другим – напротив, празднует 

Ильин день (Архангельская обл., Сибирь)» (РС, 104). В то же время «рыбопромыш-

ленники Русского Севера полагали, что улов будет неудачен, если на судне есть у 

кого-нибудь белемнит [громовая стрела], которого рыба боится» (СД I, 562). Мо-

жет быть, здесь стоит вспомнить и выражение громить рыбу, например, громить 

красную рыбу ‘подымать ее стуком и шумом подо льдом, где ложится она на зиму, и 

подстерегая, вытаскивать баграми’, по определению В. Даля; «есть и осенняя гром-

ка: ночью, с  о г н е м ,  с т у к о м  и  ш у м о м  загоняют рыбу, на лодках, в рас-

ставленные сети» (Даль I, 397).

1 Ср. известное противостояние чёрта (вяльняса, вяльнса) и громовержца (Перкунаса, Перкуонса), 

ставшее одним из источников реконструкции «основного мифа», при том, что чёрт спасается от 

преследования громовержцем, как правило, именно в воде (в первую очередь см. Иванов, Топоров 

1974, 4–103 и сл.). Надо сказать, что уже в древнеегипетской мифологии в контекстах, близких ин-

доевропейскому «основному мифу», рыба выступает в соответствующей роли; например, в записях 

мистерий, совершавшихся в храме Гора и названных «Победа Гора» (сцена 6), о нем говорится: «Вот 

ты – птица небес, пронзающая рыбу в воде!» (Матье 1996, 288). Мотив борьбы громовой птицы с под-

водными существами широко распространен в мифологиях американских индейцев (FW, 1112).

sms-12.indb   322sms-12.indb   322 23.10.2009   9:51:1223.10.2009   9:51:12



323

Дайнюс Разаускас

Тем более явно мотивы «основного мифа» в связи с рыбой выражены в бал-

тийской традиции: Kai griausmas užgriaudžia, lydekos ir vėžiai pasidaro bailūs «Когда 

гром гремит, щуки и раки становяться боязливыми» (Balys I, 80, № 948b). В следую-

щей литовской быличке щупак выступает буквально в роли черта – противника 

громовержца Перкунаса:

Kitą kartą labai griaustinis griovęs. Mergelė ėjus per lauką, sijono padalkas atsikaišius, 

o žaibai taip pliekę jai į akis, taip pliekę. Išgirdus balsą: „Pasileisk sijoną!“ Ta mergelė pasile-

idus, ir iškritęs lydeks. Paėjus kelis žingsnius, tuoj taukšt Perkūns į tą lydeką, ir gana «Один 

раз очень сильно гремел гром. Девушка шла по полю, приподняв подол юбки, а 

молнии так хлестали ей в глаза, так хлестали. Услышала голос: „Опусти подол!“ Де-

вушка опустила, и выпал щупак. Прошла несколько шагов, тотчас ударил Перкунас 

в этого щупака, и все» (Balys IV, 137, № 4).

О латышском черте (velns), противнике громовержца Перкуонса, говорится, 

что Pērkona laikā… akās viņš dažreiz pārvēršas par zivi «Во время грозы… в колод-

цах он иногда превращается в р ы б у» (ŠmLTT, 1944, № 32411). Больше всего ла-

тышский Velns любит принимать щучий облик (см. Straubergs 1939–1941, 512), в 

свою очередь: Ja līdaku nārsta laikā aizrūc pērkons, tad vasaru nebūs laba zveja «Если 

во время щучьего нереста ударит гром, то летом не пойдет рыба» (ŠmLTT, 1093, № 

17745). Наконец, Zvejnieki mēdz apskatīt visas tās zivis, kuŗas izzvejo, un ja atrod kādu ar 

sarkanām acīm, tad sviež to atpakaļ ezerā, domādami, ka tas esot velns «У рыбаков есть 

привычка осмотреть всех тех рыб, которых (они) поймали, и если находят какую-

нибудь с красными глазами, бросают обратно в озеро, поскольку думают, что это 

черт» (ŠmLTT, 2202, № 36425). В Белоруссии, как и в Латвии, опытные рыболовы 

«ни за что не оставят себе пойманную во время грозы рыбину, у которой слишком 

красные глаза, – это несомненно черт, спрятавшийся в рыбу» (Виноградова 1998, 

138). Существует даже соответствующее «белорусское поверье о ее происхожде-

нии: в р ы б  превращаются те ч е р т и, которые во время грозы прячутся в воду, 

они имеют красные глаза, и рыбаки остерегаются употреблять таких рыб в пищу» 

(Дучыц, Санько 2004, 439; см. Макашина 1982, 95).

Рыба–дерево

В одной белорусской быличке (которую Йонас Балис приводит только в пере-

воде на литовский язык) «человек в лесу драл лыко. Нашла гроза, он спрятался под 

деревом и в  д у п л е  заметил двух рыб. Он отошел в сторону, а гроза разбила де-

рево. Было бы много чертей, если бы Перун их не преследовал» (Balys I, 180; ссылка 

на: Романов 1891, 7–8).

К связи рыбы с деревом ср. следующую литовскую быличку, в которой

Žuvims ir vėžiui buvo paskirta atgaila. Atgailavo jie medy. Kai pasibaigė atgaila, Di-

evas juos paleido vandenin. Gera žuvelei vandeny – ir plaukia sau. Iš to didelio džiaugsmo 

pasakė:

– Aš galiu ir be Dievo gyvent!

Dievas užpyko ant žuvies už tokį pasakymą ir paleido žveją, kad ją pagautų. 

«Рыбам и раку было назначено покаяние. Каялись они н а  д е р е в е. Когда 

покаяние было закончено, Бог отпустил их в воду. Хорошо рыбке в воде – и плывет 

себе. От этой большой радости она сказала:

sms-12.indb   323sms-12.indb   323 23.10.2009   9:51:1223.10.2009   9:51:12



324

Мифологическая составляющая славянской ихтиологической терминологии

– Я могу и б е з  Б о г а  жить!

Бог рассердился на рыбу за такие слова и пустил рыбака, чтобы тот ее пой-

мал» (KAŽ, 79, № 144).

При этом сами названия некоторых рыб ставят их в прямую связь с опреде-

ленными деревьями. По словам В. В. Усачевой, «ихтионимы, которые мотивируют-

ся названиями растений, не всегда обнаруживают ассоциативные связи, легшие в 

основу наименования. Их нельзя истолковать однозначно. Так, в названиях гольяна 

и горчака отразилась связь с о л ь х о й. Подобные ихтионимы известны всем сла-

вянским языкам, но объясняются исследователями, как лингвистами, так и ихтио-

логами, по-разному. В. Махек мотивирует возникновение чешского термина olšovka 

тем, что рыбка живет в горных реках, берега которых поросли ольхой, следователь-

но, название отражает место обитания. О. Ферианц считает, что в названии отраз-

илась привычка гольяна прятаться под корнями ольхи, в тени ольховых зарослей, 

склоненных над водой. Я. Карлович полагает, что название olszanka дано гольяну 

по цвету – брюшко рыбки напоминает цвет моченой древесины ольхи. Польский 

ихтиолог А. Валецкий этот же термин объясняет привычкой рыбки сосать корень 

этого дерева. Ср. названия гольяна в других языках: рус. ёлшанка (диал. елха ‘оль-

ха’), ольшанка (ольшаный ‘к ольхе относящийся’), укр. вiльхîвка, ольховец, ольшан-

ка, блр. ольшаник, ольшанка („так как зарывается под корнями ольхи от хищни-

ков“ – А.И. Сапунов), пол. olszówka, слвц. jelšinka, lieška, jalšovka, lejšovka, с.-хорв. 

jòшавка, болг. лешанка, лешинка, (е)лешка, елешница, ср. нем. Erlitze (Erle ‘ольха’), 

эст. диал. leppkala, leppikala (lepp ‘ольха’), венг. egri (éger ‘ольха’)»; в свою очередь, 

«подобные названия горчака – рус., укр. ольшанка, блр. ольховка, пол. olszanka, 

olszawka, olszówka, по мнению специалистов, возникли из-за его вкуса: мясо гор-

чака так же горько, как древесина ольхи»; «кроме того, ихтионимы, в которых есть 

связь с *olcha, иногда употребляются для обозначения еще одной рыбки – верховки: 

рус. ольшанка, пол. olszanka, слвц. jalšovka, lajcha. Название дано по месту обитания 

– рыбка, живущая под корнями прибрежной ольхи»; а вот «какова мотивация рус-

ского наименования ольховик ‘линь-недомерок’ и сербохорватского jовача ‘подуст’ 

(jóва ‘ольха’), сказать трудно» (Усачева 2003, 71; см. Коломиец 1983, 43). Между тем 

ольха в славянской (и не только славянской) народной традиции тесно связана с 

дьяволом, чертом, нечистой силой (СМ, 343–344), причем «связь ольхи с нечистой 

силой объясняет популярный запрет прятаться под ней во время грозы, так как 

молния бьет в ольху», а «в Польше на Троицу ветками ольхи украшали дома, чтобы 

отвернуть грозу и град» и т.п. (Там же).

«Ряд ихтионимов мотивирован названиями других деревьев, растущих по 

берегам водоемов, – ивы, вербы, лозы. Номинация возникла по месту обитания, 

по привычке рыбок прятаться под корнями ивы (вербы), в ее тени: укр. вербляник 

‘елец’, вербiвка, верблянка ‘гольян’, лозiўка ‘маленькая рыбка’, пол. wierzbówka ‘го-

льян’, слвц. verbinačka ‘уклейка’, vrbniček ‘горчак’» (Усачева 2003, 72). Тем не менее 

влияние соответствующих мифологических воззрений в данном случае тоже не ис-

ключено, так как «ветки вербы, освященные в Вербное воскресенье, использова-

лись для защиты от грома, грозы и бури»; «По представлениям белорусов, на вербе 

с Крещения до Вербного воскресенья сидит черт (до этого он обитает в воде […]). 

Словаки полагали, что водяной часто сидит на самой высокой вербе и высматрива-

ет свою жертву (Рачице), а болгары думали, что самодивы живут на вербе и других 

sms-12.indb   324sms-12.indb   324 23.10.2009   9:51:1223.10.2009   9:51:12



325

Дайнюс Разаускас

деревьях. По белорусским верованиям, черти весной отогреваются на вербе, а по-

сле того как вербу „засвецюць“, т.е. освятят в Вербное воскресенье, они падают в 

воду» и т.п. (СД I, 334–335).2

Рыба–коса

Можно также напомнить, что «черт отождествляется чаще всего с водяным, 

так как типичным местом его (черта) пребывания считается водная среда» (Вино-

градова 2001, 43). И наоборот: водяной из всех духов-„хозяев“ «ближе всех стоит 

к черту, а во многих местах Полесья считают, что черт и водяной – одно и то же» 

(Левкиевская 2002, 344)3. В свою очередь, «рыба – традиционный облик водяного, 

хотя чаще всего он то рыба, то человек; и рыба и человек или ездит на рыбе. […] 

Водяной может быть щукой без наросного пера (Вятская губ.), может напоминать 

налима (Вологодская обл.), быть просто громадной рыбой (Вологодская обл.) или 

рыбой, ведущей себя необычно: Один мельник ловил рыбу ночью. Вдруг к нему в 

лодку вскочила большая рыбина. Мельник догадался, что это водяной, и быстро 

надел на рыбу крест. Рыба жалобно стала просить мельника отпустить ее… На-

конец он сжалился над водяным, но взял с него слово никогда не размывать мельницу 

весною (Новгородская обл.)»; «Днем он рыба (сом), а ночью – старик с длинной зе-

леноватой бородой и сосновой плесой (Тамбовская обл.)»; или же «водяной – оде-

тая моховым покровом щука, которая держит морду по воде (Новгородская обл.)» 

(РС, 95, 97)4. Таким образом, «по утверждению рассказчиков, водяной может вы-

глядеть, как рыба (превращаться в нее или казаться ею). Наиболее часто водяного 

видят в облике щуки, культ которой был распространен и у славянских, и у финно-

угорских народов» (Криничная 2001, 453). «У лужичан известны рассказы рыбаков 

о водяном, принимающем облик чудовищной, сильной щуки. Иногда у такой щуки 

телячьи глаза, она прыгает на спину рыбаку, исчезает в виде черного облака или 

2 Ср. также рус. диал. ясень, слвц. диал. jas ‘голавль’; рус. диал. яс, пол. диал. jaś, jesen, ч. диал. jas, jesen и 

др. ‘язь’ с неясной этимологией (Коломиец 1983 33–34, 99–100); также пол. lipień и соответствия в не-

которых других западно- и южнославянских языках; «как заимствование из польского языка появи-

лось оно в белорусском: блр. диал. лiпень, лепеня. По своему происхождению название рыбы lipeń (и 

его варианты) связано с названием дерева липа» (Коломиец 1983, 41); также название укр. березiвка 

‘крупная щука, нерестящаяся во время распускания березы’; название рус. диал. калинка, блр. диал. 

калiнка ‘уклейка’, «объясняющееся, несомненно, тем, что уклейка нерестится во время цветения ка-

лины» (Коломиец 1983, 49); также укр. диал. клен, рус., блр. диал. клень, пол. kleń, klen, болг. клен и др. 

(праслав. *klenjь) ‘голавль’: «этимология этого наименования голавля до сих пор не выяснена», «между 

тем совокупность общеславянских вариантов рассматриваемого названия ясно указывает на его связь 

с названием дерева клён, праслав. *klenъ и *klьnъ. Как и ряд других славянских наименований рыб, оно 

отражает совпадение времени нереста соответствующего вида рыб со временем цветения определен-

ного растения» (Коломиец 1983, 51–52). Здесь, может быть, кстати упомянуть, что в Западной Европе 

рыбы вывешивались на рождественском деревце (HDA II, 1541). В этом отношении также интересно, 

что «когда цыгане хотят использовать рыбу в качестве оракула, они прибивают ее живой гвоздями к 

дереву. Если на следующий день она еще жива, это считается благоприятной приметой, а если мерт-

ва и окровавлена, это предвещает несчастье» (HDA II, 1534). Интересно, во всяком случае, что рыба 

с деревом соотносятся и символически: так, согласно Юнгу, «лес, дремучий и непроницаемый для 

глаза, как и глубокая вода и море, является вместилищем неизвестного и тайного. Поэтому они – под-

ходящие синонимы для бессознательного»; в свою очередь «деревья, как и рыба в воде, представляют 

собой живое содержание бессознательного» (Jung 1983, 194).
3 См. еще РС, 97; СД I, 396, 398.
4 См. еще ЭС, 71; СД I, 397; СМ, 82.

sms-12.indb   325sms-12.indb   325 23.10.2009   9:51:1223.10.2009   9:51:12



326

Мифологическая составляющая славянской ихтиологической терминологии

улетает уткой. В виде щуки часто представляют водяного и на Русском Севере: та-

кая щука отличается от обычной огромными размерами» и т.п. (Гура 1997, 753). Тем 

самым «щука воспринимается как нечистое существо. Ей приписывается близкое 

знакомство с нечистой силой» (Гура 1997, 752).

Водяным духам, проявляющим себя непосредственно в облике рыбы, в ли-

товском фольклоре тоже, по словам Л. Бугене, «свойственны черты, позволяющие 

непосредственно связать их с вяльнясом (чертом), например, пойманные во время 

обедни рыбы превращаются в пни (LTR 1608/141), у щуки вырастают рога, крылья 

и хвост, щука превращается в собаку (LTR 1289/134) и т.п. Такие метаморфозы – 

характерное свойство вяльняса» (Būgienė 1999, 42; см. Vėlius 1987, 42–43). В свою 

очередь, по данным Н. Велюса, имеется 11 литовских быличек, в которых вяльняс 

представлен в облике рыбы, причем в большинстве из них (6) – в облике щуки 

(Vėlius 1987, 42). Например, в одной быличке человек возле озера косил траву и 

вдруг услышал голос: «Время пришло, а человека нет!», и увидел в воде большую 

щуку.

Žmogelis pagalvojo: „Reikia tą žuvį nukirsti“. Kaip tarė, taip ir padarė. Bet kai jis ėmė 

nuo pečių dalgį – užsimos lydeką kirsti – beimdamas sau galvą nukirto. Iš to matome, kad 

žuvis buvo velnias, kuris pranašavo žmogui mirtį.« Человек подумал: „Надо эту рыбу за-

рубить“. Как сказано, так и сделано. Но когда он снимал с плеч к о с у, замахнулся 

щуку рубить – так себе голову и отрезал. Отсюда мы видим, что (эта) рыба была 

чёртом, который предрекал человеку смерть» (LD, 167).

Ср. в этом отношении прямое отождествление косы с рыбой, в частности 

именно со щукой, в литовской традиции. В прямом сравнении: Ir dalgelė kaip žuvelė 

po lankelę švytruoja «И косочка как рыбочка в поле поблескивает»; тем более в за-

гадках (с разгадкой «коса»): Žuvis be grobų girią išgriovė «Рыба без рёбер лес пова-

лила» (LKŽ XX, 1011); Žuvis begrobė visą girią išgriovė «Рыба без рёбер весь лес по-

валила» (LT V, 631, № 7283); Plieninis ungurys girę werczia «стальной угорь лес валит» 

(KlvT, dvi, № 19; LKŽ XVII, 452; LT V, 631, № 7282); Plieno ungurys kai mauna, visą girią 

pargriauna «Стальной угорь как пройдет, весь лес согнет»; Po girelę švykšt žuvelė, nuo 

žuvelės vinkst girelė «По роще рыбка блеснула, вся роща от рыбки согнулась»; Juoda 

lydeka nėrė, žalią girią pakėlė «Черная щука нырнула, зеленый лес подняла» (MS, 30–

31; LF, 68, № 121; LT V, 631, № 7285); Lydeka nėrė, visą girią pakėlė «Щука нырнула, весь 

лес подняла» (LKŽ VII, 403) и т.п.

То же в русских загадках, например: Щука прянет, трава вянет; Щука ны-

ряет, трава прилегает; Щука ныряет, весь лес подымает; Щука ныряет, лес по-

гибает; Рыбина белужина по лесу ходила, лес ломала, лес свял, город стал; Рыби-

на белужина берега окружила и леса приклонила (Загадки, 77, № 2173, 2174, 2176, 

2177, 2180, 2191–2193, 2195; см. Даль IV, 116) и т.д. и т.п. «Метафорический язык 

загадок называет щукою, – объясняет А.Н. Афанасьев, – блестящее лезвие косы и 

серпа, под взмахом которых падают травы и колосья», и дословно разбирает соот-

ветствующие русские загадки: «щука-белуга (вар. рыба-белужина) хвостом мигнула 

(т.е. блестящая = белая коса сверкнула), леса (= травы) пали, горы (= копны и стогã) 

встали»; «щука (= серп) прянет, весь лес (= нива) вянет» (Афанасьев II, 83). Или 

еще: Ишла щука з Кременьчука, куды гляне, трава въяне (Потебня 2000, 255). То 

же самое, как уже было отмечено А.Н. Афанасьевым, в отношении с е р п а: Щука 

прянет, весь лес вянет (Загадки, 75, № 2112).

sms-12.indb   326sms-12.indb   326 23.10.2009   9:51:1223.10.2009   9:51:12



327

Дайнюс Разаускас

Что же касается ихтионимов, ср. в этом контексте такие славянские названия 

рыб, как рус. косãрь ‘чехонь’ (букв. ‘косец, широкий косой нож’, ‘большой нож для 

щепления лучины’, нередко делается из обломка к о с ы), болг. костур ‘вид рыбы’ 

(букв. ‘косой нож’), с.-хорв. косац, косач, косир, косиjер ‘чехонь’ (‘большой садовый 

нож’) и др.5

“Рыбный король-пастух” и его стадо

Далее, у водяного может быть «рыбий или к о р о в и й  хвост, гусиные лапы с 

перепонками или к о р о в ь и  копыта, кожа как у налима, рог на голове» (Левкиев-

ская 2002, 341) или два рога (см. РС, 96, 97; ЭС, 71). С другой стороны, «иная рыба, 

например сом, используется им вместо л о ш а д и  в поездках под водой. Это „чер-

тов конь“» (Криничная 2001, 454). Более того, кроме коровы, «водяной мог явиться 

и бараном, свиньей, черной собакой, кошкой», а с другой стороны, «водяной вла-

деет всем, что есть в воде и на воде, он охраняет водоплавающих птиц и рыбу и 

переманивает ее из других источников. Р ы б а  – это его с к о т, особенно сомы, на-

лимы, угри и раки, которых в некоторых местах так и называют „рыба водяного“ и 

поэтому не употребляют в пищу. А в подводном царстве у него много скота – стада 

коров и лошадей, которых он лунными ночами выгоняет на прибрежные заливные 

луга» (Левкиевская 2002, 341, 346; см. СД I, 399; СМ, 83). Например:

Водяной по ночам выгонял своих коров из реки на прибрежный луг. Один чело-

век заметил, что по ночам у реки пасется стадо черных коров, а придет утром – 

никого нет. Мужик стал наблюдать за этими коровами и, наконец, понял, что это 

коровы водяного и что тот сам выходит на берег их пасти. Однажды под утро, 

когда водяной загонял стадо назад в воду, мужик изловчился и отбил одну корову. 

Эта корова оказалась очень молочной, а в хозяйстве мужика с тех пор никогда не 

переводился скот (Левкиевская 2002, 347; см. ЭС, 74). 

«По распространенным поверьям, водяной „хорошо держит коров“ (бассейн 

реки Оять), имеет табуны и стада, которые время от времени (например, на Новый 

год) выпускает пастись к устью реки (Русский Север, Сибирь). Если приметить та-

кое стадо и успеть обежать его с иконой, то можно получить коров водяного» (РС, 

95). В жертву водяному приносили лошадиный череп или топили для него целую 

живую кобылу (см. РС, 96, 102; ЭС, 72), или же у него самого конская голова (СМ, 

83). Ср. интерпретацию библейского мотива о потонувших «фараоновых людях» в 

5 В этом же ключе, может быть, стоит упомянуть рус. лизейка ‘маленькая щука’ (лезейка ‘нож’), ножóвка 

‘мелкая щука’ (ножовка ‘маленькая пила’), с.-хорв. нож ‘чехонь’; укр. сокúрка ‘горчак’, пол. siekierka 

‘горчак’, ‘быстрянка’ (букв. ‘маленький топор, секирка’); также рус. диал. секун, укр. диал. сiк, сiкач, 

блр. диал. секун, секач, пол. siekasz, с.-хорв. диал. sekuš ‘шиповка’, ‘горчак’ и др. (букв. ‘резак’, ‘большой 

нож’); также пол. cioska ‘чехонь’ (букв. ‘маленький плотничий топорик’), kozik ‘чехонь’ (букв. ‘нож с 

деревянной ручкой’), toporek ‘горчак’, ‘усач’; слвц. kresačka ‘лещ’ (букв. ‘плотничий топор’); рус. сабля 

‘чехонь’, ‘уклейка’, ‘щиповка’, блр. сабля, укр. сãбля, пол. szabla, слвц. šabl’a, с.-хорв. сабља ‘чехонь’ и 

др. (в русском языке, «вероятно, под влиянием тюркских языков, в которых чехонь из-за внешнего 

сходства с саблей была названа словом, означающим саблю или меч», а «из русского языка название 

сабля ‘чехонь’ распространилась в другие славянские языки»); наконец, само название чехонь в виде 

слав. *čexonь первоначально предположительно означало ‘рубящее или секущее орудие, секач’; ср. так-

же нем. Schwertfi sch ‘чехонь’ (Schwert ‘меч’), Sichelfi sch, Sichling ‘чехонь’ (Sichel ‘серп’); ср. также группу 

названий, представленную в рус. острец ‘окунь’, связанном с острый, и т.п. (Коломиец 1983, 10–11, 

16–18, 35, 130–131, 151; Усачева 2003, 136–137, 155–156).

sms-12.indb   327sms-12.indb   327 23.10.2009   9:51:1323.10.2009   9:51:13



328

Мифологическая составляющая славянской ихтиологической терминологии

«Сказании московских купцов о рыбах» (XVII в.), в частности: А и кони их обрати-

лися рыбами же, а на коньских рыбах шерсть конская… (Белова 2004, 293).

Ср. также литовские сравнения: (зап. в с. Пелеса, совр. Белоруссия) Mano 

karvė graži kaip lydakė «Моя корова красивая, как щука» (LKPŽ, 146); (Рудишкес, 

Тракайский р-н) Lydekai kap jaučiai Merky «Щупаки в [реке] Меркис, как быки» (LKŽ 

VII, 403). Также ср. загадку: Marga karvė dangų laižo «Пестрая корова небо лижет» = 

щука под льдом (LT V, 528, № 6185). В другой литовской загадке рыба приравнива-

ется к кобыле: Ūžuolas be šakų, dzirvonas be takų, kumełė be vadelių žino kelių «Дуб без 

ветвей, залежь без тропинок, к о б ы л а  без вожжей знает дорогу» = рыба (TŽ V, 

588, 592, № 292).

В свете сказанного о рыбе как «скоте водяного» ср. следующие славянские (а 

также некоторые другие) названия рыб:

Русское название породы рыб бычок, также бык-рыба, укр. бичóк, пол. диал. 

byczek ‘бычок-подкаменщик’; согласно обычному объяснению, «это наименование, 

связанное с бык (слав. bykъ), обусловлено, по-видимому, сходством большой голо-

вы подкаменщика с головой быка (ср. англ. bullhead ‘подкаменщик’, букв. ‘бычья 

голова’)» (Коломиец 1983, 15–16; см. Усачева 2003, 129; Даль I, 149); но ср. слвц. bul’ 

‘жерех’, букв. ‘бык’ (Усачева 2003, 157). Ср. в «Латышском лексиконе» Г.Ф. Стендера 

1789 г. лтш. jūras vērsis, буквально ‘морской бык’, определяемое как «своего рода 

морской налим с шипами и рогами» (BRMŠ IV, 244); также соответствующие ли-

товские названия рыбы Cottus quadricornus jūrių veršis ‘морской теленок’ и jūrjautis 

‘морской бык’ (LKŽ IV, 432, 434), а также названия керчака (Myoxocephalus scorpius) 

bulis, буквально ‘бык’, и jūros bùlius ‘морской бык’ (LKŽ I, 1133, 1153). 

Далее, ср. рус. конь, также кобыла, блр. конь, укр. кобила ‘жерех’, рус. конь 

‘белорыбица’, пол. kobyła ‘сырть’ (Усачева 2003, 157), рус. лошадиный вьюн ‘вьюн’ 

(Усачева 2003, 121); также рус. табунец ‘гольян’ (Усачева 2003, 76). Ср. нем. Rappe 

‘конь’ и ‘жерех’ (Усачева 2003, 157). Можно вспомнить также известные названия 

h i p p o campus’а рус. морской конек (конь); лит. jūros arkliukas ‘то же’, žuvelė arkliukas 

‘рыбка-конек’ (LKŽ I, 307).

Далее, ср. рус. коза ‘чехонь’, укр. козã ‘чехонь’, ‘щиповка’ («внешнее сходство, 

проявляющееся в наличии рогов у животного и двух острых колючек на голове 

рыбы по обеим сторонам глаз»), козел ‘лещ’, блр. коза ‘щиповка’, пол. koza ‘чехонь’, 

‘щиповка’ («по мнению Брюкнера, перевод нем. Ziege ‘коза’ и ‘чехонь’»), слвц. koza, 

с.-хорв. коза, козел, словен. kozel ‘щиповка’ (Усачева 2003, 157). Ср. также лит. ožkâ 

‘коза’ в значении ‘чехонь (Pelecus cultratus)’ (LKŽ VIII, 1032; см. Urbutis 1981, 159–

160).

Далее, ср. рус. морская собака ‘рыба Squalus, людоед, акула’ (Даль II, 346); сука 

‘щиповка’ (Усачева 2003, 158), рус., укр. кóбéль, блр. кóбел’, пол. kobel и др. в зна-

чении ‘пескарь’ (Усачева 2003, 32); чеш. zajíček vodní ‘елец’, с.-хорв. зека ‘уклейка’ 

(букв. ‘зайчишка’) (Усачева 2003, 157) – ср. название рыбы Cyclopterus lumpus: нем. 

Meerhase, лит. jurų kíškis, буквально ‘морской заяц’ (Urbutis 1981, 149; LKŽ V, 887); 

далее еще – рус. соболь, соболёк ‘мелкий окунь, не достигший возраста икромета-

ния’; с.-хорв. лâсица ‘минога’ (букв. животное ‘ласка’) (Усачева 2003, 160).

Следует также обратить внимание на тесную связь славянского водяного со 

с в и н ь е й. В Белоруссии, «чтобы водяной не слизывал смазку с мельничных ко-

лес, мельники бросали в воду сало, внутренности или мясо свиньи» (СД I, 399; см. 

sms-12.indb   328sms-12.indb   328 23.10.2009   9:51:1323.10.2009   9:51:13



329

Дайнюс Разаускас

СМ, 83). В России, в окрестностях Новгорода верили, что водяной непосредствен-

но сам может быть свиньей (РС, 95); так, «по рассказу из Новгородской губернии, 

когда отыскивали утонувшую девушку, то ныряли в воду. Один мужик нырнул, на-

шел девушку и хотел ее вытащить за волосы, но на ней сидела свинья. В другой раз 

нырнул – то же самое. Приготовляясь нырять в третий раз, он перекрестился. 

Водяной – это был он в образе свиньи – скрылся. Утопленница была вытащена, но 

к жизни ее не удалось возвратить» (РС, 104; см. ЭС, 71)6. В русских рыбацких при-

метах «встреча со свиньей предвещает добычу» (Криничная 2001, 484) и т.п.

Ср. соответственно такие ихтионимы, как рус. свúночка ‘донской ёрш’, укр., 

блр. свинка, пол. świnia, świnka, слвц. svinka ‘подуст’; «о подусте говорят, что он все-

яден, как свинья, любит заходить в муть, где находит для себя корм; возможна дру-

гая мотивация – по форме части тела: сильно выдающийся конический хрящеватый 

нос, напоминающий рыло свиньи» (Усачева 2003, 157–158; Коломиец 1983, 16), укр. 

свинюга ‘краснопёрка’ (Усачева 2003, 137), с.-хорв. свиња риба ‘осетр’ (Усачева 2003, 

129), также ср. с.-хорв. название усача прасица, согласно объяснению – «так как 

издает звук, похожий на хрюканье свиньи» (Усачева 2003, 74). Ср. также латинское 

название осетра porco-piscis, буквально ‘свинья-рыба’ (Walde, Hofmann II, 310).

В балтийской традиции очень популярны былицы следующего типа. Ср. ла-

тышскую:

Netālu no Taurkalnes ir kāds ezers, ko sauc par Aklezeru. Zivis tur tagad neaug, un 

arī senāk neesot augušas. Senāk kāds zvejnieks atcirtis aliņgi tad, kad zivis slāpušas. Viņš 

izvilcis vienu zivi, kas bijusi ar strupu asti. Zvejnieks sakūris uguni un gribējis zivi cept. Te no 

ezera dibena atskanējusi balss: „Cūk, cūk, lielā, cūk, cūk, mazā, cūk, cūk, visu maziņā, visas 

cūkas ir, tik strupašķes nav.“ Zivs mudīgi nometuses no uguns un pa āliņģi ielēkusi ezerā.

«Недалеко от Тауркалне находится озеро, которое называют Аклезерс. Рыба 

там сейчас не водится, и раньше не водилась. Раньше один рыбак рубил прорубь, 

когда рыба задыхалась. Он вытащил одну рыбу с коротким хвостом. Рыбак развел 

огонь и хотел уже рыбу жарить. Но тут со дна озера раздался голос: „Чух, чух, боль-

шая, чух, чух, маленькая, чух, чух, всех малей, все свиньи здесь, только короткох-

востки нет“. Рыба живо бросилась от огня и через прорубь ушла в озеро» (AnLTT, 

207).

Литовскую:

Viename ežere sugavę labai didelę žuvį su striuka uodega. Namie susūdę jos mėsą. 

Naktį ir ėmę po paežerę šaukyt:

– Čiuka čiuka, sriuktuodege!

Ir šaukindams atėjęs į namus. Po langu ėmęs prašyt:

– Atiduok mano kiaulę!

Tie žmonės rytą nuvežę tą susūdytą žuvį, į ežerą suvertę. Daugiau nieko nebegirdėję.

«В одном озере поймали очень большую рыбу с коротким хвостом. Дома ее 

мясо засолили. Ночью и стал кто-то у озера покрикивать:

– Чух чух, короткохвостая!

И покрикивая подошел к дому. Под окном стал просить:

– Отдай мою свинью.

6 В сходном повествовании, услышанном в этой же губернии, водяной принимает обличье коровы (там 

же).

sms-12.indb   329sms-12.indb   329 23.10.2009   9:51:1323.10.2009   9:51:13



330

Мифологическая составляющая славянской ихтиологической терминологии

Те люди утром отвезли эту солёную рыбу, в озеро свалили. Больше ничего не 

слышали» (SV, 29; вариант ŠLSA, 274, № 480; Balys III, 508, № 807).

Здесь уже не только рыба выступает в качестве свиньи водяного хозяина, но и 

сам он, тоже, как мы видели, будучи рыбой, предстает в качестве рыбного пастуха. 

Ср. еще одну литовскую быличку, в которой он так назван явно:

Dar mano tėvas pasakodavo, kad kažkoks žmogus nuvažiavęs Žagarinės miškan 

samanų. O buvęs šeštadienis. Jis rauna samanas ir girdi – ežere, – tik nežinau, ar Luodžio, ar 

Žagarinės, – triukšmą. „Na, – mano sau, – šiandien žydams šventa, kas ten gali žvejoti?“ Na, 

nuėjo prie ežero ir žiūri. Agi nendryne sėdi koks žmogus, plaukais apsileidęs, ir kai švilpia, 

tai karšiai uodegom pūkšt, pūkšt, pūkšt. Tai, sako, ten buvęs žuvų piemuo.

«Еще мой отец рассказывал, что какой-то человек поехал в лес Жагаринес за 

мхом. А была суббота. Он рвет мох и слышит – на озере, – только не знаю, на озере 

Луодис или Жагарине, – шум. „Ну, – думает про себя, – сегодня у евреев праздник, 

так кто же там может ловить рыбу?“ Ну, пошел к озеру и смотрит. А в камыше сидит 

какой-то человек, весь волосами обросший, и когда он свистит, так лещи хвостами 

бух, бух, бух. Это, говорят, там р ы б н ы й  п а с т у х  был» (SV, 26).

В славянской народной традиции «рыбный пастух» также хорошо известен, и 

здесь он еще называется «рыбным царем». Так, по словам А.В. Гуры, «подобно зве-

рям и птицам, рыбы имеют своего главу или „царя“. Мифическим хозяином, пред-

водителем („водом“), царем над рыбой и „рыбным пастухом“ считают водяного 

(Белоруссия). По русским представлениям, он ездит верхом на соме, пасет рыбу под 

водой, перегоняет ее из озера в озеро, заключает с рыбаками договор о рыбе (Ар-

хангельская губ., Шенкурский у., Харьковская губ. (?)), может не напустить ее в сети 

(Вологодская губ., Сольвычегодский у.), наказывает за ловлю рыбы ночью (Тамбов-

ская губ., Елатомский у.). Водяной и сам может появляться в образе рыбы (Поль-

ша, Вармия и Мазуры), например, осетра, сома (Архангельская губ., Шенкурский 

у., Харьковская губ. (?); совр. Тарнобжегское воев., Модлибожице), пудовой щуки 

(Вологодская губ.), реже – карася или налима или в виде получеловека-полурыбы 

(Смоленская, Могилевская губ.), человека с сомовьей головой (совр. Минская обл., 

Столбцы). У сербов Лесковацкой Моравы существует представление о рыбьем царе 

(рыбљи цар), который ведет рыб на нерест» (Гура 1997, 750–751). 

В связи с образом «рыбного пастуха» ср. такие славянские названия рыб, как 

рус. конюх ‘уклейка’, ‘пескарь’, с.-хорв. говедар(ка) ‘пескарь’, ‘щиповка’, говедарац, го-

ведарак, говедарица ‘пескарь’, болг. говêдарка ‘пескарь’, ‘быстрянка’, ср. фр. bouviêre 

‘горчак’ (bouviêr ‘погонщик быков, волопас’) (Усачева 2003, 149).

В связи с образом «рыбного царя» или «короля» ср. рус. королек ‘особая раз-

ность плотвы с красной чешуей’ или ‘осетр с икрой белого цвета’, царек ‘помесь 

карпа и карася’; укр. корóль ‘зеркальный карп’, царьок ‘серебряный карась’, цар 

‘ёрш’, буквально риблячий цар ‘чоп’ (Закарпатье); с.-хорв. carić ‘ёрш’, riblji car ‘бе-

лый угорь (Anguilla vulgaris forma alba)’; чеш. krãlik ‘карп, у которого по бокам три 

ряда чешуи’; болг. цар на шараните, крал на шараните ‘королевский карп’; ср. 

также рус. архангельск. пан ‘лосось’, а в русских донских говорах – ‘самый круп-

ный сом’ (Усачева 2003, 150–151). Еще «у русских в Ярославской обл. плотву, осо-

бенно с ярко-красными плавниками, называют князем или князьком (Переславль-

Залесский р-н). Слово князь встречается и в качестве названия сельди с розовыми 

плавниками, которая плывет впереди стаи (Ярославская обл.)» (Гура 1997, 756).

sms-12.indb   330sms-12.indb   330 23.10.2009   9:51:1323.10.2009   9:51:13



331

Дайнюс Разаускас

Здесь можно лишь добавить, что представления о короле рыб не менее хоро-

шо известны и в балтийской традиции (см. Būgienė 1999, 50). Приведем лишь один 

литовский пример:

Dusetų ežere gaudė žvejai žuvis. Vieną valkšną traukdami, labai sunkiai traukė. 

Ištraukė labai daug žuvų, kurių tarpe buvo viena žuvis labai graži ir ant galvos turėjo karūną. 

Visiems pažiūrėjus, savininkas liepė paleisti žuvį, nes karalius turi valdyti savo karalystę.

«На озере Дусетос рыбаки ловили рыбу. Одну тоню когда тащили, очень 

трудно было тащить. Вытащили очень много рыбы, среди которой была одна рыба 

очень красивая и на голове имела корону. После того, как все посмотрели, владелец 

велел отпустить рыбу, потому что король должен управлять своим государством» 

(LD, 30; SV, 28–29). В латышских сказках еще упоминается zivu ķēniņiene ‘королева 

рыб’ (Kursīte, 365) и т.п.

Голос рыбы (пение, вой, рев, писк, свист и т.п.)

Русская поговорка гласит: Спела б и рыбка песенку, когда бы голос был! (Даль 

IV, 116). Примечательно, что в сказочной действительности у рыб и других жителей 

мифологического подводного царства не только имеется голос, но они являются 

и сочинителями песен и музыки. Например, «согласно представлениям украинцев 

Подолии, „морские люди“ […] сочиняют песни и перекладывают их на ноты» (Бе-

лова 2004, 293). В русской народной традиции, по словам Е.Е. Левкиевской, «счи-

тается, что морские женщины наделены необычайной красотой и прекрасным го-

лосом. Они подплывают к кораблям и поют чудесные песни. […] Морским людям 

приписывается сочинение всех на земле песен и сказок: по субботам они выплыва-

ют на поверхность моря и начинают петь и рассказывать. Моряки запоминают их и 

разносят по городам и селам» (Левкиевская 2002, 158). 

Обитатели подводного царства обладают голосом, а также сочиняют песни 

и в литовской мифологической традиции, в первую очередь в сказаниях и былич-

ках. Л. Бугене указывает на «встречающийся в некоторых быличках образ рыбы, 

имеющей человеческие черты: пойманная р ы б а  г о в о р и т  человеческим голо-

сом (LTR 1191/116/, LMD I 183/75/), смеется, выскользнув из рук, скрывается (LTR 

325/82/)» (Būgienė 1999, 53). В одном сказании даже утверждается, что вообще žuvys 

išmislino giesmes. Buvo žuvys: pusiau žuvis, pusiau moteris, ir dainavo giesmes, ir žmonės 

ėmė giedot «р ы б ы  в ы д у м а л и  п е с н и. Были рыбы: наполовину рыба, наполо-

вину женщина, и пели песни, и люди стали петь» (LTR 3500/121/) (Būgienė 1999, 52; 

SV, 24). Или же, например, рыбаки ловили рыбу на Немане и, Užmetę tinklą, ištraukė 

didelę nei žuvį, nei žmogų. Ji buvo labai graži, turėjo geltonus plaukus ir labai mažas ir 

trumpas rankas. Vietoj kojų buvo lyg žuvies uodega. […] Kai būdavo gražus oras, ji gražiai 

dainuodavo. Jos buvo labai gražus balsas, kokio neturi nė vienas žmogus, tik žodžių, ką ji 

dainuodavo, nebuvo galima suprasti «Закинув сеть, вытащили большую не то рыбу, 

не то человека. Она была очень красива, имела желтые волосы и очень маленькие 

и короткие руки. Вместо ног был вроде рыбий хвост. […] Когда стояла хорошая 

погода, она красиво пела. У нее был очень красивый голос, какого нет ни у одного 

человека, только слов, что она пела, было не понять» (LD, 29; SV, 25). Или: Senais 

laikais vandenyje gyveno narės. Iki pusės jos būdavo moters pavidalo, o nuo pusės – žuvies. 

Narės labai gražios, kaip laumės. Naktimis, patekėjus mėnuliui, jos išlįsdavo ant vandens, 

sms-12.indb   331sms-12.indb   331 23.10.2009   9:51:1323.10.2009   9:51:13



332

Мифологическая составляющая славянской ихтиологической терминологии

šokdavo rateliu, dainuodavo «В старые времена в воде жили нары. Наполовину они 

были с виду женщины, а наполовину – рыбы. Нары очень красивы, как лаумы. По 

ночам, при луне, они выходили из воды, плясали, пели» (SV, 26)7.

Образ «сирены» – поющей полурыбы-полудевы в балто-славянской народ-

ной традиции хорошо известен, и, видимо, его нельзя отделять от представлений 

о поющей рыбе. Во всяком случае, в балто-славянской традиции рыба, как пра-

вило, издает голос и без каких-либо намеков на антропоморфизацию. Ср. рассказ 

об озере Лабе на северо-востоке Литвы: Rudenį, užšalus ledui, pradeda trūkti ledas ir 

girdisi žviegimas. Jei ežeras labiau žviegia, bus nelaimė – karas, badas ar kt. Žmonės sako, 

kad žuvis kaukia. Ūkia pavasarį ir rudenį «Осенью, когда застынет лед, он начинает 

трескаться, и слышится визг. Если озеро визжит сильнее, будет несчастье – война, 

голод или др. Люди говорят, что это р ы б а  в о е т. Гудит весной и осенью» (Žilienė 

1996, 213–214). Например, о рыбе вьюне в народе говорят: Vijūnas strošna žuvis ir 

čypia, kaip pagauna «Вьюн страшная рыба и пищит, когда поймают»; Vijūną sugauni, 

kaip gyvačiokas cypia «Вьюна поймаешь, пищит как змееныш»; Ežere būdavo vijūnų su 

ūsais, cypia, kaip pagauni «В озере водились вьюны с усами, пищят, когда поймаешь»; 

Vijūnai žole bėga ir spiegia «Вьюны по траве бегут и визжат» (LKŽ XIX, 329–330).

В связи с этим ср. следующие славянские названия рыб: такие русские на-

звания рыбы рамши, а также разных видов керца (Cottus), как ревец, рéвца, рéвча, 

рев¹к, рявца, р¹вча, восходящие непосредственно к реветь, рявкать (Даль IV, 89; 

Urbutis 1981, 1588); далее, рус. ревôга ‘карп’, ворчун ‘терский усач’, пискавка ‘щи-

повка’, пискôля ‘сырть’, пискôн ‘вьюн’, ‘пескарь’, ‘угорь’, ‘щиповка’, блр. пискун, болг. 

пискãл ‘голец’, с.-хорв. piskavac, piskavica, пол. piskun ‘вьюн’, слвц. piskor, чеш. piskoř 

‘щиповка’ (pîskat ‘свистеть’), также с.-хорв. piskavica ‘морская минога’ (которой, по 

словам М. Хиртца, «название очень подходит, так как рыба похожа на свирель»), 

рус. свистôха ‘чехонь’, болг. свирец ‘щиповка’ (свиря ‘пищать’, ср. свирéц ‘человек, 

играющий на свирке’) и т.п. (Усачева 2003, 74–74, 146, 155; Коломиец 1983, 37). С 

русскими словами писк, пищать М. Фасмер связывает также рус. пискãрь, диал. 

пискãл и т.п., в качестве типологических примеров приводя еще «пол. sykawiec 

‘вьюн’ от sykać ‘шипеть’, лит. pyplýs ‘вьюн, пескарь’ : pýpti ‘пищать’, лтш. pīka ‘вьюн’, 

pīkste, pīksta – ‘то же’ : pīkstēt,-u, pīkšēt ‘свистеть, пищать’» (Фасмер III, 267). К поль-

скому sykawiec ‘вьюн’ ср. еще названия щиповки пол. диал. sik, sikawka, sikawycia, 

sikawiec, ч., слвц. sykavec, укр. диал. сик, сúкавка, блр. диал. сiка, сiковка, рус. диал. 

сик, сиковка и др. (к сикать ‘сычать’); а также такие германские названия вьюна, 

как н.-в.-нем. Schreiaal, буквально ‘кричащий угорь’, Piepaal ‘пищащий угорь’, датск. 

piepfi sch ‘пищащая рыба’ и т.п. (Коломиец 1983, 37–38).

Заключение

Можно было бы привести еще несколько примеров подобной семантической 

корреляции между славянскими (и не только славянскими) ихтионимами, с одной 

стороны, и славянской или, шире, балто-славянской «рыбной» мифологией, однако 

и сказанного достаточно для того, чтобы показать явную необходимость при ис-

7 Nårė – вид «водяных дев», буквально ‘ныряльщица’; ср. лтш. nāra ‘то же’.
8 Со ссылкой на: Линдберг, Герд 1972, 248. Вопреки М. Фасмеру, узревшему здесь заимствование из са-

амского диал. reaksta ‘Cottus quadricornis’ (Фасмер III, 456).

sms-12.indb   332sms-12.indb   332 23.10.2009   9:51:1323.10.2009   9:51:13



333

Дайнюс Разаускас

следовании ихтиологической лексики учитывать мифологические представления 

о рыбах.

При этом ихтионимы в этом отношении, можно надеяться, не составляют 

исключения, и сам принцип выделения мифологической составляющей в семан-

тической мотивации наименования рыб, видимо, может быть распространен и на 

другие области окружающего мира, освоенного человеком еще при господстве тра-

диционной культуры и мифологического мировосприятия.

Сокращения литературы и источников

Афанасьев II = А.Н. Афанасьев. Поэтические воззрения славян на природу: 

Опыт сравнительного изучения славянских преданий и верований в свя-

зи с мифическими сказаниями других родственных народов, II. Москва, 

1995.

Белова 2004 = «Народная Библия»: Восточнославянские этиологические легенды / 

Составление и комментарии О.В. Беловой. Москва, 2004.

Виноградова 1998 = Л.Н. Виноградова. Духи, вселяющиеся в человека // Studia 

mythologica Slavica, 1. Ljubljana-Pisa, 1998.

Виноградова 2001 = Л.Н. Виноградова. Полесская народная демонология на фоне 

восточнославянских данных // Восточнославянский этнолингвистический 

сборник: исследования и материалы. Москва, 2001.

Гура 1997 = А.В. Гура. Символика животных в славянской народной традиции. – 

Москва, 1997.

Даль I–IV = В. Даль. Толковый словарь живого великорусского языка, I–IV. Москва, 

1981–1982.

Дучыц, Санько 2004 = Л. Дучыц, С. Санько. Рыба // Беларуская мiфалогiя: Энцыкла-

педычны слоўнiк. Мiнск, 2004.

Загадки = Загадки / Издание подготовила В.В. Митрофанова. Ленинград, 1968.

Иванов, Топоров 1974 = Вяч.Вс. Иванов, В.Н. Топоров. Исследования в области сла-

вянских древностей. Москва, 1974.

Коломиец 1983 = В.Т. Коломиец. Происхождение общеславянских названий рыб (К 

IX международному съезду славистов). Киев, 1983.

Криничная 2001 = Н.А. Криничная. Русская народная мифологическая проза: Ис-

токи и полисемантизм образов, т. I: Былички, бывальщины, легенды, поверья 

о духах-«хозяевах». Санкт-Петербург, 2001.

Левкиевская 2002 = Е.Е. Левкиевская. Мифы русского народа. Москва, 2002.

Линдберг, Герд = Г.У. Линдберг, А.С. Герд. Словарь названий пресноводных рыб 

СССР. Ленинград, 1972.

Макашина 1982 = Т.С. Макашина. Ильин день и Илья-пророк в народных пред-

ставлениях и фольклоре восточных славян // Обряды и обрядовый фольклор. 

Москва, 1982.

Матье 1996 = М.Э. Матье. Избранные труды по мифологии и идеологии Древнего 

Египта. Москва, 1996.

Потебня 2000 = А.А. Потебня. Символ и миф в народной культуре: Собрание тру-

дов. Москва, 2000.

sms-12.indb   333sms-12.indb   333 23.10.2009   9:51:1323.10.2009   9:51:13



334

Мифологическая составляющая славянской ихтиологической терминологии

Романов 1891 = Е.Г. Романов. Белорусский сборник, V. Витебск, 1891.

РС = М. Власова. Русские суеверия. Санкт-Петербург, 2000.

СД I = Славянские древности: Этнолингвистический словарь в пяти томах. Под ре-

дакцией Н.И. Толстого, I. Москва, 1995.

СМ = Славянская мифология: Энциклопедический словарь / Издание 2-е, исправ-

ленное и дополненное. Москва, 2002.

Усачева 2003 = В.В. Усачева. Славянская ихтиологическая терминология: Принци-

пы и способы номинации. Москва, 2003.

Фасмер I–IV = М. Фасмер. Этимологический словарь русского языка, т. I–IV. Санкт-

Петербург, 1996.

ЭС = Энциклопедия суеверий / Составители: Э. и М.А. Рэдфорд (английские суеве-

рия); Е. Миненок (русские суеверия). Москва, 1998.

AnLTT = Latviešu tautas teikas: Izcelšanās teikas. Izlase / Sastādītāja Alma Ancelāne. 

Rīga, 1991.

Balys I–V = J. Balys. Raštai, I–V. Vilnius, 1998–2004. 

Būgienė 1999 = L. Būgienė. Mitinis vandens įprasminimas lietuvių sakmėse, padavimuose 

ir tikėjimuose // Tautosakos darbai, t. XI (XVIII). Vilnius, 1999.

Elisonas 1932 = J. Elisonas. Mūsų krašto fauna lietuvių tautosakoje // Mūsų tautosaka / 

Red. prof. V. Krėvė-Mickevičius, V. Kaunas, 1932.

FW = Funk & Wagnalls Standard Dictionary of Folklore, Mythology, and Legend / Ed. 

Maria Leach. New York, 1949.

HDA II = Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens / Herausgegeben unter besonderer 

Mitwirkung von E. Hofmann-Krayer und Mitarbeit zahlreicher Fachgenossen von 

Hanns Bächtold-Stäubli, II. Berlin und Leipzig, 1929–1930.

Jung 1983 = C.G. Jung. Alchemical Studies. Princeton University Press, 1983.

KAŽ = Kaip atsirado žemė: Lietuvių etiologinės sakmės / Sudarė ir parengė Norbertas 

Vėlius. Vilnius, 1986.

KlvT = Prūsijos lietuvių dainos / Surinko ir pridėdams anas per Rėzą, Nesselmann’ą, Dr. 

Sauerwein’ą bei kitus rinktas arba sutaisytas dainas išleido savo paties kašta Vilius 

Kalvaitis. Tilžėje, 1905 (Vilnius, 1998).

Kursīte = J. Kursīte. Latviešu folklora mītu spogulī. Rīga, 1996.

LD = Laumių dovanos: Lietuvių mitologinės sakmės / Paruošė Norbertas Vėlius. Vilnius, 

1979.

LF = Lietuvių folkloro chrestomatija / Parengė Bronislava Kerbelytė, Bronė Stundžienė. 

Vilnius, 1996.

LKPŽ = Lietuvių kalbos palyginimų žodynas / Sudarė K.B. Vosylytė. Vilnius, 1985.

LKŽ = Lietuvių kalbos žodynas, I–XX. Vilnius, 1956–2002.

LMD = Lietuvių mokslo draugijos rankraščiai Lietuvių tautosakos rankraštyne.

LT IV = Lietuvių tautosaka, t. IV: Pasakos, sakmės, pasakojimai, oracijos / Paruošė L. 

Sauka, A. Seselskytė, N. Vėlius, K. Viščinis. Vilnius, 1967.

LT V = Lietuvių tautosaka, t. V: Smulkioji tautosaka, žaidimai ir šokiai / Paruošė K. Grigas. 

– Vilnius, 1968.

LTR = Lietuvių literatūros ir tautosakos instituto Lietuvių tautosakos rankraštynas.

MS = Mįslių skrynelė: 3000 lietuvių mįslių ir minklių / Sudarytojas Stasys Lipskis. Vilnius, 

2002.

Straubergs 1939–1941 = K. Straubergs. Latviešu buŗamie vārdi, I–II. Rīgā, 1939–1941.

sms-12.indb   334sms-12.indb   334 23.10.2009   9:51:1323.10.2009   9:51:13



335

Дайнюс Разаускас

SV = Sužeistas vėjas: Lietuvių liaudies mitologinės sakmės / Sudarė Norbertas Vėlius. Vil-

nius, 1987.

ŠLSA = Šiaurės Lietuvos sakmės ir anekdotai / Surinko Matas Slančiauskas. Vilnius, 

1975.

ŠmLTT = Latviešu tautas ticējumi / Sakrājis un sakārtojis Prof. P. Šmits. Rīgā, 1940.

TŽ V = Tauta ir žodis / Red. prof. V. Krėvė-Mickevičius, V. Kaunas, 1928.

Urbutis 1981 = V. Urbutis. Baltų etimologijos etiudai. Vilnius, 1981.

Vėlius 1987 = N. Vėlius. Chtoniškasis lietuvių mitologijos pasaulis. Vilnius, 1987.

Walde, Hofmann II = Lateinisches etymologisches Wörterbuch von A. Walde / 3., neube-

arbeitete Aufl age von J.B. Hofmann, II. Heidelberg, 1954.

Žilienė 1996 = Padavimai iš Juozo Būgos rankraščių / Parengė Irena Žilienė // Tautosakos 

darbai, t. V (XII). Vilnius, 1996.

sms-12.indb   335sms-12.indb   335 23.10.2009   9:51:1323.10.2009   9:51:13



336

Мифологическая составляющая славянской ихтиологической терминологии

Mythological Component in the Slavic Ichthyological Terminology

Dainius Razauskas

Th ere is a layer in Slavic ichthyological terminology which is either directly connec-

ted with some well-known mythological beings or indicates a mythological imagery scar-

cely characteristic of the common living conditions of fi sh. As a rule, such an ichthyonyms 

are explained according to the appearance of the fi sh and its behaviour. Nevertheless, in 

some cases, the semantics of these ichthyonyms conforms to corresponding mythological 

motives so well that the question of the infl uence of a mythological world-view on their 

origin – that is, the question of the mythological component in the semantic motivation 

of these ichthyonyms – is apt to be stated. Th e features of the appearance and behaviour 

of the fi sh may serve in such cases only as a pretext to switch on the mythological appre-

hension.

Several cases of this kind are presented in the article. Firstly, fi sh-names with the 

literal meaning of ‘devil’ and the mythological data connecting the fi sh with the devil. 

Secondly, the mythological data connecting fi sh with a tree and the fi sh-names which 

literally mean some species of the tree. Th irdly, some mythological material connecting 

fi sh with a scythe or sickle and the corresponding fi sh-names. Th en, the well-known myt-

hological imagery of the fi shes as the cattle of their “herdsman” or “king” (i.e. water-sprite) 

and the corresponding fi sh-names. And, fi nally, the mythological images of the “singing 

fi shes” (or water-nymphs) in connection with the ichthyonyms literally meaning ‘hooting, 

screaming, squeaking’.

In conclusion, it is evident that the consideration of the traditional mythological 

imagery in the research of the ichthyological terminology is indispensable. And we can 

hope, moreover, that the ichthyonyms in this respect do not make an exception.

sms-12.indb   336sms-12.indb   336 23.10.2009   9:51:1323.10.2009   9:51:13



S
T

U
D

I
A

 
M

Y
T

H
O

L
O

G
I

C
A

 
S

L
A

V
I

C
A

 
X

I
I

 
-

 
2

0
0

9
,

 
3

3
7

 
-

 
3

4
2

337

Svetniki in galjot v ljudski pesmi

Vlado Nartnik

Because Folk songs are constantly changing it is hardly surprising that the same name 

may refer to several persons from diff erent historical periods. Izidor, who is depicted in the 

legend Sveti Izidor (Saint Izidor), only partly relates to soldier Izidor from antiquity. Th ere 

is another soldier who, like Izidor, gave his life for Jesus Christ. Th is act is depicted in the 

legend Jurij sojen (Jurij Is Tried) in which soldier Jurij refuses to acknowledge the secular 

trial against him and proff ers three off erings: Virgin Mary’s cloak, Saint Florian’s chalice, and 

Saint Michael’s bell. Th e signifi cance of these items becomes even greater when compared to 

the three off erings made to three saints at the beginning of the ballad Galjot (Th e Oarsman). 

Th e three saints correspond to the names of three of the four successive hills situated in the 

Ljubljana Moor beneath the constellation Orion that is in the shape of three stars framed by 

four more stars.

Ko se je ljudska pesem vse do svojih zapisov prenašala od ust do ust, se je kljub rit-

mični podpori z občasnim širjenjem ali krčenjem spreminjala tako, da se v njej celo isto 

ime lahko nanaša na dve ali več oseb raznih časov in krajev. Tako ime je recimo Izidor v 

legendi Sveti Izidor (SNP, št. 586 in 587), saj se nanaša delno na vojaka Izidorja, ki je dal 

svoj jezik in glavo za Kristusa okrog leta 250 na otoku Hiju (Miklavčič 1970b: 383), delno 

na škofa Izidorja, ki je sklenil svoje življenje leta 636 v Sevilji (Dolenc 1970a: 73), in delno 

na kmeta Izidorja, ki je dočakal spokojno smrt leta 1150 v okolici Madrida (Dolenc 1970b: 

382). Legenda se predvsem po zapisih Oroslava Cafa spleta takole:

Izidor je ovce pasel,

Ko je majhen fantič bil,

On si je prelepo piskal,

Lepo piskal ino pel.

Ko se je ovac napasel,

Stopil je v vojaški stan,

Zvesto je cesarju služil,

Še zvesteje pa Bogu.

V stanu tem se je zgodilo,

Da je tudi smert storil

In so njega pokopali

Na ledino na pokraj.

Na njegovem grobu zrasla

Lepa drobna detelja,

V večer komaj pokošena

V jutro je že vzhajala.

Tja hodili so menihi

In so jo spoznavali,

Grob so gori odkopali,

Notri našli celega.

Mimo groba tudi jezdil

Je vojaški ofi cir,

Izidorja je pobaral:

»Al si mertev ali živ?«

»Na tem svetu sem že mertev,

Na onem pa še živim.«

sms-12.indb   337sms-12.indb   337 23.10.2009   9:51:1323.10.2009   9:51:13



338

Svetniki in galjot v ljudski pesmi

Za Kristusa je okrog leta 303 v Nikomediji dal svoje življenje tudi vojak Jurij (Mi-

klavčič 1970a: 213 in 214), ki so ga po Zlati legendi Jakoba de Voragina med drugim vrgli 

v kotel, napolnjen s tekočim svincem, le da se je ta spremenil v prijetno kopel. Nato so ga 

silili žrtvovati v poganskem svetišču, to pa se je sesulo in je zemlja požrla malike s sve-

čeniki vred. Nazadnje so svetniku odsekali glavo (Voragine 1998: 150). Na naštete muke 

svetega Jurija precej spominjajo pravde v legendi Jurij sojen (SNP 704), ki se po zapisu 

Oroslava Cafa glasi takole:

Da Jurij vedel bi samo,

Kaj se mu vse godilo bo,

On bi ne žvižgal in ne pel!

Pravde se sodijo mu tri:

Pravda se sodi perva mu,

Da ga v vodi vtope;

Pravda se sodi druga mu,

Da ga v temo zazidajo;

Pravda se sodi tretja mu,

Da ga ob glavco denejo.

»Meni ni mar za pravde tri,

Jaz bom pak kupil ofre tri:

Devi Mariji lepi plaš,

Svetmu Florjanu kelih zlat,

Svetmu Mihelu velik zvon,

Da ga bo čuti na vsak dom.«

Dogajanje ene in druge legende se stika vsaj v trojem. Na začetku sta skupna piska-

nje ali žvižganje ter petje. Da je nato tudi Izidor umrl nasilne smrti, kaže njegov pokop 

pokraj ledine. Na koncu podobno kakor Izidor zavrne ta svet tudi Jurij, ko tostransko so-

jenje preseže s tremi ofri: z Marijinim plaščem, ki kaže na Ptujsko goro (Petrič 1995: 104), 

s Florjanovim kelihom in Mihelovim zvonom. Njihov smisel postane dodatno pomenljiv 

v soočenju z darovi na začetku balade Galjot (SNP 51 in 52), ki se zlasti po zapisu Jožefa 

Jurčiča glasi takole (Jakop 2006: 62):

Galjot vozil galejico,

Vseskozi prosil je Boga,

Da b še enkrat na suhem stal,

Da b še enkrat peršel na dom.

Obljubil je darove tri:

»Ta pervi dar je mašni plašč

Na Goro Svetmu Lovrencu.

Ta drugi dar je kelih zlat

Na Huje Svetmu Jožefu.

Ta tretji dar glasan je zvon

Devic Marij na Jezero.

Le vlec, le vlec, veter hladan,

Veter hladan, veter močan!«

Tako je prosil vbog galjot.

Potegnil veter je hladan,

Veter hladan, hudo močan,

Zanesel je galejico

Na kraj morja širokega.

Per kraj morja širokega

Stoji mladenič lep in mlad.

Tako je rekel vbog galjot:

»Mladenič mlad, al me poznaš,

Al veš, od kod sem jaz doma?«

»Jaz tebe dobro še poznam,

Z Ljubljane bele si doma.«

»Al veš, mladenič lep in mlad,

Kako na mojem domu gre?«

»Na tvojem domu dobro gre:

Tvoj sin bo novo mašo pel,

Hči tvoja ravno se moži

In tvoja žena pa ima

Že dolgo drugega moža.«

Galjot poseže v torbico,

Pernese venkaj molek zlat:

»Oj nesi mojemu sinu,

Ki bo novo mašo pel.«

Galjot poseže v torbico,

Pernese venkaj perstan zlat:

»Oj nesi moji hčeri to,

Ki se ravno zdaj moži.

Moji ženi pa poroči:

Živ ni več vbog galjot!

sms-12.indb   338sms-12.indb   338 23.10.2009   9:51:1423.10.2009   9:51:14



339

Vlado Nartnik

Galjotovi darovi so našteti v enakem zaporedju kakor Jurijevi ofri, s tem da je mašni 

plašč tokrat namenjen Svetemu Lovrencu na Gori, zlati kelih Svetemu Jožefu na Hujem in 

šele glasni zvon Devici Mariji na Jezeru (Nartnik 1997/1998: 161). Ob rojaku iz Ljubljane 

pa vseeno preseneti nova navezanost na naštete tri gorenjske kraje (Nartnik 1995: 93).

Galjotov pogovor z rojakom namreč vrh tega spominja na 13. spev Odiseje, kjer se 

Odiseju po vrnitvi na rodno Itako prikaže boginja Atena v podobi mladega moža (Homer 

1951: 189 in 360). Razlika je sicer v tem, da ima galjot sina in hčer ter odtujeno ženo, med-

tem ko Odisej hčere nima in ga doma še po dvajsetih letih čaka zvesta žena. Vzporednost 

galjotovega pogovora z ljubljanskim rojakom v baladi nasproti prikazni po Odisejevi vr-

nitvi na rodno Itako pa naj dopolni še junakov opis domačega otoka v 9. spevu Odiseje 

(Homer 1951: 121):

Itaka dom je moj sončni; na nji je Neriton gora,

Z listnato šumo pokrit, razgleduje se daleč po morju.

Mnogo otokov je krog, kaj blizu so eden ob drugem,

Sama, Dulihion, da, Zakintos v gozdni odevi;

Itaka sama leži plosko na skrajnem večeru,

Drugi, bolj stran od nje, so bližje pod jutrom in soncem,

Skalnata vsa je sicer, a rednica pogumnih junakov;

Lepšega nego moj dom – ne poznam ga križem po svetu!

Ob davnem naštetju štirih otokov v Odiseji (Nichols 1975: 292) velja dodati, da se 

za baladnim morjem utegne skrivati Ljubljansko jezero, ki je predhajalo Ljubljanskemu 

barju. Dandanes si tam od jugovzhoda do jugozahoda izmenoma sledijo moške in ženske 

vzpetine Sveti Lovrenc, Sveta Ana, Sveti Jožef in Žalostna gora (Petre 1947: 37 in 104) k 

vsega trem galjotovim darovom v baladi: k mašnemu plašču, zlatemu kelihu in glasnemu 

zvonu.

Za izjemo Svete Ane Samotretje (Nartnik 1998: 44 in 45) se lahko skriva tudi spo-

min na sovooko boginjo z nebesno navezavo na južno ozvezdje Lovca v obliki treh zvezd 

v okviru še štirih. V drugi in tretji pesmi bi se ravno s tem ozvezdjem vezala misel na 

nakup lepega ali mašnega plašča (Šmitek 2004: 95 in 108) podobno kakor s trikotno glavo 

višjega ozvezdja Bika misel na nakup zlatega keliha in s še višjim ozvezdjem Perzeja misel 

na nakup velikega ali glasnega zvona (Bailey 1997: 151 in 152):

Kot odraz pomladnega jadranja se dasta spet razumeti večerna galeja v podobi mla-

de lune (Davidson 1987: 73 in 76), ležeče na zahodnem nebu nad Vrhniko oziroma nekda-

njim Navportom, ter jutranje jadro v podobi stare lune (Davidson 1987: 73 in 77), stoječe 

na vzhodnem nebu nad Ljubljano oziroma nekdanjo Emono. Tu bi se lahko celo reklo, 

Le vlec, le vlec, veter hladan,

Veter hladan, veter močan!«

Potegnil veter je hladan,

Veter hladan, hudo močan,

Odnesel je galejico

Spet sred morja globokega.

Tako je rekel vbog galjot:

»Veselte se, ve ribice,

Ker boste pile mojo kri

In glodale moje kosti.«

sms-12.indb   339sms-12.indb   339 23.10.2009   9:51:1423.10.2009   9:51:14



340

Svetniki in galjot v ljudski pesmi

da je glede na čas, ko se je pomladišče nahajalo nad nekdaj še nižje krožečim ozvezdjem 

Lovca, slej ko prej živel tudi spomin na katero od predhodnih jeseni, ko naj bi Ljubljansko 

jezero od Emone do Navporta prepluli Argonavti (Šašel Kos 2009: 110 in 112). Zlati kelih, 

zlati molek in zlati prstan v drugi ali tretji pesmi pa daje misliti še na zlato barvo jantarja, 

ki je dal ime jantarni poti od Baltika do Jadrana (Turk – Gaspari 2009: 65 in 66) z vmesnim 

potekom čez Panonijo ter Ljubljansko jezero (Bukowski 1972: 57 in 58).

Literatura

Adrian Bailey 1997, Th e Caves of the Sun. Th e Origin of Mythology – Jonathan Cape, 

London.

Zbigniew Bukowski 1972, Bursztynowy szlak. Mały słownik kultury dawnych Słowian. 

Pod redakcjo Lecha Leciejewicza – Wiedza powszechna, Warszawa, 57 in 58.

Norman Davidson 1987, Astronomy and the Imagination. A new Approach to Man's 

Experience of the Stars – Routledge & Kegan Paul, London and New York.

Jože Dolenc 1970a, Izidor Seviljski. Leto svetnikov II – Zadruga katoliških duhovnikov, 

Ljubljana, 68–74.

Jože Dolenc 1970b, Izidor, kmet. Leto svetnikov II – Zadruga katoliških duhovnikov, Lju-

bljana,  381–382.

Homer 1951, Odiseja. Prevedel Anton Sovre – DZS, Ljubljana.

Tjaša Jakop 2006, (Nad)narečna podoba slovenske ljudske pripovedne pesmi - Jezikoslov-

ni zapiski 12/1, Ljubljana 2006, 51–69.

Maks Miklavčič 1970a, Jurij, vojak in mučenec. Leto svetnikov II – Zadruga katoliških 

duhovnikov, Ljubljana, 212–214.

Maks Miklavčič 1970b, Izidor Hijski, mučenec. Leto svetnikov II – Zadruga katoliških 

duhovnikov, Ljubljana, 383.

sms-12.indb   340sms-12.indb   340 23.10.2009   9:51:1423.10.2009   9:51:14



341

Vlado Nartnik

Vlado Nartnik 1995, K razmejevanju legend od nelegend pri slovenskih ljudskih pesmih. 

Razvoj slovenske etnologije od Štreklja in Murka do sodobnih etnoloških prizade-

vanj – Slovensko etnološko društvo, Ljubljana, 91–93.

Vlado Nartnik 1997/1998, Časovni vidiki dveh posvetilnih sonetov Franceta Prešerna, 

Slava 11/2, 158–161.

Vlado Nartnik 1998, Raba krajevnih prislovov gori - doli v slovenskih ljudskih pesmih. VI. 

Medjunarodni slavistički dani – VI. Nemzetközi Szlavisztikai Napok. Knjiga 3/1. 

Sambotel – Pečuh, 43–53.

Marianne Nichols 1975, Götter und Helden der Griechen. Mythos und historische Wirkli-

chkeit – Gondrom Verlag, Bindlach.

Fran Petre 1947, Rod in mladost Ivana Cankarja – SKZ, Ljubljana.

Franc Petrič 1995, Duša, le pojdi z mano: božje poti na Slovenskem 2 – Družina, Ljublja-

na.

SNP = Karel Štrekelj, Slovenske narodne pesmi I–IV (1895–1923) – Slovenska matica, 

Ljubljana. 

Marjeta Šašel Kos 2009, Ljubljanica in mit o Argonavtih. Ljubljanica – kulturna dediščina 

reke – Narodni muzej Slovenije, Ljubljana, 110–113.

Zmago Šmitek 2004, Mitološko izročilo Slovencev – Študentska založba, Ljubljana.

Peter Turk – Andrej Gaspari 2009, Darovi bogovom in prednikom. Ljubljanica – kulturna 

dediščina reke – Narodni muzej Slovenije, Ljubljana, 62–67.

Jakub de Voragine 1998, Legenda aurea – Vyšehrad, Praha. 

sms-12.indb   341sms-12.indb   341 23.10.2009   9:51:1423.10.2009   9:51:14



342

Svetniki in galjot v ljudski pesmi

Saints and the Oarsman in Folk Song

Vlado Nartnik

In the course of time folk songs were oft en altered, which is why the same name 

appearing in a song may refer to several persons from diff erent historical periods. One 

of such names is Izidor. Depicted in the legend Sveti Izidor (Saint Izidor), Izidor relates 

partly to soldier Izidor from antiquity, partly to a medieval bishop, and partly to Izidor the 

farmer. Like Izidor the soldier there was another soldier who gave his life for Jesus Christ. 

Th is is depicted in the legend Jurij sojen (Jurij Is Tried) where soldier Jurij refuses to ac-

knowledge the secular trial against him and proff ers three off erings: Virgin Mary’s cloak, 

Saint Florian’s chalice, and Saint Michael’s bell. 

Th e signifi cance of these off erings becomes even greater when compared to the 

three off erings to three saints that are mentioned at the beginning of the ballad Galjot 

(Th e Oarsman). An interesting feature of this ballad is the oarsman’s conversation with 

another inhabitant of Ljubljana, which is the oarsman’s hometown; this conversation is 

reminiscent of Odysseus conversation with the goddess Athena in the form of a young 

man in the 13th episode of the epic poem Odyssey. A detail worth mentioning is that the 

sea of the ballad Galjot might be the Lake of Ljubljana which was the predecessor of the 

Ljubljana Moor. Four hills, Sveti Lovrenc, Sveta Ana, Sveti Jožef, and Žalostna Gora, two 

of which are male in character (Sveti Lovrenc and Sveti Jožef) and the remaining two (Sve-

ta Ana and Žalostna Gora) female, follow one another in a line from the southeast to the 

southwest. With the exception of Sveta Ana, the remaining three hills can be linked with 

the three off erings made by the oarsman of the afore-mentioned ballad: the divine service 

vestment, the golden chalice, and the loud bell.

Th e hill named Sveta Ana (Saint Anne) may evoke the memory of Athena, the wise 

goddess with owlish eyes, and linked with the southern constellation Orion consisting of 

three stars within the frame of four more stars. Th is constellation also suggests a connec-

tion with the purchase of a handsome cloak in the legend Jurij sojen, and with the divine 

service vestment depicted in the ballad Galjot. A similar parallel can be found in the trian-

gularly-shaped head of the constellation Taurus, positioned above Orion, in relation with 

the purchase of the golden chalice. And the constellation Perseus, which is situated above 

Taurus, suggests a connection with the purchase of a large, and very loud, bell. 

Two other features are associated with spring sailing. Th e fi rst is the evening galley 

from the ballad Galjot whose form can be detected in the shape of the new moon (the 

Grail Cup moon) shining on the western skies above the former town of Navport (the 

Vrhnika of today). Th e second is the morning sail that can be perceived in the shape of 

the waning moon sailing across the eastern skies above the former town of Emona, the 

present-day Ljubljana. If we consider the period in which the sun was positioned above 

the constellation Orion on the spring equinox it may even be suggested that the memory 

was probably still alive of an autumn of long ago in which the Argonauts were said to sail 

the Lake of Ljubljana from Emona to Navport. Th e golden chalice, the golden rosary, and 

the golden ring in folk songs Jurij sojen and in Galjot are reminiscent of the golden color 

of amber. It was amber that gave its name to the amber trail leading from the Baltic to the 

Adriatic Sea and crossing Pannonia and the Lake of Ljubljana.

sms-12.indb   342sms-12.indb   342 23.10.2009   9:51:1423.10.2009   9:51:14



S
T

U
D

I
A

 
M

Y
T

H
O

L
O

G
I

C
A

 
S

L
A

V
I

C
A

 
X

I
I

 
-

 
2

0
0

9
,

 
3

4
3

 
-

 
3

5
2

343

Das Opfern des Schweins in der baltischen 

Tradition

Nijolė Laurinkienė

Pig Sacrifi ce in Baltic Traditions/ Th e article analyzes pig sacrifi ce and the use of pork as 

a ritual dish in customs connected with sowing and practiced by descendants of the Prussians. 

Th e author explores the custom, which has been described by various sources and practiced in 

East Prussia in the second half of 17th – century, in relation to the data collected by Lithua-

nian ethnographers of the 20th century that link the pig to various agrarian processes.

Performed during the sewing period and oft en employing pig parts such as the head, 

legs, or the tail, the practice may be explained as an echo of sacrifi cing a pig to the earth and 

to Žemyna, the goddess of wheat who personifi es the earth. It may be presumed that Žemyna 

had the same function as Demeter had for the Greeks and Ceres and Tellus for the Romans.  

Das Schwein ist eines der typischsten Tiere der chthonischen Mythologie, die von 

Religionsforschern als eine archaische Weltanschauungsphase betrachtet wird (Лосев 

1980: 329; Simek 1984: 459; Gimbutienė 1985: 160-161; Gimbutienė 1996: 10,151). Das 

Verehren und Opfern des Schweins bzw. dessen wilden Vorfahren, des Wildschweins, 

ist in vielen Quellen der baltischen Religion und Mythologie bezeugt. Schon bei Publi-

us Cornelius Tacitus, der im 1. Jh. nach Chr. Kunden über die Religion der aistischen – 

westbaltischen – Stämme angeführt hat, wird erwähnt, dass diese Stämme, die Verehrer 

der Göttermutter (mater deum) waren, als Zeichen ihres Glaubens Abbilder der Wild-

schweine getragen hätten. „Jenes Zeichen ist wie eine Waff e oder Schutzmittel: es schützt 

den Verehrer der Göttin vor allem sogar gegenüber den Feinden” (insigne superstitionis 

formas aprorum gestant: id pro armis omniumque tutela securum deae cultorem etia hostis 

praestat.  Germania, 45; BRMŠ I 143, 145). Daraus würde folgen, dass das Wildschwein 

das Kulttier der Bekenner der Göttermutter war. Die von Tacitus erwähnte mater deum, 

verehrt von Ackerbauern, Brotgetreidebauern, wird von mehreren Mythologieforschern 

(Norbertas Vėlius, Vladimir Toporov) identifi ziert mit der Erd- und Getreidegöttin der 

Nachkommen der Preuβen (Pruzzen, Altpreuβen; eine Ethnie baltischer Herkunft , die im 

südöstlichen Baltikum zwischen der Weichsel und dem Memel ansässig war und im 13. 

Jh. von dem Deutschen Orden unterworfen worden ist) und der Litauer, Žemyna (die 

als Entsprechung der griechischen Demeter gelten darf; BRMŠ I 140-141; Toporov 2000: 

257). Also wurde das Wildschwein schon in einer der frühesten Quellen der baltischen 

Religion und Mythologie mit der Göttermutter in Beziehung gebracht.

Das Wildschwein kommt auch in der Erzählung von der mythischen Figur Sovi-

ji (Совии, N. Singular) vor, der den Brauch der Toteneinäscherung sowie neue Götter 

bei den Balten und einigen anderen Völkern eingeführt hat (Einschub der Chronik Joan-

nes Malalas’, 1261). Dort wird von der Zubereitung der Körperteile (der neun Milze) des 

sms-12.indb   343sms-12.indb   343 23.10.2009   9:51:1423.10.2009   9:51:14



344

Das Opfern des Schweins in der baltischen Tradition

Wildschweins für das Festmahl, mit anderen Worten, für die Opferung, berichtet, bevor 

es in die „Hölle” hinuntergeht (BRMŠ I 266-267). Es gab Deutungen von Auslegern die-

ses Mythos, dass das Erjagen des Wildschweins zum archaischen Ritus der Opferung der 

Göttin-Mutter gehören könnte ( Beresnevičius 1990:  114 ) und dass Soviji, indem er das 

Wildschwein besiegt, die Beziehung zur chthonischen Phase der alten Religion bricht – zu 

der Phase, die das Wildschwein vertreten habe (Greimas 1979: 10-11). So wird hier das 

Wildschwein dem Vorstellungskreis der chthonischen und mit der Göttin-Mutter zusam-

menhängenden Religion zugerechnet.  

In einigen späteren historischen Quellen aus dem 16. Jh. ist bezeugt, das Schwein 

würde von Pruβen geopfert. Lucas David bemerkt, wenn den Bauern von Samland nicht 

gelingen wollte, Fisch zu fangen, hätte der Waideler Waltin Suplit ein Opfer dargebracht. 

Am Ufer der Rantava wurde ein schwarzes, gut gemästetes, fettes Schwein geschlachtet. 

Der Waideler hätte seine Zitzen abgeschnitten und mit ein paar ausgesprochenen oder ge-

murmelten Worten sie ins Meer geschleudert. (BRMŠ II 259, 290). Caspar Hennenberger 

beschrieb eine Opferung des Schweins in der Gemeinde Pobeten mit ähnlichem Zweck 

wie im oben erwähnten Fall, d. h. um die Segnung Gottes zu bekommen und viel Fisch 

fangen zu können. Sechs Dörfer wären zusammengekommen, hätten zwölf Bierfässe ge-

kauft  und ein gemästetes Schwein geopfert (BRMŠ II 333, 345). 

In diesem Artikel ist man nicht bemüht, alle in den schrift lichen Quellen der bal-

tischen Religion und Mythologie festgehaltenen Fälle der Opferung des Wildschweins, 

Schweins bzw. Ferkels zu betrachten und zu analysieren. Man möchte auf die Verwendung 

des Schweinefl eisches in den Saatgebräuchen aufmerksam machen, die in der zweiten 

Hälft e des 17. Jhs. von dem Historiographen Matthäus Prätorius in seinem historisch-

ethnographischen Werk über die Preuβen (“Deliciae Prussicae, oder Preussische Schau-

bühne“) beschrieben wurden. Man stützt sich auch auf die Zeugnisse zum betreff enden 

Th ema, die im 20. Jh. von Litauern festgehalten sind. Die in diesen Quellen konservierte 

Verbindung des Schweins mit agrarischen Sitten und Bräuchen darf wohl als Relikt der 

alten mythischen Weltanschauung, die den Ackerbau mit bestimmten chthonischen Gott-

heiten und den ihnen dargebrachten Tieren in Zusammenhang brachte, in der baltischen 

Tradition gelten. 

Schweinefl eisch – rituelle Speise der Nachkommen der Pruβen nach der Saat

Im Kapitel erwähntes Werks über das Saatfest in den von Nachkommen der Preuβen 

bewohnten Gebieten (Nadrauen, Schalauen u.a.) berichtet also Prätorius, dass nach der 

Getreidesaat Schweinefl eisch, und zwar wichtige Körperteile des Tiers wie der Kopf, un-

bedingt mit dem Rüssel, sowie die Füsse, als eine rituelle Speise aufgetragen würde:

Nach diesem Rallen und Tournieren richtet die Wir-/thin den Tisch an, auff  welchen 

sie gemeiniglich einen Schweins-/Kopf und Schwein- Füsse in einer Schüssel oder andere 

Speisen auff -träget, aber ein Schweins-Rüssel muß nothwendig seyn, anzudeu-/ten, daß die 

Pfl üger leicht den Acker mit einem Eysen umbwer-//ff en mögen wie ein Schwein, wenn es in 

der Erden wühlet / und die Erde auff wirfft    (P 5, 4, 8).

Bemerkenswert ist die hier aufgeführte Erklärung des Autors, warum für das Fest-

essen ein Schweinsgericht zubereitet wird, dessen Akzent der Rüssel ist: dies sollte wie ein 

sms-12.indb   344sms-12.indb   344 23.10.2009   9:51:1423.10.2009   9:51:14



345

Nijolė Laurinkienė

magisches Mittel wirken, das die Arbeit des Ackerbauers beeinfl usst. In der Tat assoziiert 

man das Schwein mit seiner Gewohnheit, in der Erde zu wühlen, mit dem Prozess der 

Bodenbearbeitung: mit seinem Rüssel wendet es die Erde um, ähnlich dem Bauer, der mit 

dem Pfl ug eine Furche in den Boden zieht. Wegen dieser Fähigkeit wurde dieses Wesen 

in alten mythologischen Traditionen (vor allem in der griechischen) neben die Göttinnen 

des Ackerbaus gestellt. Nicht zu vergessen ist auβerdem, dass das Geschlecht der Schweine 

sich durch eine starke Fruchtbarkeitspotenz auszeichnet. Letztendlich konnte der Körper 

dieses Tieres selbst Vorstellungen der Fülle und des Überfl usses wecken. 

Auch der gesamte vom Priester (dem Maldininks) am Tisch mit der Schweine-

fl eisch-Schüssel ausgeführte Ritus unterstützt den Gedanken, dass der Schweinskopf und 

Schweinsfüβe als eine Opferspeise zu betrachten sind: Darauff  tritt der Maldininks / vor 

den Tisch und bethet ebenfalls dreymahl mit eben Cere-/monien wie zuvor, zum Vierdten 

mahl trincket er dem / Wirth zu, der es, wie er vor dem außgang seiner Leute be-/scheiden 

getahn, auß und herumb trincket, nachmals wirdt / gegessen <...> (P 5, 4, 8).  Bevor der 

Schweinskopf und Schweinsfüβe verzehrt werden, wird also gebetet und „Zeremonien 

wie zuvor” werden vollzogen. Hier meint der Autor die von ihm bezeugten religiösen 

Zeremonien vor der Saat, während deren der Priester Bierlibationen für Žemynėlė, die 

Göttin des Ackerbaus, mit Begrüβungsworten vollführt hatte und, wie im letzteren Fall, 

herumtrinken lieβ (P 5, 4, 4; BRMŠ III 180, 286). Es ist nicht zu bezweifeln, dass das nach 

der Saat verzehrte Schweinsgericht eine rituelle Speise war und wahrscheinlich als Op-

fer der für das Getreide und dessen Saat zuständige Göttin, wie der Kontext zeigt – der 

Žemyna, galt.1 

Die Beziehung des Schweins zum Agrarbereich zeigen auch andere von Prätorius 

angeführten Zeugnisse. Dieses Tier wurde von den Preuβen nicht nur zur Saat, sondern 

auch während des Mistfahrens geopfert, indem das Ritual des Bier-Trankopfers zu Ehren 

der Žemyna wiederholt wurde ( P 5, 10, 1; BRMŠ III 194-196, 297-298).

Zuletzt ist zu bemerken, dass auch das gewöhnliche Schlachten dieses Tiers an 

das Ritual einer Opferung den Göttern erinnerte. Während des von Prätorius beschrie-

benen Schweinsschlachtfestes wurde ein Biertrinken veranstaltet mit gewöhnlichen der 

Žemynėlė gewidmeten Riten: Es pfl eget aber auch mit / palabinken, Zemynelauken und 

offt  ermahligen umbtrincken ge-/feyert werden  (der Begriff  Zemynelauken bezeichnet den 

Ritus des Biervergieβens mit Gebet für Žemyna;  mit palabinken ’mit den Grüßen’ ). Die 

verbrannten Schweinsknochen wurden in der Erde vergraben. Dies ist zweifelsohne ein 

Opfer der Erde und ihrer Göttin (P 5, 10, 5; BRMŠ III  195, 298-299).

Opfern des Schweins bzw. Ferkels bei anderen Völkern

Der Zusammenhang zwischen dem Schwein bzw. Ferkel und der Saat und den Göt-

tinnen des Ackerbaus ist aus religiösen Traditionen der Völker Südeuropas bekannt. Das 

Schwein galt als das Tier der griechischen Demeter, mit dem zusammen sie häufi g auf 

1 Nicht nur Žemyna war mit der Saat verbunden, sondern auch der Gott Pergubrius, dem auch Schweineköpfe 

geopfert wurden: Also ist dem Pergubrio so woll im Martio, alß im Herbst gefey-/ret worden, denn sie davor 

gehalten, sie hatten den Arbeits- Gott / von  der nöthen so woll im Vorjahr, wenn sie da Feldt einrichteten / Zur 

Sommer-saath, alß auch wenn sie dasselbe zur Winter-saath / bearbeiten müsten. . Im Martio wen die Arbeit 

angegangen / haben sie ihm umb hülff e gebethen, dabey sie Ihm zu Ehren /  Schweins-köpfe verzehret < > (P 4, 7, 

17; BRMŠ III 141, 255).

sms-12.indb   345sms-12.indb   345 23.10.2009   9:51:1423.10.2009   9:51:14



346

Das Opfern des Schweins in der baltischen Tradition

den Terrakotten dargestellt wird (Wissowa, 1901:  2761 col.). Laut Georg Wissowa, ist die 

nahe Beziehung des Schweins wird zu dieser Göttin aus dessen enormen Fruchtbarkeit zu 

erklären (weshalb es sowohl zum Opfer, als auch zum Attribut der Göttin wurde) sowie 

aus der kathartischen Wirkung des Schweinebluts (ebenda).

Während der Th esmophorien – des herbstlichen Saatfestes – wurden Ferkel auf be-

stimmte Weise der Demeter geopfert. Der Monat, in den dieses Fest fi el, würde unserem 

Oktober entsprechen (Wissowa 1901: 2751 col.). Das archaische Ritual der Th esmopho-

rien bildet das Herausheben der verwesten Reste der Ferkel aus speziellen unterirdischen 

Höhlen. Die Ferkel wurden als Opfer zusammen mit anderen geopferten Dingen, dies 

geschah im voraus – bereits in der Dreschezeit darin geworfen. Sie wurden in spezielle 

unterirdische Höhlen zusammengeworfen, und später hob man ihre gefaulten Reste he-

raus und vermischte sie mit dem Samen. Das Vermischen des Samens mit Fleischresten 

war ein wirksames rituelles Mittel. Denn man glaubte, dies habe eine magische Wirkung 

auf das Getreide (Nilsson 1995: 312, 319). Unterirdische Gruben mit darin geopferten 

Ferkeln konnten auch Kores Untergang in die niederen Regionen darstellen und daran er-

innern, wie die Erde sich damals auft at und darin eine Schweineherde versank. Die Th es-

mophorien waren ein Agrarfest, ein Bauernfest, an dem nur Frauen teilgenommen haben. 

Es ist daraus zu erklären, dass der Ackerbau in primitiven Gesellschaft en eine weibliche 

Erfi ndung war, die Frau war es, die zuerst den Boden zu bestellen, den Samen zu streuen 

und Früchte zu züchten versuchte. Wahrscheinlich deshalb waren auch die Gottheiten des 

Ackerbaus bei vielen Völkern weiblichen Geschlechts.

Auch den römischen Göttinnen Ceres und Tellus wurde das Schwein geopfert, 

und zwar eine trächtige Sau. Dies könnte geschehen – wie auch bei anderen Völkern der 

Ackerbauer – während des Saatfestes. Dieses Fest hieβ sementiuae/sementinae (sein Da-

tum steht nicht fest, denn der Zeitpunkt könnte sich wegen wechselnder Klimabedingun-

gen ändern). Aus diesem Anlass wurden Libationen den Göttinnen  vollführt, Ceres, die 

Göttin der Vegetation, wurde um gutes Aufgehen und Wachsen des Getreides gebeten, 

die ihr nahestehende Tellus, die eine Personifi kation des die Ernte bringenden Ackers war, 

darum, dass das gesäte Korn in ihrem Schoβ gut geborgen ist (Guillen1985: 98).

Die Ägypter hielten, laut Herodot, das Schwein für ein unsauberes Tier, doch für 

manche Götter, und zwar für Selene und Dionysos (der Historiker meinte Isis und Osi-

ris; Isis wurde von Griechen mit Demeter identifi ziert), wurden Schweine bei Vollmond 

geopfert. Der Ritus der Opferung wurde in einer bestimmten Weise vollzogen. Nachdem 

das Schwein geschlachtet wurde, legte der Priester das Ende des Schwanzes, die Milz und 

den Unterbauch zur Seite und deckte sie mit dem Bauchfett des Tieres ab. Dies alles wurde 

verbrannt. Das restliche Fleisch wurde während desselben Vollmonds gegessen (Hero-

dot 2, 47). Isis’ nahe Beziehung zum Schwein bestätigt auch die Tatsache, dass, laut dem 

Ägyptologen und Religionsforscher Hans Bonnet, eine der Erscheinungen dieser Göttin 

die Gestalt des Schweines hatte (Bonnet 1971: 326). 

Kehrt man zurück zu der den Litauern und Preuβen näher stehenden vorchrist-

lichen lettischen Religion, so ist zu bemerken, dass ein schwarzes Ferkel dem Ceruoklis 

(Cereklicing, Cerekling)  dargebracht wurde, dem „Felder- und Getreidegott”, der seinem 

Herrschaft sbereich nach mit Žemyna verwandt ist. Auβer dem schwarzen Ferkel, opferte 

man ihm in den Wäldern ein schwarzes Huhn und einen schwarzen Ochsen sowie einige 

Fässer Bier (Jahresbericht 1606 der Rigaer Jesuiten; BRMŠ III 550, 555, s. auch BRMŠ III 

557, 562). Laut Historiker Stanisław Rostowski, war Ceruoklis „der aus der Hölle stam-

sms-12.indb   346sms-12.indb   346 23.10.2009   9:51:1423.10.2009   9:51:14



347

Nijolė Laurinkienė

mende Gott der Gastlichkeit (ex orco ille hospitalitatis deus), dem die Menschen die ersten 

Bissen jedes Essens und die ersten Schlucke jedes Getränks geopfert hätten” (1768, BRMŠ 

IV 142, 146; s. auch BRMŠ III 567).

Opfern des Schweins der Erdgöttin in Litauen

Von einem im Herbst (in autumno colenda) in Litauen (in Žemaitkiemis, Bezirk 

Ukmergė) allein von Frauen ausgeführtes Ritual, und zwar von einer Opferung des 

Schweins, der Erdgöttin (tellure dea) gewidmet, hat 1583 der Jesuitenmissionar Jacobus 

Lavinius geschrieben:

Nam principio de tellure dea, in autumno colenda, ea superstitio fuit, ut suem illi 

diuturno tempore saginatam solae mulieres, saga accersita sacrifi carent unde solae, quoque 

ipsam opipare preparatam absumebant, cumque aliqua in convivio de cerevisia deae illi iam 

oblata biberet, illam reliquae verubus ligneis sibilantes simulabant. „Denn zuerst war dieser 

Aberglaube mit der Erdgöttin (tellure dea) verbunden, die im Herbst verehrt wurde und 

der die Frauen alleine ein lange gemästetes Schwein geopfert haben, das sie selbst, schön 

zubereitet und zusammen mit einer eingeladenen Priesterin, aufaβen; und wenn während 

des Schmauses eine von ihnen dieser Göttin geopfertes Bier trank, haben die anderen 

diese mit Holzstangen zischend angetrieben“ (BRMŠ II 605, 608).

Ganz deutlich wird gesagt, dass das gemästete Schwein ein Opfer für die Göttin ist, 

die als tellure dea, d. h. Erdgöttin, vorgestellt wird. Höchstwahrscheinlich ist hier Žemyna 

gemeint. Diese Auff assung bestätigt auch das von Frauen geopferte Bier – eine typische 

Opfergabe für Žemyna –, das die Teilnehmerinnen der Zeremonie getrunken hätten. Die 

Einladung der Priesterin als Leiterin der Opferung zeigt, dass hier von einem entwickelten 

Gottheitskult die Rede ist, für dessen Funktionierung spezielle Kultbedienstete nötig wa-

ren. Die Teilnahme allein der Frauen an dieser Opferung und die Tatsache, dass sie gerade 

im Herbst veranstaltet wurde, erwecken Assoziationen mit griechischen Th esmophorien, 

die, wie erwähnt, auch ein Frauenfest waren, genauso im Herbst begangen und der Göttin 

des Ackerbaus, Demeter, sowie der von ihr betreuten Aktion – der Saat – gewidmet. Die 

zu vergleichenden Rituale stimmen also in mehreren ihrer Komponente überein. Lavinius 

gelang es, ein von den Litauern noch in der zweiten Hälft e des 16. Jhs. praktiziertes Ritual 

festzuhalten, das besonders archaische Züge der Verehrung der tellure dea bewahrt hatte. 

Es ist zwar nicht gesagt, zu welcher Situation im agrarischen Kalender diese Darbringung 

Beziehung hatte, doch die Andeutung, dies hätte in autumno colenda, „an den Herbstka-

lenden”, stattgefunden, d. h. am ersten Tage eines Herbstmonats (lat. Calendae – der erste 

Tag eines jeden altrömischen Monats), lässt annehmen, dass sie mit der Wintergetreide-

saat im Herbst verbunden sein konnte. Aber dies ist natürlich nur eine von den möglichen 

Voraussetzungen.

Das Opfern des Schweins der Göttin Erde (Deae Telluri) ist auch im Jahresbericht 

1588 des Vilniusser Jesuitenkollegiums registriert:

In oppido quodam tam crassa erat ignorantia rerum, ut porcam immolarent Deae 

Telluri, Solem multi Lunamque venerarentur <...> „ In einem Städtchen herrschte solche 

Ignoranz, dass man ein Schwein der Göttin Erde opferte <...>“ (BRMŠ II 618, 626).

sms-12.indb   347sms-12.indb   347 23.10.2009   9:51:1423.10.2009   9:51:14



348

Das Opfern des Schweins in der baltischen Tradition

Von dem der Erde (off enbar der Göttin der Erde) geopferten Schwein berichtet auch 

der Jesuit  Rostowski in seiner „Geschichte der litauischen Jesuitenprovinz” [Litvanicarum 

societatis Jesu historiarum provincialium]: Telluri porca faciebant <...> „Der Erde wurde ein 

Schwein geopfert <...>“ (1583, BRMŠ IV 140, 146; anscheinend stützte er sich auf  Zeug-

nisse von Lavinius). „Die Reste des Tiers bewahrte man zu Hause, denn man glaubte, dies 

würde Wohl und Sicherheit gewährleisten” (ebenda).

Fasst man die erwähnten Zeugnisse zusammen, so bleibt wohl kein Zweifel daran, 

dass die Litauer noch im 16. Jh. ihrer Göttin der Erde das Schwein geopfert haben – der 

Göttin, die in den schrift lichen Quellen als tellure dea, Dea Telluri, mit einem Wort 

– Tellus bezeichnet wird. Tellus ist nicht nur ein Gattungsname des Lateinischen, das 

„die Erde” bedeutet, sondern auch der Name einer der ältesten römischen Gottheiten. 

Ihre Entsprechung in der litauischen Mythologie ist ganz gewiss Žemyna. Die Letztere 

umfasste mit ihrer Tätigkeit die sowohl der Ceres, als auch der Tellus eigenen Funk-

tionen (Ceres hat in der römischen Mythologie mit der Zeit die archaischere Tellus 

ausgestoβen).

 

Opfern des Ferkels den Steinen-Deyues

In einem der Jahresberichte (1600) des Vilniusser akademischen Kollegiums der 

Jesuiten wird von einer Opferung des Ferkels den Steinen mitgeteilt, die als Deyues (lit. 

deivė – ’die Göttin’), also Göttinnen, bezeichnet werden (dies könnte in Žemaitija der Fall 

gewesen sein; der genauere Ort ist nicht angegeben). “Die Göttinnen” werden hier gröβere 

Steine mit fl acher Oberfl äche genannt, die in den Speichern in die Erde eingegraben und 

mit Stroh bedeckt waren:

Alibi lapines non parui in horreis, in terra defossi, superfi cie plana sursum versus, non 

terra, sed stramine contecti asseruantur, quos Deyues appellant, atque vt custodes frumen-

torum et pecorum religiose colunt. Focus ipse ita omnibus obseruatur religiose, vt nemo ac-

cedere propius audeat; quod si quis eum attingat, eum confractum iri credunt. „In manchen 

Speichern werden nicht kleine in die Erde eingegrabene Steine, mit fl acher Oberfl äche 

nach oben, aufb ewahrt, nicht mit Erde, sondern mit Stroh bedeckt; sie werden Deyues 

genannt und fromm verehrt als Behüter des Korns und des Rindviehs. Der Platz der Op-

ferung selbst wird allgemein so gehütet, dass sich keiner getraut, näher zu treten. Würde 

man [diesen Stein] berühren, so glaubt man, würde man vom Blitz erschlagen” (BRMŠ II 

620, 628).

Diesen Göttinnen, die in Gestalt von Steinen verehrt wurden, hatte man ein schwar-

zes, noch gesäugtes Ferkel geopfert, von dessen Darbringung weiter im Text des zitierten 

Jahresberichts 1600 der Jesuiten erzählt wird:

 

Mactant parcellum lactantem omni parte nigrum, quem coctum pater et mater fami-

lias, cum anu sacrifi ca comedunt; particulas autem tam ex porcello, quam ex aliis cibis, si 

qui forte parari fuerint, cum ter nouem buccellis panis, anus in horreum defert, vbi dictum 

Deyues sola, remotis omnibus, placat. „Man schlachtet ein gesäugtes ganz schwarzes Fer-

kel, das gekocht von dem Vater und der Mutter der Familie zusammen mit einer alten 

Opferpriesterin aufgegessen wird; einen kleinen Teil von diesem Ferkel sowie vom an-

sms-12.indb   348sms-12.indb   348 23.10.2009   9:51:1423.10.2009   9:51:14



349

Nijolė Laurinkienė

deren Essen, wenn es zubereitet wurde, zusammen mit siebenundzwanzig Stücken Brot, 

bringt die Opferpriesterin in den Speicher, wo sie zu den genannten Deyues [d. h. zu den 

Steinen] ganz alleine, während sich alle entfernt haben, fl eht” (BRMŠ 620,  628).

Das den Deyues-Steinen dargebrachte Ferkel- und Brotopfer sowie die genannte 

Funktion dieser “Göttinnen” (Behüten des Korns und des Rindviehs) sind ein hinreichen-

der Grund, sie mit der Göttin der Erde zu verbinden.

Schweinefl eisch in späteren litauischen Saatgebräuchen 

Die von den Litauern noch vor gar nicht langer Zeit befolgten Saatgebräuche, wenn 

auch entsakralisiert, ohne Verständnis ihres eigentlichen, mit den ursprünglichen Glau-

ben verbundenen Sinns ausgeübt, haben eine enge Beziehung zu dem Schwein als einem 

mythischen Tier bewahrt: sie widerspiegeln die Korrelation zwischen den Realien der 

chthonischen mythischen Welt – Erde, Saat und Schwein –, eine Korrelation, die tiefe 

Wurzeln in den alten Religionen Europas hat.  

Das rituelle Essen des Schweinefl eisches habe direkt auf dem Felde, vor dem Beginn 

der Getreidesaat, stattgefunden:

Sėjant javus į lauką išsineša kiaulės kojas ir degtinės puskvortį, ten suvalgo ir sugeria, 

tai sako, kad geriau javai auga. „Bei der Getreidesaat nimmt man Schweinebeine und ein 

halbes Quart Schnaps mit auf das Feld, isst sie und trinkt es aus, damit das Getreide besser 

wachse” (Pabiržė, BlŽ 22/343). 

 Gaspadinė niekuomet neatiduoda kiaulės uodegas šeimynai suvalgyti, pakol neprade-

da sėti vasarojų, - kai sėjėjas pareina pirmąkart sėjęs vasarojų, tai jam atiduoda, kad varpos 

tarptų, kaip kiaulės uodega. „Die Hausfrau gibt nie den Schweineschwanz der Hausge-

meinschaft  zum Essen, solange man nicht beginnt, das Sommergetreide zu säen, – wenn 

der Säer nach der ersten Sommergetreidesaat nach Hause zurückkommt, gibt sie ihn ihm, 

damit die Ähren werden wie der Schweineschwanz”  (Klovainiai, BlŽ 22/344).

Die bezeichnete Intention, die das Motiv des Ritus erklärt, – damit das Getreide 

besser wachse, damit die Ähren gedeihen, – zeigt, dass diese Handlungen auf eine ei-

gentümliche, mit einer bestimmten mythologischen Tradition verbundene Denkweise 

gegründet wurden. Das Essen des Schweinefl eisches auf dem Felde vor der Saat oder das 

Überreichen des Schweineschwanzes dem Säer des Sommergetreides, wenn dieser nach 

der Arbeit nach Hause zurückkommt, sind als eine Opferung der die Fruchtbarkeit des 

Getreides bestimmenden chthonischen Gottheit zu interpretieren.

Auch dem Säer der Erbsen wird empfohlen, bei der Saat ein Schweinebein zu essen, 

damit die Ernte reich wäre (BlŽ 57/925), während man bei der Gerstensaat einen Schwei-

neschwanz zwischen den Zähnen halten soll, dann werden die Ähren groβ wachsen ( BlŽ 

50/813-817).

Eine magische Wirkung auf die Fruchtbarkeit des Getreides und anderer gesäten 

Pfl anzen hätte, wie man meinte, nicht nur das Schwein selbst, sondern auch Dinge, die 

mit ihm in Berührung gekommen waren und seine spezifi sche Kraft  erworben hatten, – 

der Strick, an dem das Fleisch hängte, und auch das Stroh, das vom Sengen des Schweins 

geblieben war:

sms-12.indb   349sms-12.indb   349 23.10.2009   9:51:1423.10.2009   9:51:14



350

Das Opfern des Schweins in der baltischen Tradition

Sėdamas turi laikyti dantyse pantį, su kuriuo buvo mėsa pakabinta, tada javai derės. 

„Beim Säen muss man den Strang in den Zähnen halten, an dem das Fleich gehängt war, 

dann wird das Getreide fruchtbar (Daugailiai, BlŽ 27/420).

Kai kiaulę svilina, tai stengiasi, kad tų šiaudų liktų pabiržyti  pavasarį pradėjus sėti: 

užaugs gerų javų, kiaulės bus geresnės ir bus kuo penėti. „Wenn man das Schwein sengt, 

bemüht man sich, dass von dem Stroh etwas zurückbleibt, womit man dann im Früh-

ling beim Säen markieren kann, bis wohin die Samenkörner fallen: so wird das Getrei-

de gut wachsen, die Schweine werden besser und man hat mehr Futter”  (Antazavė, BlŽ 

27/421a). 

Die Schweine werden auch zu der Zeit der Roggensaat in Beziehung gebracht. Um 

Aukštadvaris herum sagt man: 

Rugius pradeda sėti, kada kiaulės miega, tai duona bus soti ir  skalsi. „Man be-

ginnt Roggen zu säen, wenn die Schweine schlafen, dann wird das Brot reich und satt” 

(Aukštadvaris, BlŽ 40/658).

Die betrachteten litauischen Saatgebräuche, in denen in vielen Fällen Schweine-

fl eisch vorkommt – Beine, Schwanz, die zugunsten der besseren Vegetation der gesäten 

Pfl anzen während der Saat aufgegessen oder auf eine andere Weise gebraucht werden, 

können ausgelegt werden als Widerspiegelung der Schweinsopferung für die Erde und sie 

verkörpernde Gottheit. So bekräft igen auch diese späteren ethnographischen Nachwei-

se die Interpretation des Schweinefl eisches als einer rituellen, mit der Gottheit der Erde 

vebundenen Speise in den von Prätorius beschriebenen Saatgebräuchen. Daraus würde 

folgen, dass die Balten während der Saat ähnliche Rituale ausgeübt haben wie die Völker 

Südeuropas: sowohl der Demeter der Griechen, der Ceres und der Tellus der Römer, als 

auch der Žemyna der Nachkommen von Preuβen und der Litauer wurde das Schwein 

geopfert.

Abkürzungen und Literatur

BlŽ – Balys, Jonas. Lietuvių žemdirbystės papročiai ir tikėjimai [Agrarische Bräuche und 

Glauben der Litauer] , in: Lietuvių tautosakos lobynas [Schätze der litauischen Fol-

klore], X. Silver Spring, MD, 1986.

BRMŠ – Baltų religijos ir mitologijos šaltiniai [Quellen der baltischen Religion und My-

thologie], sudarė [Zusammenstellung von] Norbertas Vėlius, Bd. 1: Von den ältesten 

Zeiten bis zum Ende des 15. Jahrhunderts. Vilnius, 1996, Bd. 2: Der 16. Jahrhundert. 

Vilnius, 2001, Bd. 3: Der 17. Jahrhundert. Vilnius, 2003, Bd. 4: Der 18. Jahrhundert. 

Vilnius, 2005.

 P –  Pretorijus, Matas. Prūsijos įdomybės, arba Prūsijos regykla [Praetorius, Matthaeus. 

Deliciae Prussicae, oder Preussische Schaubühne], Bd. 3. Vilnius, 2006. Die erste 

Zahl nach der Abkürzung bezeichnet die Nummer des Buches, die zweite – die des 

Kapitels, die dritte – die des Paragraphs. 

MNM  - Мифы народов мира / Гл. ред. С.А.Токарев, т. I – 1980, т.II – 1982, Москва.

Beresnevičius, Gintaras. 1990. Dausos [Das Jenseits]. Klaipėda.

sms-12.indb   350sms-12.indb   350 23.10.2009   9:51:1423.10.2009   9:51:14



351

Nijolė Laurinkienė

Bonnet, Hans. 1971. Reallexikon der ägyptischen Religionsgeschichte. Berlin, New York.

Gimbutienė, Marija. 1985. Baltai priešistoriniais laikais [Die Balten in der prehistorischer 

Zeit]: Etnogenezė, materialinė kultūra ir mitologija. Vilnius, 1985.

Gimbutienė, Marija. 1996. Senoji Europa [Die Alte Europa]. Vilnius, 1996.

 Greimas, Algirdas Julius. 1990. Tautos atminties beieškant: Apie dievus ir žmones [Bei der 

Suche nach dem Volksgedächtnis: von Göttern und Menschen]. Vilnius-Chicago.

Guillen, Jose. 1985. Vrbs Roma: Vida y costumbres de los romanos, Bd.3. Salamanca.

Nilsson, Martin P. 1995. Griechische Feste von religiöser Bedeutung mit Ausschluss der 

attischen. Stuttgart und Leipzig.

Simek, Rudolf. 1984. Lexikon der germanischen Mythologie.  Stuttgart, 1984. 

Toporov Vladimir. 2000. Baltų mitologijos ir ritualo tyrimai [Untersuchungen der My-

thologie und des Rituals der Balten],  sudarė [zusammengestellt von] Nikolai Mik-

hailov. Vilnius.

Wissowa, Georg. 1899. Demeter, in: Paulys Realencyclopädie der classischen Altertums-

wissenschaft , unter Mitwirkung zahlreicher Fachgenossen, herausgegeben von Ge-

org Wissowa, neue Bearbeitung. Stuttgart.

 Лосев, Алексей.1980. Греческая мифология, in: MNM I .

sms-12.indb   351sms-12.indb   351 23.10.2009   9:51:1423.10.2009   9:51:14



352

Das Opfern des Schweins in der baltischen Tradition

Žrtvovanje svinje v baltskem izročilu

Nijolė Laurinkienė

V prispevku avtorica raziskuje pojav žrtvovanja svinje ali prašiča v baltski tradiciji. 

Pozornost je posvečena uporabi svinjskega mesa kot obredne jedi v šegah, vezanih na 

setev, pri potomcih Prusov, ki so bili opisani v drugi polovici 17. stol. v Vzhodni Prusiji. 

Avtorica se opira na podatke litovskih etnografov 20. stol., ki pričajo o povezavi svinje z 

agrarnimi procesi.

Analizirani setveni običaji, v katerih pogosto fi gurirajo deli svinje (glava, noge, 

rep) se lahko da razložiti kot odmev žrtve svinje zemlji in zemljo personifi cirajoči boginji 

Žemyni, ki je bila boginja žita. Raziskava je pokazala, da so potomci Prusov žrtvovali svin-

jo Žemyni, tako kot Grki Demetri, Rimljani pa boginjama Cereri in Tellus.

sms-12.indb   352sms-12.indb   352 23.10.2009   9:51:1423.10.2009   9:51:14



S
T

U
D

I
A

 
M

Y
T

H
O

L
O

G
I

C
A

 
S

L
A

V
I

C
A

 
X

I
I

 
-

 
2

0
0

9
,

 
3

5
3

 
-

 
3

6
0

353

Архаический обряд – либация у древних 

балтов в сопоставлении с данными 

славянской религии

Эльвира Усачёвайте

Th e Archaic Custom of Libation and the Slavic Religion/ According to written sources, 

ancient Balts and Slavs practiced libation, a ritual pouring out of mead, beer, animal blood 

or other sacral liquids in order to honor and make an off ering to a god, goddesses, or ances-

tral soul. An important integral part of a religious cult, libation could signify  ritual supplica-

tion or express gratitude for some kind of help. Th ere were also instances of human sacrifi ce. 

A symbolic relic of libation is the pouring of a liquid on the fl oor, a custom that had been 

preserved in rural parts of Lithuania to the 20th century.

Древние народы, желая обратиться к богам, совершали жертвоприношения. 

В зависимости от характера жертвы можно выделить следующие формы жертвоп-

риношений: просьбы, благодарности, извинения, кровавые и бескровные жертвы. 

Жертва была незаменимой формой религиозного культа. По мнению известного 

балтиста Владимира Топорова, проблема жертвоприношения необычайно важна: 

её постановка помогает лучше понять и сам ритуал, и его обряды1. 

Ритуал принесения в жертву у балтов хорошо документирован в письменных 

исторических источниках. В нашем исследовании мы будем опираться, в основном, 

на четырехтомный свод исторических источников по религии и мифологии балтов, 

составленный литовским мифологом Норбертасом Велюсом. В своде цитируются 

оригинальные тексты с параллельным переводом на литовский язык2. Количество и 

разнообразие видов жертвоприношений, описанных в исторических источниках3, 

свидетельствует о том, что балтийские народы располагали сильными языческими 

культами и, следовательно, мощной, далеко не примитивной, как думали ранее4, 

языческой религией.

Сохранилось много источников, предоставляющих данные о жертвоприно-

шениях у древних балтов; охватить их многообразие в одной статье невозможно. 

Поэтому целью данной работы является анализ одной из форм жертвоприноше-

ния, именуемой либацией, т.е. жертвоприношением в виде возлияния. Мы просле-

1 Из консультации автора с Владимиром Николаевичем Топоровым. В. Н. Топоров был долголетним 

членом редколегии книжной серии «Культура древних балтов» (на лит. яз.), выпускаемой вильнюс-

ским Институтом культуры, философии и искусства. Будучи составителем и редактором этих изда-

ний, автор данной статьи общалась с учёным. Восьмая книга сборника «Культура древних балтов: 

Природа и религия», изданная в Вильнюсе в 2006 г., посвящена памяти В. Н. Топорова. 
2 Baltų religijos ir mitologijos šaltiniai, sud. N. Vėlius, t. 1-4, Vilnius, 1996–2006 (дальше – BRMŠ).
3 Более подробно о жертвоприношениях у балтов см.: Usačiovaitė E., Augimo samprata senojoje lietuvių 

kultūroje, Vilnius, 2005, p. 45.
4 Brückner A., Mitоlogia słowiańska i polska, Warszawa, 1980, s. 358.

sms-12.indb   353sms-12.indb   353 23.10.2009   9:51:1423.10.2009   9:51:14



354

Архаический обряд – либация у древних балтов в сопоставлении с данными славянской религии

дим за формами сакрального возлияния в архаических обычаях балтов, опираясь 

на письменные источники, а также сравним либацию балтов со схожими обрядами 

в культе древних славян.

Известный специалист Литвы по древнебалтской религии Гинтарас Бересня-

вичюс в последней своей книге сравнил дохристианские религии балтов со славян-

скими5. Он установил сходство культовых мест и структур пантеонов у западносла-

вянских полабов (населявших территории у реки Лаба) и пруссов. Однако сходство 

между ритуалами жертвоприношений у балтов и славян автор не анализировал.

Жертвоприношения в виде возлияния ведут свою историю из далёкого про-

шлого балтов. О подобных жертвах пишут источники, которые касаются пруссов: 

например, в Христбургском договоре 1249 г. сообщается, что пруссы обещают не 

обращаться больше к богу Курка и к другим своим богам и не совершать им возлия-

ний6. Из позднейших источников известно, что Курка был богом еды и питья, кото-

рому осенью жертвовали первые обмолоченные хлеба, бобы, ячмень, горох, муку, 

мёд, пиво, молоко и вообще всё, что можно есть и пить7. В Христбургском договоре 

о жертве говорится немного. В документе, написанном на латинском языке, сказа-

но: non libabunt – не возливают, перед этим стоит другое выражение: non appellentur 

– не обращаются, не аппелируют8. Из текста договора следует, что каждое обраще-

ние к богу Курка и другим богам сопровождалось поклонением в форме возлияний. 

Официальный характер документа не позволяет сомневаться в истинности при-

ведённых данных. Поэтому можно предположить, что в XIII в. в прусских землях 

возлияния являлись важной частью культа. Такая форма почитания богов была 

известна и другим балтам: они совершали возлияния богам, богиням и духам.

О схожем явлении в культе славян в XVI в. свидетельствовал польский исто-

рик Мартин Кромер в сочинении «О происхождении поляков и их истории», на-

писанном на латинском языке. Перечислив богов – Иеса (Jessam), Лада или Ладона 

(Ladum, Ladonem), Ния (Niam), Марзaна (Marzanam), Зизилия (Ziziliam), Зиевана 

или Зевония (Zieuanam, Zieuoniam), указывают, что в их честь славяне совершали 

обряд возлияния во время пиров, танцуя и исполняя песни9. Такие обряды, как 

утверждает Ян Длугош, сохранились и спустя несколько столетий после крещения 

славян10. Не приходится сомневаться в том, что М. Кромер и Я. Длугош говорят о 

либациях у западных славян (поляков). Что конкретно было предметом возлияния 

– не сказано. Можно предположить, что это были мёд или пиво. Славяне верили, 

что лучше всего богов успокаивает либация именно этих напитков11.

В XII–нач. XIII в. датчанин Сакс Грамматик описал в своем сочинении, как 

полабские славяне приносят жертву богу Свентовиту в святилище Аркона на ост-

рове Рюген. В специально огражденное место в лесу, где находился идол, был вхож 

только жрец. Он приходил туда после сбора урожая и приводил в порядок храм. На 

5 Beresnevičius G., Lietuvių religija ir mitologija, Vilnius, 2004, p. 53.
6 BRMŠ, t.1, p. 238. 
7 Praetorius M., Deliciae Prussicae oder Preussische Schubühne. Rankraštis, Lietuvos MA bibliotekos Retų 

spaudinių skyrius, f. 129–1338, p. 643; Hartknoch H., Alt – und Neues Preussen, Frankfurt- Leipzig, 1684, S. 

161. 
8 BRMŠ, t.1, p. 238. 
9 BRMŠ, t.1, p. 415.
10 Там же. 
11 Brückner A., Mitologia słowiańska, s. 262.

sms-12.indb   354sms-12.indb   354 23.10.2009   9:51:1423.10.2009   9:51:14



355

Эльвира Усачёвайте

следующий день возле идола выливался мёд из кубка, который был поставлен здесь 

заранее. После этого кубок вновь наполнялся, и жрец, быстро выпивая мёд как бы 

за здоровье божества, торжественно обращался к нему, прося благополучия для 

себя и своего края. Затем кубок снова наполнялся напитком и вжимался в правую 

руку идола12.

Мёд и пиво в качестве жидкой жертвы богам приносили не только славяне, 

но и балты. В протоколе визитации Ливонского костёла в начале XVII в. зафикси-

ровано публичное жертвоприношение, совершённое латышами возле деревьев, ко-

торые почитались священными. Были зарезаны чёрный бык и петух, помимо этого 

богам были предназначены бочки пива13. В источнике не указывается количество 

пива и способ жертвоприношения, но из других сохранившихся аналогичных опи-

саний можно заключить, что пиво в честь бога проливали, а часть его, возможно, 

выпивали те, кто совершал жертвоприношение. «Краткое изложение Ливонской 

истории» Дионисия Фабрициуса, опубликованное приблизительно в то же время, 

12 Saxonis Grammatici, Gesta Danorum, Hrg. A. Holder, Strassburg, 1886, s. 6 (187).
13 BRMŠ, t. 3, p. 560.

Древнепрусское святилище Ромове. Hartknoch Ch. Alt-und Neues Preussen, Frankfurt und Leipzig, 

1684.

sms-12.indb   355sms-12.indb   355 23.10.2009   9:51:1423.10.2009   9:51:14



356

Архаический обряд – либация у древних балтов в сопоставлении с данными славянской религии

свидетельствует, что при засухе латыши приносили в жертву своему богу Перкунсу 

чёрную телку, козла и петуха. Животных резали, готовили из них пищу и ели. Но 

начинали пир обрядом либации: три раза ковшом, наполненным пивом, обносили 

огонь, на который пиво проливали14.

Особенно много свидетельств ритуального возлияния у литовцев в XVII в. 

оставил Матас Преториус. Он пишет, что все праздники у литовцев того времени, 

все самые трудоёмкие работы начинались с принесения в жертву пива богине зем-

ли Жемине15. Для этого служил заранее освященный ковш, которым пользовались 

во время ритуала. Интересно, что в начале ХХ в. в литовской деревне традиционно 

изготавливали такие орнаментированные ковшы из дерева, но сакральное значе-

ние им уже не придавалось. Жертвоприношения сопровождались специальными 

церемониями: возлиянием и молитвой. Хозяин (или приглашённый для этой цели 

жрец) наполнял большой ковш пивом и перед тем, как выпить его, проливал пиво 

на землю. При этом он произносил молитву: «Жеминочка, цветение поднимающая, 

14 Там же, с. 570.
15 Praetorius M., Deliciae Prussicae oder Preussische Schubühne. Rankraštis, Lietuvos MA bibliotekos Retų 

spaudinių skyrius, f. 129–1338, S. 756–757 и др.

Прусский жрец со жертвенным козлом и ковшом для либаций, XVI в., по книге Х. Гарткноха.

sms-12.indb   356sms-12.indb   356 23.10.2009   9:51:1523.10.2009   9:51:15



357

Эльвира Усачёвайте

цвети рожью, пшеницей, ячменём и всеми хлебными злаками. Будь для нас весёлой, 

богиня, и, чтобы у наших работ стоял святой ангел, а злого человека стороной про-

веди, чтобы нас не осмеял»16. После этого напиток освящали. Затем совершающий 

жертвоприношение сам отпивал небольшой глоток пива и, держа ковш в руке, про-

износил следующие слова: «Благодарим Бога за то, что он сохранил нам здоровье 

и одарил нас своими подарками. А также благодарим хозяина, хозяйку и всех дру-

гих за то, что они всё так хорошо выполнили и заслужили дары. И дальше изволь, 

Боже, даровать успех хозяину и его ближним. Благослови наш напиток, чтобы мы 

разошлись довольными. И в будущем дай нам больше, а не меньше»17. После этого 

все начинали пить из одного ковша, пущенного по кругу, поздравляя друг друга; 

затем присутствующие пели и садились есть. После того, как ковш обошёл стол 

по кругу и все пригубили из него, хозяин или жрец читал молитву Жемине; порой 

собравшихся окропляли остатками пива18.

Т.о., можно выделить следующие несколько фаз жертвоприношения: 1) про-

литие пива для богини земли, 2) освящение питья молитвой, 3) питьё, 4) разбрыз-

гивание остатков пива.

В зависимости от праздника такие обряды могли включать в себя и иные дета-

ли. Например, поздно осенью, когда скот закрывали на зиму, организовывали уго-

щение: пекли пшеничный пирог, если была возможность, готовили другие блюда 

и, обязательно, – пиво. Когда накрывали стол, хозяин или его сын приносили сено, 

полуобмолоченную солому, а также зёрна (овса, ячменя) и воду. Всё это клали на 

стол рядом с хлебом. Праздник начинали возлиянием и молитвой. Только молитва, 

на сей раз, была другой, чем выше представленная. Хозяин говорил: «Милый Боже, 

я говорю тебе спасибо за то, что ты меня, моих ближних и мой скот хранишь в ми-

лости, оберегаешь от болезней и зверей. Св. Георгий, я благодарю тебя за то, что ты 

своих собак (медведей, волков) на мой скот не спустил. И теперь, милый Боже, мы 

желаем запереть наш скот в хлев; благослови его, чтобы было ему в достатке сена, 

зерна и воды, насыти его в хлеву, готовя к труду. Храни его от колдунов и воров»19. 

После молитвы пели, совершали возлияние Жемине, хозяин пил за свою жену, а 

далее пили все остальные (ковш три раза обходил стол). Потом все расходились, 

оставались только хозяин с сыном. Они опять молились, стоя на коленях, пили и 

остатками пития обливали сено, зерно и воду, находившиеся на столе. Окроплён-

ные сено, зерно и воду выносили в хлев и скармливали скоту20.

Как видно из процитированных выше молитв, сопровождавших жертвопри-

ношения в XVII в., литовцы наряду с языческой Жеминой уже почитали христиан-

ского Бога и св. Георгия. Это – явный религиозный синкретизм.

Интересно то, что в старину литовцы и латыши совершали ритуал возлияния 

не только в отношении богов, но и древних предков. Я. Длугош (XV в.) писал, что 

во времена язычества в тех местах леса, где кремировались тела мёртвых, литовцы 

оставляли душам лепешки из теста и проливали мёд на огнище, веря в то, что души 

усопших, тела которых были сожжены в данном месте, придут ночью напиться 

16 Там же.
17 Там же, с. 757–758.
18 Там же, с. 763, 795. 
19 Там же, с. 776. 
20 BRMŠ, t. 1, p. 560.

sms-12.indb   357sms-12.indb   357 23.10.2009   9:51:1523.10.2009   9:51:15



358

Архаический обряд – либация у древних балтов в сопоставлении с данными славянской религии

пролитого напитка и насытиться пищей21. В XVII в. в Пруссии каждый участник 

поминок проливал под столом напиток для душ умерших и бросал им куски еды22.

Путешественник Иоган Давид Вундерер (XVI в.) упоминал подобные обряды 

у латышей. Эти обряды исполнялись перед погребением: на умершего проливали 

остатки пива или дрожжевую гущу23. Жертвами разного рода почитали память 

умерших и славяне24.

Символическую жертву умершим, когда проливали несколько капель напит-

ка или жидкой пищи, в литовской деревне можно было найти ещё в XIX–нач. XX 

в., о чем свидетельствуют многие этнографические данные. В день поминовения 

усопших, на сочельник, под стол проливали ложку варева для угощения душ. Души 

угощались и во время других деревенских праздников, потому что существовало 

поверье, что во время больших праздников – на крестинах, свадьбах, поминках – 

вместе с живыми собираются и души умерших. Реликты либации в честь умерших 

практиковались еще в конце ХIX в. и в соседней Белоруссии25.

Надо отметить, что древние славяне и балты приносили в жертву богам не 

только пиво, мёд и другую жидкую пищу, но и кровь жертвуемого скота. Таких жи-

вотных закалывали, их сваренное мясо совершающие жертвоприношение съедали, 

а кровь приносили в жертву, ибо славяне, например, верили, что богам больше все-

го нравится запах крови26.

Но в старину кровавыми жертвами становились не только животные: в осо-

бых случаях приносили в жертву и своих соотечествеников27. Русский князь Влади-

мир, например, принёс в качестве жертвы благодарности своего человека28. Литов-

цы, курши, пруссы, собираясь в военный поход, бывало, наносили пленному рану 

и смотрели, как из неё течёт кровь. Если сильной струёй – поход будет успешным, 

если слабой – жди поражения29.

Древние пруссы приносили кровавые жертвы в святилище Ромовы. Здесь 

рос редкой величины дуб, который, якобы, зеленел и зимой, и летом. В трех ни-

шах ствола стояли идолы главных богов Патуласа, Пяркунаса и Патримпаса. У их 

подножья горел вечный огонь, и были разложены другие святыни. В трёх шагах от 

дуба были растянуты холсты, окружавшие дерево со всех сторон и скрывающие 

святилище от постороннего взгляда. Когда верующие совершали жертвоприно-

шение, холсты отодвигались. Кровь жертвы лили в сторону того идола, которому 

приносили жертву30. 

Как свидетельствуют описания обрядов у ятвягов XVI в., если ритуал свер-

шался не в лесу возле дуба, а в риге или в сарае, кровь животного должна была быть 

21 Praetorius M., Deliciae Prussicae oder Preussische Schubühne. Rankraštis, Lietuvos MA bibliotekos Retų 

spaudinių skyrius, f. 129–1338, S. 860.
22 BRMŠ, t. 2, p. 639. 
23 Mannhardt W., Letto-preussische Götterlehre, Riga, 1936, S. 419.
24  Brückner A., Mitоlogia słowiańska i polska, Warszawa, 1980, s. 261.
25 Шейн П.В. Материалы для изучения быта и языка русского населения Северо-Западного края. Санкт-

Петербург, 1887, т. 1, ч. 1, с. 150.
26 Brückner A., Mitоlogia słowiańska i polska, Warszawa, 1980, s. 53.
27 Попович М. В., Мировоззрение древних славян, Киев, 1985, с. 48–50.
28 Brückner A., Mitоlogia słowiańska i polska, Warszawa, 1980, s. 553, 262.
29 BRMŠ, t. 1.
30 Praetorius M., Deliciae Prussicae oder Preussische Schubühne. Rankraštis, Lietuvos MA bibliotekos Retų 

spaudinių skyrius, f. 129–1338, S. 562.

sms-12.indb   358sms-12.indb   358 23.10.2009   9:51:1523.10.2009   9:51:15



359

Эльвира Усачёвайте

спущена в блюдо, из которого окропляли всех собравшихся или проливали кровь 

на землю, несли в хлев и ею смазывали животных, чтобы были здоровыми. Упоми-

нается и о том, что из жертвенной крови варили и ели специальный суп31.

В годовых отчётах иезуитов в Вендене упоминаются жертвенные камни, ко-

торые в нач. XVII в. иезуиты заметили в хозяйстве у латышей: камни стояли на кух-

не или в амбаре. На такой камень проливали кровь убиваемого животного, бросали 

кусочки еды32. Такие камни иезуиты обнаружили и в деревнях Литвы: люди при-

крывали их небольшим количеством сена, верили, что камни приносят счастье. 

Почему практиковались подобные жестокие, кровавые жертвоприношения? 

Желая ответить на этот вопрос, приведём другие факты.

Балты, как и другие народы, полагали, что в крови локализована жизнь. Было 

замечено, что по истечению крови из тела, человек и животное умирают. Вечно жи-

выми были только боги, которые устанавливали порядок космоса, под их властью 

находились природные процессы, растительное и животное изобилие, существо-

вание человека. 

Жертва богу – явление, имеющее многовековую историю и множество аспек-

тов. Основной из них – выражение посредством жертвы связи между человеком и 

богом. Жертва соединяет небо с землёю, бога с человеком. Понятно, что самая луч-

шая связь с вечно живым богом может быть осуществлена через кровь – жидкость, 

воплощающую жизнь. Иными словами, с богом, как с причиной жизни, говорят, 

проливая кровь – самую сущность жизни. В таком контексте становится ясно, по-

чему нужно было окроплять священный дуб в Ромове. Этот дуб являлся центром 

святилища, т.е. местом, к которому было направлено всё почитание, предназначен-

ное Патуласу, Пяркунасу, Патримпасу. 

Можно определить и другое важное свойство жертвы. Любая жертва богу, 

будь то вещь или животное, уже становится необычным объектом. В процессе 

жертвоприношения этот объект делается священным (он приподнимается к богу, 

и таким образом воплощается связь человека с божеством). Поэтому жертва слу-

жит человеку орудием освящения, очищения и защиты от зла. Одновременно она 

31 Maletius H., Wahrhaft ige Beschreibung der Sudawen auf Samland sambt ihren Bockheiligen und Ceremonien, 

1563.
32 BRMŠ, t. 3, p. 565.

Традиционный праздничный ковш 

литовских крестиян нач. ХХ в., 

по книге: Ikikrikščioniškosios Lietu-

vos kultūra, Senovės baltų kultūra, t. 

1, Vilnius, 1992, p.  112.

sms-12.indb   359sms-12.indb   359 23.10.2009   9:51:1523.10.2009   9:51:15



360

Архаический обряд – либация у древних балтов в сопоставлении с данными славянской религии

становится своеобразным оракулом, который даёт ответы на задаваемые вопросы. 

Ответ бога, согласно верованиям, выражался посредством определенных знаков, 

поэтому во время жертвоприношения за жертвой зорко следили. В случае крова-

вой жертвы обращали внимание и на то, как вытекала кровь. Т.о., кровь жертвен-

ного животного могла способствовать и благополучию хозяйства, поэтому ею ок-

роплялись люди, а также смазывали домашних животных.

Выводы
Согласно письменным источникам, древние балты и славяне практиковали 

обрядовые жертвоприношения – либацию. Либация являлась важной составляю-

щей религиозного культа. 

Возлияния богам, богиням и душам предков совершались тогда, когда выска-

зывались просьбы или выражалась благодарность за помощь.

Во время обряда проливали мёд, пиво и другие жидкие продукты. Жертвова-

ли и кровь животных. В особых случаях приносили в жертву людей.

Реликты либации, выполненной в символической форме – пролитие напитка 

или жидкой пищи на землю во время еды, сохранились в консервативной деревен-

ской культуре Литвы до ХХ в.

Arhaični obred libacije pri starih Baltih v primerjavi s podatki slovanske religije

Elvyra Usačiovaitė

Na podlagi pisnih virov je ugotovljeno, da so imeli stari Balti in Slovani obredne 

žrtve – libacijo. Libacija je bila važen del verskega obreda. Žrtvovanja bogovom, boginjam 

in dušam umrlih prednikov so bila vezana na različne prošnje ali na zahvalo za pomoč. 

Med obredom so izlivali med, pivo in druge sakralne tekočine. Žrtvovali so tudi kri živine, 

v nekaterih primerih pa so prinašali celo človeške žrtve. Relikti libacije v simbolični obliki 

– izlivanje pijače na tla – so se ohranili v vaški kulturi Litve do 20. stoletja.

sms-12.indb   360sms-12.indb   360 23.10.2009   9:51:1523.10.2009   9:51:15



S
T

U
D

I
A

 
M

Y
T

H
O

L
O

G
I

C
A

 
S

L
A

V
I

C
A

 
X

I
I

 
-

 
2

0
0

9
,

 
3

6
1

 
-

 
3

8
3

361

Боги и Титаны в Теогонии Гесиода

Михаил Евзлин

Analysed is the exclusively masculine origin of Titans in Hesiod’s  “Th eogony”. Th e 

author demonstrates that Titans were generated by Heaven himself  without the participation 

of the Earth, as described by Apollodorus. Th is masculine, and also impersonal Titans’ quality 

permits to consider them as a special class of primordial beings. 

Отождествление первых двенадцати совместных порождений Геи и Урана 

с Титанами сделалось своего рода догмой, повторяемой во всех старых и новых 

словарях по мифологии (Lavedan 1931, 952; Лосев 1988, 514). Но если обратиться 

непосредственно  к греческому тексту, то теряется всякая уверенность, что Тита-

ны – это совместные дети Геи и Урана. Вызывает также сомнение разделение на 

старых и молодых богов как двух противоборствующих групп. В качестве второго 

поколения (внуков Геи и Урана) олимпийские боги, разумеется, есть младшие, что, 

однако, не является достаточным основанием для интерпретации титаномахии как 

борьбы старых и молодых богов. Первое и второе поколения богов представляются 

как единая группа:

Αἳ δ᾽ ἄμβροτον ὄσσαν ἱεῖσαι

θεῶν γένος αἰδοῖον πρῶτον κλείουσιν ἀοιδῇ

ἐξ ἀρχῆς, οὓς Γαῖα καὶ Οὐρανὸς εὐρὺς ἔτικτεν,

οἵ τ᾽ ἐκ τῶν ἐγένοντο θεοί, δωτῆρες ἐάων.

Богини же гласом бессмертным

Прежде всего воспевают достойное почестей племя

Тех из богов, что Землей рождены от широкого Неба,

И благодавцев-богов, что от этих богов народились.

 (43–46)1

В контексте воспевания Музами Зевса было бы по меньшей мере странно, 

если бы они воспевали также противников Верховного Бога, т. е. Титанов. Прав-

да, они славят также Иапета и хитроразумного Крона (18), но участие этих двух 

старших богов в титаномахии вовсе не является само собой разумеющимся, как 

это представляется Весту2.  Кроме того, свою долю в хвалах Крон заслуживает с 

1 Здесь и далее курсивом дается перевод В.В. Вересаева, прямым шрифтом – дословный перевод.
2 West 1966, 200. Иапет упоминается как супруг океаниды Климены и отец Атланта, Прометея, Менетия 

и Эпиметея. С ним не связывается никакого мифа, о его участии в титаномахии на той или другой 

sms-12.indb   361sms-12.indb   361 23.10.2009   9:51:1523.10.2009   9:51:15



362

Боги и Титаны в Теогонии Гесиода

полным правом: ведь это он отделил Небо от Земли, т. е. совершил основной деми-

ургический акт. 

Вот как излагает Вест в Prolegomena к своему комментарию греческого текста 

Теогонии Гесиода миф о борьбе Титанов против олимпийских богов: “Kronos now 

rallies the other Titans to war against the new gods” (West 1966, 19). Это справедливо 

для Аполлодора (Bibl. I, ii, 1), но находится в полном противоречии с текстом Геси-

ода, у которого собирает на битву богов, старых и молодых, не Уран, а Зевс: 

В тот день, когда на великий Олимп небожителей вечных

Созвал к себе молневержец Кронид, олимпийский владыка.

 (390–391)

После этого изложения становится совершенно непонятным, кого комменти-

рует Вест, Гесиода или Аполлодора. Отношение автора Библиотеки к мифам чис-

то школьное и собирательское. Космогоническое содержание, которое в Теогонии 

Гесиода стоит на первом плане, в Библиотеке начисто отсутствует. Кроме того, ее 

составитель делает ошибку в том, что касается системы оппозиций, обязательной 

для любой мифологии3. У Гесиода в полном соответствии с архетипической схемой 

перечисляются шесть мужских божеств и шесть женских (136–138). К этим шести 

женским божествам Аполлодор добавляет седьмую – Диону (Bibl. I, i, 1), которая у 

Гесиода является одной из дочерей Океана и Тефии (353). Это добавление стано-

вится вполне понятным, если вспомнить, что в Илиаде Диона выступает в качестве 

матери Афродиты (V, 370–371), а посему она включается в число древнейших бо-

жеств, детей Геи и Урана, которые стали рассматриваться поздними собирателями 

мифов как Титаны4.

У Аполлодора также впервые (в известных источниках) появляется слово ж. 

р. мн. ч. Τιτανίδας (Титаниды). У Гесиода слово τιτήν никогда не стоит в ж. р., что 

указывает на Титанов как исключительно мужских божеств, в то время как слово 

θεά (богиня) встречается постоянно как в ед., так и во мн. числе5. С Титанами Крон 

стороне нет даже намека.
3 В качестве образцовой схемы мифологических опозиций можно привести гелиопольскую эннеаду 

(Рубинштейн 1987, 422–423). Бог Атум, появляется из хаоса-Нуна, сам себя оплодотворяет, проглотив 

собственное семя, и рождает, выплюнув семя, Шу и Тефнут (мужское божество и женское), которые 

рождают Геба и Нут (мужское божество и женское). Эти последние рождают Исиду и Нефтиду, Оси-

риса и Сета (два мужских божества и два женских).
4 Показательно отсутствие мифа о Титанах в Илиаде. Они упоминаются только один раз в контексте 

клятвы Геры: θεοὺς δ‘ ὀνόμηνεν ἅπαντας / τοὺς ὑποταρταρίους οἳ Τιτῆνες καλέονται (призывала / Всех 

богов преисподних, Титанами в мире зовомых. XIV, 278–279: перевод Н. И. Гнедича). В качестве намека 

на Титанов можно интерпретировать эти слова Зевса: μάλα γάρ κε μάχης ἐπύθοντο καὶ ἄλλοι, / οἵ περ 

ἐνέρτεροί εἰσι θεοὶ Κρόνον ἀμφὶς ἐόντες (услышали б грозную брань и другие, / Самые боги подземные, 

сущие около Крона! XV, 224–225). Эти два упоминания можно интерпретировать, как указание на Ти-

танов как подземных богов. Если верно, что существовал в Тарсе культ Титанов (Lavedan 1931, 953), 

то почти с уверенностью можно сказать, что они были подземными божествами, и только в гесио-

довские времена стали небесными богами, сохранив при этом свою первоначальную хтоническую 

природу.
5 Прометей называет свою мать Фемиду Τιτανὶς (Pr. 874), т. е. Титанидой, но во всех других случаях 

(207, 427), слов τιτήν стоит всегда в мужском роде как во мн., так и в ед. У Гесиода Фемида – дочь Геи и 

Урана (135). Но если послушать Прометея, то Фемида оказывается Геей-Землей (Pr. 211-212). С другой 

стороны эта Гея-Фемида явно отличается от Χθονὸς, матери Титанов (Pr. 207). Настоящей и единс-

sms-12.indb   362sms-12.indb   362 23.10.2009   9:51:1523.10.2009   9:51:15



363

Михаил Евзлин

встречается только один раз – в Тартаре: Титаны под Тартаром около Крона (851: 

Τιτῆνές θ᾽ ὑποταρτάριοι, Κρόνον ἀμφὶς ἐόντες), из чего вовсе не следует, что Крон 

воевал вместе с Титанами против Зевса6. О его непосредственном участии в тита-

номахии у Гесиода нигде не говорится. Он упоминается исключительно как отец 

олимпийских богов:

Ибо уж долгое время сражалися друг против друга

В ярых, могучих боях, с напряжением, ранящим душу,

Боги-Титаны и боги, рожденные на свет от Крона.

 (629–631)

Имя Крона является своего рода знаком, который отличает олимпийских бо-

гов, противопоставляя их Титанам. Разумеется, Зевс борется также и прежде всего 

со своим отцом Кроном, но это совершенно отдельная борьба: она предшествует 

борьбе с Титанами, также как эта последняя идет перед борьбой с Тифоном. Все эти 

битвы Верховного Бога имеют исключительно космогоническое значение, отмечая 

собой движение от хаоса к космическому порядку, устанавливаемому олимпийски-

ми богами. Succession Myth имеет смысл только в том космогоническом контексте 

и становится совершенной бессмыслицей, если интерпретировать его «политичес-

ки», т. е. как смену небесных правителей по образцу земных. Вест интерпретирует 

Теогонию по Аполлодору, согласно которому «Уран первый стал править всем ми-

ром» (Bibl. I, i, 1: перевод В. Г. Боруховича), вспоминая также хитроумного Проме-

тея (Pr. 204–206) и совсем забывая прямодушного Гесиода. У Аполлодора мы, дейс-

твительно, имеем Succession Myth и ничего больше. Гесиод же рассказывает не о том, 

кто был первым, вторым или третьим правителем на земле и небе, а

как боги, как наша земля зародилась,

Как беспредельное море явилося шумное, реки,

Звезды, несущие свет, и широкое небо над нами.

 (108–110)

Сторону Зевса в борьбе против Титанов принимают боги, но какие боги? 

Этот вопрос совсем не праздный, если принять во внимание, что в Теогонии словом 

θεός (θεοί) определяются различные классы сверхъестественных существ: дети Геи 

и Урана (45), Афродита (196), Еврибия (376), Кой и Феба (405), Геката (426), Зевс 

твенной Титанидой, таким образом, оказывается Гея-Земля, а Титаны в своей совокупности являются 

исключительно мужскими божествами, что подчеркивается грубой силой, которая их отличает (Pr. 

206–210).
6 Зевс заставляет Крона извергнуть проглоченных детей (495), но что происходит с самим Кроном не 

сообщается. И только из описания поединка Зевса с Тифоном мы узнаем, что Крон вместе с Титанами 

пребывает под Тартаром (851). В Илиаде говорится о низвержении Зевсом Крона под землю (XIV, 

198-199), а также о пребывании Крона вместе с Иапетом (а не Титанами) в Тартаре (VIII, 479–481). 

Вместе с Кроном пребывают также ἐνέρτεροί θεοὶ  (XV, 225: нижние боги), которые вполне могут быть 

Титанами, если этих последних рассматривать как подземных богов. Упоминание Крона и Иапета в 

гневной речи Зевса, обращенной к Гере, позволяет предположить, что существовал отдельный миф 

об индивидуальном противоборстве Иапета с Зевсом, за что он был сброшен в Тартар, но без всякого 

отношения к Титанам, о борьбе с которыми у Гомера  ничего не говорится.

sms-12.indb   363sms-12.indb   363 23.10.2009   9:51:1523.10.2009   9:51:15



364

Боги и Титаны в Теогонии Гесиода

(387), титаны-боги (630, 648, 668: Τιτῆνές τε θεοὶ)7, Гипнос и Танатос (759), Аид (767), 

Стикс (776), сын нереиды Амфитриты и Посейдона (933: δεινὸς θεός), Семела и ее 

сын Дионис (942).

Эти примеры иллюстрируют крайнюю неопределенность понятия θεός. Оно 

относится как к небесным божествам, так и хтоническим, а также сыновьям Зевса 

от смертных женщин. С достаточным основанием можно относить к θεοί также 

чудовищного Тифона. О нем говорится, что он имел «неустанные ноги сильного 

бога» (824: πόδες ἀκάματοι κρατεροῦ θεοῦ), что можно интерпретировать как указа-

ние на его божественное качество. Созывая богов (391), Зевс обращается к богам 

принадлежащим к различным поколениям и классам – к хтоническим и небесным, 

молодым и старым. Поддержка, оказанная Зевсу со стороны страшной Стикс (397), 

дочери древнейшего бога Океана и Тефии (361), Киклопов (139–141) и Сторуких 

(654) свидетельствует о крайней разнородности олимпийского воинства, что, меж-

ду прочим, не раз отмечалось, но без всяких последствий для устоявшихся пред-

ставлений о титаномахии как борьбе старых и новых богов.

Вест отделяет Киклопов и Сторуких от их родных братьев-богов, перечисля-

емых в списке первых двенадцати совместных порождений Геи и Урана: “Th e list 

of children that follows as far as 138, six male and six female, forms the group to which 

Uranos gives the name of Titans in 207; the Cyclopes and Hundred-Handers (139–53) 

cannot be included, since they help Zeus against the Titans in the Titanomachy” (West 

1966, 200). Вест также отмечает гетерогенность группы богов, которых, следуя тра-

диции, он отождествляет с Титанами: “Th e heterogeneity of the list is striking. Вeside 

the dangerous ogres Kronos and Iapetos, we fi nd the relatively colourless fi gures Koios, 

Kreios, Hyperion, Th eia; the gentle Oceanus, who encourages his daughter Styx to help 

Zeus against the Titans” (West 1966, 200). Таким образом, из всех этих двенадцати 

‘титанов’ в лучшем случае только двое, Крон и Иапет, могли участвовать в тита-

номахии на стороне противников Зевса. С другой стороны, Киклопы и сторукие 

– родные братья первых двенадцати богов, а посему нет решительно никаких при-

чин не включать их в число Титанов. Если к Титанам относить только тех богов, 

которые воевали против Зевса, нельзя называть титаном даже Океана, старшего 

сына Геи и Урана, а также причислять к Титанидам Рею, мать Зевса, Фемиду, вторую 

жену Зевса, Тефию, супругу Океана, Фебу, мать Лето, родившей от Зевса Аполлона 

и Артемиду, Мнемосину, мать Муз, т. е. божеств, хотя и ‘старых’, но принадлежащих 

к новой олимпийской системе мира.

Более того, само по себе отождествление Титанов с той или иной конкрет-

ной группой богов является в высшей степени проблематичным. Вест продолжает: 

“Th is, with the fact that lists given by other sources … vary in number and composition, 

indicates that the identifi cation of the Titans with this particular group of gods is second-

ary: originally they must have been a collective body (like the Muses, Nereids, etc: p. 32) 

without individual names and of indefi nite number. It is collective body that we are to 

7 Здесь возникает вопрос о значении частицы τε, которая, хотя и слабее союза καί, соединяет два слова, 

а посему Τιτῆνές τε θεοὶ могут интерпретироваться как Титаны и боги. Во фразе  Τιτῆνές τε θεοὶ καὶ ὅσοι 

Κρόνου ἐξεγένοντο (Титаны-боги и те, которые рождены от Крона) καὶ отделяет и противопоставляет 

одну группу (Τιτῆνές τε θεοὶ) другой (ὅσοι Κρόνου ἐξεγένοντο), а посему θεοὶ, присоединяемое частицей  

τε к Τιτῆνές следует рассматривать как определение Титанов как богов, но богов резко отличных от 

тех, которые были рождены от Крона и которые им противостоят.

sms-12.indb   364sms-12.indb   364 23.10.2009   9:51:1523.10.2009   9:51:15



365

Михаил Евзлин

think of in connexion with the Titanomachy” (West 1966, 200). Следовало бы уточнить, 

что имеется в виду под понятием collective body? Все олимпийские боги представля-

ют собой единое коллективное тело, но все они поименованы и точно определены 

в числе, в том числе Музы (75-79), Нереиды (242–262) и Хариты (907–909)8. Единс-

твенная группа богов, которая остается у Гесиода безыменной и неопределенной в 

числе, – это Титаны. Они впервые упоминаются в этом отрывке (Th . 207–210):

Τοὺς δὲ πατὴρ Τιτῆνας ἐπίκλησιν καλέεσκε

παῖδας νεικείων μέγας Οὐρανός, οὓς τέκεν αὐτός·

φάσκε δὲ τιταίνοντας ἀτασθαλίῃ μέγα ῥέξαι

ἔργον, τοῖο δ᾽ ἔπειτα τίσιν μετόπισθεν ἔσεσθαι

Дословный перевод:

Отец именем Титанов назвал 

сыновей, упрекая, великий Уран, которых сам породил,

говорил, потянувшиеся неразумно великое исполнить 

дело, за которое впоследствие наказание будет.

Перевод В. В. Вересаева: 

Детям, на свет порожденным Землею, названье Титанов

Дал в поношенье отец их, великий Уран-повелитель.

Руку, сказал он, простерли они к нечестивому делу

И совершили злодейство, и будет им кара за это.9

Вересаев сгущает краски, искажая при этом греческий текст: μέγα, которое 

он переводит как нечестивое, означает «большое», «великое». Само по себе μέγα 

совершенно нейтрально и не имеет никаких отрицательных окрасок10. Слово зло-

действо вообще отсутствует. Причастие νεικείων (от νεικέω, упрекать, осуждать, 

поносить, оскорблять), хотя имеет отрицательное значение, но все же стоит ближе, 

если исходить из весьма спокойного тона греческого текста, к осуждению, чем к 

поношению. Уран осуждает своих детей, как можно предположить за то, что они 

потянулись к делу, которое им не под силу, а не поэтому, что оно – ‘нечестивое’. 

Грамматическая структура фразы (τιταίνοντας ... μέγα ῥέξαι ἔργον, «потянувшиеся 

... великое исполнить дело») также указывает, что речь идет о деле, к которому Ти-

таны только потянулись, т. е намеревались исполнить его, но еще не исполнили, а 

почему оно есть дело будущего, а не прошлого и даже не настоящего.

8 Перечисляются даже имена сыновей и дочерей Океана и Тефии (337–368), хотя и не все, но все они 

имеют имя: Знает названье потока лишь тот, кто вблизи обитает (371).
9 Ср. английский перевод: ‘But these sons whom he begot himself great Heaven used to call Titans (Strainers) 

in reproach, for he said that they strained and did presumptuously a fearful deed, and that vengeance for it 

would come aft erwards’ (Hesiod 1982).
10 Также и в английской версии μέγα переводится совершенно уводящим от истинного значения словом 

fearful (ужасный, страшный), т. е. и здесь перевод приспосабливается под ‘теорию’.

sms-12.indb   365sms-12.indb   365 23.10.2009   9:51:1623.10.2009   9:51:16



366

Боги и Титаны в Теогонии Гесиода

В отличие от дела Титанов, которое должно только совершиться в будущем, о 

настоящих делах Урана и Геи говорится с отрицательными эпитетами. Гея замыш-

ляет δολίην δὲ κακήν ... τέχνην (140: коварная злая хитрость). О действиях Урана, 

который не позволяет выйти детям Земли на свет (ἐς φάος) говорится как о злом 

деле (158: κακῷ ἔργῳ). Гея обвиняет Урана в том, что он явился зачинателем злых дел 

(166: ἀεικέα ἔργα). ‘Дело’ Крона только завершает злые дела Урана и коварные умыс-

лы Геи. Разумеется, отсечение детородного члена Урана – большое дело (μέγα ἔργον), 

поскольку имеет своим следствием отделение земли от неба и создание большого 

мирового пространства. С этой космогонической стороны можно думать, что дело, 

которое совершил Крон, есть то самое, к которому потянулись Титаны. Однако 

для этой интерпретации, кроме грамматических соображений, имеется другое пре-

пятствие: это дело одного только Крона, а все другие дети Геи и Урана участия в нем 

не принимали:

Дети мои и отца нечестивого! Если хотите

Быть мне послушными, сможем отцу мы воздать за злодейство

Вашему: ибо он первый ужасные вещи замыслил.

Так говорила. Но, страхом объятые, дети молчали.

И ни один не ответил.

 (164–168).

В таком случае, почему Уран обращается ко всем детям, обещая всем наказа-

ние? Можно, конечно говорить о коллективной ответственности всех детей, кото-

рые не помешали своему брату совершить злое дело. Отрывок о происхождении 

имени Титанов (207–210) является единственным, на основании которого делается 

утверждение, что Титаны – дети Урана. В этом нет никакого сомнения: греческий 

текст здесь однозначен, но вовсе не дает уверенности, что Титаны есть также дети 

Геи-Земли11. В Теогонии, когда кто-то к кому-то обращается, всегда указывается 

личное имя или оно подразумевается, а посему его легко установить. Гея обращает-

ся к своим детям (164: Παῖδες ἐμοὶ). Все они незадолго до того были поименованы, 

даже Киклопы и Сторукие. Остается только безымянным неопределенное множес-

тво детей, которых Уран не выпускает на свет (158: ἐς φάος), что вполне естест-

венно: не выходя на свет, т. е. не рождаясь, они не получают никакой формы, даже 

чудовищной, и поэтому не имеют имени.

С точки зрения формальной отрывок о Титанах представляется вставкой, 

имеющей своей целью объяснить происхождение Титанов, с которыми борются 

олимпийские боги. И в самом деле, после отсечения Кроном детородного члена 

Бога Неба следует рассказ о рождении Эринний, Гигантов, нимф Мелий и Афроди-

ты, который прерывается отрывком со словами Урана, обращенными к его сыно-

11 Детьми Земли и Неба Титаны стали много позже – в Прикованном Прометее Эсхила (207: Τιτᾶνας, 

Οὐρανοῦ τε καὶ Χθονὸς τέκνα). Использование слова Χθονὸς, а не Γαῖα, как в Теогонии Гесиода, поз-

воляет сделать предположение о вторичном характере Титанов по отношению к детям Геи и Урана. 

С другой стороны, свою мать Прометей называет Γαῖα (212), хотя добавляет, что у нее много имен. 

Эта добавка имеет своей целью затемнить истинное происхождение Прометея (о своем отце он не 

говорит, но делает таинственные намеки, из которых можно заключить, что это Зевс). Различение 

потомков Геи и Хтонос, как кажется, подчеркивает их принадлежность к различным видам сверхъес-

тественных существ.

sms-12.indb   366sms-12.indb   366 23.10.2009   9:51:1623.10.2009   9:51:16



367

Михаил Евзлин

вьям, которых он называет ‘титанами’. Затем рассказ возобновляется и говорится о 

детях Ночи, рожденных ей самой. Если предположить, что также рождение Тита-

нов принадлежит к тому же самому ряду, и они, как и Гиганты, рождаются из крови 

пролившейся из отсеченного члена Урана, то этот отрывок получает полное свое 

значение и оправдание именно в этом месте и ни в каком другом12. Итак, кто такие 

эти Титаны и как они родились?

Среди всех богов и чудовищ Титаны остаются самыми загадочными, что под-

черкивается отсутствием у них личных имен, в которых были бы как-то обозначе-

ны их космические функции. О них мы знаем только то, что они есть «потянувши-

еся неразумно великое исполнить дело» (τιταίνοντας ἀτασθαλίῃ μέγα ῥέξαι ἔργον), 

но какое это дело мы не знаем. Здесь возможны только предположения, но одно 

представляется несомненным: это дело есть совсем другое, чем то, которое было 

совершено Кроном. Отделение Неба от Земли только создает условия для великого 

дела, исполнителями которого может быть только новое поколение богов. К этому 

новому поколению богов принадлежат также Титаны. Но эти последние рождаются 

неправильным образом, и посему, как говорит Уран, за дело, к которому они потя-

нулись, они должны понести наказание. В космогоническом контексте поэмы Геси-

ода это дело может быть только демиургической организацией мира. Объективная 

космогоническая логика заставляет Урана принять сторону олимпийских богов, 

давая предсказания вместе с Геей о судьбе, которая ожидает Крона (475–476), а так-

же давать советы о том, как спасти новорожденного Зевса (477–478) и победить 

Титанов13. Олимпийские боги рождаются правильно, но только Зевс не попадает в 

утробу Крона, и поэтому он становится Верховным Богом. Правильность рожде-

ния новых богов делает их годными для великого дела.

Здесь следует отметить другой весьма показательный случай (сознательного 

или бессознательного, не суть важно) искажения переводчиком греческого текста. 

После того, как Крон извергает своих проглоченных детей, Зевс:

Братьев своих и сестер Уранидов, которых безумно

Вверг в заключенье отец, на свободу он вывел обратно.

Благодеянья его не забыли душой благодарной

Братья и сестры и отдали гром ему вместе с палящей

Молнией.

 (501–505)

Фраза братьев своих и сестер Уранидов имеет в виду братьев и сестер Зев-

са, но Зевс и его братья и сестры – не Ураниды, а Крониды. Следовательно, Зевс 

освобождает не своих братьев и сестер, а братьев и сестер своего отца Крона. 

Греческий текст не оставляет никаких неясностей в этом отношении: Λῦσε δὲ 

12 Очевидна ненормальность рождения Гигантов, если сравнивать его с правильным рождением первых 

двенадцати детей Геи и Урана. Строго говоря, они есть сыновья крови и земли, но не как личного на-

чала, Геи, а безличной χθονὸς. Титаны, таким образом, в качестве Οὐρανοῦ τε καὶ Χθονὸς τέκνα (Pr. 207) 

совпадают по своему рождению с Гигантами, что делает вполне естественным отождествление этих 

двух групп.
13 Совет о том, чтобы вывести сторуких, дает Гея (626), но можно предположить, что делает она это не 

без ведома Урана, как и в случае совета, как уберечь Зевса от утробы Крона (470–479).

sms-12.indb   367sms-12.indb   367 23.10.2009   9:51:1623.10.2009   9:51:16



368

Боги и Титаны в Теогонии Гесиода

πατροκασιγνήτους ὀλοῶν ὑπὸ δεσμῶν / Οὐρανίδας, οὓς δῆσε πατὴρ ἀεσιφροσύνῃσιν 

(501: освободил братьев отца от оков, Уранидов, которых заковал отец в безумии). 

Слово πατροκασιγνήτος означает ‘брат отца’, ‘дядя по отцу’, т. е. Зевс освобождает 

не своих братьев и сестер, которых он уже освободил из утробы Крона, а братьев 

(ни о каких сестрах здесь даже не упоминается) отца, Киклопов, которые в бла-

годарность дарят ему «гром и пылающую молнию» (504: βροντὴν ἠδ᾽ αἰθαλόεντα 

κεραυνὸν). С самого начала говорится о Киклопах (и в этом состоит их основная 

космогоническая функция) как создателях и хранителях грома и молнии (139–141), 

а посему только они и никакие другие божества, мужские или женские, могли дать 

Зевсу гром и молнию.

Эти братья Крона, Киклопы, также как и Сторукие, были заключены в недрах 

Земли Ураном (158: πάντας ἀποκρύπτασκε, καὶ ἐς φάος οὐκ ἀνίεσκε, «всех прятал и 

на свет не давал выйти»)14. Главной целью отделения Земли от Неба было создание 

космогонического пространства, в которое должны были выйти все дети Земли, 

сжатые в ее лоне. И если они продолжали в нем оставаться, то, как можно пред-

положить, вовсе не по злому умыслу Крона, а только потому, что Крон не был в 

состоянии исполнить своей космогонической функции, и поэтому он замещается 

другим демиургом. Вместо полного открытия докосмогонической утробы, происхо-

дит обратное ее закрытие. Закрытие утробы можно представить как сворчивание 

пространства, следствием которого становится деформация космических форм. 

Эта деформированная форма, собственно, и есть чудовище. Убивая чудовище, ге-

рой распрямляет пространство, препятствуя обратному его сворачиванию в до-

космогонической утробе.

Эта тенденция к обратному сворачиванию пространства или закрытию ут-

робы (с мифологической точки зрения пространство есть раскрывшаяся перво-ут-

роба) объясняет смену небесных ‘правителей’. В действительности, речь идет не о 

правителях, а о демиургах, чередование которых обозначает новый, более высокий 

уровень космической организации, идущей от первоначального уранического хао-

са к олимпийскому космосу.

В заключительной сцене титаномахии ‘братьями’ Титанов становятся даже 

Сторукие:

В первых рядах сокрушающе-яростный бой возбудили

Котт, Бриарей и душой ненасытный в сражениях Гиес.

Триста камней из могучих их рук полетело в Титанов

Быстро один за другим, и в полете своем затенили

Яркое солнце они. И Титанов отправили братья

В недра широкодорожной земли и на них наложили

Тяжкие узы, могучестью рук победивши надменных.

 (713–719)

В греческом тексте говорится только καὶ τοὺς μὲν ὑπὸ χθονὸς εὐρυοδείης / 

πέμψαν (717–718: и их под землю широкою / отправили), т. е. о родственных отно-

14 Здесь, впрочем, имеется неясность, рождаются ли они и только потом Уран обратно отправляет их в 

недра Земли или он не позволяет им выйти из ее лона с самого начала, и они остаются в нем в качестве 

неоформленной эмбриональной массы.

sms-12.indb   368sms-12.indb   368 23.10.2009   9:51:1623.10.2009   9:51:16



369

Михаил Евзлин

шениях между Уранидами (в данном случае Сторукими, сыновьями Геи и Урана) 

и Титанами нигде не говорится, за исключением, разве что, одного только случая, 

когда рассказывается о происхождении имени Титанов (207–208). Но здесь речь 

идет не о родственных отношениях, а о происхождении особого класса сверхъес-

тественных существ, которых Уран назвывает Титанами. И хотя Уран выступает 

здесь в качестве отца Титанов, в отличие от других совместных порождений Геи и 

Урана эти последние никогда не называются Уранидами, что само по себе должно 

наводить на предположение о каком-то совершенно особом положении Титанов 

по отношению как к старым богам, Уранидам, так и новым, Кронидам. Между эти-

ми последними нет противоречий, как о том свидетельствует участие Киклопов и 

Сторуких на стороне олимпийских богов, хотя они принадлежат к до-олимпийской 

(уранической) системе мира и, казалось бы, должны были бы склоняться в сто-

рону уранических богов-титанов. Но Титаны по какой-то причине противостоят 

всем, Уранидам и Кронидам, принуждая их к объединению. И в самом деле, Стору-

кие, помощь которых была решающей для исхода титаномахаии, вовращаются под 

землю, где охраняют бронзовые врата (732–733: θύρας χαλκείας). Какую прибыль, в 

таком случае, они имели от своего участия в борьбе Титанами? Единственным ло-

гическим объяснением (с космологической точки зрения) здесь может быть следу-

ющее: в олимпийской системе они имеют какое-то место (они – стражи дверей), а в 

титанической – они не имели никакого места, о чем они сами говорят Зевсу, после 

того, как он выводит их из под земли:

Злое проклятие разве не ты отвратил от бессмертных?

И не твоим ли советом из тьмы преисподней обратно

Возвращены мы сюда из оков беспощадных и тяжких,

Вынесши столько великих мучений, владыка, сын Крона!

 (657–660)

Отсутствие Геи в качестве родительницы Титанов и присутствие местоиме-

ния  αὐτός (208: он сам) делает возможным предположение, что Титаны были по-

рождены Ураном без участия женского начала, т. е. Земли. В этом нет ничего уди-

вительного: неразделенность мужских и женских функций характеризует богов на 

начальных стадиях космогонического процесса15. Гея рождает нимф и Понта ни к 

кому не всходивши на ложе (131). Здесь можно вспомнить индийские примеры о 

чисто мужском или фаллическом происхождении жизни: из семени, которое Са-

мосущий испускает в сотворенные им воды, рождается яйцо (Законы Ману I, 5–9), 

содержащее в себе элементы будущего мироздания. Яйцо представляет здесь за-

крытое первопространство, из которого в дальнейшем демиургическом процессе 

создается открытое космическое пространство, а из элементов собственного тела 

родившийся в яйце демиург Брахма сотворяет все существа (I, 16). Затем он делит 

свое тело на две половины, которые становятся мужчиной и женщиной, порож-

дающих новых существ (I, 32). Замечательно в этой космогонии, что мир-яйцо (т. 

е. бытие в своем перво-единстве, но уже имеющее потенцию множественности) 

15 Ср. египетского Атума, которые проглатывает собственное себя, оплодотворяя сам себя, и затем, вы-

плюнув свое семя, рождает первых богов (Рубинштейн 1987, 422).

sms-12.indb   369sms-12.indb   369 23.10.2009   9:51:1623.10.2009   9:51:16



370

Боги и Титаны в Теогонии Гесиода

зарождается как результат фаллического акта, а порождение конкретных существ 

происходит как следствие соединения женского и мужского начал16.

Первобытные воды, которые обычно представляются в мифопоэтических 

космогониях (в том числе у Платона и орфиков) как существующие до всякого 

возникновения и являющиеся материалом для демиургической деятельности, в 

индийском варианте являются вторичным образованием. В начале же есть только 

колоссальное сосредоточение энергии, которое делает возможным появление вод: 

«Тогда божественный Самосущий невидимый, [но] делающий [все] это – великие 

элементы и прочее – видимым, проявляющий энергию, появился, рассеивая тьму» 

(Законы Ману I, 6: перевод С. Д. Эльмановича). Таким образом, первым космого-

ническим актом Самосущего становится сотворение вод (I, 8). В орфической ко-

могонии демиург является как результат уплотнения первобытных вод, т. е. кос-

могония представляется как спонтанный процесс, который только с появлением 

демиурга становится сознательным и целенаправленным (Colli 1990, 280–281). В 

Законах Ману Самосущий, сотворяя  воды, строго говоря, не творит, а создает ус-

ловия, которые позволяют сначала явиться яйцу, а потом – демиургу, т. е. и здесь 

демиург есть следствие, хотя для дальнейшего процесса, в котором вышедшие на-

ружу потенции конкретизируются как объекты и существа он – причина. Но и в 

Книге Бытия нет никакого творения ex nihilo, а последовательная трансформация 

водного хаоса (tohu va-vohu), предполагающая некую последовательность, т. е. дви-

жение от одного к другому. Вещи не могут появиться все вместе в один и тот же 

момент  и в готовом виде, и поэтому космогонический процесс, в согласии с ар-

хетипом, обязательным для всех мифологических космогоний, делится на шесть 

дней или следующих друг за другом моментов. Эти шесть дней относятся ко второй 

‘сознательной’ части процесса, направляемой демиургом. Но достаточно просмат-

ривается и первая часть, спонтанная, когда Дух Божий просто летает над лицом 

бездны. Это движение в бездне (ведь нет еще ни верха ни низа, ни над ни под), как 

в индийской космогонии, имеет свой целью собирание энергий, которые создают 

условия для демиургического процесса stricto sensu.

В гесиодовской космогонии также присутствует фаллос, и он также имеет 

связь с водой, но это бесплодная морская вода (132: ἀτρύγετον πέλαγος, ‘бесплодное 

море’), которую фаллос оплодотворяет, делает живой водой:

Член же отца детородный, отсеченный острым железом,

По морю долгое время носился, и белая пена

Взбилась вокруг от нетленного члена. И девушка в пене

В той зародилась. Сначала подплыла к Киферам священным,

После же этого к Кипру пристала, омытому морем.

На берег вышла богиня прекрасная. Ступит ногою –

Травы (ποίη) под стройной ногой вырастают.

 (189–195)

Вересаев в своем переводе пропускает стих 200: ἠδὲ φιλομμηδέα, ὅτι μηδέων 

ἐξεφαάνθη (‘любящая половые органы, потому что из члена появилась’), но как раз 

16  На греческом материале о фаллическом происхождение жизни см. Kerényi 1984, 57–141.

sms-12.indb   370sms-12.indb   370 23.10.2009   9:51:1623.10.2009   9:51:16



371

Михаил Евзлин

эта фраза очень логично (с архетипической точки зрения) заключат весь рассказ 

о происхождении Афродиты из фаллоса, но, по всей видимости, не соответствует 

представлениям переводчика, и поэтому он ее выпускает, а в другом месте (207) 

добавляет Гею в качестве родительницы Титанов. И дело здесь не в «поэтических 

требованиях»: тот же самый Вересаев соединяет в своих переводах почти всегда 

точность с поэтичностью. Английский переводчик (Hesiod 1982) точно интерпре-

тирует слово φιλομμηδέα как member-loving, но предполагает, что “the title is perhaps 

only a perversion of the regular φιλομειδής (laugher-loving)”. Это чисто филогическая 

интерпретация совершенно не принимает в расчет космогонического контекста, в 

котором происходит рождение Афродиты. В этом контексте (довольно ужасном, 

кстати) нет решительно никаких причин для laugher, и поэтому богиня может быть 

только φιλομμηδέα, т. е. любящая рождение, которое осуществляется при посредс-

тве μηδέα (полового органа). 

Сама же по себе вода-море есть ἀτρύγετον (бесплодное), не способная про-

извести даже пены. Она оживает, когда в нее попадает фаллос и оплодотворяет 

ее. Белая пена (λευκὸς ἀφρὸς), из которой рождается Афродита, есть сперма, из-

лившаяся из отсеченного члена, а море становится лоном, средой, в которой про-

исходит это рождение17. Рождение Афродиты непосредственно из излившейся из 

фаллоса Урана спермы как концентрированной генеративной энергии определяет 

особо отмечаемое поэтом качество богини: Травы (ποίη) под стройной ногой вы-

растают (195), т. е. одним своим касанием она делает землю живой, способной 

рождать.

Здесь можно было бы говорить о фаллогонии, т. е. о рождение космоса, кото-

рый генерируется из перво-фаллоса, выделенного из первонального безразличия. 

Гея-земля прежде всего родила себе равное ширью / Звездное небо, Урана, чтоб точно 

покрыл ее всюду (126–127). Эти строчки можно понимать в том смысле, что Небо 

не столько покрывает Землю, сколько совпадает с ней, и между ними не существу-

ет еще пространственного разделения. Для того, чтобы генеративная деятельность 

Урана и Земли сделалась продуктивной, т. е. порождающей полноценные объекты 

и существа, она нуждается в открытом космогоническом пространстве, которое от-

сутствует, и поэтому:

Дети, рожденные Геей-Землею и Небом-Ураном,

Были ужасны и стали отцу своему ненавистны

С первого взгляда. Едва лишь на свет кто из них появлялся,

Каждого в недрах Земли незамедлительно прятал родитель,

Не выпуская на свет (ἐς φάος) и злодейством своим наслаждался.

 (154–158)

17 Герой Дрона рождается непосредственно из семени, положенного в деревянный сосуд (МБх I, 121). 

Апсара здесь функционирует исключительно как средство для вызывания истечения спермы, кото-

рая, выйдя наружу, сама из себя рождает живое существо. Аналогичным образом происходит рожде-

ние близнецов Крипы и Крипи. При виде апсары у аскета Гаутамы истекает семя, которое падает среди 

тростников. Затем оно разделяется и из него рождаются близнецы (МБх I, 120), т. е. здесь рождение 

происходит сразу, в открытом пространстве, без предварительного пребывания в закрытом сосуде, 

как в случае Дроны.

sms-12.indb   371sms-12.indb   371 23.10.2009   9:51:1623.10.2009   9:51:16



372

Боги и Титаны в Теогонии Гесиода

Дети не рождаются, потому что отсутствует пространство, в котором они 

рождались бы, и поэтому совершается следующий космогонический акт, состо-

ящий в отделении Земли от Неба. Осуществляется он при посредстве отделения 

фаллоса от его носителя, т. е. Урана. Строго говоря, этот фаллос есть общий для 

Земли и Неба элемент, и поэтому в действительности происходит не отсечение, а 

выделение фаллоса из первоначального безразличия, после чего образуется космо-

гоническое пространство, которое расширяется по мере своего заполнения косми-

ческими объектами. С момента, когда фаллос выделен и свободно движется в про-

странстве, представляемого морем, начинается генеративный процесс stricto sensu 

на всех уровнях – верхнем и нижнем, божественом и животном.

Об этой начальной независимости фаллоса, выделенном из начального без-

различия мы находим юмористическое свидетельство (что нисколько не уменьша-

ет его ценности, а даже еще больше повышает) в преданиях индейцев Winnebago 

(Radin 1965, 53–54) о демиурге-трикстере, который носит свой фаллос в отдельном 

ящике и время от времени выпускает его на волю, где он сам избирает для себя объ-

екты, которые оплодотворяет. Эта вторичность тела по отношению к перво-фалло-

су сохраняется в архаической культовой практике. В первую очередь это относит-

ся к линге (linga) как фаллическому символу Шивы. В интерпретациях линги как 

тройственной формы абсолютного начала (Брахма, Вишну, Шива) просматрива-

ется первоначальное представление о перво-фаллосе, который генерирует из себя 

собственное тело, а вместе с ним все существа и космические объекты. В греческой 

сфере – это герма, (herma), которая когда-то была, надо думать, только фаллосом 

без всяких других украшений.

Плавающий по морю фаллос Урана (190) сопоставим с плавающим по перво-

бытным водам холмом в ведийской космогонии (Кëйпер 1986, 30). Аналогичным 

образом отсечение детородного члена Урана, в результате которого образуется про-

странство и освобождаются скованные в нем генеративные энергии, сопоставимо с 

раскалыванием перво-холма в ведийской мифологии, в результате чего из него «вы-

рывается жизнь в двух формах – воды и огня» (Кëйпер 1986, 30), давая таким образом 

начало космогоническому процессу. Показательно, что после своего вскрытия и осво-

бождения скованных   в нем энергий «холм теперь уже не плавает. Он обретает опору 

(как говорят тексты) и начинает расти во все стороны, пока не достигает размеров 

земли. В то же время он остается центром космоса и гвоздем, который прикрепляет 

землю к своему месту» (Кëйпер 1986, 30)18. Этот холм приравнивается к змею Вритре, 

который сковывает воды-пространство, и поэтому убийство-вскрытие холма Вритры 

одновременно освобождает воды и открывает пространство: 

Он убил змея, он просвердил (русла) вод,

Он рассек недра гор.

 (Ригведа I, 32, 11)19

18 Этот остров сопоставим с плавучим островом, на котором родился Аполлон, после чего он 

фиксируется и становится священной  землей. Показателен вариант мифа, в котором змей Пифон 

преследует Латону (Hyg. Fab. 53, 140). На четвертый день своего рожения с помощью стрел, подаренных 

Вулканом, Аполлон убивает Пифона (Hyg. Fab. 140). Стрелы Вулкана сопоставимы с громовой стрелой 

(ваджрой) Индры, которую для него изготавливает бог-ремесленник Тваштар (Топоров 1990, 520).
19  Гимны Ригведы приводятся в переводе Т. Я. Елизаренковой по Ригведа 1989.

sms-12.indb   372sms-12.indb   372 23.10.2009   9:51:1623.10.2009   9:51:16



373

Михаил Евзлин

Когда ты растянул твердую основу – незыблемое пространство,

Ты установил (ее) на столбах – рывком.

Когда в борьбе за солнце в опьянении, в радостном возбуждени

ты, о Индра, убил

Вритру, ты выпустил поток вод.

 (Ригведа I, 56, 5)

В хурритском мифе Кумарби, борясь с Богом Неба Ану, откусывает у него 

детородный член, а потом выплевывает его, и он становится горой, но при этом за-

беременевает тремя ужаснымии богами (Луна, упавшая с неба 1977, 115–116). Здесь 

устанавливается прямая связь межде фаллосом и горой. Также в индийском мифе: 

Шива изливает свое семя на землю, и оно превращается в гору (Рамаяна I, 36). Оче-

видна фаллическая символика змея Вритры: Безногий, безрукий боролся он против 

Индры (Ригведа I, 32, 7). Борясь с Вритрой, Индра, по сути дела, борется с перво-

фалосом, который заключает в себе энергию формы (Запрудив воды, (тот) лежал 

на дне пространства. Ригведа I, 52, 6), а не с яйцом по образцу сперматозоида, как 

предполагает  Кейпер20.

В наиболее явном виде связь фаллоса с горой дана в мифе о Шиве восседа-

ющем на вершине горы Меру. Собственно, он есть гора-фаллос, о чем свидетель-

ствует его абсолютная неподвижность, в которой, однако, происходит собирание 

колоссальных энергий. Вот как представляется Шива, сидящий на горе: “Th ere 

Mandana saw the lord, ten millions suns, with a thousand eyes and a thousand bodies, the 

tall god with a blur neck, shining like ambrosia” (Hindu Myths 1975, 157). От этого само-

погружения его отвлекает бог любви и желания Кама, провоцируя истечение огня 

из глаза Шивы, который его сжигает. С точки зрения пренатальной теории мож-

но было сказать, что Кама выполняет функцию сперматозоида, который выводит 

яйцо из состояния безразличия, однако в данном случае нет решительно никакой 

возможности отождествить гору-Шиву с яйцом, хотя он пребывает в абсолютной 

неподвижности. Кама функционирует здесь как апсара, которая отвлекает отшель-

ника от его аскетического самопогружения, вызывая непроизвольное истечение 

семени. Кама провоцирует истечение из глаза Шивы огня. Этот вышедший из глаза 

огонь сопоставим с семенем как концентрированной энергией, а глаз (или глаза), 

из которых он истекает, – с testiculi21. Это тождество огня с семенем составляет цен-

тральную тему рассказа о том, как Агни принимая семя Шивы, не выдерживает его 

жара (Doniger 1997, 344). Эти примеры указывают на активность женского начала 

и пассивность мужского, как бы иммобилизованного своей собственной лингой, 

сконцентрировавшей в себе энергии, достаточные не только для порождения, но и 

для разрушения22.

Также и у Гесиода активна главным образом Гея. Активность Неба есть вто-

ричная по отношению к активности Земли, также как и ее мужских потомков. Муж-

20 См. его статью Космогония и зачатие: к постановке вопроса (Кейпер 1986, 112–156).
21 «Глаза и testiculi представляют собой две реализации единого целого – мозга. ... Testiculi, ‘муда’ того же 

корня, что и мудрость, ср. лат. testicoli > testa. Во многих традициях сперма – та же субстанция, что и 

серое вещество мозга. Мозг и сперма связаны через позвоночник».
22 Шива говорит: “What shall I do? Since creation has been performed by Brahma, I will therefore destroy, 

cutting of my own seed”. (Hindu Myths 1975, 139).

sms-12.indb   373sms-12.indb   373 23.10.2009   9:51:1623.10.2009   9:51:16



374

Боги и Титаны в Теогонии Гесиода

ское начало приходит в действие всегда по побуждению женского. Это не проти-

воречит представлению о фаллическом происхождении жизни. Фаллос или форма 

фаллоса (который может принимать форму змея или горы) концентрирует генера-

тивные энергии. Эти энергии делают его тяжелым. По этой причине Уран не может 

отделиться от Геи, беспрерывно наполняя ее утробу зародышами, которые не могут 

родиться. А посему этот фаллос отделяется как от Земли, так и Неба и становит-

ся независимым центром, плавая, как остров по морю, которое в данном космого-

ническом контексте имеет значение первобытных вод, а фаллос-остров – первой 

земли. Но что конкретно становится с плавающим фаллосом Урана? Прежде чем 

ответить на этот вопрос (предположительно, разумеется), вернемся к другому мифу 

о Шиве, в котором его фаллос-линга прямым образом участвует в комогонии.

Начальное докосмогоническое состояние описывается следующим образом: 

“Th ere was no earth, nor any regions of the sky, no space, no heaven; everything was 

like a giant cask fi lled to the brim. Th en the three eternal gods arose from the midst o 

the water – Brahma, Vishnu, and Rudra; whose arrivals are unwitnessed” (Hindu Myths 

1975, 138–139). Речь идет о циклической комогонии, но начинается она всегда с той 

же самой точки – первобытных вод. Из этих вод выходят три основных божества. 

Собственно, они продолжают пребывать в этих водах, поскольку нет еще ни низа 

ни верха, т. е. космического пространства, которое только должно быть создано. 

Брахма и Вишну просят Рудру-Шиву осуществить творение. Рудра соглашается и 

погружается снова в воды, где остается тысячу небесных лет, т. е. почти что веч-

ность, поскольку времени, как и пространства, еще не существует. Космогоничес-

кое ныряние весьма распостраненный мотив (см. Eliade 1975, 72–117), что только 

увеличивает его парадоксальность, ведь нырять некуда, и поэтому в действитель-

ности Шива никуда не ныряет, а остается неподвижным, как и сидя на вершине 

горы Меру. Он собирает энергии, которые позволяют Брахме осуществить творе-

ние. И хотя Шива гневается на Брахму, грозя уничтожить его творение, все же вхо-

дит с ним в соглашение, что, как кажется, указывает на функцию Брахмы как своего 

рода фильтра, который преобразует «неочищенные» водные энергии, собранные 

Шивой, в конструктивные энергии бытия, т. е. он завершает демиургический акт, 

подготовленный другими богами.

Показательна здесь фукция линги. Рудра спрашивает Брахму: “Th at energy 

which I gathered in excess in other to destroy your creation – tell me, what I do with it 

for you?” (Hindu Myths 1975, 140). Эта энергия была собрана не для разрушения 

творения Брахмы, а для того, чтобы оно могло осуществиться. Речь идет об из-

быточной энергии, которая осталась неиспользованной после осуществления тво-

рения. Брахма просит Шиву: “Cause your own energy to enter the sun” (Ibid.), что 

можно интерпретировать как демиургический акт создания солнца. Замечательно, 

каким образом происходит переход этой избыточной энергии в солнце: “He agreed 

to this … and he said to Brahma ‘Th ere is no good use for this linga except for creation 

of progeny.’ And as he said this he broke it off   and threw it upon the surface of the earth. 

Th e linga broke through the earth and went to the very sky” (Hindu Myths 1975, 140). 

Линга, таким образом, концентрирует энергии, собранные в первобытных водах, 

в которых они пребывали в рассеянном виде. И когда эти энергии освобождают-

ся, переходя в солнце, линга становится axis mundi, соединяющей три мира (линга, 

просверливая землю, одним концом уходит в небо, а другим в подземный мир). В 

sms-12.indb   374sms-12.indb   374 23.10.2009   9:51:1623.10.2009   9:51:16



375

Михаил Евзлин

этом своем качестве она есть также мировая гора, которая своими корнями, как и 

мировое дерево, уходит в нижний мир, а верхушкой в небо, т. е. проходит через все 

три мировых уровня23.

Таким образом, гора, дерево и змей оказываются изоморфными по свой фун-

кции фаллосу-линге. Раскалывая гору, герой-демирг освобождает генеративные 

энергии, которые позволяют выйти наружу объектам, скрытым в беспространс-

твенных первобытных водах. Но и сама линга есть инструмент, который позволяет 

выйти тому, что скрыто и сковано. В этом отношении особо значительным явля-

ется миф о пахтании первобытного океана богами и асурами. Сразу обозначается 

связь горы со змеем. Боги и асуры зовут на помощь змея Шеши, который вырывает 

гору Мандара, и они устанавливают ее на спине черепахи в качестве мутовки, а 

самого Шеши используют как веревку. Эта двойная связь с горой, а в еще большей 

мере то обстоятельство, что только змей в состоянии вырвать гору с ее места, поз-

воляеет расматривать гору Мандара как форму змея, т. е. змей сам себя вырывает и 

перемещается на спину черепахи, становясь горой-мутовской.

От вращения горы вода океана превращается в молоко, а затем, смешавшись 

с соками, истекших с горы, в сбитое масло (МБх I, 16). Это сбитое масло очень на-

поминает пену, которая образуется вокруг плавающего по морю фаллоса Урана. 

На этом сходство не оканчивается: из взбитого горой-фаллосом океана выходят 

различные божественные существа: сначала появляется Сома-луна, а вслед за ним 

– Шри, богиня красоты, богатства и удачи (Stutley 1980, 414–415). Все эти ее качест-

ва, а также рождение из взбитой горой океанской воды соотносят ее с Афродитой, 

родившейся из белой пены, взбитой плавающим по морю фаллосом.

От слишком быстрого вращения горы-мутовки наружу выходит также страш-

ный яд Калакута, который выпивает Шива, от чего его горло становится голубым. 

Этот яд, излившийся из океана, думается может служить дополнительным указани-

ем на связь горы со змеем. Более того, возможно предположить, что яд излился не 

из океана, а из горы-змея. Вначале вращающая гора выделяет соки, которые, смеши-

ваясь с водой, образуют сбитое масло. Следующая трасформация этого масла идет в 

двух направлениях (что очень характерно для мифологического дуализма) – в сто-

рону Калакуты (яда-смерти) и в сторону Амриты (напитка бессмертия), но в оди-

наковой мере две эти противоложные по своему действию субстанции содержит 

змей-гора, ведь именно от питья соков, которые потекли с вращающей горы, т. е. 

выведенной из состояния первобытной неподвижности, боги обрели бессмертие. 

Наконец из океана выходит бог  Дханвантари с сосудом, наполненной амри-

той.  Но в этот самый момент возникает самое главное и опасное разделение – меж-

ду богами и асурами, которые до того сотрудничали, вращая вместе гору-мутовку, 

т. е. были единой группой божественных существ. Амрита противопоставляет од-

них другим. Асуры завладевают амритой, но каждый хочет ее толлько для самого 

себя. Боги обманом возвращают амриту. Начинается великая битва между богами 

и асурами, которая заставляет вспомнить не менее грандиозную битву между бо-

гами и Титанами в Теогонии Гесиода. Одних только впечатлений, разумеется, недо-

статочно. Но есть, по крайней мере, один пункт, который позволяет  возвести эти 

две битвы к единой архетипической модели.

23 О мировой горе и мировом дереве см. Топоров 1987, 311–315, 398–406. 

sms-12.indb   375sms-12.indb   375 23.10.2009   9:51:1623.10.2009   9:51:16



376

Боги и Титаны в Теогонии Гесиода

Бог Нараяна принимает вид женщины, которая подходит к асурам,  и, оча-

рованные ее красотой, они отдают ей амриту, после чего начинается битва между 

богами и асурами. Аналогичная ситуация предваряет битву богов с Титанами в Те-

огонии. После похищения огня Прометеем (565–567) Гефест создает по воле Зевса 

παρθένῳ αἰδοίῃ ἴκελον (572: «деве стыдливой [образ] подобный»), которую он при-

водит ἔνθα περ ἄλλοι ἔσαν θεοὶ ἠδ᾽ ἄνθρωποι (586: где были другие боги и люди). 

Другие боги (ἄλλοι θεοὶ) – это, по всей видимости, Титаны. Дважды повторяюща-

яся формула Τιτῆνές τε θεοὶ καὶ ὅσοι Κρόνου ἐξεγένοντο (632, 668: Титаны-боги и 

те, которые были рождены от Крона) позволяет рассматривать Титанов как других 

богов, т. е. они – другие по отношению к богам, рожденных от Реи и Крона. Воп-

рос составляют люди (ἄνθρωποι), которые находились вместе с другими богами, но 

с уверенностью можно сказать (вспоминая гесиодовское сказание о пяти челове-

ческих родах, никак друг на друга не похожих), что это также были другие люди. 

Эти другие боги и люди, видя деву, приведенную Гефестом, испытывают удивле-

ние, точно также как асуры при виде женщины, созданной при помощи майи богом 

Нараяной: θαῦμα δ᾽ ἔχ᾽ ἀθανάτους τε θεοὺς θνητούς τ᾽ ἀνθρώπους, / ὡς εἴδον δόλον 

αἰπύν, ἀμήχανον ἀνθρώποισιν (588–589: в удивлении были бессмертные боги и люди, 

/ когда увидели обман неодолимый, безысходный для смертных). 

Далее следует «лирическое» отступление (591–616), рассказывающее о зло-

вредности женщин, хотя в конце поэт вынужден признать: нет от беды избавле-

нья! Оно кажется вставным, и тем не менее, в нем нет ничего случайного (если 

что-то вставляется, то всегда с определенной целью, а цель эту может знать только 

поэт, а не его критик). Ведь деву Гефест приводит не только к людям, но и к богам, 

и удивляются ей не только люди, но и боги. Сразу же после этого отступления и 

без всякого перехода (что само по себе кажется странным) идет рассказ о великой 

битве богов с Титанами (617 и далее), который вполне проясняет значение «мора-

ли» о женщинах, а также, почему Гефест приводит подобие девы на удивление дру-

гим богам. Вот главное зло (κακὸν), совершаемое женщинами: ἀλλότριον κάματον 

σφετέρην ἐς γαστέρ᾽ ἀμῶνται (599: «чужой труд в свой желудок собирают»), т. е. они 

истощают мужчин, делают их слабыми. Боги, которые при виде девы потеряли 

рассудок (удивились), стали слабыми, как и асуры, отдавшие амриту Нараяне в об-

разе дивной женщины. И только после того, как асуры-титаны ослабляются начи-

нается битва. В конце ее побежденные асуры уходят  «в землю и соленый океан», 

т. е. в нижний мир. Аналогичным образом оканчивается титаномахия: καὶ τοὺς μὲν 

ὑπὸ χθονὸς εὐρυοδείης / πέμψαν (717–718: и их под землю широкую / отправили).

Амрита дает силу, и поэтому ее потеря ослабляет асуров. Перемещение чужих 

плодов в желудок, по всей видимости, намекает на какую-то божественную суб-

станцию, которой владели другие боги и которую у них обманом изъяла призрач-

ная дева, изготовленная олимпийскими богами. После этих совпадений, думается, с 

достаточным основанием можно говорить об единой архетипической модели бит-

вы дэвов с асурами в индийском эпосе и битвы богов с Титанами в гесиодовской 

поэме. Единство модели предполагает единство персонажей, т. е. дэвов с богами и 

асуров с Титанами. И в самом деле, кто такие асуры? Это боги изначального мира, 

как говорит Кëйпер. «Асуры вообще составляют центральную проблему ведичес-

кой религии. После того как Индра создал дуальный космос, асуры перестали быть 

единственными богами, поскольку дуализм распостранился и на богов. Вместе с 

sms-12.indb   376sms-12.indb   376 23.10.2009   9:51:1623.10.2009   9:51:16



377

Михаил Евзлин

Индрой возникла группа новых богов. Их имя, дэвы, – старое индоевропейское сло-

во, обозначавшее небесных богов. Как таковые, дэвы были противопоставлены бо-

гам изначального мира, и борьба Индры, предводителя и главного из новых богов, 

с драконом рассматривалась и как направленная против асуров. Действительно, бо-

лее поздние ведийские тексты не упоминают больше борьбы Индры, а вместо этого 

всегда говорят о космогонической битве дэвов и асуров. Их вражда носила траги-

ческий характер, так как дэвы были младшими братьями асуров» (Кëйпер 1986, 31).

Эта схему можно было бы приложить к Теогонии Гесиода, если только при-

нять предположение, что младшие боги, дети Крона и Реи, в самом деле борются 

против старших богов, детей Геи и Урана, и эти последние есть Титаны. Но, как 

мы видели, греческий текст не дает решительно никаких оснований для отождес-

твеления старых богов с Титанами, а переводы, следуя филологическим догмам, 

делают не оправданные ни с какой стороны добавления, искажающие текст. В Ти-

таны попадает даже Прометей: Тут обратился к титану родитель бессмертных 

и смертных (542). В греческом тексте сказано просто: Δὴ τότε μιν προσέειπε πατὴρ 

ἀνδρῶν τε θεῶν τε («тогда сказал отец людей и богов»). Те же ничем не оправдан-

ные добавление в истории о наказании Прометея: бессмертную печень / Он пожи-

рал у титана (521–522). В греческом тексте отсутствут слово титан: ἧπαρ / ἤσθιεν 

ἀθάνατον («печень / поедал бессмертную»). Подобного рода добавления тем более 

недопустимы, что у Гесиода слово τιτήν нигде не встречается в ед. ч., а только во мн. 

(Paulson, 1962, 84–85: τιτήν), и никогда не сопровождается личными именами. Са-

мого по себе этого простого факта было бы достаточно, чтобы не злоупотреблять 

отождествлениями и вообще отнестись с бóльшим вниманием к тексту Гесиода, а 

не домыслам его толкователей.

И все же отождествление Титанов со старшими богами не совсем безосно-

вательно, если только расположить их между Уранидами и Кронидами. Титаны, 

таким образом, противостоят в одинаковой мере, как тем, так и другим. Схема 

борьбы асуров и дэвов, также как и Титанов и богов, как борьбы молодых богов 

против старых оказывается не достаточной. В ведийской мифологии за предела-

ми этой борьбы остается Варуна, которому в гесиодовском варианте соответс-

твует Океан. Сверх того, остается весьма неопределенным понятие изначального 

мира, которое примается как что-то само собой разумеющееся. Но как раз имен-

но оно  больше всего сопротивляется всякой схематичности: и дэвы и асуры, и 

Крониды и Ураниды, включая Титанов, все они – боги изначального мира, кото-

рые по мере разворачивания космогонического процесса берут одну сторону или 

другую. Почему? И здесь мы уже вступаем в объективную (или архетипическую) 

логику космогоничесгого процесса, которая подчиняет себе всех обитателей из-

начального мира.

Но вернемся к Титанам. В чем состоит их специфика по отношению как к 

старым Уранидам, так и новым Кронидам? Для ответа (предположительного, как и 

всего, что касается архаических космогоний) на этот вопрос мы должны перейти с 

отдаленной индийской почвы на более близкую малоазиатскую и вернуться к хур-

ритскому мифу о борьбе бога неба Ану с Кумарби24. 

24  Этот миф сохранился в хеттской версии. Русский перевод В. В. Иванова см. в Луна, упавшая с неба 

1977, 114–124: Поэма о царствование на небесах; английский перевод хеттского текста см. в ANET 

1969, 120–121: Kingship in Heaven.

sms-12.indb   377sms-12.indb   377 23.10.2009   9:51:1623.10.2009   9:51:16



378

Боги и Титаны в Теогонии Гесиода

Сходство гесиодовского рассказа с этим мифом было давно отмечено (West 

1966, 20–23). Речь идет, без сомнения, об архетипическом мотиве. И тем не менее, 

Гесиод строит свою Теогонию не на пустом месте, а идет от очень древних преданий, 

крайнюю грубость которых ему не всегда удается скрыть (или, скорее, сгладить в 

соответствии с греческим вкусом). С достаточным основанием можно предполо-

жить (даже без обращения к хурритскому мифу), что Крон не отсекает член Урана, 

а откусывает его с помощью своих очень твердых зубов. На это указывает фор-

ма инструмента, которым пользуется Крон для отделения полового органа Урана: 

ἅρπην καρχαρόδοντα (180: «серп острозубый»). Этот серп изготовляет Гея (162: τεῦξε 

μέγα δρέπανον, «изготовила большой серп»), материал для которого она извлекает 

из самой себя (161: γένος πολιοῦ ἀδάμαντος, «род белого железа»). Если восходить 

к архетипу (вернее, к наиболее примитивной и грубой форме его реализации, то 

ἅρπην καρχαρόδοντα, которым Крон кастрирует Урана, может с одной стороны рас-

сматриваться как vagina dentata, а с другой – как зубастый рот самого Крона. Идя 

еще дальше, можно сказать, что рот Крона совпадает здесь с vagina Геи. На это сов-

падение, как кажется, указывает место, куда прячет Крона Гея: Εἷσε δέ μιν κρύψασα 

λόχῳ (174: спрятала в скрытое место). Из этого места он протягивает руку (178: ὃ 

δ᾽ ἐκ λοχεοῖο πάις ὠρέξατο χειρὶ) и отсекает половой орган своего родителя. Слово 

λόχος (=λοχεός) означает засаду, но также стоит в связи со словом λοχεία (роды, 

рожание, колыбель). Эти этимологии являются наводящими. Но если посмотреть 

на дело с чисто пространственной точки зрения, то схватить член Урана Крон мог, 

только спрятавшись во влагалище Геи.

Дальнейшую динамику событий можно представить по образцу хурритского 

мифа: Крон откусывает член Урана, а потом выплевывает его, но при этом забере-

меневает, как Кумарби, богами, и эти боги есть Титаны, сыновья Неба, точно также 

как сыновьями Неба-Ану являются зачатые Кумарби от его откушенной мужской 

силы три ужасных бога. Показательно также почти текстуальное совпадение речи, 

с которой Ану обращается к трем богам, сидящими во чреве у Кумарби, и речи, с 

которой Уран обращается к своим детям-титанам. Правда, в первом случае Ану 

заклинает своих детей выйти из чрева Кумарби и отомстить за него (это послед-

нее прямо не говорится, но предполагается). Во втором случае Уран предупреждает 

своих сыновей, что им будет наказание за дело, к которому они протянули руку 

(207–210). В конце концов Титаны оказываются в Тартаре вместе с чудовищами и 

богоборцами, вроде Менетия, сына Иапета, брата Прометея и Атланта, т. е. богов 

третьего поколения, как и олимпийские боги. Следует отметить, что ни Прометея, 

ни Атланта Зевс не отправляет в Тартар: Атланта приспосабливает для поддержа-

ния небесного свода, а Прометея после того, как орел выел опасные содержания его 

печени, вообще освобождает, из чего можно заключить, что и для него находится 

место в олимпийской миросистеме.

В Тартаре (в Эребе или просто под землей) собираются существа, для которых 

не нашлось места в организованном мире, точно также, как и для асуров, которые 

должны были уйти в нижний мир. Строго говоря, нижний мир это и есть изначаль-

ный мир, и асуры, Титаны и всякие другие чудовища вовсе не «сбрасываются» под 

землю, а остаются в изначальном мире, который с точки зрения нового верхнего ор-

ганизованного мира видится как мрачный Тартар. Космогония с этой точки зрения 

представляется как объективный процесс, в результате которого преодолевается 

sms-12.indb   378sms-12.indb   378 23.10.2009   9:51:1623.10.2009   9:51:16



379

Михаил Евзлин

тяжелая хтоническая основа, с которой непосредственно соприкасается нижний 

мир. Но эта онова есть также начало, и поэтому мир, который непосредственно с 

ней соприкасается, есть изначальный. Верхний мир, возникший в результате отда-

ления от этой основы, Ungrund, как сказал бы Шеллинг25, уже не есть изначальный, 

и поэтому он вступает в оппозицию к нижнему миру. Дэвы и асуры, боги и Титаны, 

все они происходят из единой темной основы, и определяются в одном или другом 

качестве – верхнем или нижнем, старом или новом – по отношению к этой основе, 

преодолевая в большей или меньшей степени силу ее притяжения.

Образом этой хтонической основы становится перво-утроба, которая вдруг 

открывается26. Основной космогонической задачей богов становится противо-

действие тенденции перво-утробы к обратному смыканию. С этой утробной сто-

роны космогонию можно представить как следование утроб: Хаоса, Геи, Крона27. 

В утробе Крона оппозиции-противоречия, которые характеризуют изначальный 

утробный мир, достигают своего наивысшего напряжения. Крон заключает в 

своей утробе детей, вышедших из чрева Реи, но в этой его утробе уже находят-

ся Титаны, зачатые от Урана. Создается узел, символизируемый камнем, который 

провоцирует конвульсию утробы, ее основа как бы переламывается (по сравнению 

с перво-утробой Хаоса, она значительно ослаблена), в результате чего происхо-

дит выход наружу сдавленых в ней содержаний. Эти содержания – Титаны и боги. 

Одни – старшие, поскольку были зачаты от Урана, но мужским божеством, другие 

– младшие, поскольку зачаты от Крона, но женским божеством. Дети Реи рожда-

ются правильным образом, а Крон неправильным образом отправляет их обратно 

в свое собственное чрево, где они соединяются с неправильно зачатыми Титанами. 

И как результат этой абсолютно анормальной ситуаций происходит разрыв утро-

бы Крона, а сам он, опустошенный, ставший совсем маленьким уходит, как гном, 

под землю.

И боги и Титаны принадлежат к изначальному утробному миру, только одни 

выходят из него, а другие остаются в нем, остановившись навсегда в своем космо-

гоническом развитии, в силу чего они становятся старыми, т. е. не вошедшими во 

время, как их младшие братья-боги. Это основной парадокс богов внутримировых 

богов-демиургов: они – вечноживущие, но все же они пребывают во времени и про-

странстве в отличие от своих братьев-титанов, которые остались в безвременном 

и беспространственном изначальном мире. Стена, которая окружает Тартар есть 

предел, который отделяет время от безвременья, пространство от беспространс-

твенности. Сторукие, которые помогли богам в борьбе против Титанов, остаются 

на этом пределе, поскольку не могут полностью войти во время и пространство, но 

также и выйти из него. Они как бы застряли на этом пределе, обозначая чудовищ-

25 См. его Философские исследования о сущности человеческой свободы и связанных с ней предметах 

(Шеллинг 1989), где вводится понятие темной основы (Ungrund) в Боге.
26 Этимологически χάος соотносится с χάσμα, (‘бездна’, а также ‘отверстие’, ‘щель’, ‘чрево’). Это позволяет 

сделать заключение, что «Χάος у Гесиода – это первичная (πρώτιστα) утроба, которая сама себя порож-

дает и рождает все остальное» (Михайлов 1989, 78).
27 Эта тенденция утробы действует также в Зевсе, но в значительно ослабленной форме, вследствие 

чего ему удается ее нейтрализовать. Он отправляет Метиду в свое чрево (Th . 899), но при этом не 

блокирует генеративный процесс, как Крон, а рождает из головы Афину. Строго говоря, не Зевс 

рождает Афину, а Метида, ее мать, но только пребывая во чреве Зевса, в котором нейтрализуются ее 

опасные содержания.

sms-12.indb   379sms-12.indb   379 23.10.2009   9:51:1623.10.2009   9:51:16



380

Боги и Титаны в Теогонии Гесиода

ный предел между бытием и небытием, временем и безвременьем, которое, однако, 

не есть вечность.

Боги и Титаны выходят вместе из утробы Крона и между ними сразу обнару-

живается радикальная противоположность. Это прежде всего касается способа их 

зачатия. Олимпийские боги совмещают в себе два принципа – мужской и женский, 

поскольку были зачаты мужским божеством в лоне женского божества. Титаны 

были зачаты мужским божеством в чреве мужского божества, и поэтому они име-

ют в себе только один принцип – мужской. Это вполне согласуется с представлени-

ем о Титанах как исключительно мужских божествах. Они сильны до тех пор, пока 

сохраняют в себе эту мужскую титаническую монолитность, непроницаемую для 

любого другого принципа28. Одновременно эта основанность их бытия на одном 

только принципе делает их крайне хрупкими и непродуктивными. Они замкнуты 

и непроницаемы в силу своей однопринципности, т. е. абсолютной неспособности 

произвести что-либо, что не есть они сами.

Они родились из фаллоса, который стал организующим принципом тита-

нической анти-системы, закрытой и непроницаемой, а посему обреченной на за-

мещение другой системой, открытой и продуктивной. Этой системой становится 

олимпийская, основанная на сотрудничестве и одинаковой ценности двух начал 

– женского и мужского. Эти две системы – олимпийская и титаническая – как бы 

сосуществуют и взаимно уравновешивают друг друга, хотя находятся в постоян-

ном противоборстве:

Десять уж лет непрерывно они меж собою сражались,

А разрешенья тяжелой вражды иль ее окончанья

Не приходило, и не было видно конца межусобью.

 (636–638)

Титаны, в качестве своего центра имеют Офрийскую гору (632), а боги – 

многоснежный Олимп (634). В мифологии всякая гора, тем более, если она имеет 

особое значение, как гора Титанов, по необходимости должна иметь мифическое 

происхождение. Гора Олимп – центр мира, а посему совпадает с омфалом (пу-

пом земли), хотя этот последний находился в Дельфах в храме Аполлона. Омфал 

отождествлялся с камнем, который проглотил, а потом извергнул Крон (497). Та-

ким образом, мифическое происхождение Олимпа как центра мира может быть 

возведено к перво-камню, вслед за которым выходят из чрева Крона олимпийский 

боги. Можно также сказать, что боги выходят из камня, который затем становится 

центром мира, мировой горой. Боги обитают на этой горе, потому-что когда-то из 

нее родились, т. е. переместились из внутреннего пространства камня во внешнее 

пространство горы29.

28 О Титанах как непроницаемых глыбах см. Лосев 1957, 156-158.
29 О происхождении первых богов из камня рассказывает Младшая эдда: корова  Аудумла лижет камень 

и из него выходит человек по имени Бури, который рождает Бора (как и от кого не говорится). Бор 

берет в жены дочь великана Бестлу, от которой рождаются три бога-демиурга: Один, Вили и Ве. Они 

убивают великана Имира и создают из частей его тела небо и землю. Важно отметить, что боги-де-

миурги принадлежат к третьему поколению богов и происходят от мужского божества и женского, 

т. е. соединяют в себе мужское и женское начала, но не в смешанном виде, как у первых божеств, а 

разделенном, в силу чего они способны творить. Эта же схема ясно проглядыавет в Теогонии Гесиода: 

sms-12.indb   380sms-12.indb   380 23.10.2009   9:51:1623.10.2009   9:51:16



381

Михаил Евзлин

В отношении Офрийской горы как горы Титанов, стоящей в оппозиции к 

Олимпу, горе богов, можно сделать следующее предположение. В хурритском мифе 

Кумарби выплевывает мужскую силу Бога Неба, и она превращается в гору. От-

сеченный детородный член Урана плавает по морю, как остров или первобытный 

холм. О том, что с ним происходит дальше, ничего не говорится, но можно пред-

положить, что этот самый фаллос, от которого родились Титаны, становится Оф-

рийской горой, на которой они и поселяются, потому что вышли из нее, как вышли 

олимпийские боги из омфала-Олимпа.

 Но есть между ними существенная разница. Гора Титанов – это фаллос, 

ставший горой, т. е. полностью потерявший свою начальную генеративную энер-

гию, окаменевший, сделавшийся совершенно непроницаемым ни для какой новой 

формы жизни, вообще для жизни. Этот фаллос как бы превратился в каменного 

великана Улликумми, которого порождает Кумарби, пролив свое семя в Скалу30. 

Улликумми дорастает до небес, закрывая собой пространство. В конце концов боги 

находят средство остановить рост Улликумми, отделяя его от первобытной камен-

ной основы, символизируемой Упеллури31. Используют они для этого пилу, которой 

были разделены в начале времен Небо и Земля. Каменный великан, доросший до 

неба, соединяет снова Небо с Землей, т. е. аннулирует основной космогонический 

акт, в результате которого образуется открытое космическое пространство.

Можно предположить, что и каменные Титаны, усевшиеся на Офрийской 

горе, имеют аналогичную цель: вновь соединить Землю с Небом с помощью горы-

фаллоса, совершив таким образом μέγα ἔργον («великое дело»), за которое, как их 

предупредил Уран, они должны понести наказание. Предсказание бога Неба пун-

ктуально сбывается, на что намекает фраза ἐπεὶ Τιτῆνας ἀπ᾽ οὐρανοῦ ἐξέλασεν Ζεύς 

(820: «после того, как Титанов с неба изгнал Зевс»). Олимпийские боги, как и хур-

ритские, не просто перемещают Титанов с одного места в другое (с неба в Тартар), 

а освобождают пространство от заполнившей его каменной массы.

Замечательно и другое совпадение по противоположности с хурритской по-

эмой. Иштар, сестра Бога Грозы, отправляется к Улликумми с целью соблазнить 

и ослабить его, но каменный великан остается непроницаемым для песен богини 

любви, и она, бросив лютню и сорвав свои украшения, в отчаянии уходит. Также и 

боги посылают к Титанам искуственную деву, при виде которой, в отличие от хур-

ритского великана, они испытывают удивление, и оно становится для них началом 

потери внутренней сцепленности, делавшей их непобедимыми. Удивление раскры-

вает Титанов. Они уже не есть непроницаемые, более того, удивление, вызываемое 

искусственной девой, вносит в них разделение: от них как бы отделяется какая-то 

часть, которая становится ἄνθρωποι, т. е. смертными людьми. В этом пункте конча-

ется история Титанов, а также – изначального мира. Начинается другая история, 

которая в качестве своего центрального принципа имеет универсальный Закон-

мойру, обойти который не может даже Верховный Бог, не говоря уже об обманщике 

Прометее.

только третье поколение богов становятся подлинными устроителями мира, поскольку женское в них 

отделено от мужского. Поглощая Метиду и рождая Афину, Зевс выводит из себя последние остатки 

первоначальной смешанности, фиксируя раз и навсегда противоположности.
30 Песнь об Улликумми, в Луна, упавшая с неба 1977, 125–140.
31 Эа говорит Упеллури: Ты, на ком боги строили Небо и землю! (Песнь об Улликумми, 138).

sms-12.indb   381sms-12.indb   381 23.10.2009   9:51:1723.10.2009   9:51:17



382

Боги и Титаны в Теогонии Гесиода

Литература

Кëйпер, Ф. Б. Я. 198б. Труды по ведийской мифологии. Москва.

Лосев А. Ф. 1957. Античная мифология в ее историческом развитии. Москва.

Лосев А. Ф.1988. Титаны. // Мифы народов мира. Т. 2. Москва.

Луна, упавшая с неба 1977. Луна, упавшая с неба. Древняя литература Малой Азии. 

Перевод с древнемалоазиатских языков Вяч. Вс. иванова. Москва.

Михайлов Н. А. 1989. Греческий космогонический миф в Теогонии Гесиода: структу-

ра текста, реконструкция, сравнительный комментарий. Дипломная рабо-

та. Москва.

Ригведа 1989. – Ригведа. Мандалы I-IV. Издание подготовила Т. Я. Елизаренкова 

(Литературные памятники). Москва.

Рубинштейн Р. И. Египетская мифология. // Мифы народов мира. Т. 1. Москва.

Топоров В. Н. 1987. Гора. // Мифы народов мира. Т. 1. Москва.

Топоров В. Н. 1987. Древо мировое. // Мифы народов мира. Т. 1. Москва.

Шеллинг Ф.В.Й. 1989. Сочинения в двух томах. Т. 2. Москва.

ANET 1969. Ancient Near Eastern Texts relating to the Old Testament. Ed. by James B. 

Pritchard. Princeton-New Jersey.

Colli G. 1990. La sapienza greca. I. Milano.

Doniger W. 1997. Śiva. L’ asceta erotico. Milano.

Eliade 1975. Da Zalmoxis a Gengis-Khan. Roma.

Kerényi K. 1984. Miti e misteri. Torino.

Hesiod 1982. Hesiod with english translation by Hugh G. Evelyn-White. London.

Hindu Myths 1975. O’Flaherty, Wendy Doniger. Hindu Myths. A Source book translated 

from the Sanskrit. Penguin Books.

Lavedan P. 1931. Dictionnaire illustré de la Mythologie et des Antiquités grecques et romaines. 

Paris.

Paulson J. 1962. Index Hesiodeus. Hildesheim.

Radin 1965. Radin P., Jung C. G., Kerényi K. Il Briccone divino. Milano.

Stutley M., Stutley J. 1980. Dizionario dell’Induismo. Roma.

West M. L. 1966. Prolegomena and Commentary. // Hesiod. Th eogony. Oxford.

sms-12.indb   382sms-12.indb   382 23.10.2009   9:51:1723.10.2009   9:51:17



383

Михаил Евзлин

Th e Gods and Titans in the Hesiod’s Th eogony

Mihail Yevzlin

Th e article considers the traditional notion about Titans as the fi rst 12 children of 

Earth and Heaven. Th is is right for Apollodorus but erroneous for Hesiod. Th e analysis of 

the Greek text of “Th eogony” demonstrates that Titans were generated by Heaven himself 

without the participation of Earth. Th e exclusively masculine origin of Titans opposes 

them to the old gods, children of Earth and Heaven, as well as to the new gods, children of 

Cronus and Rhea. Th e gods are a personal group; all of them have names and distinctive 

personalities. Only Titans remain an impersonal group and are always designated with 

the plural masculine form “titênés”. Th e singular and feminine forms are found only in 

Aeschylus and Apollodorus, when Titans have been identifi ed with the fi rst children of 

Earth and Heaven. Th is masculine and impersonal Titans’ quality permits one to consider 

them as special class of primordial beings and explains why all the gods – and even the 

monsters like the Cyclopes and the Hundred-handed – are united in the fi ght against 

Titans.

sms-12.indb   383sms-12.indb   383 23.10.2009   9:51:1723.10.2009   9:51:17



sms-12.indb   384sms-12.indb   384 23.10.2009   9:51:1723.10.2009   9:51:17



MITOLOGIJA IN KNJIŽEVNOST

MITOLOGIA E LETTERATURA

MYTHOLOGY AND LITERATURE

sms-12.indb   385sms-12.indb   385 23.10.2009   9:51:1723.10.2009   9:51:17



sms-12.indb   386sms-12.indb   386 23.10.2009   9:51:1723.10.2009   9:51:17



S
T

U
D

I
A

 
M

Y
T

H
O

L
O

G
I

C
A

 
S

L
A

V
I

C
A

 
X

I
I

 
-

 
2

0
0

9
,

 
3

8
7

 
-

 
3

9
9

387

Th e Wise Fool in the Slovak Oral and Literary 

Tradition

Zuzana Profantová

Th e article discusses the wise fool cycle in Slovakia, which includes tricksters not in 

the sense of a mythical character, but rather as a wise-fool hero a cunning trickster as well 

as hero that is  oft en underestimated. In the narrative tradition of Slovakia there are several 

heroes known in the rural environment as well as wise fool heroes in the urban environment. 

At the narration level a hero ceases to be a real man and becomes an aesthetic projection of 

his community needs. He becomes a code, expressing the details of human experience in a 

sensitive way, diff erent from proclaimed requirements, thus projecting a more universal and 

true statement.

Th e wise fool cycle in Slovakia includes tricksters, but not in the sense of a mythical 

character with supernatural features, or as the Jungian archetype, but rather as a wise-

fool hero and mainly a prankster and a cunning trickster, bird-brains as well as heroes 

that are oft en underappreciated and underestimated, though still preserving their pride, 

social status and social recognition. In the narrative tradition of Slovakia there are several 

heroes known in the rural environment as well as wise fool heroes in the urban environ-

ment.

In principle, the cycles of wise fool heroes can develop in two ways: 

1) the cycle grows from a certain generally wide-spread local type of fool who 

has characteristic features (oft en according to his socio-professional ranking). By cu-

mulative additions to the anonymous stories of the persons around him, a new narrative 

type develops (e.g., the “Nácko” wise fool hero from the original mining town of Banská 

Štiavnica). 

1a) a self-standing chapter is Slovak Eulenspiegel, Geľo Sebechlebský from Sebech-

leby, around whom several typical wicked trickster stories have been gathered. Sebechleby 

is in the rural environment. 

2) the cycle centres on a really existing person who in the social, local or profession-

al environment of his group, can gain such an infl uence that he gradually brings broader 

popularity in the tradition area and/or at the same time the stories of other anonymous he-

roes are focused on him (e.g.  Žigo from Banská Bystrica or  Paulovič-Rintintin from Mar-

tin). Th ere were specifi c oft en tragic-comical heroes but generally accepted persons also in 

the urban environment, e.g. Schöne Náci in Bratislava.

 2a) there is an exceptional example of  a transitive type of the hero called Uncle 

Ragan from Brezová, who was developed as a result of an amalgamation of a real person 

with a literary hero from the novel by Elo Šándor, the Slovak writer,  at the beginning of 

the 20th  century. 

sms-12.indb   387sms-12.indb   387 23.10.2009   9:51:1723.10.2009   9:51:17



388

Th e Wise Fool in the Slovak Oral and Literary Tradition

According to Bergson, a central hero of the humorist cycle comes in a certain sense 

of social  gesture. At the narration level, a hero ceases to be a real man and becomes an 

aesthetic projection of his community’s needs. He becomes a code, expressing the details 

of human experience in a sensitive way, diff erent from proclaimed requirements, thus 

projecting a more universal and true statement. 

In the urban environment, a wise fool can change according to particular historical 

situations, from group infl uence up to the entire city infl uence.  Such a person is usually 

in contrast to tragic and comic destiny. He harmonizes confl icts and social relations in 

everyday life by carrying on his shoulders the subjective problems of his community. He 

is in favour of equilibrium to overcome social and ethnic contradictions and connects 

historical periods. He rekindles the inner harmony of the community, thus bringing about 

diff erent hierarchical attitudes and evaluating criteria in the minds of people by breaking 

the norms of social behaviour, and making fun out of offi  cers and politicians. He plays a 

particularly important role in the process of establishing a local group at the higher level 

of an urban unit (e.g. in the awareness of social identity).

 Seemingly harmless wise fools, by expressing the real, generally accepted views, be-

come the “speakers” of the group  especially in the urban environment.  Th ese heroes are, 

in a way, the regulators of community needs, gaining its positive evaluation and approval, 

even though they might not always be positive personalities.

Th e character of  Nácko from Bánska Štiavnica or nearby Hondruš, where he used 

to be employed as a good-hearted, simple-minded and cheerful miner, portrays in his 

personality merry parts of the life and work of all generations of miners from the Bánska 

Štiavnica ore territory. Nácko  belongs to the cultural heritage of this region. Náco, Nácko 

is in fact Ignác. Although this was not a concrete person, many miners who with their 

humour, wit, cheerful nature and the dialect typical of Štiavnica managed to lighten the 

tension and diffi  cult situations stemming from hard mining work in the underground and 

the uneasy life in the hilly country of Štiavnica, were called aft er his person, too. He is in 

fact a typologized character whom the respondent S. Šakovský describes as follows: “Th at 

was such a character representing miners that both rich and poor people could become him.  

If something was not to be said openly in public, it was said in a joke by Nácko. Th at means 

people were telling the truth through jokes which did not hurt that much.” (2006, in Bánska 

Štiavnica; thereinaft er as B.Š.)  Another respondent J. Petrík states:  “Nácko is a typical 

person of Štiavnica and also Hondruš, it is the suburb of Štiavnica. Well, Nácko belonged 

to us, but in fact a typical Nácko did not exist; he is a created person. He contained inside 

himself all the life moments and jokes or even serious things turned into jokes. I like it when 

one speaks in the Štiavnica  dialect and that is why it should be revived, as it is the uniqueness 

of this region and if it is not used, it will die out.   (B.Š. 2006). 

In the 1950s, the secondary grammar school professor J. Vašáry began to collect 

stories about Nácko, which he was later also interpreting and thus establishing the tradi-

tion that has its followers even nowadays. J. Vašáry collected the stories from the Štiavnica 

region with Nácko as the main and dominant  character. In 1977, M. Lichner and team 

published the book “Nácko’s jokes and mischievousness” (Ropa, Bánska Bystrica, 1977, p. 

151). Later, the group of three collectors J.Maruniak–J.Kozak–V. Bóhm prepared the col-

lection “Náco’s jokes” (1985, p. 80).  M. Vraňák published an individual book of narrations 

and stories – not only about Nácko – called “Worries and Happy Stories” (Aprint, ZH, 

sms-12.indb   388sms-12.indb   388 23.10.2009   9:51:1723.10.2009   9:51:17



389

Zuzana Profantová

2004, p. 152). In the 1930s and 1940s, many  cheerful stories were published in the Slovak 

and Guardsman dailies. Recently, Doc. Jozef Šteff ek has published the book “Th ank God 

even for such a small salary…” containing the notes of his grand-grand father, who died 

when he was 100 years old.  Jozef Osvald, born on 23 June 1956, represents the current 

and hyperactive Nácko. As respondents and the web page ‘banskastivanica.sk’ state, Jozef 

Osvald-Nácko is a very busy man as he is oft en invited to all social happenings in the area. 

As he says: “It is my big hobby. I usually perform it in the winter. To tell you the truth,  I 

like speaking with miners the most and with students the least. Nácko tells either very long  

or very brief jokes  that are either discreet or many times also very vulgar, but people have 

to forgive him as he can not speak diff erently… To be honest,  I do not know how I got the 

role of this Nácko because neither have I ever been  a theatre actor,  nor am I a gift ed singer. 

In fact, I do not know any tunes. When I was a student at the mining school in Štiavnica, I 

started to collect a number of stories and jokes  about miners and at that time, Mr. Vašáry 

used to be our great narrator of jokes about Nácko.  Th is sir could speak in perfect Šťiavnica’s  

dialect. Th is is what I miss now. As he was also a Slovak language teacher, he knew those 

regional expressions and terms  and he wrote a dictionary on them. In that period I did not 

think I would play the role of that Nácko. Th en, Vašáry left  for Bratislava where he then 

died in 1973.  Mrs. Droppová, professor and ethnographer then lecturing  in Bratislava said 

to me: “Jožo, it would be a pity if it somehow dies out, you should take that role somehow.” 

Even nowadays I am not an expert at speaking and  I  mostly put the stories together. Th en 

in 1976, thirty years ago I became Nácko, but I must say that I had played this role already 

in 1957 because I wanted to get home from military service. Th ere was this pre-election cam-

paign when I told one politician: “Listen, I will myself prepare one performance with Nácko 

–  a folk narrator and miner.” He said: “Yes, yes.”  However, I wanted to get home through 

having the miner’s uniform. Th en, this man arranged some holiday for me  but for me there 

was no way I could back off . So willy-nilly, I had to play the role of Nácko. I was so good 

at it that the Ministry of the Interior, I was then at military service protecting the boarders, 

helped me participate in  the state competition in Prague where I got quite a  good placing.” 

(B.Š. 2006)

As we can see from Nácko’s current representative’s talks, he himself contains some-

thing prankish and tricky, typical of  wise fool heroes and “civil” tricksters. J. Ozvald is also 

co-author with L. Lackovič of the collection of stories and anecdotes called “Náckoviny”.

Establishing the new tradition, the festival called “Nácko`s Štiavnica”, taking place 

for the second year on April 20th, 2006 in the Miner’s House on the Radničné square, 

shows the strong Nácko tradition in Bánska Štiavnica and surrounding areas.

Th e following is the programme:

1. Nácko, his life, work and message to the future generations –  pilot lecture – 2. 

part, His stay in Bánska Štiavnica.    

2. Nácko’s jokes and events interpreted by Nácko alias Jožo Osvald.

3. An extract from the book “Th ank God for even such a small salary…” 

4. Mary Teresa visiting Bánska Štiavnica

5. Competition tour of Nácko’s  jokes and events in Štiavnica dialect   

6. Quiz on the knowledge of expressions from Štiavnica 

7. Competition evaluation

8. Social gathering 

sms-12.indb   389sms-12.indb   389 23.10.2009   9:51:1723.10.2009   9:51:17



390

Th e Wise Fool in the Slovak Oral and Literary Tradition

Th e web page contains the space for commentary, and this is the citation from April 

23, 2006 at 11.19 am:  “Nowadays, it is becoming  more and more precious to hear one’s  

laughter in this era of hard times. I cordially thank everyone responsible for this fi lled with 

laughter happening. I am looking forward to its continuation. Good luck to Náco!!”

As Jozef Osvald revealed in one interview, he has been training his nine-year old 

grandson for Náco’s  career and believes  “the seed will take roots.”  Another strong dem-

onstration of an eff ort to preserve the local tradition is the endeavour of  the local authori-

ties  to erect a statue of Nácko in the centre of Bánska Štiavnica, thus copying the model in 

Bratislava, which has its statues of Schone-Náci and Čumil.

Th e following is the text illustration on talks about Nácko:  

How Náco swindled his wife

“Náco came home tipsy. To make sure Léna did not know when he got home,  he silent-

ly took off  his clothes and jumped into bed. And then, as if on purpose,  the clock struck one 

o’clock. In the morning when they woke up Léna tells Náco:

“Náco, when did you actually get home?”

“ Well as always, around 10 o’clock,” he says.

“Are you sure? Th e clock was just striking  one o’clock.”

“Well , you silly woman, can you tell me how that clock should have struck that  

zero?”      

Th ree day old rolls

Léna went to the town and ordered Náco to prepare everything for frying  the meat. 

Náco got down to work  and started to grind rolls to make breadcrumbs. As he is grinding, 

all of a sudden, Hanzo comes in. He goes out in front of the house and sees breadcrumbs 

reaching up to his ankles. Th en he goes into the hall and sees breadcrumbs reaching up to his 

knees. He opens the kitchen door,  and there he sees breadcrumbs reaching up to his waist. 

He says:

“For God’s sake, Náco what are you doing?”

“Well, look,” Náco replies calmly. “I am supposed to prepare all for meat frying.  So I 

took a cookery book and there it  was literally written to grind three days old rolls.”

Th e Slovak version of  Eulenspiegel is the character of the trickster  Geľo Sebech-
lebský. Geľo, the hero of many anecdotes, got his surname Sebechlebský according to the 

town where he used to live allegedly for the longest period of time, and by the  use of his 

suffi  ciently distinct behaviour infl uenced the narrative tradition of the entire region.

Th e mention about him dates to 1780 in the Geographie des Konigsreichs Ungarn I. 

(Pressburg 1780, p. 235) by K. G. Windisch. “Geľo’s farces” are present in J. Chrastinov`s 

calendar  from the 18th century based on J. Mišianik: “Insights into older Slovak literature”,  

(Bratislava 1974, p. 257). Bohuslav Tablic in his work “Slovak poets I” (Uherská Skalica, 

1803, p. 5–15) describes Geľo  as “a bloke from the pupil’s environment” although he knows 

nothing about his origin and birth place. Ján Čaplovič, by contrast, provides several con-

crete data about Geľo much earlier origins. “Born in the 17th century in the free town of 

Krupina, Geľo was  intensively attending schools  in Zvolen and Bánska Bystrica. He was 

sms-12.indb   390sms-12.indb   390 23.10.2009   9:51:1723.10.2009   9:51:17



391

Zuzana Profantová

always very witty and cheerful, always making fun out of everything, cracking funny jokes 

and playing thousands of pranks.  He soon abandoned the narrow frame of his joking and 

travelled through some foreign countries, visiting academies and knights’ courts.  Once,  he 

pretended  to be a soldier, another time he played the role of a student, doctor, advocate, 

fencer or juggler. Later, he acted like that also at home, and then  he used to live as a jes-

ter at count Kohäry’s court in the Hontianska county. In 1712, we became ill and died in 

Bánska Bystrica.” (Čaplovič 1975: 208) Th ese are undoubtedly valuable pieces of informa-

tion, however, his real name remains for both  Čaplovič and Chrastinov unknown. Th us 

one could get the impression that he is a fabricated character. Nevertheless, in 1912 Jozef 

Hollý in his allegedly best comedy  Geľo Sebechlebský  at the end of the show added: “Geľo  

Sebechlebský  is an historical character. He was a student in Bánska Bystrica and thanks to 

his numerous tricks and pranks became famous. He came from a  poor yeoman’s family in 

Sebechleby,  he was everywhere just like  doctor Faust …”

When it comes to  the question of his origin a unifi ed opinion does not exist. V. 

Gašparíková – typologically and, on the basis of talks, his character and also older litera-

ture, – places him in the Eulenspiegel type. K. G. Windisch in the cited work in 1780, as 

well as J. Csaplovics in   Gemälde von Ungarn (1829), regard him as a Slovak Eulenspiegel 

(1300–1350). Already in the 16th century the name Eulenspiegel has penetrated in Slova-

kia thanks to the books of folk reading and calendars (Liba 1970: 347, 353). Many foreign 

publications –, for example, G. Henssen, S. Neumann with R. Wossidlo but also inter-

national catalogues, Arne-Th ompson’s, Hungarian authors A. Kovács, L. Maróti, Polish 

resourcer J. Krzyzanowski (1963, Dictionary of the Polish Folklore, Warsaw 1965), as well 

as other Czech versions and variants – present it as a kind of narrative interpretation. 

Other interesting variants of Geľo’s stories can be seen in the collection “Geľo’s  tricks” by 

I. B. Zoch dating back to  approximately the 1850s. F. V. Peřinka, another Czech collector, 

depicts Geľo’s stories and motifs in the book  Merry pilgrimage around Slovakia ( Prague, 

1934).    

In 1954, the theatre from Zvolen presented in Sebechleby the play by Jozef Hollý, 

and in 1978 the inhabitants of Sebechleby  personally performed the role of Geľo that un-

doubtedly strongly infl uenced  the lifetime of narrations about the theme of this prankster 

in the local and broader repertoire. Th e across-the-board awareness about this character 

and his mischievousness was, in Slovakia, not so signifi cantly infl uenced  by the opera 

“Prankster Geľo” by Tibor Andrašovan from 1958, but instead by  two fi lms. Th e fi rst 

fi lm  Geľo Sebechlebský had its premiere on 24 December 1963, and since then it has been 

played  many times. However, in 1981, the Slovak television transmitted a new version 

with the younger generation of Slovak actors, in which Dušan Jamrich played the main 

role.  Karol Machata, an excellent Slovak theatre player, – who died some time ago, – per-

formed the main role of Geľo.

Th e Slovak television transmits these fi lms throught Slovakia on Channel 2, usu-

ally on Sunday aft ernoons. As they are watched not only by the oldest, older, but also 

the youngest generation as well as the pupils, this may appear to provide an opportunity 

to sustain the tradition of not so much a wise fool hero but the tradition of the trickster, 

prankster or cunning joker even in the oral narrative tradition. Secondary school and 

university students have diff erent hobbies and orientations, as they seem to watch more 

American fi lms. Th is is what the situation looks like aft er 17 years of  political change of 

the regime in Slovakia. Th e Slovak television as a state-owned institution is returning to 

sms-12.indb   391sms-12.indb   391 23.10.2009   9:51:1723.10.2009   9:51:17



392

Th e Wise Fool in the Slovak Oral and Literary Tradition

the Slovak “classic”. Talks on how Geľo used to clean women’s fur coats using a grinder 

(AaTh /ATU 1349 J), a number of stories about a bull that was pulled  up to the tower to 

graze on the grass (AaTh /ATU 12 10), and many other internationally known themes are 

wide-spread narrations. People from Sebechleby are – thanks to Geľo’s trickeries – called 

Geľovania or Geľoši.  In Slovakia, one can use a mild invective such as “You Geľo” or “He 

is such a Geľo”, which in fact means a rogue, trickster and prankster – someone who makes 

up silly things and oft en takes people for a ride. 

A penny in the pocket

One woman was selling eggs at the market. Geľo comes to her and says:

“ I would like to buy one egg.”

“Sure, why not.”

Geľo then took his egg and went behind the corner of the building. Th ere he opened the 

egg and came back to that woman.

“Woman, are these eggs from your hens?”

“Yes, sure” she replied.

“And are they fresh?”

“Of course they are fresh.”

“Well, my lady those eggs are not good for me.”

“How come?” asked the woman surprised.

“Well, I can not  boil them because as you can see each egg will have a penny inside just 

like in this opened one. Well, anyway,  it does not matter, sell me all your eggs.”

Th e woman was infuriated and said: “I am not going to sell you a single egg,  I am 

off  home.” She wrapped up all her eggs into a little canvas and set off  for Žibritov. Geľo was 

giggling. Th e woman, as she got behind the corner,  beat all her eggs but found nothing inside. 

Th en Geľo stopped the old women and said: “Go behind the corner, there will be very cheap 

scrambled egg for you.”  And they were wondering what had happened to so many eggs.        

Another type of wise fool is clearly unbounded. Th e character of uncle Ragan from 

Brezova pod Bradlom was created as a merging of the real person with the author’s inven-

tion of a made-up hero from the three volume series of stories called Uncle Ragan from 

Brezova (1927,1929 and 1931, in selection 1953 and 1971) by the Slovak writer Elo Šándor. 

Th e Slovak literary science places his production into the second wave of realism and 

it has the character of the so-called popular literature. Critics of those times appreciate 

Uncle Ragan as a contribution to Slovak humorist literature, and his  cultural-historical 

but mainly ethnographic value. Th ey appreciate the refl ection of “healthy folk philoso-

phy”, the author’s ability to reproduce folk speech. However, in the frame of the author’s 

invention and artistic level, this literature is “on the periphery”, which ethnographers do 

not regard as a problem as this kind of literature refl ects the way of life, relationships and 

one- region cultural background of the society. Šándor’s work brought into Slovak litera-

ture something completely new. From the folkloristic point of view, it is a hybrid genre. 

On one hand it appears to be a literally fi xed form of the folklore theme that the author 

took directly from oral tradition conforming to oral tradition regularities. On the other 

hand, there is a prevailing sense of the folklore picture that with its interpretation gives it 

a meaning diff erent from the one it used to have  in the theme or environment of its estab-

sms-12.indb   392sms-12.indb   392 23.10.2009   9:51:1723.10.2009   9:51:17



393

Zuzana Profantová

lishment, however still under the dictate of folklore regularities. Elo Šándor was born in 

1896 in Vrbove which used to be the market centre of the Podbanská region. He knew the 

nature of the local people very well  and the countrymen helped him collect rich material 

for his production.  Besides the stories already circulating  in the oral tradition, he himself 

had an opportunity to observe the rising of tradition in concrete cases, and oft en was its 

initiator as his publishing of stories helped the theme penetrate into the local repertoire.  

His work preserves the synchronic cut of an active repertoire and enables us to compare 

the dynamics of current tradition development. In those times, the majority of humorous 

interpretations were focusing on the character of Martin Lacka, and as it was in the case of 

Nácko, the main character was graft ing onto himself narrative interpretations concerning 

also other characters, thus creating  a concentrated type of a hero. However, Elo Šándor 

accelerated this natural process of folklore tradition, unifi ed it through the creation of 

Uncle Ragan’s characters, and except for his own invented episodes, attributed to him 

almost all episodes already known from the oral interpretation. Th is region is famous for 

its humour (as shown and proved in the following: our own folklore research, in literature 

that I was elaborating e.g. the work of Ľ. Podjavorinská – female writer, the collection 

work by J. Ľ. Holuby, Ľ. V. Rizner, but also contemporary folklorists such as J. Michálek 

and Z. Vanovičová etc.). Th e Fabricated, lying or so-called impossible stories known from 

folk fairytales, competitions for the biggest lies, through the frequency of wanderers`  fab-

rications, Munchausen’s stories or satire literature by Rabelais or Swift , and in Slovakia 

in the so-called “boasting memoir’s narration”,  are not rare in this region. Th e traces of 

this  boasting can be found in the Uncle Ragan hero.  Fabrications and lies are not always 

strange to him. Known are, for example, his fabrications about American and German 

factories and products,  the prestigious quality of  products from Brezova or his visit to the 

president etc..  Th is can be considered the beginning of the process when the main hero 

is becoming a  legend by using the means that ascribe exceptional actions, deeds or be-

haviour to him. As Z. Vanovičová states: “Elo Šándor applied one more way of work with 

material typical of folklore processes i.e. the creation of the image of an hero sequencing 

the episodes and his deeds. Critics regarded it as “non-integrity”. (Vančovičová 1976: 103).  

When their selection takes place, oral interpretation follows the context and situation in 

the course of narration. Th e author conformed their fl ow and selection to his intention 

which he based on the hero’s  chronological life stories.”(Vanovičová 1976: 103).

His work, aft er its publishing, was received with curiosity mainly among people 

from Brezova, who were asking the author who the real person hidden in the character of 

Uncle Ragan was, as the author really gave a true picture of  the type and mentality con-

nected with this region. Th e tradition accepting the literal hero confi rms the author’s crea-

tive approach accounting for the tradition’s approaches. Th e author utilised the Ich Form, 

Ich Erzählung, and through his referring to an alleged auditorium simulated the natural 

narrative situation. Šándor used to apply this approach in his other books – in stories from 

Eastern Slovakia where he was for political reasons resettled. ( Profantová 1993: 84).

When comparing folklore texts and their literal processing one can encounter dif-

ferences in these three levels:

a.  in up-to-dateness of the repertoire  composition 

b. in interpretation (picture and understating) of the hero

c. in the style (selection and understanding of means of expressions)

sms-12.indb   393sms-12.indb   393 23.10.2009   9:51:1723.10.2009   9:51:17



394

Th e Wise Fool in the Slovak Oral and Literary Tradition

In the repertoire composition, the currentness and time are connected with emo-

tionality marked with the sign of the theme loyalty important for the lifespan in the oral 

tradition of the theme. In the literal processing, when the author emphasizes the plot in 

the specifi c time period that looks trustworthy, he deliberately updates the material. Th e 

literal elaboration chronologically  introduces episodes  from the hero’s life. Emotionality 

is present also in the immoderate emphasizing of locality. Th us, the author makes up to 

his reader. Th e repertoire through the selection of episodes more or less leads to a subjec-

tive look at the hero by his stylization into almost exclusively a positive character. Šándor’s 

repertoire, to the exclusion of reality, truth and understanding of the hero, leads to attrac-

tiveness. Th e folklore  interpretation depicts a common hero as a member of the society 

who neither avoids negative sides nor his humiliation. To the contrary, the author’s image 

of the hero leads to making the hero a legend, emphasising for example his exceptionality. 

Th is is suitable mostly for the youngest generation, who are infl uenced by the book ver-

sion of Uncle Ragan and mainly by the fi lm version that had it’s premiere on December 

24, in 1976 with Jozef Króner – an excellent Slovak actor, honoured by many state rawards, 

who had already died – as the main fi lm character. Since its premiere, the fi lm has been 

shown 14 times. As a series fi lm full of humour and “folksiness”, it became unusually 

popular in the period of socialism, and Uncle Ragan became part of every household in 

Brezova pod Bradlom and elsewhere. However, in the fi lm version the main hero has more 

real characteristics, being resented mostly as a prankster and clever fellow. Here, as well 

as in the book, more dialects and fewer archaisms – the means of expression for expres-

sivity, markedness and the colour of expression prevail.  Th e fi lm version is, thanks to its 

language but also visual eff ect, more convincing and suggestive as well  as closer to the 

folk variants of stories that their literalized  author’s version, although the author’s talent 

sharply revealed in terms of the expression level and ethnic symptoms of the texts can not 

be disputed.      

Th e following story shows diff erences between the author’s and the folklore text: 

Folklore variant:

Once upon a time  uncle Ragan set out to the market in Senica. He had baskets which 

he put down on the ground and started to sell. Th ere was a notary walking his dog that 

peed on his baskets. Uncle grabbed a frozen chunk and threw it at the dog. Th e notary says: 

“Why did you throw that chunk at my dog?” – “Well, because I did not have a stone!” he 

replied.  

(S. Janči, born in 1891, Brezová, 1969).   

Th e Author’s elaborated text:

 Once upon a time in the winter, uncle Ragan was selling the lining in Svätý Jur. It was 

such a cold day that one could not stay at one place without moving. To get warm, uncle 

Ragan started to jump near his basket and around his laid down lining. He was blowing into 

his hands trying to warm them up as much as possible, but the cold did not seem to ease up, 

though uncle Ragan swore at it now and then.  

“Well, well”– it was heard in the market. “Th at is uncle Ragan’s ‘blessing’.”

When a purchase came, Ragan stopped jumping and swearing for a while and when 

the customer left , he continued. Some gentleman with a little dog passed by his “shop.” “Bloo-

dy dog (…). Dear people, imagine (…) the dog comes to the uncle’s lining, sniff s it from both 

sms-12.indb   394sms-12.indb   394 23.10.2009   9:51:1723.10.2009   9:51:17



395

Zuzana Profantová

sides, lift  its right leg and (…).” Well, you can fi gure out what the dog did then. Uncle was not 

really used to similar  town manners. He quickly started to look for a stone nearby to punish 

the impolite dog but could not fi nd one.  What to do? Uncle helped himself. He kicked his boot 

into the frozen piece of mud, broke off  a large piece and threw it at the dog hitting its nose. 

Th e dog was whining so much that people started to look back to fi nd out what was going 

on. Th e dog’s master also saw it. He had nothing better to do than return to uncle and reckon 

with him for his dog’s physical insult. Here came the old geezer and told uncle  sharply: 

“Why did you throw that frozen piece of mud at my dog?” – “Well, because I did not 

have a stone at hand, ” replied uncle sharply. 

And the case was totally sorted out.”  

 (E. Šándor, Uncle Ragan from Brezova III., 1931, p.77 ff .)      

Conclusion

I have used the three examples in order to present the vivid existence of Slovak wise 

fool heroes in the oral tradition  and in literalized form.  However, I do not touch on the 

analyses of fi lm elaborations in detail. All I can state is that they strongly infl uenced the 

existence of the so-called heroes and narrations about them in the oral prosaic tradition 

in Slovakia. I will pause at the wise fool hero term. A. C. Zijderfeld`s  statement present in 

his work Reality in a Looking-Glass (London 1982) says: “Th e fool is of course not a hero, 

on the contrary he is the mirror image of a hero.”  Nevertheless, I feel that this term can be 

in our material regarded as the key character of the narration, or in the third case of the 

literary work or fi lm version.  And what about the wise fool? Contrary to Joseph Campbell 

(Campbell 2000, 344 pp),  I do not think about heroic features. Th e Wise fools’  heroism 

is in fact grounded in their cunningness and prankishness, or in their charm and wit used 

to solve any plot or a collision situation. Th is is the character that appears in the centre 

of a fabricated creation, and in the epic but also dramatic genres actively participates in 

its development.  He is, thanks to his social commonness and ordinariness, also an anti- 

hero.  Depending on the situation, the Slovak characters such as Nácko, Geľo Sebechleb-

ský and uncle Ragan are both wise and foolish. Th ey are wise because they can profi t from 

their  foolishness by turning serious things into a joke and thus profi ting through humour 

from the situation. Hidden or transparent realism (irrespective of boasting narrations) of 

analysed narrations is closely connected with the historic situation of  Slovak society. For 

example: the stories about Geľo from the past centuries can be compared with the current 

material, i.e.  the narrations about Nácko in Billa etc. are either updated old or completely 

new stories: as J. Osvald, the current representative of Nácko states – he oft en makes them 

up. Th is realism is demonstrated toward his own environment. Th e social determinism of 

these narrations is their signifi cant principle. Th is shows that the author through folklore 

interpretations – but also in E. Šándor’s productions of literalized folklore, – does not re-

main only on the plot surface. When describing phenomena, he looks for the atmosphere 

in them, casual connection, relations, inner tension, and their social and psychologist 

peculiarity and distinctiveness. Qualifying the author’s contribution, I can state that a cer-

tain part  of his features and mainly short anecdotes are literally reproduced (this is the 

case in terms of the books on Nácko by Vašáry) even in the original dialect. Other stories 

represent authors` retelling (as was stated in the illustration)  where Elo Šándor himself 

oft en becomes this type of a  story teller:        

sms-12.indb   395sms-12.indb   395 23.10.2009   9:51:1723.10.2009   9:51:17



396

Th e Wise Fool in the Slovak Oral and Literary Tradition

a. as the primary participant of the story

b. as its passive witness

c. as an analyst who comments on the situation.

Authenticity, realism, documentation and at the same time demonstration  (in  Elo 

Šándor’s case)  of the author’s and in – parallel folk style are presented not only through the 

theme and composition but also thanks to the language of narrations, i.e. lexical means. E. 

Šándor applies   the combination of the spoken and literary language. Zuza Zguriška, his  

humorist fellow, writes: “ Th e comic makes sense only when it is placed into the society 

where it belongs… Th is humour was created among people of the same class, spiritual and 

cognitive level and the same social way of thinking.” (Zguriška, 1980: 337). 

In the case of all three wise fool heroes and discussions about them, the regional 

foundation is emphasised. Elo Šándor adds to it also the author’s social involvement and 

consequently points out the democratic and social essence of humour.  He writes: “Hu-

mour is always a kind of defence and attack on destiny; discontent gives rise to more 

giggling (…). A gentleman  sometimes does not want entertainment; the folks can amuse 

themselves. A gentleman sometimes tells anecdotes and the folks carry them out actively 

(…). Anyway, folk humour will always step into literature.” (Šándor, 1943: 212). 

In conclusion, I would like to note that humorous prose either of the folk or literal 

character is directed by these three perspectives:

1. verism (verifi cation, truth) of anecdote-humorous individualities of life.

2. comical reactions to approaches by selected “fi gures” (wise-fool heroes)

3. grotesque empiricism of controversial sides of social life, even though the artistic 

value languishes at the expense of documentary production, which makes the stories and 

characters more convincing. I am fi nishing this work by making the wish: may Slovaks 

have more and more Geľos, Ragans  and Náckos.  Not only do they refl ect the society but 

they also amuse us because we know that “ humour is the spice of life!” 

Literature

AARNE. A.–THOMPSON, S.: Th e Types of the Folktale 184, Helsinki 1961, reissue 1964.

CAMPBELL, J.: Tisíc tváří hrdiny: archetyp hrdiny v proměnách věkú (Th e Hero of thou-

sand faces), Praha, Portál 2000.

BERGSON, Henri , Essai sur la signifi cation du comique. Paris 1924.

CSAPLOVICS. J.: Gemälde von Ungarn I. Pesth 1829, p.263–264.

ČAPLOVIČ. J.: About Slovakia and Slovaks (O Slovensku a slovákoch), compiled by Viera 

Urbancová who also translated the epilogue and wrote the notes,  Bratislava 1975, 

p. 208.

GAŠPARÍKOVÁ. V.: Geľo Sebechlebský in Current Prosaic Tradition (Geľo Sebechlebský 

v súčasnej prozaickej tradícii). In: Slovak Ethnography , 27, 1979, Vol. 3, p. 369–

398.

GAŠPARÍKOVÁ. V.: Astute Stories and Big Lies and Jokes (Ostrovtipné príbehy i veliké 

cigánstva a žarty). Tatran, Bratislava,  1980.

HOLLÝ.J.: Geľo Sebechlebský (Geľo Sebechlebský), Turčiansky Svätý Martin 1912, p. 58 

(imprint from the Slovak Sights 1912).

sms-12.indb   396sms-12.indb   396 23.10.2009   9:51:1723.10.2009   9:51:17



397

Zuzana Profantová

LIBA. P.:  Reading of Grand Fathers (Čítanie starých otcov). Martin 1970, p. 347 (Vol. 24) 

and 353 (Vol.113).

LICHNER. M. and Co.: Nácko’s Jokes and Mischievousness (Náckove špásy a huncúctva). 

Ropa, Banská Bastrica, 1977, p. 151.

MARUNIAK. J.- Kozak.V.- Bóhm. S.: Nácko’s Jokes (Náckove špásy). Osveta, Martin, 1985, 

p.80.

OSWALD. J.- LACKOVIČ. I.: Náckoviny (Náckoviny). Aprint ZH, 2003, p. 135.

PROFANTOVÁ. Z.:  Th e Picture of Zemplín in Elo Šándor’s work (Obraz Zemplína v di-

ele Ela Šándora) In:  Southern Zemplín. Studies on Ethno-cultural Development 

of the Nationally Mixed Region. Ethnographic Institute of SAV, Bratislava 1993, p. 

84-102.

PROFANTOVÁ. Z.:  Elo Šándor in Coordinates of the Region-realism (Elo  Šándor v súra-

dniciach region-realizmu). In: Literary Archive, 32 , Matica Slovenská, Martin 1996, 

p.96–104.

ŠÁNDOR. E.: Uncle Ragan from Brezova (Sváko Ragan z Brezovej) Bratislava 1926, 1929, 

1931, 1953, 1971.

ŠTEFFEK. J.:  Th ank God even for such a small  salary…  (Pán boh zaplac aj za taký luon...) 

Publisher NOF. J. Turčeka, Banská Štiavnica, 2004, p. 130.

VANOVIČOVÁ. Z.: To the Relationship between Folklore and Literature (Ku vzťahu fol-

klóru a literatúry), In: Slovak Ethnography, 24, 1976, Vol. 1, p. 99–113.

WINDISCH. K.G. In: Geographie des Konigsreichs Ungarn I. Pressburg 1780, p. 235.

ZOCH. I.B.: Geľo’s tricks  (Geľové fígle). Citations according to V. Gašparíková p.386, 

384. 

ZGURIŠKA.Z.: Th e Hillbilly Humour (Kopaničiarsky humor). Cited according to  ČE-

PAN. O.:  Humoristic Genre (Humoristický žáner). In: Slovak Literature 27, 1980, 

Vol. 4, p. 337.

ZIJDERFELD. A.C.: Reality in a Looking-Glass: Rationality through an Analysis of Tradi-

tional Folk, London 1982, p.16. cited according to H.R. ELIAS: Th e Hero as a Fool: 

Th e Northern Hamlet. In:  Th e Hero in Tradition and Folklore. Edited by H.R.E. 

Davidson 1982, p.30–45. 

Web page: www.banska.stiavnica.sk

sms-12.indb   397sms-12.indb   397 23.10.2009   9:51:1723.10.2009   9:51:17



398

Th e Wise Fool in the Slovak Oral and Literary Tradition

Múdry hlupák v slovenskej ústnej a literárnej tradícii

Zuzana Profantová

Múdry hlupák, vo svetovom folklóre pomenovaný ako wise fool (hrdina), na Sloven-

sku nadväzuje na tradíciu „tricksterov“ – podvodnikov a fi gliarov, ale aj často hrdinov za-

znávaných a podceňovaných, ktorí si však dokážu zachovať hrdosť a zabezpečiť spoločen-

ské postavenie  a sociálne ocenenie. Na Slovensku sú v naratívnej tradícii známi hrdinovia 

v rurálnom prostredí a wise fool – „múdri hlupáci“ pôsobiaci v mestskom prostredí.

Humoristický hrdina folklórnych cyklov sa môže vyvíjať dvoma spôsobmi:

a) vyrastá z určitého všeobecnejšie rozšíreného lokálneho typu, ktorý má charak-

teristické vlastnosti dané často socioprofesným zaradením. Kumulovaním príbehov ano-

nymných postáv sa folklórnymi mchanizmami vyabstrahuje okolo neho folklórny typ, 

ktorý však ako reálna osoba neexistoval (napr. Nácko – wise fool/hrdina z pôvodne baníc-

keho mestečka Banská Štiavnica).

b) Ide o reálne existujúcu postavu, ktorá v prostredí svojej skupiny , či už sociál-

nej, lokálnej alebo profesionálnej nadobudne takú autoritu, že si postupne folklórnym 

podaním získava širšiu popularitu, a rovnako sa na ňu môžu kumulovať príhody iných  

anonymných postáv (napr. postava Žigo z Banskej Bystrice, Paulovič-Rintintin z Marti-

na). Skôr výnimočným príkladom prechodného typu je postava sváka Ragana z Brezovej, 

ktorá vznikla spojením skutočnej postavy s literárnym humoristickým hrdinom z romá-

nu slovenského spisovateľa zo začiatku 20. storočia Ela Šándora. Samostatnou kapitolou 

je slovenský Eulenspiegel Geľo Sebechlebský zo Sebechlieb, okolo ktorého sa kumulovali 

mnohé typické ‚trickterovské‘ historky. Sebechleby sú rurálne prostredie. Mesto ako také, 

malo svoje špecifi cké trickterovské ako aj tragikomické, a všeobecne akceptované posta-

vičky, napr. bratislavský Schone Náci.

Typickým mestským tricksterom na Slovensku bol Žigo z mesta Banská Bystrica. 

Dôkazom významu jeho osobnosti, v porovnaní životopisu je pretrvanie historiek v lokál-

nej orálnej tradícii dodnes.

Ako centrálna postava humoristického cyklu sa stal v istom slova zmysle ‚sociálnym 

gestom‘, podľa Bergsona.

V cykle rozprávaní postava prestáva byť obrazom reálneho človeka, stáva sa už este-

tickou projekciou potrieb spoločenstva. Stáva sa kódom, ktorým sa na rozdiel od prokla-

movaných požiadaviek etických hodnôt, vyjadruje citlivým mechanizmom intuitívneho 

spoznávania, cez podstatné detaily zážitkového sveta človeka, a získava sa tým univerzál-

nejšia a pravdivejšia výpoveď. Uskutočňuje sa to napr. prostriedkami kontrastu, fyzickým 

handicapom, alebo ošumelým zjavom a bohatstvom, zdanian naivity ale reálnon duchapl-

nosťou až prefíkanosťou, vlastnou skromnostou ale gavalierstvou voči iným.

V prostredí diferencovanej štruktúry najma mestského prostredia, sa môže autorita 

humoristického múdreho-hlupáka, hrdinu meniť podľa konkrétnej historickej situácie, 

v rozsahu úzko skupinového pôsobenia, až po celomestské. Takáto postava humoristické-

ho cyklu býva kontrastom svojeho tragického osudu a komického subjektu, vyvažuje kon-

fl ikty v bežnom každodennom živote, akoby to, čo sama v sebe prekonáva ako subjektívny 

problém, prenášala na problém spoločenstva; tўm harmonizuje vzťahy, podporuje rovno-

váhu pri prekonávaní sociálnych a etnických rozporov, kontinuuje historické obdobia. Má 

katarznú funkciu a oživuje vnútornú harmóniu spoločenstva. Porúšovaním napr. noriem 

sms-12.indb   398sms-12.indb   398 23.10.2009   9:51:1723.10.2009   9:51:17



399

Zuzana Profantová

sociálneho správania, zosmiešňovaním úradníkov, politických činiteľov a pod., umožňuje 

vo vedomí ľudí spoločenstva upevňovať inú hierarchiu a iné postoje a hodnotiace kritériá. 

Zohráva úlohu najmä v procese konštituovania sa lokálnej skupiny na vyššej úrovni, na 

úrovni mestského celku (napr. v uvedomení si spolupatričnosti).

Práve v mestskom prostredí, zdanlivo neškodní, stávajú sa takýto múdri hlupáci 

(wise fool),  hrdinovia „hovorcami“ skupiny, práve vyjadrovaním reálnych názorov. Toto 

bolo veľmi aktuálne  v dnešnej Slovenskej republike, práve v minulom komunistickom 

režime. Ale v podstate na mikroúrovni sa tak dialo aj v minulosti v rurálnom prostredí. Is-

tým, nepriamym spôsobom sú takéto postavičky regulátormi potrieb spoločenstva, a tým 

získavajú jeho pozitívne hodnotenie a súhlas, hoci oni sami nemusia byť vždy jednoznač-

ne pozitívnymi osobnosťami s kladnými charakterovo volovými vlastnosťami. Často sú 

ľstivi a mazaní, prefíkaní. Napriek kritickému postoju okolia, sa im niektoré vlastnosti 

ospravedlňujú.

Samostatnou kapitolou je slovenský Eulenspiegel už spomínaný Geľo, ktorý dostal 

prímenie Sebechlebský, lebo v Sebechleboch strávil najviac času zo svojho života, a tam 

je známy už zo zápisov z 18. storočia. Ustna tradícia o jeho  výstrelkoch bola zbásnená Já-

nom Chrastinom a neskôr Bohuslavom Tablicom v 18. storočí. Vdăka tomu je dnes možné 

porovnávať motívy aj s materiálom zo súčasných terénnych výskumov. Postava Geľa bola 

zdramatizovaná, a dokonca v roku 1968 významný slovenský hudobný majster Tibor An-

drašovan, napísal operu  Figliar Geľo, pričom predlohou libreta bol práve text divadelnej 

hry  Jana Hollého z 19. storočia. Pochopiteľne, že v 60. rokoch bol Geľo aj sfi lmovaný ako 

vďačný  námet a vznikol mnohokrát reprízovaný divácky veľmi úspešný televízny fi lm 

Geľo Sebechlebský, ktorý opať revitalizoval orálnu tradíciu, a slovenský Eulenspiegel sa 

rozšíril  po celom Slovensku, síce ako prefíkaný fi gliar, ale o to viac bližší  slovenskej men-

talite. Preto sa domnievam, že práve niektoré črty, ako antropologická konštanta, hoci nie 

vždy pro-sociálne, robia práve z takýchto postáv, obľúbených hrdinov dňa, resp. hrdinov 

nadčasových.

sms-12.indb   399sms-12.indb   399 23.10.2009   9:51:1823.10.2009   9:51:18



sms-12.indb   400sms-12.indb   400 23.10.2009   9:51:1823.10.2009   9:51:18



S
T

U
D

I
A

 
M

Y
T

H
O

L
O

G
I

C
A

 
S

L
A

V
I

C
A

 
X

I
I

 
-

 
2

0
0

9
,

 
4

0
1

 
-

 
4

1
1

401

„Živa, Göttin der Liebe, die slowenische 

Venus“: Ein Beispielfall literarischer 

Mythopoiesis

Marko Marinčič

France Prešeren's epic poem Th e Baptism at the Savica (1836) presents the goddess of 

love, Živa, as a central fi gure in the Slavic pantheon, the religion of the Ancient Slavs itself be-

ing imagined as a dualistic system centered around the confl ict between Živa as a naturalistic 

principle of Life and Črti, »the Hating Ones«. Th ere are at least three reasons for believing 

that Prešeren's Živa is a literary construct esentially based on Virgil's Venus: 1) she is only 

mentioned in one historical source, 2) she is described as a »Slavic Venus« by the author him-

self, 3) a crucial scene leading to the conversion of the angry pagan warrior (Črto-mir, “the 

peace-hater”) is based on the scene of Virgil’s Aeneid (2.566 ff .) in which Venus prevents the 

angry hero from killing Helen. It is argued that Prešeren constructs the “pagan” antagonism 

between Love and Strife on the model of the traditional allegory of Venus and Mars, and 

that the syncretistic tendency of the Christian creed presented at the end of the poem can be 

explained by a reference to the Platonist allegory of duae Veneres.

Die Göttin Živa wird außer in Linharts Versuch einer Geschichte von Krain (1788-

1791)1 in keiner geschichtlichen Quelle erwähnt. Obwohl es sich nicht um eine rein al-

legorische Gestalt wie Ján Kollárs Slava2 handelt, kann auch die slawische Liebesgöttin 

Živa als charakteristisches Produkt der literarischen Mythenschöpfung der Vormärzzeit 

betrachtet werden. Als der eigentliche Erfi nder dieser Göttergestalt muß nämlich nicht 

Linhart, sondern der romantische Dichter France Prešeren gelten, der in seinem kleinem 

epischen Gedicht in 500 Versen Die Taufe an der Savica (1836)3 Živa als eine slawische 

Venus darstellt. Das Gedicht stützt sich durchaus auch auf antiquarisch-geschichtliche 

Quellen wie Valvasors Die Ehre des Herzogtums Krain (1689), doch wenn der Autor in 

den Fußnoten zum Text dreimal explizit Valvasor als »Zusatzlektüre« vorschlägt, so tut 

er es vor allem, um der frei erfundenen Geschichte über die Niederlage und Taufe des 

1 A. T. Linhart, Versuch einer Geschichte von Krain und den übrigen Ländern der südlichen Slaven Österreichs, 

B. II, Laibach 1791, 259: »Živa, die Göttin des Lebens; sie ward bei den Polaben verehrt. Die Krainer geben 

diesen Namen dem Planeten der Venus.« Mit Živa meint Linhart wahrscheinlich dieselbe Göttin wie Helmold 

of Bosau, der an einer Stelle Siwa dea Polaborum erwähnt (Helmoldi presbyteri bozoviensis Chronica Slavorum, 

hg. B. Schmeidler, Hannover, 31937, I, 52); es ist jedoch unklar, ob die Transliteration Živa etymologisch rich-

tig ist; dazu vgl. N. Nodilo, Stara vjera Srba i Hrvata, Split 1981, 112; M. Marjanić, »Th e Dyadic Goddess and 

Duotheism in Nodilo’s Th e Ancient Faith of the Serbs and the Croats«, Studia mythologica Slavica 6 (2003), 

181-204, 182. 
2 Slava tritt in Kollárs Gedicht Slávy dcera als die eponyme Göttin der Slawen auf. S. ferner G. Schaumann, 

»Kollárs Panslawismus,« in: U. Steltner (Hg.), Deutschland und der slawische Osten. Festschrift  zum Gedenken 

an den 200. Geburtstag von Ján Kollár, Jena 1994, 15-20. 
3 Der Inhalt des Gedichts wird in Kontext dieser Zeitschrift  als bekannt vorausgesetzt; zu Prešeren un zu seinem 

europäischen Kontext s. ferner B. Paternu, France Prešeren: ein slowenischer Dichter, München 1994.

sms-12.indb   401sms-12.indb   401 23.10.2009   9:51:1823.10.2009   9:51:18



402

„Živa, Göttin der Liebe, die slowenische Venus“: Ein Beispielfall literarischer Mythopoiesis

letzten slawischen Heiden in Krain einen geschichtlichen Rahmen zu verleihen und sie 

als »legendär« zu legitimieren;4 denn die Erzählung als solche beruht fast ausschließlich 

auf literarischen Vorbildern. Der vorliegende Beitrag stellt sich die Aufgabe, auf die römi-

schen Vorbilder von Prešerens literarischer Mythopoiesis in der Taufe an der Savica neues 

Licht zu werfen. 

Auf dem slawischen »Olymp« von Prešeren herrscht ein grundsätzlicher Dualis-

mus zwischen den gut bezeugten Črti (»die hassenden Götter«), die der Hauptheld, der 

Slawenführer Črtomir im Namen trägt, und der Göttin Živa, der Črtomirs Geliebte Bo-

gomila bis zu seiner Bekehrung zum Christentum als Priesterin dient. Der Autor stellt 

diesen Dualismus implizit als das Wesensprinzip des Heidentums hin, als etwas, das dem 

slawischen Paganismus ursprünglich innewohnt und erst durch die endgültige Niederlage 

und kollektive Christianisierung der letzten heidnischen Gruppe symbolisch aufgehoben 

wird. Trozdem bemüht sich der Autor nicht allzusehr, den Eindruck zu verhindern, seine 

»schöne Göttin« sei allem ein literarisches Fabrikat. Ganz im Gegenteil: Er verstärkt die-

sen Eindruck durch eine Fußnote, die von Živa erklärt, sie sei eine »slawische Venus«: 

(3) Živa, bógnja ljubezni, slovenska Venera.

Diese Fußnote kann als Hinweis genommen werden, daß die Vorbilder für Živa 

auch oder vor allem im römischen Pantheon zu suchen sind. Aber nicht nur die slawische 

Venus, auch ihre Priesterin Bogomila kann sich klassischer Vorbilder rühmen: 

Hči Bogomila, lepa ko devica,

sloveča Hero je bila v Abidi ... 

Die Tochter Bogomila, schön wie einstens

nur Hero von Abydos, die berühmte ...

Es kann kein Zufall sein, daß Živa mit der römischen Göttin Venus und nicht etwa 

mit Aphrodite identifi ziert wird. Denn das nächstliegendste römische Vorbild für Die 

Taufe an der Savica ist, wie vielfach angenommen wurde, Vergils Aeneis.5 Ich sehe davon 

ab, die bereits genügend erforschten Paralellen zwischen Prešerens Erzählung über die 

letzten Tage der »Heidenburg« (»Ajdovski gradec«) und der Darstellung der Einnahme 

von Troia im zweiten Buch von Vergils Aeneis zu referieren.6 Für die Zwecke der vorlie-

genden Untersuchung beschränke ich mich auf einen Passus aus dem zweiten Buch er 

Aeneis, der über die literarische Genese der Živa-Gestalt einiges aussagen mag. Es handelt 

sich um die dramatische Szene, in der Venus ihrem Sohn, der Troia bis zum letzten zu 

4 In der Tat hat Črtomir in der slowenischen Literatur bereits in der zweiten Hälft e des 19. Jahrhunderts den 

Status eines echten, „volkstümlichen“ Mythos errungen; zum literarischen Nachleben dieses slowenischen Na-

tionalmythos M. Juvan, Imaginarij Kerşta v slovenski literaturi: medbesedilnost recepcije, Ljubljana, 1990.
5 B. Calvi, Fonti italiane e latine nel Prešeren maggiore, Torino, 1958, passim; J. Kos, Prešeren in njegova doba: 

študije, Koper 1991, 150-51; J. Kastelic, Umreti ni mogla stara Sibila: Prešeren in antika, Ljubljana, 2000, 203-9; 

vgl. meinen Beitrag »Il Battesimo presso la Savica di France Prešeren: un’Eneide ‘harvardiana’ avanti lettera«, 

Centopagine 1 (2007), 79-86 (http://www2.units.it/musacamena/centopagine07.php); »A Cross over the Ruin 

of Troy: Vergil and St. Augustine in Prešeren’s Th e Baptism at on the Savica«, in: V. Snoj (Hg.), Antiquity and 

Christianity: Confl ict or Conciliation, Ljubljana 2008, 165-179.
6 Kos, a. a. O. 150-51; Kastelic, a. a. O. 205-8.

sms-12.indb   402sms-12.indb   402 23.10.2009   9:51:1823.10.2009   9:51:18



403

Marko Marinčič

verteidigen bereit ist, erscheint und ihm die Hoff nungslosigkeit seines Kampfes vor die 

Augen führt. Diese Szene wurde u. a. bereits von Benedetto Calvi als mögliches Vorbild 

für Prešeren herangezogen.7 Den betreff enden Abschnitt gebe ich hier zusammen mit der 

in der ersten Hälft e des 19. Jahrhunderts viel gelesenen Übersetzung von Johann Heinrich 

Voß (1751-1826; die Publikation der Aeneis-Übersetzung 1799) wieder. 

[Iamque adeo super unus eram, cum limina Vestae 566

seruantem et tacitam secreta in sede latentem 

Tyndarida aspicio ...

...

exarsere ignes animo; subit ira cadentem 

ulcisci patriam et sceleratas sumere poenas. 575

...

talia iactabam et furiata mente ferebar,]

cum mihi se, non ante oculis tam clara, uidendam 

obtulit et pura per noctem in luce refulsit 

alma parens, confessa deam qualisque uideri  590

caelicolis et quanta solet, dextraque prehensum 

continuit roseoque haec insuper addidit ore: 

“nate, quis indomitas tantus dolor excitat iras? 

quid furis? aut quonam nostri tibi cura recessit?
non prius aspicies ubi fessum aetate parentem  595

liqueris Anchisen, superet coniunxne Creusa 

Ascaniusque puer? quos omnis undique Graiae 

circum errant acies et, ni mea cura resistat, 

iam fl ammae tulerint inimicus et hauserit ensis. 

non tibi Tyndaridis facies inuisa Lacaenae  600

culpatusue Paris, diuum inclementia, diuum 

has euertit opes sternitque a culmine Troiam. 

aspice (namque omnem, quae nunc obducta tuenti 
mortalis hebetat uisus tibi et umida circum 
caligat, nubem eripiam; tu ne qua parentis  605

iussa time neu praeceptis parere recusa)”:
...

eripe, nate, fugam fi nemque impone labori; 

nusquam abero et tutum patrio te limine sistam.’ 

dixerat et spissis noctis se condidit umbris.  620

apparent dirae facies inimicaque Troiae 

numina magna deum.

Schon war dort ich übrig allein, da die Schwelle der Vesta

Hüten und still im Schutz des versteckten Ortes sich bergend

Tyndarus Tochter erschien ...

...

7   Calvi, a. a. O. 181-84. 

sms-12.indb   403sms-12.indb   403 23.10.2009   9:51:1823.10.2009   9:51:18



404

„Živa, Göttin der Liebe, die slowenische Venus“: Ein Beispielfall literarischer Mythopoiesis

Rasch entbrennt mir die Seele von Glut, und ich wünsche zu rächen

Unser gefallenes Reich in des frevelnden Weibes Bestrafung. 575

...

Also stürmte die Seel’, und ich fl og, wie rasenden Mutes:

Als mir hell, wie nimmer zuvor, sich dem Auge zu sehen

Bot, und in lauterem Lichte die Nacht durchstrahlte die Mutter,

Herrlich und hehr, als Göttin, wie schön sie den Himmlischen jemals,  590  

Und wie hoher Gestalt sie erscheint. An der Rechten mich fassend,

Hemmete jen’ und freundlich mit rosigem Munde begann sie:

Sohn, wie so heft iger Schmerz empört unbändigen Zorn dir?
Was so getobt? und wohin ist die Sorge für uns dir entfl ohen?
Willst du zuvor nicht schaun, wo matt von lastendem Alter 595  

Blieb dein Vater Anchises? ob lebt die Gemahlin Creusa,

Auch ob Ascanius lebt? Sie all‘ umwühlet der Grajer

Schlachtengewühl ringsher; und wenn nicht meine Beschirmung

Waltete, rafft  e die Flamme bereits und vertilgender Mordstahl.

Nicht die verhaßte Gestalt der Laconerin, Tyndarus Tochter,  600  

Noch der gescholtene Paris; o nein, ungütige Götter,

Götter zerstörten die Macht, und schmetterten Troja zu Boden.

Schau umher! denn alles Gewölk, das jetzo verdunkelnd
Dir den sterblichen Blick abstumpft  und mit dunstigem Nebel
Dick umfl ort, entreiß‘ ich dem sehenden. Du, unerschrocken, 605  

Höre der Mutter Befehl und leist‘ ihr willig Gehorsam.
....

Sohn, o beschleunige Flucht und mach ein Ende der Arbeit.

Nirgend dir fern, werd‘ ich sicher zur Vaterschwelle dich leiten.

Venus sprach‘s und verschwand in der Nacht tiefschattendes Dunkel. 620

Sieh, Erscheinungen drohn graunvoll und Mächte der Götter

Feindlich dem troischen Volk.

Die entsprechende Szene der Taufe bei der Savica spielt nach dem Fall der letzten 

heidischen Festung. Črtomir wartet beim Wasserfall von Savica auf seine geliebte Bogo-

mila. Er weiß noch nicht, daß sie während der Umlagerung der Heidenburg zum Chris-

tentum übergetreten ist, daß die ehemalige Priesterin von Živa nunmehr eine Verehrerin 

der Jungfrau Maria ist und daß der heidnische Kult auf der Insel des Bohinj-Sees durch 

den Kult der Jungfrau Maria ersetzt wurde. Plötzlich erscheint in der Ferne eine Gruppe 

von Menschen; Črtomir erkennt den Fischer, der ihm versprochen hat, Bogomila zu ihm 

zu begleiten, und hinter ihm – statt Bogomila – einen christlichen Priester! Beim Anblick 

der christlichen Insignien erwacht in Črto-mir wieder der alte (»heidnische«) Zorn. Schon 

greift  er nach dem Schwert, um sich exemplarisch zu rächen, in diesem Augenblick aber 

erscheint Bogomila und weckt ihn aus seinem schlafartigen Zustand:

Zbudi ga ’z misel teh mož govorica,

ki bližajo se z blagam obloženi,

spozna koj ribiča poštene lica;

neznan mož pride po stezi zeleni;

sms-12.indb   404sms-12.indb   404 23.10.2009   9:51:1823.10.2009   9:51:18



405

Marko Marinčič

talar in štola, znamenja poklica,

povesta mu, de služi Nazareni.

Po meč bi desna se bila stegnila,
v ti priči se prikaže Bogomila.

...

Ne združenja, ločitve zdaj so časi ...

...

Povedat moram ti, de sem kristjana,

malikov zapustila vero krivo ...

...

Al ena skrb me je morila vedno,

de tí med njimi si, ki Bog jih čŕti (!)

...

Iz spanja svoj’ga, Črtomir! se zbudi,
slovo daj svoji strašni, dolgi zmoti,
po potih se noči temné ne trudi,

ne stavi v bran delj božji se dobroti.

in njene milosti dni ne zamúdi,

de sklenete se enkrat najni póti,

ljubezen brez ločitve de zazóri

po smrti nama tam v nebeškem dvóri.

Aus den Gedanken wecken ihn die Stimmen

von Mannern, die sich schwer beladen nähern, 

in einem sieht er seinen treuen Fischer, 

doch auch ein Unbekannter ist zugegen: 

Talar and Stola zeigen einen Priester, 

der off enbar im Dienst des Nazareners. 

Schon will die Rechte nach der Waff e greifen, 
da sieht er Bogomila nahereilen.

...

So wisse, daß ich Christin bin, verworfen 

hab ich der Vater falschen Götzenglauben, 

...

Nur eine Sorge war’s, die stets mich quälte: 

daß du zu jenen zählst, die Gott verdammte (čŕti).

...

Aus deinem Schlafe, Črtomir, erwache,
du must von deinem Irrtum dich befreien; 
bemüh dich nicht auf Wegen fi nstrer Nachte, 
der Güte Gottes Widerstand zu leisten; 
versäume so den Tag nicht seiner Gnade, 

daß dermaleinst sich unsre Wege einen,

daß dort im Himmel, nach dem Tod hienieden, 

uns Liebe ohne Trennung sei beschieden.

 (Übers. K. D. Olof)

sms-12.indb   405sms-12.indb   405 23.10.2009   9:51:1823.10.2009   9:51:18



406

„Živa, Göttin der Liebe, die slowenische Venus“: Ein Beispielfall literarischer Mythopoiesis

Die wichtigsten strukturellen Parallelen, in denen die Venus-Gestalt als Vorbild eine 

Rolle spielt, lassen sich folgenderweise zusammenfassen (A: Aeneis; T: Die Taufe bei der 

Savica): 

1) Der Protagonist fi ndet sich auch nach dem Fall der Burg (A: Troia; T: Heiden-

burg) mit der Niederlage nicht ab; der Zorn wird als Ausdruck einer Verblendung gedeu-

tet, die in beiden Fällen metaphorisch beschrieben wird (A: Wolke; T: Schlaf); 

2) der Held richtet seinen irrationalen Zorn gegen eine Gestalt, die er irrtümm-

licherweise als (mit)verantwortlich für die Zerstörung der Stadt/Festung betrachtet (A: 

Helena ist eine Trojanerin und steht unter dem Schutz von Venus; T: der Priester ist ein 

bekehrter Druide und vertritt im Gegensatz zu Črtomirs Gegner Valjhun das echte, evan-

gelische Christentum);

3) die Gestalt, die mit dem Held eng verbunden ist (A: Venus als Mutter von Ae-

neas; T: Bogomila als Črtomirs Geliebte) und die göttliche Liebe repräsentiert (A: Venus-

Aphrodite; T: Bogomila als ehemalige Priesterin der slawischen Venus, jetzt Verehrerin 

von Maria) greift  ein, erleuchtet den Held über den wahren Stand der Dinge und beruhigt 

seinen Zorn;

4) sie erklärt dem Protagonisten, daß sein Vertrauen zu den Göttern gegenstandslos 

ist (A: die Götter sind ungerecht, alle außer Venus haben Troia verlassen; T: die heidni-

schen Götter sind eine menschliche Erfi ndung).

Betrachtet man nun die zum Vergleich herangezogene Szene der Aeneis in ihrem 

breiteren Kontext, so entdeckt man, daß die Parallele überhaupt nicht auf die allgemeine 

situative Ähnlichkeit beschränkt ist. Innerhalb der Dramaturgie von Aeneis II bildet Ae-

neas' Begegnung mit Venus einen zentralen Punkt: Erst hier wird der zürnende Held end-

gültig mit der Notwendigkeit konfrontiert, Troia innerlich zu begraben und im Westen für 

seine Familie eine neue politische Identität zu suchen. Die vorangehende Szene,8 die den 

Eingriff  der Venus motiviert, stellt den Helden als Opfer einer Verblendung dar: Aeneas 

stürzt sich in einem unkontrollierten Zornausbruch auf Helena als die Ursache des Krie-

ges. Die ganze Passage bezieht sich off ensichtlich auf die Szene der Ilias, in der Achilles, 

das Paradigma des zornigen (!) Helden, schon im Begriff , das Schwert gegen Agamem-

non zu zücken, im letzten Augenblick von Athena abgehalten wird (Il. 1.188-195).9 Der 

Versuch des Aeneas, sich durch Gewalt von dem trojanischen Erbe zu trennen, erweist 

sich als gegenstandslos: nicht nur deswegen, weil Helena als eine irdische Hypostase der 

Liebesgöttin10 unter dem Schutz der Venus steht, sonder vor allem deswegen, weil Venus 

8 Da die Helena-Szene (567-88) in den ältesten Aeneis-Manuskripten fehlt (sie ist nur beim Vergil-Kommenta-

tor Servius überliefert), ist die Vergilische Autorschaft  nicht gesichert; der Passus wurde jedoch bereits in der 

editio princeps einbezogen (Rom, 1473). Neue Argumente zugunsten der Echtheit bei G. B. Conte, »L’episodio 

di Elena nel secondo dell’Eneide: modelli strutturali e critica dell’autenticità«, Rivista di Filologia e di Instru-

zione Classica 106 (1978), 53-62 (=Il genere e i suoi confi ni: cinque studi sulla poesia di Virgilio, Torino 1980, 

109-21; englische Übersetzung Th e Rhetoric of Imitation: Genre and Poetic Memory in Virgil and Other Latin 

Poets, Ithaca, NY, 1986, 196-207). 
9 Cf. Conte, ebd.; daß der Eingriff  der Göttin nach dem Homerischen Vorbild motiviert wird, ist ein gewaltiges 

Argument für die Vergilische Autorschaft  der Helena-Szene. Auch Prešeren scheint durch die Nachbildung 

der kausalen Kette Zorn und Verblendung – Angriff  – Intervention der Göttin die organische Stellung der 

Helena-Szene im Gesamtzusammenhang zu unterstützen. 
10 Vgl. N. Austin, Helen of Troy and her Shameless Phantom, Ithaca, 1994; M. Bettini, C. Brillante, Il mito di Elena. 

Immagini e racconti dalla Grecia a oggi, Torino, 2002. 

sms-12.indb   406sms-12.indb   406 23.10.2009   9:51:1823.10.2009   9:51:18



407

Marko Marinčič

von Aeneas eine noch viel radikalere Loslösung von dem trojanischen Erbe verlangt. Ve-

nus hat ein doppeltes Motiv für ihr Eingreifen: In ihrer »homerischen« Eigenschaft  als 

die göttliche Verführerin schützt sie die Konkubine des Trojaners Paris; in ihrer neuen 

Funktion als Aeneadum genetrix, als die Mutter des ersten troischen Königs in Italien und 

als die Urmutter der Römer hat sie sich vom trojanischen Erbe bereits emanzipiert. 

Was aus trojanischer Sicht als endgültiger Bruch mit der Vergangenheit erscheint, 

kann aus einer proto-römischen Perspektive als eine (oder: als die einzig mögliche) Form 

der Kontinuität aufgefaßt werden. Auch bei Prešeren kommt der Aspekt der Kontinuität 

vor allem bei der weiblichen Protagonistin klar zum Ausdruck, die als ehemalige Pries-

terin der heidnischen Liebesgöttin ihren Übertritt zum Christentum als eine unproble-

matische, natürliche Verwandlung sieht. Für Črtomir ist der Wandel auch deswegen viel 

traumatischer, weil er nicht nur einen religiösen Identitätswechsel, sondern auch einen 

doktrinär fundierten Verzicht auf irdische Liebe und damit auf Bogomila erfordert; dieser 

Verzicht wird durch das Versprechen der Wiedervereinigung der Geliebten im Paradies, 

mit dem Bogomila Črtomir tröstet, nur unzureichend kompensiert. 

Auf der anderen Seite erleichtert der theologisch suspekte, in einigen Punkten fast 

häretische Charakter von Bogomilas christlichem Glaubensbekenntnis11 den Wandel der 

heidnischen Priesterin in eine christliche Ordensschwester und Verehrerin der Jungfrau 

Maria. Das von Bogomila vertretene hyperevangelische Christentum verspricht nicht 

nur die ewige Herrschaft  von Liebe und Frieden, sondern auch die volle Vergebung aller 

Sünden. Diese sozusagen überkonfessionelle Kontinuität zwischen dem heidnischen und 

christlichen Kult der Liebe nimmt durch den Bezug auf (die Vergilische) Venus als univer-

selles Paradigma bereits Züge eines religiösen Synkretismus an: Die pazifi stische Version 

des Christentums, zu der sich die Bogomila und der ehemalige Druide bekennen, steht 

sozusagen unter den Auspizien der Venus. 

Es leuchtet ein, daß Prešerens Gedicht in diesem Punkt sich nur sehr selektiv auf 

die Aeneis berufen kann: Wenn Venus ihren Sohn davon abhält, im Zornausbruch Helena 

zu töten, bedeutet das noch nicht, daß sie Aeneas zum Träger eines religiös fundierten 

Pazifi smus machen will; die Friedensideologie der Aeneis entspricht vielmehr dem tra-

ditionellen si vis pacem, para bellum. Doch ist diese Verschiebung der Akzente aus einer 

christlichen Perspektive durchaus verständlich, und es bleibt zu zeigen, daß sie in der 

traditionellen allegorischen Deutung der Venus-Gestalt begründet ist. 

Als die Mutter von Aeneas tritt Venus zunächst ganz unproblematisch dem Kriegs-

gott Mars, dem Vater des Stadtgründers Romulus zur Seite, aber nur bis zu dem Augen-

blick, wo sie mit der Homerischen Aphrodite identifi ziert wird: Denn in der Odyssee wird 

Aphrodite als die ehebrecherische Geliebte des Ares dargestellt.12 Bei den Griechen wurde 

diese als anstößig empfundene Liebesverbindung vielfach allegorisch interpretiert und u. 

a. auf die Empedokleische Th eorie von der Liebe und vom Streit als den Prinzipien aller 

Dinge bezogen.13 In der römischen Dichtung wird die illegitime Beziehung zwischen den 

Ureltern des römischen Volks (Ares > Mars, Aphrodite > Venus) oft  scherzhaft  als ein 

11 J. Kos, Prešeren in krščanstvo, Ljubljana 2002, 139-147.
12 Od. 8.266-366; der Grieche aus Tarent Livius Andronicus hat die Odyssee in der zweiten Hälft e des 3. Jahrhun-

derts ins Lateinische übersetzt. 
13 Zu den allegorischen Deutungen der Episode vgl. F. Buffi  ère, Les mythes d’Homère et la pensée grecque, Paris, 

1956, 168-72, 464-65, 548.

sms-12.indb   407sms-12.indb   407 23.10.2009   9:51:1823.10.2009   9:51:18



408

„Živa, Göttin der Liebe, die slowenische Venus“: Ein Beispielfall literarischer Mythopoiesis

symbolisches Urbild für die schizophrene Zerrissenheit der Römer zwischen »Liebe« und 

»Krieg« gedeutet, die man auch im Palindrom AMOR-ROMA widerspiegelt sah.14

In der Kunst der Renaissance wird die Episode gewöhnlich allegorisch als »Triumph 

der Venus« aufgefaßt (z. B. in Botticellis Venus und Mars15); der literarische Ausgangs-

punkt für diese Deutung ist der Prolog zu De rerum natura des Lukrez, ein Schultext, der 

dem gebildeten Publikum Prešerens sehr wohl bekannt war. In diesem Text unterwirft  

sich Venus symbolisch den Vater des Romulus, und zwar in einer dreifachen Rolle als 

Venus physica (die belebende Kraft  des Universums), als Venus genetrix und als eine Per-

sonifi kation der epikureischen voluptas:16 

Aeneadum genetrix, hominum divomque voluptas, 

alma Venus ...

...

nam tu sola potes tranquilla pace iuvare 

mortalis, quoniam belli fera moenera Mavors 

armipotens regit, in gremium qui saepe tuum se 

reiicit aeterno devictus vulnere amoris, 

atque ita suspiciens tereti cervice reposta 

pascit amore avidos inhians in te, dea, visus 

eque tuo pendet resupini spiritus ore. 

hunc tu, diva, tuo recubantem corpore sancto 

circum fusa super, suavis ex ore loquellas 

funde petens placidam Romanis, incluta, pacem

 DRN 1.31-40

Mutter der Äneaden, du Wonne der Menschen und Götter,

Lebensspendende Venus ... 

...

   Es lenkt ja des Kriegs wildtobendes Wüten

Waff engewaltig dein Gatte. Von ewiger Liebe bezwingen

Lehnt sich der Kriegsgott oft  in den Schoß der Gemahlin zurücke;

Während sein rundlicher Nacken hier ruht, schaut gierig sein Auge,

Göttin, zu dir empor und weidet die trunkenen Blicke,

Während des Ruhenden Odem berührt dein göttliches Antlitz.

Wenn er so ruht, o Göttin, in deinem geheiligten Schöße,

Beuge dich liebend zu ihm und erbitte mit süßesten Worten,

Hochbenedeite von ihm für die Römer den lieblichen Frieden.

 (Übers. H. Diels)

14 Siehe z. B. A. Barchiesi, Il poeta e il principe, Roma-Bari, 1994, 45-55, über die Rolle der Venus in Ovids Fasti 

IV; vgl. S. Hinds, »Arma in Ovid's Fasti«, Arethusa 25 (1992), 81-153.
15 E. Panofsky, Studies in Iconology: Humanistic Th emes in the Art of the Renaissance, New York, 1939, 63 Anm. 

77; 162-165. 
16 Zum Venus-Prooemium E. J. Kenney, Lucretius, Oxford 1977 (Greece and Rome, New Surveys in the Classics 

1), 13-17; D. Sedley, Lucretius and the Transformation of Greek Wisdom, Cambridge, 1998, 23-34. 

sms-12.indb   408sms-12.indb   408 23.10.2009   9:51:1823.10.2009   9:51:18



409

Marko Marinčič

Zum Schluß sei nur kurz darauf hingewiesen, daß auch der synkretistisch anmutende 

Kult der Liebe, den Venus als Vorbild für Bogomila zu implizieren scheint, wahrscheinlich an 

die antike, mittelalterliche und frühneuzeitliche Tradition der allegorischen Mythendeutung 

anknüpft . Im Mittelalter und in der Renaissance wurde Venus im Allgemeinen und insbe-

sondere die Vergilische Venus oft  allegorisch als eine doppeldeutige Gestalt aufgefaßt: man 

unterschied mit Bezug auf Platons Symposion und auf die neuplatonische Mythenallegorese 

eine himmlische (Ourania, caelestis) und eine »gemeine« Venus (Pandemos, vulgaris);17 die 

Th eorie von duae Veneres, die insbesondere bei den Florentiner Neuplatonikern sich einer 

großen Popularität erfreute, hat u. a. in Kunstwerken wie Botticellis Primavera ihren Nie-

derschlag gefunden.18 Bereits Petrarca hat in seinem Brief Seniles 4.5 die doppelte Allegorese 

der Venus-Gestalt auf die Interpretation der Aeneis angewandt und die Rolle der Göttin im 

Gedicht teilweise negativ, teilweise positiv bewertet; dabei hat er der Helena-Szene spezielle 

Aufmerksamkeit gewidmet und den Eingriff  der Venus apologetisch, d. h. positiv gedeutet.19 

Wie J. C. Warner in seiner 2005 veröff entlichten Arbeit über die »augustinische« Vergil-

Rezeption in der mittelälterlichen und frühneuzeitlichen Epik überzeugend dargelegt hat, 

hat die platonistische Doppelinterpretation der Venus-Gestalt in der interpretativen und 

produktiven Vergil-Rezeption seit Petrarca eine hervorragende Rolle gespielt;20 der theolo-

gisch zu überwindende Spaltung innerhalb der heidnischen Venus-Gestalt wurde dabei oft  

auf das als typologische Einheit aufgefaßte christliche Paar Eva und Maria übertragen.21 

Es ist demnach durchaus möglich, daß sich Prešeren auf die traditionelle Allegorese 

der Venus stüzt, indem er die paradigmatische »Erleuchtung« des Aeneas durch Venus 

in einen christlichen Zusammenhang transponiert. Bogomila, die Dienerin der Jungfrau 

Maria, besetzt dabei selbstverständlich die Rolle der Venus caelestis. Die explizit pazifi s-

tische und leicht synkretistische Tendenz ihres Credo verbietet es jedoch, den überfl üßig 

gewordenen heidnischen Kult der Živa mit der negativen Symbolik der Venus vulgaris in 

Verbindung zu bringen. Der Dualismus, der durch den Sieg des Christentums überwun-

den wurde, ist vor allem der zwischen Živa und den hassenden Črti; im Einklang damit 

wird auch Valjhun, der grausame Eroberer der Heidenburg, nachträglich fast als Häretiker 

verurteilt. Allein die Tatsache, daß Bogomila die neue Religion als einen stark pazifi stisch 

geprägten Kult der allumfassenden Liebe darstellt, rückt den Aspekt der Kontinuität in 

den Vordergrund. 

Es läßt sich grob vereinfachend sagen, daß die christliche Mythenallegorese, auch 

von Petrarca oder Milton geübte christliche Vergil-Deutung, trotz ihrer apologetisch-

didaktischen Tendenz für die heidnischen Götter vor allem eine Form des Überlebens 

darstellt. Umsomehr gilt das für die slawische Göttin Živa, die als die slawische Venus erst 

erfunden werden mußte, um einer christianisierten Venus caelestis ihren Platz abtreten zu 

können.

17 E. Wind, Pagan Mysteries in the Renaissance, New York, 1968; E. G. Schreiber, »Venus in the Medieval Mytho-

graphic Tradition«, Journal of English and Germanic Philology 74 (1975), 519-535; G. Economou, »Th e Two 

Venuses and Courtly Love«, in: J. M. Ferrante, G. D. Economou (Hg.), In Pursuit of Perfection: Courtly Love in 

Medieval Literature, Port Washington 1975, 17-50.
18 E. H. Gombrich, „Botticelli‘s Mythologies“, in: Symbolic Images, London, 1972, 31-81.
19 F. Petrarca, Opera quae extant omnia, Basel 1581, 786-89. Die Epistolae seniles liegen jetzt in einer neuen Au-

sgabe vor: S. Rizzo (Hg.), Francesco Petrarca, Res seniles. Libri I-IV, Firenze 2006.
20 Vgl. J. C. Warner, Th e Augustinian Epic, Petrarch to Milton, Ann Arbor, 2005, 51-73; zu Petrarca 53 und 208 

Anm. 5.
21 ebd. 53.

sms-12.indb   409sms-12.indb   409 23.10.2009   9:51:1823.10.2009   9:51:18



410

„Živa, Göttin der Liebe, die slowenische Venus“: Ein Beispielfall literarischer Mythopoiesis

»Živa, bógnja ljubezni, slovenska Venera«: Vzrorčni primer literarne 
mitotvornosti

Marko Marinčič

Edini zgodovinski vir, v katerem se omenja slovanska boginja ljubezni Živa, je Lin-

hartov Versuch einer Geschichte von Krain (1788-1791). Čeprav Živa ni povsem alegoričen 

lik kot Slava Jána Kollárja, gre za značilen proizvod literarne mitotvornosti, ki ji je v 

predmarčnem obdobju mogoče najti vrsto vzporednic. 

Na Prešernovem slovanskem »Olimpu« vlada oster dualizem med (dobro 

izpričanimi) Črti, ki jih ima glavni junak v imenu, in boginjo Živo, ki ji Bogomila do spre-

obrnitve služi kot svečenica. Prešeren prikazuje ta dualizem kot bistveno vsebino slovan-

skega poganstva; šele s pokristjanjenjem zadnje poganske skupine se antagonizem med 

»sovraštvom« in »ljubeznijo«, predvsem pa agresivna komponenta v tem paru, simbolno 

umakne vladavini krščanske ljubezni. Zgodba Krsta je že v 19. stoletju prešla v mit, Živa 

ima po Linhartovi, predvsem pa po Prešernovi zaslugi častno mesto v praslovenskem pan-

teonu – in vendar Prešeren sploh ne prikriva dejstva, da je njegova »lepa bógnja« pred-

vsem literarni fabrikat: v opombi pod črto jo izrecno opiše kot »slovensko Venero.« Tudi 

primerjava Bogomile z mitično Afroditino svečenico Hero ima izrazito klasicistični nadih 

in bralca usmerja k antičnim literarnim zgledom. 

Navezava Uvoda h Krstu pri Savici na Vergilijev opis padca Troje v 2. spevu Eneide 

je nesporna (Kos, 150-51; Kastelic, 205-8), o genezi slovanske Venere pa je mogoče več 

sklepati iz prizora 2.566 ss. V tem prizoru se Venera prikaže svojemu sinu Eneju, ki se 

sredi goreče Troje brezupno upira prodirajočim Grkom in v navalu jeze pred Vestinim 

svetiščem napade Heleno; tedaj mu božanska mati potegne izpred oči »oblak slepote«, ga 

odvrne od simbolnega maščevanja nad spartansko prešuštnico in mu razkrije pravi razlog 

za poraz: »krivični« bogovi so zapustili mesto. – V enem ključnih prizorov Krsta Črtomir, 

ki po porazu pod slapom pričakuje Bogomilo, ob pogledu na prihajočega duhovnika že 

skoraj potegne meč, tedaj pa se prikaže še Bogomila, mu poroča o svoji spreobrnitvi in o 

utopitvi kipa Žive ter mu oznani, da so poganski bogovi brez moči. 

Enejevo soočenje s Heleno je ključna točka v dramaturgiji in idejni strukturi Eneide: 

šele na tem mestu boginja svojega sina in varovanca simbolno odtrga od trojanske pre-

teklosti in njegovo pot usmeri proti zahodu. Enejeva iracionalna gesta, ko v zaslepljenosti 

uperi orožje v zemeljsko hipostazo svoje matere, in boginjin poseg sta upodobljena po 

zgledu prizora v 1. spevu Iliade, ko Ahil, paradigmatični »jezni junak«, potegne meč zoper 

Agamemnona, a v dogajanje zadnji hip poseže Atena (Il. 1.188-195; prim. Conte). Enejev 

poskus, da bi se z nasilnim dejanjem distanciral od trojanske preteklosti (Helena), je brez-

predmeten predvsem zato, ker Venera od njega zahteva še radikalnejšo ločitev od Troje: 

ne samo simbolne, temveč fi zično. Venera ima namreč dve vzporedni funkciji: kot rimska 

ustreznica Afrodite ščiti prešuštno žensko, ki jo je Parisu namenila za ženo; kot Venus 

genetrix, pramati rimskega ljudstva in mati prvega trojanskega kralja v Italiji, se je trojan-

ske dediščine, ki jo simbolizira Helena, že osvobodila. Iz Enejeve trojanske perspektive 

ta Venerina identitetna preobrazba pomeni boleč prelom s preteklostjo, iz proto-rimske 

perspektive pa (edino možno) obliko kontinuitete. 

Tudi v Prešernovi pesnitvi se identitetna preobrazba ženske akterke, Živine svečeni-

ce Bogomile, zdi manj travmatična od Črtomirove, med drugim tudi zato, ker Bogomilina 

sms-12.indb   410sms-12.indb   410 23.10.2009   9:51:1823.10.2009   9:51:18



411

Marko Marinčič

odločitev za redovništvo za poganskega junaka pomeni, da se mora v imenu krščanske 

doktrine odreči zemeljski ljubezni. Bogomilina obljuba o snidenju v onostranstvu je ne-

prepričljiva tudi zato, ker je v hudem neskladju z doktrino, na kateri temelji zahteva po 

ločitvi. Toda z Bogomiline strani neortodoksni, vseodpuščajoče pacifi stični krščanski cre-

do pomeni nekakšno nadkonfesionalno, skoraj sinkretistično kontinuiteto: veroizpoved, 

ki jo (pod avspiciji Vergilijeve Venere) učita Bogomila in spreobrnjeni druid, je vsekakor 

zelo drugačna od Valjhunove. Bogomilina pacifi stična različica krščanstva pomeni tudi 

zelo selektivno navezavo na Eneido: če Venera Eneja odvrne od nesmiselnega maščevanja 

nad Heleno, to še ne pomeni, da je sporočilo njenega posega pacifi stično: »mirovniško« 

sporočilo Eneide slejkoprej temelji na tradicionalnem si vis pacem, para bellum. Prešerno-

va interpretacija Venere se zato po eni strani zelo verjetno navezuje na Lukrecijevo »pa-

cifi stično« alegorijo Marsa in Venere (Lucr. DRN 1.1 ss.), ki je pustila globoke sledi tudi 

v renesančni ikonografi ji (Botticelli), po drugi pa na (neo)platonistično teorijo o »dveh 

Venerah« (Venus caelestis / Venus vulgaris), ki je od Petrarke naprej  (prim. Warner) odlo-

čilno vplivala na interpretacijo in produktivno recepcijo Vergilijevega epa. 

sms-12.indb   411sms-12.indb   411 23.10.2009   9:51:1823.10.2009   9:51:18



sms-12.indb   412sms-12.indb   412 23.10.2009   9:51:1823.10.2009   9:51:18



RECENZIJE IN POROČILA O KNJIGAH

RECENSIONI E SEGNALAZIONI 

DI LIBRI

BOOK REVIEWS

sms-12.indb   413sms-12.indb   413 23.10.2009   9:51:1823.10.2009   9:51:18



sms-12.indb   414sms-12.indb   414 23.10.2009   9:51:1823.10.2009   9:51:18



415

Krkavčanski kamen. Ur.: Matej Župančič. Koper/Capodistria: Histria Editiones 2008

(Histria colloquium 1), 119 str.

Krkavčanski (tudi krkavški) kamen že desetletja vznemirja domišljijo laičnih opa-

zovalcev, strokovnjakom pa predstavlja zahteven izziv in uganko. Zato je v Krkavčah, leta 

2007 o tem pomembnem kulturnem spomeniku potekal pogovor domačinov s poznaval-

ci, na pobudo Humanističnega društva Histria. Prispevki s tega srečanja so zdaj poleg še 

nekaterih drugih objavljeni v lepo natisnjeni in opremljeni knjižici z vsebinsko bogato 

Besedo uredništva, ki jo je prispeval Matej Župančič in z besedili udeležencev tedanjega 

razgovora: Alberta Pucerja, Jane Puhar, Jožeta Muniha in Josipa Korošca. Tedaj je priso-

stvoval tudi Andrej Pleterski in skupaj z Jano Puhar objavil obsežnejši tekst v reviji Studia 

mythologica Slavica 8 (2005). V pričujoči zbornik je bil uvrščen še članek Davorina Vuge, 

ki je bil za to priložnost nekoliko predelan, ter na novo napisani poglavji Rajka Pavlovca 

in Marina Baldinija. Tako imamo pred seboj multidisciplinarno delo arheologov, zgodo-

vinarjev, zgodovinarjev umetnosti, geologov in radiestezistov, ki že prinaša določene za-

ključke, hkrati pa odpira dokaj raznovrstne in zelo zanimive možnosti razlag. Vse to tudi 

odpira perspektivo nadaljnjega dela v začrtani smeri in z združenimi močmi.

Kamen nam s svojo pojavnostjo kaže zgodovinsko in duhovno situacijo, v kateri je 

nastal, obe vklesani fi guri na njem pa imata simbolično sporočilnost. Kakšna je natanč-

neje ta sporočilnost in iz katerega zgodovinskega obdobja izvira, je že težje določiti. Tako 

tudi avtorji publikacije na dobrih sto straneh ponujajo različne odgovore in jih tudi vsak 

po svoje utemeljujejo. Ker geološka struktura kamna po ugotovitvi Rajka Pavlovca kaže na 

lokalno poreklo, je spomenik krajevno ali prostorsko že fi ksiran. To pomeni, da ni bil pri-

nesen na to mesto od drugod in da nam ostane odprt le še časovni in s tem kulturni vidik 

njegovega nastanka. Mnenja avtorjev se tu dokaj razlikujejo: po nekaterih naj bi kamnita 

reliefa prikazovala »keltskega Apolona« Belenusa ali boga Janusa (Jože Munih, Mario Bal-

dini), po drugih rimsko-orientalskega Mitra (Josip Korošec) in po tretjih poznoantično ali 

zgodnjekrščansko kultno fi guro (Andrej Pleterski, Jana Puhar, Davorin Vuga). Po Vugovi 

razlagi bi lahko arhetipu lika, kakršnega vidimo na krkavčanskem kamnu, sledili vse do 

bronaste dobe in do megalitske kulture, ki je iz Evrope segla še na druge kontinente.

Glede keltskega boga Belenusa, ki je bil nekoč dejansko znan na našem ozemlju, je 

Matej Župančič že v svoji Uredniški besedi zapisal nekaj pripomb, ki bi jih kazalo upošte-

vati. Vprašanje pa je, če je bil keltski vpliv tako močan tudi v obalnih predelih Tržaškega 

zaliva. Vsekakor bi bila reliefna upodobitev keltsko rimskega božanstva na takšnem kraju 

nekaj zelo posebnega. V primeru rimskega boga Mitra, nekdanjega konkurenta krščan-

stvu, smo že na bolj utrjenih tleh. Po pričevanju Mateja Župančiča naj bi znameniti itali-

janski zgodovinar umetnosti Federico Zeri ocenil, da vzhodna podoba na krkavčanskem 

kamnu prikazuje boga Mitra, ki se dviga iz skalne gmote, in da je na zahodni strani upo-

dobljen Kristus z žarkasto krono. Vendar bi v takšnem primeru šlo za sinkretizem dveh 

različnih religioznih tradicij. To bi bilo morebiti možno v določenem trenutku prehoda 

iz poganstva v krščanstvo. Po ugotovitvi Jane Puhar fi guri nista nastali povsem istočasno, 

vendar po enotnem načrtu, kar pomeni, da sta bila lika vklesana v določeni kontinuiteti, 

čeprav se razlikujeta po slogu in izdelavi.

Mitrov kult je na Slovenskem dobro izpričan z lokacijami na Ptuju in v belokranj-

skem Rožancu, vendar so bile upodobitve tega božanstva vezane na kultne prostore – mi-

sms-12.indb   415sms-12.indb   415 23.10.2009   9:51:1823.10.2009   9:51:18



416

treje. Ti so bili v naravnih skalnih votlinah ali v zidanih stavbah. Zastavlja se torej vpra-

šanje, če je tudi v našem primeru kamen (samo z Mitrovim likom) stal v takšnem mitreju 

in bil šele kasneje premeščen pod vedro nebo. Lahko pa je upodobitev nastala v času, ko 

je mitraizem že izgubil veljavo državno priznane religije in je vztrajal le še skrivoma, vse 

tja do 5.–6. stoletja, brez vidnih kultnih objektov. Domači klesar bi se lahko zgledoval po 

kakšni upodobitvi v bližnji Mitrovi jami pri Devinu.

Po svojih rustikalnih stilnih značilnostih krkavčanski kamen seveda ni osamljen 

primer na Slovenskem. Lahko bi ga povezali z reliefoma na fasadi kapele sv. Jurija na Sve-

tih gorah nad Bizeljskim in z reliefom na steni župnijske cerkve v Hodišah na Koroškem. 

V vseh omenjenih primerih gre za linearno upodobitev fi gure. Kapela svetega Jurija na 

Svetih gorah že s svojo arhitekturno zasnovo priča o predromanskem izvoru. Vse ome-

njene fi gure imajo tudi okrogle glave, kar ponazarja božansko-astralni pomen lika, npr. 

njegovo solarno naravo. Na reliefu v Hodišah opazimo, enako kot v Krkavčah, da fi gura 

nekako lebdi v zraku; njene noge so brez prave opore. To bi bil lahko prikaz duše umrlega, 

ki se dviga v nebo (motiv, ki je bil priljubljen tudi na rimskih sarkofagih). Manj verjetno 

je, da bi šlo pri krkavčanskem kamnu za upodobitev križanja, vsaj pri fi guri na zahodni 

ploskvi kamna, saj bi bila golota v takšnem kontekstu nezamisljiva in nemogoča.

Podobno oblikovanje človeške glave srečamo tudi v langobardski umetnosti 7. in 8. 

stoletja v severni Italiji (npr. Pemmov oltar v Čedadu). Še prej pa se pojavlja v keltski in 

poznorimski provincialni plastiki. Če bi bil naš krkavčanski relief langobardsko delo, bi bil 

na njem viden značilen horror vacui, kar pa v našem primeru ni opaziti. Celo nasprotno, 

fi guri kar plavata v prostoru.

Davorin Vuga vidi podobnost reliefa na vzhodni ploskvi krkavčanskega kamna s 

keltsko tradicijo rojstva »mladega Sonca« Taliesina iz britanskega Walesa. Tam je res pri-

kazan lik z razširjenima rokama in žarki okoli okrogle glave, nad njim pa še križni nimb, 

kakršen je upodobljen tudi v Hodišah. V našem okolju bi mogli pomisliti na vpliv irskih 

misijonarjev, kar predlaga Davorin Vuga. Hodiški in krkavčanski kamen sta si podobna 

tudi po neizglajeni površini skalne podlage. Da sta oba spomenika nastala ob zatonu an-

tike je vidno tudi po tem, da si klesar za svoje delo ni izbral dotlej običajnega marmorja 

temveč mehki lokalni kamen. Vsekakor pa se je to zgodilo pred 9. stoletjem, saj se je takrat 

v umetnosti že uveljavila karolinška pleteninasta ornamentika. Tako je malo verjetna hi-

poteza, ki jo je nekoč omenil Ivan Sedej, da bi bila upodobitev na krkavčanskem kamnu iz 

obdobja romanike ali pozneje.

Umestitev v prostor, s katero sta se ukvarjala Jana Puhar in Andrej Pleterski (Studia 

mythologica Slavica 8 (2005), str. 57–74) kaže, da so katoliške cerkve, ki predstavljajo pro-

storski križ, nastale v poznejšem obdobju kot sam kamniti spomenik, pri čemer pa je pov-

sem mogoče, da so lokacije veljale za svete že prej in jih je kasnejša izgradnja cerkvá samo 

še potrdila in utrdila. Zanemariti ne gre tudi obrednega pomena krkavčanskega kamna za 

lokalno skupnost, kar pa ne določa njegove starosti, saj je ta funkcija lahko sekundarna.

Krkavčanski kamen nam govori v jeziku arhaičnih oblik, njegova govorica pa nam 

bo z zbiranjem komparativnega gradiva zagotovo postala bolj razumljiva.

Zmago Šmitek

sms-12.indb   416sms-12.indb   416 23.10.2009   9:51:1823.10.2009   9:51:18


