Darja Zavirsek

»CE VIDIS DUHOVE, POVEJ LIUDEMI«
NEKAJ MISELNIH MODELQV V ANTROPOLOGIJI ZDRAVJA

Antropologinja, ki vstopi v nove kulturo, bo po-
gosto ugotovila, da so ljudje, ki so prvi priprav-
ljeni govoriti z njo in ¢ katerimi bo tam morda
preZivela ves svoj &as, ljudje, ki o na obrobju
svoje lastne kulture.

Laurie Krieger
uvon

»Ce vidi§ duhove, povej ljudem!« je nasvet,
ki ga mladi Eskimi dobivajo od starih. V za-
hodno- in srednjeevropskem misclnem sistemu
govori ta stavek o tradicionalnih verovanjih in
zdraviteljstvu, o duSevnem zdravju, skupnosti
in pripovedovanju — torej o elementih antro-
pologije zdravja kot miselnega modela. Ta te-
melji na prepriCanju, da pojmovanja zdravja,
bolezni, duSevnega zdravja in norosti variirajo
glede na kulturo, v kateri se pojavljajo. Preden
pa to trditev podrobneje razc¢lenimo, si oglej-
mo pojme, ki nas do nje Sele pripeljejo.

eprav je Roger Keesing (1993) v svojih
poznih tekstih ocital antropologiji »izum-
ljanje« drugaénosti, ki naj bi izviralo iz za-
hodnjaSkega »hrepenenja po alternativahe,
antropologija zdravja nc more mimo temeljnih
konceptov, kot so heteroloskost, kulturni rela-
tivizem, holizem in medkulturne primerjave.

Koncept heteroloSkosti poudarja drugaénosti
onstran hierarhiénih klasifikacij in negativnih
vrednotnih konotacij tistega, kar je na desni
strani binarnega para. HeteroloSkost je pogoj
za to, da prepoznamo etnocentrizem in kate-
gorialne zmote, ki izhajajo iz prenasanja ev-
ropskih konceptov dobrega zdravja na druge
dele sveta.

S heteroloskostjo sledimo kulturnemu rela-
tivizmu, ki zavraa univerzalne koncepte in

»naravne« oblike ¢loveskega Zivljenja. Name-
sto njih vpeljuje heterologija kontekstualno ra-
zumevanje pojavov, procesov in dogodkov, ki
so dojeti v okviru vrednotnega sistema doloce-
ne osebe. Vrednotni sistemi ljudi temeljijo na
njihovih osebnih izkuSnjah, same vrednote pa
so nekaj relativnega. Poimenovanja postanejo
imena, ki imajo zgodovino. Se tako osmesena
potreba antropologije po iskanju drugacnosti
in po kulturnem relativizmu je vendarle posle-
dica ne le rado-vednosti tistega, ki is¢e, temvec
tudi prav posecbno praznovanje Drugaénosti.
Taksno raziskovanje zahteva pogled na kultu-
ro-v-kontekstu in pogled na ¢loveka-v-okolju.
Gre za holisti¢no pozicijo, ki stremi k razume-
vanju pojavov v njihovi celostnosti in pogosto
zahteva ve¢ kot eno teorijo in veé kot eno
znanost.

Medkulturne primerjave, katerih kraki se
raztezajo v smeri epidemioloskih kvantitativ-
nih Studij, kvalitativnih terenskih raziskovanj
in Studij primerov, temeljijo na poglobljenem
raziskovanju kultur, da bi jih bilo mogoce
primerjati. PreZeéi nevarnosti kategorialnih
zmot in etnocentri¢nih sklepov se lahko
izognemo, ¢e znamo razlikovati kulture, ne da
bi jih pri tem tudi hierarhi¢no razvri¢ali. Kul-
tura ne nosi v scbi ni¢ naravnega, temved je so-
cialna konvencija, torej »nart obnasanja in ne
obnaSanje samo« (Rack 1991: 13). Klasi¢na
Taylorjeva definicija kulture kot celote znanj,
verovanj, umetnosti, morale, zakonov in na-
vad, ki si jih ¢lovek kot oseba v druZbi pridobi,
je torej le nacrt za obnaSanje, je »vzorec za ob-
naSanje« (Mimvnicu 1993: 32).

Kultura je torej dologen vrednotni sistem,
po katerem vrednotimo drugo kulturo. Kultu-
re so »dobre« ali »slabe« le glede na vrednote

109



DARJA ZAVIRSEK

moje lastne kulture. Ce pa smo prepricani, da
je prav nasa kultura mera za tisto, kar ljudje
poénejo in v kar verjamejo, da bi pojasnili svoj
svet in smisel svojega Zivljenja, smo na poti et-
nocentrizma. Etnocentrizem kot prepri¢anje,
da je naSa kultura najboljSa ali vsaj najpri-
mernejSi nadin, na katerega naj ljudje Zivijo,
nas po poti redukcionizmov privede do rasnih
diskurzov in samega rasizma.

Clovek-v-okolju pa je dolofen tudi prek
svojega telesa, torej po bioloSkem spolu, barvi
koZe in telesnih posebnostih. Na vse to se pri-
penjajo dologeni socialni atributi, ki v maniri
razvri¢anja (ki ga dobro poznajo psihosocialne
sluZbe, kadar sluZijo drZavi) kategorizirajo raz-
licne telesne znake. V kulturi torej ne Zivimo
kot Clovek, temveé kot osebe, ki smo dolo&eni
prek spola, barve koze in drugih vidnih tele-
snih znakov. V kulturi Zivimo kot Zenske in
moski, s temnejSo ali svetlejfo koZo, s fizi¢nimi
posebnostmi. Antropologija zdravja zato ne
more niti mimo gornjih konceptov niti mimo
diskurzov o telesu in o spolih.

NEKA) TEZ

Antropoloski Studij zdravja nas tako
pripelje veliko globje od bolezni razli¢nih kul-
tur. Vpelje nas v nacin, kako ljudje dojemajo
svet, v znalilnosti ¢loveskih socialnih sistemov
in vrednot, v dojemanje vsakdanjih nczado-
voljstev in v manifestiranje bolecine. Antro-
pologija zdravja ni le pogled na zdravje in
bolezen kot ekstremni stanji istega kontinu-
uma, temvec je pogled na dolo¢eno druzbo, na
kulturo ali skupnost kot celoto.

Zdravje, bolezen, dusevno zdravje in norost
so kategorije politicnih diskurzov, oziroma, ¢e
parafraziram Arthurja Kleinmana, tudi model
sistema zdravstvenega skrbstva je kulturni
sistem kot vsi drugi.

Spomnimo se zgodovinskih obdobij, ko je
veljalo prepri¢anje, da je bolezen sankcija za
napa¢na ravnanja. V teh diskurzih se je so-
cialni red izenacil z moralnim redom, ¢lovek
pa je bil kaznovan z boleznijo. Zdravje je bilo
polititna in moralna vrlina. Po tem prepricanju
so bile v zgodovini Zenske pogosto kaznovane
z boleznijo zaradi svoje nemoralnosti. Z
»boleznijo slabe morale« (na primer histerijo)
so bile v 19. stoletju kaznovane prostitutke,

110

samske Zenske, umetnice in upornice. Bolezen
pa je bila tudi deviacija, posledica odstopanja
od vladajocih norm, in je kot politi¢ni koncept
delovala na podoben nadin.

Antropologija zdravja torej raziskuje tako
osebno kot politiéno podrodje, manifestacije
zdravja in duSevnega zdravja v razli¢nih druZ-
bah, tradicionalne nainc zdravljenja in sim-
bolna verovanja, pa tudi obrazce za obnaSanje
Cloveka, ki trpi.

Zdaj pa si oglejmo temeljne teze, ki tvorijo
ogrodje antropologije zdravja:

1) Ljudje povsod po svetu izrazajo nezado-
voljstvo in trpljenje, zato je manifestiranje
¢loveskih stisk univerzalni ¢loveski fenomen.

2) Nacin, na katerega ljudje izraZajo svoje
stiske, je odvisen od kulture, v kateri se ¢lovek
nahaja, in od pripadnosti spolu.

3) Problem duSevnega zdravja je v antro-
poloSkem kontekstu problem drugacnosti.

4) Norost je relacijski koncept, saj tisto, kar
velja v naSem kulturnem vzorcu za norost, ne
zdrZzi medkulturnih primerjav.

5) V nckaterih kulturah je vpraSanje
dobrega zdravja problem vse skupnosti, v laj-
Sanju trpljenja je udeleZena vsa skupnost.

6) Tradicionalno zdraviteljstvo temelji na
izkusnji lastnega trpljenja in na vokaciji za
zdravljenje drugih.

7) V nckaterih kulturah ljudje oscbno
nezadovoljstvo in trpljenje pogosteje somatizi-
rajo, v drugih pogosteje psihologizirajo.

8) Zdravniki imajo v razlicnih kulturah
razli¢ne razlagalne modele za bolezni, zdravje,
dusevno zdravje in norost. Njihovi razlagalni
modeli se razlikujejo od tistih, ki jih ima
oseba, ki trpi.

9) Izku$nja bole€ine je odvisna od kulture,
in tudi sam fenomen boleéine je dolocen s kul-
turo.

NOROST KOT RELACIJSKI KONCEPT

Stevilne antropologinje in Stevilni antro-
pologi so poudarjali, da norost ni »naravna«
kategorija in da lahko dologeno vedenje defi-
niramo kot norost l¢ glede na kulturne vzorce,
ki veljajo v tej kulturi. Vesna Godina je leta
1992 na okrogli mizi » Antropologija in norost«
poudarila, da ima »norosti tudi v naSem kul-
turnem vzorcu ta status Sele priblizno zadnjih



»CE VIDIS DUHOVE, POVE] LIUDEM!«

200 let«. Nekatere kulture se z oémi Evrope-
jeev zdijo izrazito »nore« in druge romanti¢no
»zdrave«. Kultura torej ne oblikuje le nadine
ravnanja s stisko, temveé tudi razlage takih
ravnanj. Med ameriSkimi in afriSkimi tribal-
nimi skupnostmi so glasovi, ki jih sliSijo posa-
mezniki in posameznice, del kulturnega vzorca
za obnajanje v doloeni skupnosti. Interpre-
tacija tega kot norosti je lahko iz zahodnega
pojmovnega sistema zanesljiva, vendar za
omenjene tribalne skupine neveljavna. To nas
spet pripelje do vprasanja kategorialnih zmot,
ki temeljijo na prenasanju zahodnih modelov
diagnosticiranja dusevnega trpljenja v druge
kulture.

Slavna antropologinja Ruth Benedict v
svoji znani knjigi Patterns of Culture (1935),
kjer je kulturni relativizem postavila za enega
od stebrov antropologije, omenja razli¢ne
oblike izraZzanja Zalosti in frustracij, ki lahko
pripeljejo do kategorialnih zmot znotraj za-
hodnih miselnih modelov.

V vseh skupinah ljudi lahko prepoznamo so-
rodne oblike razli¢nih reakeij na frustracijo in
Zalost: njeno prezrije, njeno ncomejeno in ne-
zatrto izraZanje, zahteve po praviénosti, kazno-
vanje irtve, zahteve po ponovni vzpostavitvi
prejinje situacije. V psihiatriénih dokumentaci-
jah nafe druZbe so nekateri izmed teh impulzov
prepoznani kot glabi na&ini ravnanja s situacijo,
nekateri kot dobri. Za tiste, ki so slabi, pravijo,
da peljejo v bolezen in norost, dobri pa v us-
trezno socialno funkecioniranje. Jasno je, da ni
nobene korelacije med vsakovrstnimi »slabimi«
tendencami in nenormalnstjo v absolutnem
smislu. Zelja, zbeZati stran od Zalosti, pustiti jo
za seboj za vsako ceno, ne vzgaja psihotitnega
obnafanja, kjer je, kot na primer med Puebli, to
dolo&eno z institucijami in podprto z obnafan-
jem skupine. Puebli niso nevrotiki. Njihova
kultura daje vtis, da goji slabo dufevno zdravje.
Podobno je v psihiatri¢ni teoriji, ki izhaja iz
nase lastne civilizacije, paranoidno vedenje, ki
e tako nasilno izraza med Kwakiutli, znano kot
skrajno »slabo«; to pomeni, da na razli€ne na-
Zine vodi k razpadu osebnosti. Vendar gre le za
posamezne Kwakiutle, ki jih povezuje to, da
puifajo svojemu vedenju kar najsvobodnejgi
izraz; to so vodje kwakiutlske druZbe, ki v svoji
skupnosti najdejo najvetjo izpolnitev. (BENEDICT
1971: 185-186.)

Danes lahko obéudujemo navedeno ugo-
tovitev, ki je blizu aktualnim staliS¢em o
dusevnem zdravju. Za Ruth Benedict je bilo
pomembno, kaj se zgodi s tistimi, ki se jim ne
posredi  prilagoditi  kulturnim vzorcem, v
katerih Zivijo. Kot lucidno zapise:

Vprafanje psihiatrije so prepogosto nadomestili
tako, da so zastavili nespremenljivo listo simp-
tomov, namesto da bi raziskovali tiste, katerih
znatilne reakcije so zanikale vrednote njihove

druibe. (Ibid. 1971: 186.)

Vprasanje norosti postane torej v an-
tropoloski perspektivi vpraSanje razkola med
vzorcem obnaSanja, ki je neki osebi blizu, in
druzbeno veljavnim kulturnim vzorcem.

NE MORES BITI SAMAN, CE SE NE SRECAS §
SMRTJO

Antropologi in antropologinje so v tradi-
cionalnejsih kulturah nasli na¢ine za manifesti-
ranje stiske, ki so bili zelo specifi¢ni za manjSa
kulturna okolja, njihova imena pa so izhajala
iz jezika lokalnih skupin. To so poimenovali
kulturmo vezani sindromi (culture bound syn-
dromes). Koncept kulturno vezanih sindromov
je pojasnil, kaksna je osebna in socialna funk-
cija trganja obladil, poblaznelega skakanja ok-
oli ko¢, teka po ledu in snegu in podobnega
nenavadnega obnaSanja. Pojasnil pa je tudi
vpraSanje, zakaj je »izguba dule« (susto)
znacilna za Srednjo in JuZno Ameriko in ne za
Evropo, kjer najdemo kot kulturno vezan sin-
drom anoreksijo (anorexia nervosa) in bolecine
v glavi (migreno). Pojasnil je, zakaj je tekanje
po ledu znacilno za Eskime (pibloktog) in ne
za avstralske domorodce (cf. Zavirsex 1993).

Nadin ravnanja s posameznikovo stisko se v
tem kontekstu razSiri na vso skupnosti.
IzraZanje nezadovoljstva je javno, vanj sc
vpletejo razliéni ritualni postopki, zato da bi se
na simbolni ravni vzpostavilo poruseno raz-
merje med osebo in skupnostjo. Ker se stiska
manifestira prek telesa in ker oseba uporablja
telo na ritualen-gledaliski nacin z udelezbo
gledalcev, je torej telo simbolna zveza med
osebo in skupnostjo. Ritualizacija izraZanja
stiske in tudi ritualizacija zdravljenja nujno za-
htevata udeleZenost celotne skupnosti.

111



DARIJA ZAVIRSEK

V teh ceremonijah sodelujejo praviloma
tudi tradicionalni zdravitelji. Beseda Saman-
izem izhaja iz sanskriskega izraza Saram, kar
pomeni ogreti s¢ in prakticirati trpkost. Kot je
poudarila Irena Weber na okrogli mizi »An-
tropologija in norost« leta 1992, Saman ni le
tisti, ki zdravi, temve¢ je lahko tudi videc, vizi-
onar, najpomembnejSe pa je, da je tisti, ki je
obvladal smrt. Postati $aman je posledica glo-
boke izkusnje bolezni, izkusnje transcendence,
ncke vrste uspesno prestane preskusnje. Sele
to, da premaga hudo bolezen, trpljenje ali
smrt, »naredi« Samana, ki lahko po nacelu tra-
dicionalne magije, da »podobno izzove podob-
no«, sam postane zdravitelj bolezni ter hudih
telesnih in duSevnih stanj. Scle tisti, ki je
ozdravil sebe, je lahko zdravitelj, je posveéen v
skrivnost zdravljenja.

Nekatere kulture poznajo $amanke, kot na
primer kalifornijska indijanska skupina Shasta
(Benepict 1971), kjer ljudje verjamejo, da so
samo Zenske posvedene v take prakse in zato
uZivajo v skupnosti izjemno mesto. V Mchiki
poznajo curandere, ki so lahko Zenske in mo-
$ki. Sposobnost Samanke/Samana je tudi v tem,
da zavzema mesto mediatorja med dvema sve-
tovoma, tostranskim in onostranskim, med
sferami boZjega in sferami ¢lovedkega. Saman
je mediator, saj prehaja razli¢ne ravni, je pre-
naSalec sporodil in vizionar. Stvar kategorialne
zmote pa bi bila, ¢e bi ekstatitna Samanska
stanja enadili s psihozo, njegovo sposobnost za
pogovarjanje z glasovi pa z norostjo.

V zahodni medicini opravlja delo medira-
nja medicinska sestra. Razlika med tradicional-
nima vlogama Samanke in medicinske sestre
je, da je slednja polna protislovij in dvoumno-
sti. Njena glavna naloga je skrb. Zaradi dvo-
umne vloge Zenske v hierarhiji medicinskega
poklica, ki je s profesionalizacijo postal moski
poklic z androcentri¢nimi staliS¢i in ravnanji,
se njeno delo dojema kot poklic in kot mate-
rinsko negovanje. Medicinska sestra je dolZna
negovati paciente in hkrati opravljati dela iz
vrst hiSnega gospodinjstva (pripravlja kavo,
obladi in streze zdravnikom, pripravlja delovno
orodje). Ronald Littlewood poudarja (1991:
154), da si pacient/pacientka in medicinska
sestra na simbolni ravni delita specifi¢ne Zen-
ske poteze: druZzbeno pripisane spolne vloge,
ki niso neposredno povezane z bioloskim

112

spolom, temveé z domnevno »naravnimi dej-
stvi« bioloskega spola. V simbolnem smislu
ima pacient, ki je pasiven in v odnosu do mo-
Skega zdravnika podrejen, atribute Zenskosti.

Mediatorska vloga medicinske sestre, na
katero je opozorila Jenny Littlewood (1991),
se kaZe v prehajanju od sveta medicine k svetu
laikov (pacientovih sorodnikov) in nazaj. Je
mediatorka in zagovornica pacienta/pacientke
v biomedicinski obravnavi, je prevajalka spo-
ro¢il med laiki in cksperti. Njena mediatorska
vloga pa se nanasa tudi na njeno pomoc pri re-
definiciji ¢asa in prostora, ki ju mora zaleti
Ziveti pacient/pacientka. Vstop v medicinsko
obravnavo v zahodni medicini pomeni, da
¢lovek vstopi v normativni prostor institucije.
Hujsa ko je bolezen, strozje je definiran dovol-
jeni prostor pacienta. Clovek vstopi v novo or-
ganizacijo Casa, kjer individualni ¢as zamenja
institucionalni ¢as, naloga medicinske sestre
pa je, da ¢loveka seznani z novimi ¢asovnimi
sckvencami (obroki, vizitami, obiski).

Drugi tip prehajanja je povezan z odstran-
jevanjem ckskrementov in podobnimi delov-
nimi opravili, ki so blizu ¢loveSkim izlockom.
Ekskrementi so, kot je poudarila Ze Mary
Douglas (1966), stvar zunaj prostora in reda,
so stranski produkt reda. Ekskrementi imajo
poloZaj vmesnega ¢lena, necesa na prehodu: so
del ¢loveka in hkrati niso del ¢loveka, preha-
jajo iz notranjega podroéja osebe v zunanji
svel. Ker jih zaznamuje prehodnost, so tabuizi-
rani. Med obema sferama je telo, ki je, kot
smo Ze spoznali, simbolna vez med osebo in
zZunanjim svetom.

Paradoks pa je v tem, da so medicinske se-
stre nositeljice beline, Cistosti in neokuZenosti.
V nacistiénem imaginariju so bile upodobljene
kot angeli, kar je Ze samo po scbi paradoks, saj
se ukvarjajo z mejnim, z najbolj okuZenim
(ekskrementi bolnikov so v simbolnem smislu
dvojno okuZeni). Prav simbolna distost jih
varuje pred okuZzbo, pred umazanijo.

Analogijo med Samanom-mediatorjem in
medicinsko sestro, ki v zahodni medicini
opravlja izjemno pomembno vlogo, ne da bi
bila ta tudi prepoznana kot pomembna, lahko
utemeljimo na treh ravneh mediiranja:

* prehaja od prostora telesa k prostoru
ne-telesa, ckskrementov (varuje in Cisti telo,
pomaga nadzirati meje);



»CE VIDIS DUHOVE, POVE] LTUDEM!«

* prehaja od sveta pacientov do sveta ek-
spertov (prevaja ckspertni jezik v lai¢nega, te-
melji bolj na izkuSnjah kot na znanstvenih
definicijah);

* prehaja med ¢lovekom, ki prevzame vio-
go bolnika, in ljudmi, ki niso prevzeli te vloge
(je dostopna za svojce in omogoca druZenje).

Moc¢no mediatorsko vlogo ima medicinska
sestra v Indiji (Somsee 1991). Potrebna je ta-
krat, ko je nekdo zares »hudo bolan« (very ill),
njena naloga pa je, da pacienta/pacientko pos-
lusa in opogumlja. Na simbolni ravni njun od-
nos ni podoben odnosu mati-otrok, kakor je
pogosto v zahodnih kulturah, temveé gre za
odnos odrasli-odrasli.

Na Japonskem se koncept medicinske
sestre pribliZzuje zahodnemu, saj vsebuje tako

nadzorovalne kot materinske kvalitete (Hen.

DRY, MARTINEZ 1991). Pojem, ki oznaduje me-
dicinsko sestro, je kangofu, kar pomeni gledati
na nekoga, paziti, motriti; biti pozoren na kaj;
imeti izku$nje; obravnavati; skrbeti; pomagati;
imeti socutje in usmiljenje; imeti znamenje ali
vizijo. Kangofu je sestavljen iz besede go, ki
pomeni braniti, varovati, drZati, ubogati, opa-
zovati; biti zvest komu; biti odkrit s kom. Fu
pa pomeni Zensko ali Zeno (ibid.: 64).

Koncept kontaminacije pa se (v nasprotju z
zahodnim) razteza tudi na medicinske sestre
same. Ljudje verjamejo, da se medicinske se-
stre pogosto okuzijo od pacientov. To je eden
od razlogov, da ¢lanice in ¢lani gospodinjstva
ostajajo v bolnici ob trpe¢em, ga umivajo, hra-
nijo in mu celo ¢istijo rane. Medicinska sestra
¢lana ali ¢lanico hiSnega gospodinjstva naudi,
kako se kaj naredi. Opisani japonski koncept
je podoben zahodnemu tudi po tem, da vloga
medicinske sestre ni druZbeno cenjena.

Primerjava med $amanom in medicinsko
sestro kaZe Stevilne podobnosti, ki nas navaja-
jo na misel, da je Saman predhodnik medicin-
ske sestre in ne zdravnika, kot je sploSno pre-
pricanje. Prepogosta inkompatibilnost med
razlagalnim modelom zdravnika/zdravnice in
¢loveka, ki trpi, Se bolj poudarja to tezo.

BOLECINA

Izkusnja bolecine je vedno posledica preple-
tanja fizi¢nega in socialnega, je osebna izkusnja,
ki korenini v izkusnji socictalnosti. Tu je odgo-

vor na vpradanje, zakaj gredo nekateri zaradi
dolo¢enih bole¢in k zdravniku, drugi pa ne.
Kaj je tisto, kar dokonéno dolo¢i boleéino, iz-
kusnja fizi¢nega ali izkuSnja socialnega? Pojem
sociosomaltizacija govori o tej zagonetki v ma-
niri antropologije, ki poudarja, da gre pri
bolecini za ve¢ kot le biolosko izkus$njo, saj je
dojemanje boledine vedno definirano v okviru
dolo&ene kulture. Tudi bolecina je del kultur-
nega vzorca.

Med Sokeji iz severnega Chiapasa v Me-
hiki, na primer, poteka lajSanje bole¢ine vedno
v prisotnosti druZine in véasih celotne skup-
nosti. Clovek dobi status osebe, ki trpi, Scle
takrat, ko sam ali s pomo¢jo druZine dolodi
vrsto bolezni. Novi status dovoljuje, da &lovek
prencha delati, toZi o svoji bolezni in se pod-
vrze domafemu ali specialistiécnemu zdravlje-
nju. Mojca Teréelj, ki je med njimi opravljala
terenska raziskovanja, je zapisala:

Opazila sem, da do trenutka, ko prizadeti 3e ni
priznan za bolnega, Soke prenaia teZave zelo
stoi¥no, obratno pa se po tem toliko bolj pri-
toiuje. Opazila sem tudi, da veliko bolezni pre-
bolijo stoje, kot tudi to, da vefkrat bolezen
ignonrajo, dokler se resneje ne razvije. (TEREEL

1993: 109-110.)

V psihosocialnih sluzbah obnemimo ob sre-
¢anju z ljudmi, ki na razli¢ne nacine govorijo o
svojih bole¢inah. Nekateri, ki jih sreamo v
sluzbah za duSevno zdravje, nas zacudijo, ko
svoje duSevno trplienje prevajajo v jezik tele-
sne boletine. Ljudje v psihiatri¢nih bolnicah
pogosto pojasnjujejo hospitalizacijo z boledi-
nami v nogah ali bole¢inami v hrbtu. Ljudje s
podro¢ij Azije in Afrike pogosto izraZajo
dusSevno trpljenje s simboliko, ki je zahodnim
kulturnim vzorcem tuja. Neka nemska psi-
hiatrinja mi je pripovedovala, da je imela stik s
pacientko iz Pakistana, ki je govorila, da njene
bolecine izvirajo iz trebuha, v katerem se je
naselil pes.

Za nekatere ljudi je Zivljenje kopicenje bo-
le¢ih dogodkov. Ko nam o njih pripovedujejo,
se ¢udimo, kako lahko c¢lovek prenese toliko
bolecine.

Nekateri ljudje Zivijo z izkuSnjo dolgotrajne
fizicne bolecine, ki se skozi ¢as spremeni v
dusevno trpljenje, in je v Zivljenju teh oseb le
malo stvari povezanih s telesom.

113



DARJA ZAVIRSEK

Bolec¢ina naredi obrise sveta drugacne; ne-
kateri govorijo o posebni »zagozdi« med pri-
zadeto osebo in zunanjim svetom, ali pa o
»zagozdi« znotraj osecbe same, ki jo sproZi bo-
le¢ina. Ko govorimo o ljudeh, ki imajo teZave z
dusevnim zdravjem, ali o tistih, ki so dolgotraj-
ni uporabniki psihiatri¢nih ustanov, govorimo
o njihovih diagnozah, izboljSanjih in poslab-
Sanjih, hospitalizacijah in institucionalizmu,
redko pa o ljudeh, ki Zivijo z dolgotrajno bole-
¢ino. Ce bi dopustili razmiSljanje o njihovi bo-
lecini, bi se nam zgodilo dvoje: prvi¢, naleteli
bi na lastno bole€ino, prek katere bi ugledali
razliko med ljudmi in njihovim Zivljenjem in
razliko med potrebami in redukcionisti¢nimi
odgovori psihosocialnih sluzb, in drugi¢, posta-
lo bi nam jasno, da svet, v katerem Zivi ¢lovek
z izkuSnjo dolgotrajne bolecine, ni ved isti kot
svet, v katerem Zivimo mi. Arthur Kleinman in
sod. (1992: 7-9) so to strnili v misel:

Bole&ina je lahko huda groinja legitimnosti
vsakdanjega sveta. /../ Kompleksni procesi
transformirajo bolee odnose in bole#a &ustva v
zaboj boletine, in narobe, transformirajo zaboj
boletine v boledi svet.

V vpradanju, kako se pri dojemanju bole-
¢ine prepletata fizicno in socialno, se skriva
tudi vprasanje o razlikah med medicinskim do-
jemanjem bolecine in obfutkom bolecine, kot
ga definira trpeca oseba. Medicinska definicija
bole¢ine ima praviloma kaj malo skupnega z
individualno izkuinjo, pa ¢eprav tako medicin-
ski koncept kot osebna izkusnja temeljita tako
na dojemanju fizinega telesa kot na uposteva-
nju njegove societalnosti. V anglosaskih jezikih
antropologi govorijo o razliki med disease in
illness. Prva govori o medicinski razlagi bole-
Cine, druga o njeni oscbni individualni razlagi.
Z drugimi besedami, illness je tisto, kar obéuti
¢lovek, preden gre k zdravniku, disease pa je
tisto, kar »ima«, ko sc vrne od zdravnika, in to
se¢ najpogosteje nanaSa na doloéen organ.

Prav na podro&ju dusevnega zdravja najpo-
gosteje pride do omenjene inkompatibilnosti
med medicinskimi in individualnimi razlagami.
Zdravniki, ki uporabljajo medicinski model
(disease model) so pogosto slepi za socialne in
osebne razlage boledine.

Bolecina, ki je zelo pomembna za razume-
vanje dusevnih stisk, ostaja skrita toliko ¢asa,

114

dokler ne plane na dan v obliki poskusa samo-
mora, samoposkodbe, prenehanja uZivati hra-
no. Sele tako manifestirana boledina sprozi
redefiniranje medicinske razlage v ponovno
medicinsko definicijo. Telo postane trdnjava,
ki jo je treba zasesti, ukloniti, obvladati. V tem
boju koncept disease premaga koncept illness,
in ¢e se hotemo leta pozneje vrniti k koreni-
nam tega boja, jih pod palimpsestnimi nanosi
ni¢ ved jasno ne razpoznamo.

Prav zaradi izkuSnje boleéine ljudje iz za-
hodnih zdravstvenih sistemov iS¢ejo pomo¢ pri
naravnih zdraviteljih. Glavna naloga, ki so jo
imeli naravni zdravitelji v preteklosti, je bila
lajSanje bolecine. Tudi danes velja, kot je ugo-
tovil Kleinman s sod. (1992), da ljudje pri
zdravnikih najbolj cenijo to, da jim bodo ola-
jSali bolec¢ino in zmanjsali trpljenje. Lahko sc
vprasamo, kolikSno je tveganje za duSevno
zdravje ¢loveka, ko vstopi v razlagalni model,
ki ne uposteva bolecine.

Pri analizi tveganja moramo razlikovati
med groZnjo, ki je opredeljena v tem razlagal-
nem modelu, in med nevarnostjo, ki jo prinasa
omenjeno neupostevanje (FLAKEr 1994). Po
klasi¢ni predstavi o tveganju se bo ¢lovek, ki
ima dolgotrajne teZave z duSevnim zdravjem,
fiziéno posSkodoval, ¢e ga ne umaknemo v usta-
novo, ki ga bo nadzorovala. Ta razlaga ne
uposteva groZnje, ki jo prinasa dejstvo, da taka
ustanova temelji na razlagalnem modelu or-
ganske bolecine (disease model). GroZnja, ki je
posledica spregledane bolecine, pa poveéa ne-
varnost, ki jo navadno pripisujemo Zivljenju
zunaj ustanove. Povea nevarnost, da ¢lovek
naredi svojo bolecino vidno — nevarnost
samoposkodbe. Po analizi tveganja prav groz-
nja neprepoznavanja bolecine poveéa nevarnost
njene materializacije. Potem je bole¢ina dvojna,
zunaj in znotraj, vidna in nevidna hkrati.

Za potrditev te teze bi lahko uporabili
raziskave, ki s¢ ukvarjajo s pogostostjo samo-
morov in samomorilnih poskusov v psihiatri¢-
nih ustanovah.

GroZnja neprepoznane boledine, ki povedu-
je nevarnost samopoSkodovanja, najpogosteje
privede do nevidnih poskodb, ki jih lahko po
Goffmanu poimenujemo mortifikacije jaza.
Samoposkodovanje je lahko smrt dolo¢enega
dela jaza, utrditev zanikanja, samostigmati-
zacija, prilagoditev institucionalnim zahtevam,



»CE VIDIS DUHOVE, POVEJ LIUDEM!«

uklonitev profesionalizmu, samoredukcioni-
zem ipd. Taka nevarnost samoposkodovanja
v€asih zares zmanjSa obutek boledine, ne
izboljSa pa duSevnega zdravja. V tem je glavni
razkol med medicinskim (disease model) in so-
cialnim (illness model) pogledom na bolecino.
Nekateri postopki, ki jih poznamo zlasti iz za-
hodne medicine in manj iz tradicionalnih zdra-
viteljskih tehnik, boleéino celo producirajo.
Vse to dokazuje, da bole¢ina ni toliko vpra-
Sanje biologije kot vprasanje kulture, je »iz-
kuSnja lokalnih svetov, ki jih trpedi Zivi«
(Krennman 1992: 169).

KAKO UPORABITI ESKIMSKO MODROST ¥
SOCIALNEM DELU

Ta naslov zveni za marsikoga nenavadno,
saj je ustaljeni »red stvari« nasproten. O neev-
ropskih kulturah smo prepricani, da se morajo
uditi od naSe, ali bolje, manjSinske kulture sc
morajo prilagoditi ve&inski. Ce parafraziram
Foucaulta, producira »prava« znanja metropo-
la, periferija pa mora lokalna znanja podrediti
vladajodi resnici. Pa vendar, ¢e prevedemo es-
kimsko misel »&e vidi§ duhove, povej ljudeme«
v zahodni miselni sistem, stopimo na podrogje,
ki se v dufevnem zdravju danes imenuje
terapija s pogovarjanjem (talking terapy).

Pogovarjanje je pomembno tudi takrat, ko
ne vidimo duhov, sli§imo pa glasove. Tako gla-
sovi, ki prihajajo iz ¢lovekove notranjosti, ka-
kor tisti, ki jih sliSijo kakor »od zunaj«, so v
medicinskem modelu izraz organske disfunk-
cije. Od tega, od kod prihajajo, je odvisna tudi
diagnoza. Clovek, ki sli§i glasove in pride v psi-
hiatri¢éno obravnavo zagotovo dobi diagnozo,
ki spada v skupino psihoz. »Ali sliSite gla-
sove?« je tudi eno najpogostejSih vprasanj v
psihitri¢ni diagnosticni praksi.

Glasovi, ki naj bi bili dokaz dusevne bole-
zni, so dejansko pogostejsi, kot se zdi, slisijo
pa jih tudi ljudje, ki niso nikoli prisli v psihi-
atri¢no bolnico. Od konca 80. let (najverjet-
neje se je zacelo leta 1987) se vse veé ljudi, ki
sliSijo glasove, zdruZzuje v skupine, kjer lahko
brez strahu pred stigmatizacijo izmenjujejo
izkuSnje. Skupine z imenom Hearing Voices
Groups obstajajo danes v ZDA, VB in na Ni-
zozemskem. V njih se ljudje ucijo, kako rav-
nati s svojimi glasovi, saj psihofarmaki glasov

pogosto ne zaduSijo, nekateri od njih pa s
takim uéenjem prepredijo prihodnje hospitali-
zacije.

Gibanje ljudi, ki slisijo glasove, je sprozil
nizozemski eksperiment, v katerem je sodelo-
valo 450 prostovoljcev in prostovoljk, ki so
ob¢asno ali neprestano slisali glasove (Romue,
Escuer 1993). 300 jih je izjavilo, da niso spo-
sobni ravnati z glasovi, 150 ljudi pa je naslo
nacine, kako ravnati z njimi. Vpra3alnik je po-
kazal, da so se tisti, ki so izrazili sposobnost
ravnanja z glasovi, po¢utili mo¢nejse od glasov,
glasovi so bili prijaznejSi in ne grozedi kot pri
drugi skupini. Tretjina vprasanih je doZivela
prvo izkusnjo glasov v otroStvu, ostali po 20.
letu starosti. 70% vpraSanih je izjavilo, da so
se glasovi pojavili po travmati¢nem ali mo¢no
emocionalnem dogodku. Veéina je kot najus-
pesnejSe strategije za ravnanje z njimi opisala
ignoriranje glasov, poslusanje glasov po selek-
tivnem izboru, vzpostavitev dialoga in dolo-
Citev Casa za »zmenek« z njimi. NajuspesnejSa
strategija je bila za vecino prizadetih razlik-
ovanje dobrih in slabih glasov in prizadevanje,
da bi posluali samo prve in govorili samo z
njimi. Izkazalo se je, da je mogoce Sele takrat,
ko oseba glasove sprejme, zaéeti proces, po
katerem postane oseba avtonomnejSa v od-
nosu do glasov in jih laZje nadzoruje.

Sklep cksperimenta je bil, da je za ljudi, ki
sliSijo glasove, pomembno, da se naudijo z
njimi tudi ravnati. Prav tisti, ki zaradi glasov
niso nikoli doZiveli psihiati¢ne obravnave, so
potrdili, da glavni problem niso glasovi, tem-
ve¢ nadin ravnanja z njimi in odnos zunanjega
sveta do dejstva, da oscba slisi glasove. Vse to
je prizadete in strokovnjake spodbudilo, da so
se zaCeli skupaj uciti o ravnanju z glasovi.

Eden od prizadetih je svoj proces ulenja
opisal kot tri faze:

1. obdobje strahu, tesnobe in Zelje po begu;

2. odkrivanje pomenov, ki jih imajo glasovi,
njihovo sprejetje kot samostojnih entitet;

3. sprejemanje »samega sebe«, odkrivanje,
kaj je tisto, pred Eemer hofem zbeZati, in pri-
zadevanje, zdrzati brez bega (RomMme, EscHER
1993: 17).

Izkusnje tega cksperimenta so bile leta
1987 predstavljene na nizozemski konferenci,
udeleZilo pa se je je 360 ljudi, ki slisijo glasove,
in Stevilni psihiatri in psihiatrinje. Izhodidce

115



DARJA ZAVIRSEK

konference je bilo, da je skrajni ¢as, da psiho-
socialne sluZbe upoStevajo nove pristope za
ravnanje z glasovi, ki bi presegli biologisti¢no-
-medicinski model. Konferenca je spregovorila
o naslednjih pristopih k interpretaciji glasov:

1. Psiholoski pristop dokazuje povezave
med aktivacijo glasov in travmati¢nimi dogod-
ki (incest, smrt, hude telesne poskodbe po ne-
sredi, vojna), ki jih prizadeta oseba potladi. To
potlaeno se vrne v obliki agresivnih glasov,
kot flashback, preganjavica, grozeée podobe.
Eden od psiholoskih pristopov se osredotoca
na to, kaj glasovi govorijo in kako potcka dia-
log. To je kljué, ki omogoca razumevanje spo-
rodil v kontekstu osebne Zivljenjske zgodbe.

V Psihiatri¢ni bolnici Polje sem se leta 1992
pogovarjala z mlado Makedonko. Ko je pred
desetimi leti priSla z moZzem v Slovenijo, je
mislila, da bo imela otroke in veliko znancev.
Zdaj je stara 30 let, ves dan je sama v stano-
vanju, nikogar nima in pred nekaj leti je zacela
sliati glasove. Glasovi so ji govorili, naj se
ubije. Zares se je poskusala ubiti. Danes si Zeli
imeti otroke in se vrniti v Makedonijo:

Nikogar nimam. Tam bi imela ljudi, tu nimam
nikogar. Ko pridem v bolnico, glasovi nehajo
govoriti. Ko gem sama doma, mi po dveh tednih
spet zalnejo govoriti, Eeprav jemljem zdravila.

Neka druga Zenska, Ki je prisla prvi¢ v psi-
hiatri¢no bolnico leta 1992, ko je bila stara 32
let, je o svoji izkusnji glasov pripovedovala:

Konec meseca sem fla ratunat ure, in potem me
je zalela vledi neka sila in govoriti: »Vzemi
liste in napifi to! Vzemi listek in napii tol« Po-
tern sem se upirala, zadela me je boleti glava,
ko pa sem tisto napisala, je bilo vse v redu.
Napisala sem, da bom Zivela 86 let, potem sem
spet pisala ftevilke in zraven pisala: »ta me je
to ogovarjala, ona to«. Prifla sem tako daleg, da
se mi je vse razpletlo, kaj je kdo proti meni de-
lal. Ni se mi meZalo, ampak sem v sebi sliZala
ukaz. Tudi pri oblafenju je bilo isto. Hotela
sem nekaj oble¢i, pa sem morala tisto pustiti in
iti v omaro po drugo. Oblekla sem tisto, kar je
rekla /= zahtevala/ sila nad mano. /../ To je
povezano s tem, da so pred enim letom prigli na
obisk sorodniki moje gospodinjske pomo&nice.
Ena od njenih sorodnic mi je zatela govoriti, da
sem odrefenica, da bom pozdravila bolezni, da

116

ljudje ne bodo potrebovali tablet, da ne bo ve&
alkoholikov. Rekla sem ji, da je neumna. Zdaj
pa, ko se mi je zafelo to dogajati, se je vse
uresni¢ilo. Mi je rekla tudi, da bom pnsla v
nori¥nico, in res sem prifla. Ne vem, ne znam si
razloZiti. Ne znam si razloZiti sama, &eprav za
vse, kar sem naredila, vem, kaj se je dogajalo.
Dobivala sem slike krifevega pota. Dotina
oseba, na primer vi, se mi spremenite v dolo-
teno osebo s kriZevega pota. Ali pa moj uéitelj
matematike — prikazal se mi je &isto drugade.
Nasmejan, prijazen, v resnici pa je bil grob in
neprijazen. Vse to je trajalo le sekundo. Samo
za trenutek sem videla pred sabo sliko, preden
je izginila. Ko sem se ila kopat in sem se
obrisala, se mi je prikazala slika, kako Jezusu s
prtom obriiejo obraz. Potem se je to nehalo, po
dveh dneh. Potem sem dobila ukaze: »Napravi
to, napravi ono!« Zdaj sem pa tukaj.

Zgodbo Zenske, katere glasovi so govorili,
da je Kristus, lahko razumemo kot samo-
poveli¢evanje, za katerim se skriva dusevno
trpljenje. Najpogosteje se pod idejami, da je
nckdo Kristus ali slavna zgodovinska oseba,
skrivajo ob¢utki globoke prizadetosti, oblutek,
da je ¢lovek nerazumljen, odtujen od drugih,
da trpi kot Kristus. Glasovi lahko pomenijo
iskanje najbolje resitve iz situacije notranjega
kaosa in porusenega ravnoteZja. Za obe Zenski
je znacilno tudi to, da skoraj nista komunicirali
z zunanjim svetom in da se je vsaka ure in ure
sama sprehajala po hodniku oddelka. Zgodba
o Makedonki, ki so ji glasovi govorili v njenem
jeziku, je zgodba o osamljenosti. Nobena od
njiju ni povezala glasov s svojim Zivljenjem in
nobena ni nikoli razmiSljala o tem, kakSen je
njihov pomen.

NajpogostejSe diagnoze, ki jih dobijo take
pacientke v bolnici, so shizofrenija, disociativ-
ne motnje, mani¢no depresivna psihoza, psiho-
organska motnja. V nasprotju z medicinskimi
diagnozami je v jedru psiholoSkega pristopa
prepri¢anje, da gre za ljudi, ki so v najzgodne-
jSih otroSkih izkuSnjah doZivljali nesprejetost,
emocionalno dominacijo odraslega in zlorabe.
Taki otroci niso dozZiveli, da bi bile njihove po-
trebe in Custva sprejeti z naklonjenostjo, tem-
veé so bili spregledani ali pa so odrasli nanje
odgovarjali z nasiljem in discipliniranjem.
Brian Davey, ki se sam spopada s psihoti¢nimi



»CE VIDIS DUHOVE, POVEJ LIUDEM!«

krizami, poudarja, da tak otrok razvije »od-
revenclost, izrazit emocionalni razcep, ncke
vrste zombifikacijo« (Romme, EschHer 1993:
185). V globoki krizi, ki s¢ manifestira v psi-
hoti¢ni epizodi, se po njegovem preprianju
vrneta strah in oblika totalne nemodi, ki jo ta
Clovek pozna kot najzgodnejSo izkuSnjo. Sam
imenuje te oblutke »suZenjski oblutki, izra-
Zajo pa tiste ob¢utke nemodci, ki jih doZivlja
majhen otrok. Ti ob&utki nemoéi se v najmo-
¢nejsi obliki ponovijo prav v ¢asu globoke psi-
hi¢ne krize, tj., v ¢asu, ko pride ¢&lovek v
psihiatri¢no bolnico.

2. Parapsiholoski pristop razlaga glasove kot
posebno darilo, ki prihaja iz sfer, ki jih z zav-
estjo ne moremo zaznati. Je poseben dar, ki ga
imajo ljudje, ki so dosegli dolo¢eno stopnjo
spiritualnega razvoja in so senzibilni za kar-
mi¢ne vplive. Ta pristop temelji na ucenju o
razlicnih ravneh zavesti in o nadzoru tch ravni.
Sem lahko uvrstimo tudi izkusnje Samanov.

3. Misti¢ni pristop govori o pomenu medi-
tacije in transcendentnih praks, ki omogocajo
uravnavanje glasov.

V nekaterih kulturah je govorjenje glasov
nckaj vsakdanjega; aktivirajo se zlasti v po-
membnih trenutkih ¢lovekovega Zivljenja (roj-
stvo otroka, smrt, iniciacija). Glasovi Zivijo s
¢lovekom in so del tostranske in onostranske
izkusnje hkrati.

Psihiatri, ki so se odmaknili od biolosko-
medicinske perspektive, so poudarjali Stiri
nova spoznanja za psihiatri¢no prakso:

1. pomen tega, da sprejmemo pacientovo
izkusnjo glasov;

2. nujnost boljSega razumevanja jezika, s
katerim pacient opisuje svojo izkusnjo, njegov
simbolni svet in svet emocij;

3. ¢loveku je treba pomagati, da se nauci
pogovarjati z glasovi, kar vkljucuje tudi uéenje
o razpoznavanju dobrih in zlih glasov; pacient
se u€i o svojih ncgativnih Custvih, kar krepi
njegovo samozavest;

4. pacienta je treba spodbujati, da najde
ljudi s podobnimi izkuSnjami, da bere litera-
turo o tej temi in da na ta nain premosti
izolacijo in tabuiziranje dejstva, da sliSijo gla-
sove (ibid.: 26).

Romme in Sandra Escher (1991) sta razde-
lila glasove na Stiri skupine. Glasovi so lahko
metafore, saj pogosto govorijo isto kot ljudje
in so neposredno povezani z dano situacijo.
Potem so lahko varovalni mchanizem pred
grozedimi spomini. Tako je sliSanje glasov
znaclilno za Zenske, ki so kot deklice preZivele
nasilje. Nekateri glasovi pomenijo izrazanje
Zelje in omogocajo socialni kontakt, pogovor
in pripovedovanje drugemu ¢loveku. To je po-
gosto znacilno za osamljene ljudi, ki tako s po-
modjo glasov povabijo na primer prijateljico na
kavo. Glasovi pa so lahko tudi strategija za
prezivetje v Zivljenjsko nevarnih in skrajno
travmatskih situacijah, kot je na primer situa-
cija mucenja, holokavsta ali posilstva. Smiscl
pomodi je, da odkrijemo, od kod glasovi izvi-
rajo in kako bi ¢loveku pomagali, da bi Zivel
kvalitetno tudi brez njih.

Eden od prizadetih ljudi, ki slisi glasove, je
zapisal:

Ne vem, odkod prihajajo glasovi in kaj pome-
nijo. Kar vem, je, da pripadajo meni in da bodo
ostali. Ceprav znam bolje ravnati z njimi kot
pred leti, mi je 3e vedno tezko Ziveti z njimi.

(Ibid.: 146.)

Vse to dokazuje, da tisto, kar opazovimo,
ni nujno neposredna reprezentacija realnosti.
Ravno nasprotno, svet je prostor simbolov, ki
jih moramo, kot bi dejal Roland Barthes,
»znati brati«. Zanesljivost pojavnega vsakdan-
jega sveta je sicer mogoce meriti in opazovati,
interpretiramo in razumemo pa jih lahko le v
kulturnem kontekstu. Namesto produciranja
kategorialnih zmot pa je vseeno mogole na-
rediti analogijo med eskimsko izkuSnjo govora
o duhovih in pojavom glasov v zahodnih kul-
turah. Njuna legitimacija je v tem, da dobita
obe izkusnji v razli¢nih okoljih isti nasvet:
»Povej ljudem.« Kako kdo to naredi in kaksen
je odziv skupnosti, pa je vpralanje lokalnega
kulturnega konteksta, v katerem clovek Zivi.

Z.a socialno dclo je to prav gotovo izziv, saj
bo delo z ljudmi, ki sliSijo glasove, inovacija, ki
bo v Sloveniji odlocilno spremenila ravnanja in
odnos do tega pojava na podrodju dusevnega
zdravja.

117



DARJA ZAVIRSEK
Literatura

R. Bexeoict (1971), Patterns of Culture. London: Routledge & Kegan Paul Lid.
M. Douctas (1992), Purity and Danger. London: Routledge.
V. FLAKER (1994), Analiza tveganja. Socialno delo 33, 3: 189-197.

J. Hesory, L. Marminez (1991), Nurging in Japan. V: P. Holden, J. Littlewood (ur.), Anthropology and Nursing, Lon-
don: Routledge (56-67).

R. M. Keesine (1993), Ponovno o teorijah kulture. Antropoloski zvezki, 3: 23-32.

A. Kuemvaan, P.E. Broowiy, B. J. Goon, M. Dewvecciio Goop (1992), Pain as human experience: An introduction. V:
M. Dewvecciio Goon, P. E. Broowin, B. J. Gooo, A. KLeinman, Pain as Human Experience: An Anthropological
Perspective. Berkeley, L.A., Oxford: Univ. of California Press (1-29).

R. Liriewoon (1991), Gender, role, and sickness: The ritual psychopathologies of the nurse. V: P. Howpex, J. LirTie-
wooD (ur.), Antropology and Nursing. London: Routledge (148-170).

(1991), Care and ambiguity: Towards a concept of nursing. V: P. Howpen, J. LirrLewoon (ur.), Antropology
and Nursing. London: Routledge (170-190).

R. Mixxich (1993), Socialni antropolog o Slovencih. Ljubljana: Slovenski raziskovalni inftitut, Amalietti.
P. Rack (1991), Race, Culture and Mental Disorder. London: Routledge.
M. Romue, S. Escuer (1993), Accepting Voices. London: MIND.

G. Somiek (1991), Social change in the nursing profession in India. V: P. Howoex, J. Lirmiewoon (ur.), Anthropology
and Nursing. London: Routledge (31-56).

M. Tereew (1993), Zdravje in bolezen pri Sokejih (Zoque) v Chiapasu. Etnolog 3: 101-127.
D. Zaviriex (1993), Zenske in dufevno zdravje v feministitni antropologiji. Socialno delo 32, 1-2: 91-107.

118



