
ča
so

pis
 

za
 

kr
iti

ko
 zn

an
os

ti 

•Pozitivna« in «negativna« Pavel Zgaga 
antologija dela 

Razvojna pot Mark Garetz 
mikroprocesorja 

O slovenski Stefan Smej 
politični duši 

Akcija 25 poslancev Cene Matičič 

121/122/123 
1988 



Časopis za kritiko znanosti 
121/122/123, 1988 

Izdajatelj 
Univerzitetni konferenci Zveze socialistične mladine Slovenije Maribor in 
Ljubl jana 
Revijo sofinancirata Kulturna skupnost Slovenije in Raziskovalna skupnost 
Slovenije 

Izdajateljski svet 
Ciril Baškovič, Igor Bavčar, Branko Gregorčič, dr. Andrej Kirn, predsednik, 
Srečo Kirn, Igor Omerza, Vika Potočnik, Marjan Pungartnik, Leo Šešerko 

Uredništvo 
Milan Balažic, Igor Bavčar, Vekoslav Grmič, Janez Janša, Srečo Kirn, 
Andrej Klemene, Bojan Korsika, Bogomir Kovač, Lev Kreft, Tonči 
Kuzmanič, Mitja Maruško, Igor Omerza, Leo Šešerko, Samo Škrbec, Peter 
Wieser, Siniša Zarič, Janko Zlodre 

Glavni urednik 
Bojan Korsika 

Odgovorni urednik 
Igor Bavčar 

Sekretar uredništva 
Tonči Kuzmanič 

Tehnični urednik 
Smiljan Stiplovšek 

Grafična zasnova 
Ranko Novak, Studio Znak 

Lektor 
Marjana Lavrič 

Naslov uredništva 
Kersnikova 4/II — soba 206 
YU-61000 Ljubl jana 
tel. 061/319 498 

Uradne ure 
torek in četrtek, 11.00—13.00 
Cena enojne številke 10.000—, dvojne 20.000 —, trojne 30.000.— din. 
Celoletna naročnina za posameznike 60.000.—, za institucije 120.000.— din. 
ZSMS Univerzitetna konferenca Predsedstvo Ljubl jana 
ž. račun 50101-678-47303 — za časopis 

Tisk 
Tiskarna Kočevski tisk, Kočevje 

Po mnenju RS za prosveto in kulturo št. 421-1/74 z dne 14. 3. 1974 je revija 
oproščena temeljnega davka od prometa proizvodov. 
Nenaročenih rokopisov ne vračamo. Rokopis pošljite v dveh izvodih s 
kratkim povzetkom v domačem in tu jem jeziku ter osnovnimi podatki o 
avtorju. 



časopis 
znanosti 
UDK 3 YU-1SSN-0351 -4285 

Vsebina: 
ONTOLOŠKI SPREGLEDI 

4 Pavel Zgaga / »Pozitivna« in »negativna« ontolo-
gija dela 

31 Gisela Bock, Barbara Duden / Delo ljubezni — lju-
bezen kot delo 

49 Tonči Kuzmanić / Marx s Stirnerjem 
KONTRAREVOLUCIJA 

58 Jože Končan / Delnice ali obveznice niso rešitev 
65 Valentin Jež / Inovacija in organizacija 
73 Mark Garetz / Razvojna pot mikroprocesorja 

SLOVENCI, PROLETARCL REVOLUCIJA 
88 Tone Kebe / Razmišljanja ob letošnjem dnevu 

vstaje 
121 Štefan Smej / O slovenski politični duši 
133 Lev Kreft / Nova proletarska kultura 

»AKCIJA 25« 
160 Dušan Ropret / Akcija 25 poslancev 

ODMEVI 
173 Cene Matičič / Akcija 25 poslancev 

PRIKAZI 
196 Slavko Gaber / Zgodovina dela od starega Egipta 

do danes (Zbornik), Zagreb 1987 
201 D. Vujadinović / V. Pavlović, Poredak i alternati-

ve, Nikšić 1987 
210 P. Bobnar / Z. Tanko, Raspodela — dijagnoza ju-

goslovenskog samoupravnog odnosa proizvodnje DE, 
Lj. 1988 

1 - 2 1 / 1 2 2 / 1 2 3 1 9 8 8 
® // 





ON
TO

LO
ŠK

I S
PR

EG
LE

DI
 



Pavel Zgaga UDK: 331.101:1 

»Pozitivna« in »negativna« 
ontologija dela 

Razlika med Trontijevo (1966) in Schmidtovo (1962) 
interpretacijo Marxovih Grundrisse* 

Tisto, kar na teoretskem področju izdvaja Lenina v razmer ju do ve-
čine drugih marksistov njegove generacije, je njegovo eksplicitno po-
litično b ran je Kapitala. Ta način b ran ja je kasneje doživljal iz jemne 
odmeve in, kot se ob tem rado dogaja, najrazličnejše interepretacije, 
nada l jn ja razvi janja ter eksplikacije, divergentna sklicevanja, ki so v 
svojem konglomeratu bistveno določala ar t ikul i ranje revolucionarnih 
projektov še dolgo po koncu druge svetovne vojne. Kombinacija 
zgodovinskih okoliščin, ki je v petdesetih letih tega stoletja pripeljala 
do prve očitne krize do teda j (pre)vladujočega koncepta socializma, 
krize, ki je ni bilo več mogoče prikriti , j e tako na teoretskem polju, kot 
tudi znotraj bojevitih revolucionarnih grupacij po vsem svetu vzposta-
vila neko nu jno refleksijo tega tradicionalnega konglomerata »leniniz-
mov« kot osnove strategi je in takt ike revolucionarnega boja. V to 
refleksijo so bili vpotegnjeni tudi posamezni teoretski rezultati t edanje 
diskusije o Marxu in marksizmu. 

Vzporedno s tem, ko se je z začetkom šestdesetih let končno vnelo 
pravo teoretsko zanimanje za dolgo zanemar jane Marxove rokopise 
iz let 1857—58 (Grundrisse; Očrti kritike politične ekonomije), so do-
živeli tudi prvi neposreden poskus svojega »leninističnega« — t j . 
političnega (politično-filozofskega) — branja . Hudo napak pa bi bilo 

* Članek predstavlja odlomek iz obsežnejšega dela, ki raziskuje pomen za-
poznele recepcije. Marxovih Grundrisse za teorijo pred in po letu 1968. Delo 
bo v celoti izšlo pri KRTu. V citatih so kurzivno postavljeni deli poudarjeni 
že v izvirniku, polkrepko pa tisti, ki jih je poudaril avtor tega besedila. 
Marxove Očrte navajam v tekstu z oznako »METI« ter s pripadajočo stranjo 
oz. vrstico na osnovi integralne slovenske izdaje v METI 1/8, Ljubljana 1985. 



predpostavljati , da gre v tem primeru le za nek neposredovan po-
daljšek tiste »ortodoksije«, ki se je izoblikovala na evropskem vzhodu 
v pooktobrskem obdobju. Pri tej interpretaciji imamo opraviti z oko-
ljem, ki ima glede marksizma častitljivo tradicijo, čeprav krit ika poli-
tične ekonomije ni bila ravno njena osrednja preokupacija. Gre za 
deželo s tradicionalno močnim delavskim gibanjem, ki pa je v speci-
fičnih zgodovinskih pogojih preživelo tudi obdobje globoke inhibicije. 
Gre za nacionalno ekonomijo, ki je v povojni prenovi kapitalskega 
stroja naj težje prikrivala svoja socialna protislovja in ki ji ideološki 
mehanizmi liberalizma niso mogli zagotoviti tako brezmadežne po-
dobe «-welfare state« kot drugod na Zahodu; gre torej za prostor, ki je 
bil po vojni še najbližji konceptu globalnega spopada med delom in 
kapitalom. Tukaj , v Italiji, najdemo že na začetku šestdesetih let 
radikalne pisce, ki teoretske samokritike ne jemljejo zgolj kot spopad 
s tradicionalno, sklerotizirano »komunistično ortodoksijo«, pač pa jim 
»teoretska revizija« (ali »teoretska rekonstrukcija« — pač glede na 
stališče) pomeni neizogibno osnovo za aktualen praktičen spopad 
s svetom kapitala na lastnih tleh. Avtor, ki se je v tem okviru kot 
prvi zavedel potencialnega neposredno političnega pomena Očrtov, je 
Mario Tronti; gre za serijo njegovih spisov, ki so nastajal i v letih 
1962—1965 in so prvič izšli v knjižni obliki leta 1966 (dopolnjena izda-
ja 1971) pod naslovom Operai e capitale[* 

Pisec, ki mu je šlo za »teoretski preporod« nasproti dolgotrajni 
»letargiji marksizma«, in ki meni, da je spoznanja oktobrske revolu-
cije izkoristil samo kapital, ter da je zato v aktualnem svetu toliko 
nujnejša »strateška anticipacija kapitalističnega razvoja« na osnovi 
novih zgodovinskih izkušenj [* 2], se seveda ni mogel izogniti vpraša-
njem tedaj tako široke in dinamične diskusije o Marxu samem. Vendar 
se Tronti ne predstavlja kot pedantni marksolog in si ne zastavlja 
naloge rekonstruiran]a tega ali onega momenta Marxove teorije v 
avtentični podobi. To se ga praktično ne tiče. Zavedajoč se sicer 
historične posredovanosti »Marxa« (tj. teorije, reducirane na čisto 

[* '] Tu se bom skliceval na peto izdajo: M. Tronti, Operai e capitale, To-
rino 1980, ki je identična z razširjeno izdajo iz leta 1971. — Osrednji tekst 
je bil skoraj v celoti preveden tudi v slovenščino; prim, zbornik Boj proti 
delu (KRT 28), Ljubljana 1985, str. 169—289. V primerih, ko bom navajal 
tista mesta, ki jih vsebuje prevedeni del Trontijeve knjige, bom v oglatem 
oklepaju navajal tudi ustrezne strani slovenske izdaje. 
Osrednji tekst Trontijeve knjige nosi naslov Marx, delovna sila, delavski 
razred (dobro polovico — v nekoliko nekonsekventno opravljenem izboru — 
predstavlja prej omenjeni zbornik) in je nastal leta 1965 kot najčistejši re-
prezentant Trontijevega političnega branja kritike politične ekonomije. Pred 
tem prinaša knjiga članke iz let 1962—1964, katerih skupno problematiko bi 
bilo moč zapopasti z geslom »Marx, marksizem in delavsko gibanje danes«. 
Druga izdaja iz leta 1971 je bila (poleg dodatnega opozorila) razširjena s 
poglavjem »Postscriptum problemov«, ki naznačuje konsekvence prejšnjih 
teoretskih rezultatov v — z letom 1968 — spremenjenem socialnem stanju, 
f* 2] Gre za poudarke iz uvoda k izdaji iz leta 1966. — Prim. M. Tronti, 
Operai e capitale, Torino 1980, str. 11, 12, 15, 17—18. — Treba je torej »raz-
kriti < . . . > nujnost razvoja kapitala in jo preobrniti v prevratno zmožnost 
delavskega razreda« (ibid., str. 25). 



subjektivni, zgolj interpretacijski moment), obide problematiko 
historičnega raziskovanja, teoretske geneze in rekonstrukcije, to je 
vprašanja historične posredovanosti teorije, da bi lahko neposredno 
zastavil zahtevo po konfrontaci j i Marxa »ne z njegovim, temveč z našim 
časom«: »Kapital je t reba presojati na osnovi današnjega kapitaliz-
ma«[*3] . Ta subjektivizem, ki reducira vprašanje interpretaci je skoraj 
na samovoljo, ne vidi pa njenih historično objektivnih determinant , je 
v dvojni vlogi: zahteva tu in zdaj praktično konsekvenco revolucionar-
ne teorije, obenem pa prav zaradi tega zavrača »intelektualno steril-
nost« t edan je razprave o »mladem Marxu«, ne da bi se moral s tem 
že pridružiti govorcem legitimističnega marksizma, do katerega Tronti 
vseskozi izraža globoko antipatijo. Svojstvena pozicija, na kateri se 
nahaja , je pozicija poststalinskega leninizma. Ce vprašanje tega sveta 
in tega časa ni »Marx objektivno«, »avtentični Marx« kot Marx z 
aktualnimi konsekvencami, ampak kar »današnj i Marx«, t j . konse-
kvence današnjega b ran ja njegovega opusa in torej konsekvence 
njegove trenutne interpretaci je (pri čemer — za razliko od Marxa 
— prav ta današnjost ni izprašana v svojem temelju, posredo-
vanosti sami), interpretaci je tega subjektivnega »Marxa« tu, »tedaj 
današnj i Marx ne more večno obračunavati s svojo staro filozofsko 
vestjo; vse pre j se mora pomeriti v akt ivnem spopadu z najnovejšo 
realnostjo sodobnega kapital izma: da bi ga razumeli in uničili. < . . .> 
Ni naključje, da se danes, ko meščanska misel konstruira eksistenciali-
stične romance o .odtujitvi človeškega bistva', zamaknjeno strmeč 
v neka j nesrečnih formulaci j iz Filozofsko-ekonomslcih rokopisov, de-
lavska misel vrača h Kapitalu kot h klasičnemu modelu znanstvene 
analize sedanjosti v funkci j i revolucionarnega boja«[*4] . 

Pri Tront i ju imamo torej opravka s specifično varianto obnove zani-
manja za Marxovo krit iko politične ekonomije, ki sicer na splošno 

[* 3] Ibid., str. 31. 
[* 4] Ibid., str. 32. 
Nekaterih vprašanj Marxovega miselnega razvoja se Troniti nekoliko po-
drobneje dotakne le še v uvodnem delu nosilnega teksta Marx, delovna sila, 
delavski razred. Marxovo »zrelost« po Trontiju določata letnica 1848 in ka-
tegorija delovne sile. »Razlikovanje med delom in delovno silo je pri Marxu 
vzpostavljeno v vseh pripravljalnih delih za H kritiki politične ekonomije 
(cf. Grundrisse <.. .> , Berlin 1953, za leti 1857 in 1858): če pomislimo, da ta 
dela pokrivajo razpon enega desetletja (1849—1859), je dokončno Marxovo 
odkritje pojma delovne sile v njenem celotnem dometu korektno umeščeno 
neposredno po letu 1848. Klice tega odkritja lahko jasno najdemo v vseh 
delih pred tem datumom.« (Ibid., str. 126 [172—173]). — Razmerje med de-
lom in kapitalom kot »vodilna nit celotnega Marxovega dela« je v zgodnjem 
obdobju, natančneje v rokopisih iz leta 1844 prekrito s še »močno ,ideološko' 
obliko« in »ni preseglo genialne intuicije« (prim, ibid., str. 129—130 [176 do 
177]. — »Meja Marx ovih del pred letom 1848 je < . . .> v nezadostni oprede-
litvi delavske delovne sile kot blaga. < . . . > Mi pravimo, da se je pojem de-
lovne sile v Marxovem mišljenju prvič srečal z gibanji delavskega razreda 
šele leta 1848 — ali bolje, po juniju 1848 — in da se tu začenja resnična 
marksovska zgodovina blaga delovne sile.« (Ibid., str. 130 [177]). — »Pred-
marksistična socialistična ideologija (kot tudi pomarksovska) ni nikoli pre-
hodila te poti.« (Ibid., str. 130 [178]). 



v tem času ni bila več osamljen pojav. Italijanska varianta te obnove 
je pač temeljila na posebnostih nacionalnega razrednega boja. Kolikor 
so se prve obnovljene marksistične ekonomske razprave v razvitih 
deželah Zahoda na dejanskem socialnem ozadju dolgotrajne povojne 
prosperitete pojavljale kar nekam anahrono ali vsaj zunaj logike 
aktualnosti (od tod toliko večje zanimanje za sociološke in filozofske 
spise), so takšne razprave v nekaterih točkah še kako zadevale v social-
no dogajanje juga Evrope. Ob fašističnih režimih v Grčiji, Španiji in 
na Portugalskem se je v tem pogledu kot reprezentativna družba 
lahko pokazala takorekoč edino Italija. Nasproti »abdiciranemu pro-
l e t a r i a t e in kontestativnim segmentom inteligence ter mladine v 
območjih »welfare state«, nasproti fašistični »pomiritvi« razrednega 
boja na Iberskem polotoku in na jugu Balkana, pa tudi nasproti 
takšnim in drugačnim iluzijam o »končni zmagi« nad kapitalskim 
subjektom v socialističnih družbah (kar pa predstavlja poglavje zase), 
je italijanska družba šestdesetih let vsebovala kar nekaj elementov, ki 
so osvetljevali protislovje dela in kapitala v nacionalnem socialnem 
tkivu v meri, ki drugod ni bila možna. 

Poleg teh čisto objektivnih historičnih pogojev, ki so določali povojni 
teoretski razvoj italijanskega marksizma nasploh, je treba upoštevati še 
neke čisto »osebne« specif ike, kot so jih v našem primeru vnesli v 
razpravo Tronti oziroma »avtonomisti«. Tisto, kar je ta čas prevladujoči 
del diskusije o Marxu in marksizmu izražal najpogosteje v filozofskih 
kategorijah, nastopa tu v klasični terminologiji analize razrednega boja. 
Povojna »renesansa marksizma« je bila bistveno intelektualno gibanje, 
»glava«, ki je upala na revolucije tret jega sveta, destalinizacijo in 
preporod avtonomije socialnih gibanj na Vzhodu ter na rojstvo novega 
prevratnega subjekta na Zahodu kot na svoje »srce«. V svoji logiki, 
ki je bila ne nazadnje logika raziskovanja lastne »zgodovine idej« in 
predvsem raziskovanja Marxa, je na specifičen način »ponavljala« 
Marxovo miselno genezo in ob tem sam razvoj marksizma. Odkri t je 
kontinuitete, rdeče niti med tremi velikimi Marxovimi teksti, ki so v 
razpravo prihajal i v precejšnjih časovnih razdaljah, teksti »mladega«, 
»zrelega« ter »poznega« Marxa, je imelo posledice predvsem v metodo-
loški in sploh filozofski smeri: rehabilitiralo je vprašanje »logike Kapi-
tala«, teorije kot momenta emancipacije, v določeni meri tudi marksisti-
čne ekonomske razprave. Znotraj teh trendov ima del i tal i janske teoret-
ske produkcije, sestavljene iz številnih radikalnih, a parcialnih grupa-
cij, obratne predznake. S svojim radikalnim političnim besednjakom 
je živo nasprot je intelektualnemu jeziku, ki nasta ja v sočasnih dis-
kusijah o Marxovi dediščini, pa tudi njegovemu racionalizmu[*5]. 

[*5] Trontijev radikalni subjektivizem je tiste vrste, ki na nekaterih me-
stih sovpada z »romantičnimi«, antiracionalističnimi momenti, kar ni tako 
redka značilnost militantnih revolucionarnih sekt. Npr.: 
Iz socioloških branj Kapitala »izhaja difamacija Marxa, ki bi jo morali 
preganjati s fizičnim nasiljem« (ibid., str. 228 [244]). — Treba je »odpraviti 
intelektualno zaroto, ki blokira delavsko stališče« (ibid., str. 226 [241]). — 
»Tisto, kar nikoli ne deluje, je hladna logika razuma, ki ni premaknjena z 
razrednim sovraštvom« (ibid., str. 234 [250]). — »Človek, Razum, Zgodovina 



Nasproti relat ivnemu pesimizmu glede revolucionarnih obetov (pred 
1968!) in nasproti ponovnemu izpraševanju kategori je proletariat sta 
tu prisotna revolucionarna eshatologija in prepričanje, da je majhnos t 
zatiranih le v tem, da klečijo. Ožje teoretske gledano pa obstaja temel j -
na razlika v tem, da se tu ponovno najdena kri t ika politične ekonomije 
ne rekonstruira v svoji lastni logiki, kot »anatomija meščanske družbe« 
torej, pač pa jo — z utemeljitvijo, da je interpretacija (»Marx za nas«) 
vse, n jo določujoča predmetnost (»na sebi«) pa je stvar »profesorjev« 
— neposredno preva ja v jezik radikalnega političnega diskurza. Po-
stopek sam na sebi ni niti nov niti ga ni moč enostavno proglašati za 
revizionizem. Če to že je, teda j nastopa nasproti povojnim filozofskim 
herezijam ka r kot nekakšna »leninistična revizija« marksizma«[*6] . 
V zgodovini marksizma predstavl ja odnos teorija/ekonomija — revo-
lucionarna praksa/politika eno izmed ključnih, vendar tudi na jbol j 
problematičnih mest. Marxove »ekonomske« formulaci je iz let 1848— 
—1849 izgledajo, še vse v zanosu revolucionarnega vala, kot v principu 
rešene; »zavest poraza« iz prvih let londonske emigracije j ih kritično 
reflektira — ob neskončnem sedenju v British Museumu; in visoka 
realističnost Kapitala, sicer neposredno namenjenega boju, je tudi v 
tem, da ne popušča nikakršnemu patosu, temveč vr ta s tvarem proti 
dnu in tako presega zgolj vprašanja aktualne stopnje razrednega 
boja. Po daljši zgodovinski izkušnji, ko je bila neka anemična inter-
pretacija Kapitala razglašena za izvirno intenco njegovega avtor ja , 
je Lenin razrešil aporijo med ekonomijo in politiko s pravim f ichte jan-
skim »Delovati!« Politične interpretaci je Kapitala, ki so bile s tem 
spočete, so zlasti v dobi t r e t j e internacionale ponavljale pret i rano 
teoretsko samozavest krit iziranih predhodnikov: marksizmu se pridruži 
lenin izem. S kasnejšim, predvsem povojnim gibanjem realnega socia-

— s temi monstruoznimi božanstvi se je treba boriti in jih uničiti, kot da bi 
bila gospodarjeva oblast. < . . . > Tako se antihumanizem, iracionalizem, an-
tihistoricizem, ki so lahko praktično orožje v rokah delavskega boja, spre-
menijo v kulturne izdelke v rokah kapitalističnih ideologij« (ibid., str. 245 
do 246 [264]). 
[* 4] » < . . . > sektaštvo delavske znanosti. Marx je podal model, ki mu niti 
sam ni vedno uspel slediti v svojih analizah in zaključkih. Po njem ga ni 
povzel noben marksist. Ena velika odločilna izjema: Lenin s svojo revolu-
cijo. < . . .> buržoazna mistifikacija o neposredni identifikaciji med posebnimi 
interesi kakega razreda in občimi interesi družbe ni več možna ne na teo-
retski ne na praktični ravni. < . . .> Prostor je samo za dve antitetični razred-
ni poziciji, od katerih vsaka, s spretnostjo in nasiljem, meri na izključno gos-
postvo nad družbo.« — Ibid., str. 131 [179]. 
» < . . . > mislimo, da je le ena kritika Marxa, ki jo ne gre zgolj akceptirati, 
ampak se kar ponuja z delavskega stališča — to je leninistična kritika Marxa. 
V Leninu, v leninistični praksi je bil Marx sam že kritiziran. V organizaciji 
neke neoleninistične prakse se mora danes obnoviti kritika ideologije de-
lavskega gibanja. < . . .> Kot je ena znanost v celoti inkorporirana v kapital, 
tako se mora druga, tej nasprotujoča, vsa inkorporirati v delavski razred, 
v njegov razredni boj. Za razliko od Marxa ni za nas na novo odprt noben 
British Museum — na naše veliko obžalovanje.« Ibid., str. 172. 
Ta mesta kažejo na Trontijevo zanimanje za problematiko kritike ideolo-
gije, ki pa ostaja na osnovi enostavne antitetičnosti zgolj proklamacija na-
sprotne ideologije. — Prim. npr. tudi ibid., str. 13—14, 32—35, 155—156, 
kjer je ta moment nekoliko ublažen. 



lizma je bila v krit ičnih teoretskih krogih zato vsa ta t radici ja politič-
nega b ran ja kr i t ike politične ekonomije često postavl jana pod vprašaj . 
Toda kot se je neka splošna refilozofikacija marksističnih vprašan j v 
zadnji polovici stoletja na jvečkra t povezovala s p r inašan jem novih 
tekstov iz mraka l i terarne zapuščine, tako smo zdaj tudi pri Tront i ju 
priča procesu prenove leninskega tipa b ran ja kr i t ike politične ekono-
mije s pomočjo novega teksta, ki je ta čas pr iha ja l v orbito: s pomočjo 
Marxovih rokopisov iz let 1857—58. To sicer ne pomeni, da se posveča 
izključno n j im — še zdaleč ne: Očrti kot še neobdelan tekst vstopajo 
v ospredje zlasti tam, k je r so posamezna mesta iz dotlej znanega 
dela opusa zaradi mnogih predhodnih in terpretaci j že izgubila značaj 
argumentaci j ske šokantnosti, po drugi s trani pa tudi zato, ker — kot 
ugotavl ja jo mnogi drugi avtorj i — čisto vsebinsko razvi ja jo nekatera 
vprašanja , ki j ih v kasnejšem delu opusa ne na jdemo več. 

Prvo takšno argumentaci jo je moč zaslediti že v članku Tovarna in 
družba, ki je bil prvotno objavl jen leta 1962 v Quaderni rossi, in v 
katerem se glede na Marxove rokopise iz let 1857—58 Tronti še 
omeju je na del problemat ike iz Uvoda. Gre za vp rašan je r azmer ja med 
produkci jo in distribucijo (METI 23.25ff), ki j e tu razšir jeno na raz-
mer je kapitalist ične produkci je in meščanske družbe (società borg-
hese) sploh. Z ločevanjem delovnega in uvrednotovalnega procesa, s 
fo rmi ran jem mezdnega dela in mezde, doživlja družbeni produkcijski 
proces svojo mistifikacijo. Za fasado ekvivalentne men jave se skri je 
dejansko gospostvo kapitala nad delovno silo. Vse to je razločno pri-
kazal že Marx. Sodobne spremembe v produkcijski sferi pa nosijo 
s seboj novo globalno preobrazbo ostalih s fer »družbene izmene snovi«: 
»Bolj ko kapitalistični razvoj napreduje , to je, bolj ko vdira in se 
razšir ja produkci ja presežne vrednosti, toliko bolj nu jno se zapira krog 
produkci ja-dis t r ibuci ja-menjava-kosumpci ja , to je, toliko bolj organ-
sko postaja razmer je med kapitalistično produkci jo in meščansko 
družbo, tovarno in družbo, družbo in državo. Na najviš j i s topnji kapi-
talističnega razvoja postane družbeno razmer je moment produkci j -
skega razmerja , celotna družba postane artikulacija produkcije, to je, 
vsa družba živi v funkci j i tovarne in tovarna razšir ja svoje ekskluzivno 
gospostvo nad vso družbo. Na te j osnovi teži stroj politične države vse 
bolj k ident i f ic i ranju s podobo kolektivnega kapitalista, vse bolj 
postaja lastnina kapitalističnega produkcijskega načina in zatorej 
funkc i ja kapitalista« [*7]- Z redukci jo družbe na tovarno, z razvojem 
in napredovanjem meščanskega načina produkci je torej , je kapital 
osvojil v vsej razsežnosti ne le svoje izvorno kral jes tvo produkci je 
vrednosti, temveč celotno družbeno živl jenje sploh, obenem pa ga je še 

[* 7] Ibid., str. 51—52. 
»Ko se kapitalistična produkcija posploši na vso družbo < . . . > , nastane kot 
določeno historično dejstvo resnična kapitalistična družba. Družbeni značaj 
produkcije se je razširil do te mere, da poslej vsa družba funkcionira kot 
moment produkcije. Družbenost kapitalistične produkcije lahko poslej pelje 
k posebni formi podružbljanja kapitala, družbeni organizaciji kapitali-
stične produkcije. To je cilj dolgega zgodovinskega procesa.« (Ibid., str. 67). 
— »Družbeni kapital, to je — kot pravi Marx — celota kapitalistov nasproti 



temelji to preoblikoval. »-Najvišja s topnja razvoja kapitalistične pro-
dukcije označuje najglobljo mistifikacijo vseh meščanskih družbenih 
razmerij-« [*8]. »Podružbljanje« kot razš i r jan je logike (moči) kapitala 
na celoto družbenih razmeri j in obenem kot mistifikacija dejanske 
socialne polarizacije je tisti proces, v katerem se nosilec delovne sile 
ne izkaže le kot izkoriščan, temveč kot navidez brezmočno integriran 
v kapitalski subjekt[* 9] . Tisto na kar se Tronti jevo delo osredotoča 
v nadal jevanju , je predvsem poskus utemelj i tve novega, »avtonomistič-
nega« razumevanja delavskega razreda, utemelj i tve njegove pozicije 
antagonista in ne le hlapca v produkcijskem procesu, torej v družbi; 
delovna sila ni le tista, ki je integrirana v sistem, temveč tudi tista, ki 
vse to zavrača[* 10]. 

V svojem osrednjem spisu Marx, delovna sila, delavski razred izha-
ja Tronti iz Marxovega »temeljnega odkritja-« [* " ] dvojnega značaja 
dela. Tega odkri t ja pa ne opazuje s stališča kapitalske ekonomije, 
temveč s stališča proletarske politike. V okviru filozofije antagonizma 
z dvotaktnim dialektičnim motor jem se delovna sila nič več ne pri-
kazuje kot goli moment kapitala (mezda), temveč doživlja svojo 
lastno subjektivnost (hegemon) kot kategorialno nasebstvo »zavrača-
jočega« delavskega razreda. Delovna sila je nasprot je kapi tala: kot 

posameznemu kapitalistu, ali tudi ,celokupnost vseh kapitalistov vsake po-
sebne produkcijske sfere' <MEW 25:207>. Družbeni kapital tu ni le celotni 
kapital družbe, ni enostavna vsota individualnih kapitalov. Je celotni proces 
podružbljanja kapitalistične produkcije, je tisti kapital, ki se na določeni 
stopnji svojega razvoja razkrije kot družbena moč <potenza sociale>.« (Ibid.). 
[* 8] Ibid., str. 52—53. 
[* 9] »Enotnost delovnega in uvrednotovalnega procesa ostane v rokah sa-
mega kapitala; delavec poslej uspe dojeti globalnost produkcijskega procesa 
samo s posredovanjem kapitala: delovna sila ni več samo izkoriščana po ka-
pitalistu, ampak integrirana v kapital.« — Ibid., str. 46. 
[* 10] »Kolikor bolj napreduje kapitalistični razvoj, toliko močnejša je pri 
kolektivnem kapitalistu potreba po tem, da vidi vse delo znotraj kapitala, 
da kontrolira vsa, notranja in zunanja gibanja delovne sile, in dolgoročno 
je prisiljen programirati razmerje kapitala in dela kot pokazatelja stabilno-
sti družbenega sistema. Ko je kapital osvojil vsa, ožji kapitalistični produk-
ciji zunanja področja, začenja s svojim procesom kolonizacije; < . . .> začenja 
s pravim procesom kapitalističnega razvoja. Na tej točki se procesu objek-
tivne kapitalizacije pridružujejo subjektivne sile dela, nujne v procesu 
materialne razrešitve kolektivnega delavca in zatorej samega delavca kot 
takšnega: reduciranega na lastnost kapitalističnega produkcijskega načina 
in zatorej na funkcijo kapitalista. Na tej osnovi je jasno, da postaja inte-
gracija delavskega razreda v sistem za kapitalizem vitalna nujnost: delav-
ska zavrnitev <il rifiuto operaio> te integracije preprečuje funkcioniranje 
sistema. Možna postane ena sama alternativa: dinamična stabilizacija si-
stema ali proletarska revolucija« — Ibid., str. 56—57. 
[* "] Ibid., str. 123 [169], 
»Delo kot abstraktno delo in torej kot delovna sila je obstajalo že pri Heglu. 
Delovna sila — in ne samo delo — kot blago je obstajalo že pri Ricardu. 
Blago delovna sila kot delavski razred: to je Marxovo odkritje. Dvojna na-
rava dela je samo predpostavka tega: ni odkritje, ampak samo pot, po ka-
teri prispemo do tega odkritja.« — Ibid., str. 130 [178]. 
Razmerju med Heglom in Ricardom posveča Tronti celo poseben razdelek 
(ibid., str. 133—134), ki ni bil uvrščen v slovenski izbor. 



je bil pri Marxu »kapital nu jno hkrat i kapitalist« (gl. METI 354.1), 
zdaj delovna sila predpostavl ja socialno eksistenco delavskega razreda. 
Toda če je Marxa vodilo odkr i t j e »materialnih interesov«, razred-
nih razmeri j v š tudi j in kr i t iko »anatomije meščanske družbe«, 
poskuša Tronti to pot zaobrni t i : »Marx ne izhaja iz kri t ike politične 
ekonomije, niti kot kr i t ike kapital izma. Do n j e prihaja in jo preide, 
izhaja joč iz poskusa teori je revolucije« [* 12]. Vendar ostaja k l jub 
vsemu v te j preinterpretaci j i nek moment neprebavl jen : š i f ra dejan-
skega gospostva produkcijskega procesa nad producenti . Marxa na j 
bi p rav vz t ra jno v r t a n j e v ta problem, spočetka abs t raktno na-
slovljen s kategor i je odtuj i tve, privedlo na slepi t i r — ne sicer »v 
znanosti«, temveč »v politiki«. Izgleda, da se znanost sme odpravl ja t i 
na področja, k j e r v ladajo »objektivni zakoni«, direktna, neposredo-
vana aplikacija takšnega postopka v »politiko« kot prostor subjekt iv-
nega razrednega stališča pa v najbol jšem pr imeru nima nikakršnih 
praktičnih prevra tn ih konsekvenc. Kolikor bolj si kapital podreja 
mrežo objektivnega socialnega sveta, toliko manjša n a j bi izgle-
dala možnost, da se »v s tvareh samih« razkr i je jo potence nj ihovega 
prevrata . Izhajat i od gospostva, čeprav od dejanskega, objekt iv-
nega gospostva produkcijskega procesa nad producenti , ima za kon-
sekvenco eno, po Tront i jevemu mnen ju bistveno napako: ome ju je 
absolutni subjekt ivizem antagonista v raz rednem razmer ju . Zato 
»raziskovanje ekonomskega zakona gibanja kapitalistične družbe (. ..) 
ni več cilj delavskega mišljenja«, gre mnogo bolj za »odkrivanje politič-
nih zakonov gibanja delavskega razreda, ki si materialno podre ja jo 
razvoj kapitala« [* 13]. — »Najpre j proletariat , nato delovna sila; 
na jp r e j delavci, politično kot razred, nato ekonomska kategori ja kot 
ar t ikulaci ja produkci je ; n a j p r e j antagonistični razred, nato funkc i ja 
kapitala« [*14]. Marxova temel jna zmota bi bila t eda j torej v tem, 
da je analizo ekonomskega razmerja razumel kot n u j n o predpostavko 
razumevanja razrednega razmerja, da je torej izhajal iz prepričanja , 
da določa »način produkci je materialnega živl jenja« — ne nazadnje 
— tudi »politični ( . . .) proces življenja« (MEW 13:8—9; MEID IV:105). 

Tisto, ka r je marksovsko raziskovanje proizvedlo, j e bilo razkr i t je 
gospostvenega razmer ja z njegove objektivne, p redmetne strani. Ti-

[* 12] Ibid., str. 186. 
Kolikor ni Marx direktno preveden v »politika«, »revolucionarja« (brez 
preostanka), je v enostavnem nasprotju kritiziran kot »ekonomist«, »znan-
stvenik«. Prim. npr. dalje, str. 224 [239] : »Vsaka obramba ali opravičevanje 
Marx ove teorije vrednosti < . . . > , ki se odvija na objektivnem terenu ekono-
mije, je politično neproduktivna, tj . praktično nevtralna. Delovna vrednost 
je za Marxa politična teza, revolucionarno geslo; ne zakon ekonomije < . . . > . 
Predmet pri Marxu — to je preprosto stvar, ki jo je težko razumeti — ni 
ekonomski svet blag, ampak politično razmerje kapitalistične produkcije. 
<.. .> Delo je mera vrednosti zato, ker je delavski razred pogoj za kapital.« 
[* 13] Ibid., str. 219 [233—234]. 
[* 14] Ibid., str. 188. 
Prim, dalje, str. 218—219 [233]: »Kapital se trudi zapirati ta antagonistični 
moment v ekonomski odnos s tem, da inkorporira razredno razmerje v ka-
pitalistično razmerje kot svoj družbeni objekt. Delavska stran se mora 
nasprotno truditi prav za zdrobitev ekonomske forme antagonizma« itd. 



sto, ka r se kot subjekt očr tuje v temu ustrezni filozofiji zgodovine, 
je Kapital ; seveda je možno, da si tudi to odkr i t je sámo zato podredi 
v svojo korist. Teoretski obrat, ki ga predlaga Tronti, in ki ob tem 
koketira z vrsto osrednjih kategori j Marxove kritike politične eko-
nomije (ne le »ekonomskimi« kot so delo in delovna sila, blago, pro-
dukcija-distr ibucija itd., temveč tudi striktno »filozofskimi« kot 
npr . substanca, subjekt , logično-historično ipd.) v nekem preinter-
pret i ranem diskurzu, sestoji v razkr ivanju gospostva, kot se kaže 
»dal punto di visto operaio«, kot se kaže razrednemu antagonistu: 
»Kot pr iha ja razredno razmer je — zgodovinsko — pred pravimi 
kapitalističnimi razmerji , tako pr iha ja antagonizem med nasprotu-
jočima si stališčema dveh razredov — logično — pred poskusom 
obče znanosti o kapitalu« [*15]. »Na začetku« torej ni bila ne Beseda, 
ne Bog in ne Kapital ; bila je »delovna sila« kot potencialni čisti »Ne«, 
kot absolutna zavrnitev znotraj razrednega razmerja . »Na začetku« 
ni »dejanje«, temveč nasprotovanje, antagonizem [* 16] ; izhodišče ni 
kapitalsko, temveč razredno razmer je [* 17] ; ne sfera objekt ivnih 
»ekonomskih zakonitosti«, pač pa sfera subjekt ivne »politične volje« 
je tisti moment, na katerem Tronti zasidra ontološke temelje svoje 
politične filozofije, pri tem pa se sklicuje naravnost na Marxa : »Pred-
lagati danes obrat zgodovinske prioritete med kapitalom in delom, 
začeti obravnavat i kapital kot funkcijo delavskega razreda ali, bolj 

i* 15] Ibid., str. 171. 
»S težavo < . . . > so se marksisti ne ravno uspešno dokopali do ideje o no-
tranji zgodovini kapitala, ki dopušča specifično analizo različnih določitev, 
ki jih kapital privzema v toku svojega razvoja. Zato pa ideja o notranji zgo-
dovini delavskega razreda < . . . > še zdaleč ni bila sprejeta kot program 
dela in poleg tega kot metodično načelo raziskovanja.« — Ibid., str. 149 
[187]. — » < . . . > Prehod — hkrati logičen in historičen — od proletariata, 
prodajalca delovne sile, k delavskemu razredu, producentu presežne vred-
nosti, označuje začetek tiste delavske zgodovine kapitala, ki je potem de-
janska in resnična zgodovina kapitalistične družbe, poleg tega pa edino 
materialistično pojmovanje ,zgodovine', ki ga marksisti še lahko sprejmejo.« 
— Ibid., str. 165 [195], 
[* 14] »Prav ta antagonizem je le njegov <t j . delavskega razreda> antitetični 
značaj, pozicija permanentne negacije, ta ne, ki se neprestano ponavlja, to 
zavračanje vsega, ki, če je prepuščeno spontanosti, šiba kapitalista, ga sili 
k premikanju ali ponavljanju samega sebe — kot je dejal že Marx — na-
prej in naprej; ki pa, ko je enkrat zajezen v železne nasipe organizacije 
revolucije, najprej dvigne kot jez pred sabo ekonomsko pregrado kapitala 
in jo potem politično napada, prevrača in uniči.« — Ibid., str. 219 [233]. 
[* ,7] Prim. npr. ibid., naslednja mesta: »Razredno razmerje (Klassenver-
hältnis) torej predhodni kapitalskemu razmerju (KapitalVerhältnis), ga pov-
zroča in producira.« (Str. 149 [186]; prim. str. 233 [250]). — »Razredni boj 
obstaja tudi prej, preden se prične akt produkcije« (Str. 203 [215] — »Toda 
razredni boj obstaja tudi potem, ko se je akt produkcije dovršil.« (Str. 
206 [216]. — »Razredno razmerje pa je vzpostavljeno pred konstituiranjem 
proletariata v razred nasproti kapitalistu« (Str. 237 [254—255]). — »Na naj-
višji stopnji razvoja, in ne samo na začetkih zgodovine, postane sama po 
sebi očitna najbolj enostavna vsebina revolucionarne resnice: kapital ne 
more uničiti delavskega razreda, delavski razred pa lahko uniči kapital. 
Leninovo kuharico, ki je sposobna vladati delavski državi, je treba že 
sedaj pripraviti — na osnovi teh enostavnih kategorij — da deluje kot 
teoretik delavske znanosti.« (Str. 248—249 [268]). 

1 2 Li 



natančno, kapitalistični ekonomski sistem kot moment političnega 
razvoja delavskega razreda, torej v raziskavi zdrobiti in prevrni t i 
podrejeno zgodovino delavskih gibanj , da bi se v praksi obnovila 
možnost nasilnega vsi l jevanja kapi talu lastnih g ibanj : vse to ni me-
todološko različno od tistega, kar je počel sam Marx« [* 18]. 

V tem kontekstu naletimo zdaj na Tronti j evo izrabo Marxovih ro-
kopisov iz let 1857—1858. Tekst, ki je v začetku šestdesetih let služil 
na jp re j predvsem kot oporna točka pri ugo tav l jan ju kontinui tete 
Marxovega miselnega razvoja, kot nov a rgument v sporu med »mla-
dim« in »starim« Marxom, predvsem pa kot tekst, ki n a j bi u teme-
ljeval zavest o novem radikalnem b ran ju kri t ike politične ekonomije, 
je poleg svoje »filozofske« eksploatacije zdaj doživel še svoje »po-
litično« bran je . Ce zanemarimo neka j bežnih mest, na kater ih so 
bili Očrti omenjeni že poprej , se z n j imi resno spoprime v devetem 
poglavju nosilne študije, ki nosi dovolj značilen naslov: Delo kot 
ne-kapital. Tu avtor podrobneje razgr inja ontologijo proletariata kot 
»prvega vzroka-« in »gonilne sile«, ko — v formalni analogiji z 
Marxovim dialektičnim razvi jan jem ekonomskih kategori j — izvaja 
»prehod« (»passaggio«, »Ubergang«) od »delovne sile« k »delavske-
mu razredu«: »na jpre j svoboden in reven proizvajalec in tore j pro-
letariat kot ,destrukt ivna s t ran ' (MEW 2:37; MEID 1:496), nato blago 
delovna sila in torej posamezni delavec kot potencialni producent , 
končno dejs tvujoča družbena sila produkt ivnega dela in torej de-
lavski razred v procesu produkci je — so vsakokrat , pojmovno in 

[* 18] Ibid., str. 221 [235]. 
Tronti se v svoji interpretaciji naslanja zlasti na naslednje mesto iz dru-
gega zvezka Kapitala: »Kapitalski odnos se pojavi v produkcijskem procesu 
samo zato, ker obstaja na sebi v cirkulacijskem aktu, v različnih temeljnih 
ekonomskih pogojih, v katerih nastopata drug nasproti drugemu kupec in 
prodajalec, v njunem razrednem odnosu. Ni denar tisti, ki s svojo naravo 
ustvarja ta odnos; pač pa je obstoj tega odnosa tisto, kar lahko preobrazi 
golo denarno funkcijo v funkcijo kapitala.« (MEW 24:37; K 11:37). — Da 
gre tu zlasti in predvsem za interpretacijo, ki niti ne upošteva posebej 
Marxovega lastnega argumentiranja, lahko potrdi tudi naslednja povezava 
tega mesta z nekim mestom iz Očrtov (METI 68.20—39) : »Cim bolj se pro-
dukcija oblikuje tako, da postaja vsak producent odvisen od menjalne 
vrednosti svojega blaga < . . . > , tem bolj se morajo razviti denarna razmerja 
in protislovja, ki so imanentna < . . .> razmerju produkta do samega sebe kot 
d e n a r j a < . . . > Denar ne proizvede teh nasprotij in protislovij; pač pa razvoj 
teh protislovij in nasprotij proizvaja to navidez transcendentalno moč de-
narja.« 
Tronti na osnovi zgornjega citata iz drugega zvezka Kapitala zaključuje: 
»Marx torej ne dvomi, da razredno razmerje obstaja na sebi (an sich) že 
v dejanju cirkulacije. Prav to je tisto, kar kapitalsko razmerje razkriva, 
spravlja na piano med procesom produkcije. Razredno razmerje (Klassen-
verhältnis) torej predhodi kapitalskemu razmerju (KapitalVerhältnis), ga 
povzroča in producira. Vrh tega: eksistenca razrednega razmerja je tista, 
ki omogoča preobrazbo denarja v kapital. To je zelo pomembna točka, kajti 
na splošno se pripisuje Marxu prav nasprotno in v običajni ,marksistični' 
rabi je prav to nasprotno: namreč, da samo iz kapitalističnega produkcijskega 
razmerja izhaja nasprotje, antagonizem razredov« itd. itd. (ibid., str. 149 
[186—187]). 



zgodovinsko (begrifflich und geschichtlich), dejanski dinamični ele-
ment kapitala, prvi vzrok kapitalističnega razvoja« [* 19]. 

Za tekstualno argumentaci jo in interpretacijsko izvedbo takšnega 
prehoda sta prišla kot naročena neobdelanost in tisti skrivnostni 
pridih, ki se je vse do konca šestdesetih let držal rokopisov iz let 
1857—58, pa tudi nj ihova enigmatična, v kasnejših prikazih redu-
cirana problemska vseobsežnost. Nič drugače, kot je to moč videti 
pri drugih zgodnjih interpret ih Očrtov, tudi Tronti opozarja na n j i -
hovo enkratnost : »Marx se tega problema (primarnosti razrednega) 
na jbol j zaveda v Grundrisse. In to morda zaradi enostavnega for-
malnega razloga: zato, ker ga ni omejevala železna logika razpore-
j an ja argumentov niti posebna jezikovna natančnost pri njihovi pred-
stavitvi. Marx je v fazi dela, ki je bila samo njegova, ki je bila 
zelo oddaljena od objave, h i t re je napredoval v svojih temeljnih od-
kr i t j ih in torej odkril vse več novih stvari, ki v dokončanih delih od 
H kritiki politične ekonomije in prve knj ige Kapitala ne nastopijo 
več. Iz tega izhaja, da so Grundrisse — ta not ranj i monolog, ki ga 
Marx vodi s svojim časom in s sabo — bolj razvita knjiga od ostalih 
dveh, so tekst, ki bolj neposredno pelje preko nepričakovanih prakt ič-
nih plati k političnim sklepom novega tipa« [*20]. 

Zgodnje interpretacije Očrtov se praktično vse po vrsti u j emajo v 
tem, da jih ocenjujejo kot rokopis, v katerem je bila zapopadena 
neka celota na način, ki ga Marx ni več ponovil, čeprav se lahko 
na drugi strani te interpretaci je po svoji teoretski orientaciji — in 
Tronti jeva v tem še posebej izstopa — zelo razlikujejo. Pr i n jem na-
stopajo Očrti kot izvorno razkr i t je teori je »delavskega avtonomiz-
ma«, »logične in historične« primarnost i delovne sile kot v svoji an-
tagonističnosti temeljnega subjekta zgodovine. Tako jih Tronti vsaj 
bere v nekem nj ihovem delu, ki sicer v drugih zgodnjih interpre-
taci jah ni bil deležen takšne pozornosti. Gre za tisti, še začetni del 
»Poglavja o kapitalu«, v katerem Marx po »preobrazbi denar ja v 
kapital« pričenja s podrobnejšo analizo menjave med delom in kapi-
talno oz. razločuje proces dela in proces u vrednotenj a (prim. METI 
166.13-204.3). »Poglavje o denar ju« je namreč pripeljalo do točke, 
ko je končno »cirkulacija postavljena kot akt produkcije« (METI 
136.22), ko se denar negira »kot neka čisto rečevna forma« (METI 
135.38) in ko se prikaže »kot produkcija bogastva, le-to pa kot re-

[* 19] Ibid., str. 210 [222]. — Za pojem »aktivne sile« prim, ibid., str. 210 
[223]. 
Temu ustrezno je treba tudi Marxovo karakteristiko »civilizirajoče ten-
dence kapitala« (prim. METI 273.25, 277.7-8, 367.33-34, 377.1-2) preinterpreti-
rati v nasprotno stran: 
»Marxovo hvalnico mogočne in neprestane dejavnosti buržoazije je treba 
ustrezno pripeljati nazaj do proletarske grožnje, ki ji je sledila, vedno 
vznemirjeni dinamični naboj, ki — tako se zdi — poriva kapital v vseh 
momentih njegove zgodovine, je dejansko agresivni sunek razrednih gi-
banj, ki deluje v njegovi notranjosti.« 
[* w] Ibid., str. 210 [223], 



zultat medsebojnih odnosov individuov v produkciji« (METI 135.39— 
136.1). Za kovinsko senco denar j a se prepoznava še nedoločeno telo 
družbenih razmeri j , na drugi s t rani pa se kapital sam kaže kot 
»višja realizacija« dena r j a (METI 148.5). V ozadju vseh teh analiz 
se vztra jno vleče vprašan je o začetku prikaza, o »celični formi«. Na 
te j s topnji je to še vedno vrednost kot pojmovni prius kapitala (z 
blagom kot »prvo kategorijo« kri t ike politične ekonomije se Očrti 
šele končuje jo — prim. METI 649.3, v H kritiki in v Kapitalu pa stoji 
že na samem začetku), čeprav v veliko bolj zapleteni obliki: »Da bi 
razvili pojem kapitala , je t reba izhajat i ne iz dela, ampak iz vrednosti, 
in sicer men ja lne vrednosti , kot je že razvita v g iban ju cirkulacije« 
(METI 154.25-26). Na tem mestu se začenjajo kazati prvi prebliski 
tistega, kar se kasneje obravnava kot Marxovo teori jo presežne vred-
nosti, ki je bila v grobem utemel jena prav t u k a j in ki je še kako pove-
zana z — metaekonomist ičnim — vprašan jem blaga kot izhodiščem 
prikaza ter s problematiko dvojnega značaja blaga delovne sile. Začetek 
analize »razmerja med kapitalom in delom« je pospremljen s samo-
vprašan jem: Ali ni t reba vrednost dojeti kot enotnost uporabne vred-
nosti in menja lne vrednosti?« (METI 160.34). Za menjavo med delom 
in kapitalom mora biti kot za vsako menjavo nasploh vzpostavljeno 
razmer je blag kot različnih uporabnih vrednosti in obenem kot vred-
nostnih ekvivalentov. »Uporabna vrednost, ki stopa nasproti kapitalu 
kot postavljeni menja ln i vrednosti, je delo. Kapital se men ja ali je v te j 
določenosti samo v odnosu do ne-kapitala, negacije kapitala, glede 
na katero je edinole kapi ta l ; dejanski ne-kapital je delo« (METI 
166.13—16). 

Tu je Tronti našel naslovno kategori jo in od tod dal je začuda vestno, 
korak za korakom spremlja Marxov tekst, čeprav napori mikroskop-
skega rekons t ru i ran ja pri n j e m načelno niso pr i l jubl jeni . To in terpre-
tati vno rekonstrukci jo sestavl ja jo naslednji poglavitni moment i : »To 
je nova pot, ki jo tu predlaga Marx sam. Izhodiščna točka: delo kot 
ne-kapital, t j . delo kot živi subjek t delavca nasproti mrtvi predmetnost i 
vseh ostalih produkci jskih razmer ; delo kot življenjski f e rmen t 
kapitala — neka druga akt ivna določitev, ki se dodaja dejavnosti 
produktivnega dela. Končna točka: kapital, ki sam postane produkt i -
ven, bistveno r azmer j e z razvojem dela kot družbene produkt ivne sile 
in torej bistveno r azmer j e z razvojem delavskega razreda — nova 
funkc i ja kapitala, s katero sedaj služi delavcu. Na sredi te poti, med 
eno in drugo točko: delo kot ne-vrednost in p rav zaradi tega živi vir 
vrednosti ; absolutna revščina in prav zaradi tega obča možnost bo-
gastva: vnovič presežno delo in p rav zaradi tega presežna vrednost — 
moderni lik kolektivnega delavca, ki je sedaj prispel do produkci je 
kapitala p rav zaradi tega, ker je antagonistični razred, ki se z n j im 
bori«[* 21]. 

[* 21] Ibid., str. 215 [229]. — V argumentacijo kliče Tronti (prim, ibid., str. 
211—215 [224—228]) predvsem tisti del Očrtov, ki obravnava »menjavo med 
kapitalom in delom« (METI 166—187) ter »proces dela in proces uvrednote-
vanja« (METI 187—217). 



V svetovni zgodovini, kakor jo predlaga Tronti, in v kateri k l jub 
dobrim namenom odmevajo bobni t re t j e internacionale, je ontološka 
prioriteta proletariata dokazana. K temu si pomaga prav s formalno 
enačbo Marxovega prehoda k »produkcijskemu procesu kapitala«: 
v cirkulacijski sferi, v sferi menjave se kapital pr ikazuje kot domini-
rajoč nad delom. Prehod k produkcijski sferi je prehod od »ekonom-
skega« k »političnemu«: tu, v tovarniškem delovnem procesu ali v 
štrajku kot njegovi prekinitvi je delovna sila (»logično«) absolutni 
subjekt oziroma (»historično«) se politično šele konsti tuira kot razredni 
subjekt ; tu mu kapital nič ne more, ne da bi delal zoper samega sebe. 
V odklonilnem odnosu do problematiziranja historičnega preobražanja 
teoretske kategori je proletariat, kot se je kazalo v nekater ih sočasnih 
tokovih marksizma, v nasprot ju z empiričnimi raziskavami preobrazbe 
samega procesa dela z njegovimi fizičnimi nosilci vred v sodobnih 
ekonomijah (kot je to kasneje pokazal v svojem orisu »degradacije dela 
v XX. stoletju« npr. H. Braverman) smo tu priča teoretski renesansi 
klasičnega tovarniškega delavstva[*2 2]. »Produkcijski proces, de jan je 
produkcije kapitala, je istočasno moment delavskega boja proti kapi ta-
lu < . . . > . V de jan ju produkci je je razmerje sil med dvema razredoma 
naklonjeno delavski strani. < . . . > Moment menjave ni kral jestvo 
svobode samo zato, ker se kupec in prodajalec pogajata kot svobodna 
individuuma, ampak tudi zato, ker se kapital in delo tu pr ikazuje ta 
— vsaj formalno — svobodna drug nasproti drugemu. Prav to svobodo 
morata izgubiti, če hočeta živeti. In v tem smislu vidi Marx v prehodu 
k produkciji razkroj kapitala kot ,formalnega razmerja ' . < . . .> Vsebina 
kapitalističnega razmer ja kaže delavsko bojno iniciativo kot začetno 
izhodišče, njegov stalni motor, absolutno negacijo kapitala kot takega 
in istočasno dinamično artikulacijo kapitalističnega interesa. Ta raz-
redna vsebina kapitala kot ,substancialno razmerje ' v prehodu k 
produkciji ni samo v substanci ohranjena, ni samo osvobojena forme, 
ampak postane, na tančneje — mora biti podružbljena in upredmetena. 
< . . .> Ta dva procesa — podružbl janje delovne sile in njeno upred-
metenje v kapitalu — sta povezana z eno samo potrebo: razbiti 
avtonomijo delovne sile, ne da bi se uničil n jen antagonistični zna-
čaj[*2 3]. Alternativa, ki jo razvija Tronti, je z leninistično nostalgijo 
obarvana »strategija zavračanja«[*2 4] , strategija delavskega ne«: »Mi-
slim, da bo za delavce, ki so politično organizirani zato, da vsemu 

[*22] Prim, ibid., str. 244 [263] : »Znova je treba v celoti obnoviti grob 
proletarski izvor sodobnega delavca in omogočiti, da deluje po sedanjih po-
trebah boja in organizacije. Nič ni treba ostreje spodbijati, kot danes 
konjunkturno podobo ,novega delavskega razreda'«. 
[* 23] Ibid, str. 215—216 [229—230]. 
[* 24] S konceptom »zavračanja dela« se razprava Marx, delovna sila, delavski 
razred zaključuje: »Na koncu se vrnimo na začetek: k obenem dvojni, lo-
čeni in nasprotni naravi dela. Toda nič več k delu, ki je v blagu, temveč 
k delavskemu razredu, ki je v kapitalu. < . . . > Dejansko to pomeni ločitev 
delavskega razreda od samega sebe, od dela, se pravi od kapitala. To pomeni 
ločitev politične moči od ekonomske kategorije« (ibid, str. 259—260 
[280—281]). — Objektivizem ekonomske dejanskosti zavrne subjektivizem 
političnega voluntarizma. Pa vendar gre v tej točki, kolikor zadeva »zavra-
čanje dela« v pogojih razvite (in pozne) industrijske družbe, priznati 



izrekajo ne, demont i ran je kapitalistične mašiner i je otroška igra. Mi 
resnično mislimo, da je revolucionarni proces raven kot Nevski pro-
spekt« [* 25] 
Med različnimi zgodnjimi in terpretaci jami Očrtov, do kater ih p r iha ja 
v prvi polovici šestdesetih let in ki niso ravno številne, čeprav tudi ne 
omejene na en sam prostor, izstopa Tront i jeva kot ekstrem, ki si je do 
danes, zlasti še z Negrijevo interpretaci jo Očrtov (1979), priboril teo-
retsko pozornost. Ta tok sodobne socialne misli je torej razvil glede 
na dotedanje t radici je novo, odstopajoče in zoperstavl jajoče politično-
filozofsko r azumevan je Marxove kr i t ike politične ekonomije; k tej 
preinterpretaci j i marksizma pa so bistveno prispevali približno isto-
časno »ponovno odkriti« rokopisi iz let 1857—58. Kot reagens naporov, 
da bi se v Marxu znova odkrilo aktualno vsebino — in neka in terpre-
tacija je vedno tudi poskus oživiti moč zgodovine, otrdele v funkci j i 
gole priče minulosti — se nek »neznani« rokopis tu ni pojavl ja l prvič, 
vendar pa imamo ver je tno p rav ob n j e m zadnj ik ra t opravit i s takšno, 
na nek »neznani« tekst naslovljeno logiko marksovske reaktualizacije. 
Z vstopom Očrtov v diskusijo je postal Marxov opus v načelu do-
končno razkri t . Tront i jev poskus predstavl ja v široki paleti takšnih 
pr izadevanj način b r an j a kr i t ike politične ekonomije znot ra j lenini-
stične tradici je in na osnovi vseh tistih novih zgodovinskih izkušenj, ki 
so se nakopičile do šestdesetih let našega stoletja. Nasproti pozabi in de-
gradaciji kr i t ike politične ekonomije zlasti v predhodnih štiridesetih 
letih takšna interpretaci ja , u temel jena v neposrednemu političnemu 
hotenju, prinaša tudi določene (inherentne) filozofske konsekvence. 
Prav tako pa j e seveda tudi »intelektualna« renesansa kr i t ike politične 
ekonomije, ki se je v Evropi na prehodu iz petdesetih v šestdeseta 
leta pričenjala v izraziti filozofski orientaciji, imela svoje (inherentne) 
politične konsekvence. 

Drugi avtor, ki je v zgodnjih šestdesetih letih s pomočjo Marxovih 
Očrtov poskrbel za neko drugačno, divergentno in presenetl j ivo pre-
interpretaci jo v marksizmu, in ki v rhu tega nastopa s Tronti j evi para-
digmi ravno nasprotnega stališča, pr ipada refi lozofikacijskim naporom 
v procesih obnavl jan ja kr i t ike politične ekonomije. Ta avtor, ki ga 
bomo obravnaval i v nada l jevanju , je A. Schmidt z delom o pojmu 
narave pr i K. Marxu[* 2 6] . Če je poskušal Tronti s pomočjo Očrtov 

avtonomistom zasluge za demistificiranje kulta dela, kot so ga reafirmirala 
nova historična okolja. Če izfiltriramo nekaj odvečne italijanske tempera-
mentnosti in poskušamo doumeti politično filozofijo kot teorijo, ne pa kot 
grobi proletarski revivalizem, kot komisarstvo (»To pa se ne bo zgodilo 
brez skrajnega nasilja« itd. — Prim, ibd., str. 262 [284]), se nam prav tu 
odpre pomembno vprašanje, ki ga je Marx prav v Očrtih poskušal razviti 
kot mejo »bedne podlage«, »na kateri temelji sedanje bogastvo« (METI 
505. 30—31). 
[*25] Ibid., str. 259, 280.; prim, tudi str. 250—251 [270—271]. 
I* ] A. Schmidt, Der Begriff der Natur in der Lehre von Marx. — Delo 
je nastajalo ob koncu petdesetih let kot doktorska teza pod mentorstvom 
Adorna in Horkheimerja, v knjižni obliki pa je izšlo v Frankfurtu leta 1962. 
Leta 1971 je izšla predelana in dopolnjena izdaja; tu se bomo sklicevali na 
njen nespremenjen ponatis iz leta 1978. 



obnoviti (v procesih razkroja nekdanje revolucionirajoče socialne sub-
jektivnosti, ki so se razpenjali od reformizma do stalinizma) izčrpane 
možnosti tradicionalne proletarske s trategi je in taktike, imamo pri 
Schmidtu opravka s čisto teoretsko detekcijo in rekonstrukcijo nekega 
pomembnega in obenem aktualnega vprašanja znotraj razmer ja filo-
zofije in marksizma: zadeva vprašanje razmer ja med (historičnim) 
materializmom in krit iko politične ekonomije. Teoretski poraz mark -
sizma v tridesetih letih je bil p rav na tem področju naj tež j i ; v svoji 
stalinistični interpretaciji , od katere je kot od »avtentičnega marksiz-
ma« brez pomislekov startal tudi del zahodne marksologije, je bil 
koncept in filozofsko ozadje materialističnega pojmovanja zgodovine 
dejansko reduciran na »ekonomski materializem«, na »ekonomski 
determinizem«. V Marxovem »ekonomskem« opusu ni bil nihče več 
pr ipravl jen iskati nedogmatičnih filozofskih problemov ali pa takšno 
iskanje vsaj ni bilo deležno zanimanja ; na drugi s trani pa je bila 
vsa »filozofija marksizma« reducirana na neko specifično naturf i lo-
zofsko interpretaci jo poznega Engelsa, ki je pozabljala na refleksijo 
lastne historične utemeljenosti . Dokler ni na teren diskusije o Marxu 
in marksizmu priletela kategori ja odtuj i tve — to pa je povzročila šele 
zapoznela eksploatacija zgodnjega dela l i terarne zapuščine — in koli-
kor se ni n jen n a j intenzivnejši del vrtel okrog »zgodovinskega materi-
alizma« kot »sociologije marksizma«, so se poslej temel jne filozofske 
kontroverze osredotočale na kategorijo narave in neko čisto objektivi-
stično, dofeuerbachovsko razumevanje materializma. Nasproti vlada-
jočim predstavam diamata (vladajočim ne le v tem smislu, da v disku-
sijskem prostoru realnega socializma ni bilo prostora za drugačno 
intepretacijo, pač pa tudi v tem, da ga je tudi prva povojna kritika 
marksizma neposredno enačila z Marxom »na sebi«) je moč v Zahodni 
Nemčiji petdesetih let ugotoviti le dve glavni protiorientaciji . Eno pred-
stavl ja jo npr . evangeličanski marksologi, ki poskušajo Marxu (ob 
ugotavl janju pomembnosti vpliva nemške filozofske tradici je nanj) 
vrnit i intelektualno digniteto, pri čemer vsaj prehodno žr tvuje jo 
»revolucionarja« za pridobitev »misleca«. V tem okviru ne pr ide le 
do zoperstavitve specifičnega »materializma dejanja« objektivističnemu 
»dialektičnemu materializmu«, pač pa se konsekventno in deloma na 
nov način obnovi tudi zoperstavl janje Marxa in Engelsa, ki ga je 
nekoč načel že Lukács. Drugo smer z izrazitejšo privrženostjo »pre-
vratni praksi«, čeprav deprimirano po izkustvih nacizma in stalinizma 
ter v povojni antimarksistični evforij i poniknjeno v relativno her-
metični teoretski jezik, predstavlja postopoma spet čedalje bolj pri-
vlačna krit ična teorija družbe. Eno izmed njenih vidnejših del tega 
obdobja, Horkheimer jeva in Adornova Dialektika razsvetljenstva, 
nastopa ob prikri t ih navezavah na Marxove filozofske koncepte med 
drugim ravno zoper instrumentalistični koncept narave[*2 7] , ki bistve-

[*27] Prim. Adorno-Horkheimer, Dialektik der Aufklärung, Frankfurt 1969, 
str. 25—26: »Narava je — pred kvantno teorijo in po njej — nekaj, kar velja 
matematično dojeti; celo to, kar preostane, nerazrešljivost in iracionalnost, 
je obkoljeno z matematičnimi teoremi. V anticipirajoči identifikaciji do kraja 
mišljenega matematičnega sveta z resnico meni razsvetljenstvo, da je 



no karakter iz i ra tudi diamatsko revizijo Marxove teorije. Prav v tem 
pogledu se v Schmidtovi disertaciji na mnogih mestih kaže dolg do 
njegovih mentor jev . Če ob teh vplivih upoštevamo še kot popularno 
alternativo petdesetih let (z velikim učinkovanjem tudi v nasled-
njem obdobju) pojavl ja jočo se humanist ično-antropološko in terpre ta-
cijo Marxa, ki je pripomogla k temu, da so se spori v povojni diskusiji 
o Marxu in marks izmu za neka j časa omejili na zopers tavl janje »filo-
zofije« zgodnjega Marxa ter »znanosti« poznega Marxa, potem je v 
grobem zarisan tisti historično-teoretski okvir, v ka te rem se je Schmid-
tovo delo pojavilo kot filozofsko provokativni novum. 

Poskus podrobne analize pojma narave pri Marxu — ne glede na neka-
tere kasnejše upravičene kr i t ike pomanjkl j ivost i in do neke mere celo 
avtorjevo lastno samokorigi ranje v dodatku k drugi izdaji — je 
Schmidt za dotedanjo diskusijo dokaj nenavadno utemelj i l na krit iki 
politične ekonomije: takó, da se je s tem zoperstavil obema prevladu-
jočima in nasprotujočima dotedanj ima koncepcijama. Nasproti filo-
zofom, ki so menili, da se je moč proti dogmatikom, ki so imeli v 
posesti »poznega« Marxa, boriti le z argument i »zgodnjih del«, odpira 
Schmidt filozofsko f ron to v »ekonomskem«, »znanstvenem« Marxu sa-
mem; pri tem pa nastopijo kot eden izmed odločilnih opornih 
tekstualnih materialov seveda prav rokopisi iz let 1857—58. »Kjer 
se spušča v Marxove zgodnje spise, gre av tor ju bolj za vzpostavitev 
genetične zveze z določenimi motivi srednjega in zrelega Marxa, kot 
za danes prav toliko razšir jen kolikor napačen poskus, da se Marxovo 
lastno filozofsko miš l jen je reducira na tisto, ka r je rečeno v teh tekstih, 
zlasti na antropologijo Pariških rokopisov. Po premisleku, da Marx 
nikakor ni na jbo l j filozofski tam, k je r uporabl ja tradicionalni šolski 
jezik filozofov, se tu v mnogo večji meri , kot je to sicer v navadi pri 
filozofskih in terpre tac i jah Marxa, išče pomoč pri polit ično-ekonomskih 
spisih s rednjega in zrelega Marxa, predvsem pa v za razumevanje 
odnosa Hegla in Marxa izjemno pomembnem Grobem osnutku <»Ro-
hen twurf« > Kapitala, čigar vrednost j e od teda j ostala skora j ne-
izkoriščena« [* 28]. 

varno pred povratkom mitičnega.« — Str. 41: »Danes, ko se je Baconova 
utopija, da .ukazujemo naravi v praksi' izpolnila v teluričnem merilu, 
se razodeva bistvo prisile, ki jo je pripisoval neukroćeni naravi. Slo je za 
gospostvo samo.« (Prim, slovenski prevod v zborniku Kritična teorija družbe, 
Ljubljana 1981, str. 133 in 149.) 
[* 28] A. Schmidt, Der Begriff der Natur in der Lehre von Marx, Frankfurt 
1978, str. 8—9. 
Formiranje odnosa do položaja v tedanji diskusiji o Marxu in marksizmu 
še posebej dopolnjujejo tudi naslednje Scmidtove formulacije iz druge 
izdaje (1971): 
»Knjiga vsebuje polemični element, ker je spadala med prve študije, ki so 
poskušale pritegniti politično-ekonomske spise srednjega in poznega Marxa, 
zlasti Kapital in obsežen Grobi osnutek iz let 1857—1858 < . . . > k filozofski 
interpretaciji Marxovega življenjskega dela. S tem se je pisec zoperstavil 
razširjenim zahodnoevropskim, eksistencialističnim kot tudi teološko obar-
vanim tendencam petdesetih let, ki so reducirale Marxov nauk (v konse-



Odpreti vprašanja filozofskega značaja v tkivu Marxovega Kapitala, 
zlasti še vprašanje materializma, je utegnilo v splošnih intelektualnih 
pogojih ob koncu petdesetih let izgledati hudo dvomljivo početje. Po-
doben poskus, ki ga je štirideset let poprej izpeljal K. Korsch, je bil že 
zdavnaj pozabljen in obenem še ne ponovno odkrit in tudi Lukácseva 
Zgodovina in razredna zavest je bila rehabil i t irana v novi izdaji šele 
ob koncu šestdesetih let. Za sovjetski marksizem je kompleks Kapitala 
v vsakem pr imeru predstavl jal predvsem le anticipacijo realnega 
socializma, v najbol jšem pa »marksistično politično ekonomijo«; tako 
pri n jem kot pri njegovih teoretskih nasprotnikih je sintagma kritike 
politične ekonomije izgubila vso svojo dialektično razsežnost. Končno, 
sama Schmidtova mentor ja , Horkheimer in Adorno, se o tem vprašan ju 
odkrito in načelno nista izrekala. Zato je moč tvegati do neke mere 
vnapre jšn jo sodbo, da tekstualni arzenal zrelega in poznega Marxa 
(v tem okviru pa še zlasti Očrti) pravzaprav šele s Schmidtom v polni 
meri stopa v orbito filozofske produkci je f r a n k f u r t s k e šole. 

Schmidt začenja s spoznanjem, da pri Marxu ni na j t i »sistematične 
teori je narave, ki bi se zavedala vseh spekulativnih implikacij«[* 29j. 
V tem je sicer na prvi pogled prisotna pogosta manira raziskovalcev 
Marxa, ki svojo nalogo vidijo predvsem v tem, da sistematizirajo in 
pedagogizirajo mojstrovo mišl jenjsko nedisciplino na specialnem po-
dročju, ki so si ga izbrali in ki je že zaradi tega »najpomembnejše«. 
Toda Schmidtu ni šlo za tak poenostavljajoč poseg. Nasproti sociolo-
gist! čno neproblematiziranemu razumevanju historičnega material izma 
namreč odpira »vprašanje o povezavi materialističnega pojmovanja 
zgodovine in filozofskega materializma« kot vprašan je v razmer ju 
marksizma in filozofije, pri čemer se že na začetku opre na neko 
bežno, pa vendar neutemeljeno prezrto Marxovo opazko o »odnosu 
do naturalist ičnega materializma« v Uvodu iz leta 1857 [*30]. Zanj se 
— kot leitmotiv ponavl ja joč se skozi vso knjigo — osnovni karaktern i 
znak Marxovega materialističnega pojmovanja zgodovine, za razliko in 
v nasprot ju do celotne tradicije filozofskega materializma, pojavl ja v 
bistveno neontološki koncepciji narave, materi je , »objektivnega sve-
ta«: »Ko Marx naravo — material človeške dejavnosti — določa kot 
tisto, ka r ni lastno subjektu, kar ne izhaja iz načinov človeškega prisva-
janja , kar je naravnost neidentično z l judmi, teda j te zunajčloveške 
dejanskosti pač ne razume v smislu neposredovanega objektivizma, 

kvenci) na ahistorično, okrog problematike odtujitve v zgodnjih spisih 
(zlasti Pariških rokopisov iz leta 1844) centrirano ,antropologijo'«. — Ibid., 
str. 297. 
[* 29] Ibid., str. 9. 
[* 30] Prim, ibid., str. 11. — Gre za Marxove neizdelane točke ob koncu 
Uvoda (prim. METI 39. 7—8), ob katerih se je — kljub temu, da je ta del 
teksta znan že od začetka tega stoletja — ustavil pogled le redkih inter-
pretatorjev. Na to točko, četrto po vrsti, je prvi utemeljeno opozoril K. 
Korsch, ki so mu bile dovolj jasne (ne le) filozofske konsekvence distinkcije 
med materialističnim pojmovanjem zgodovine ter »naturalističnim« materia-
lizmom. Gl. njegove Kernpunkte der materialistischen Geschichtsauffassung, 
Berlin 1922, str. 20—21 (si. prevod v: Vestnik IMS SAZU. št. 1-2/1986, str. 176). 

20 i 



torej ontološko«[*31]. Schmidt torej do neke mere obnavl ja tisto inter-
pretacijo, ki je bila že pri Korschu in Lukácsu obdolžena »skrajnega 
subjektivizma« (čeprav Schmidt p rav lukácsevsko razumevan je »nara-
ve kot družbene kategori je« ref lekt i ra tudi z nasprotne strani), in po 
kater i Marxa zanima narava »v prvi vrst i kot moment človeške 
prakse«[*3 2] . To interpretaci jo s svojim naporom, da prikaže s t ruk turo 
Marxove filozofske misli kot protiontološko usmerjeno, še potencira 
oziroma ji dodaja lasten pečat. Ontologija nastopa kot filozofija reda, 
t ransponiranega iz človeškega družbenega sveta v da l jn ja kozmična 
prostranstva ali v t emne globine duha. Historična samorefleksi ja teori-
je, »pr ipoznavanje mater ia lne realnosti kot že vedno družbeno po-
sredovane« je tisti moment , s pomočjo katerega »se je moč izogniti 
ontologiji«[*33]. »Filozofija izvora-« pr ipada predrefleksivni s topnji 
teorije. Ko je z redukcijo »onostranstva« na »tostranstvo« razrešena 
ontološka absolutnost »duha«, ko je pr ikazana subjekt ivna posredo-
vanost predstavnega sveta, filozofske konsekvence tega prevra ta ne 
morejo zaobiti n jenega tradicionalnega, na prirodo se sklicujočega 
materialističnega naspro t ja : o »najviš jem principu biti« ni moč več 
govoriti, torej tudi »ni n ikakršne pramater i je , n ikakršnega pra temel ja 

[* 31] Ibid., str. 19. — Prim, tudi dalje: »Marxu ne pride na misel, da bi 
enostavno nadomestil Heglov svetovni duh z nekim prav tako metafizičnim 
principom, kot je materialna substanca sveta.« (Str. 20). — »O tem, da 
Marxovega materializma ne gre razumeti ontološko, govori zlasti obča 
karakteristika Heglovega sistema« kot »nujno protislovne enotnosti« spino-
zistične substance in Fichtejevega samozavedanja v Sveti družini (gl. MEW 
2: 147: MEID I: 526—527). (Str. 24). — »Marx zavrača ontološko postavljeno 
vprašanje po stvarniku prvega človeka in narave kot ,produkt abstrakcije' 
<MEW EB I: 545; MEID I: 344>.« (Str. 31). — Itd. 
[* 32] Ibid, str. 23. — Pri tem se Schmidt najprej opira na znano formulacijo 
iz Pariških rokopisov, da »narava, vzeta abstraktno, za sebe, fiksirana v 
ločitvi od človeka, ni za človeka nič« (MEW EB I: 587; MEID I: 395), takoj 
za tem pa še neposredno na Očrte, ki s tem prvikrat v knjigi nastopijo v 
argumentacijski vlogi: »Goli naravni material, kolikor v njem ni upredme-
teno nobeno človeško delo, kolikor je torej gola materija, eksistira neodvisno 
od človeškega dela, <tedaj > nima nikake vrednosti, saj je vrednost le 
upredmeteno delo.« (METI 237.1—4). 
Prim, ibid, str. 66—67: »Lukács po pravici opozarja na to, da je vsa zavest 
o naravi kot pojavljajoča narava sama historično-socialno določena. Narava 
pa za Marxa ni zgolj družbena kategorija. Po formi, vsebini, obsegu in 
predmetnosti se nikakor ne more razpustiti brez preostanka v historične 
procese njenega prisvajanja. Če je narava družbena kategorija, velja obe-
nem obratni stavek, da predstavlja družba naravno kategorijo. Čeprav za 
materialista Marxa obstojijo narava in njeni zakoni neodvisno od vsake 
človeške zavesti in volje, se izjave o njej nasploh lahko formulirajo in 
uporabijo le s pomočjo družbenih kategorij. Brez človeških naporov za 
obvladanje narave je pojem naravnega zakona nezamisljiv. Družbena ozna-
čenost narave in njena samostojnost tvorita enotnost, znotraj katere subjek-
tivna stran nikakor ne igra ,proizvajajoče' vloge, ki ji jo je pripisal Lukács.« 
[*33] Ibid., str. 28. 
»Realno gospostvo < . . . > dopolni pojem enotnosti sveta.« — Ibid, str. 55. 
»Z odpravo gospostva človeka nad človekom in z na njegovo mesto stopa-
jočim solidarnim vodenjem procesov produkcije in upravljanjem stvari od-
pade družbena nujnost, ki ustvarja videz, da je duh ontološko zadnje in 
absolutno.« — Ibid, str. 143. 



bivajočega«[*34], Očeta, Gospodarja. Materialistična teorija je torej z 
Marxom dosegla odločilno novo stopnjo, v kateri je med drugim 
rehabilitirala evdajmonistični moment materialistične etike ant ike: 
»Ko bi se Marxov materializem ukvar ja l z abstraktnimi svetovno-
nazorskimi razodevanji, kot so še danes močno v navadi v vzhodnih 
deželah, se ne bi v ničemer razlikoval od onega, pre j glosiranega grde-
ga idealizma. Ne abs t rak tum materi je, temveč konkre tum družbene 
prakse je resnični predmet in izhodiščna točka materialistične teori-
j e « ^ 35]. Ta »konkretum družbene prakse« je — čisto marksovsko vzeto 
— tisto neposredno, od česar »individui izhajajo« kot od sebe samih, 
in hkrat i tista točka, s katere je možen preboj postvarele dejanskosti, 
ki jo filozofski svečeniki častijo v posameznih abstraktumih. Zato je 
»iz samogibanja (abstraktno-posebnoznanstveno zapopadene) »materije' 
nemogoče izpeljati idejo ,realnega humanizma'«[* 36]. 

Abstraktumi, pri kater ih začenjajo »filozofije izvora«, lahko v svoji 
not ranj i logiki še tako vseobsežno pojasn ju je jo »svet in človeka«, 
toda ko jih enkrat ref lekt i ramo v njihovi historični posredovanosti, se 
končujejo pri tem, kar je. Nasprotno pa se utopična t ranscendiranja, 
ki so se navezovala na ustrezna socialna gibanja in socialne prakse, 
običajno niso pojavljala tam, k je r so vladali veliki, vseobsežni in 
zaključeni miselni sistemi, čeprav so ob podrobnem pogledu v sebi 
pogosto prikrivali nekakšen nekritičen in sinkretičen amalgam postula-
tov »čistega uma«. Materialistično pojmovanje zgodovine nastopa v 
razmer ju do te tradicionalne zoperstavljenosti kot nova paradigma, 
ki posega od »prirodne« (geneza) k socialni zgodovini in vzpostavlja 
kontakt med »srcem« in »glavo«, med »toplim« in »hladnim«, kot bi 

[* 34] Ibid., str. 27. 
»Kakor duh tako tudi materija ni nikakršen absolutno .fundamentalen', 
enoten princip pojasnitve sveta.« — Ibid., str. 27—28. 
[* 35] Ibid., str. 33. 
»Ce se za materializem meščanskega razsvetljenstva sedemnajstega in osem-
najstega stoletja nahaja v središču materija v njeni fizikalni ali fiziološki 
določenosti, tedaj mora pri obliki materializma, katerega bistvena vsebina 
sestoji v kritiki politične ekonomije, nastopiti v najširšem pomenu kot 
družbena kategorija.« — Ibid., str. 25. 
»Bistvo Marxovega materializma ostane zgrešeno dotlej, dokler se ga 
interpretira kot golo znotrajfilozofsko, zgolj svetovnonazorsko alternativo 
kakršnegakoli idealizma. Toda prav toliko je — seveda sama še filozofsko 
motivirana — kritika in odprava filozofije kot filozofije.« — Ibid., str. 203. 
[* 3Ó] Ibid., str. 209. — Schmidtovo razontologiziranje Marxa (interpretacij 
Marxa) ima svoje mnogo bolj neposredne konsekvence v tistem delu tedanjih 
teoretskih kontroverz, ki je zadeval teorijo odraza: 
»Predmetni svet nikakor ni golo odražajoče se Na-sebi, temveč je v veliki 
meri družbeni produkt. < . . . > Zavest kot dejavni duh torej nenehoma 
vstopa v od nje reproducirano dejanskost. Ne kapitulirati pred njo, ki kot 
kamniti zid obdaja ljudi, je naloga spoznanja. S tem, ko ponovno oživlja 
v gotovih dejstvih ugasnjene človeško-zgodovinske procese, izkazuje de-
janskost kot ustvarjeno po ljudeh in potemtakem spremenljivo: praksa kot 
najvažnejši pojem spoznanja prehaja v pojem politične akcije.« — Ibid., 
str. 205—206. 



temu rekel E. Blochf*37]. V tem pogledu se ta paradigma izmika 
opredelitvi v klasičnih pojmih, ali pa nan jo pr is ta ja le ob določenih 
težavah. Te «-težave« so tisto, ka r je vrsta marksis tov in markso-
logov označila kot nezvodljivost Marxove misli na tradicionalna kon-
cepta filozofije in znanosti in ki ne bi obstajala brez Heglovega posred-
stva. Temu se p r id ružu je tudi Schmidt : «-Dialektični material izem ni 
niti znanost kot pozitivistično zb i ran je fak tov niti f i lozofija v smislu 
spekulat ivnega pre le tavanja dejstev«[* 38]. S sredino 19. stoletja, z zlo-
mom in iztekom nemške klasične fi lozofije napoči t r iumf vulgarnega 
material izma kot »izraz dokončnega razcepa naravoslovja in filozofije«; 
nasproti temu dvocepemu triumf u meščanskega miš l jenja sta dialektiko 
v tistih n jenih možnostih, ki jih je prinašalo 19. s tolet je od nemške 
klasične fi lozofije prevzela le Marx in Engels. Heglov vpliv nan ju 
j e bil — še zlasti ob pospešeni recepciji zgodnjih del — v tedanj i dis-
kusij i o Marxu in marksizmu v načelu že pripoznan, toda pri tem sta se 
obe nasprotni s t ru j i pravi loma str injal i v tem, da je bil ta vpliv 
oziroma »obračun s Heglom« omejen na tisto dobo, ki se zakl jučuje s 
Tezami o Feuerbachu ter Nemško ideologijo. V naspro t ju s tem 
Schmidt trdi, da se »reševanje in prenašanje« (Engels) dialektike še 
bolj kot na »prvo razprav l jan je s Heglom« nanaša »na drugo prisva-
janje Hegla, katerega začetek pada tako za Engelsa kot za Marxa 
v leto 1858«[*39]. Na tem mestu zavije analiza v širok s t ranski rokav, 
ki ga je inavgurirala tako t edan ja zahodnonemška diskusija sama (zlasti 
okrog Marxismusstudien), kot tudi tisti subjektivizem, ki izhaja iz 
razvoja marksizma samega. Če v zgodnejših spisih še ni moč govoriti 
o kakšni omembe vredni razliki med pogledi Marxa in Engelsa, se 

t* 37] Distinkcijo »toplega« in »hladnega« vala v marksizmu je Bloch upora-
bil v svojem nagovoru ob otvoritvi takorekoč »zgodovinske« korčulanske 
poletne šole leta 1968, praktično v dneh, ko so čete varšavske zveze 
okupirale Čehoslovaško. — Prim. Praxis, št. 1—2/1969, str. 5: 
»V marksizmu razlikujemo dve studiji, hladno in toplo. Marksizem hladne 
struje je nenavadno koristen, detektivski, detektorski, v njem se nek X ne 
more več prikazati kot Y, v njem se dogaja ekonomska analiza, v kateri ni 
več nikakršne sleparije, nikakršnega ideološkega zastiranja čistih profitskih 
interesov, trezen pogled skozi dosedanjo razredno družbo < . . . > . 
To je hladna struja; ob njej je v marksizmu nekaj, kar ima svoje moralno 
ozadje, ki posega v fantazijo in s pomočjo svoje oživljajoče morale kakor 
tudi fantazije tvori toplo strujo v marksizmu. To je tista, ki izziva revolu-
cionarno navdušenje, ki sili ljudi, da gredo, ne oziraje se na smrt, na 
barikade za prehod iz carstva nujnosti v carstvo svobode, v katerem lahko 
postaneta nasilje in moč odvečna v katerem prehaja oblast nad osebami 
v upravljanje s stvarmi < . . . > Vdor hrepenenja človeštva po svetlobi 
od časov prerokov, Jezusa, heretikov, od časov kmečkih vojn, nemških, 
italijanskih, francoskih, angleških, ki jih je vodil cilj svobode, ki je leb-
del pred očmi in ki zares ni imel samo moralnega ozadja, temveč je 
prodrl globoko v fantazijo, religiozno obarvan, vendar ne omejen na to, 
od teh časov gre ta prelom naprej, teče skozi 19. stoletje, skozi veliko rusko 
literaturo, prikazuje se v Rosi Luxemburg kot osebi, v konkretni utopiji, 
ki se imenuje marksizem.« 
[*38] A. Schmidt, Der Begriff..., str. 47, op. 117. 
[* 39] Ibid., str. 46—47. — Pri tem se Schmidt sklicuje na znano Marxovo 
pismo Engelsu (14. 1. 1858) o »ponovnem prelistavanju Heglove Logike« ter 
na Engelsovo pismo Marxu (14. 7. 1858) o »celici kot Heglovi biti-na-sebi«. 



»s koncem petdesetih let < to re j prav v zvezi s ponovnim srečevanjem 
s Heglom!> deloma vendar ločijo poti obeh avtorjev«: »Marx konkre-
tizira v veliki historično-ekonomski analizi Kapitala skupno izdelan 
program Tez in s tem tudi za Nemško ideologijo tako bistveno vpra-
šanje po razmer ju narave in družbene prakse < . . .> Engels, nasprotno, 
interpret ira s pomočjo dialektičnih kategorij zaključene rezultate mo-
dernega naravoslovja. Medtem ko Marx čisto heglovsko pušča, da 
dialektično prikazana znanost izide šele iz kr i t ike njenega dotedanjega 
s tanja in na nobenem mestu ne oddvaja materialistične dialektike od 
vsebin politične ekonomije, ostaja Engelsova dialektika narave nu jno 
stvari zunanj i način opazovanj a« [* 40]. 

Po Schmidtovem mnen ju so petdeseta leta tako Marxa kot Engelsa 
obračala k pozitivni znanosti[* 41]. Toda vtem, ko se je Marx zapredel 
v za razvi t je historične dialektike »hvaležnejši« material politične eko-
nomije (čeprav je v pismu Engelsu nekoč pripomnil, da ga ta znanost 
»že začenja dolgočasiti« in da se bo vrgel na novo — prim. MEW 
27:228), ki je dovoljeval razvi t je dialektične kr i t ike predmeta, t j . 
kritiko politične ekonomije, je imel Engels z orientacijo na naravoslovje 
man j srečno roko: »Naravoslovju ne more dati — tako kot Marx 
politični ekonomiji — nove oblike, temveč se mora zadovoljiti s siste-
mat iz i ranjem materialov, ki jih je prineslo«[* 42]. Mnogo hu jša konse-
kvenca takšne orientacije pa na j bi bila v tem, da je na ta način 
postal »Engelsov pojem na rave < . . .> v zadnji instanci < . . .> onto-
loški«^ 4 3 ] . Po drugi strani pa je Marxova izbira srečnejša tudi v 
tem, da lahko v obravnavi ekonomskega materiala inherentno razvija 
tudi naturf i lozofske vidike, da torej »že vsebuje« dialektiko narave: 
delovni proces ne more biti ka j drugega kot razmer je med l judmi in 
naravo, presnavl jan je snovi v neki historično dani formi. Dialektika 
je možna le kot historična dialektika, v n je j pa je mesto za kategorijo 
narave le na način nekakšne wittgensteinovske zaprtosti v svet social-
ne prakse: »Narava postane dialektična s tem, da ustvari človeka kot 
spreminjajočega, zavestno dejavnega subjekta, ki stopa sam nasproti 
n je j kot »naravna moč'. < . . .> Narava je Subjekt-Objekt dela. < . . .> 

[*40] Ibid., str. 47—48. — Prim, tudi str. 193, kjer Schmidt (v dodatku iz 
leta 1965) to tezo skoraj dobesedno ponavlja. 
Koliko je bila takšna sodba tudi zares domišljena, je drugo vprašanje. Prim, 
argumentacijo, ki jo je prav temu problemu namenil B. Debenjak v F. Engels 
— zgodovina in odtujitev, Maribor 1970, str. 95ff, 196—197, 211. Vsekakor 
imamo — če vzamemo sama tekstualna, filološka ipd. dejstva kot raziskana, 
rešena in dokazana — tudi pri »zadevi Engels« opraviti s še povsem histo-
rično teoretsko kontroverzo, ki je nikakor ni moglo poroditi zgolj preohlapno 
Engelsovo formuliranje nekaterih filozofskih problemov, 
t*41] Prim, ibid., str. 47. — V Schmidtovem delu je najti s tem v zvezi 
več zanimivah analiz, ki pa iz sedanje historične distance včasih izgledajo 
kar tendenciozne. Vsekakor velja opozoriti na njegovo obravnavo naravo-
slovnih oziroma tehničnih metafor v Marxovih kritikah politične ekonomije 
ter na soočanje z nemškimi vulgarnimi materialisti s sredine prejšnjega 
stoletja. 
[*42] Ibid., str. 193. 
[* 43] Ibid., str. 53. 



Ker tvori jo odnosi l judi do na rave predpostavko za vsestranske odnose 
l judi med seboj, se dialektika delovnega procesa kot naravnega procesa 
razšir ja na dialektiko človeške zgodovine sploh«[*44]. 

S tem pa smo pri t istem delu Schmidtove raziskave, v katerem na 
odločilen način in tervenira jo Marxovi Očrti. V horizontu kr i t ike 
politične ekonomije se z na jbo l j dalekosežnimi naturf i lozofskimi kon-
sekvencami razpre problematika »izmene snovi med človekom in 
naravo«. Ko se avtor nekoč kasne je samoreflekt ivno obrača k svoji 
obravnavi, pravi, da je hotel s to sintagmo »naznačiti ,naravno dano' 
mejo vsake historične dialektike: okoliščino, da je ,konkretna ' — ne 
.abstraktna ' — fo rma človeškega dela neodpravlj iva«. Ta poglavitna 
teza, ki p r iha ja v prvi izdaji dovolj jasno do izraza, in na kater i 
temelj i tudi tistega neka j » f rankfur t skega pesimizma« (ali vsaj skep-
ticizma), ki ga Schmidt deduje po svojih predhodnikih, ni le t akoj 
naletela na večjo ali manjšo neprizaneslj ivost krit ike, pač pa jo je 
moral avtor sam do neke mere modificirati . K drugi izdaji (1971) 
pr ik l jučuje razpravo »o r azmer ju med zgodovino in naravo v dia-
lektičnem material izmu« (1965), ki je nastala v polemiki s f ranco-
skim eksistencializmom in njegovim reševanjem razmer ja med dialek-
tiko in zgodovino. Ta razprava n a j bi bistveno dopolnila prvotno 
analizo »izmene snovi med človekom in naravo« s tem, da »,elemen-
tarno' , svojevrstno nezgodo vinsko dialektiko same izmene snovi ome-
ji še historično in to na predmeščanske formacije družbe« [*45]. Ta 
vidik v prvotnem tekstu še ni bil dovolj razvit. 

Raziskovanje zveze med »naravo in analizo blaga« že na samem za-
četku študi je pokaže snov, naravno mater i jo »na sebi« ne kot brez-
formno, pač pa kot substrat brez smotrne forme. V te j svoji »pred-
teleološkosti« je na ravna snov pogoj dela, delovnega procesa, toda 
ne le kot njegovi predmetni pogoji, temveč tudi s tem, da »v izmeni 
snovi z naravo«, v delovnem procesu človek »nasproti naravni snovi 
stopa kot na ravna moč« (MEW 23:192; K 1:201). Posamezne uporab-
ne vrednosti nas topajo kot »spojine dveh elementov, na ravne snovi 
in dela« (MEW 23:57; K 1:52). Vendar delo ne v tke v naravno formo 

[* 44] Ibid, str. 58. 
[*45] Ibid, str. 209. — Gre za avtorjev »Postscriptum« iz leta 1971. — 
Prim, tudi ibid, str. 179—180, 182: »Konfrontiran z ogromnim socialnozgodo-
vinskim materialom je Marx v veliki meri prisiljen, da pusti svoj zgodo-
vinsko-filozofski princip konstrukcije ob strani ter da v Grobem osnutku za 
Kapital kot tudi v svojem glavnem delu samem vpelje v pojem historične 
dialektike pomembne diferenciacije. < . . . > Dialektika ima takorekoč nek 
»elementaren' značaj < . . . > Šele s prehodom h kapitalizmu dobi obvlado-
vanje narave neko novo kvaliteto: šele zdaj postaja proces dela, ki ga je 
Marx najprej pojasnjeval kot po svojih občih določitvah istega na vseh 
družbenih stopnjah, v strogem pomenu družbeni produkcijski proces < . . . > . 
Se posebej jasen postane ta naravno-nezgodovinski značaj predmeščanske 
zgodovine v teoretsko pomembnem razdelku Grobega osnutka za Kapital, 
ki se ukvarja z oblikami, ki predhajajo kapitalistični produkciji. Razdelek 
kaže, da mora dialektika (kot po intenci že pri Heglu) preiti v zgodovino-
pisje, če naj se ne spridi v puhlo shemo.« 



snovi le n jemu lastne smotrnosti, brez katere snov še vedno in po-
novno ostaja snov, ni le producent uporabnih vrednosti kot blaga v 
njihovi »vsakdanji naturalni formi« (MEW 23:62; K 1:57), temveč 
kot historično razvito delo, kot abstraktno-obče in enako delo ustvar-
ja menjalno vrednost, s katero na naravni snovi nenadoma zablesti 
»nadnaravna lastnost«, »nekaj čisto družbenega« (MEW 23:71; K 1:68). 
Z dvojnim značajem dela človeška »izmena snovi z naravo« izgubi 
svojo prvotno neposrednost; s produkcijo blaga produkt i dela »nič 
več ne utelešajo žive menjave l judi z naravo, temveč nastopajo kot 
mrtva in rečevna realiteta, kot objekt ivna nujnost , ki kot nekakšna 
slepa usoda obvladuje človeško življenje« [*46]. Ta »fetišizem« se-
da j izkrivlja tudi samo zavest o odnosih ljudi med seboj in z naravo; 
celo teorija, ki je poskušala misliti te odnose iz perspektive kate-
gorije dejavnosti, procesa dela, pa ni zapopadla njegove dvojnosti, 
je zato zašla pri vprašan ju »teoretske in prakt ične odprave odtu-
jitve« v iluzijo, da je t reba odpraviti »predmetnost kot tako« in ne 
»njen odtujeni značaj« [*47]- »V nasprot ju s tem za Marxa odprava 
odtuj i tve ne obstoji v filozofiji, ampak v socializmu kot najvišj i ob-
liki realnega posredovanja človeka in narave, pri čemer n jena pred-
metnost ne izginja enostavno, temveč ostaja tisto zunanje, kar si je 
treba prisvajati , tudi ko postane adekvatno l judem. L jud je morajo 
vedno delati« [* 48]. 

Vendar ne »v potu svojega obraza« (prim. METI 430.6f). Tej in terpre-
taciji Kapitala zdaj sledi intenzivna pritegnitev Očrtov, ki je glede 
na obravnavani kontekst vpel jana tako: »V še močnejši meri se 
Marx poslužuje filozofskih kategori j v Grobem osnutku Kapitala, 
kje r razvija nerazrešljivo povezavo odvisnosti in neodvisnosti biti na-
rave od ljudi« [* 49]. V opombi k temu mestu pa podaja nj ihovo mnogo 
podrobnejšo oceno: »Pripravl ja lna dela iz leta 1857—1859 za prvi 

[*44] Ibid., str. 64. 
[*47] Ibid., str. 67. 
[* 48] Ibid., str. 68. — V nadaljevanju se Schmidt opira na Marxovo formu-
lacijo o »koristnem delu« kot »večni naravni nujnosti« (MEW 23:57; K 1:52). 
[*49] Ibid., str. 68—69. 
Da Schmidt — med zgodnjimi interpreter j i Očrtov mogoče še najbolj 
izrazito — te Marxove rokopise obravnava kot teoretsko najbolj odločilne, 
dokazujeta tudi naslednji mesti, naravnani zoper I. Fetscherja oziroma 
E. Blocha: 
Fetscher spregleda, »da spisi srednjega in poznega Marxa, zlasti Kapital in 
njegov Grobi osnutek, po svoji filozofski vsebini pomenijo več kot priložnost-
no obnavljanje motiva odtujitve, da v sebi skrivajo delno implicitno delno 
eksplicitno izrečeno materialistično filozofijo« (ibid., str. 47, op. 117). Ne 
glede na svojo spekulativno »interpretacijo dialektičnega materializma«, 
»metafizično in kozmološko razširitev Marxovega pojma narave« naj bi 
Bloch pokazal, da »znotraj družbenih odnosov ljudi delujoče narave Marx 
v resnici ne razume izključno kvantificirajoče-naravoslovno, čeprav je nje-
gov jezik prežet z naravoslovnimi termini. < . . .> To kaže še posebej 
Grobi osnutek, ki podpira Blochov pogled, pa ga ta začuda ni izkoristil, 
in v katerem Marx poskuša s pomočjo pojmovnih parov kot sta ,forma-
materija', ,dejanskost-možnost', ki izhajata iz Aristotelove metafizike, ki jo 
je visoko cenil, zapopasti odnos subjekta in objekta v delu« (ibid., str. 
165—166 in op. 135). 



zvezek Kapitala kot tudi za spis H Kritiki politične ekonomije, ki so 
bila objavl jena pod naslovom Očrti kritike politične ekonomije, k fi-
lozofskem razumevan ju Marxa doslej skora j niso bila pr i tegnjena, 
čeprav vsebuje jo ravno ta dela glede na odnos Marxa do Hegla in 
— s posredstvom Hegla — do Aristotela izredno mnogo novega ma-
teriala. Razvojnozgodovinsko govoreč preds tavl ja jo vezni člen med 
Pariškimi rokopisi in izdelano materialist ično ekonomijo zrelega 
Marxa. Grobi osnutek, ki k l jub svojemu deloma f r agmen ta rnemu 
značaju vsebuje nedvomno filozofsko najpomembnejše Marxove for-
mulacije, r a z j a sn ju j e še bolj kot dokončno besedilo Kapitala, da je 
prav miš l jenje poznega Marxa močneje kot je bil sam pr ipravl jen 
priznati določeno s Heglovimi pozicijami. S tudi j Grobega osnutka 
lahko še posebej prispeva k podpi ran ju legende, ki danes znatno 
obremen ju je raziskovanje Marxa, in po kater i je filozofsko zanimivo 
le miš l jenje ,mladega Marxa ' , medtem ko je kasnejša s tvarna eko-
nomska problematika zasula vse impulze realnega humanizma« [*50]. 

Schmidt seveda ne posega v to globalno dimenzijo Očrtov; z n jo le 
u temel ju je težo nj ihovih argumentov v obravnavi svoje problematike. 
Tudi pri n j e m se — podobno kot pre j pri Tront i ju — srečamo z bra-
n jem tistih s trani na začetku »poglavja o kapitalu«, ki odpirajo anali-
zo delovnega procesa. Toda med obema eksploatacijama tega od-
seka rokopisov obstaja praktično neprevladl j iva razlika. Ce išče Tron-
ti v Očrtih opr i jemke za tisto, kar smo zgoraj imenovali ontologijo 
proletariata, potem je Schmidtova orientacija nasprotna in v skrajni 
instanci pr i s ta ja le na »negativno ontologijo« [* 51] ; če Tront i razume 
delovni proces čisto subjektivistično kot mesto, na ka te rem je ute-
meljen proletar ia t kot »prvi vzrok«, potem ga Schmidt, ki kot Ne-
mec dokazuje svojo »teoretsko superiornost«, obravnava kot razmer-
je, ki vz t ra ja v neidentiteti . Formna določenost p rodukta delovnega 
procesa je nemogoča brez svojega snovnega substrata . Produkt ivno 
dejavnost , na kater i sloni ta določenost, Marx hkra t i obravnava kot 
potrošnjo in »celotni proces se tore j p r ikazu je kot produktivna kon-
sumpcija, t j . kot konsumpcija, ki se niti ne konča z ničem niti z 
golim subjek t iv i ran jem predmetnega, marveč ki je sama spet postav-
l jena kot predmet, <.. .> Oblikodajna dejavnost < . . .> troši p redmet -
no predmetnega — ravnodušnost do fo rme — in subjekt ivno dejavnost i ; 
eno oblikuje, drugo materializira. Kot produkt pa je rezul tat produk-
cijskega procesa uporabna vrednost« (METI 184.39—185.10). Uporabna 
vrednost produktov je nj ihovo nenehno negi ranje ; brez »oživljaj o-
čega ognja dela« (»izmena fo rme snovi je podvržena smotru dela. Delo 
je živi, oblikujoči ogenj« — METI 232.35—233.1) uporabna vrednost 
nu jno zapade »naravni izmeni snovi«, »prvi naravi«: »Vsako poko-
pališče avtomobilov p o t r j u j e Marxovo misel, ,da j e nenehni razkroj 
individualiziranega (to tu pomeni človeško prisvojenega — A. S.) v 

[*50] Ibid, str. 68, op. 43. 
[* 51] Razdelek B drugega poglavja nosi naslov »Pojem snovne izmene med 
človekom in naravo: historična dialektika in ,negativna' ontologija«. Ta 
kategorija očitno veliko dolguje Adornu; prim, ibid, str. 85, op. 121. 



elementarno prav tako moment naravnega procesa kot nenehno in-
dividualizirani e elementarnega« (METI 111.21—23) [*52]. P rav v tem 
pogledu »pomeni neidentičnost subjekta in objekta < . . . > , da ostaja 
človeška forma ravnodušna, zunanja do naravne snovi«; »ravno-
dušnost fo rme in materije«, kot se kaže v razpadu uporabne vred-
nosti (razpadu, ki ga ne ferment i ra »ogenj dela«), pomeni po Schmid-
tovem (in tu zoper E. Blocha usmerjenem) mnenju , da se pri Marxu 
pojem narave oz. mater i je ne sprevrača v »polmitski subjekt« in da 
se ne vrača na stališče Heglove identitete subjekta in objekta : »Ma-
terial sveta, narava kot zaobsegajoča tako subjekt kot objekt dela 
ni homogen substrat . Moment n june neidenti tete se ohran ja prav 
na osnovi dela, ki ju na drugi strani seveda tudi povezuje v vseh 
družbenih pogojih« [*53]. Ce je v formuli »humanizem = natural i -
zem« iz Pariških rokopisov Marx vsaj navidezno še sledil filozofiji 
identitete kot »filozofiji izvora«, potem je s pojmom izmene snovi, 
ki se prvič pojavi prav v Očrtih, glede na svoje teoretske zglede na-
pravil tudi pomemben metodološki zaokret: »Tako kot v Heglovi 
spada tudi k Marxovi dialektiki, da se postopoma prevladuje tisto, 
kar s subjekti ni identično. Vse večja področja na rave p r iha ja jo pod 
kontrolo l judi. Nikdar pa — in to razl ikuje Marxa naposled od za-
ključeno-idealističnega Heglovega mišl jenja — naravna snov v na -
činih svoje teoretsko-praktične obdelave ne izgine« [*54]. 

Toda »ko govori o p r i sva jan ju snovnega sveta, uporabl ja Marx v 
Grobem osnutku za Kapital kot tudi v njegovi končni izvedbi do 
neke mere ontološko uglašene termine« [*55], zlasti ko označuje 
zemljo kot »laboratorij« (METI 338.5), »prainstrument« (METI 343.7) 
in»vnanji prapogoj produkcije« (METI 338.14), ter ko obnavlja motiv 
narave kot človeškega neorganskega telesa, ki smo mu bili priča že 
v Pariških rokopisih. Če te pojme tako tudi razumemo, bi bilo pov-
sem razumljivo (s tega stališča!) Marxa interpret i ra t i kot novega 
filozofskega krea tor ja »najsplošnejše strukture«, skri te v nadzgodo-
vinski kategorij i dela. Schmidt pa v Marxovi analizi oblik pred kapi-
talistično produkcijo že zaznava moment, ki ga je v kasnejšem do-
datku polneje razvil. V predmeščanskih formah, k je r se delo še ni 
odcepilo od svojih naravnih predpostavk in k j e r torej še ni »ločitve 
dela in lastnine« (ena izmed temeljnih sintagm Očrtov — prim. npr . 
METI 138.11, 180.23, 190.19—21, 235.24ff, 238.22—23, 308.27ff, 316.25ff, 

[*52] Ibid., str. 71. 
[* 53] Prim, ibid., str. 72. — »Človeško delo nima ne skrajno subjektivistične, 
ne ostre ontološke vrednosti«: »Preobraža Na-sebi narave v Za-nas«; je 
»najvišja forma posredovanja snovi in hkrati najvišja forma njenega ne-
posrednega bivanja kot uporabne vrednosti za ljudi« (ibid., str. 74). 
[* 54] Ibid., str. 139. 
»Šele s pozicij zrelega Marxa je moč povsem presoditi filozofijo Pariških 
rokopisov.« (Ibid. str. 139). — Sele »daleč bolj kritičen Marx ekonomske 
analize« (ibid., str. 74), »mnogo bolj skeptičen in tudi mnogo bolj dialektičen 
Marx« (ibid., str. 138)) »jemlje problem neidentitete povsem resno« (ibid., 
str. 140)¡ 

[* 55] Ibid., str. 79. 
28 



355.15 ipd.), se obnavl ja »izvorna in prav zato abs t raktna identi teta 
človeka z naravo«; z nas tankom meščanskih produkci jskih pogojev 
produkci je pa le-ta preide v enako abst raktno naspro t je : »radikalno 
ločitev dela od njegovih objekt ivnih naravnih pogojev« [*56]. Tisto, 
kar tedaj v prvi vrsti vznemir ja kri t iko politične ekonomije, ni (spe-
kulativna) konst rukci ja neke nove identitete (pa čeprav bi se ute-
meljevala nasprotno: na subjekt ivnem polu dejavnosti kot negira-
n ja predmetnega, »objektivnega«, kot smo videli pri Tronti ju), t em-
več pojasni tev te historične ločitve same. Ce delo že nastopa kot 
»večna na ravna nujnos t« v podobi dejavnosti , ki postavlja uporab-
ne vrednosti z doda j an j em smotrne fo rme naravni snovi, potem tudi 
ne gre prezreti n jegove historično posredovane forme, v kater i se — 
reducirano na »brezbrižno« delo — kaže kot tvorec vrednosti; n jegov 
nosilec pa se p rav zaradi tega pokaže kot v delovnem procesu pov-
sem razvrednoten. Sele s kapitalist ičnim načinom produkci je se pro-
ces izmene snovi dvigne do stopnje, na kateri ni zgolj enostavna 
identiteta narave in človeka (poniknjenega vanjo), temveč se »po-
dal jšu je v zgodovino«: postaja družbeni produkcijski proces, družbena 
izmena snovi, s tem pa podpira možnosti človekove svobode. Ta svo-
boda pa ni u temel jena »ontološko«, ni absolutna pomiri tev subjekta 
in objekta, temveč ob neprevladl j ivem pogoju »ekonomije časa« 
(METI 88.36f) oh ran ja svojo zgodovinsko napetost. »Marx ne zavrača 
delo kot tako, ampak njegove dosedanje historične forme«, pri tem 
pa ima vpliv tudi Heglovo spoznanje, da »delo ne pomeni le t rp l je -
nja , temveč vedno tudi na s t a j an j e človeka« [*57]. Doumeti pogoje 
zgodovinske ločitve dela in lastnine, »živega« in »mrtvega« dela, po-
meni izključitev vsakršne enostavne eshatološkosti, politično-filozof-
skega nasledka neprevladane temel jne ontološke s t ruk tu re mišl jenja, 
ki se gospostva loteva s sredstvi gospostva. Tam, k j e r je Tronti po-
dvomil v »skeptičnega« Marxa, n a j d e Schmidt razloge za njegovo 
uvrst i tev v galeri jo »velikih evropskih pesimistov«: »Neodpravljivosti 
snovnih momentov dialektike dela tudi po izginotju razrednih an-
tagonizmov psihološko odgovar ja nada l jn j i obstoj določene mere n u j -
nega odrekanja« [*58]. S tem se Schmidt predstavl ja kot predstavnik 
druge strani t iste polarizacije v sodobnem marksizmu, ki jo z ene 
označuje neref lekt ivni politični voluntarizem. 

t* 5Í] Ibid, str. 80. 
[* "] Ibid, str. 147. — »S tem pa sebe nikakor ne dela za apologeta tiste 
vulgarne metafizike dela in storilnosti, ki je bila vedno znova oznanjevana 
iz smotrov gospostva.« — Ibid. 
[• 58] Ibid, str. 141. 



SYNOPSIS 

Pavel Zgaga 

»POZITIVNA« IN »NEGATIVNA« ONTOLOGIJA DELA 

Razlika med Trontijevo (1966) in Schmidtovo (1962) interpretacijo Marxovih 
Grundrisse 
2e prve interpretacije Marxovih rokopisov iz leta 1857—58 (znanih pred-
vsem kot Grundrisse, ki so čakali na bralce okroglih sto let) so poten-
cialno izražale globoko polarizacijo sodobne socialne teorije, ki se je na-
slanjala na njegov opus: ne le med »dogmatičnim« in »kritičnim« mark-
sizmom, temveč predvsem kar znotraj različnih kritičnih usmeritev. Takšna 
polarizacija je vidna tudi ob primerjavi Trontijeve in Schmidtove inter-
prestacije, ki — vsaka zase — nastaneta v zgodnjih šestdesetih letih. Tron-
tijev poskus predstavlja branje kritike politične ekonomije na način post-
stalinskega leninizma. Kot eksplicitno politično branje zahteva ustrezne 
destilacijske postopke, da postanejo vidne njene filozofske premise in 
postulati, predvsem zagotavljanje ontološke dignitete dela v nasprotju s 
kapitalom. Schmidtov poskus je, nasprotno, bistveno filozofski način branja 
Marxa, ki sicer podrobno ne razvija, vendar tudi ne blokira možnih po-
litičnih konsekvenc. Tu je vsaka ontologija prepoznana kot filozofija reda, 
transportirana bodisi v Duha ali Naravo, bodisi v Hegemona — vsem ostaja 
lastna struktura Gospodarja. 



Gisela Bock, UDK: 396.5:331-055.2 
Barbara Duden 

Delo ljubezni — ljubezen 
kot delo 

O nastanku gospodinjskega dela na Zahodu 

Do pred kratkim je bilo precej nenavadno govoriti o zgodovini žen-
skega dela v terminih zgodovine gospodinjskega dela. Zdi se, da je 
bilo za tem dvoje predpostavk. Prva, da je bilo gospodinjsko delo kot 
delo nevidno v družboslovju in politični ekonomiji desničarskega, li-
beralnega, levičarskega, moškega in včasih tudi ženskega izvora. Naj 
zadošča nekaj primerov. V brošuri zvezne vlade iz 1. 1953 je gospo-
dinja izrecno opredeljena kot nedelavka, ob otrocih, invalidih, osta-
relih in t.i. duševno prizadetih. Brošura neke levičarske skupine, iz-
dana 1. 1970 in naslovljena Ženske delavke, se začne z vprašanjem: 
»Koliko žensk dela?« Zvemo, da je 1. 1880 delalo 18 % žensk, starejših 
od 16 let; 1. 1900 20 %, 10 let pozneje 23 %, 1. 1930 34 %, 1. 1940 19 %, 
in tako naprej do 1. 1969, ko jih dela 43 %. Niti besede o tem, kako 
preživlja svoj čas preostalih 82—57 % žensk — očitno ne tako, da 
delajo. To videnje (ali bolje, nevidenje) gospodinjskega dela je celo 
bolj trdno zasidrano v samem jeziku: »delati« pomeni danes preprosto 
biti zaposlen za plačilo, delati denar, delati za plačo, (»Ali ONA dela? 
— Ne, ONA je gospodinja.«) Jezik, s kakršnim se vsak dan srečujemo, 
govori, da gospodinjsko delo ni toliko nevidno zato, ker so ženske 
izključene iz družbenega dela, kolikor zato, ker so izključene iz pla-
čanega dela: nevidnost gospodinjskega dela je funkci ja njegovega ne-
preštevanja. 

Drugi sklop razlogov je odgovoren za to, da gospodinjsko delo kot 
predmet ni prisotno v resnih š tudi jah: za učenjakovo oko, prav tako 
kot za splošno mnenje in velik del ženskega gibanja, gospodinjsko 
delo nima svoje zgodovine. Bojda je gospodinjsko delo staro toliko 
kot samo človeštvo, ali toliko kot biološka razlika med moškim in 
žensko, ali toliko kot zat iranje žensk. Gospodinjsko delo jemljejo 



bolj za konstantni faktor naravne, kot pa socialne zgodovine, v tem 
pogledu za najbol j pr imerl j iv s spolnostjo. V resnici sta tesno pove-
dana: gospodinjsko delo velja za »delo ljubezni«, ne pa za »delo (za 
denar)«. 

V tradicionalni instituciji zakona in družine ženska podari svojemu 
možu oboje, telesno delovno moč in svojo spolnost — za vse življenje 
ali dokler t r a j a zakon. Njena aktivnost izvira v l jubezni in je nagra-
jena z l jubeznijo. Toda dejstva pogosto govorijo grenkejšo zgodbo: 
zakon ni zgolj menjava l jubezni za l jubezen, temveč l jubečega dela 
za f inančno podporo. In obratno, ženske pogosto doživljajo spolnost 
kot gospodinjsko delo in ne kot užitek. Čustvena vdanost, fizični stik 
in telesno delo so v delovnem dnevu ženske neločljivo povezani. To 
in ro jevanje otrok kot »naravni« izraz ženskosti očitno postavlja go-
spodinjsko delo v območje naravnega s tanja . Toda ta očitnost vara, 
tako pri spolnosti kot pri drugem gospodinjskem delu. Iz novejše 
družbene zgodovine postaja vedno bolj jasno, da ima spolnost zgodo-
vino — in gotovo ne samo zgodovino zunanj ih oblik, temveč prav tako 
vsebinskega preostanka, na j bo to l jubezen ali libido. Enako drži za 
gospodinjsko delo. 

li 

Najina teza je takšna: gospodinjsko delo je sorazmerno novo, odkrito 
v 17. in 18. st. s pojavom kapitalizma, in razvito v obdobju po indust-
rijski revoluciji, v različnih deželah in področjih ob različnem času. 
Zdi se, da se je vse, kar danes tvori gospodinjsko delo, v tem času 
spremenilo: ka j je, kdo ga opravlja, kako ga opravl ja ; stališče do 
njega, njegov družbenoekonomski pomen, njegova povezanost z druž-
benim in naravnim okoljem. Zdii se celo, da niti koncept gospodinj-
skega dela in gospodinje pred tem časom1 ni obstajal , ravno tako 
kot se je moderni koncept družine pojavil šele z razvojem meščanske 
družine. Obdobje, v ka terem se je ta tip družine razširil z majhnega 
dela populacije, urbanih meščanov, na preostalo, vkl jučno z delavskim 
razredom — 19. in 20. st. — je tudi obdobje, ki je doživelo oblikovanje 
tistega t ipa gospodinjskega dela, ki se mu upira sedanje žensko giba-
n je ne glede na heterogenost svojih različnih ciljev in motivov. 

Stališče, da gospodinjsko delo izvira iz tega obdobja, morda zveni ne-
koliko nenavadno. Ne naspro tu je samo ideji, da je gospodinjsko delo 
kot najs tare jše in na jbol j naravno delo vedno obstajalo. Nasprotuje 
tudi zelo razš i r jenemu mnenju , da je zaposleni preostanek iz srednjega 
veka, anahronist ični relikt »tradicionalne družbe«: »predkapitalist ič-
no« delo, ki je s tehničnim razvojem, naraščanjem dela žensk izven 
doma in modernizacijo družbe postopno postalo odveč. 

1 Gl. Ann Douglas, The Feminization of American Culture, New York 1977, 
str. 347—348. 



Socialistična verzi ja tega mnen j a je, da razvoj kapital izma s povečeva-
n j e m industr i jskega (»produktivnega«) dela žensk osvobaja ženske sto-
letne vladavine gospodinjskega dela in skrbniš tva moških. Obe mnen j i 
sta napačni. Ko poskušava pokazati nekatere razloge za to »napako« 
(tako koristno za moške in državo), si ne domišljava, da bova ponu-
dili zgodovinsko nepre t rgano rekonst rukci jo procesa od 18. st. napre j . 
Pač pa sva kot ozadje in začetno raven tega procesa izbrali štiri s t ruk-
turno pomembne žariščne točke položaja žensk v ancien rég imu; za ob-
dobje preloma 19. st. v 20. sva izbrali tr i poglavitne mehanizme spre-
membe v položaju žensk. 

Medtem ko se zdi proces povezovanja žensk z gospodinjskim delom 
neločljivo povezan z nastopom kapital izma, je zaznamovanje ženske 
kot »gospodinje, žene in matere«, kar je norma novega meščanskega 
razreda, prvotno v ostrem naspro tovanju z drugačno družbeno real -
nostjo in ku l tu rn im znača jem žensk v ancien régimu.2 V zvezi s p red-
kapitalistično družbo se bova osredotočili na nas lednje vidike: delo 
žensk in n j ihovo mesto v gospodarstvu, odsotnost mater inske vloge, 
družbena moč žensk in, končno, n j ihov odnos do moških v zakonu. 

Žensko delo ni gospodinjsko delo 

Način produkci je je v predkapital is t ični družbi in tudi neka j časa v 
začetku kapital izma temelj i l predvsem na skupni delovni enoti d ru -
žine, t j . moškega, ženske in otrok, s tar ih in mladih, sorodnikov in ne-
sorodnikov, ki so živeli in delali v skupnem gospodinjstvu. To vel ja 
za večja in man j ša gospodinjstva v kmečki ekonomiji za »prvotno 
industr i jsko« družino brez zemlje na deželi in za vse vrste u rbane 
proizvodnje. Zaposlenost in gospodinjstvo, delo za obstanek in delo za 
na tura lno men javo ali za denar sta bila ekonomsko in prostorsko 
združena, nista bila ločena, tako kot nista bila ločeni »produkcija« in 
»konsumpcija«, in tako ni bilo ločenega gospodinjstva, ki bi ga vodile 
ženske. Komplementa rne oblike delitve dela so obstajale pred spo-
loma, tako kot so obstajale pred zgodovino. Neka posebna delitev 

2 Prim.: Ol wen Huf ton, »Women and the Family Economy in 18th Century 
in France«, v: French Historical Studies št. 9 (1975), str. 1—22; prav ta, 
»Women in Revolution, 1789—1976«, v: Past and Present, št. 53 (1971); Jean 
Louis Flandrin, Familles, parenté, maison, sexualité dans l'ancienne société 
Pariz 1976; Loyd de Mause (ur.), The History of Childhood, New York 1975; 
M. Garden, Lyon et les Lyonnais au XVHIe siècle, Pariz 1975; Philippe 
Ariès, Centuries of Childhood, New York 1962; J. H. Plumb, »The New 
World of Children in 18th Century England«, v: Past and Present, št. 67 
(1975), str. 64—95; Wilhelm Abel, Massenarmut und Hungerkrisen im vor-
industriellen Europa, Hamburg in Berlin 1974; E. P. Thompson, »The 
Moral Economy of the English Crowd in the 18th Century«, v: Past and 
Present, št. 50 (1971), str. 76—136; John Knitteringham, »Country Work 
Girls in 19th Century England«, v: R. Samuel (ur.), Village Life and 
Labour, London 1975; Volker Hunecke, »Antikapitalistische Strömungen in 
der Franzoisischen Revolution«, v: Geschichte und Gesellschaft, št. 4/3 
(1978), str. 291—323; H. Möller, Die kleinbürgerliche Familie im 18. Jahr-
hundert, Berlin 1969. 



dela pa ni obstajala: delitev na plačano delo moškega izven doma in 
na neplačano gospodinjsko delo njegove žene. 

V ogromni večini gospodinjstev, t j . kmečkih gospodinjstev, ženske 
niso bile zaprte k delu v hiši; zlasti v času žetve so prav toliko časa 
kot moški preživele pri spravl jan ju pridelkov na poljih. Njihovo delo 
in sodelovanje sta veljala za nujna , tako v pr idobivanju kot v prede-
lovanju dobrin, ne glede na to, ali so odšli ti proizvodi naravnost v 
želodce družine ali pa so j ih odnesli na trg. 

V urbani proizvodnji; se je gospodinjsko delo lahko delilo v mnoge 
različne oblike, lahko je tudi moški delal doma, žena pa zunaj . Ve-
čina mest v 18. st. je imela znotraj obzidja obdelovalno zemljo in 
pašnike, in zanje so skrbele ženske in otroci, medtem ko so možje in 
vajenci opravljali poklic. Ženske niso raznašale in prodajale samo 
moževih proizvodov, prodaja le so tudi svoje: vemo, da so ženske pro-
dajale mnogo reči — ribe, povrtnine, jajca, mleko —, ki so jih pr ide-
lale na svojih malih koščkih zemlje; prodajale so pijače in pivo in 
vodile točilnice in gostilne. 

Specifično »žensko delo« — t.j. kuhan j e — na kmeti j i ali v rokodel-
skem gospodinjstvu je imelo jasen ekonomski pomen. Stroški k u h a n j a 
so bili vračunani v stroške »podjetja«, skupa j s t istimi za izdelovanje 
sveč ali mila. Žensko kuhan j e ni bilo pr ivatna usluga možu in otro-
kom, temveč je ženska kuhala, da bi nahrani la delovno silo, tako 
stroški kot rezultati pa so bili neposredno vidni v računu skupnega 
gospodinjstva. Ce je gospodarjeva žena hranila vajence in pomočnike 
samo z najcenejšo kašo in je skoparila z zabelo, je to imelo enak eko-
nomski učinek, kot če je gospodar potegnil več iz svojih podhran jen ih 
pomočnikov. 

Toda tradicionalne družbe glede na kmečko ekonomijo ne smemo 
imeti samo za vsoto družinskih ekonomij, ki produciraj o uporabne 
vrednosti. Za ekonomijo 18. st. je bila še značilna tudi druga oblika 
izkoriščanja: fevdalna renta, najsibo v delu, na tura l i jah ali denar ju . 
Ženske so bile podvržene temu odiranju tako kot možje in otroci. Fev-
dalec je zahteval dodatno delo od vse družine: moške so denimo no-
vačili za t lako in težko delo ob žetvi; ženske so opravljale ročna dela, 
kot so prevažanje gnoja, pospravl janje , otepanje in zbi ranje žita ter 
obračanje, sušenje in spravilo sena. Vloga žensk v izvrševanju fevdal-
nih obveznosti je bila enaka vlogi moških, ker je bilo fevdalno izkori-
ščanje presežkov odvisno od družine, pri čemer je vsak član sodeloval 
na specifičen, nu jno potreben način. 

V mestih so ženske delale kot šivilje, krojačice, izdelovalke korzetov, 
krparice in rokavičarice. Vsa prvotna domača industr i ja zgodnjega 
kapitalizma — t.j. plačano »domače« delo — je nepredstavl j iva brez 
sodelovanja žensk in otrok. Čipkarska industr i ja je bila popolnoma 
odvisna od spretnosti žensk in svilarska industr i ja ne bi mogla ob-
stajati , če ženske ne bi hranile sviloprejk in pr ipravl jale zapredkov. 



Siromašne ženske so opravljale najslabša in najbolj umazana dela v 
mestih: pobirale odpadke, presejevale pepel, prenašale težka bremena, 
tlačile glino za opečno industrijo in prenašale kamne za zidavo. V 
primerjavi z bistveno vlogo žensk v družinski ekonomiji je bilo go-
spodinjsko delo v čisto tehničnem smislu man j pomembno. Zlasti v 
družinah urbanih in ruralnih nižjih razredov je bilo zmanjšano- na 
nič, če ga pr imerjamo z drugimi delovnimi odgovornostmi, in so ga 
lahko opravljali tudi moški. 

Kuhanje se je v glavnem omejevalo na mešanje žitnih juh in močni-
kov, ki so jih pogosto jedli mrzle, da bi prihranili drva. Če so revnejše 
družine morale 60—70 % svojih dohodkov porabiti za žito, kakor se 
je dogajalo ob rasti produkcijskih cen konec 18. st., potem izboljšana 
in delovno intenzivna priprava hrane ni prišla v poštev. Enako je 
veljalo za čiščenje: površne ídeje o higieni in čistoči, ma jhna bivališča, 
spojenost življenjskega, delovnega in spalnega prostora niso dopuščali, 
da bi ženske urejale ali »ustvarjale dom«. Njihove naloge so v glav-
nem vključevale zadrževanje živine izven bivalnih četrti, preganjanje 
psov in mačk od posod s hrano in odstranjevanje na jhujše umazanije 
s tal. Dom nikakor ni bil privatno gospodinjstvo, opredeljeno kot 
ženska sfera, temveč v mnogih primerih samo najskromnejša streha 
nad spalnimi in delovnimi prostori. Večina prebivalstva je živela in 
delala tesno skupaj . Redko so imeli več kot eno ali dve sobi, k jer je 
skupna družinska postelja zavzemala večino prostora, in poleg delov-
nega orodja je bilo malo drugega pohištva. Samo kadar so bili bivalni 
prostori ločeni in materialna osnova družinskega gospodinjstva raz-
širjena, so lahko kupovali stvari in razvili določen občutek za čistočo; 
skrb za to pa je postala »naravna naloga« žensk. 

Odsotnost materinske vloge 
Omenili smo, da so ženske nižjih in srednjih razredov delale v skup-
ni delavnici, na poljih, na trgu. Neko delovno mesto pa ni obstajalo: 
otroška soba. Celo v meščanskih družinah do sredine 18. st. ni bilo 
posebnega prostora, ki bi bil dodeljen otrokom in ločen od sveta odra-
slih. »Ljubeča materinska vloga«, kakršno poznamo danes, ni obsta-
jala. Ko znanje o kontracepciji ni obstajalo ali ni več obstajalo, so 
ženske rodile otroka povprečno na vsaki dve leti in pol. Umrljivost 
otrok je bila visoka, ustrezna higienskim razmeram; do 25 % novo-
rojencev ni doživelo starosti enega leta. Med potrebami otrok in eko-
nomskimi pritiski, pod katerimi so bile ženske, je v prvih letih živ-
ljenja prihajalo do različnih nujnih kompromisov, na splošno v škodo 
otrok. 

V francoskih mestih so imele ženske v manufakturn ih gospodinjstvih 
navado pošiljati svoje otroke plačanim dojil jam na deželo; meščanke 
so za svoja gospodinjstva najemale negovalke. V časih kriz je število 
zapuščenih otrok hitro naraščalo. Pošiljanje otrok zdoma, zlasti v 
letih lakote, ni veljalo za družbeno sramoto. 



Prav do 19. st. so otroka tradicionalno povijali v plenice: po rojstvu 
so dojenčka od glave do prstov na nogah povili v trakove iz blaga — 
in tako približno devet mesecev. Tako so jih nosili okrog in položili 
kamorkoli brez nevarnosti, da bi se sami poškodovali. Reformistični 
zdravniki zgodnjega 19. st. so poročali, da je povijanje dovoljevalo 
ženskam, da so otroke puščale same po več ur, ker so močne preveze 
onemogočale kakršnokoli gibanje. Takoj ko je otrok shodil, je živel 
med odraslimi in prek postopnega vključevanja v delo družinskega 
gospodinjstva pridobival potrebno znanje o produkciji in družbenih 
odnosih. Razen da je mati otroka povijala in hranila, če ga ni dala za 
kakšni dve leti v rejo dojilji, ni bilo nobene »socializacije-«, ki bi bila 
izključna naloga žensk kot mater : nobene načrtne vzgoje, nobenega 
preudar janja o prihodosti otroka, nobenega »materinskega pristopa« 
k njemu, nobenega pr ivajanja na telesno higieno. Nobenih »otroških 
iger« ni bilo, ki se jih ne bi igrali tudi odrasli. Sele v 18. st. se je ta 
kulturni vzorec spremenil med buržoazijo, ki bi jo lahko imeli za 
pionirja moderne nuklearne družine. Razvilo se je množično reformno 
gibanje srednjega razreda proti tradicionalemu tipu vzgoje otrok in 
ko je gibanje uspelo, je bila materinska vloga ustvarjena. Tako je 
nastalo otroštvo in z nj im dodatno delo za ženske v otroški sobi. Mati 
je postala osrednja figura v reformistični pedagogiki 18. st.: dode-
ljena ji je bila naloga, da uporablja nove vzgojne postopke srednjega 
razreda, ki so temeljili na ljubezni in odrekanju ljubezni in so se 
razvili v intimnosti okrog otroka osredotočene družine, ki se je za-
čela pojavljati. Otrok se ni smelo več povijati, matere so morale same 
skrbeti zanje, da bi usmerjale njihovo pr ivajanje na čistočo in da bi 
se borile proti otroškemu samozadovoljevanju. 

Da bi bila ženska soposobna psihološko disciplinirati naslednjo gene-
racijo, je bilo treba tudi njo »socializirati« v okviru doma: 19. stoletju 
je bil potreben velikanski propagandni val, da je razširil materinsko 
vlogo kot »naravno poslanstvo« ženske. 

Ženski upor 

Ker so imele ženske srednjih in nižjih slojev viden enakopravni delež 
v vzdrževanju družine in opravl janju fevdalne službe, ni presenet-
ljivo, da so sodelovale tudi v vseh odporniških dejavnostih ancien 
régima. Po eni strani je bila ženska v domačem okolju in v družbeni 
hierarhiji podrejena možu; po drugi strani pa ji je njena »nekompe-
tentnost« (t.j. dejstvo, da je bila »polnoletna oseba« samo v omejenem 
smislu) odpirala možnosti za akcije, ki so bile moškim zaprte. Zunaj 
doma, na cesti, v soočanju s krajevnimi oblastmi je lahko vešče upo-
rabila to neodgovornost in šibkost, tako da ju je obrnila v moč, v 
agresivno in strastno uporništvo, h kateremu se moški ni mogel tako 
nekaznovano zateči. Te ženske niso bile v ničemer podobne sramež-
ljivi, krepostni, v govorjenju in gibanju spodobni podobi ženske 19. 
st.: sodobniki so jih opisovali kot divje, surove, razdražljive in ne-



brzdane. Zgodovinsko proučevanje v Angliji in Franci j i je potrdilo, 
da je bila ta sodba pravilna. 

Predvsem so se ženske upirale, kadar je bila ogrožena družinska last-
n ina: sodelovale so v bojih v zvezi z na jemninami , desetino in me-
jami. Branile so svojo posest pred rubežem ali policijsko zaplembo 
in kl jubovale pobiralcem desetine in davščin. 

Ženske so še zlasti sodelovale v glavni obliki družbenega protesta v 
ancien régimu: v uporih zaradi lakote in k ruha . V teh boj ih proti 
uve l j av l j an ju kapitalist ične ekonomije, ki so se izražali predvsem v 
spopadih okrog t rga in njegovih predpisov ter v konf l ik t ih zaradi 
nap ihn jen ih cen pšenice — upori zaradi h rane — so imele ženske 
odločilno, morda celo vodilno mesto. Prisi l jevale so bogate kmete, da 
so zniževali svoje cene in prodaja l i žito po cenah, običajnih za lokalne 
trge. Bojevali so se s peki zaradi slabše kvali tete in naraščajoče cene 
kruha . V let ih lakote so se upirale ženske na deželi in v manjš ih mestih 
Franci je in Angli je. Blokirale so ladi jske t ranspor te žitnega tovora, 
ustavljale vozove z žitom, ki so peljali skoz nj ihova mesta, in »zniže-
vale ceno«. Nj ihove akcije so potekale po določeni proceduri : 

L. 1795 so ženske v Handboroughu v Oxfordshireu ustavile t ranspor t 
voz s pšenico. Razložile so vreče z voz, ponudile t rgovcu 40 šilingov za 
vrečo moke, vz t ra ja le , da se mora s t r in ja t i s to ceno — »in če tega 
noče, bo vzel denar na silo«.3 

V 17. in 18. st. je prišlo do podobnih iniciativ žensk v kmečkih uporih 
proti naraščajočemu izkoriščanju, novim davkom in fevdalnim d a j a t -
vam, ki so j ih odmerja l i aristokracija, s rednj i razred ali država. Ti 
upori so bili tudi boj proti p r ivzemanju kapitalist ičnih principov. Ve-
rižnik, t rgovec na debelo, ki je hrani l pičle zaloge žita in čakal, da ga 
bo prodal pozneje, ko bo postalo še dražje, mlinar, ki je nabil ceno 
moke — t idve f igur i so napadal i v imenu starega reda, ki je poznal 
zaščito pred bedo. Ženske iz mest in z dežele, iz s rednj ih in nižjih 
razredov so sodelovale v teh bojih, tako da »so dale iniciativo ali se 
pridružile množicam teh upornikov«.4 »Prvotna akumulaci ja«, ki ni 
bila samo razlast i tev od »produkci jskih sredstev«, ampak s pr ivat iza-
cijo poprej skupnih pravic in s kapitalizacijo oskrbovanja s h rano tudi 
razlasti tev od »sredstev za preživetje«, je imela speklatularnega na-
sprotnika: ženske so vz t ra ja le pri pravicah, ki so j im šle po običajih, 
in j ih s t ras tno in bojevito branile. 

»Ženske so bolj nagn jene k uporništvu,« je zapisal neki opazovalec 
1. 1807 v Angliji . »Manj s t rahu imajo pred zakonom, deloma zaradi 
nevednosti, deloma ker izkoriščajo privilegije svojega spola, in zato 
so v vseh javnih nemir ih prve v nasi l ju in krutosti .«5 

3 Thompson, »Moral Economy«, str. 117. 
4 Luisa Accati, »Vive le Roi sans Taille et sans Gabelle: Una discussione 
sulle rivolte contadine«, v: Quaderni Storici, št. 7 (1972), str. 1078. 
5 Thompson, »Moral Economy«, str. 116. 



Feminiziranje žensk 

V nasprot ju s tem tipom ženske je od 17. st. napre j prevladovala podoba 
idealne ženske kot pasivne, mile in l jubeznive žene, gospodinje in 
matere, kot so jo prvi opredelili angleški puritanci. Od tega časa žensk 
ni bilo t reba prisiljevati v podreditev, ker je bila podrejenost sestavni 
del »ženskega bistva«. Popolnoma nova pa je bila psihološka raz-
sežnost tega tipa ženske. Ženske se je zdaj imelo za poosebljeno 
sposobnost nadzorovanja in zanikanja spolnega nagona. 

Doslej še nismo dobili temelj i te raziskave o družbenoekonomskem 
kontekstu takšnega moralnega predpisa o ženskem značaju in načinu, 
kako je bil splošno sprejet . Obsta ja jo znamenja, da so ženske od 17. st. 
izključevali iz cehov in obrti, ki so se širili. Med 16. in 18. st. se je 
pravni položaj žensk v Francij i poslabšal. Izgubile so pravico do svo-
bodnega razpolaganja s svojo doto in posestjo in celo do tega, da 
samostojno vodijo kmet i jo ali obrt. V istem času je »civilizirajoče« 
prizadevanje meščanskega razreda poskušalo ublažiti surovo vedenje 
med spoloma in odkrito dominiranje moškega nad žensko, zahtevajoč 
»humanizacijo« odnosa med zakoncema. Od 16. st. je v Francij i kato-
liška cerkev v pr imeru spora med nj ima pogosteje kot pre j priznala 
pravico do ločitve od mize in postelje. V Angliji so imele zlorabljene 
ženske več možnosti za priziv na cerkvene zbore. Puri tanstvo je v 
Angliji podpiralo ideal domače sreče, novo vrednotenje in idealiziranje 
ženske ter zakona iz ljubezni. V Nemčiji so se podobna pr ičakovanja 
izoblikovala stoletje pozneje. Konec 18. st. je bila podoba družinskega 
življenja med ženskami srednjega razreda očitno tako dobro sprejeta, 
da je francoska feministka 1. 1785 komentirala odvisni status žensk 
srednjega razreda v povezavi z neodvisnostjo žensk nižjih razredov.6 

Medtem ko so »tradicionalne« ženske v Francij i vodile revolucijo, so 
bili klubi meščank zaprti z argumentom, da sodi žena domov. 

Predstava o delu je v zvezi z ženskami izginila, ko so prevladala pri-
čakovanja pr ivatne družinske sreče in buržoazna družinska ideologija.7 

Gospodinjsko delo je bilo odtlej skrito za predstavo o ljubezni, med-
tem ko je »delo« začelo pomeniti (v glavnem moško) služenje plače 
zunaj doma. 

II. 

Od te nove podobe žensk, ki je bila prvotno norma in realnost samo za 
tiste iz višjih razredov, še enkrat poglejmo k veliki večini žensk. 
Uporabili bova pr imer ZDA, da bi orisali dokončno potrdi tev gospo-
dinjskega dela. Nastanek gospodinjskega dela kot funkcionalnega 
6 Olwen Hufton, »Women in Revolution«, str. 92 in 102. 
7 Barbara Duden, »Das schöne Eigentum. Zur Herausbildung des bürger-
lichen Frauenbilds an der Wende vom 18. zum 19. Jahrhundert«, v: Kurs-
buch, št. 47 (marec 1977), str. 125—142. 



elementa kapitalistične družbe je bil popoln šele, ko je bilo posplošeno 
in razšir jeno na vse ženske, t j . na ženske kot spol. To bova pokazali na 
osnovi t reh tipičnih in kl jučnih si tuacij : ženska služkinja in n jeno 
delo; ženske imigrantke; in racionalizacija gospodinjskega dela. ki so jo 
sodobniki označevali kot »znanstveno vodenje doma«. 

Gospodarica doma, služkinja, gospodinja 

Da bi v kontekstu naj inega vprašan ja ovrednotili delo hišnih služabni-
kov — med kater imi je bilo vse več žensk — morava začeti pri redko 
omenjenem dejs tvu, da so v zgodnjih obdobjih industr ial izacije in še 
dolgo potem meje med domačim, neplačanim delom in plačanim delom 
zunaj doma ostale gibljive. Splošno so bile razš i r jene številne različice 
domačega ali k domu usmerjenega, pa vseeno plačanega dela. V 19. in 
zgodnjem 20. st. so pr ipadale te j kategori j i samostojne šivilje in perice; 
ženske so dobivale denar od na jemnikov in gostov, za ka te re so delale. 
Drugi pomembni vir domačih pr ihodkov za ženske so bile različne 
oblike plačanega dela v domači indust r i j i ; t e so bile odpravl jene šele 
po 1. 1920, kar je bil rezultat ženskih š t ra jkov proti bednim delovnim 
pogojem. Torej sp remin jan je mesta žensk v družini in pri delu v 19. in 
20. st. ni bilo omejeno na pogosto omenjan i premik od neplačanega dela 
domá. Ta dva premika in n j u n e posledice za zgodovino gospodinjskega 
druga p remka : za premik od plačanega dela domá k plačanemu delu 
zuna j doma in za premik od plačanega dela domá k neplačanemu delu 
domá. Tadva premika in n j u n e posledice za zgodovino gospodinjskega 
dela in še posebno delavcev v gospodinjstvu lahko i lustr irava s pr ime-
rom plačanega dela služabnic od konca 19. st. do začetka 20. st., zlasti 
v povezavi z nastopom mehanizaci je v gospodinjstvu. 

Gospodinjska mehanizacija se je v ZDA pospešila sredi preteklega sto-
le t ja ; okrog 1. 1860 je obstajalo skora j dva tisoč prošenj za pa ten t i r an je 
pralnega stroja, eno na jpomembnejš ih n a p r a v za pr ihranek dela.8 

Njegov učinek sicer ni bil. kakor se pogosto domneva, preobrazba 
garaške gospodinje v brezdelno, »svobodno«, da si išče plačano delo 
zuna j doma. Do preloma stoletja j e imela večino mehaničnih gospo-
dinjskih naprav v lasti sorazmerno m a j h n a skupina premožnih l judi . 
V teh gospodinjstvih so večino dela tako ali t ako opravl ja le hišne 
služabnice in hišna gospodarica ni bila toliko zaposlena s samim 
gospodinjskim delom kot s tem, da ga je vodila in nadzorovala služab-
nice, ki so bile pogosto t u j k e ali črnke. P rve mehanske naprave iz 
zadnje četr t ine 19. in prve četr t ine 20. st. pogosto niso pr ihrani le dela 
»gospodinje«, t j . hišne gospodarice, temveč delo služkinj, ki so imele do 
njega popolnoma drugačen odnos: opravl ja le so ga. Dejansko število 
razpoložljive ženske domače pomoči se je po 1. 1920 drastično zmanjšalo 
in posledica tega je bil »problem služinčadi« tako v Evropi kot v 
8 Siegfried Giedion, Mechanization Takes Command (1948), New York 
1969, str. 550. Gl. Elizabeth M. Bacon, »The Growth of Household Conve-
niences in the US, 1865—1900«, disertacija, Radcliffe College, 1942. 

QO 



Ameriki ; 9 v vse več domovih so morali shaja t i brez pomoči, čeprav 
z boljšimi napravami kot prej . Tako se je hišna gospodarica preobra-
zila v gospodinjo, kar je pomenilo prehod od nadzorovanja plačanega 
gospodinjskega dela drugih k n jemu lastnemu neplačanemu gospodinj-
skemu delu. 

Kaj pa služinčad? Kot je 1. 1906 zapisal neki sodobnik, je bil »problem 
služinčadi« tudi »problem služabnic«: nižji s tatus in manjše plače, 
deloma izplačane v hrani in s tanovanju, dolge delovne ure niso bile 
fiksirane, služabnice so bile odvisne od delodajalcev celo v osebnih 
zadevah, obstajala je visoka stopnja nezakonskih rojstev. Za prema-
govanje te eksistence so imele na voljo dve sredstvi: lahko so si 
poiskale nov posel, kar je pomenilo tovarno ali prostitucijo, ali pa so 
se odkrito ali podtalno upirale svojemu gospodinjskemu poslu. Dejstvo, 
da je obstajalo pravo široko odporniško gibanje, o katerem je danes — 
tako kot o mnogih drugih bojih žensk — malo znanega, sta denimo 
potrdili Catharine E. Beecher in Harriet Beecher Stowe. L. 1869 sta v 
Domu ameriške ženske10 opisali »odpor, ki ga demokracija navdihuje 
v delavskem razredu« in ki sta ga videli v nepodre jan ju hišnih služab-
nic; »Življenje je postalo nekakšen hišni prepir in boj med delo-
dajalci ( . . .) in zaposlenimi (. . .) in običajni predmet pogovora v ame-
riški ženski družbi je bila pogosto splošna služabniška vojna, ki je v 
takšni ali drugačni obliki potekala v nj ihovih družinah — prav tako 
neskončna kot je neskončen boj med aristokracijo in navadnimi l judmi, 
ki ni opredel jen z nobenim zakonom o pravicah ali ustavo.« 

Mehanske gospodinjske naprave so ponudile hišnim gospodaricam 
rešitev tega razrednega boja; z drugimi besedami, mehanizacija v 
pr ivatnem gospodarstvu ni bila toliko rezultat avtomatično učinkovi-
tega in avtonomnega znanstvenega in tehničnega napredka, kot odgovor 
na vedenje hišnih služabnic v tem obdobju. To i lustrira tudi dejstvo, 
da so te naprave v industrializiranih oblikah »gospodinjskega« dela 
(restavracije, kuh in j e v ustanovah, pralnice, podje t ja za čiščenje)11 

uporabljal i dosti p re j kot v pr ivatnem gospodinstvu. Iste ženske, 
ki so v 20. letih na tekočem t r aku v tovarni izdelovale sesalce za 
prah, so morda še malo pred tem čistile tla po hišah višjih raz-
redov. Njihov zaslužek je bil morda večji kot prej , vendar so se z 
9 I. M. Rubinow, »The Problem of Domestic Service«, v: Journal of Political 
Economy, št. 14 (1906), str. 502; Mary V. Robinson, Domestic Workers and 
Their Employment Relations, Washington 1924; Gerda Lerner (ur.), Black 
Women in White America, New York, 4. pogl. ; Mary White Ovington, 
Half a Man (1911), New York 1969, 6. pogl. Gl. tudi: David M. Katzman, 
Seven Days a Week: Women and Domestic Service in Industrializing Ame-
rica, New York 1978. Za Evropo gl.: Theresa McBride, The Domestic Revo-
lution: The Modernization of Household Service in England and France, 
New York 1976; Uta Ottmüller, Zur Sozialgeschichte der doppelten Aus-
nützung von Dienstmädchen in deutschen Kaiserreich. Münster 1978; Leo-
nore Davidoff, »Mastered for Life: Servant and Wife in Victorian and 
Edwardian England«, v: Journal of Social History, VIII, 4. 
10 Gl. Kathryn Kish Kklar, Catharine Beecher: A Study in American Do-
mesticity, New Haven, 1975, str. 151 in nasi., 263 in nasi. 



njem pogosto komaj preživljale. Toda delo v tovarni in pozneje 
poroka sta nudila sredstva, da so si ustvari le lastno gospodinjstvo, 
imele lastno pr ivatno živl jenje te r pridobile sorazmerno osebno avtono-
mijo in družbeni status. To je bila preobrazba iz plačanega gospodinj-
skega dela po različnih družinah v neplačano gospodinjsko delo za 
lastno družino, iz s lužkinje v gospodinjo. 

Kompleksno r azmer j e med mehanizacijo in hišnimi služabnicami kaže 
proces, s kater im sta tako hišna gospodarica kot služabnica postali 
gospodinji, ki delata iz l jubezni, brez plačila, v svojem lastnem domu. 
Ta proces lahko opišemo kot izenačitev, homogenizacijo različnih pozicij 
žensk glede na gospodinjsko delo, umest i tev v okvir specifičnih družbe-
nih konfliktov, protislovij in bojev — ne le med ženskami in moškimi, 
temveč tudi med samimi ženskami. 

Priseljenke 

To homogenizacijo — ali demokratizacijo — lahko prikažemo tudi na 
živl jenju prisel jenih žensk in družin. Nasploh je važno poudari t i po-
men migracijskih, priselitvenih in izselitvenih g ibanj za zgodovino 
žensk. Medtem ko je sposobnost žensk, da rodijo otroke, pr imarni , 
neposredni vir delovne sile, služijo migraci je industr ial izirani družbi 
kot pomembni posredni vir delavcev. Zgodovina obeh je pogosto pre-
pletena in povezana s politiko delovne sile; le-to je od prvih deset-
leti j tega s tolet ja vse bolj u re ja la in namensko načrtovala država, 
ki je z uporabo liberaliziranih zakonov o splavu, prepovedjo in nepro-
stovoljno sterilizacijo postavl ja ženske ene narodnost i proti ženskam 
drugih narodnost i : med tem ko je v eni deželi stekla akcija za zniže-
van j e števila rojstev, so v drugi spodbujal i ženske k produc i ran ju 
bodočih emigrantskih delavcev.12 Ekonomska ekspanzija v ZDA bi 
šla v popolnoma drugo smer, če ne bi bili v 17. in 18. st. milijoni 
sužnjev prisil jeni zapustit i Afr iko in delati v Ameriki ali če se n e bi 
med 1. 1820—1920 priselilo več kot 35 mili jonov ljudi. To je bil osrednji 
del večnacionalnega in večrasnega severnoameriškega delavskega raz-
reda ; nudil je neizučeno in na jbol j izkoriščano delo za velikansko indu-
stri jsko ekspanzijo ob prelomu stolet ja : več kot 50 % delovne sile v 

11 Potrdil prav tako strokovnjak za to vprašanje: Siegfried Giedion, n. d., 
str. 512: »Mehanizacija gospodinjstva se začne s socialnimi problemi: s 
statusom ameriške ženske in statusom hišnih služabnikov.« Gl. tudi De-
borah C. in William D. Andrews, »Technology and the Housewife in 19th 
Century Americ«, v: Women's Studies, št. 2 (1974), str. 309—320; Rolla 
Milton Tryon, Household Manufactures in the U. S., 1640—1860 (Chicago 
1971), ponatis 1966; Daniel T. Hobby, »We Have Got Results: A Document 
on the Organization of Domestics in the Progressive Era«, v: Labor History, 
št. 17 (1976), str. 103—108; Ruth Schwartz Cowan, »The Industrial Revo-
lution in the Home: Household Technology and Social Change in the 20th 
Century«, v: Technology and Culture, št. 17 (1976), str. 1—23. 
12 Gl. Mariarosa Dalla Costa, »Riproduzione e Emigrazione«, v: Mariarosa 
Dalla Costa, Leopoldina Fortunati, Brutto Ciao, Rim 1976; Gisela Bock, Die 
andere Arbeiterbewegung in den USA, 1905—1922, München 1976. 



ključnih indust r i jah — rudarski , železarski in tekstilni. Ženske so 
bile dvojno prizadete: same so bile mobilna delovna sila, obenem pa 
producenti nove delovne sile. 

Te priseljenke so imele okrog 1. 1900, če govorimo na splošno, dve 
možnosti. Prva je bila, da je žena in mati delala v tovarni ali na 
domu koga drugega, medtem ko so mož in otroci ponavadi tudi delali. 
V prenapolnjenih s tanovanj ih je bilo gospodinjsko delo zanemarjeno 
ali zreducirano na minimum in opravljal ga je tisti družinski član, 
ki je bil t renutno brez dela ali ki je n a j m a n j zaslužil — navadno so bile 
to ženske, vendar ne vselej. Priseljeni moški, ki so jih uporabljal i kot 
rezervno delovno silo, so bili precej pogosto brez dela, medtem ko so 
ženske, ki so delale kot poceni delovna sila v gospodinjstvih in indu-
striji , lahko prinesle domov nekaj denar ja . Plače so dajal i v družinsko 
blagajno; vsota je bila tako majhna , da vprašanje , kako porabiti kak 
višek, ni obstajalo. Druga možnost za priseljence je bila, da je žena 
skrbela za gospodinjstvo in za goste, ki so plačevali najemnino. Dohodke 
od na jemnin in plač so navadno dajali ženi, mož pa je vsak teden 
obdržal dolar ali dva kot žepnino. Možnosti, ki so bile na voljo ženskam, 
so bile odvisne od razpoložljivih služb — žensk denimo niso najemali 
v železarnah ali rudnikih — ali od kul turnega izvora priseljencev 
in višine plač. Ženske z juga Itali je so v Buffa lu redko delale zunaj 
doma, tudi če so za to bile možnosti. V New Yorku pa je desettisoče 
židovskih in i tal i janskih prilseljenk opravljalo šiviljska dela za raz-
vpita podje t ja , posebno izkoriščevalsko obliko domače industri je. Tek-
stilne tovarne, denimo Lawrence, so zaposlovale približno enako število 
žensk in moških iz več kot dveh ducatov dežel.13 

Med 1. 1880—1920 pa je v priseljenskih skupnostih potekal proces, ki je 
spremenil gospodinjstvo tako, da je to spet t reba razumeti kot 
homogenizacijo družinske s t ruk ture in ženskega dela ter kot pojav 
modernega gospodinjskega dela. Ta preobrazba je bila morda v spopa-
du med tradicionalno družino in modernim industr i jskim delom ostrejši 
element kot katerikoli »prekinitev« ali »vztrajanje«. Obsegala je, 
prvič, pomembne spremembe v gospodinjskem delu, drugič, izključno 
in splošno dodelitev tega dela ženski v sistemu nuklearne družine, 
in tretjič, preudarno vključitev neplačanega ženskega dela v ekonomske 
potrebe razvite industr i jske družbe. Vzeto v celoti je to pomenilo 
dokončno izoblikovanje gospodinjskega dela in hkrat i njegovo pod-
reditev kapitalu, njegovi potrebi po dobičku in akumulacij i . 

Spremembe v gospodinjskem delu so bile številne: priseljenci (to pa 
zadeva tudi nepriseljence) so se morali soočiti z mnogimi novimi deli, 
13 Virginia Yans McLaughlin, »Patterns of Work and Family Organization: 
Buffalo's Italians«, v: Michael Gordon (ur.), The Familiy in Social-Histori-
cal Perspective, New York 1973, str. 136—151; Margaret F. Byington, Home-
stead: The Households of a Mill Town (1910), ponatis New York 1969; 
Mary F. Ryan, Womanhood in America. New York 1975, 3. pogl.; Susan 
J. Kleinberg, »Technology and Women's Work: The Lives of Working Class 
Women in Pittsburg, 1870—1900«, v Labor History, št. 17 (1976), str. 58—72. 



povezanimi z urbanizacijo in vse gostejšo nasel jenost jo v slumih in 
najemniških s tanovanjskih zgradbah — treba je bilo napel ja t i vodo; 
nobenih odplak ni bilo in pobi ranja smeti ; čiščenje in p ran j e sta bila 
neka j novega in bolj potrebna kot v nj ihovih rodnih deželah, bodisi 
zaradi gneče, bodisi zaradi saj in dima iz tovarniških dimnikov, ki so 
onesnaževali perilo in domove. Indust r i j sko delo, urbanizaci ja in mone-
tarizacija živl jenja so prinesli velikanske spremembe na dve specifični 
področji: n a k u p o v a n j e in vzgoja otrok. V prvih dveh desetlet j ih 20. st. 
so urbano in rura lno gospodinjsko delo analizirale nekatere raziskave, 
ki jih je deloma f inančno podprla zvezna vlada; pokazale so, da sta 
omenjena nova t ipa gospodinjskega dela nadomesti la zmanjševan je 
nekoč dolgotrajnih opravil, ki so ga omogočili stroji (zlasti za čiščenje in 
pranje).1 4 To delo je bilo na eni strani nu jno potrebno za potrošnjo 
in reprodukcijo, na drugi s t rani pa j e omogočalo delo tudi drugim: 
»delo za potrošnjo« ter vajo v racionalnosti in disciplini, ka r so 
zahtevale moderne delovne razmere. (Ce za t renutek pogledamo nazaj 
k zgoraj omenjenim začetkom tega razvoja v 17. in 18. st., moramo 
domnevati, da niso zadevali toliko pojava in spremembe modernega 
otroštva kolikor pojav in spremembo moderne odraslosti kot specifične, 
visoko delovno or ient i rane eksistence, na katero je žensko gospodinjsko 
delo moralo pr ipravi t i otroke — medtem ko, obratno, psihološki šolski 
stres 70. let tega stoletja premešča sodobno odraslost naza j v otroštvo, 
celo t j a do koncepta »predšolske vzgoje«. 

Dokončno povezavo ženske narave z gospodinjskim delom in njegovo 
načrtno vkl juči tvi jo v mehanizme kapitalističnega razvoja j e priseljen-
kam naložila politika »amerikanizacije« tu jcev s silo, ideologijo in 
materialno spodbudo, s čimer so se precej na široko ukvarjal i .1 5 To je 
bil del gibanja , ki je prizadelo tudi delo neprisel jenk in ki nas pripel je 
do četrte pre j omenjene točke: »znanstveno vodenje doma« (ne dolgo 
zatem so podobne težnje v Nemčiji poimenovali »racionalizacija gospo-
dinjstva«). 

Družbena tovarna 

V okviru »gibanja za ekonomijo doma« je bila produktivnost gospo-
dinjs tva zavestno načr tovana da bi spodbudila produktivnost delavca, 
jo zagotavljala, celo us tvar ja la . To je bil nov koncept. Samo neka j 
generacij prej , ko so tovarne nastajale , je bilo delovno silo — moško 
in žensko, zagotovljeno z množičnim begom z vasi v mesto in migraci-
jami, mogoče preprosto potrošiti. Rezultat je bila pavperizacija angle-
škega delavskega razreda v 19. st. in beda ameriških priseljencev; 
drugi rezul tat pa so bili nj ihovi boji, ki so v Angliji postali bolj 
14 Heidi I. Hartmann, »Capitalism and Women's Work in the Home, 1900— 
—1930«, disertacija, Yale University, 1975; Ryan, n. d. 
15 Edward G. Hartman, The Movement to Americanize the Immigrant, New 
York 1948; John Highma, Strangers in the Land: Patterns of American 
Nativism, 1960—1925, New Brunswick, IX. pogl. 



zagrizeni od 1. 1840 dalje, v ZDA pa od preloma stoletja. Zaradi upada-
nja produktivnosti , naraščanja konfliktov in zavračanja žensk, da bi 
bile stroji za ro jevan je — ki se je med drugim pokazalo v upadan ju 
števila rojstev — je bilo t reba naj t i nova sredstva, ki bi jamčila zmož-
nost in pripravljenost za delo. To ni pomenilo samo povečanja kvant i-
tete delavcev, temveč predvsem izboljšanje nj ihove kvalitete. Tako sta 
učinkovitost in uspeh otroške vzgoje postala predmet široke znan-
stvene razprave, ki so jo — kot večino znanstvenih zadev — vodili 
predvsem moški. Freud in njegova teori ja o otrokovem razvoju sta 
prvič močno vplivala v ZDA v drugem desetletju tega stolet ja; kmalu 
so bile matere preplavl jene z navodili za vzgojo otrok — izmenično 
avtori tarnimi in liberalnimi — in naložena jim je bila odgovornost 
za to, da so otroci sposobni preživeti in se prilagoditi realnosti.16 V zve-
zi s produkt ivnost jo tovarniškega dela ne smemo pozabiti na strahovito 
spremembo v delovnem procesu, ki se je pojavila hkrat i z uva jan jem 
znanstvenega uprav l j an ja in nj ihovih različnih oblik racionalizacije: 
monotonija in hitrost dela na tekočem t r aku in drugi tipi vse večje 
delovne discipline so zahtevali novo in ekst remno fizično in psihično 
t ren i ran je delavcev. Sistematična pr iprava za delo je bila skupa j 
s skrbno načrtovano selekcijo delavcev, ki n a j bi zagotavljala nepre-
kinjen tekoči produkcijski proces, en od iznajdb inženir jev učinkovi-
tosti. To splošno produkcijsko vodilo se je zdaj razširilo na kuhin jo 
in spalnico; razširilo se je, če tako rečemo, s končne faze tekočega t raku 
v avtomobilski tovarni na prvo fazo delovne sile v gospodinjstvu. 

Tega ne smemo razumeti samo kot metaforo temveč tudi kot družbeno 
preobrazbo, ki je bila očitna mnogim sodobnikom zelo različnega 
družbenega porekla. Dom je «-del velike tovarne za produkci jo držav-
ljanov«, jasno pravi knj iga z naslovom Učinkovitost doma iz 1. 1912, 
sociolog Talcott Parsons pa j e 1. 1955 takole opisal družino: »Družine 
so ,tovarne', ki producirajo človeške osebnosti.« Tovarniški sistem je 
segel v družbo za tovarno — zdi se legitimno, če jo imenujemo 
družbena tovarna1 7 — in svojim potrebam prilagodil predvsem gospo-
dinjsko delo in s tem ženske. Preprosta izkušnja in približno mer jen je 
v kuhinji ' nista več zadostovala: potreben je postal bolj znanstven 
pristop h gospodinjskemu delu, higieni, dojenju, prostemu času itd. 
V znani reviji j e bilo 1. 1916 mogoče prebra t i : »Ce hoče delodajalec 
vedeti, zakaj delavca nenehno boli glava in ni sposoben za delo ( . . . ) , 
kdo lahko naspro tu je njegovi pravici, da gre k delavcu na dom, da bi 
spoznal dejstva, ki mu bodo omogočila, da odpravi glavobol in obdrži 
delavca? (. ..) Ve, da z uk in jan jem vzrokov za nesposobnost pomaga 
ustvarit i boljše delavce.«18 Washingtonski sekretar za trgovino, navdui-

16 Nathan Hale, Freud and the Americans: The Beginnings of Psychoanaly-
sis in the U. S., New York 1971. 
17 »The Social Factory«, v: Falling Wall Review, št. 5 (1976), str. 1—7; 
navedki pred tem: Martha B. Bruere, Robert W. Bruere, Increasing Home 
Efficiency. 
18 Mary Barnett Gilson, »The Relation of Home Conditions to Industrial 
Efficiency«, v: AAA, št. 65 (1916), str. 279. 



seni privrženec družbene učinkovitosti, je 1. 1913 zapisal: »Tisto, ki 
začne delati premalo nah ran j en ali ki jé slabo pr ipravl jeno hrano, bo 
težko delal z enako energijo kot mož, ki mu je žena pripravila dober 
zajtrk.«19 

Kapital v otrocih se je začel računat i v dolar j ih in centih in razpravl jalo 
se je o vprašanju , ali ženske pr ispevajo k rasti kapitala več kot 
gospodinje ali kot tovarniške delavke. L. 1914 je neki sodobnik zapisal: 
»Pred ero indust r i j ske koncentraci je (. . .) so imeli tekmujoči kapitalisti 
delo za blago, ki se proda ja kot neobdelan, surov mater ia l ; zdaj, ko 
se kapitalist ični razred vsesplošno u t r j u j e , se začenja delo imeti za 
stroj za sredstvo produkcije, ki ga je samega t reba producirat i in 
produkcijo katerega lahko učinkovito ure ja vlada, kolikor s tem sama 
dobiva učinkovitejši industr i jski ins t rument . Včasih se j e kapital 
zanimal samo za t rgovanje z delovno silo in za g iban je delovne sile 
znotra j tovarne. Zdaj se kapital zanima za stroške produkci je delavca, 
da bi ga naredil učinkovitega, da bi ga učinkovito u p o r a b i l . . . Tako 
so, ko je bila oskrba s poceni delovno silo postopoma izčrpana, stroški 
za produkci jo delavcev postajal i vse bolj premišl jeni in vse več pr ivat -
nega in vladnega denar j a je bilo investiranega v pr izadevanja za 
izboljšanje kvali tete in kvant i te te v oskrbi z delom. (. . .) Novi ukrepi 
— znanstveno up rav l j an j e in znanstveni delovni zakoni — po jmuje jo 
delo kot ( . . . ) del sistema produkcije, ki mora sam biti produciran.«2 0 

Moderno gospodinjsko delo, ki obsega tako produkci jo (vključno z 
nu jno potrebno spolnostjo) kot reprodukci jo (vključno s pot rošnjo in 
nemerl j iv im delom ljubezni) tega »človeškega stroja«, je novost, ki 
je daleč od »fevdalnih« ali celo »naravnih« preostankov. Gospodinj-
skega dela industrija ni odpravila, temveč ga je zahtevala. 

Nuklearna družina: organizacija neplačanega 
gospodinjskega dela 

Gospodinjsko delo, ki ga pre j niso opravl jale vse ženske, se je zdaj 
pojavilo kot izključno in po bistvu žensko delo. Kot enega od pr ime-
rov smo navedli prisel jeno ženo, ki je zdaj, tako kot žene iz avtohto-
nega prebivalstva, »po naravi« morala pr ipravl ja t i delavčev »zaj t rk 
za učinkovitost«; kot drug pr imer smo proučili sp remenjen odnos 
med hišno gospo in služkinjo. Da se je družinski ideal pr ivatne sfere, 
domačnosti in int imnosti v istem času ali neka j desetletij pre j razširil 
v avtohtoni del delavskega razreda — na račun kolektivnih ali vsaj 
raznovrstnih ž ivl jenjskih oblik — ne smemo razumeti kot mehanično, 
pasivno p ren ikan je s tarejš ih vrednot premožnejših razredov v nižje 
razrede. Pač pa je bila ta sfera us tvar jena , in sicer — kar se je zdelo 
kot obl juba samoopredeli tve in regeneracije, tudi če ni bilo ka j več 
kot neka j počitka in sprosti tve — kot kontrast grožnj i indust r i j ske 
19 William C. Redfield, The New Industrial Day, New York 1913, str. 162. 
20 William English Walling, Progressivism and After, New York 1913, str. 
46—47, 66. 



racionalnosti in njenega degradi ranja l judi v gole priveske strojev. 
Karkoli je nudila — tega ni nudila ženskam. Domačnost in int imnost 
sta zanje postali nova oblika dela in odtuj i tve. Običajni različni opisi 
moderne družine kot insti tucije za reprodukcjo »te« delovne sile se v 
svoji domnevni in domnevno zanstveni seksualni nevtralnosti ne izo-
gibajo sistematično samo vprašanju , kdo koga reproducira, temveč 
tudi vprašanju , kdo reproducira delovno silo žensk. Medtem ko je to-
varniški delavec računal na dom kot na vir moči in sprostitve, ki mu 
je bil »zunaj«, v svetu strojev, odvzet, je bila ženska pred njegovimi 
očmi spremenjena v stroj, ki je produciral zanj. 

Koncentraci ja žensk v gospodinjstvu ni rezultat nežnega p ran ja mož-
ganov in propagande, pod katero na j bi ženske klonile. Prav tako se 
ne moremo str injat i , kot še vedno t rd i jo levičarji, da sta družina in 
gospodinjsko delo »nadstrukturalni« pojav, t.j. produkt ideologije, ki 
zato zahteva predvsem golo ideološko kritiko. Dejansko imamo opra-
viti s kampanjo , včasih nasilno, ki teče vse od nastopa kapitalizma. 

Moderna družina je bila v svoji razcveteli obliki v zgodnjih deset let j ih 
tega stoletja izpopolnjena kot organizacijska oblika neplačanega žen-
skega gospodinjskega dela, gospodinjskega dela kot naravnega in zato 
seveda neplačanega dela ženske. 

Plače in delo 

O problemu naraščanja živl jenjskih stroškov se je vse več in silovito 
razpravljalo od depresije 1. 1903. Na vprašanje so gledali v povezavi s 
plačami, zahtevami in boji za plače po tovarnah ter inflacijo; pojavilo 
se je na prelomu stoletja, spodbudili pa so ga svetovna vojna in leta 
po n je j . Ženske so bile s svojimi organizacijami in aktivnostmi, od 
organizacij gospodinj in potrošnic do bojkotov in uporov zaradi hrane, 
posebno silovite v razkr inkavanju in bojevanju proti naraščajočim 
življenjskim stroškom. Za povračilo je družbeno načr tovanje odkrilo, 
da je ženska, ki dela doma, »tista, ki je sposobna rešiti uganko zmanj -
ševanja življenjskih stroškov«.22 V prvih t reh desetlet j ih tega sto-
let ja se na žensko gospodinjsko delo ni samo nasplošno začelo gledati 
kot na sredstvo za gener i ranje in regener i ranje delovne sile, temveč 
se ga je zavestno in izrecno pojmovalo kot prispevek k resničnemu 
zaslužku soproga; natančneje, kot sredstvo za izogibanje plačevanju 
višjih plač, kar je bil odgovor na boje ženskih in moških tovarniških 
delavcev, zlasti priseljencev, za plače. »Slabo porabl jen dolar je samo 
pol dolarja«2 3 — to je bistvo l i terature, ki je obravnavala problem 
povečevanja realnega dohodka z učinkovitim gospodinjenjem. »Realni 
dohodek,« je zapisal neki ekonomski izvedenec sredi inflacije 1. 1920, 
21 Gutman, n. d , str. 534. 
02 Nevada Davis Hitchcock, »The Relation of the Housewife to the Food 
Problem«, v: AAA, št. 74 (1917), str. 130. 

23 Ida M. Tarbell, »The Cost of Living and Household Management«, v: 
AAA, št. 48 (1913), str. 127, 129. 



»vkl jučuje pomembne elemente, ki niso pridobljeni z običajnimi stro-
ški in niso zasluga zahtev po višjem dohodku . . . Dohodek od dela ali 
enaka denarna vrednost neplačanih uslug, ki j ih opravi človek sam 
ali drugi člani njegove družine, zlasti gospodinja, je pomemben pri-
spevek k rea lnemu dohodku družine. ( . . . . ) V gospodinjskem procesu 
pogosto za 100 % ali več poveča vrednost materiala, ki je kupl jen za 
potrošnjo v gospodinjstvu.-«24 

Objavl jene so bile številne raziskave o družinskem proračunu in sled-
nj ič so ekonomisti in sociologi prvič oblikovali politično učinkovito 
teori jo o plačah, ki moževe plače ni obravnavala samo kot sredstvo za 
individualno preživetje, temveč kot sredstvo, ki mora kri t i tudi stroške 
hrane in s t anovan ja za ženo, ki dela za soproga, in za otroke. Kot od-
govor na zahtevo delavcev po »plači za preživetje« ali »minimalni 
plači« je bil uvel javl jen sistem skupnih družinskih dohodkov.25 Sistem 
je bil hkra t i spre je t v Evropi: družinske zavarovalnine, ki so j ih plače-
vali fondi področnih ali indust r i j skih družb; te fonde je bilo t r eba vpe-
ljati, sicer bi v p r imeru takšnih dohodkov samo v posameznih družbah 
neporočeni delavci bili na boljšem, v škodo bodoče delovne sile. Insti-
tucionalizacija in splošna vpel java takšnih fondov je potekala hkra t i 
z u v a j a n j e m diferenciranega sistema davkov na dohodek, ki je bil 
ure jen po s topn jah glede na zakonski in družinski status. Tako je 
država začela zagotavljat i družinsko s t ruk tu ro in gospodinjsko delo, 
za katerega je f inančno povračilo — t.j. razlika med davčnimi razredi 
— pogosteje pripadlo možu kot pa sami gospodinji . 

Ti dohodki tore j niso plačevali niti gospodinje niti dela, ki je še napre j 
veljalo za neocenljivo, temveč so f inančno utrdil i specifično izkorišča-
n je ženske. To se je natančno ujemalo z dejs tvom, da je ženska, f i-
nančno odvisna od moža, še napre j omogočala nezadostno družinsko 
plačo, tako da je zniževala ž ivl jenjske stroške in omogočala deloda-
jalcu, da je ohrani l nizko moževo plačo; nasprotno pa je neplačano 
delo gospodinje le- te j pogosto omogočilo, da je pr ihrani la več denar ja , 
kot bi ga lahko zaslužila v podplačani službi kot dopolnilo k moževi 
plači. Ida Tarbell, razkr inkovalka politične korupci je in prodorna druž-
bena kr i t ičarka ¿vendar ne v tem primeru), nam je pr iskrbela zelo 
natančno sodobno formulaci jo tega odnosa: »Življenjski stroški so v 
razredu, ki si služi plačo, s t rmo rastli , v veliki mer i ustrezno načinu 
uprav l j an ja s plačami. Pravi loma ras te jo cene h i t re je kot plače — to 
je mogoče rešiti samo z uprav l j an jem. Pogubno je to reševati tako, da 
pošljemo mate r delat. Njena plača ne bo nikoli nadoknadila , kar bo 
izgubljenega zaradi nemarnega gospodinjstva. ( . . . ) Po mojem je znan-
stveno vodenje gospodinjstva temel jnega pomena v r a v n a j u z visokimi 

24 Benjamin R. Andrews, »Thrift as a Family and Individual Problem: Some 
Standard Budgets«, v: AAA, št. 82 (1920), str. 11—12. 
25 Paul H. Douglas, Wages and the Family, Chicago 1927; Scott Nearing, 
Financing the Wage Earner's Family, New York 1913; gl. tudi: Paul H. 
Douglas, Real Wages in the United States (1930), New York 1966, in Henry 
Ford, My Life and Work, New York 1923, pogl. »Plače«. 



življenjskimi stroški.«26 Dobroti ji vo da j an j e receptov za ta začarani 
krog je bilo rezultat dolgega procesa, ki ga je 1. 1973 opisal ekonomist 
John Kenneth Galbraith, ne brez vpliva ženskega gibanja : »Preobraz-
ba žensk v pr ikr i t služabniški razred je bila ekonomski dosežek na j -
večjega pomena. Zaposleni služabniki so bili na razpolago samo m a n j -
šini predindustr i jske populacije; služabnica-žena pa je demokrat ično 
na razpolago celotni sedanji moški populaciji.«27 

Po vzemimo ta proces. Prehod od zgodnje s topnje akumulaci je kapi-
tala, ki je imela na voljo hudo osiromašeno in v resnici neizčrpno 
oskrbo z delom, k reformi kapitalizma v 20. st., ki je obsegala višje 
plače in u ravnavan t rg dela, je bil možen samo na račun žensk: nam-
reč tako, da je bilo ustvar jeno, splošno razšir jeno in institucinalizi-
rano gospodinjsko delo. To za je t je gospodinjskega dela pod kapital je 
t reba razumeti na dva načina: na eni s trani so možje začeli p re jemat i 
višje plače, ravno dovolj visoke, da so obdržali ženske v ekonomski 
in zato seksualni odvisnosti; na drugi strani sta podreditev žensk in 
utrdi tev družine kot organizacijske oblike neplačanega gospodinjskega 
dela v delavskem razredu omogočila, da so delavci dobivali nižje 
plače, kot bi lahko ter ja l i razredni boji pred revolucijami 1917/1919. 
Kapital je lahko, če tako rečemo, kot nadomestilo žrtvoval š t r a jka jo -
čim delavcem ženske — kupčija, ki jo je ant ifeminizem v delavskem 
gibanju sprejel. Do upadanja vrednosti dela in njegove cene na t rgu 
dela ni prišlo — kot se t rdi vse do danes — zaradi žensk kot stavko-
kazov in tekmic (nasprotno, t ekmovanje žensk je omejevala inst i tu-
cionalizacija dvojnega trga dela), temveč zaradi izkoriščanja žensk po 
moških. Ker ženske v principu brez plačila delajo za moške, je še 
vedno možno izplačevati moškim plače, ki so prenizke; še več, zaradi 
tega je možno prisiliti moške (in ženske), da opravl ja jo delno nepla-
čano delo, presežno delo, ki se t ransformira v kapital. Delodajalec ali 
država dobita dva delavca za eno plačo: plačani odnos skriva nepla-
čano delo ženske, vse delo se zdi plačano, in obra tno : tisto, kar ni pla-
čano, se ne zdi delo. Kapital je odvisen od ženske: od možnosti, da 
izkorišča njeno ljubezen, n jeno »naravo«, n jeno zastojnsko delo. Žen-
ske niso samo »srce družine«, so tudi srce kapitala. 

Prevedla: Mojca Dobnikar 

76 Ida M. Tarbell, n. d., str. 127—129. Gl. Mary E. Tomkins, Ida M. Tarbell, 
New York 1974. 
27 John Kenneth Galbraith, Economics and the Public Purpose, Boston 1973, 
str. 33. 



Tonči Kuzmanić UDK: 331.101:1 

Marx s Stirner j em 
»Če postane delo svobodno, 

je država zgubljena.-« 
J. C. Schmidt 

V svetu socializma je za Johanna Caspar j a Schmidta prav gotovo redko-
kdo slišal. Toliko man j pa bi to lahko trdili za Maxa Stirnerja. 

Njegovo ime je v pedagogizirani socialistični civilizaciji povezano z 
Marxovim in Engelsovim, in sicer na način kavbojske povezave. Max 
Stirner je eden izmed tistih, ki je po potrebi Indijanec ali pa bandit 
(odvisno od tega, kako se počuti šerif). To velja prav tako za različne 
Bauerje, Proudhone, Strausse, Bakunine, Hegle in Feuerbache . . . , če-
prav za slednja dva nekoliko manj . 
Saj je tako tudi prav! Ka j na j bi še pričakovali od nepridiprava, ki je 
svojo stvar na nič stavil, od egoističnega egoista ki mu ne diši ne 
skupnost in ne enotnost, od idealista, ki sploh ne zna konkretno misliti, 
od Edinega, ki vsevprek izenačuje — vključno z izenačitvijo revolucije 
in države, od solipsista, ki še zdaleč ne dojema nujnosti zgodovinskih 
dejstev in se povrhu vsega še s puško v roki (ali pa tudi brez nje!) 
ni pripravljen bojevati za bleščeče ideale svobode. Za nameček pa še to: 
ne le da je egoist, anarhist, temveč je tudi in predvsem antikrist, ki so 
mu najslabši pobalini, pijanci, k vantaci, kriminalci in pocestnice vzor-
niki! 

A vsaj umrl je klavrno, kot se spodobi: pičila ga je namreč muha! 
In vendar ni bil tako majhen, kot se zahvaljujoč tisti muhi v podružblje-
nih očeh (družbe še posebej ni maral) utegne zazdeti. 
O tem najbol j priča dejstvo, da je moral prav Marx, najbol j socia-
lizemtvorni kaliber, jastreb vseh jastrebov, z vso močjo pritisniti 
nanj. Stirner je bil menda nevaren. 

Marxovo razmerje do Stirnerja, če gledamo materialistično prešit je 
»Stirnerjevega anarhizma« za nazaj, je na jpre j prva Marxova raz-
čiščevalna akcija glede anarhizma. Toda ne le to. 



Dejstva, ki pričajo v prid pomembnosti tega Marxovega razmej i tve-
nega dejanja , ki producira neka j več, j e t reba vsaj na grobo orisati. 

Max Stirner (1806—1856) je teoretik mladoheglovske berlinske sku-
pine, čigar delo bolj ali man j povzema njegova knj iga Der Einzige 
und sein Eigentum (izšla konec oktobra 1. 1844). Treba je omeniti 
vsaj še to, da je bil Stirner eden prvih nemških prevajalcev an-
gleških politekonomov (Saya in Smitha) in da je bil dober poznavalec 
te problematike, ker so mu že velikokrat očitali prav nasprotno. 

Glede njegovega Edinega pa vsekakor kaže omeniti dejstvo, da je 
izšel kot ostra polemika prav s krogom mladoheglovcev, predvsem 
pa z nosilno idejo mnenjske skupnosti, ki je bila izrečena v Feuer-
bachovem Bistvu krščanstva (prva izdaja 1. 1841; druga, dopolnjena 
1. 1843). Simptomatično je, da j e njegov Edini v mladoheglovskem 
krogu naletel na zelo podoben sprejem kot je bil tisti, ki so mu ga 
pripravli t akra tn i saksonski deželni glavarj i . Ka j t i ti so knj igo na jp re j 
prepovedali (oktobra 1. 1844), čez dober mesec pa so jo spustili v pro-
dajo, pri čemer so — kot olajševalno okoliščino — opozorili, da gre 
za knjigo, ki sicer lahko »-kvarno vpliva na bralstvo«, da pa jo je 
prav zaradi »klavrnih filozofskih dosežkov« in pa »življenjskih na-
zorov« o skupnosti vendarle treba prepusti t i v oceno bralstvu. 

Bran je Feuerbachovih, Bauerjevih, Hessovih, Rugejevih in Marxovih 
odmevov na knjigo — če n a j naštejemo le tiste, ki so bolj izsto-
pali — se paradoksalno (?) - bistveno ne razl ikuje od zgoraj ome-
njenega obrazca zavrnitve. Kaj t i St i rner je nesramno dregnil v neko 
izredno občutljivo točko. 

Po Marxovi plati razmer ja St irner v prvem približku boljkone f u n k -
cionira kot popljuvani nebodigatreba, ki se pojavl ja v nekem iz-
redno pomembnem delu Marxa in Engelsa — v n jun i Nemški ideo-
logiji. Pri tem pa kaže omeniti vsaj še to, da Nemška ideologija v 
Marxovem in Engelsovem razvojnem korpusu zavzema mesto me j -
nega besedila. V n jem sta — če na j ver jamemo Marxovim besedam 
— končno dosegla svoj poglavitni namen: prišla sta do »samoraz-
jasnitve«.1 

V tem in takšnem s tan ju stvari pa neskončno preseneča dejstvo, da 
je nekaterniku S t i rner ju v tej samorazjasnitveni knjigi, ki je po-
stala dostopna šele v našem stoletju, posvečeno približno 3/4 ce-
lotnega besedila! Delno se da to razbrat i celo iz prečiščene izdaje, 
ki je na voljo v slovenskem prevodu v MEID II. Kako to pojasniti? 
Kako dojeti, da je v tem kl jučnem besedilu S t i rner ju namenjeno 
približno t r ikra t več prostora kot pa recimo Feuerbachu, ki ga je 
Marx prav do te knj ige imel tako v čislih, pa je z n j im opravil na 
uvodnih s traneh knj ige precej na kra tko? 

1 — MEID IV, CZ, Lj., 1977, str. 107, ali pa v MEID V, CZ, Lj., 1975, str. 
429. 



To je nemara popolnoma nedojemljivo, če k za je t ju tega incidenta 
pristopimo z Marxove plati. Nekoliko drugače pa je, če se tega opra-
vila lotimo z nasprotne strani. S S t i rner jeve torej . 

Začnimo od nekega znanega mesta iz St i rner jevega Edinega. Tam 
lahko med drugim na jdemo tudi Marxovo ime. V drugem oddelku 
(Lasnik) II. razdelka knj ige »Sveti Max« govori o liberalizmu, ki ga 
dojema kot »višek krščanskega načina gledanj«, kot njegovo »zadnjo 
konsekvenco«. Gre za očitek »liberalizmu« in »krščanstvu«, da v 
Tebi ne vidi ta Tebe, pač pa »Rod, ne Janeza ali Janežiča, temveč člo-
veka, ne dejanskega ali Edinega, temveč Tvoje bistvo ali Tvoj po-
jem, ne živo pričujočega, temveč Duha«. Krščanstvo ne vidi »v Jazu 
neskončne vrednote«, temveč jo na jde »edinole v človeku«. Za sklep 
tem izva jan jem pa na jdemo tole: »Da pa bi mene povsem identificirali 
s človekom, so iznašli in postavili zahtevo: da moram postati 'de-
jansko generično bi t je '« — kot je to npr. pri »Karlu Marxu — Zur 
J u d e n f r a g e « 2 . . . 

Ce krščanstvo in liberalizem abstrahiramo, potem St i rner očita Marxu 
nekakšno feuerbachovstvo; uporabo »dejanskega generičnega bi t ja« 
kot tiste vabe, na katero na j bi se v t ak ra tnem času Jaz uje l v mrežo 
rodu, skupnosti , (z)družbe, v kons t rukt nas oz. mi-jev. 

Toda, če všte jemo St i rner jevo kri t iko krščanstva in l iberalizma vsa j 
na ravni ci t iranega mesta, je razvidno, da se pri n j e m nasprot i rodu 
pojavi »dejanski ali edini jaz«, nasprot i bistvu, po jmu pa »živo pri-
čujoče«, skra tka neka domnevno konkret iz i ra joča drža, ki ponavadi 
slovi p rav kot Marxov dosežek. Mar ni p rav Marx tisti, ki je ab-
s t raktne Hegle in Feuerbache zavračal s tostranskim, konkretnim, 
dejavnim — po potrebi tudi individualnim? 

Cemu potemtakem 

1. S t i rner jev očitek Marxu ; 
2. Marxov zajeten »odgovor« S t i rne r ju? 

Kontekst St i rner jevega očitka Marxu je vsebovan v tem, da se Marxo-
vo ime pojavi kot primer (zlo)rabe pojma »generičnega bi t ja« (Gat-
tungswesen) na koncu nekega sicer zajetnega seciranja Feuerbachovega 
Bistva krščanstva. S t i rner jev Edini j e kri t ika tega Feuerbachovega de-
la, medtem ko se Marxovo ime pojavi zgolj kot »primer« tovrstne 
zlorabe. 

Ne oziraje se na to, ali je Marx bil osebno prizadet ali celo užaljen 
zaradi S t i rner jevega očitka,3 je gotovo, da je imela n jegova za je tna 
2 — Vsi navedki so po Antologija Anarhizma 1, Krt, Lj., 1986, str. 43—45. 
Integralni tekst Marxovega Edinega je sicer na voljo v hrvaščini kot »Je-
dini i njegovo vlasništvo«, Cekade, Zg., brez letnice izdaje. Mesto, ki se 
nanaša na Marxa, je v tej izdaji na str. 131. 
3 — Tovrstno razmišljanje je mogoče prebrati na straneh dela Nicolas 
Lobkowicz Theory and Practice: History of a Concept from Aristotele to 
Marx, Notre Dame Ind., University of Notre Dame Press, 1967. 



reakcija v Nemški ideologiji vzvod prav v prej ci t iranem St i rner je -
vem očitku. Glede St i rner j a iz že povedanega sledi, da ni bil niti 
n a j m a n j navdušen nad različnimi idejami, duhovi, pojmi, absoluti 
(s čimer se je Marx prav gotovo strinjal) ter da mu prav tako nista 
dišala ne Feuerbachovo »generično bistvo« in ne revolucija, ki jo je 
imel skorajda neposredno za državo. Marx se je v svojem odgovoru 
skušal znebiti očitka feuerbachovstva, o čemer najbol j pričata dva 
dokumenta. Na jpre j prvi del Nemške ideologije, k j e r se Marx prvič 
eksplicitneje emancipira od tega misleca, ki ga je do takra t imel za 
»velikega« in po Heglu »edinega resnega« misleca, pri čemer je seve-
da izvzel svojo malenkost. Nato še slovite teze o Feuerbachu, k j e r 
abstraktnost in nezgodovinskost dokončno postaneta Feuerbachova 
epiteta. 

Teza t u k a j je, da Marx delno sprejme St i rner j eve argumente, kar 
rezult ira v kri t iki Feuerbacha, Defeuerbachizacija Marxa je potem-
takem še kako povezana s St i rner jem. Ne gre za nobeno Marxovo 
dobro voljo ali pa za čisto iznajdbo, temveč za to da je St i rner jeva 
kri t ika Marxu vsilila odstop od nekater ih kl jučnih pozicij, ki j ih je 
do takra t ohranjal . Ne gre potemtakem za noben genialni no t ran j i 
razvojni vzgib njegovega mišl jenja (kot to ponavadi izzveni v ma r k -
soloških pedagogizacijah), temveč za »zunanji«, Stirnerjev sunek, ki 
je premestil Marxove nastavke in ga prisilil v dosti bolj originalno 
eksplikacijo njegove dotedanje teori je revolucije. P rav vprašan je re-
volucije pa je tisto, ki loči Marxa na jp re j od Hegla, nato od Feuerbacha 
in končno tudi od St i rner ja . Nemara je presenetljivo, da je Marxov 
ekstremno radikalni revolucionizem tista izjema, ki združuje na prvi 
pogled tako različne mislece, kot so pravkar omenjeni. S tem v zvezi je 
mogoče prav zaradi Stirner j evih zaslug bolj ostro za nazaj zapopasti t i-
sta mesta, k j e r Marx krit izira Hegla in Feuerbacha, ka j t i enemu in 
drugemu je na več mestih očital predvsem to, da sta se »ustrašila«(!) 
svojih (seveda »miselnih«) dosežkov. 
Kakor koli že, Stirner ima revolucijo za tisti t ranscendentalni klic 
najs tva, ki nu jno vsebuje (kot se n j emu kaže) nek namen, ki pa je 
že kot tak (se pravi kot neka zunanjost) — ne glede na njegovo kva-
liteto in kvant i te to — zanj neka j nadležnega. Še več in še bolj se 
mu pr ikazuje kot »antihumano« (če si dovolimo to grešno besedo v 
zvezi s St irner jem) kot pa so vsi drugi nameni in bistva, kater ih 
osnovna razsežnost je, da se polastijo tiste svetinje, kater i skuša stre-
či: Jaza, Edinega. Nenavadno pa je pri tem vsekakor tudi to, da 
St i rner j evo »stališče do revolucije« in do nasilja tako kot Marxu 
povzroča tudi »anarhistom« podobne težave, Kakor koli bi ga že ho-
teli imeti za svojega in k l jub temu da jim ga »marksistična zgodovi-
na« z veseljem ponuja , vendar le St i rner s svojim mišljenjem štrli tako 
čez ene kot tudi čez druge. Nekaj »temačnega« je na tem St i rner j e-
vem zavračanju revolucije. Recimo, da je to nezvedljivost in nepreko-
račljivost mišl jenja glede na »dejansko«, mišl jenja, ki ga v nobenem 
pr imeru ni pr ipravl jen žrtvovati še tako dejanskim svobodam in dru-
gim božanstvom. 



Hrbtna s t ran vp ra šan ja revolucije je pri S t i rne r ju in drugih ome-
njenih piscih prav element mišl jenja . V te j ravni pa ne kaže šteti kot 
slučajnosti S t i rner jeve pozicije njegovo »spremembe dejavnosti«, ki jo 
pre jkone dojema »idealistično«: kot boj za obvladovanje lastnega miš-
l jen ja v naspro t ju z mišl jenjem, ki gospoduje nad Jazom. Vse, ka r Marx 
v te j točki premore, je to, da se sklicuje na izvenmišljenjskost , »de-
janskost«, ki jo postavi kot tisto vzročno, ter da na več mestih Nemške 
ideologije vzkl ikne: »Ljudje mora jo spremenit i le svojo zavest in vse 
bo v redu«! Naj se St i rner in Marx še tako radikalno razl ikuje ta po 
tem, da je eden »idealist«, drugi pa »materialist«, in ne glede na to, 
koliko različnih epitet se še lahko pr ipne tema dvema izmoma, tudi 
posmrtno ju združuje to, da sta oba t rmasto negovala prepr ičanje v 
nedotakljivi, celi subjekt . Ne glede na to, kakšen subjekt je ta pa 
zmore predvsem »nemogoče stvari«. V različnih »medijih« govorita 
Eno. Sa j p rav za »prepir« velja, da sta vendar le potrebna dva, in 
sicer dva, ki govorita »skupen jezik«. »Zadnje«, na čemer stoji tako 
eden kot drugi, je, da govorita — se pravi, da ne smeta biti izgovor-
jena. Zato sta se tudi »razumela«. 

Skuša jmo to nekoliko podrobneje nakazat i na nekem drugem terenu. 

Sveti Sancho: 
1. »Delavci imajo preneznansko moč v rokah — samo prenehat i mo-
ra jo z delom, gledati na izdelano kot na svoje in ga uživati. To je 
smisel sem ter t j a se po jav l ja ju joč ih delavskih nemirov«;4 

2. »Država temelj i na suženjs tvu dela. Če se delo osvobodi, potem je 
država zgubljena«.5 

Marx ugovar ja nekako takole: 

ad. 1. Tega se vendar le ne da izpeljati, sa j bi v pr imeru, »če bi pro-
ducenti 'prenehali z delom'«, tisto, kar je bilo »izdelano«, vendar le 
ne »kar napre j obstajalo kot predmet 'g ledanja ' in 'uživanja '«. Skra t -
ka, ne »bi se reproduciralo« od sebe ne glede na to, da so »produ-
centi' prenehali z delom'«.6 

Sicer pa četudi uspe »prekini tev dela, (so delavci — op. T. K.) zelo 
kmalu prisil jeni nastopat i revolucionarno«.7 

ad. 2. »Moderna država, gospostvo buržoazije, temelj i na svobodi 
dela . . . Svoboda dela je prosta konkurenca delavcev med seboj . . . 
Delo je svobodno v vseh civiliziranih deželah; ne gre za to, da bi 
delo osvobodili, temveč da bi ga odpravili«.8 

4 — Cit. po MEID II, CZ, Lj., 1976, str. 154; v hrvaški izdaji »Jedini . . .« , 
str. 88.. 
5 ibidem, str. 156: hrvaška izdaja, str. 88. 
é — Meid II, str. 155. 
7 — ibid. str. 155. 
8 — ibid. str. 156. 



Glede »prekinitve dela«,9 ki jo St irner zagovarja, ima Marx torej 
argument , ki nastopa dvojno: • 
1. Nemogoče je prekiniti delo in uživati obenem, kaj t i v primeru, da 
bi producenti prenehali z delom, bi izginilo tudi tisto, kar je obsta-
jalo kot predmet »gledanja« in »uživanja«. Toda, ker Marx ni pri-
pravl jen trditi , da je delo užitek (ukinitev dela!) je rezultat tisti, ki 
ga lahko na jdemo v Kapitalu — delo je delo, užitek pa užitek oz. 
sfera nujnost i in sfera svobode; 

2. Četudi bi se zgodilo to, kar je per definit ionem nemogoče, bi de-
lavci spet potegnili k ra jš i konec. Kaj t i zelo kmalu bi bili »prisiljeni 
nastopiti revolucionarno«, »prekinitev dela« pa bi prenehala. 

Tuka j je poleg omenjene ločitve dela in užitka oz. bojazni n june 
izenačitve — ta se kaže tudi v kategorij i »odtujenega dela« in v ce-
lotnem kompleksu izpeljav iz te kategori je in jo je t reba dojeti kot 
neskončno iskanje čistega užitka (odtod estetske in etične dimenzije 
tega Marxovega zastavka, ki se vedno zatečejo po pomoč k us tvar ja l -
nim opravilom umetnikov) — zelo zanimiv presežek, ki ga v argu-
mentaci jskem postopku sproducira Marx. Nekako si že lahko pred-
stavl jamo (menda smo se tega že navadili) izpeljavo, da je t reba pač 
vsak dan producirati (delati), da bi lahko preživeli (in uživali). Pre-
seneča pa Marxovo napel jevanje revolucionarnega kot »vsiljenega«, 
kot tistega, kar zminira neki zahtevek uživanja kot vložka, ki nasto-
pi kot ovira zahtevi, kot vnapre j šn ja inkarnaci ja n jene nemožnosti. 

Teoretizacijo ali pa kar Teorijo o ukinitvi dela, ki jo Marx začenja 
razvijat i prav od Nemške ideologije napre j in ki ima pri n jem kon-
sti tutivno vlogo Ta-teorije, kaže prebrat i kot prehod p re j šn je nemož-
nosti(nemožnosti St i rner jevega zahtevka, ki je še vedno izrečena iz 
pozicije Zelje), ki jo je upodobila revolucionarnost v »poziciji« Želje. 
To, kar si St irner predstavl ja kot »revolucionarno dejanje« (povedali 
smo že, da revolucionarno zanj ni nobena vrednota), je z Marxovega 
stališča Zelje nekaj , kar se je že zgodilo in kar je potemtakem bistve-
no prekratko. Ne gre torej za »osvoboditev dela«, pač pa za ukini tev 
le-tega. Toda v materialist ičnem svetu ta prehod k »ukinitvi dela« 
vendarle predpostavl ja »revolucijo«, ki pa jo je Marx (prej) označil 
kot »vsiljeno«. Seveda zna Marx razlikovati revolucijo od Revoluci-
je . . . , toda to presega okvire tega zapisa. 

Nemara je — vsaj zame to velja — znotra j medsebojnega nanašan ja 
St i rner j a in Marxa na jbol j zanimiv St i rner j ev — čeprav, kot vse 
kaže, spodleti (ali je sploh lahko nespodleteli?) — poizkus »vzdržati-
-se-želje«, ki najbol j radikalno skuša zavreči vse (ali pa vsaj večino) 
velike upe, ki so se porodili skupaj s »principom modernosti«. Sko-
ra jda bi se dalo trditi, da je eden prvih novodobnih mislecev, ki je 
zaigral na karto radikalnega, celo brezupnega zavračanja upov in upa-
nja. Tako sliko Stirner j a nam — seveda v skladu s svojimi računi — 

9 — Kaže, da samoupravni žargon vendarle ni izvit iz trte. 

54 



(presenetljivo?) pomaga ustvari t i tudi Marx. Sa j skuša v vsaki pomem-
bnejši točki svojega »dialoga« s S t i rner jem pokazati »nezadostnost« 
njegovih pos tav l jan j in prav na tem gradi svojo presežno teorijo. Zelje 
par exellence. Toda kolikor po eni s trani pomaga pri tem — s stališča 
»vzdržnosti« — prepotrebnem opravilu, toliko ga obenem preprečuje . 
Zakriva na tanko tisto St i rner jevo presežnost, zaradi ka te re je sploh 
šel v močan prot inapad nan j . Zakr i je p rav ekvivalentnost celega »idea-
lističnega« in »materialističnega« subjekta . Padec v razl ikovanje in-
dividualnosti, egoističnosti, kolektivnosti, komunalnost i . . . na tem ne 
spremeni ničesar. 

Zakaj pa Marx s S t i rne r j em? 

Zato, ker je S t i rner »glavni krivec« za to, da je Marx zgradil svojo 
teori jo tako, kot jo je. Brez močnega sunka St i rner jevega Edinega 
bi Marxova teor i ja prav gotovo ne bila takšna, kakršna je. 

Izjavo Paula Thomasa, da nas St i rner »-navzlic sebi popel je v srce 
marxovskega podjetja«,1 0 je t reba prebrat i dvakra t sp revrn jeno : 

1. S t i rner nas prav zaradi sebe popel je v srce marksovskega pod-
j e t j a ; 

2. navzlic sebi pa nas prav Marx pr ipe l je v srce St i rner jevega pod-
jet ja . 

Marxa je t reba brati skupaj s Stirnerjem tudi zato, ker je razlika 
med nj ima, ki jo j e mogoče za silo misliti v kategori jah idealizem 
— materializem, »nepopolna razlika« oziroma razlika, ki je za ¡riten-
sko preš i t je kot razlika prenehala obstajati . Gre za dve nepremostl j ivi 
rivalski poziciji, k j e r se prav zaradi nepremostl j ivega rivalstva pora ja 
izginjanje razlike. 

Razlikovanje, ki ga skuša nadrobno predstavi t i iin a rgument i ra t i Paul 
Thomas v omenjen i knj igi iin ki, kot pravi , poteka na številnih 
ravneh (intelektualno Marxovo poreklo kot heglovsko; pri S t i rner ju 
in anarhis t ih sploh pa neheglovsko; individualnost — individualizem; 
avtori teta — avtor i tarnost ; dojet j e države; zaporedje dela in delitve 
dela; komunizem — egoizem . . . ) je razlikovanje v senci gospostva ce-
lega subjekta , ki ve. 

Glede n a splošni metodološki postopek se z materialističnega stali-
šča kaže, da St i rner (v nekem smislu to velja tudi za vse »idealiste«, 
za anarhis te pa še posebej) vzame neko neposrednost, t rd i tev kot 
izdelano, dokazano (Marx mu očita nepoznavanje, apriornost, celo 
antiintelektualizem), medetm ko pa Marx le-to j eml je kot izhodiščno, 
delovno hipotezo, ki je tako ali drugače zastopana zno t ra j njegovih 
naknadnih raziskovalnih postopkov. Medtem ko se na St i rner jev! 
strani kaže že toniranje z neref lekt i ranimi (pogosti očitek St i rner ju) 
10 — Paul Thomas, Karl Marx and the Anarhists, Routledge and Kegan 
Paul, London 1985, str. 174. 



strdinami in ko se aprioristična, predznanstvena raven njegove odlo-
čitve (stališča) neposredno zrcali v vsakem »pojmu« (ki to za ma-
terialista ni), se Marx spušča v produkcijo neskončne verige mate-
rialističnih označevalcev in seveda — glede na Stirnerja — sproducira 
nekaj več. Predvsem sproducira zakritje, zgubo nezvedljive odločitve 
oziroma njeno raztopitev v diskurzivnih verigah »dokazovanja«. Prav na 
primeru dela oziroma ukinitve dela se da lepo spremljati Marxovo 
vztra janje na poziciji ukinitve dela (ki menda ni predznanstvena od-
ločitev), ki pa se skozi argumentacij sko produkcijo označevalcev kon-
ča v »obračanju okrog sonca dela« (Grundrisse) ali pa v naravno-
nujnih lastnostih delovnega procesa kot takega, ki so prisotne tako 
v Netmšiki ideologiji kot tudi v Kapitalu. Na nek način bi se lahko 
s tem v zvezi govorilo o spodletelem poskusu izničenja (prikritja?) 
predznanstvene odločitve, kar se izkaže v marxovski »sintezi«, ki bi 
jo nemara kazalo brati kot na St irnerja nanašajočo se spodletelo anti-
tezo, prav kot padec v srce Stirnerjevega stališča. 

In tu smo šele na pragu »pravega« problema: pri samoupravljanju, 
pri »naši« Ustavi, pri ZZD, katerih — presenetljivo!? — izhodiščni 
moto je Stirnerjev: »Ce delo postane svobodno, je država zgubljena!« 

Sklep bi lahko bil: ker je vsako preši t je imanentno ritensko in ker 
smo — tukajšnj i in zdajšnji — otroci samoupravnega socializma, pred-
postavlja dojet je samoupravnega podjet ja branje Marxa s Stirnerjem. 
Toda ne zgolj negativno (kot to sveut je Paul Thomas), marveč po-
zitivno ! 





Jože Končan UDK: 336.763.2/.3:331.107.8 

Delnice ali obveznice 
niso rešitev 

V zadnjih mesecih se je ponovno odprla razprava o možnostih uvedbe 
delničarstva pri nas. Medtem ko se nekaterim zdi, da bodo delnice 
/ali obveznice ali ka j podobnega/ rešile našo državo pred ekonomskim 
propadom, drugi to še vedno zavračajo kot idejno nesprejemljivo, 
t ret j i pa skušajo z nekimi modifikacijami ustvariti vtis, da je delnica 
element socialističnega gospodarstva. 

Poleg časopisnih in revialnih člankov / v pregledu literature pod z. 
št. 4., 5., 7., 12., 13., 16., 17/ bi tu omenil samo še dve diskusiji, ki sta 
se o tem problemu pojavili v zadnjem času. Prva je bila razprava 
na celjskem mladinskem festivalu /1./ , druga pa razprava v central-
nem komiteju ZKS, k jer so tudi pripravili dokument z našlovo 
»•Produktivne naložb sredstev občanov, delavcev in organizacij s 
pomočjo vrednostnih papirjev.« (14.) Te diskusije so seveda zelo 
različne, osvetljujejo probleme z različnih vidikov, zagovarjajo ali 
zavračajo ideje o delniškem sistemu v socializmu /čeprav je to le del 
teh razprav, saj je v gradivu CK ZKS na primer večji poudarek in 
podpora dana obveznicam/. Vsem razpravam pa je skupno eno — 
vzrok. In vzrok za take razprave je pravzaprav en sam — globoka 
gospodarska kriza /poleg politične/, v kateri smo in iz katere se 
skušamo prebiti na različne načine (vsaj v teoriji, v praksi se tako 
ali tako pogrezamo vsak dan globlje/. In ka j na j bi pri tem rešile 
delnice? Avtorji idej o delničarstvu svoje predloge različno utemeljuje-
jo, lahko pa rečemo, da je namen morebitnega uvajanja delnic dvojen: 

1. zbiranje in aktiviranje ter učinkovita produktivna uporaba prostih 
družbenih in zasebnih sredstev; 

2. večja motiviranost delavcev in občanov za uspešnejše gospodarjenje 
in boljše rezultate. 



To sta dva cilja uspešnega gospodarjenja, katerih uresničevanja 
sedanji družbenoekonomski sistem ne zagotavlja. Če pogledamo prvi 
cilj, lahko rečemo, da pravilne alokacije kapitala ni. Dokaz so zgrešene 
investicije, razdrobljen kapital, ki propada, zapravl janje zasebnih 
sredstev za potrošniške dobrine, propadanje prihrankov, črna borza 
deviz . . . Motiviranosti delavcev za delo je vse manj , saj osebni dohodki, 
ki na j bi bili osnovni motiv, postajajo vse bolj socialna kategorija, z 
raznimi družbenimi dogovori in izsiljevanji ob štrajkih pa jih vse 
bolj peljemo v smer popolne uravnilovke. 

In potem se vprašamo, ali bi delničarski sistem pri nas vodil v rešitev 
zgornjih dveh problemov. Mislim, da ne. Poglejmo prvega: zbiranje, 
aktiviranje in učinkovita uporaba prostih sredstev. O zbiranju in 
akt iviranju prostih sredstev lahko pravzaprav govorimo le pri zasebnih 
sredstvih, saj družbenih prostih sredstev skorajda ni, če pa že so, nam 
ne more nič zagotoviti, da potem, ko bodo zorana, ne bodo ponovno 
uporabljena za zgrešene investicije ali za kakšen Agrokomerc. Učinko-
vita uporaba sredstev namreč ni odvisna od oblike lastnine, ampak od 
pravilnih odločitev, ki pa temeljijo zlasti na pravilnih tržnih informa-
cijah /ker pa nimamo trga, tudi tržnih informacij ni / . Glede zbiranja 
in aktiviranja prostih sredstev iz zasebnih rok pa je zelo vprašljivo, 
ali bi jih občani res namenili za delnice. Sedaj imajo številne boljše 
možnosti. Mogoče le še podatek iz dokumenta CK ZKS /14./, da je 
na Madžarskem po šestih letih uvel javl janja sistema pridobivanja 
sredstev od občanov z vrednostnimi papirj i delež teh sredstev v 
sredstvih za investicije manj kot 1 %. 

In drugo, ka j bi delnice pomenile za motivacijo delavcev? Delničar 
je motiviran za to, da iz delnice dobi čim več. Torej ga pravzaprav 
ne zanima, kako se upravlja s kapitalom, zanima ga končni rezultat 
— dividenda. Če mu delnica ne prinaša željenega dobička jo proda in 
kupi drugo. To seveda velja za male lastnike delnic. Pri tistih, ki živijo 
od rente ali imajo v rokah kontrolni paket delnic, je stvar seveda 
drugačna. Ti so zainteresirani za dobro upravl janje . Vendar je število 
teh zelo majhno v primerjavi z vsemi delničarji. Poleg tega ni take 
poglavja, ki gledano, z zgodovinskega stališča, popolnoma zasenči 
dopustili. V primeru, da bi imeli institucionalne delničarje /organiza-
cije, zavodi, država/ , pa bi bilo odločanje o nakupu in prodaji delnic 
spet v rokah posameznikov in skupin — enako, kot je sedaj odločanje 
o pomembnih zadevah v organizacijah. Torej na kako večjo motiva-
cijo delavcev in občanov za boljše delo, gospodarjenje in rezultate 
ni moč računati. 

Lahko torej rečemo, da tudi če bi imeli možnost uvedbe delničarstva, 
to ne bi rešilo naših problemov glede zbiranja in uporabe kapitala ter 
motiviranja delavcev za boljše delo. 

Če se ne spuščamo v ideološke razprave o združljivosti delničarstva 
s samoupravnim socializmom, pa lahko pomen, ki ga nekateri pri-
pisujejo uvedbi delničarstva, zmanjšamo še z nekaterimi praktičnimi 



razlogi za trditev, da se uvedba delničarstva v sedanji situaciji pri nas 
ne bi obnesla. Gre za vprašanje načinov zbiranja in plasiranja 
prostih sredstev občanov (v različnih oblikah ne le z delnicami). 
Pri teh predlogih je najdal j prišel CK ZKS s svojimi predlogi. Kot 
možne institucije zbiranja in alokacije sredstev predlaga tr i : finančne 
zadruge, poslovne banke ali specializirane institucije v republiki. Kot 
alternativno možnost predlaga neposredni razpis vrednostnih papirjev 
s strani organizacije, ki sredstva potrebuje. Glede prvih treh variant 
lahko rečemo, da so si zelo podobne, več ali manj so oblikovane kot 
bančne organizacije. Vemo pa, koliko l judje pri nas še zaupajo bankam 
in kakšno moč odločanja imajo v nj ih tiste množice varčevalcev, 
ki banka razpolaga z njihovim denarjem. Glede neposrednega razpisa 
vrednostnih papirjev s strani organizacij pa se spet pojavljata dve 
vprašanji: 

1. v katero organizacijo bi l judje sploh vlagali, če bi bil dohodek od 
vloženih sredstev fleksibilen, saj bi jim le malokatera lahko zago-
tovila ustrezne dobičke? 
2. katera organizacija bi si lahko pri fiksnih obrestih od vloženih 
sredstev privoščila večje obresti od dobička, ki ga občani dobijo s 
preprodajo deviz na črni borzi? 

Glede učinkovitega vlaganja zbranih sredstev predvideva gradivo 
CK ZKS naslednje možnosti: ustanavljanje novih organizacij, novi 
programi v obstoječih OZD obrt, gospodarska infras t ruktura in prora-
čuni. Glede prve variante lahko rečemo, da je v našem sistemu in 
stanju, v kakršnem smo, tveganje izredno veliko, še zlasti, če vlagatelj 
ne bi neposredno sodelovalo v vodenju in upravl janju organizacije. 
Za drugo varianto velja kombinacija tega pomisleka in tistih, ki smo jih 
že povedali v zvezi z zbiranjem sredstev neposredno pri zainteresirani 
OZD. Obrt: tudi tu velja nekaj podobnega kot v prejšnjih primerih. 
Vprašanje pa je še, ali bi bilo možno in združljivo z našim sistemom, 
da bi nek posameznik neposredno vlagal sredstva pri drugem zasebniku, 
obrtniku? Vlaganje v gospodarsko infrastrukturo je zaradi slabega 
položaja teh panog nestimulativno. Ne vem pa, kdo bi pri nas vlagal 
sredstva v proračun? 

Glede na vse povedano, lahko ugotovimo, da ima uvedba delničarstva 
v naš sistem vsaj v sedanjem trenutku lahko le simboličen pomen in 
ne bo rešila naših težav glede zbiranja in učinkovite uporabe sredstev 
ter motivacije delavcev. 

Kakšne pa so druge možnosti? Poleg tega, kar imamo sedaj — in 
ni treba posebej dokazovati, da ni dobro — so po mojem mnenju 
še tri možnosti. Pri tem se seveda osredotočam na upravl janje in 
gospodarjenje z družbenimi sredstvi, saj menim, da je ključni prob-
lem to, kako učinkoviteje izkoristiti družbeno lastnino in z njeno 
pomočjo ustvariti tisto, kar je mogoče, ne pa ukvarjat i se z zasebnimi 



sredstvi, ki so sicer velika, vendar v primerjavi s celotnim družbenim 
kapitalom — minimalna. 

Tri možnosti za rešitev problema so po mojem mnenju naslednje: 

1. operacionalizacija minulega dela 
2. uvedba cene družbenih sredstev 
3. združevanje sredstev z večjo vlogo združevalca pri upravl janju in 
uvedba individualnih kapitalnih računov delavcev 

1. Minulo delo 

Ne da bi se spuščali v obsežno problematiko minulega dela, lahko 
ocenimo, da so doslej o njem v teoriji in praksi obstajale zelo raz-
lične interpretacije. Prihajalo je do različnih variant poizkusov iz-
računavanja minulega dela, kar pa je vseeno le dokaz, da zaenkrat 
vprašanje še vedno ostaja odprto tako v teoretičnem, kot v prak-
tičnem smislu. V ospredju razprave je naslednje vprašanje: kako z 
nagrajevanjem po minulem delu zagotoviti večjo zainteresiranost 
proizvajalcev za akumuliranje in za učinkovito naložbo akumulacije? 
Odgovori so zelo različni, končne rešitve pa ni in še vedno dobivajo 
delavci kot minulo delo dodatek v odstotkih k osebnemu dohodku 
v odvisnosti od let delovne dobe. Razmišljanje o minulem delu lahko 
sklenemo z zaključkom raziskave, ki jo je opravil Inštitut za eko-
nomska raziskovanja (11.): »Menimo, da je lahko ustavno začeta in 
v zakonu o združenem delu izpeljana uvedba nagrade za upravl janje 
in gospodarjenje z minulim delom kot družbenim kapitalom (v ob-
liki dela delavčevih osebnih dohodkov) učinkovita ekonomska kate-
gorija v pogojih samoupravnega socialističnega plansko-tržnega tipa 
produkcije. Kot stimulativno učinkovit kriterij pa nastopa omenjena 
nagrada lahko le ob upoštevanju določenih predpostavk, in sicer: 
ob ustvaritvi vsaj približno enakih pogojev gospodarjenja in prido-
bivanja dohodka, kar se lahko v veliki meri doseže z obvezno mini-
malno stopnjo akumulacije (ali ceno za uporabo družbenega kapita-
la kot produkcijskega tvorca v tehničnem smislu in kriterija delitve, 
ne us tvar janja dohodka — vrednosti), s čemer v veliki meri pove-
zujemo dokaj pravilno primarno delitev dohodka ob določitvi višine 
zagotovljenih osebnih dohodkov za posamezne vrste dela, ki je 
enaka za vse delavce istega poklica, ne glede na mesto dela (to na-
grado bi lahko imenovali tudi nagrado za neposredno konkretno, 
živo delo na delovnem mestu — odvisna pa je seveda od kvalitete 
in kvantitete dela), in ki predstavlja prvi del osebnega dohodka de-
lavcev ob izločitvi dohodkov od posebnih (tudi naravnih) pogojev 
gospodarjenja. Potem šele pridemo do drugega dela osebnega do-
hodka kot stimulativne nagrade za uspešno upravl janje in gospodar-
jenje z minulim delom, ki jo dobi delavec kot nagrado za opravljeno 
delo upravljalca (tudi kot lastnika družbenih produkcijskih sredstev 
— minulega dela).« 



2. Cena družbenih sredstev 

Probleme zagotavljanja potrebne stopnje akumulacije in učinkovi-
tega gospodarjenja z družbenimi sredstvi bi torej lahko učinkoviteje 
reševala uvedba minimalne stopnje akumulacije (tudi cena produkcij-
skih sredstev ali normalna akumulacija, ali oportunitetni stroški ka-
pitala ali zaščitena akumulacija). Od vrste sistemov, ki so bili pred-
lagani za ali proti uvedbi minimalne stopnje akumulacije, se zdi še 
najbolj razumljiv in sprejemljiv sistem, ki izhaja iz cene produkcij-
skih sredstev kot ekonomskega izraza redkosti sredstev. Razvil ga 
je I. Lavrač (9.), ki iz predpostavke, da so družbena produkcijska 
sredstva redka, izpelje zahtevo, da je treba z njimi pametno gospo-
dariti, jih vračati (z amortizacijo in materialnimi stroški) ter tudi 
povečevati (z akumulacijo). Vsi uporabniki družbenih sredstev na j 
bi jih dobili pod enakimi pogoji, imeti bi morala enako ceno za 
vse uporabnike. Cena produkcijskih sredstev bi zagotovila: a) ena-
ke pogoje njihove uporabe; b) potrebno stopnjo družbene akumula-
cije — pomenila bi učinkovit način zbiranja potrebnih finančnih 
sredstev; c) uporabo sredstev bi racionalizirala, prisilila podjetja, 
da bi jih pametno trošila in alocirala t ja , kjer dajo najboljše rezul-
tate. 

Lavrač misli, da bi morala biti cena produkcijskih sredstev zakonsko 
predpisana. Kolektivi, ki je ne bi dosegali, bi morali svoja sredstva 
odstopiti organizacijam, ki bolje gospodarijo. Cena produkcijskih 
sredstev naj bi bila za podjet je strošek. S tem bi organizacije, ki 
imajo več sredstev in na tej podlagi dobivajo večje dohodke, morale 
del dohodkov odvajati, kar bi privedlo do enakih pogojev gospodar-
jenja in do uresničitve zahtev delitve po delu. 

V sedanjih razmerah uvajanja cene produkcijskih sredstev po mo-
jem mnenju ne bi prineslo bistvenih izboljšav (verjetno bi prišlo 
do splošne rasti cen, s katerimi bi skušali pokriti novonastali stro-
šek). Če bi hotel doseči rezultate, ki jih želimo, bi bilo predvsem 
treba izenačiti položaj vseh panog narodnega gospodarstva. To pa 
praktično pomeni uvedbo popolne konkurence s popolno deljivostjo 
kapitala, liberalizacijo cen in trgom delovne sile. Lahko si predstav-
ljamo, ka j bi bilo ob tako revolucionarnih spremembah z našim 
gospodarstvom. Zato lahko rečemo, da so ideje o uvedbi cene druž-
benih sredstev lahko le teoretični konstrukt, ki v sedanjih pogojih 
nima možnosti uvedbe v prakso. 

3. Združevanje sredstev in uvedba individualnih 
kapitalnih računov delavcev 

V sistemu, ki ga tu predlagam, bi morali imeti dva nivoja uprav-
l janja in razpolaganja z družbeno lastnino — znotraj in izven orga-
nizacije. Predpogoj uspešnosti tega sistema je polnokrvnost in samo-



stojnost gospodarskih subjektov (ne več TOZD brez tržnih mož-
nosti ali SOZD brez moči odločanja). Na nivoju gospodarjenja z 
družbenimi sredstvi izven organizacije bi morala imeti organizacija 
možnost plasiranja prostih sredstev kamorkoli bi želea (na podlagi 
ustreznih tržnih informacij, ki jih sedaj ni). Sredstva bi plasirali 
pod tržnimi pogoji, glede na ponudbo in povpraševanje bi se obliko-
vali pogoji — zlasti višina obrestne mere. Druga možnost je združe-
vanje sredstev, podobno kot ga imamo sedaj, s tem, da vlagatelj 
sredstev dobi pravico do samoupravljanja in pravico soudeležbe pri 
dobičku v organizaciji, v katero vlaga (nekaj podobnega je že pred-
videno v ustavnih amandmajih in tudi za tuje vlagatelje že velja 
podoben sistem). 

Pomembnejše od tega, kaj bi se dogajalo izven organizacije, je si-
stem razpolaganja in upravljanja znotraj organizacije. Tukaj bi mo-
rali družbeni kapital, s katerim razpolaga organizacija, razdeliti 
med delavce in vsakemu določiti njegov del kapitala, o katerem 
nato naprej (v sodelovanju z drugimi delavci ali celo samostojno) 
odloča, ga plasira drugam in od njega tudi dobiva svoje dohodke. 
To bi bilo torej podobno mandragonski zadrugi s to razliko, da bi 
tu postal lastnik (upravitelj) sredstev šele ob vstopu v delovno or-
ganizacijo (pri mandragonskem sistemu je to že ob rojstvu). In kako 
bi prišel do zaposlitve? Delavci, ki so že v organizaciji, bi bili pri-
pravljeni zaposliti novega delavca in mu dati »začetni kapital«, če 
bi bili prepričani, da bo ta delavec s svojim delom ustvaril toliko, da 
se jim bo to izplačalo — da bo njegov prispevek k povečanju ka-
pitala tolikšen, da bo v nekem doglednem času povrnil »začetni ka-
pital« in hkrati prispeval k povečanju skupnega kapitala. Novo-
ustvarjena vrednost bi se delila med delavce glede na njihov prispe-
vek k delu. Seveda bi bilo nujno kriterije za to temeljito obdelati. 
Pri tem ostaja odprto še vprašanje kako naj bi družbena sredstva raz-
delili v začetku — vsem enako ali različno? Mislim, da bi to moralo 
biti kombinirano. Načelno bi morali sicer razdeliti sredstva glede na 
to, koliko je kdo do sedaj prispeval k povečevanju družbenih sred-
stev. Ker pa to ni mogoče (to vemo iz razprav o minulem delu), bi 
moral biti en del tega skupinsko-zasebnega kapitala za vse delavce 
enak, drugi pa odvisen od delovne dobe, izobrazbe, dosedanjih de-
lovnih rezultatov. Vsak delavec bi imel v organizaciji svoj indivi-
dualni kapitalni račun, na katerem bi se mu evidentirala sredstva 
(začetna, dodatno ustvarjena, porabljena). Po koncu delovne dobe 
bi delavec iz tega svojega kapitalnega računa črpal svojo pokojnino. 
Pri takem sistemu bi bil delavec dejansko spodbujen k dobremu delu, 
koristnemu nalaganju sredstev izven organizacije in tudi smotrnim 
odločitvam v sami organizaciji. 

Ugotovimo lahko, da bi ta sistem teoretično zadovoljil rešitev težav, 
ki smo ju navedli na začetku. Delavec bi bil motiviran za dobro 
delo in odločanje, saj bi bil od tega neposredno odvisen njegov po-
ložaj. S tem, ko bi se z vidika svojih interesov odločal za zbiranje, 
aktiviranje in alokacijo kapitala, pa bi to pomenilo tudi približeva-



n je družbenemu opt imumu uporabe kapitala. Seveda pa je to zaen-
krat šele grob teoretični model, ki bi ga bilo treba vsestransko pro-
učiti in testirati . 

Ljubl jana, 17. 2. 1988 

UPORABLJENA LITERATURA 
1. Delnice in obveznice in tržno gospodarstvo v socializmu, magnetogram 
razprave na Mladinskem festivalu v Celju 26. 9. 1987, ciklostil. 
2. Kardelj E. : Svobodno združeno delo, Državna založba Slovenije, Ljubljana 
1978. 
3. Končan J.: Pojav idej o delniškem lastninskem sistemu v teoretičnih 
razpravah in v praksi samoupravnega socializma, diplomsko delo, Ekonom-
ska fakulteta Borisa Kidriča, Ljubljana 1979. 
4. Korač M.: Kam nas bi pripeljale delnice in delniški kapital, Komunist, 
Ljubljana, 12. 6. 1987. 
5. Kovač B. : Delavcem je treba dati tovarne tudi v last, Delo, Ljubljana, 
28. 11. 1987. 
6. Kraigher S.: O minulem delu, TOZD Komunist, Ljubljana 1973, 
7. Kump M.: Vrednostni papirji za boljše gospodarjenje, Dnevnik, Ljubljana, 
5. 12. 1987. 
8. Lavrač I.: Cena upotrebne vrednosti društvenog kapitala, Ekonomska 
misao, Beograd 1968/3. 
9. Lavrač I.: Radničko upravljanje i društvena svojina, Ekonomska misao, 
Beograd 1971/1. 
10. Lipovec F.: Mere uspešnosti gospodarjenja, doktorska disertacija, Eko-
nomska fakulteta Ljubljana, Ljubljana 1965. 
11. Minulo delo kot faktor osebnih dohodkov v teoriji in praksi, Inštitut 
za ekonomska raziskovanja, Ljubljana 1977. 
12. Mirkovič P.: Cesar ni nag, Teleks, Ljubljana, 31. 12. 1987. 
13. Prašnikar J.: Pismo mojemu predsedniku, Teleks, Ljubljana, 28. 1. 1988. 
14. Produktivne naložbe sredstev občanov, delavcev in organizacij s pomočjo 
vrednostnih papirjev, Centralni komite ZKS, predsedstvo, Ljubljana, no-
vember 1987, ciklostil. 
15. Samoupravljanje in ekonomska učinkovitost, Zbornik del na posvetovanju 
ekonomistov ob 40-letnici Ekonomske fakultete Borisa Kidriča, Ekonomska 
fakulteta Borisa Kidriča, Ljubljana 1986. 
16. Vilfan J.: Nova paradigma našega razvoja, Dnevnik, Ljubljana, 12. 
12. 1987. 

17. Zrimšek P.: Kriza lastnine in odnosov, Dnevnik, Ljubljana, 5. 12. 1987. 

64 



Valentin Jež UDK: 001.895:658(497.12) 

Inovacija in organizacija 

1. UVOD 

Jugoslovanska družba konstantno boleha na področju inovacij. To na 
eni strani dokazujejo podatki o patentih, ki naj bi razkrivali (vsaj 
približno) število posebne vrste inovacij, to je iznajb, na drugi strani 
podatki o inovacijah v ožjem smislu, na tret j i strani pa že večletno 
prizadevanje vseh družbenopolitičnih organizacij, ustanov in organi-
zacij združenega dela (predvsem v gospodarstvu) za pospeševanje ino-
vacij. Kot tret j i argument bi lahko našteli ogromno število licenc 
(menda preko 200 000), ki smo jih kupili od razvitejšega sveta, in kot 
četrtega, stalno upadanje konkurenčne sposobnosti, ki izhaja iz nizke 
tehnološke ravni na eni strani in zastarelosti proizvodov na drugi 
strani. Toda tega ne dokazujejo le negativni kazalci na področju ino-
vacij. Bolehnost tega področja dokazujejo številne inovacije v pro-
izvodnji papirja, t. j. ogromne količine samoupravnih sporazumov, 
pravilnikov, zakonov itd., saj smo (kot je splošno znano) ena najbolj 
prenormiranih dežel. Ob to pa se navezuje velika inovativnost na pod-
ročju izmišljanja novih imen za stare pojave, novih organizacijskih 
enot na vseh ravneh družbe, novih načinov odtujevanja itd. 

Ogromno je bilo že sestankov, organiziranih delovnih skupin, člankov 
v dnevnem časopisju in tudi nekaj resolucij v zvezi z inovacijami. Iz-
mišljeni so razni postopki za zajemanje in pospeševanje inovativne 
dejavnosti, pri čemer se je spet pokazala inovativnost v poimenovanju 
teh postopkov. Toda kljub tej verbalni poplavi se albanizacija dežele, 
kot temu drsenju navzdol nekateri pravijo, neprestano nadaljuje. Z 
omenjenimi postopki so sicer zajeli nekaj več inovativnih predlogov, 
kot bi jih sicer, vendar to odraža le uspešnost evidentiranja, ne pa na-
raščanje števila inovacij. 



2. Inovativnost in organizacijski nivoji 

Inovacijski proces je v začetku proces kreativnega mišljenja. 2e nekaj 
desetletij pa je znano, kako poteka ustvarjalno mišljenje pri posamez-
niku, čeprav niso znani vsi psihološki procesi, ki se navezujejo nanj . 
Vemo pa tudi, da so poleg značilnosti posameznika za ustvarjalno delo 
potrebne tudi določene okoliščine, v katerih potencialno kreativen 
posameznik deluje in živi, da bi se lahko njegova ustvarjalnost sploh 
izrazila. Prav tako pa je že dalj časa očitno, da je tudi za realizacijo 
nastalih inovativnih predlogov potreben določen miljé, ki zagotavlja, 
da bo ta inovacija prodrla v proizvodni proces in da bo v tem procesu 
čim bolj udejanjena v tisti obliki, v kateri se je izrazila. 

Za inovativnost (s čimer mislimo vse procese od porajanja ideje do 
njene optimalne realizacije v produkcijskem procesu) so po našem pre-
pričanju pomembni vsi organizacijski nivoji nekega družbenega si-
stema — od najosnovnejšega elementa, ki tak sistem sestavlja (človeka 
kot posameznika), do sistema (družbe) kot celote. Tu bomo na kratko 
obravnavali le štiri takšne organizacijske nivoje: 
— posameznika, 
— skupino, v kateri posameznik deluje, 
— produkcijsko enoto (na mikronivoju), 
— družbo kot makrosistem. 

Pri tem namerno izpuščamo posamezne vmesne nivoje, čeprav se za-
vedamo njihove vloge v inovativnosti. Poenostavitev, ki jo uporab-
ljamo, že tako predstavlja sila zapleten splet delovanja različnih de-
javnikov, katerih prav tako ne bomo mogli v celoti zajeti in prikazati. 

Delovanje navedenih organizacijskih nivojev na posamezen inovacij-
ski proces je vzajemno in kompleksno. Pri tem pod pojmom vzajem-
nost razumemo istočasno ali zaporedno delovanje dejavnikov, ki so 
značilni za posameznika, skupino, produkcijsko enoto ali družbo v 
celoti. 

Pod kompleksnostjo pa mislimo na interakcijo dejavnikov, ki nastane 
ob tem, da višji organizacijski nivoji učinkujejo na delovanje nižjih in 
nasprotno, pri čemer je učinek prvih navadno močnejši, kot tudi na 
pojave interference in indukcije, ki nastajajo med dejavniki istega 
ali različnih nivojev. 

3. Nivo posameznika 

Inovacija se začne z aktivnostjo posameznika, ko se sprožijo njegove 
ustvarjalne komponente. Zato pa so potrebne na eni strani določene 
osebnostne lastnosti, na drugi strani pa ustrezno socialno in organiza-
cijsko okolje. 

Med osebnimi lastnostmi so z ustvarjalnostjo najbolj povezane neka-
tere sposobnosti, ki jih vključuje pojem divergentnega mišljenja (Guil-



ford 1959). Divergentno mišljenje kompleksne kategorije ne zajema 
osnovni niz sposobnosti, ki so nekoliko povezane z inteligentnostjo, 
čeprav inteligentnost in ustvarjalnost ne gre enačiti. 
Med značajskimi potezami, ki so povezane z ustvarjalnostjo, štejemo 
predvsem kritičnost, nekonformizem in nezadovoljnost z doseženim 
in znanim (Pečjak 1975), radikalnost in občutljivost. Potencialne ust-
varjalne sposobnosti, ki so osnova divergentnemu mišljenju, se lahko 
uresničijo le, če nastopijo v kombinaciji s temi in nekaterimi drugimi 
značajskimi potezami. 
Glede na to, da sposobnosti v psihologiji obravnavamo pretežno 
kot prirojene, značajske lastnosti pa kot pretežno pridobljene (ali 
privzgojene), se predvsem ta druga dimenzija ustvarjalnosti navezuje 
na preteklo in sedanjo matriko socialnih dejavnikov in se torej tiče 
drugih (navedenih) organizacijskih nivojev. 
Z drugimi organizacijskimi nivoji (skupino, produkcijsko enoto in ce-
lotno družbo) pa povezuje posameznika tudi sam proces ustvarjalno-
sti. To velja predvsem v prvi fazi, fazi preparacije in v zadnji fazi, fazi 
verifikacije, če za razdelitev ustvarjalnega procesa uporabimo klasično 
Helmholzovo shemo. Ostali dve fazi po taki razdelitvi potekata »no-
tranje« — na nivoju podzavestnega in zavestnega. Ker pa menimo, 
da je treba tej shemi dodati še peto, ki je prav tako delno odvisna od 
drugih (neindividualnih) nivojev, lahko tako štejemo proces ustvar-
jalnosti ali bolje rečeno njene manifestacije — kot zelo močno deter-
miniranega od okoliščin, ki so značilne za te nivoje v konkretni situ-
aciji. Ta peti člen imenujemo saturacijo in je tista faza preparacije 
(spoznavanja problema in osredotočanja nanj), ki predstavlja zadostno 
količino informacij ali zasićenost z zadostnim številom ustreznih in-
formacij za potek inkubacije in dalje za pojav iluminacije. 
Pri obravnavi dejavnikov ustvarjalnosti ne moremo prezreti njene 
dinamične komponente — motivacije. Ta je posebno pomembna bo-
disi da gre za intrizično ali ekstrinzično, saj je pravzaprav prvi mo-
ment, ki aktivira ustvarjalno mišljenje. Ce je intrinzična motivacija 
pogojena v prvi vrsti z osebnostno strukturo, potem je njena ekstri-
zična v večini odvisna od okolja, v katerem posameznik deluje. 
Kakor koli gledamo na proces in pojav ustvarjalnosti, ne moremo 
mimo dejstva, da mora ne glede na ugodne ali neugodne okoliščine 
na višjih organizacijskih nivojih, obstojati zanjo seme, ki se skriva v 
človekovih osebnostnih lastnostih, seme, ki je že opredeljeno s nje-
govim rojstvom. V nadaljevanju bomo zato obravnavali le tisti vidik 
ustvarjalnosti, ko je potencialnost tega pojava že povezana s takimi 
sposobnostmi posameznika. 

4. Skupina kot negovalec ustvarjalnosti 

Najožje okolje oziroma prvi organizacijski nivo, v katerem se ustvar-
jalnost lahko razvija ali involvira in manifestira ali zakrkne (zavre), 



so predvsem pr imarne in neformalne skupine. Te delujejo bodisi lon-
gitudinalno, kot npr . družina pri vzgoji karaktern ih komponent ust-
var ja lne osebnosti, bodisi relativno segmentalno, kot npr. delovna 
skupina pri zagotavl janju take kakovosti medosebnih odnosov, ki 
omogočajo sprožitev individualnega ustvar ja lnega procesa. Tu bomo 
obravnavali le ta drugi vidik. 

Skupina, v kater i posameznik deluje, lahko v inovacijskem procesu 
vpliva predvsem na motivacijsko komponento tega procesa, in sicer s 
skupinsko klimo, ki jo vzdržuje — se pravi z odnosom do posameznika 
kot njenega člana. Tu so pomembni le nekateri elementi te klime. 
Tako na j naštejemo predvsem stopnjo avtonomnosti posameznika v 
skupini», njegov položaj v skupinski hierarhiji , interni in eksterni si-
stem komuniciranja , odprtost in zaprtost skupine in nenazadnje na-
rava osrednje dejavnosti in heterogenost oziroma homogenost sku-
pine. Te značilnosti zagotavljajo tudi možnosti ude j an j an j a kreat ivne 
osebnosti nasploh in posebej v inovacijskem procesu. 

Visoka s topnja avtonomnosti posameznika v skupini se razodeva pred-
vsem v možnosti oh ran j an j a in mani fes t i ran ja njegove individualnosti 
ne glede na podobnost s skupino. Seveda je za skupinsko udejs tvovanje 
posameznika potrebno vsa j minimalno žr tvovanje avtonomnosti . Vse-
kakor pa je od te avtonomnosti odvisno, kako se bodo lahko gojile 
osebnostne lastnosti, potrebne za us tvar ja lno mišl jenje, kritičnost in 
nekonformnost . 

Avtonomnost je v neformalni skupini navadno največj i problem, saj 
med prvimi značilostmi skupinske dinamike navadno ugotavljamo, 
da mora jo posamezniki za podporo, ki na j j im skupina v posameznih 
pr imerih nudi, odstopiti del svoje avtonomnosti oziroma se konforno 
podrejat i te j skupini (Petz 1982). Kolikšno na j bo to odstopanje od 
avtonomnosti, je odvisno od mnogih značilnosti skupine. Vsekakor pa 
s topnja avtonomnosti posameznih članov ogroža obstoj skupine, zaradi 
česar se ji skupina v vsakem pr imeru upira. 

Avtonomnost je vsekakor povezana s posameznikovim položajem v 
skupinski hierarhij i , če gre za skupine z relativno permanentno hierar -
hično komponento. Tu velja podobno kot za druge organizacijske 
nivoje, da višji položaj v hierarhi j i dovoljuje posamezniku večjo stop-
njo svobode glede izražanja svojstvenosti v mišl jenju, komunic i ranju 
in drugih oblikah njegovega delovanja. Zaradi tega je pričakovati 
ustvarjalnost pri tistih posameznikih, ki imajo za to vse ostale po-
goje, kateri delujejo bodisi v nehierarhičnih ali vsaj šibko hierarhičnih 
skupinah ali pa so v v rhu hierarhi je dane skupine. 

Sistem komunici ranja zagotavlja večji ali manjš i pretok informaci j 
glede na njihovo količino in kakovost. Čem bolj je sistem komunici-
ran ja v skupini heterogen, razvejan in pretočen, tem boljši so pogoji 
za us tvar ja lnost pr ipadnikov skupine. Eksterni sistem komuniciranja , 
t. j. sistem komuniciranja skupine z n jenim okoljem, pa opredel ju je 
odprtost skupine. 



Večdimenzionalnost in pestrost poti, ki jih ima skupina, ter optimalna 
selektivnost informacij omogočajo tudi večjo možnost zagotavljanja 
potrebnih informacij in ugodnejša tla za ustvarjalnosti posameznih 
pripadnikov take skupine. Med tem sta se avtonomnost in položaj 
posameznika v hierarhiji mnogo bolj nanašala na omogočanje mani-
festiranja tistih značilnosti posameznika, ki so v zvezi z njegovim 
značajem, pa se vprašanje komuniciranja v skupini in izven skupine 
bolj tiče procesa ustvarjalnosti v fazah preparacije, saturaci j e in ve-
rifikacije. Dejavnost skupine se lahko razlikuje v primerjavi z drugimi 
skupinami glede na vsebino in način dela, stopnjo delitve dela, po-
trebne sposobnosti in znanja ipd. Ta element se prepleta z elementom 
homogenosti oziroma heterogenosti skupine. Pri zelo heterogenih 
skupinah se namreč povečuje stopnja variabilnosti vsebine, načina 
in deljenosti dela ter zahtevanih sposobnosti in znanja med člani 
skupine. 

Ce smo za ostale značilnosti skupine lahko v neki meri nakazali splošne 
ugodne ali neugodne težnje, pa je pri dejavnosti skupine in naravi te 
dejavnosti težko potegniti skupno komponento glede optimalnih po-
gojev za ustvarjalnost. Medtem ko vsebina dela v neki meri v vsakem 
primeru opredeljuje področje ustvarjalnosti (čeprav ga ne determi-
nira v celoti), pa se način dela (tehnologija) razodeva kot pomemben 
dejavnik, ki zožuje ali širi možnosti za ustvarjalnost posameznika. 
Različne tehnologije, povezane s stopnjo delitve dela v skupini, puščajo 
različen prostor pobudi delavca. Cim bolj so kompleksne (Woodward 
1965), tem bolj zmanjšujejo individuovo stopnjo svobode in s tem 
tudi polje za manifestacijo njegove ustvarjalnosti. Čim manjša je 
stopnja medsebojne odvisnosti delov tehnologije (Thompsom 1967), 
tem bolj se širijo možnosti za ustvarjalnost. 

Če gre za relativno homogenost dejavnosti skupine se sposobnosti in 
znanje, ki se jih za to dejavnost zahteva, kažejo v pozitivnem korela-
cijskem odnosu do ustvarjalnega mišljenja. Pri tem pa ne smemo po-
zabiti, da so znanje in sposobnosti v posamezni skupini v veliki meri 
opredeljene s tehnologijo in delitvijo dela (Jež, Mohar 1985). Z zadnjo 
vsekakor v negativnem smislu. 

5. Produkcijska enota, družba in inovacije 

Pod pojmom produkcijska enota tu obravnavamo formalno organiza-
cijo. Tu smo se torej, za razliko od prejšnjega razdelka, osredotočili 
na komponente formalne organiziranosti. Pojem produkcijska enota 
je razumeti kot vse tiste formalne organizacije, ki produciraj o neko 
uporabno vrednost, pa naj bo ta materialne ali nematerialne narave. 
Organizacijske komponentne produkcijske enote lahko pospešujejo 
ali zavirajo procese ustvarjalnosti in opredeljujejo udejanjanje ust-
varjalnosti v inovacijah, odvisno od njihove narave. Glede na to, da 
produkcijska enota ni družba v večini primerov, kaže ta take organi-
zacijske značilnosti, ju bomo v glavnem obravnavali skupaj. 



Med osnovnimi dimenzijami produkcijske enote in družbe, ki se tičejo 
ustvarjalnosti in inovativnosti, je hierarhičnost pristojnosti (avtori-
tete). Ta opredeljuje distribucijo moči v organizaciji in interni sistem 
komuniciranja. Prav ta dva socialna vidika hierarhičnosti formalne 
organizacije pa nasprotujeta ustvarjalnosti in precej močno opre-
deljujeta formalne poti, po katerih se ustvarjalnost posameznih članov 
organizacije lahko udejanji v inovacijskem procesu znotraj organi-
zacije. 

Hierarhičnost se v praksi doslej običajno razodeva v avtokratski po-
razdelitvi moči in je na eni strani opredeljena z legalnimi pristojnostmi 
(neposredno izhajajočimi iz delitve dela), na drugi strani pa s kariz-
matičnimi značilnostmi posameznikov, ki izhajajo bodisi iz osebnost-
nih lastnosti posameznika (sposobnosti in znečaj) bodisi iz njegovega 
znanja in izkušenosti. Pristojnosti niso vedno vzporedne z ugledom. 
Ustvarjalnost posameznika na nižjih stopničkah hierarhije je zato 
inkongruentna z njegovim položajem. Zaradi tega se pogosto pripeti, 
da se v produkcijskih enotah in družbi zavira ali celo zatira ustvar-
jalnosti na nižjih nivojih organizacijske hierarhije. Iz te logike izhaja 
znano Petrovo pravilo. Zatiranje ali zaviranje ustvarjalnosti pa je 
selektivno glede na ogrožanje legitimitete hierarhičnosti s strani ugle-
da in prestiža, ki ga ta lahko daje. 

Hierarhičnost, ki izhaja iz delitve dela, se razodeva tudi po poteh, 
smereh in vsebini formalnega komuniciranja. Vsako kršenje določil je 
negativno sankcionirano. »Pokazalo se je, da zaobidenje hierarhičnih 
organizacijskih poti ustvarja pri vodstvu občutek poseganja v nje-
gove intelektualne pristojnosti, pri nižjih slojih pa izziva občutek 
izdaje njihove solidarne enakosti.« (Jušič 1977). Upoštevanje teh for-
malnih poti pa pogosto zavira ustvarjalnost in inovativni proces prav 
zaradi takih in podobnih razlogov, kot smo jih navedli v prejšnjem 
odstavku. Predvsem klasični tipi organiziranja produkcijskih enot se 
zaradi potenciranja omenjenih dveh dimenzij (ki zagotavlja ohranja-
nje oblasti) kažejo kot zaviralni za ustvarjalnost in proces inovacij. 
Princip delitve dela, ki je tem tipom organizacije produkcijskih enot 
imanenten, namreč predvideva skladno s položajem v hierarhiji tudi 
ustrezne sposobnosti in znanje. Ustvarjalnost oseb na nižjih položajih 
pa je torej tem bolj v nasprotju s to zasnovo, čim bolj gre za nižji 
položaj. 

Mnogi poskusi spodbujanja ustvarjalnosti in inovacijskih procesov so 
se zreducirali na formaliziranje teh procesov v postopke za obravnavo 
inventivnih predlogov. 2e to formaliziranje, vpleteno v obstoječo or-
ganizacijsko strukturo in prilagojeno vrednotnim orientacijam, na 
katerih je zgrajena, samo po sebi zavira ustvarjalnost. Obenem pa 
predstavljajo formalizirani postopki tudi filter, ki zagotavlja, da se 
ustvarjalnost ne bi manifestirala v inovacijskih procesih, kateri bi 
ogrozili privilegije, ki jih obstoječa organizacijska zgradba zagotavlja 
določenemu sloju. Od tod tudi težnja, da se vsaka ustvarjalna aktiv-
nost, ki uhaja iz obstoječe sheme in komunikacijskih poti, uravnava 



z že obstoječimi organizacijskimi določili ali pa z določili, ustrezaj očimi 
slojem, ki si bolj ali manj delijo oblast v produkcijski enoti oziroma 
družbi. 
Naslednji pomembni element organizacijske strukture obeh organiza-
cijskih entitet, ki zavira ustvarjalnost in kanalizira inovacijske procese 
ter jih reducira, je standardiziranost delokrogov posameznih članov 
organizacije in postopkov predmetov dela in delovnih sredstev, ki v 
okviru teh delokrogov obstojajo. Standardizacija zožuje stopnjo svo-
bode delovanja in pobude posameznika, s tem pa njegovo ustvarjal-
nost. »Ztevilo istih predmetov del, ki jih je treba obdelati v določenem 
času, ali številu predvidenih enakih delovnih ciklusov kot mere obsega 
dela pomeni mero neustvarjalnega rutiniziranosti delovnih postopkov.-« 
(Jušič 1977) 

Gornji vidik se navezuje tudi na naslednji organizacijski komponenti, 
ki se povezujeta z ustvarjalnostjo in inovacijskim procesom, tj . funk-
cionalna specializacija in specializacija vlog. Standardiziranost je nam-
reč z njima v visoki korelaciji, saj sta obseg in razdelitev nalog med 
funkcionalnimi področji in specializacija delovnih vlog v neki meri 
njeno izhodišče. 

Tudi centralizacija avtoritete je kontrarna inovacijam. Ta pa ne za-
deva toliko same ustvarjalnosti kot pa inovacijski proces. Ce tega 
razumemo kot realizacijo ustvarjalnosti enega ali več posameznikov 
v določenih funkcijah produkcijske enote ali družbe (naj gre za teh-
nološke, organizacijske ali druge subsisteme) s pomočjo obstoječih 
ali posebej določenih delokrogov in postopkov, tedaj je centralizacija 
avtoritete tem večja ovira inovacijskemu procesu, čim bolj ta potre-
buje posebnost obravnave. Podaljšuje namreč čas in zožuje resurse, 
ki bi prišli v poštev v inovacijskem procesu. 

Kot zadnje naj omenimo še eno organizacijsko značilnost, ki je v tesni 
zvezi z ustvarjalnostjo in inovacijskim procesom. Ta pravzaprav za-
deva tudi že omenjene organizacijske dimenzije. Gre za enotnost or-
ganizacijske strukture produkcijske enote ali družbe. 

Organizacijski sistemi običajno težijo k notranji enotnosti v smislu 
najrazličnejših komponent in med njimi tudi po enotnosti organiza-
cijske strukture. Kakršna koli heterogenost namreč otežuje upravlja-
nje in lahko povečuje entropijo. Hierarhija pristojnosti, formalizacija, 
standardizacija itd. so namreč vkomponirane v organizacijsko ozna-
čitev sistemov zaradi domnevno lažjega upravljanja in zniževanja 
entropije. Toda ustvarjalnost in inovacijska dejavnost sta za razliko 
od produkcijske aktivnosti po svoji naravi povsem drugačni in zato 
zahtevata drugačno obravnavanje, da se lahko izrazita v polnem 
obsegu. Medtem ko sta onidve (Booz, Allen, Hamilton 1963) edinstveni 
in neponavljajoči, spontani, neregularni in se pojavljata v nesekven-
čnih vzorcih, je zadnja ponovljiva, reproduktivna, regularna in jo je 
mogoče opredeliti v okviru natančnih organizacijskih struktur. Prvi 
ne omogočata predvidevanja, njune rezultate je izredno težko ovred-



notiti in sta povezani z visoko stopnjo herarnosti , zadnja pa je podvr-
žena plani ranju v določenih fazah, je dokaj natančno merl j iva in pri-
stopna vrednotenju , n jena nevarnost pa je relativno nizka. 

Ker navedene razlike obeh dejavnosti predpostavl ja jo različne orga-
nizacijske osnove (Jermakovicz, Ward 1980), so težnje po uni f ic i ranju 
organizacijske s t ruk ture na nivoju produkcijske enote ali družbe, pov-
sem nasprotne uspešni manifestaci j i bodisi ustvarjalno-inovaci jske 
ali pa produkt ivne dejavnosti . Zaradi tega je nu jna različnost orga-
nizacijske subs t rukture ustvarjalno-inovacijske dejavnosti , če se ta 
naha ja v okviru produkci jske enote ali produkt ivno usmer jene družbe. 
Produkci jska osnova je za us tvar ja lno dejavnost prav tako uniču-
joča, kot je ustvarjalno-inovaci jska osnova za produkcijsko dejavnost 
oživljajoča. Obe pa mora ta tudi v drugem pr imeru ohranja t i ustrezno 
stopnjo avtonomnosti, ki zagotavlja uspešen ekvilibrium. 

Literatura 
1. Booz, Allen and Hamilton: Management of New Products, New York 
1963. 
2. Guilford J. P.: Personality, New York 1959. 
3¿ Jermakowicz W., Ward W. A.: Organizational structures in the R and 
D Sphere of Activity, Clemson 1980. 
4. Jež V., Mohar L.: Delo in zavest, Ljubljana, 1985. 
5. Jušić B.: Sociološki i psihološki aspekti SPINIRA, Zagreb 1977. 
6. Jušić B.: Društvene pretpostavke stvaralaštva, Poreč 1977. 
7. Pečjak V.: Konstitucijske teorije osebnosti. V: Lamovec T. et. al. Teorije 
osebnosti, Ljubljana 1975. 
8. Petz B.: Psihološki aspekti funkcioniranja velikih poduzeća i problemi 
međuljudskih odnosa v Obradović J.: Psihologija i sociologija organizacije, 
Zagreb 1982. 
9. Thompsom D. J.: Organizations in Action, New York 1967. 
10. Woodward J.: Industrial Organization: Theory and Practice, Oxford 
1965. 



Mark Garetz UDK: 681.3-181.4(091) 

Razvojna pot 
mikroprocesorja* 

Tranzistor, ki so ga izdelali v Bellovih laboratori j ih (Bell Laboratories) 
leta 1947, je kmalu nadomestil vakuumsko cev (elektronko) pri pre-
klapl janju električnih signalov. (Čeprav so takra t radijske cevi uporab-
ljali predvsem kot ojačevalce, so j ih uporabljali kot tudi kot stikala.) 
Z uvedbo tranzistorja se je začela miniaturizacija računalniške strojne 
opreme. Novejši računalniki so postali cenejši, delali so bolj zanesljivo 
in hitreje. Digitalni računalniki s tranzistorj i niso potrebovali veliko 
prostora, ker niso imeli velikanskih elektronk in relejev, in so delali 
tudi v okolju brez posebne klimatizacije. 

Sele leta 1959 so inženirji družbe Texas Instruments prišli na zamisel, 
kako združiti več tranzistorjev na enem samem koščku silicija ter so 
jih (brezžično) tudi povezali. Tako je nastalo integrirano vezje (IC). 
Danes lahko na eni sami silicijevi ploščici ( imenujemo jo tudi čip) 
združijo (integrirajo) na milijone tranzistorjev. 

Razlikujemo več vrst integriranih vezij : 
1. SSI, small-scale integration (nizka stopnja integracije; vsebuje 

izredno malo tranzistorjev) 

* Pričujoči članek je prirejen po besedilu, ki ga je ob jubilejni številki sve-
tovno znane mikroračunalniške revije BYTE (september 1985) napisal Mark 
Garetz, vodja razvoja malo znane družbe Viasyn Corporation iz Kalifornije. 
Garetzov članek presega okvire navadne zgodbe o zgodovini mikroproce-
sorja. Nekatere najnovejše informacije iz računalniškega sveta potrjujejo 
Garetzove napovedi, s katerimi je končal svoje pisanje (npr. procesorji 
RISC). Kljub nekaterim poenostavitvam in občasno togemu »inženirskemu-« 
jeziku (avtor sam opozarja, da je njegov prikaz le eden od možnih), sodi 
Garetzov članek med najboljše revialne prispevke o »zapletenem in 
težavnem« razvoju mikroprocesorja (v članku sta procesor in mikroprocesor 
sinonima). 
V Razvojni poti mikroprocesorja lahko najdejo veliko zanimivega tudi 
tisti, ki menijo, da jo dobro poznajo. 



2. MSI, medium-scale integration (srednja stopnja integracije; vse-
buje približno 50 ali več tranzistorjev) 

3. LSI, large-scale integration (visoka stopnja integracije; vsebuje 
na tisoče trazistorjev) 

4. VLSI, very-large-scale integration (zelo visoka stopnja integra-
cije; vsebuje na milijone trazistorjev) 

Leta 1969 je leto dni stara družba Intel napovedala prihod pomnilni-
škega čipa (ram) z 1 KB ( = 1024 zlogov). Takrat še ni bilo zanesljivih 
pomnilniških čipov, čeprav je bilo po nj ih veliko povpraševanje. 

Skoraj istočasno se je japonski proizvajalec kalkulatorjev Busicom 
začel dogovor jati z Intelom, da bi skupaj izdelali serijo pomnilniških 
čipov, ki bi jih vgrajevali v nove modele Busicomovih kalkulatorjev; 
izdelali naj bi jih po načrtih Busicomovih inženirjev. Zaradi obsežnosti 
integracije (vsak čip na j bi vseboval 3000—5000 tranzistorjev), bi imeli 
Busicomovi kalkulatorji le nekaj čipov, s čimer bi se močno zmanjšale 
njihove dimenzije. 

Leta 1969 je tako prišla v Intel skupina Busicomovih inženirjev, da bi 
skupaj z Intlovim strokovnjakom Tedom Hoffom poskusili izdelati 
omenjene čipe. 

Ted Hoff je preučil Busicomove načrte in ugotovil, da so preveč zaple-
teni. Prav tako je bil prepričan, da se izdelava teh čipov ne bi izpla-
čala. Hoff je bil pravzaprav strokovnjak za miniračunalnike (dobro je 
poznal zgradbo in delovanje miniračunalnika PDP-8). PDP-8 ima maj -
hen nabor ukazov, kar je Hof fa privedlo na misel, da bi lahko poskusili 
poenostaviti zgradbo Busicomovih kalkulatorjev; predlagal je, na j bi 
začeli v kalkulatorje vgrajevati integrirane splošno namenske proce-
sorje (mikroprocesorje). 

Kalkulator bi z mikroprocesorjem pridobil na enostavnosti. Hof fa pri 
tem niti ni skrbelo, da bi se zaradi uporabe zmogljivega mikroproce-
sorja povečala zahteva po dodatnih pomnilniških čipih. (Bil je namreč 
prepričan, da bo Intel kmalu začel z množično proizvodnjo cenenih 
pomnilniških čipov). Navsezadnje bi mikroprocesorje lahko uporabili še 
drugje, ne samo v kalkulatorjih. 

Svojo idejo je »prodal« vodstvu Intela. Kmalu zatem so jo začeli 
uresničevati. 

Medtem ko se je Hoff s svojo skupino ukvarjal z izdelavo mikroproce-
sorja, so Busicomovi inženirji uspeli poenostaviti zgradbo svojih či-
pov, čeprav je imel vsak še vedno več kot 2000 tranzistorjev. Kljub 
temu je bil Busicomov kalkulator razmeroma velika »škatla« — nje-
gova notranjost je skrivala kar 12 čipov. Na drugi strani pa je Hoff ova 
skupina izdelala načrt mikroprocesorja, ki je vseboval le 1900 tran-
zistorjev. 

Kljub začetnemu odklanjanju Hoff ove ideje, so se v Busicomu le odlo-
čili, da bodo začeli izdelovati kalkulatorje z mikroprocesorji. Z drugimi 



besedami, Intel je začel za Busicom izdelovati mikroprocesor z ime-
nom 4004. 

Pri izdelavi tega čipa je veliko pomagal Federico Faggin (tisti, ki je 
kasneje osnoval Zilog). F. Faggin je prišel v Intel v začetku sedemde-
setih let, ko sta bila razvoj in izdelava čipa še zelo zahtevna. Zaradi 
njegovih velikih sposobnosti je Intel za izdelavo prvega mikroproce-
sorja (od osnutka do končne realizacije) potreboval le 9 mesecev. 

Prve mikroprocesorje 4004 je Intel prodajal le Busicomu. V drugi po-
lovici leta 1971 so lahko 4004 kupovali tudi drugi. Do februar ja 1972 
je Intel s prodajo tega 4-bitnega mikroprocesorja (mikroprocesorji 4004 
so izvajali 60 000 operacij v sekundi) zaslužil 85 000 dolarjev. 

Rojstvo 8-bitnega procesorja 

Medtem ko so v Intelu izpolnjevali zasnovo prvega mikroprocesorja, 
je CTS (Computer Technology Corporation — zdaj Datapoint) prosil 
Intel in Texas Instruments (TI), da bi izdelala načrte za nove LSI čipe, 
ki bi jih vgrajevali v nov inteligenten terminal. Intel in TI sta takrat 
že pripravljala razvoj 8-bitnega mikroprocesorja. (Ob tem velja opo-
zoriti na naslednje: 4-bitni mikroprocesorji v kalkulatorjih delajo v 
BCD /binary-coded decimal/ načinu, medtem ko 8-bitni mikroproce-
sorji /za terminale/ delajo z ASCII znaki.) 

CST se ni odločil za ponujene rešitve in je izdelal lasten terminal s 
standardnimi logičnimi integriranimi vezji. Ne glede na odločitev 
družbe CTS je Intel nadaljeval z razvojem 8-bitnega mikroprocesorja. 
Prvi 8-bitni mikroprocesor (imenovali so ga 8008) so predstavili aprila 
leta 1972. Tudi Intel 8008 je potreboval »pomoč« velikega števila pod-
pornih čipov (najmanj 20), imel je 45 ukazov, pri čemer je izvajal 
300 000 operacij v sekundi. Naslavljal je 16 KB pomnilnika, kar je bilo 
v tistem času zelo veliko. 

Oba Intelova mikroprocesorja sta imela slabo dokumentacijo (vsaj 
tako se je zdelo tistim, ki niso imeli veliko računalniškega znanja). 
Intelova dokumentacija je namreč predpostavljala določeno računal-
niško predznanje, kar je še dandanes pogosta slabost tehnične lite-
rature. 

Mikroprocesorja 4004 in 8008 sta omogočala, da so razvijalci računalni-
ške strojne opreme začeli nadomeščati »naključno logiko« (kar je z 
drugimi besedami pomenilo »veliko SSI in MSI žic skupaj«) z enim 
samim (splošnonamenskim) čipom. Le malo ljudi je takrat menilo, da 
so ti čipi uporabni kot procesorji. Nekateri zanesenjaki so pa v tem le 
videli nekaj novega — možnost izdelave lastnega računalnika. Resda 
so računalniško opremo za samogradnjo ponujali še preden je začel 
Intel prodajati prve mikroprocesorje, vendar je bilo delo z mikropro-
cesorjem neprimerno lažje. 



Leta 1973 je podjet je Scelbi Computer Consulting Inc. napovedalo 
prihod prvega mikroračunalnika na osnovi mikroprocesorja 8008. 
Kmalu zatem so v RGS Electronics izdelali RGS-008. Juli ja leta 1974 
je revija Radio Electronics v podlistku predstavila MARK-8, ki ga je 
konstruiral Jonathan Titus, in razložila računalnikovo zgradbo in de-
lovanje. 

Do takrat se je vsa reklama prihajajoče računalniške opreme omeje-
vala na radijski medij, Mark-8 pa je bil prvi mikroračunalnik, ki je 
vzbudil tudi vsesplošno pozornost revij za elektroniko. Prvi mikrora-
čunalniki so bili takrat bolj sredstvo za predstavitev računalnikovega 
delovanja, kakor pa zmogljivi stroji. To ni motilo nikogar, kaj t i slutili 
so, da se začenja prava revolucija »malih« računalnikov. (»Mali« ra-
čunalnik so kasneje preimenovali v hišni računalnik.) 

Sposobni 8080 

Aprila 1974 je Intel spremenil svojo politiko in napovedal prihod no-
vega mikroprocesorja 8080, ki naj bi bil zelo izpopolnjen Intel 8008. 
8080 je potreboval le še 6 pomožnih čipov, izvajal je 75 ukazov, nadzi-
ral pa je lahko delovanje 64 KB pomnilnika. Preseneča, da je večina 
strokovnjakov takrat menila, da programov, ki bi potrebovali več pom-
nilniškega prostora, nikoli ne bo! 

Tip 8080 si je zamislil F. Faggin, vendar je skupino konstruktorjev vodil 
Masatoshi Shima — mlad inženir, ki je v Intel prišel iz Busicoma. 8080 
je bil logično nadaljevanje mikroprocesorja 8008, ki je bil takrat med 
konstruktorj i zelo popularen (enako velja za 4004). 8080 je tudi poeno-
stavil zgradbo mikroračunalnika in je bil prvi mikroprocesor v da-
našnjem pomenu te besede. 

V januar ju naslednjega leta je revija Popular electronics napovedala 
mikroračunalnik, ki na j bi bil zgrajen na osnovi Intla 8080 in na j bi se 
imenoval Altair 8080. Altair so razvili v Mitsu (Micro Instrumentation 
and Telemetry System, podjet ju, ki ga je osnoval Ed Roberts) kot 
pripomoček pri razvoju elektronskih naprav. Celotna oprema Altairja 
8080 (procesorska plošča, napajalnik, ohišje s svetlečimi diodami, 256 
zlogov pomnilnika /ne 265 KB!/), je stala 395 dolarjev. 

Ljudje so mislili, da je to tiskarska napaka, saj je 8080 aprila 1974 sam 
stal 360 dolarjev. Skrivnost je bila v tem, da je MITS z Intelom skle-
nil posebno pogodbo, ki mu je omogočala, da ponuja računalnike po 
tako ugodni ceni. MITS je že prvi dan prodal več Altairjev 8080, kakor 
je pričakoval, da jih bo prodal v vsem času računalnikove življenjske 
dobe. 

Altair 8080 je odigral posebno vlogo pri popularizaciji mikroprocesorja 
8080 — predvsem zaradi tega, ker so programerji imeli razlog in dobro 
opravičilo, da so začeli pisati programsko opremo za konkreten mikro-
računalnik. Altair 8080 je bil s svojo zasnovo (imel je sistem vodil, iz 



katerega se je kasneje razvil standard S-lOO/EEE 696) sprožil tudi raz-
voj zunanjih mikroračunalniških modulov. Pri tem imamo v mislih 
predvsem krmilnik za disketno enoto, ki so ga razvili v podjet ju Digital 
Microsystems, s katerim je npr. Gary Kindall razvil znameniti opera-
cijski sistem CP/M. 
Tudi CP/M je veliko prispeval k uspehu mikroprocesorja 8080 in k 
uspehu mikroračunalnikov, ki so bili zgrajeni »okrog« 8080. CP/M so 
najpre j prodajali po 70 dolarjev. Zanimivo, najbolj popularne različice 
danes razširjenega MS-Dosa stanejo približno enako. 

Motorolina družina 

Kot odgovor na uspeh tipa 8080 je Motorola začela delati na mikropro-
cesorju 6800, ki ga je zasnoval Chuck Peddle. Motorola je bila prvo 
podjetje, ki je uvedlo podporne čipe, ki so se ujemali z lastnim mikro-
procesorjem (temu pravimo danes družina mikroelektronskih vezij). Ti 
čipi so omogočali vzporedne (6820) in serijske (6850) V/ I funkcije. 

Motorola je naredila še eno »zunanjo napravo« — ogromen priročnik 
za uporabo svojega procesorja. Priročnik je bil celo večji od vse dote-
danje mikroprocesorske dokumentacije. Povrh vsega je bil skoraj čit-
ljiv. Hacker j i in drugi ljubitelji računalništva so pohiteli, da bi ga ku-
pili — stal je »le« 25 dolarjev. Res pa je, da je bil ta priročnik le teoret-
ska podlaga za nekakšen študij računalniške logike. Tisti, ki so pisali 
programsko opremo, so kl jub vsemu potrebovali še miniračunalnik in 
drage prečne zbirnike (cross assembler). 

Pred tem ni bilo še nikakršne konkretne li terature o čipih. Vsem tistim, 
ki niso imeli prav veliko računalniškega znanja, so Motorolini priroč-
niki veliko pomenili. 
Chuck Peddle je kmalu zatem zapustil Motorolo in se zaposlil v pod-
jet ju MOS Technology. (MOS Technology ne smemo zamenjati z 
Mostekom — podružnico podjet ja United Technologies.) Peddle je tako 
prišel v vodilno podjet je za izdelavo čipov za znanstvene kalkulatorje. 

Juni ja in julija 1975 so revije za elektroniko zatrjevale, da bo MOS 
Technology začela izdelovati mikroprocesorje po neverjetni ceni pičlih 
20 dolarjev. Mikroprocesor naj bi predstavili že septembra istega leta 
na seimu WESCOM. Tako imenovani tip 6501 je bil praktično združljiv 
(angl. pin to pin) z nekoliko starejšim mikroprocesorjem 6800. 
To je pravzaprav pomenilo, da je bilo potrebno na procesorski plošči 
le zamenjati 6800 s 6501, da bi mikroračunalnik še delal. (Seveda bi 
morali pri tem spremeniti še programsko opremo, ker je imel 6501 
drugačen nabor ukazov). Podjet je MOS Technology je takrat že na-
črtovalo novejšo različico tega mikroprocesorja (6502) z uro za samo 
25 dolarjev. 
V celotni računalniški industriji je nastalo pravo razburjenje. Oba 
starejša tipa, Intelov 8080 in Motorolin 6800, so takrat prodajali po 



179 dolarjev. Nekateri se še danes spominjajo, kako so se pogovarjali z 
Intelovim trgovskim zastopnikom, ki ni in ni ver j al reklami za 6502. 
Trdil je, da je to navadna prevara, ker so mu njegovi (v Intelu!) za-
gotavljali, da MOS Technology ne more proizvajati po tako nizki ceni, 
in da je oglas bodisi propagandni trik, ali pa da MOS Technology 
govori o ceni za milijon kosov. 

Ljudje iz Intela so tudi trdili, da čipi ne bodo nikoli cenejši kot 100 
dolarjev. Čeprav ni bilo nikakršnega razloga, da se jim cena ne bi 
spreminjala, kar se je sicer že dogajalo s kalkulatorskimi čipi. Le-te 
so najpre j prodajali po več sto dolarjev, v drugi polovici sedemdesetih 
let pa le še po nekaj dolarjev. 

Podobnega mnenja kot Intel so bili drugi iz Silicijske doline, toda MOS 
Technology je bil na Vzhodni obali. Vsi so nestrpno čakali septembrski 
WESCOM, da bi videli, koliko je resnice v izjavi iz MOS Technology. 

WESCOM je končno prišel; toda na prostoru, ki je bil namenjen pod-
je t ju MOS Technology, ni bilo obljubljenih čipov. Strokovnjaki MOS 
Technology so tolažili obiskovalce in razlagali, da je na sejmu prepo-
vedana prodaja čipov — da pa jih zainteresirani lahko dobijo kar v 
njihovem hotelskem apartmaju. 

MOS Technology je poleg čipov prodajal še priročnika za strojno in 
programsko opremo. (Priročnika sta bila v »angleščini« — prva prava 
smiselno oblikovana in jasno napisana mikroprocesorska dokumenta-
cija.) Ob tej priložnosti so v hotelskem apar tmaju pripravili še majhno 
(interno) zabavo. Gostitelj je bil Rey Stevens, takratni lastnik RGS 
Electronicsa, ki je zabavo izrabil tako, da je pokazal lastni mikrora-
čunalnik RGS-008. Na tej zabavi so bili tudi nekateri l judje, ki so 
kasneje postali zelo znani, npr. Steve Wozniak in Chuck Peddle. 

MOS Technology je tisti večer pokazal še eno novost — prvi večna-
menski (podporni) čip. Zasnovan je bil tako, da so združili rom, ram, 
timer in V/I v enem samem kosu. 

Prva različica tega čipa se je imenovala TIM (terminal interface mo-
nitor) in je vsebovala celoten monitor za komunikacijo s serijskim ter-
minalom. Drugo različico so imenovali KIM (keyboard input monitor) 
čip. KIM so vgrajevali na osnovno mikroračunalniško ploščo, ki je po-
vezovala tipkovnico, mikroprocesor, prikazovalnik, rom, ram ter vzpo-
redni V/I . Torej je vse skupaj predstavljalo pravi mikroračunalnik, 
ki pa je stal le 245 dolarjev. Cesa podobnega ni ponujal še nihče. Vse 
skupaj je bilo vredno občudovanja. 

Tisti večer so računalnikarji hodili domov z lastnimi mikroprocesorji 
6502 po 25 dolarjev in priročniki z navodili za uporabo. Marsikateri 
med njimi takrat še ni vedel, da bo potreboval vsaj še 300 dolarjev, 
da bo njegov mikroračunalnik tudi zaživel. Tisti, ki so želeli imeti 
(vsaj) še terminal, so morali imeti npr. ASR-33 Teletype ali kaj 
podobnega. 



Nekaj dni po Wescomu sta Intel in Motorola znižala ceno svojih 
mikroprocesorjev na 69,95 dolarjev. Revolucija je bila v polnem za-
mahu. 

Kljub napovedanemu uspehu, življenjska doba prvega cenenega mi-
kroprocesorja ni bila dolga. Motorola je takoj obtožila MOS Techno-
logy, da je Chuck Peddle ukradel Motorolino tehnologijo in da so s 
praktično združljivostjo 6501 s 6800 prekršili pravila lepega vedenja. 
Vodstvo MOS Technology se je kmalu zatem odločilo, da opusti pro-
izvodnjo tipa 6501. 

Kakorkoli že, precej mikroračunalnikov z mikroprocesorjem 6502 je 
sedaj že legendarnih: KIM-1 (izdelek MOS Technology), Apple-1, 
Apple-2, Altairjev model in ne nazadnje Commodorjeva PET in VIC-20. 

(Pravzaprav je bila bodočnost tipa 6502 na začetku popolnoma nego-
tova, tudi takrat, ko se je Apple Computer Inc. pripravljal na proizvod-
njo modela Apple-1. Steve Wozniak je takrat izdelal še modul, ki je 
omogočal, da so lastniki Appla-1 lahko uporabljali bodisi 6800, bodisi 
6502). 

Prihod Z80 

Proti koncu leta 1975 je Federico Faggin zapustil Intel in ustanovil 
svojo lastno družbo — Zilog Inc. K sodelovanju je takoj povabil še 
Masatoshija Shimo. 

Imela sta namreč skupen cilj — želela sta izdelati »super 8080« mikro-
procesor. 

Leta 1976 je Zilog predstavil mikroprocesor Z80, ki je bil zelo izpo-
polnj en 8080. Podjet je je ob tem zatrjevalo, da bi določeni vzorci 
lahko delali pri 4 MHz, kar je bilo dvakrat hitreje kot pri tipu 8080. 
Z80 je imel veliko močnejših ukazov kot 8080, vseh ukazov skupaj pa 
176. Zvenelo je prelepo, da bi bilo lahko res; Z80 so tako spremljali 
enaki dvomi kot prej 6502. 

Izkazalo se je, da so bili tudi ti dvomi neupravičeni, saj so nekateri 
vzorci res delovali pri 4 MHz. Prvi, »inženirski« vzorci, so bili izdelani 
v Dallasu (Texas) in ne v Silicijski dolini. (Drugi proizvajalci Z80 je 
bilo podjet je MOSTEK.) 

Kmalu zatem, ko se je pojavil Z80, se je na računalniškem trgu pojavilo 
nekaj izdelovalcev, ki so ponujali strojne module na osnovi Z80 (za 
vodilo S-100). 
Ponudba programske opreme za Z80 je bila slabša. Čeprav je bil Z80 
precej močnejši kot 8080, vsaj kar se tiče nabora ukazov, so ga dobro 
sprejeli le nekateri programerji . Večina takratnih mikroračunalniških 
sistemov je bila namreč zgrajena na osnovi mikroprocesorja 8080 in 
tisti, ki so pisali programe za Z80, so imeli manj možnosti, da jih pro-
dajo. Ta problem pesti Z80 celo dandanes. 



S prihodom tipa Z80 so se konstruktorj i počasi začeli oddaljevati od 
8080. Z80 je bil lažje uporabljiv čip, ni zahteval podpornih integriranih 
vezij in je potreboval napajanje iz enega samega vira. Bil je tudi 
hitrejši kot 8080, čeprav zaradi tega ni bilo potrebno uporabljati do-
datnih ukazov. 

Z80 je naznanjal nov koncept v razvoju mikroračunalniških čipov — 
imel je vgrajeno osveževanje (refreshing) dinamičnega pomnilnika 
ram. Dinamični rami so bili vedno cenejši od statičnih (tudi 4-krat), 
zaradi česar so (bili) zelo privlačni. Kljub nižji ceni so na dinamične 
rame gledali z nezaupanjem, ker so jih težje uporabljali (konstruk-
torji so morali rešiti še problem osveževanja pomnilnika, drugače bi 
izgubili podatke). Uspeh Z80 je bil skrit v dejstvu, da je konstruk-
torjem nudil 90 % rešitve pri načrtovanju mikroračunalnika, kar je 
pomenilo, da so bili mikroračunalniki z Z80 veliko cenejši od drugih. 
Prednost Z80 je najpre j izkoristil Steve Leininger, ko je izdelal proto-
tip Radio Shackovega modela TRS-80. 

Intel udarja nazaj 

Medtem so pri Intelu pripravljali nekaj novega. Spoznali so, da bi bilo 
potrebno izpopolniti 8080. Leta 1976 so napovedali nov mikroprocesor 
8085, ki naj bi imel vse ukaze 8080 in še nekaj novih. 

Izboljšava tipa 8080 Intelu ni prinesla uspeha, ki ga je imel Z80. S 
stališča strojne opreme je bil 8085 bolj privlačen kot Z80, toda Z80 je 
bil bolj priljubljen, predvsem zaradi hitrosti. Ko so v Intelu pred-
stavili 8085 s 3 MHz, je Zilog že dobro prodajal Z80 s 4 MHz. Intel 
je potemtakem moral najt i nekaj novega in privlačnega — v poštev je 
prišel le 16-bitni procesor. 

16-bitne mikroprocesorje so preizkušali že prej. National Semicon-
ductor je na primer že leta 1972 začel z razvojem družine močnih čipov 
za IMP-16. V zvezi s tem so dosegli lep uspeh — izdelali so zapleten in 
obsežen čip z imenom Pace. Na osnovi tega čipa je družba Bili Godbout 
Electronics napovedala za poletje leta 1975 močan računalnik. Ta 
neimenovani sistem je bil popoln (angl. full-blown) 16-bitni računalnik 
(njegov konstruktur je bil George Morrow) z ramom in vmesnikom za 
kasetofon; predstavili so ga v prvi številki revije BYTE. Prvi 16-bitni 
mikroračunalnik je bil torej izdelan veliko prej, kot marsikdo misli, 
vendar pa ni nikoli našel poti do kupca. Bili Godbout je nekoč izjavil, 
da 16-bitni mikroračunalnik takrat ni uspel samo zato, ker je prišel 
prej, kot so pričakovali. Najbrž je imel prav. (Niti Pace niti 16-bitni 
mikroračunalnik »Pace« nista nikoli postala uspešna. Navsezadnje sta 
se pojavila v času, ko je bil Altair star le nekaj mesecev.) 

Med druge 16-bitne mikroprocesorje so takrat šteli LSI-16 General 
Automation's (mikroprocesorska varianta miniračunalnika SPC-16), 
LSI-11 podjet ja DEC (tega je izdeloval Western Digital, vseboval je 
nabor ukazov miniračunalnika PDP-11), WD-11 (lastni mikroprocesor 



Western Digitala, le v enem ukazu se je razlikoval od LSI-11), CP1600 
podjet ja General Instrument ter TMS9900 Texas Instruments. Slednji 
je postal prvi množično uporabljani 16-bitni mikroprocesor. 

Zanimivo je, da prve literature v zvezi s 16-bitnimi čipi niso izdelali 
tisti, ki so jih razvijali, temveč MOS Technology. Prve sheme mikropro-
cesorja 6502 so namreč kazale, kam naj bi šel razvoj 8-bitnih proce-
sorjev. V MOS Technology so takrat imeli v mislih lastni razvoj, in 
sicer razvoj 8-bitnega 6502 v 16-bitni 6516. 

Vendar 6516 ni nikoli prišel na računalniški trg. Majhne »prekinjene 
črte« na prvih shemah 6502 so kmalu utonile v pozabo. (Govorice o 
mikroprocesorju 6516 so živele še nekaj časa, čeprav za tem ni bilo 
ničesar otipljivega. Šele leta 1983 je Western Digital Center / ne We-
stern Digital, ki je bolj znan/ napovedal prihod 16-bitne različice tipa 
6502.) 

Pri razvoju svojega 16-bitnega mikroprocesorja je Intel prišel 
do spoznanja, da večina starejših 16-bitnih mikroprocesorjev ni uspela 
zaradi tega, ker niso imeli 8-bitnega zaledja. To pomeni, da so bili 
zasnovani tako, da programerji niso mogli (enostavno) prenesti 8-bitne 
programske opreme na 16-bitne mikroračunalnike. 

Pri tem je imel Intel veliko prednost pred drugimi — rastočo osnovo 
programske opreme za 8080. Zato so se odločili, da bodo predelali 8080 
v novejšo, 16-bitno varianto. Leta 1976 je Intel že delal na tipu 8086. 
Zal se Intelovi konstruktorji niso držali neposredne združljivosti z 
8080. Kljub vsemu je vsaj vsak register 8080 imel v tipu 8086 svojega 
dvojnika, kar je omogočalo prenos koda 8080 na 8086; programerji so 
imeli tako nekakšno izhodišče. 8086 so izdelali leta 1978 in je bil de-
jansko velik Intelov korak. 
V tistem času se je nekomu iz Intela porodila še ena pomembna zami-
sel, namreč da bi skonstruirali še strojno opremo, ki bi bila prav tako 
združljiva (prenosljiva), kot je bila njihova programska oprema. Na-
daljevanje te misli je bilo rojstvo mikroprocesorja 8088, ki je bil po 
svoji notranjosti enak 8086, imel pa je 8-bitno (zunanje) podatkovno 
vodilo. Z drugimi besedami, 8088 dobiva 16-bitne podatke v dveh 
korakih — najpre j 8 bitov, potem še drugih 8. Programerjem iznajdba 
ni delala preglavic, za te korake je skrbel 8088 sam. Programerjem se 
je tako zdelo, da delajo z dejanskim 16-bitnim mikroprocesorjem. 

Dejanski signali, ki so prihajali iz 8088, so bili podobni signalom sta-
rejšega mikroprocesorja 8085, čipa, ki so ga konstruktorji že dobro 
poznali. To je tudi pomenilo, da so preprosto dogradili 8-bitno zgradbo 
s 16-bitno. 

Kdo bi lahko mislil, da bo 8088 zaradi 8-bitnega podatkovnega vodila 
delal s polovico moči. Tej pasti so se odlični Intlovi razvijalci izognili 
precej elegantno. 
Notranjost procesorja 8086 vsebuje dva različna in povezana »proce-
sorja«. Prvi »procesor« je izvrševalni (ta del pravzaprav obdeluje po-



datke ali izvaja ukaze), drugi »procesor« (imenujejo ga BÏU, bus-inter-
face unit) je zadolžen za komunikacijo 8086 z zunanjim vodilom, se 
pravi z računalnikom. (BIU je zadolžen za naslavljanje, shranjevanje 
in sprejemanje podatkov znotraj računalnika). Medtem ko je izvrše-
valni del 8086 zaposlen z obdelavo podatkov, BIU sprejema nove ukaze 
in jih spravlja v nekakšno »čakajočo« vrsto (angl. queue). Ta vrsta 
lahko hrani 6 čakajočih zlogov ukazov. Prav zaradi te vrste 8088 dela 
samo za 20 % počasneje kot 8086 (glej Benchmarking the Intel 8086 
and 8088; G. Williams, Byte, julij 1983). Mikroprocesorja 8086/8088 
sta prva, ki sta uporabila tehniko vrst (angl. queuing). 

Skupaj s čipi družine 8086 je Intel predstavil še drugo novo idejo — 
koprocesor. Koprocesor ima nalogo povečati moč (glavnega) mikropro-
cesorja in je postavljen prav na glavno vodilo. Najbolj znani koproce-
sor je 8087 — matematični koprocesor, ki je zasnovan tako, da podpira 
popoln nabor ukazov s plavajočo vejico za 8088/8086. 8087 je bil konst-
ruiran samo zato, da bi se pospešilo izvajanje matematičnih operacij. 

MC 68000 

Konstruktorj i Motorole so leta 1977 pripravljali nov procesor za 16-bit-
no tržišče, ob tem pa so se zaobljubili, da bo ta izvajal 32-bitne ope-
racije. Hkrati so želeli, da novi procesor ne bi imel ukazov za posebne 
namene, da bi torej lahko izvajal vse operacije na vseh registrih, z 
vsemi načini naslavljanja — ne glede na tip podatka. 

To so poimenovali ortogonalnost (angl. orthogonality). Programerjem 
je ortogonalnost ugajala; pri ortogonalnosti si ni potrebno zapomniti 
množice različnih ukazov. Napori Motorolinih konstruktorjev so obro-
dili sadove leta 1979, ko se je začela serijska proizvodnja mikroproce-
sorja MC68000. 

MC68000 sodi med čipe, ki so nekaterim všeč, drugi pa jih sovražijo. 
V primerjavi s tipoma 8086/8088 zahteva MC68000 obilo programer-
skega dela za sleherno operacijo. K sreči je takrat Unix že prihajal in 
MC68000 je bil videti kot dober »Unixov« računalnik. Čeprav so takrat 
napovedovali množičen prihod računalnikov z MC68000, je bil le malo-
kateri med njimi resnično uspešen. 

Motorola je hkrati z MC68000 razvila še en procesor — 68008. Slednji 
ima 8-bitno vodilo in podobno zasnovo kot 8088. Kakorkoli že, v pri-
merjavi z 8088 MC68008 nima prave vrste, kar pomeni, da je 68008 za 
polovico počasnejši kot 8088. Na žalost, se zaradi tega mogoče zdi, da 
je 8088 celo boljši procesor. 

V bistvu je MC68000 mikrokodiran čip. Z drugimi besedami, njegovi 
notranji funkcionalni elementi so splošnonamenski. Njegov rom (ki 
vsebuje mikrokod) nadzoruje njegovo delovanje oziroma določa, kako 
naj se določen ukaz izvaja. Ce se določen ukaz ne izvaja pravilno, ga 
lahko enostavno »fiksirajo« (opustijo), ali pa ga, v okviru meja, celo 



spremenijo. (IBMov dodatni procesor za XT/370 je v bistvu 68000 s 
specialnim /naročenim/ mikrokodom). 

Od takrat so bili na splošno vsi naslednji procesorji konstruirani na 
osnovi drugačnega modela, ki ga imenujejo random-logic model pro-
cesorja. Le-ta zahteva razmeroma malo vezja za izvajanje sleherne 
specializirane funkcije. 

Vsak od omenjenih modelov (mikrokodiran model procesorja oziroma 
random-logic) ima tako dobre, kot tudi slabe strani. Mikrokodiranje 
ponuja predvsem gibčnost na račun hitrosti, random-logic procesorji 
pa hitrost na račun gibčnosti. Tudi pri random-logic procesorjih je 
težko odpraviti napako v konstrukciji, zlasti tedaj, če jo odkrijejo 
prepozno. 

Prav s to težavo so se soočili v Zilogu, ko jih je zapustil Masatoshi 
Shima, ki je bil glavni razvijalec procesorja Z8000. Z8000 je random-lo-
gic procesor, tako kot starejša Zilogova procesorja 8080 in Z80. Vendar 
se je izkazalo, da Zilog tretj ič ni imel sreče. Se preden so končali z 
razvojem Z8000, je M. Shima zapustil Zilog, se vrnil v Intel in pustil 
svoje delo nedokončano. Zaradi tega ni Zilog nikoli dokončal Z8000. 
Skupaj z M. Shimo so odšle tudi vse skrivnosti tega procesorja. 

Res pa je, da je prav Zilog pred leti slovel kot izdelovalec, ki je po-
stavil standard s tem, ko je omogočil novemu procesorju (Z80), da 
lahko uporablja programsko opremo starejšega procesorja (8080). Na 
njihovo nesrečo se tega načela niso držali še naprej, ko so načrtovali 
Z8000. 

Z8000 se precej razlikuje od Z80, povrh vsega pa ima še »vgrajene« 
napake in majši nabor ukazov (kot bi pričakovali), zaradi random-lo-
gic modela. Vse to je vplivalo na slab uspeh Z8000. 

Leta 1981 se je National Semiconductor drugič pojavil na 16-bitnem 
tržišču. Nationalov procesor 16032 je bil zamišljen kot 32-bitni (notra-
nje podatkovno vodilo) s 16-bitno zunanjo povezavo. National je hkrati 
napovedal matematični koprocesor, ki naj bi delal pri 10 MHz in naj bi 
bil dvakrat boljši od Intelovega 8087. 

(S to informacijo je National presenetil javnost, ki se je že naveličala 
Motorolinih obljub, da bodo izdelali svoj koprocesor, Intelov koprocesor 
pa ni zmogel preseči hitrostne meje 5 MHz). 

Z izdelavo 16032 je postalo National prvo podjet je med vsemi izdelo-
valci mikroprocesorskih družin, ki je izdelalo vse podporne čipe, še pre-
den je izdelalo sam procesor. 16032 ima še dandanes nekaj pomanjklj i-
vosti. Kljub temu je programerjem všeč njegov nabor ukazov, ker jih 
spominja na Decov VAX (Vax je serija visoko učinkovitih supermini-
računalnikov podjet ja DEC). Zaradi velike uspešnosti Vaxov z ope-
racijskim sistemom Unix je procesor 16032 logična osnova Unixovih 
računalnikov. 



Leta 1982 se je Intel znova pojavil na svetovnem polprevodniškem 
tržišču. Takrat so vrgli v igro nov procesor — iAPX 286. Za iAPX 286 
bi lahko trdili, da je vsestransko izboljšan 8088; ima vgrajeno ure janje 
pomnilnika (angl. built-in memory menagment) in mnogo drugih zna-
čilnosti, ki naj bi pokazale njegovo uspešnost pri večopravilnih/več-
uporabniških (angl. multitasking/multiuser) operacijah. Resnično 
vgrajeno ure janje pomnilnika je bilo takrat nekaj, česar ni imel še 
noben mikroprocesor. Glavna prednost procesorja iAPX 286 je bila 
ta, da je delal precej hitreje kot procesorji, ki so potrebovali zunanje 
ure janje pomnilnika. Velike možnosti Intelovih procesorjev je najbolje 
izkoristil IBM. (IBM PC/AT ima na primer procesor 80268). Uspeh 
IBMovih osebnih računalnikov je potemtakem zagotovil uspeh Intelo-
vim procesorjem za vsaj še nekaj naslednjih let. 

32-bitni čip 

Navkljub težavam s procesorjem 16032 je National semiconductor prvi 
napovedal popoln 32-bitni procesor 32032. (Nationalov 32-bitni proce-
sor je kodno združljiv s procesorjem 32016). Še vedno je prezgodaj za 
oceno njegove uspešnosti. Zdi se, da bi mu lahko precej pomagala po-
pularnost Unixa, če se bodo kot pravilne izkazale napovedi, da je Na-
tionalova družina 32000 najprimernejša za računalnik z Unixom. 

Motorola je kmalu zatem pokazala svojo 32-bitno različico procesorja 
68000 — procesor 68020. Tudi temu se je obetal velik uspeh, ker je 
ustrezal vsem prejšnj im konstrukcijam. Spomnimo se samo dejstva, da 
je Intelov procesor 8088 postal uspešen tudi zato, ker je omogočal eno-
stavno »selitev« starejše 8-bitne programske opreme na novo strojno 
računalniško opremo. Procesor 68020 ima to lastnost, da prepušča sa-
mim programerjem odločitev, kakšno podatkovno vodilo želijo — 8, 
16 ali 32-bitno. Recimo, 68020 je hiter procesor, ki lahko izvaja kod 
68000. 
Ena od stvari, ki mu omogoča veliko hitrost, je tehnika »zaloge« (angl. 
cache), nekakšna logična razširitev vrste, ki jo uporabljajo Intelovi 
procesorji 8086/8088/80286. 

»Zaloga« procesorja 68020 je dolga 256 zlogov in deluje malo drugače 
kot vrsta. Ce pride do programskega skoka na zlog v vrsti, vrsta »zbeži« 
nazaj v pomnilnik, potem pa se oblikuje na novo. Pri skoku na »zalogo« 
se ta ne spremeni — videti je prav takšen kakor pomnilnik. To pomeni, 
da se v tem primeru »zaloga« ne shranjuje in potem ponovno ureja. 
Če so zanke, ki jih definirajo programski skoki, dovolj majhne, se lahko 
izvajajo kar iz »zaloge«. 

Prednost »zaloge« je torej ta, da procesor veliko hitreje seže po infor-
maciji, ki je v »zalogi«, kakor če bi bila le-ta v zunanjem pomnilniku. 
Z drugimi besedami, 68020 zelo hitro izvaja tiste programe, ki so v 
glavnem v »zalogi«. Tako kot pri procesorju 32032, je še vedno prezgo-
daj za oceno, kakšen bo uspeh 32-bitnega Motorolinega procesorja. 



Opis najnovejših 32-bitnih procesorjev ne bi bil popoln, če se ne bi 
ozrli še na napovedi, ki pr ihajajo iz Nationala, Ziloga in Intela. 

Nationalov 32-bitni procesor bo imel oznako 32132 (še ni na voljo). Nje-
govi razvijalci obljubljajo, da bo imel večkratno »zalogo« in nekaj, kar 
so sami imenovali look-aside buffer . 

Zilog je napovedal procesor Z800, 16-bitno izpopolnitev procesorja Z80. 
Z800 so zasnovali tako, da bi bil programsko združljiv z Z80. (Zilog ni 
nikoli uspel izdelati procesorja, ki bi uspešno nadomestil Z80. Namesto 
tega si prizadeva, da bi Z80 delal pri 10 MHz). Še močnejši bo, kot 
napovedujejo, 32-bitni procesor Z80000. Le-ta naj bi bil nadaljevanje 
procesorja Z8000. 

Z80000 bo vseboval pravzaprav »vse« (lahko bi mu rekli »odtočni« 
procesor); bo tudi (kodno) združljiv s procesorjem Z8000 (ki je sicer 
dobro zamišljen, toda slabo izdelan). 

V Intelu se že nekaj časa govori o procesorju 80386, ki je 32-bitna raz-
ličica procesorja 80286. Kljub različnim govoricam, do danes niso poka-
zali nikakršnih otipljivih rezultatov. 80386 bo (kodno) združljiv s pro-
cesorjem 80286 in to najbrž pomeni, da ga bodo uporabljali v IBMu. 

Hitrejši in pametnejši 

Zgodbe o zgodovini mikroprocesorja ne moremo končati, ne da bi ome-
nili nekaterih različnih pogledov na njegovo prihodnost, pravzaprav na 
prihodnost nabora ukazov. Še vedno so deljena mnenja, v kateri smeri 
naj se le-ti razvijajo — ali v smeri večje obsežnosti (oziroma v smeri 
večstopenjskih ukazov), ali pa naj bi bili ukazi enostavnejši, toda precej 
hitrejši. Zagovorniki večstopenjskih ukazov so za zdaj v manjšini. Eden 
tovrstnih neuspelih poizkusov je Pascal Microengine podjetja Western 
Digital, čeprav so ga zasnovali tako, da lahko neposredno izvaja pa-
skalski psevdokod (izhod vseh pravih paskalskih prevajalnikov). Pre-
vajalniki za pascal, ki dajejo naraven 8080 mikroprocesorski kod so, 
žal, še vedno boljša rešitev. 

Podobno je zamišljen nov procesor za for th podjet ja Novix (razvil ga 
je forthov izumitelj Charles Moore). Forthov procesor izvaja program 
v for thu neposredno, kar pravzaprav pomeni, da računalnik ne potre-
buje forthovega prevajalnika. Nabor ukazov Novixovega procesorja 
je potemtakem enak naboru ukazov programskega jezika forth. Ce 
vam je for th všeč, vam bo tudi Novixov procesor. 

Forthov »stroj« je pravzaprav naročena varianta čipa, ki prihaja iz 
National Cash Registera in se imenuje NCR-32. To je mikrokodirano-
izvrševalni 32-bitni »stroj« na dveh čipih, pri čemer je potreben še 
tretj i čip, ki vsebuje mikrokod. V bistvu uporabnik lahko definira 
svoj nabor ukazov, kar so tudi počeli razvijalci forthovega »stroja«. 



Taka tehnika odpira veliko možnosti, na primer možnost posnemanja 
različnih računalnikov, medtem ko se izvajajo različni nabori ukazov. 
Hitrost, s katero bodo to tudi uresničili, močno omejujejo dejstvo, da 
je mikrokodiranje težko opravilo. 

Intelov iAPX 432, verjetno prvi dosegljivi 32-bitni mikroprocesor, so 
razvili prav na osnovi zamisli o večstopenjskih ukazih. (Razvoj tega 
procesorja so naročili v obrambnem ministrstvu ZDA za pomoč pri 
razvoju programskega jezika ada). 

Nasproti tistim, ki zagovarjajo večstopenjske procesorje, so drugi, ki 
menijo, da lahko izvajajo velike in obsežne (počasne) operacije s pro-
cesorjem, ki ima majhen nabor enostavnih in — skrajnje hitrih ukazov. 

Med slednje sodijo zagovorniki RISC (reduced instruction set com-
puter) procesorjev. Prvi tovrstni procesor so izdelali na Berkeleyu, 
presenetljivo, že v prvem poizkusu. Na Berkeleyu delajo še naprej na 
razvoju svojega RISC procesorja (le-ta ima 32-bitno arhitekturo), pred-
vsem v smeri njegove večje hitrosti. Govori se, da tudi Hewlett-Packard 
razvija več računalnikov na osnovi podobne zamisli. 

Zadnji in edinstveni izum podjet ja INMOS, ki naj bi ga kmalu poka-
zali, se imenuje transputer (glej The Transputer; Paul Walker, BYTE, 
maj 1985, str. 219). Transputer je skonstruiran tako, da lahko izvaja 
vzporedno procesiranje. Potrebno pa bo vsaj še nekaj let rafiniranega 
razvoja ustrezne programske opreme, če bodo želeli izrabiti vse mož-
nosti, ki jih ponuja t ransputer; že zdaj lahko trdimo, da so možnosti 
transputer j a ogromne. (Transputer je majhen in popoln /von Neuman-
nov/ računalnik, ki bi ga lahko uporabili kot gradnik pri oblikovanju 
skrajno zmogljive računalniške mreže. Razlika med nj im in »navadnim« 
mikroračunalnikom je ta, da ga lahko brez težav vežejo z drugim t ran-
sputerjem. Programirni jezik t ransputer ja se imenuje occam). 

»Ob vsem tem 4004 še vedno ureja promet v bližini moje pisarne in 
ni mu mar za vsa ta prihajajoča integrirana vezja.« 

Pripravil: Z. S. 



SL
OV

EN
CI

, P
RO

LE
TA

RY
 

RE
VO

LU
CI

JA
 



Tone Kebe UDK: 940.534.971.2"1941": 
:323.22(497.12)"1988" 

Razmišljanja ob letošnjem 
dnevu vstaje 

Nekaj misli, ki bodo vsebovane v začetnem delu tega polemičnega 
daljšega zapisa, sem navedel že pred več kot četrt stoletja, potem ko 
se je morala Osvobodilna fronta slovenskega naroda, ustanovljena 27. 
aprila 1941, umakniti iz koledarja slovenskih praznikov. 2e takrat 
sem (zdi se mi, da v Slovenskem poročevalcu) zapisal, da je OF za 
Slovence pravi uporni praznik z vsemi vsedlinami tipično slovenske 
vstaje. Ta praznik bi moral biti samo naš iin morali bi ga od vseh 
najbolj spoštovati. Izražene misli so se mi porodile zato, ker osrednji 
slovenski list ob dnevu OF ni takrat natisnil niti enega samega članka, 
pozneje niti mojega ugovora ne. 

Osvobodilna fronta kot posebna oblika upora slovenskega 
naroda 

Dandanes se iz oddaljenosti vedno bolj spominjamo in zavedamo tega 
velikega dejanja, ko smo Slovenci, združeni ob Osvobodilni fronti, 
samoniklo prešli od odpora v zavestni upor proti okupatorju in za-
sužnjevalcu slovenskega naroda. Osvobodilna fronta je za Slovence 
predstavljala posebni način upora še tedaj, ko še ni bil izveden napad 
na Sovjetsko zvezo in ko še niso bili postavljeni parti jski vojaäkü ko-
miteji in še ni bil oblikovan Glavni štab slovenskih partizanskih 
čet. Z upornim in mobilizacijskim programom je OF uspelo pritegniti 
v svoje vrste prve upornike, katerih posledica je bila ustanovitev prvih 
partizanskih skupin in pozneje čet. 

Ko iz leta v leto praznujemo 22. julij kot dan vsitaje slovenskega 
naroda, se moramo zavedati korenin našega upora, ki jih je zasadila 
OF, kaj t i takrat so bili podani temelji za organiziran boj proti oku-



pator ju , kar je kmalu nato potrdilo in imelo odmev v nekater ih 
akcijah na Slovenskem. 

Znano je, da so se že v m a j u leta 1941 zbirali na Gorenjskem, Do-
lenjskem in v Beli Kra j in i prvti borci za boj prot i okupator ju in orga-
nizirali prvo zbiranje orožja, munici je in razstreliva. 

Jun i j a so bili prv i spopadi z Nemai na Jelovici, ko so le^tii začeli s 
prešel j evan j em. 

14. juni ja so bile prve napisne akcije t e r razb i jan je prometnih znakov 
in kažipotov na cestnih križiščih v Savtrnjski dolini, v mariborskem 
in celjskem okrožju, 14 dni kasneje tudi v revir j ih (Nekje sem bral, 
da je v Mariboru pred 22. jul i jem iztiril oziroma bil uničen vagon po 
zaslugi t amkajšn j ih aktivistov OF.) 

Na Pohor je je 27. jun i ja iz Maribora odšla p rva skupina partizanov. 
Ustanovljena je bila Pohorska četa. Njen komandir je bil narednik 
Eker, politkomisar pa Vilko Slander. 

11. jul i ja j e belokranjska part izanska skupina napadla i tal i jansko s t ra-
žo ob železniški, progi pri Vranovioih in nato odšla na Debeli vrh, 
k je r so po prihodu novih tovarišev ustanovili Belokranjsko četo pod 
vodstvom komandi r ja Lojzeta Fab jana in politkomisar j a Jožeta Mi-
helčiča. 

15. jul i ja je odšlo iz Maribora 74 part izanov na Pohorje, kamor jih je 
prispelo 32. 

Istega dne so part izani pri Hajdini pr i P tu ju napadli nemški policij-
ski avto. 

20. juli ja je bila us tanovl jena Revirska četa, ki so jo večinoma se-
stavljali rudarski delavci iz Trbovel j in Zagorja. 

22. jul i ja so se zgodile večje sabotažne akcije raznih štajerskih par t i -
zanskih skupin. Med drugim so izpraznili tudi municijsko skladišče. 

Na Gorenjskem so začele oborožene akcije Kamniška, Domžalska in 
Mengeška četa. Kamniška je minlirala ovinke in nasipe na cesti Kam-
nik—Gornji grad, Domžalska je porušila mostove pri Bistrici, Men-
geška pa je požgala požeto žito, k i ga je pospravljala nemška vojska 
na posestvih preseljencev. Vse t r i čete so rušile telefonske in tele-
grafske okupator jeve zveze. (Kasneje je bil iz omenjenih t reh in Ra-
domlejske ter Moravške čete ustanovljen Kamniški bataljon.1 

V opombi navedenega zbornika, ki je bil izdan takoj po vojni, je mor-
da opuščena še kakšna akcija, ki so jo ta čas izvedli na Slovenskem, 
n ik je r pa ni naveden »usodni strel« pod Šmarno goro, ki je podlaga 
dnevu vs ta je slovenskega naroda. Pravijo, da ni bil namer jen na pra-
vega človeka, ki je po vojni prejel le manjšo zaporno kazen. Morda je 
1 Podatki so iz po vojni izdanega partizanskega zbornika. 



najbol j prav, da za ta dogodek vedo le l jud je izpod Smarne gore in 
da že več let z n j im niso seznanili slovenske javnosti. 

Vse navedene akcije, med katerimi pa ni »odrešilnega-« strela, so 
nastale že kot posledica delovanja OF — uporne klice na Slovenskem. 
Skonstruiran dan vs ta je je slovenskemu narodu pre j v sramoto kot v 
ponos, kaj t i tedaj se ni zgodilo prav nič bojevitega. O tem niso odlo-
čali zgodovinarji, marveč politiki na škodo izvirnosti OF in našega 
narodnoosvobodilnega boja. 

Tuka j ne bomo odkrivali tega ozadja niti ne, kako je prišlo do dneva 
vstaje. Prepričan sem, da so bili s takšnim konst ruktom sila zado-
voljni nekateri l j ud j e iz drugih predelov Jugoslavije. 

Z upori v drugih okoljih naše države nisem docela seznanjen, vem pa, 
da n ik jer niso imeli še pred partizanskimi akcijami postavljenih te-
meljev za boj proti okupator ju , kot smo jih imeli v Sloveniji. Pri nas 
je bila postavljena jasna plat forma, na kateri smo kasneje gradili na-
rodnoosvobodilni boj. V tem smislu moram, žal, oporekati besedam 
našega priznanega zgodovinarja dr. Janka Pleterskega, ki j ih je izrekel 
na svečanosti za dan vstaje . Govoriti, da je slovenski narod z dnevom 
vs ta je vstopil v lastno zgodovino, je zavajanje , ki ga težko spre jemam 
kot borec in publicist. Poslušal sem njegov govor in se s Pleterskim 
kot bivšim borcem v ostalem skoraj v celoti s t r in jam. Sprva sem po-
mislil, da sem napačno razumel, potlej pa sem v časopisu prebral 
nedvoumno izrečene besede.2 

Ponuja se mi polemična beseda, kakor hitro posežem v slovensko zgo-
dovino. Slovenski narod se je v svoji zgodovini vseskozi potr jeval kot 
bojevit in uporen narod. Prosvet l jevanje od Trubar ja , prek Prešerna 
in drugih naprednih buditel jev ga je vedno povzdigovalo in oblikovalo 
v klen narod, ki je k l jub vsemogočnim prit iskom vztra ja l kot narod 
vse do današnj ih dni. Ali ni vstopil v zgodovino, ko se je boril proti 
Turkom, nastopal v kmečkih vojnah oziroma puntih, še celo v zavez-
ništvu s Hrvati , ali ni izkazoval svojega revolta proti tujcem, ko je 
razodeval slovensko pripadnost na slovenskih taborih v p re j šn jem 
stoletju, pa obramba generala Maistra pred germanskim prit iskom . . . 

Tik pred drugo svetovno vojno nas opozarja na obstoj slovenskega 
naroda Speransova knj iga Razvoj slovenskega narodnega vprašanja , 
ker so nas tudi v stari Jugoslaviji ponižali na raven banovine. In še 
prej s čebinskim manifestom, ko so slovenski komunist i oklicali slo-
vensko part i jo. In nenazadnje z revoltom ob podpisu sramotnega pak-
ta, ko so šle tudi slovenske množice v marcu 1. 1941 na ceste in pokazale 
svoj uporni obraz. In vloga Osvobodilne fronte, ki je predmet tega 
poglavja, gledano, ki z zgodovinskega stališča, popolnoma zasenči 
dobronamerno akcijo 22. jul i ja 1941. 

2 Glej Delo z dne 23. julija 1988, na 4. strani v mastnem tisku, takoj za pod-
naslovom. 



Čebinski manifest in slovensko narodno vprašanje 

Pojasniti moramo nekaj vzrokov za ustanovitev samostojne Komuni-
stične partije Slovenije na Cebinah in ob tem še razmišljanje o slo-
venskem narodnem vprašanju. 

Ze nekaj let prej je bilo pri slovenskih komunistih radikalno stališče 
za ustanovitev lastne stranke, »da bi s tem najjasneje podčrtali svojo 
pripravljenost boriti se za to, da bi tudi slovenski narod svobodneje 
zadihal«. 

Leta 1936 so slovenski komunisti navedli vzroke, zakaj se slovenska 
pokrajinska organizacija povezuje s komunistično internacionalo brez 
posredovanja Centralnega komiteja jugoslovanske partije. Poizkusov ni 
odobrila plenarna seja PK za Slovenijo marca 1. 1937. Obsodil ga je 
tudi jugoslovanski kongres, in sicer kot »separatistično težnjo v l jub-
ljanski strankini organizaciji in med intelektualci, ki so simpatizi-
rali s partijo«, ter izrecno poudaril, da komunistična stranka v Slove-
niji ostaja znotraj Komunistične partije Jugoslavije kot njen del, ter 
se soglasno izrekel proti vsakemu spodkopavanju enotnosti KP Jugo-
slavije. (Podčrtal T. K. — ta stara preživela fraza o enotnosti za vsako 
ceno je še dandanes aksiom za razreševanje mednacionalnih odnosov). 

Edvard Kardelj, pobudnik slovenske komunistične stranke, pa je leta 
1967 o tem dogodku dejal: 

». . . stališče do nacionalnega vprašanja v stari Jugoslaviji je bilo pri 
jugoslovanskih komunistih sploh in pri slovenskih še posebej načelno 
precej razčiščeno že zdavnaj pred ustanovnim kongresom Komunistič-
ne parti je Slovenije.« 

(Ce je prejšnja trditev resnična, potem to, kar zadeva stališča jugo-
slovanskih komunistov, ne drži — op. p.). 

»Komunistični manifest, ki je bil sprejet na Cebinah, je imel velik 
poudarek na bodočnosti slovenskega naroda. Njegov obstoj bo mogoče 
zagotoviti le v svobodni zvezi bratskih narodov Jugoslavije v obliki 
zvezne države . . . Slovenski narod pa mora dobiti svoj lastni demo-
kratično izvoljen pa r l amen t . . . Slovenski narod se ne more in ne sme 
odpovedati svojemu staremu cilju: združeni v svobodni Sloveniji.« 

In spet se je pokazalo, da komunizem v nacionalnem vprašanju črpa 
osnovno teoretično in politično moč iz velikega načela, povzdignje-
nega iz pozabe XIX. stoletja in postavljenega v ospredje poglavitnih 
družbenih dogajanj po zaslugi Lenina in sovjetske oblasti: pravice 
narodov do samoodločbe, vključno s pravico do odcepitve od dane 
države. 

»Prvi, Ustavni Kongres Komunistične stranke Slovenije (napisano je 
z velikimi začetnicami) manifestira trdno voljo slovenskih komuni-
stov, dati na razpolago svojemu ljudstvu vse svoje sile, ter izraža nji-
hovo neomajno zvestobo slovenskemu narodu.« 



Da ne bo nesporazuma, manifest poudar ja »povezanost in čvrsto enot-
nost z bratskimi komunističnimi vrs tami ostalih narodov Jugoslavije«. 

Manifest je eno izmed na jpomembnejš ih sporočil v zgodovini sloven-
skega naroda.3 

France Klopčič v svoji knj igi nada l ju je s Kardel jevo definicijo naroda 
in z n j im polemizira. 

S t r in ja se z upravičenost jo Kardel jeve trditve, da je narod zgodovin-
ska kategorija. »Celo socialistična revolucija sama po sebi vendarle 
ničesar ne spreminja v vsebini ali vlogi naroda kot družbenozgodovin-
ske kategorije, ki je v svojih pojavnih oblikah univerzalna.« 

» . . . Tako smo priče izginitve nekater ih izkoriščevalskih razredov po 
izvršeni socialistični revoluciji, pri čemer pa je ostal narod čvrsta 
družbena prvina . . .« 

Nadal jn je prvine definicije naroda so: 

a) s t rn jeno ozemlje, 
b) skupni jezik, 
c) bližnja etnična ter kul turna sorodnost sploh . . . 

Te oznake, skupa j z oznako delitve dela, na j bi sestavljale mero in 
merilo ali enačbo, s katero bi opredeljevali dozoritev l judske skupno-
sti v moderno nacijo. Če določena skupnost nima naštetih oznak ali 
ene od n j ih ne more vel jat i za narod. 

France Klopčič trdi, da v definiciji man jka dejavnik, kot je narodna 
zavest (samozavest). (Zdi se mi, da je predvojni Sperans izpostavil 
tudi ta element samozavedanja — pomislek pisca!) 

Nujna je, t rdi Klopčič, narodna samozavest. Morda je Edvard Kardel j 
narodno zavest štel za sestavni del etnične in kul turne sorodnosti, toda 
to je tako mogočen dejavnik, da ga ne smemo utopiti v »kulturni 
sorodnosti«. 

France Klopčič nava ja pr imer javo med Speransom leta 1939 in Edvar-
dom Kardel jem leta 1957 v drugi izdaji Razvoja slovenskega narod-
nega vprašanja . Razčlemba ni potrdila upravičenosti navedbe druž-
bene delitve dela kot podlage za moderno nacijo.4 (podčrtal T. K.) 

Družbena delitev dela, takšna ali drugačna, ne pogojuje obstoja ne-
kega naroda. Bolj ga oprede l ju je gospodarski prostor, ki ga narod 
poseduje, to je hkrat i tudi zadržan teri tori j , na katerem prebiva. Vsak 
narod na svetu ima svojo ekonomijo, ki je torej ekonomska kategorija, 
3 Franc Klopčič: O preteklosti drugače, na straneh 184—192. 
4 France Klopčič, prav tam, na straneh 318—321 in 342—343. 
zavest naroda pa je globoko čustvena stvar in jo je t reba odtegovati 
od ekonomske takra t , kadar bit in zavest vk l juču je ta delitev dela kot 
enega izmed pogojev, da lahko l judstvo preide v narod. Delitev dela 



in razredni interesi nimajo na opredelitev naroda nobenih vplivov, še 
na jmanj pa vlogo asimilatorja. Razrednih interesov tukaj ne smemo po-
stavljati nad nacionalne, nasprotno, narodni interesi na j prevladujejo 
nad razrednimi in na j se uveljavljajo taki družbenoekonomski odnosi in 
delitev dela, ki ustrezajo posameznemu narodu, ne pa večnacionalni 
državi oziroma priviligiranim narodom. Ne smemo tolerirati domina-
cije močnejšega naroda ali narodov nad manjšim in ga potiskati v pri-
siljene družbenoekonomske odnose. Prav s tem se kažejo zadnja ho-
tenja jugoslovanskih centralistov in unitaristov, ki posegajo v medna-
cionalne odnose s principom enotnosti in enakosti. Odnosom med narodi 
so napravili slabo uslugo, ko so uvedli umetno nacijo Jugoslovan in 
musliman. S tem je zlasti za obstoj slovenskega naroda prihod-
nost neobetavna, saj je v zahtevi, »-da stvorimo jedno nacijo«, velika 
grožnja narodne prisile asimilacije. 

Edvard Kardelj izpostavlja vlogo delavskega razreda kot nosilca na-
cionalne politike, čeprav je jasno in zgodovinsko potrjeno, da so zlasti 
kmet je v preteklosti vzdržali kl jub raznim protinarodnim pritiskom. 
Delež kmetov je zlasti opaziti v udeležbi med NOB, ko je bilo več kot 
polovico bremena na njihovih ramenih, tako pri odhodu v NOV kot pri 
vzdrževanju te vojske z vsemi tveganji : tako glede življenja kot 
imovine. 

Popolnoma prav pa ima Edvard Kardelj, ko ugotavlja, »da je zgodo-
vina Slovencev ena sama dolga veriga zatiranja in teptanja malega 
naroda, toda njegov odgovor, ki ga je slovenski narod dajal zatiral-
cem, je bil malokdaj takšen, da bi mogli biti ponosni nanj.« (podčrtal 
T. K.) 
To zadnje še posebej velja za nekatere naše povojne politike s Karde-
ljem vred, ki se vselej niso postavili v bran, kadar je šlo za čast in ko-
risti Slovenskega naroda. 

Osvobodilna fronta med narodnoosvobodilnim bojem 

Napačno bi bilo zanikati, da je bila OF pod vplivom Komunistične 
parti je Slovenije, pozneje pa tudi KPJ. Najprej pa se moramo ozreti 
na slovenske razmere v leta 1941, takoj po zasedbi, ko še ni bilo no-
benega komandiranja iz centra. Tovariš Boris Kidrič, ki ima glavne 
zasluge za nastanek OF slovenskega naroda, se tedaj prav gotovo ni 
opiral na kakršne koli direktive CK KPJ. Iz vseh ohranjenih zgodo-
vinskih dokumentov je razvidno, da je bila OF plod organizacije 
slovenskih ljudi s KPS in Kidričem na čelu. 

Slovenci smo imeli z italijanskim in nemškim nacizmom zelo bridke 
izkušnje in že prej smo spoznal vso krutost fašističnega in nacističnega 
zasužnjevanja, saj je bilo precej slovenskega ozemlja, ki so nam ga od-
vzeli s silo, pod tuj im jarmom. Spominjam se, kako so ljudi trpinčili na 
Primorskem in kako so jih kaznovali, če so zapeli slovensko pesem sku-
paj z nami, ki smo prišli t ja s te strani meje. Fašizem je tudi zatiral 



male ljudi, zato so organizatorj i OF vnesli v svoj program še socialno 
preobrazbo družbe po končani vojni. Vse to so l judske množice, ko so 
se zbirale okoli OF, vzele za svoje. Zelo kruto so spoznali staroj ugo-
slovanski sistem narodnega in socialnega zat i ranja s policijskimi pre-
goni, zapiranj i in celo s s t re l janj i naprednjakov. Zato je bila takra t 
OF sinonim teženj zatiranih množic, ki so razočarane nad bivšimi in 
pobeglimi politiki spoznali v n je j odrešilno silo. 

OF je slovenski narod takoj pozvala k uporu. V zgodovini Slovencev 
piše da je bila edina »članska legitimacija OF« pristanek na takojšen 
oborožen boj. Veljalo je geslo: »Vzemi puško in pojdi k partizanom!« 
Zato je bila to prava l judska vojska, ki jo slovenska zgodovina pozna 
samo iz kmečkih uporov in bojev proti Turkom. 

Tu ne bomo razpravljal i o prvotnem in poznejšem imenu OF niti ne 
o n jenem programskem razvoju, ka j t i zgodilo se ni nič takega, kar bi 
spreminjalo osnovni koncept. Za današnje čase pa je še vedno zelo 
aktualno geslo, ki ga je vodstvo OF razglasilo na svojem Vrhovnem 
plenumu protiimperialistične f ron te dne 15. jun i ja 1941 v Ljubl jani 
( takrat je imela OF še staro ime), ko je kot prvo točko sprejelo na-
slednje: 

1) Pravica slovenskega naroda do samoodločbe, vštevši pravico do 
odcepitve in združenja z drugimi narodi! Kdor izrecno ne priznava 
slovenskemu narodu in s lehernemu drugemu narodu te pravice v 
njeni celoti, se potvar ja , če pravi, da je bojevnik proti imperializmu, 
pa n a j se še tako peni v »osvobodilnih« frazah.5 

Dr. Metod Mikuž je govoril na II. zasedanju AVNOJ-a v Ja jcu pr ika-
zal boj slovenskega naroda za svobodo te r poudari l : 

»Ves slovenski narod zahteva svojo svobodno domovino, življenje 
v skupnosti s Srbi, Hrvati , Bosanci, Makedonci in Crnogorci, novo in 
boljšo federat ivno Jugoslavijo, v kateri bosta vsem narodom zago-
tovljeni enakopravnost in narodna individualnost, vse demokratične 
pravice in svoboščine za neoviran razvoj in vsestranski napredek.«6 

Razne predstavitve Osvobodilne fronte 
Po vojni in tudi med n jo so ¡se v organizaciji in vlogi OF razvi jale 
razne polemike. Po eni strani v zvezi s skupinami, ki SO' jo sestavljale, 
po drugi pa v zvezi z legitimnostjo njenega nastopa v imenu sloven-
skega naroda. Z obeh strani je OF dožavljala razne korektive, od 
»desnih«, ki skorajda zanikajo obstojnost t e množične organizacije, 
do tistih, ki brani jo n jene uporne in programsko ustrezne pozicije. 
Navedli bomo nekaj odlomkov in ocen te organizacije, kot jo je mo-
goče videti predvsem z današnj imi očmi. 
5 Zgodovina Slovencev, stran 750. 
6 Dr. Tone Ferenc: Ljudska oblast na Slovenskem 1941—1945 — 2. knjiga, 
na strani 306. 



Vrsto polemik o ÖF je povzročila povojna li teratura enega izmed 
prvih članov začetne OF Edvarda Kocbeka, 'ki je v n je j z nekaterimi 
tovariši predstavljal skupino krščanskih socialistov. Stališča Edvarda 
Kocbeka se siedaj po vojni v marsičem razhajajo od tistih, izrečenih 
med vojno. Ob n j em pa nastopajo še privrženci ali nasprotniki. Raz-
lična je tudi predstava o t i . Dolomitski izjavi (sprejeta je bila 1. 
marca 1943 v Dolomitih, objavljena pa na zboru aktivistov ob oblet-
nici OF 27. aprila 1943 na Pugledu), ki n a j bi opravila z razbijaštvom 
OF kot koalicije, ki se je v letu 1942 in 1943 razširilo v odnosih med 
skupinami. Še posebej je šlo za zahteve krščanskosocialistične skupine 
(njenega dela s Kocbekom na čelu) v odnosu do komunistov. Še dan-
danes so glede tega nesoglasja in sprenevedanja iin torišče različnih 
razlag. 

Zagovorniki stališč Edvarda Kocbeka ne morejo njegovih pogledov 
poistovetiti s stališči drugih predstavnikov katoliškega tabora. Nekateri 
izmed njih so med vojno celo postali člani partije. Dokazano je, da 
Tone Fa j fa r iin Marijan Brecelj Dolomitski izjavi nisita nasprotovala, 
saj j e šlo tedaj za nastop proti silam združene slovenske reakcije, ki 
je že nastopala z močnimi oddelki bele garde. Neenotnost v samem 
vrhu OF, ki se je zelo zaskrbljujoče pojavljala tudi od spodaj, bi 
pomenila največjo nevarnost za narodnoosvobodilno gibanje. 

Edvard Kocbek je v svojem medvojnem dnevniku oziiroma v povojni 
Tovariši j i zapisal drugače, kot pa sta ob njegovi 70-letnici zapisala 
Alojz Rebula in Boris Pahor v Naših razgledih 9. maja 1975. Najprej 
pa moramo v skopih stavkih povedati, kaj je Edvard Kocbek med 
drugim zapisal med vojno: 
» . . . Narodnoosvobodilni boj postaja zaradi totalne vojne vedno bolj 
totalen boj za popolno osvoboditev slovenskega človeka. In v takem 
totalnem boju se med nami vedno bolj uveljavlja tista zgodovinska 
sila, ki nastopa miselno in organizaitorno najbolj zaokroženo. Med 
vsemi skupinami, formacijami in strankami (strank v OF ni bilo, 
razen KPS, ki pa je bila pred zlomom Jugoslavije prepovedana), ki 
sestavljajo OF, lahko le o komunistični stranki rečemo, da je prava 
zgodovinska sila. Ce ne sodimo z duhovnega stališča, temveč s stališča 
zgodovinske učinkovitosti, potem gre komunistični stranki prvenstve-
no v tehnični izpeljavi slovenskega narodnega osvobojen j a. Slovensko 
osvobojenje je komplicirana procedura, ki potrebuje objektivne druž-
bene razvidnosti, organizacijske izkušnje, politične rutine, vojaške 
spretnosti iin prave borbene psihologije. Vsem tem potrebam ne more 
nihče tako ustreči, kakor elita slovenskih komunistov, ki že dozdaj 
nastopala iniciativno v OF . . . (Podčrtal pisec) 

. . . Vse skupine prepustijo vzgojo svojih aktivistov OF sami, da jih 
enotno oblikuje in jim dodeljuje delo. V imenu skupine smo izjavili, 
da se odrekamo samostojni organizaciji svojih aktivistov, ker hočemo 
s tem koristiti čimvečji enotnosti in učinkovitosti OF. Obenem pa smo 
komunistični straniki priznali potrebo in pravico po njim dosedanji 
organizaciji aktivistov . . . 



Edvard Kocbek izreka pr iznan je komunistični part i j i , tovarišu Edvar-
du Kardel ju in tovarišu Borisu Kidriču . . 7 

Edvard Kocbek pa se v omenjenem in t e rv ju ju po vojni kot »pričeva-
lec današnjega časa« v nekater ih stališčih povsem odmika od med-
vojnih izjav. Na kratko poglejmo nekatera povojna stališča: 

»Kardelj trdi, da so se po i tal i janski ofenzivi okrepile tendence, da 
bi se OF spremenila v koalicijo samostojnih političnih skupin. To je 
očitna neresnica, ka j t i v dobi, o kateri se govori, je bila še vedno 
vel javna s t ruk tura začetne OF, ta pa je bila od vsega začetka koali-
cija treh popolnoma samostojnih in ekonomskih temel jn ih skupin, 
komunistične, krščansko^socialistične in sokolske. . . Kardel j govori, 
kako r da bi par t i j ska skupina že t akra t imela nekakšno prednost. Iz 
vojske in terena smo takra t dobivali nenehne pritožbe, da se hočejo 
part i jci s silo in zvijačo oktroirat i kot dejanski voditelj i . . . Na avto-
ri tat iven naiičn je par t i ja naši in sokolski skupini predložila izjavo. 
S tem aktom se je OF spremenila iz spontanega l judskega g ibanja v 
enostrankarsko politično delovanje. V n jem je poslej načrtno mogla de-
lovati le par t i ja . . . 

Na jhu j še je bilo dejistvo, da se je par t i ja pri tem opravilu poslužila 
nasilja. Naša skupina je doživela najusodnejš i udarec. V ozračje OF 
se je vrnilo neka j tu jega in nevarnega, začutili smo nadslovenske in 
naddemokrat ične namene. Par t i ja je ukinila osvobodilno enakoprav-
nost in si začela gradit i svojo izključno oblast. Začel je delovati tihi 
t e r o r . . . « 

Edvardu Kocbeku tudi ni bilo prav, ker je bila par t i j a povezana s 
Centralnim komitejem Jugoslavi je in Vrhovnim štabom, češ da slo-
venska par t i ja ni bila zavezana slovenski suverenosti in da je OF 
potiskala na nekako stransko pot, na kateri je postajala v jugoslovan-
skem prostoru manjšinski pojav, ka j t i v jedru tega prostora je pre-
vladovalo tradicionalno nepolitično vstajništvo.8 (V tem zadnjeim 
odstavku pa so že zarisani tisti okvir j i sedanjega mednacionalnega 
odnosa, ki v živo zadevajo današnjo stvarnost). 

V omenjenem in t e rv ju ju je izpostavljenih še več polemičnih trditev, 
ki so v slovenski javnosti povzročile (take ali drugačne odmeve. 

Tone Fa j fa r , iz vrst krščanskih socialistov, Edvardu Kocbeku očita, 
da si pr i sva ja v skupini krščanskih socialistov p r ima t in da so ise 
preostali člani krščanske skupine distancirali od njegovih stališč. Iz 
njegovega dolgega polemičnega spisa nava jamo n e k a j stavkov: 

7 Tone Kebe: Stvar pozabe? (V opombo Edvardu Kocbeku). Izvleček iz dalj-
šega polemičnega zapisa, ki je bil objavljen v Naših razgledih 20. junija 
1975. 
8 Iz intervjuja, ki sta ga imela tržaška književnika Alojz Rebula in Boris 
Pahor z Edvardom Kocbekom, in je zapisan v daljši različici v Naših raz-
gledih 9. maja 1975. 



»V Dolomitih so temel jne skupine sklenile odpraviti trotirnost v orga-
nizmu OF ter vse politično delovanje skupin podrediti enotnemu or-
ganu OF. Aktivisti na j poslej zgolj delujejo za OF ter se n a j podre-
jajo samo vodstvu enotne OF. To, k a r je bilo v nekakem trdem jeziku 
povedano v besedilu Dolomitske izjave, simo potem temelji to obdelali 
in obrazložili na prvem zborovanju aktivistov OF na Pugledu na Ko-
čevskem Rogu konec aprila 1943. Nakl juč je je naneslo — Kocbek je 
bil na poti iz Dolomitov na Rog zaostal v krimski bolnišnici zaradi 
obolele noge — da sem korefe ra t pripravil in prebral jaz v imenu 
krščanskih socialistov. V tem re fe ra tu sem razložil stališče pravih 
krščanskih socialistov (za Kocbeka trdi, da ni bil nikoli v vrstah 
krščanskih socialistov, pač pa kot katolik z radikalno levimi pogledi), 
ne pa poglede Edvarda Kocbeka. Njemu ¡se je še zadnji hip posrečilo 
priti na zborovanje ter me je nato skušal v diskusiji korigirati J. . 

Krščansko-socialistično društvo je takoj v celoti šlo na osvobo-
dilno delo. Navezali smo st ike — kolikor niso obstajali že p re j — s 
sorodnimi izobraženci in kul turnega kroga De jan je in z akademsko 
mladino, ki se je zbrala okoli akademskega kluba Zar ja . . . 

Tudi danes krščanski socialisti ne čutimo nikake potrebe po lastni 
s trankarski obliki, ker štejemo OF za skupen politični izraz novega 
slovenskega življenja. Vsi slovenski kr is t jani se morajo vključiti v 
OF — in delo za ta cilj je naloga krščanskih socialistov . . . 

Krščanski socialisti v skupini smo gledali na Kocbekove ideje z veliko 
rezervo. Zaradi tega nam je Kocbek očital mlačnost in oportuniizem . . . 
Za krščanske socialiste je bila Dolomitska izjava nova zgodovinska 
etapa na poti v revolucijo . . .«9 

Odmevov na Kocbekov izziv je bilo takra t veliko. L jud j e so se opre-
deljevali za in proti. Seveda j e bilo tistih, ki Kocbeka niso podpirali 
ali pa ga niso razumeli, precej več, v Trstu in d rug je pa so ga reakcio-
narni krogi zelo poveličevali. 

Nekdo od Kocbekovih oporečnikov pa je 20. juni ja 1975 v Naših raz-
gledih zapisal (očitno je ime pomotoma izpadlo, ker besedilo ni bilo 
gledano v celoti): 

»Sodbo o preteklih dogodkih je t reba pisati objektivno in na podlagi 
nespremenlj ivih zgodovinskih dejstev, jih ne spreminjat i skozi naočni-
ke politične ideologije ter imeti pred očmi vso veliko odgovornost za 
resnico v t e j sodbi. Brez užaljenosti iin kakršne koli strasti, zagna-
nosti in artizma. Sicer je taka sodba pamflet . To se je pripeti lo Tebi. 
Zato mislim, da Tebi ne gre za resnico preteklosti, temveč da si hočeš 
to preteklost pr ikroj i t i v neke svoje posebne namene, ki jih prikrivaš, 
a se le očitno vidi, da se uvel javl jaš v vlogi političnega voditelja. 
Spoštujem Te kot pesnika, a za zgodovinske resnice licentia poetica 
(pesniška prostost — pojasnil T. K.) ne velja, to veš sam bolje . . 
9 Tone Fajfar: Ugovori zoper Kocbekove odgovore, Naši razgledi 25. julija 
1975. 



V novejšem času hočejo nekateri »dediči« zapuščin medvojne Tovari-
šije predstaviti OF s pomočjo povojnih dnevnikov. Še zlasti se je uve-
ljavil znani Dimitrij Rupel, ki je objavil Kocbekov Dnevnik 1951—1952. 
V n jem v predgovoru tendenciozno in enostransko predstavlja Edvar-
da Kocbeka, zlasti, kar se nanaša na Kocbekovo medvojno in povojno 
politično dejavnost. Zaskrbljen je zaradi nekaterih dogodkov, ki so 
se odvijali po vojni, zlasti raznoraznih povojnih procesov (v marsi-
čem ima prav). Zgraža se nad roškimi žrtvami — likvidiranimi do-
mobranci, niti z besedico pa ne omenja partizanske žrtve, ko so ne-
dolžne ljudi pobijali vsevprek in jim celo sekali glave. Trdi, da je 
Kocbek Borisu Pahorju »odprl novo, nemara najhujšo politično rano: 
vprašanje po vojni na Rogu in drugod množično Likvidiranih domo-
brancev«. Ko kateri koli pisec ocenjuje dogodke med našo NOB in 
po okupaciji, mu mora biti prva skrb navajati žrtve nasilja, ne pa 
žrtve kot izdajalce naroda. Vse do zadnjega so partizani domobrance 
pozivali, na j zapustijo okupatorja in pridejo na drugo stran, pa tega 
niso storili. Tudi zavezniki so jih obravnavali kot izdajalce, zato so 
nam jih izročili. Nikakor ne zagovarjam takratnih partizanskih po-
stopkov, ka j t i tedaj so delovala že redna sodišča. Toda ljudski srd je 
prevladoval nad razumnim ukrepanjem. Pa ne samo pri nas. V Parizu 
so baje ostro sodili še celo prostitutkam. Dimitrij Rupel je pozabil 
navesti, da je bil Edvard Kocbek takra t zvezni minister, pa ni ničesar 
storil proti s t re l janju narodnih izdajalcev. Kot je razvidno iz Ruplove 
publicistike, se s ramuje partizanskega boja in menda še celo lastnega 
očeta, ki ga je ponižal na raven »kavarniškega godca«. Sam sem bil 
z nj im med vojno kot partizan v Gradacu v Beli krajini, k j e r je 
skupaj nastopal z Bogdano Stritarjevo in drugimi kulturniki v ponos 
našega gibanja in v čast svojega visokega umetniškega imena. 

Ce se že spustimo na področje ocenjevanja bratomorne ali državljan-
ske vojne, potem se moramo v prvi vrsti postaviti zoper tiste, ki so 
jo zanetili. Pri tem pa je treba razkriti vse korenine narodnega iz-
dajstva in prikazati resnično zaroto zoper NOB, Ko ni padel še 
noben izdajalec pod partizanskimi ali vosovskimi streli, se je že 
29. maja 1941 pojavila proti OF Slovenska legija, ki je pozneje postala 
leglo in agens slovenskega belogardizma. 

Dimitriju Ruplu in njegovim somišljenikom bi svetoval, da tai si pre-
brali revijo Konec druge isvetovne vojne v Jugoslaviji, ki jo je v 
uredništvu dr. Dušana Bibra izdal BOREC v lanski 12. številki. V 
nje j jugoslovanski in tujii zgodovinarji ocenjujejo zanimive medvojne 
in povojne dogodke. Tam bodo tudi ugotovili, kaiko močno je bilo 
partizansko gibanje, koliko je bilo nasprotnikov, in pri tem spoznali 
resnično moč partizanskega gibanja ter množičnost OF. Vse take 
lažizgodovinarje bi povabil v arhivske hrame IZDG, da bi lahko iz 
domobranskih obveščevalnih poročil razbrali, kako široko je bilo 
razpredeno naše gibanje. 

Zelo zanimivo bi bilo spoznati tudi zunanjo moč in pomoč, ki se je 
stkala med NOB slovenskega naroda v tujini, zlasti v Ameriki. Tam 



so naši l j ud je kmalu spoznali, kdo je resnični nosilec upora in ga 
podpirali. 

Ameriški književnik slovenskega rodu Louis Adamič je skupa j z dru-
gimi naprednimi l judmi vseskozi materialno in moralno podpiral 
jugoslovanski boj proti nasilju, obenem pa razkrinkaval belogardiste 
in kolaboracioniste. V pismu z dne 18. j anua r j a 1943, ki ga je poslal 
t akra tnemu ta jn iku SANS (slovensko-ameriškemu narodnemu svetu) 
pa t ru Kazimir ju Zakra jšku — objavl jen je bil v Slovenskem kole-
da r ju Slovenske izseljenske matice leta 1976 na s t raneh 263—264 
— je med drugim zapisal: 

» . . . Osebno nisem za komuniste, a poudari t i želim, da tudi nisem 
proti komunistom v toliko, da bi bil privoliti sprejemati i tal i jansko 
orožje, da bi z n j i m ubil kakega Slovenca ali pr ipadnika katerega koli 
l judstva na strani Združenih narodov, ne glede na to, kako »ko-
munističen« je ali kako »hudoben«. 

V pogovoru z gospodom Cainkar jem in menoj ste zelo skrbno govorili 
o »zlih komunistih«. Naj vam povem, da osebno ni zame nobenega 
tako zlega Slovenca, komunista ali ne, ki bi bil pri volji sprejemati 
orožje iz rok Mussoliniijevih fašistov za to, da bi uničil Slovenca. To 
je moje stališče . . .« 

Upor prot i okupator ju se je po zaslugi naprednih gverilcev, ki jih ni 
vodila komunist ična par t i ja , razvi jal tudi na Cehoslovaškem. Ko so 
se padalci spustili na domača tla, so j im pomagali pri izvedbi aten-
ta ta na nacističnega trinoga Reinharda Heydricha 27. maja leta 1942. 
Posledice tega atentata so znane. Povračilni ukrep nemških rabl jev 
je bil krut . Z zemljo so zravnali vasi Lidice in Ležaki ter pokončali 
vse moške iz teh vasi. 

K a j pa delovanje katoliške cerkve na Poljskem, ki je bila stoletja 
zaščitnica poljskega naroda in ki jo je zaradi revolucionarnosti in od-
pora proti Nemcem okupator na jhu j e preganja l? Od skupnega števila 
10017 duhovnikov je nacistična okupacija zahtevala 2647 žrtev, izmed 
teh jih je 1996 umrlo v koncentracijskih taboriščih. Ob koncu vojne 
je bila več kot polovica poljskih škofov (45) mrtvih, v izgnanstvu in 
zaporih.10 

Vsak narod ima pravico, da se upre nasilju, ne glede na to, kdo je 
njegov voditelj. Zato zaradi drugačnega gledanja na osvobodilno gi-
ban je na Poljskem najos t re je obsojamo pasivnost ruskih čet ob 
Varšavski vstaji , ker so Nemci pobijali ljudi, ki se niso borili pod za-
stavo z rdečo zvezdo, vpričo ruskih vojakov le neka j kilometrov stran. 

Zdaj pa še misel ali dve iz zadnjega nadal jevanja (objavljeni so bili 
š t i r je deli) Veljka Rusa o razgovorih z Josipom Rusom, vodilnim pred-
stavnikom Sokola v OF. Iz naslova je razvidno da gre za avtentičen 
zapis. 
10 Enciklopedija druge svetovne vojne 1939—1945, stran 118. 



Bral sem vsa štiri nadal jevanja in iz nj ih je mogoče razbrati , da je 
part i ja onemogočila enakopraven demokratičen dialog z drugimi sku-
pinami (v tem primeru s Sokolom) in da je ponavadi obveljalo s ta-
lišče komunistov. Komunisti da so bili močneje vezani na part i jske 
organizacije kot na program OF. Take in podobne metode so bile 
nam, sokolom, povsem tuje, izjavlja Josip Rus v omenjenem raz-
govoru. 

V teh nadaljevanjih so bila omenjena še razna korektivna stališča, ki 
so do dandanes veljala za politične aksiome. Odkrivajo se sektaštva 
do sokolov na Dolenjskem in Notranjskem, zlasti še do Rada Pehačka, 
ki je bil na čelu notranjskih sokolov. Zanika se antiimperialistična 
fronta. Josip Rus trdi, da so že tedaj (najbrž gre za začetke delova-
nja OF) sprejeli sklep o pripravah na oborožen odpor in da je bila to 
ena izmed poglavitnih tem v razgovoru z Borisom Kidričem. Z njim 
je tudi soglašal, da na j bi se na jpre j izoblikovale vsenarodne po-
litične organizacije, ki bi imele izrazito nestrankarski in združevalni 
značaj. 

Josip Rus omenja, da so na nekem sestanku govorili o odnosu do 
Sovjetske zveze in o tem, ali ostati v okviru Jugoslavije ali ne. 
Naslonitev na Sovjetsko zvezo je bila jamstvo za uspeh, zato nas 
tesni stiki KP s SZ niso motili, ampak so nasprotno pomenili veliko 
prednost v boju za osvoboditev in združitev vse Slovenije. 

Številni problemi so se pojavili kasneje, ko je prišlo do prevlade nad 
drugimi skupinami. Seveda pa je treba upoštevati dejstvo, da so 
komunisti že na začetku imeli največ pobud, zato je tudi prišlo do 
sklepa, da KP izda proglas o ustanovitvi OF. Kidrič je utemeljeval 
predlog za ta sklep, češ da OF kot nova politična tvorba ljudem še ni 
znana in jo je zato nemogoče sprožiti med ljudmi brez povezave s 
KP. Sam na ta predlog nisem dal nobene i z j ave . . . 

Kasneje so skušali pogosto postaviti pod vprašaj štiri temeljne točke 
OF. Ko ismo bili leta 1948 skupaj na Strmolu, Kardelj, Vidmar in jaz, 
je Vidmar načel vprašanje, kako je mogoče, da sem malodane brez 
pomisleka pristal na oborožen odpor. Tega ni mogel razumeti. Kar-
delj se je vmešal v razgovor s trditvijo, da sploh ni mogoče, da bi 
26. aprila leta 1941 sprejeli sklep o oboroženem uporu. Po Karde-
ljevem mnenju tak sklep preprosto ¡ni bil mogoč, saj tedaj nismo imeli 
še ničesar v rokah. Jaz sem pojasnjeval, kako tragično smo študentje 
doživljali leto 1918, ko se nihče od slovenskih politikov ni hotel od-
ločiti za oboroženo rešitev slovenske Koroške. Pripovedoval sem, kako 
sem sam zbiral prostovoljce za Koroško, kako smo odšli na Podrožco 
in kako smo tam nekaj tednov vztrajali brez sleherne politične pod-
pore (iz Ljubljane. Takrat je v meni dozorevalo spoznanje, da lahko 
v takšnih kriznih časih samo politična organizacija, kombinirana z 
vojaško akcijo, privede do ustrezne rešitve. 

Kljub temu in drugim pojasnilom pa je kasneje prevladala Kardeljeva 
interpretacija o usodnih dogodkih leta 1941. V skladu s to interpre-



tiacijo je Kardel predlagal, da se praznuje kot dan vstaje 22. julij 
in ne 27. april (podčrtal T. K.). 

Po mojem mnenju se je Kidrič h i t re je odzival na dogodke kot Kar-
delj. To je bilo tudi odločilnega pomena: če ne bi izkoristili tistih, 
ko je bila situacija popolnoma odprta, je veliko vprašanje , če bi do 
ustanovitve OF sploh prišlo. In še napre j : če bi tudi prišlo do 
ustanovitve OF, ne pa hkrat i do jasne opredelitve temeljnih ciljev, je 
vprašanje , če bi se OF lahko obdržala. S tega vidika je bila prav 
napoved oboroženega odpora ključna za ohranitev enotnosti OF v 
prvih mesecih leta 1941 . . ( p o d č r t a l T. K.). 

Tudi Zoran Polič je kot ustanovni član OF Slovenije povedal svoje, 
zdi pa se mi, da vsak po svoje neka j prikriva in da takra tn i nosilci 
Osvobodilne fronte, ki so domala skora j vsi pomrli, niso povsem enotni 
v pre j šn j ih (medvojnih) in današnj ih izjavah. Osvobodilno fronto ne-
kateri dandanes preds tav l ja jo tako, kot da bi se bali n jenega upor-
nega duha in se je izogibali kot neka j posebnega v jugoslovanskem 
političnem in vojaškem prostoru, zato se izgubljajo v nekem odtujenem 
vstaj ni štvu. 

Iz izjav Edvarda Kardel ja in tudi iz njegovih ukrepov po vojni je 
razvidno, da se je izogiibal predstavit i Osvobodilno f ronto slovenskega 
naroda kot na jbol j upornega jedra našega narodnoosvobodilnega boja 
in r a j e izbral za dan vs ta je precej m a n j pomembno akcijo 22. julija 
1941 leta. Ta politična poteza je bila v veliko škodo povojne sloven-
ske politike tistih odpornih akcij, ki so bile navedene v uvodu tega 
zapisa. Politična škoda je v zanikanju lastne zgodovine in resničnih 
dejstev, ki jih lahko pojasnijo le pošteni zgodovinarji . 

Centralizem in unitarizem na pohodu 

Nadal ju jmo zdaj z g ibanjem OF med vojno kot nosilcem množičnega 
odziva slovenskih l judskih množic v boju proti okupator ju . 

O koaliciji in Dolomitski izjavi je bilo precej zapisanega. Če bi se 
teda j ne združili v enotno OF, v bran proti okupa to r ju in narodni 
zaroti vseh vrst, bi naše g iban je onemogočili. Združena reakci ja iz 
katoliških in liberalnih krogov je krepko kazala moč v izdajalskih 
vojaških organizacijah, to je v belogardističnih in pozneje še plavo-
gardističnih formulaci jah. Tedaj je moralo priti do enotnosti, ne glede 
na nada l jevanje vodstva začetega narodnoosvobodilnega gibanja. V 
vrstah OF in tudi NOV so se t eda j začele razna sektaštva, ki j ih bomo 
sedaj pogledali še z drugega zornega kota. Navedli bomo samo neka j 
konkretnih primerov, ki bi lahko precej oslabili part izansko moč. 
11 Veljko Rus: Iz razgovorov z dr. Josipom Rusom o Sokolu in o Osvobo-
dilni fronti, zadnje nadaljevanje v Sobotni prilogi Dela, dne 20. februarja 
1988. Spis Veljka Rusa je bil namenjen polemiki med Zoranom Poličem 
in Dimitrijem Ruplom. 



Ko sem v začetku julija leta 1942 prišel kot partizan na dolomitska 
tla, so me prijazno vključili v prvo četo prvega bataljona prav tedaj 
ustanovljenega Dolomitskega odreda. Najprej sem spoznal ožje četno 
in bataljonsko vodstvo, potem so se niti tovarišije širile t ja do štaba 
odreda. 

Partizanstvo je imelo tedaj popolnoma slovenski značaj in vedeli smo, 
da je oprto na Sovjetsko zvezo, ki je bila tedaj vodilna sila proti 
nemškemu in italijanskemu imperializmu, kar sem vedel že prej . 
Borci smo blagrovali Stalina in sovjetsko armado. Za Tita smo zvedeli 
v jeseni 1941. 

Vsak dan z ju t ra j in zvečer smo v zboru na Dobrovskem hribu nad 
Bezenioo razvijali in snemali slovensko zastavo z rdečo zvezdo in s 
stisnjenimi pestmi ob puški in s petjem izvajali vsakodnevni parti-
zanski obred. Pesem Naprej zastave Slave nas je bodrila in hrabrila . . . 

Spoznal sem nekatere komuniste, po katerih sem se zgledoval. Iz-
kazali so se v akcijah in disciplini, zadnji so pristopili h kotlu, 
skratka, njihove besede in dejanja so bile usklajene. Prav to me je 
navduševalo in zelo kmalu sem postal tudi sam skojevec. Komunist in 
skojevec je tedaj pomenilo največjo disciplino in največji pogum. 
Tisti čas sta bila tovarištvo in «-komunizem-« res prava in sta mi 
še do danes ostala v spominu kot najlepša . . . 

Pozneje se je v partizanski vojski marsikaj spremenilo. Stabi so se 
oddaljevali od borcev, si prisvajali privilegije, uvedli svoje posebne 
kuhinje, kar za borce ni bilo zgledno. To se je dogajalo zlasti po ka-
pitulaciji Italije. 

Ob koncu leta 1942 so se začeli v Dolomitih partizanski mitingi pred 
cjivilnim prebivalstvom tudi tam, k jer še ni bilo osvobojenega ozem-
lja. Na mitingih so tedaj nastopali t r i je govorniki. V imenu part i je 
so nastopali dr. Cene Logar, Karel Grabeljšek-Gašper in še Lado 
Dolničar-Rudi kot politkomisar prvega bataljona. V imenu krščan-
skih socialistov pa je vselej nastopil dr. France Skerl-Bregar. Sokole 
je kot govornik menda zastopal Lojze Vrhovec. Taki mitingi so bili 
včasih prav ob ljubljanski žični meji, pri Margonu na Brdu, pri 
Jamniku na Vrhovcih in tudi zraven belogardističnih postojank, v 
Dragomeru pri Logu, v Podlipi, v Podutiku pri Vodniku, v Gabrju 
pri Dobrovi in drugje. 

Vsak govornik je iz svojega nazorskega gledišča poveličeval OF in 
pozival ljudi k sodelovanju. Ne glede na to, da so bili govori enotno 
utirjeni, so ljudi nehote spominjali na predvojne strankarske shode. 

Prikazani način delovanja frontovske organizacije na mitingih ni bil 
škodljiv, pač pa agitacijsko delovanje mimo njih, ki se je kazalo zlasti 
v odnosu med krščanskimi socialisti in komunisti. 

Ker sem prej pripadal krščanskim socialistom, sem postal tarča enega 
izmed voditeljev in aktivistov krščanskega socializma v Dolomitih, 



Franca Velkavrha-Urbana, ki me je iz SKOJ-a vlekel na svojo stran. 
Svojo aktivnost je uvel javl jal še do drugih borcev in jih pregovar ja l 
za prestop v vrste krščanskih socialistov. Ker je bil ra jonski terenec 
in je imel zveze z viškimi aktivisti, je dobival velike količine blaga. 
S ponujan jem nogavic ali čim drugim je hotel pridobiti fan te . 

Zaradi njegovih ekstremnih nastopov je prišlo do resnega spora na 
seji dobrovskega ra jona med Ladom Dolničar jem-Rudi jem in med 
nj im pa tudi nekater imi drugimi, ki so delovali v Narodni zaščiti. Na 
Logaškem so bila nesoglasja med sokoli in člani par t i j e oziroma inšt-
ruk tor j i CK KPS zaradi pris transkega nastopanja . 

Na Dolenjskem je prišlo do resnih ekscesov v operat ivnih part izanskih 
enotah, k je r so krščanski socialisti zahtevali svoje predstavnike pri 
oprav l jan ju političnih funkci j . Ko je bil Boris Kidrič politkomisar 
glavnega štaba jeseni 1. 1942 in spomladi 1. 1943, je imel ob sebi še 
tr i pomočnike: dr. Jožeta Brileja-Bolko, Štefana Pavšiča-Jur i ja kot 
predstavnika krščanskih socialistov in Lojzeta Vrhovca iz vrs t sokolov. 

Jože Brejc-Franček je bil kot krščanski socialist tako ekstremen, da 
je bil za ustanovitev samostojne stranke, kar je razvidno iz nekega 
Kardel jevega medvojnega pisma. Enake težnje je imel tudi Edvard 
Kocbek, za ustanovitev lastne s t ranke ali za samostojno delovanje ob 
OF.12 

V pozni jeseni 1. 1942 je prišel na Dolenjsko član vrhovnega štaba 
Arsa Jovanovič. Kot zvemo iz uvodnika Svarunove knj ige Dolomiti v 
NOB, ki ga je napisal Edvard Kardel j , je bil poslan v Slovenijo po 
zapovedi vrhovnega komandanta Tita. Z n j im je prišlo še neka j izku-
šenih oficirjev. 

Arsa Jovanovič, bivši generalštabni major s tare vojske, je imel, kot 
navaja Kardelj , ka j malo posluha za razmere v Sloveniji. Še preden 
je dobil stik s slovenskim vodstvom, je pričel z ukazi in prekoračil 
pooblastila vrhovnega komandanta . Izdal je npr. povelje, da mora jo 
part izani nositi na kapah znak s srpom in kladivom namesto znaka 
OF. Začel je odstavljat i slovenske komandante in postavljat i oficirje 
iz svoje skupine. 

Pri slovenskih part izanih ie tako početje vzbudilo nezaupanje in odpor, 
čeprav so bili dospeli oficirji sposobni poveljniki, kar so potrdili, ko so 
jih naša vojaška vodstva postavila na odgovorna mesta. 

Arsa Jovanovič pa je imel v programu, na j bi se vsa slovenska vojska 
umaknila preko Kolpe v Gorski Kotar in Liko, češ da zaradi pre-
naseljenosti, terenskih razmer ter gostote železniškega in cestnega 
omrežja ni pr ipravna za partizansko vojevanje. 

Edvard Kardel j je bil, ko je za to izvedel, v Ljubl jani , zato se je 
takoj podal v Dolomite, k j e r je bilo slovensko politično in vojaško 
12 Tone Ferenc: Ljudska oblast na Slovenskem 1941—1945, prvi del, na str. 
580 in 582. 



vodstvo in sklical IO OF, ki je o tem pr imeru razpravljal . Ko je prišel 
Jovanović v Dolomite, so imeli z n j im razgovor. Kardel j mu je kot 
član vrhovnega štaba in izvršnega biroja CK KPJ prepovedal izdajati 
direktive in povelja . . . Ukinili so tudi vse njegove ukrepe. 

Vsi ti dogodki so še napre j zaostrovali odnose strpnosti in dialoga z 
Edvardom Kocbekom, dokler ni po sporazumu tudi z n j im prišlo do 
znane Dolomitske izjave in enotnega nastopa in delovanja OF. 

Nasta ja jo še vprašanja , kar v uvodniku ni pojasnjeno. Ali je vse to 
Arsa Jovanović res počenjal na svojo pest, ali je imel zaslombo v vr-
hovnem štabu. Nastaja dvom zlasti v štavilne depeše, ki jih ie moral 
poslati Edvard Kardel j vrhovnemu komandantu Titu. da ga je pre-
pričal o napačnem ravnan ju načelnika štaba Arse Jovanovića. 

V Dolomitih je konec leta 1942 prišlo do sektaštva po zgledu Jovano-
vića. ko so se menda pojavile zastave s srpom in kladivom. 

Iz ohranjenega precej nečitljivega pisma, ki ga je Albin Bregar (dr. 
France Škerl) poslal Frančku (Jože Brejc) je razvidno, da so se raz-
vade, ki jih je z juga prinesel omenjeni sektaš, skušale uveljavit i tudi v 
Dolomitih. 

Franček Bregar opozarja na sektaštvo parti jcev, češ da so iz zastav 
z rdečo zvezdo naredili zastave s srpom in kladivom. V pismu (napisano 
je moralo biti v novembru ali decembru leta 1942, še preden je 
Bregar (dr. Skerl) okrog božiča odpotoval na Primorsko) omenja , da 
se je zaradi tega že pogovarjal s Cirilom (po vsej verjetnosti je bil to 
Ciril Keršič-Metod, odredni komisar) in Tinetom (najbrž Janez Sta-
novnik kot predsednik krščanskih socialistov), da bi prišli stvari do 
dna. Bregar za t r ju je , da mora biti part izanska vojska nekakšno srce 
in politika OF, ne pa ka j drugega . . .13 

Grob poseg Arse Jovanovića v slovenske razmere (če je bil za n j im še 
kdo drug, je očitek tem večji) je bila diskvalifikacija OF in slovenskega 
vojaškega poveljstva. Naša vojska se je porodila v nedr j ih svojega 
naroda popolnoma svojstveno in na začetku ni vedela ne za jugoslo-
vanske niti za sovjetske centralistične mahinacije. Vse do julija 1943 
ji IO OF postavljal oziroma potr jeval vodilne poveljnike. 

Kočevski zbor je v dneh 1. do 3. oktobra 1. 1943 krepko zarisal podobo 
slovenskega naroda v prihodnosti z znanimi Cankarjevimi besedami in 
oklical njegovo državnost na podlagi svobodno izvoljenih odposlancev. 
Takrat je bila tudi izražena težnja po skupni domovini Jugoslaviji, 
ki n a j predstavlja zvezo svobodnih narodov. Vedno smo hoteli državo, 
v kateri bi bili varni in hkrat i svobodni. Enaka stališča je zavzel 
pozneje tudi Slovenski narodnoosvobodilni svet in razglasil slovensko 
državnost. 

Med vojno nas je z ostalimi narodi družil boj proti agresorju in ta 
boj nas je združeval v enotnost. Le-ta n a j bi v bodoče slonela na 
13 Arhiv IZDG — »Vesti« — fascikel 110A/I. 

104 



enakopravnosti in na pravici vsakega naroda do samoodločbe do od-
cepitve. Tako demokratično je nastala tudi naša slovenska vojska. 

Po vojni smo zvedeli kako je bilo političnemu komisarju glavnega 
štaba Slovenije Borisu Kidriču hudo, ko je 26. marca 1945 zvedel za 
ukinitev slovenske partizanske vojske. Kako je moralo biti hudo 
primorskim borcem in oficirjem, ko so naenkrat začutili nerazumljiv 
jezik, kajti, v italijanskih šolah, se ga niso učili. 

Uvedba starojugoslovanske vojske po vojni s samo enim jezikom — 
srbohrvaškim, s striženjem las in sprva tudi s starimi navadami, je 
šokantno vplivalo zlasti na tiste, ki so še nedavno prej opevali sloven-
sko vojsko. Zakaj se je to moralo zgoditi v demokratični državi? . . . 

Med vojno smo imeli Slovenci svoje glavno poveljstvo, ki se je ob-
likovalo na dan napada na Sovjetsko zvezo 22. junija 1941. Pred tem 
smo imeli že svojo uporno OF in prve čete oziroma skupine partizanov. 
Naša vojska se je samostojno razvijala in je bila vseskozi slovenska. 
Na pohodih so se razlegale pesmi: Kje so meje, pregrade za slovenske 
brigade. . . Dokler tu so brigade, kdo zemljo nam ukrade? Na Slo-
venskem smo mi gospodar! Ta pesem je nastala v oktobru leta 1942. 
Borci so jo začeli kmalu prepevati še z drugimi pesmimi o slovenski 
v o j s k i . . . Vse to nas dandanes navdaja z grenkobo . . . 

Zakaj smo se lahko med vojno kovali v bratstvo, ko smo imeli svojo 
vojsko s svojim poveljevalnim jezikom. In taka vojska je lahko s 
slovenskim poveljstvom zmagovala. Tudi na Hrvaškem, ko so se sku-
paj s hrvaškimi borci borili na Bosiljevem in še kje, in z niimi, ko 
so prihajali na naša tla in pomagali razbijati Suhor itn. Obe sta 
nastopali vsaka v svojem jeziku in zmagovali! 

Spomin mi seže v leto 1952, ko sem se znašel z ostalimi rezervnimi 
oficirji na P tu ju na orožnih vajah. Po končanih vsakodnevnih vajah 
smo imeli navado, da smo se v krogu na dvorišču vojašnice pogovarjali 
o tem in o onem. Nekega dne pristopi k nam bataljonski poveljnik, 
primorski Slovenec in nas nadere: »Zašto ne govorite srbohrvatski.« 
Seveda smo se razburili, in jaz, ki sem bil edini od teh oficirjev v 
štabu polka, sem temu »Slovencu«, ki ni obvladal niti svojega sloven-
skega jezika, zabrusil, na j se ra je sam navadi materinega jezika. 
Nastopil je v vlogi »janičarja«, morda po navodilih svojih nadrejenih. 

Kdo nam je vsilil tak vojaški centralizem? Morda naši popustljivi 
politiki in generali, ljudstvo prav gotovo ne. Tega ni kriv tudi naš prvi 
medvojni general Jaka Avšič, ki se je do svoje smrti boril za sloven-
sko poveljstvo v jugoslovanski ljudski armadi. Naj zdaj po njegovi 
smrti ponovno obudimo njegove misli iz daljšega (24 strani tipkopisa) 
pisma, ki ga je 22. julija leta 1973 poslal zvezni skupščini, zvezni 
ustavni komisiji v zvezi z obrazložitvijo Načrta Ustave SFRJ z 
dne 11. maja 1973 k poglavju o Narodni obrambi. Navajamo odlomek: 

»Ljudje, ki v armadi zagovarjajo samo eno jezikovno rabo in odkla-
n ja jo kakršno koli rabo jezikov narodov in narodnosti v temeljni 



dejavnosti poučevanja in poveljevanja, ki totalno zajema vojaka v 
celotnem življenju, stoje v bistvu na stališču, ki nasprotu je družbeni 
in politični ureditvi naše države, ki je z Ustavo SFRJ določena (216. 
člen Ustave). Z rabo enega samega jezika se vzgaja pri vojakih in 
državljanih določena miselnost, ki poveličuje en narod, njegovo večjo 
veljavnost, kar hkrat i zmanjšu je veljavnost drugih narodov. Takšni 
neenaki narodi nemorejo imeti pogojev za enakopravno sožitje za 
federat ivne odnose, ki nu jno predpostavl jajo pr iznanje in miselnost 
o enakopravnosti narodov, narodov, ki so istega ranga, ne glede na 
številčnost, (podčrtal T. K.) Armada je skupna in zato najš i rša in 
najintenzivnejša vzgojna insti tucija. Ona tudi t e r j a ogromne f inančne 
izdatke narodov in narodnosti . Iz tega sledi, da bi l j ud je morali 
biti vzgojeni v miselnosti, v kateri je globoko vkoreninjena av-
nojska enakopravnost in enaka veljavnost narodov, (podčrtal T. K.) 
Ta predpostavlja sožitje narodov, v katerem ima vsak narod zaščito 
v skupnosti narodov svoje države v vseh njenih institucijah. Vsak 
pripadnik katerega koli naroda mora priti do prepričanja , da so nje-
gove etnične posebnosti enako zaščitene; za enega kot drugega priprav 
nika mora veljati isto, za vse, ki smo zaščiteni, kot za tiste, ki ščitijo . . . 
Ako je to urejeno drugače, se lahko razvija nacionalizem, bodisi za-
radi zapostavljanja, bodisi tudi zaradi privilegijev . . . 

V armadi, kot vidimo iz obrazložitve, se še napre j hoče uveljaviti 
samo en jezik in ne skrbijo za to, da bi se oblikovala miselnost, ki je 
v ostalem prežeta z Ustavo in ki je v večnarodni državi neobhodno 
potrebna. Razen pripadnikov enega naroda, so vsi drugi zapostavljeni. 
Ti, ki j im nj ihove narodnostne posebnosti niso priznane, ne morejo 
pridobiti tistega nadvse dragocenega prepričanja, da so za državo 
enakovredni in veljavni, kar bi jih namreč obvezovalo na enake 
dolžnosti in fizične obveznosti v narodni ob rambi . . . 

Doklej se vodstvo armade (ne JLA kot take — op. p.) brani rabe 
jezikov narodov in narodnosti, dela objektivno za asimilacijo in hkrati 
za sovražno propagando in za notranjo neenakost, ne more prepričati, 
da je zagovornik naše družbene in politične ureditve ter temeljnih 
pridobitev narodnoosvobodilnega b o j a . . .14 (podčrtal T. K.) 

V tem kra jšem izseku Avšičevega stališča je podana možnost številnih 
razprav, ki se nanašajo na vlogo JLA v jugoslovanski družbeni s tvar-
nosti. 

Ne JLA, marveč generali na zatožni klopi 
Ko je govor o manjpravn ih in večpravnih narodih v Jugoslaviji, general 
Jaka Avšič pravilno izpostavlja poveličevanje naroda, ki poveljuje, 
nasproti narodov, ki imajo zmanjšano veljavo, ker so pr ikrajšani za 
povel jevanje v svojem jeziku. Pri tem pa se še nu jno pojavl ja superi-
14 Pismo je izročil Jaka Avšič piscu tega sestavka kakšni dve leti pred 
smrtjo. 



ornost in centralizem vojaške centralne administracije, ki skuša z 
geslom vsenarodne obrambe države vsiljevati svojo voljo narodom in 
se še celo postavlja nad njihove interese, čeprav so združeni kot 
suverene enote SFRJ. 

V vsej povojni praksi so se v vojaškem vodstvu vseskozi kazali cen-
tralistični in unitaristični interesi, skupaj s tistimi ekstremno opre-
deljenimi politiki, ki so videli perspektivo Jugoslavije v enotnosti za 
ceno odvzemanja narodnih, avtohtonih, samoupravnih in suverenih 
pravic, ki so jih vsi narodi razglasili in zagotovili še med narodno-
osvobodilnim bojem. Videli so izhod samo v osrednjem interesu z 
močno in drago armado, ne glede na gospodarsko in politično stanje 
doma in ne glede na velike spremembe in odnose v svetu. Zato še 
dandanes demagoško rotijo ljudske množice o potrebnosti močne (ne 
omenjajo zelo drage) armade, ki na j bi »odrešila jugoslovanske mno-
žice vsega hudega«. Razmetavajo denar za sila drago orožje, za lastno 
vojaško industrijo, za orožje, ki ga prodajajo državam za medsebojno 
pobijânje. K je so tu interesi lačnega ljudstva in miru v svetu? Zakaj 
drago napadalno orožje, če se naslanjamo na princip obrambe in gve-
rilskega boja? Vsa naša notranja in zunanja politika je v popolnem 
nasprotju s tem, kar počenjajo armadni l judje. In če posamezni 
publicisti razkrinkavajo tako početje, jih zaznamujejo s tuj imi agenti, 
z razbijači enotnosti Jugoslavije, češ da so proti samoupravi in demokra-
ciji, sami pa nastopajo z najbolj ekstremnimi unitarističnimi izja-
vami. 

Tudi privilegije, ki so si jih pristvojili nekateri najvišji poveljniki 
armade, štejejo kot napade na JLA. Take privilegije pa branijo tisti 
civilni politiki in ostali privilegiranci, ki so si v današnji družbeni 
stvarnosti pridobili položaj modernih »faraonov«, posedujejo vile, držav-
ne avtomobile in še druge prednosti, čeprav so že upokojeni. »Vrana 
vrani oči ne izkoplje,« je slovenski pregovor. 

Tudi v Sovjetski zvezi, v prvi državi socializma, so si v Stalinovi dobi 
in dobi Brežnjeva prisvajali materialne in druge ugodnosti ter krepili 
vsedržavno moč armade za morebitne notranje ali zunanje spopade. 
Danes se je po zaslugi Gorbačova ta miselnost popolnoma spremenila 
tako v notranjih odnosih kot v zunanjih odnosih Sovjetske zveze. 
Popuščanje z zmanjševanjem in uničevanjem orožja je postalo impera-
tiv novega sovjetskega vodstva v nasprotju s prejšnjim rožlanjem 
z orožjem in nehumanim postopkom proti l judem v lastni državi. Tudi 
v Sovjetski zvezi so se že zdavnaj prej pojavljale alternative za de-
mokracijo družbe, a so jih s silo ali pregonom vselej zavrnili. Dan-
danes je v tej deželi z »železno zaveso« nastalo toliko sprememb, da bi 
se naši politiki v marsičem lahko zgledovali pri njej . 

Moč orožja v Sovjetski zvezi slabi, močnejši pa postaja človeški in 
moderni dejavnik. 

Vsi navedenii očitki poveljnikom JLA in zgledne pr imerjave drugih 
bolj humanih držav so trn v peti armadnim centralistom, zato vse 



take predloge, kot so civilno služenje, slovensko poveljstvo, skrajšani 
rok, pravna in civilna družba, sestop parti je z oblasti, zahteva po 
suverenosti republik, proglašajo za kontrarevolucijo, za obliko spe-
cialne vojne ipd. Vsakemu količkaj naprednemu publicistu lepijo eti-
keto tujega vohuna, češ da je na sovražnih pozicijah, in ga preganjajo. 

Ce gre za prenovo in demokracijo družbe, ki se na žalost imenuje 
socialistična, moramo biti dosledni do konca. In če nekateri Slovenci 
postavljamo zahtevo, da se v JLA uvede slovenščina kot enakopravni 
jezik, s tem še nismo renegati v smislu obtožb. Obtoževanja, da smo 
»za republiško vojsko«, »etično čisto JLA« ipd., so zgolj samo natol-
cevanja in napačne interpretacije naših upravičenih zahtev. Vse to 
po malem že diši po oznaki nacistov. 

Po sedanji ustavi bi se lahko slovenščina uvedla kot poveljevalni jezik 
na območju vseh republik, kajti Slovenci smo tudi eni izmed na-
rodov Jugoslavije in po zvezni listavi bi se to lahko zgodilo. Toda 
nobenemu Slovencu še na misel ne pade, da bi se povzdignil nad 
jugoslovanske narode (številčnost naroda po ustavi ne pomeni že pra-
vico vladanja, marveč je vsak narod ne glede na število enakopraven) 
in jim poveljeval, denimo, 43 let v slovenskem jeziku. Kakšen hrup 
bi bil, če bi po ustavi dovoljene pravice uveljavili. Prav gotovo bi 
nas nekateri ekstremisti kamenjali. 

Taka zahteva bi bila neumestna in huda, če bi se morali večinski 
narodi podrediti manjšinskemu, toda ustava tudi tako možnost tole-
rira, če bi bil slovenski jezik sporazumno izbran za poveljevalnega. 
Nekaj pa bi le morali upoštevati, zato zastavljam vodilnim vojaškim 
in civilnim ljudem v federaciji naslednja vprašanja: 

Ce že nimamo pravice poveljevanja v (slovenskem jeziku in služenja 
vojaškega roka v domačem okolju, zakaj nam kot enakopravnemu 
narodu kratite pravico do funkcije zveznega sekretarja za narodno 
obrambo? Ta funkcija ves čas po vojni ni pripadala nobenemu Slo-
vencu, in zdi se mi, da tudi Makedoncu ne. Ce že nimamo dovolj 
sposobnega človeka v vrstah generalov, bi na to mesto postavili ci-
vilnega človeka, kot je v navadi po svetu. 

Zakaj ste na mesto ljubljanske armadne oblasti postavili hrvaškega 
generala prav v zadnjih letih, ko je veliko govora o reformah v JLA. 
Prej, če se ne motim, smo imeli na tem mestu vsaj 25 let svoje slo-
venske generale. Ali je zdaj taka ^suša« v vrstah slovenskih gene-
ralov, ali pa so motivi v nezaupanju? Prav gotovo bi personalci, ki 
razporejajo kadre, imeli tako možnost, vendar je niso upoštevali. 
Menim, da bi to mesto povsem lahko zasedel slovenski general Ivo 
Tornine, ki se je zadnje čase take »lepo izkazal«. 

Tak paternalizem je popolno nezaupanje slovenskemu državnemu in 
političnemu vodstvu, zlasti pa še njegovemu prebivalstvu. 

Vodilni armadni l judje se bojijo celo slovenskih napisov in zastav na 
vojašnicah. To se kar nekako ujema z ukrepi Arse Jovanovića med 



vojno, ko nam je hotel vsiliti proletarske zastave in njihove kokarde. 
Slovenska partizanska vojska je vselej nosila slovensko zastavo na 
pohodih in z njo zmagovala. Plapolala je povsod visoko nad glavami 
partizanov. Ko so se morali borci Logaškega bataljona po kapitulaciji 
Italije umakniti iz Ornega vrha zaradi nenadnega vdora Nemcev, je 
eden izmed borcev v zadnjem trenutku rešil bataljonsko zastavo, ki je 
imela že ožgan drog. Ta zastava je kasneje postala zastava Prešer-
nove hrigade, v katero so prišli večinoma borci iz Logaškega bata-
ljona. Ohranila se je do konca vojne in je zdaj v vojaškem muzeju 
v Beogradu. 

V primeru zagovora slovenstva gre za popolne pravice in celostno 
priznanje slovenskega jezika tudi v vrstah JLA. (Pred kakšnima dve-
ma letoma so hoteli srbohrvaščino uvesti še v zvezni instituciji — 
PTT prometu s tiskovinami samo v enem, to je centralnem jeziku. 
Verjetno se je ka j takega zgodilo tudi pri carinskih tiskovinah. Ne-
koliko prej nam jo je »zagodla« zvezna administracija z uvedbo 
nemogočega pologa za prestop meje. Dolgo so se morali slovenski po-
litiki boriti za odpravo tega sramotnega dokumenta. Tu je šlo zlasti za 
diskriminacijo slovenskega prebivalstva, ki ima sorodstvene vezi z 
živečimi Slovenci v Italiji in Avstriji. S tem pa je bil okrnjen tudi 
mednarodni ugled države kot celote, saj se je mednarodno sodelovanje 
zmanjšalo.) 

Zaradi takih ali drugačnih centralizmov se upravičeno zastavlja vpra-
šanje, kako organizirati armado in kako jo demokratizirati. Zahteve 
po slovenskem poveljstvu in služenju v Sloveniji so povsem realne v 
smislu ustave in v smislu interesov slovenskega naroda, ko gre za 
njegove avtohtone pravice. 

Pritiski armade in posameznih narodov k pokorščini, tudi takrat, ko 
jim je storjena krivica, je kršenje najbolj elementarnih in humani-
stičnih pravic. V takem primeru ne bo armada več ljudska armada, 
ker bodo l judje v n je j videli le organ pritiska oziroma represije. S 
puškami in pendreki ne bomo rešili notranjih nesoglasij, kajt i vsaka 
prisilna akcija povzroča reakcijo in zaostruje not ranje odnose v drža-
vi. Tako početje je še zlasti neprimerno v večnarodnih državah, še 
posebej če tak poseg škodi drugemu narodu. Vse to ustvarja takšne 
ali drugačne nacionalizme in mednarodna sovraštva med narodi, ki 
pravzaprav pri vsem tem nimajo nobene krivde. Za vse so krivi po-
litikanti, ki ponavadi zaradi konservativnih in dogmatskih stališč po 
načelu enotnega centra zastrupljajo mednacionalne odnose. 

Krepitev države 'kot celote in vojske kot n jene sile je bilo opravičljivo 
le v prvih letih po izvedbi revolucije in še v letih informbiro j ev-
skega pritiska. Po tem bi se morala država vse bolj demokratizirati 
in »odmirati« v korist mednacionalnih in medrepubliških odnosov. 
Danes so v svetu povsem drugačne razmere in tudi navzven se mi 
treba vojaško pripravljati iin stopnjevati vojaške moči. Vse sile in 
moči bi morali usmeriti v dvig življenjske ravni, gospodarske moči in 



konkurence tudi navzven. To pa bomo iahko zmogli le s tržnimi me-
hanizmi, s trdim delom in inovacijami. Čakanje na pomoč od drugod 
naj zamenja lastna prizadevnost in vlaganja v rentabilno proizvodnjo. 
Cim prej je treba ukiniti solidarnost, ki ne temelji na poštenih na-
ložbah. 
Armada mora delovati kot resnična nosilka ljudskih teženj, ne pa da 
je nad njimi. Le tako bo postala ljudska armada z vsemi odtenki 
sodobnih demokratičnih zahtev. 

V imenu ljudstva 

Te dni smo bili priča sojenju mlajšim publicistom, ki so že nekaj 
let opozarjali slovensko javnost na razmere v Jugoslovanski ljudski 
armadi in predlagali ustrezne spremembe. Te pobude so izhajale iz 
stališč Qiviilne in pravne družbe v primerjavi z naprednejšimi uredit-
vami v nekaterih drugih državah. Na njihove človeške pobude so 
vojaški voditelji vedno odgovarjali arogantno in ponižajoče. Njihova 
stališča so zavračali, ne da bi nanje ustrezno odgovorili. Njihove po-
bude so torej avtoritativno in energično zavračali, jih ignorirali, kot 
da to ni stvar civilnih ljudi. Vztrajne zahteve vse do današnjih dni 
niso utihnile, kajt i vse to je slovenska javnost sprejela za svoje. Z 
marsičem so se strinjali tudi slovenska oblastna telesa, zlasti pa po-
litiki. Vprašanja vojske so obravnavali v sklopu številnih zahtev pri 
uveljavljanju pravne države in civilne oblasti v formalnih ali ne-
formalnih alternativnih gibanjih, ki se v demokratičnih družbah tudi 
drugje vse bolj uveljavljajo. 

Vojaškim centralnim silam seveda to ni bilo po volji, zato so pri-
pravljali zaroto zoper najbolj radikalne publiciste, ki so si drznili od-
krivati vojaške tabuje in razkrinkavati nedemokratične postopke v 
praksi Jugoslovanske ljudske armade. 

Kakor smo izvedeli iz ust Milana Kučana, predsednika slovenskih 
komunistov, so se na ta obračun proti »škodljivcem« pripravljali v 
Beogradu že meseca marca in hoteli vedeti, kakšen odmev bi spro-
žila aretacija teh pogumnih publicistov v slovenski javnosti in kakšne 
politične posledice bi nastale. Vsi nadaljnj i dogodki so potrdili na-
mere teh zakulisnih sil, priča smo jim bili ob koncu maja, ko so 
zaprli Ivana Janšo, Ivana Boštnerja in Davida Tasiča. Zaprli so tudi 
za nekaj ur Igorja Omerzo. Pozneje so obtožili še Francija Zavrla, ki 
se je branil s svobode. 

Najbolj žalostno pri vsej zadevi je dejstvo, da so pri tem sramotnem 
opravilu sodelovali organi državne varnosti slovenskega Sekretariata 
za notranje zadeve po ukazu Zveznega sekretariata oziroma njego-
vega organa. Odgovori republiškega sekretar ja za notranje zadeve To-
maža Ertla so dovolj jasno prikazali to sodelovanje mimo ustreznih 
državnih in političnih organov v Sloveniji. Odgovoril je, da je vpra-
šanje aretacij njihova rutinska zadeva in da ni imel navade za take 



re® spraševati odgovornih ljudi v republiki. Aretirane so nato iz-
ročili v roke vojaške policije in vojaškega preiskovalca. Ivana Bor-
štnerja so aretirali na podlagi obstoječih vojaških zakonov. 

Tudi nadal jnja Ertlova pojasnjevanja dajo slutiti, da je pri teh are-
tacijah obstajala zveza med njim in med generalom Svetozarjem Viš-
njičem in da so slovenska oblastna in politična telesa vse to ignorirala. 
Erti je napravil levjo uslugo vojaškim oblastem, da so lažje izvedli 
pripor in skonstruirano obtožbo, ne da bi še do danes seznanili slo-
vensko javnost, zakaj je pravzaprav šlo. Iz vsega, kar smo zvedeli, 
tako ali drugače lahko sklepamo, da je bil ta »sporni in ukradeni 
dokument« zapis iz kakšne ta jne seje, kako ukrotiti Slovence v pri-
meru nevarnosti. Prepričan sem, da v tem dokumentu ni bil noben 
razpored vojaških sil zoper zunanjega sovražnika. Izražene so bile 
mere zastraševanja in pokoravanja miroljubnega slovenskega naroda, 
ki je napram tem centralnim silam še kako popustljiv. 

Vse drugače pa je ravnal proti tem pritiskom iz Beograda slovenski 
javni tožilec Pavel Car, ki ni hotel kršiti slovenske ustave (menda tudi 
zvezne) in ni hotel izvršiti ukaza zveznega javnega tožilca. 

Ce je že ka j v zadnjih desetletjih, je slovensko javnost prav gotovo 
razburkala sodna afera »Janez Janša in tovariši« (tak naslov sem 
namenoma napisal zato, ker se je leta 1933 in leta 1934 odvijal v 
Beogradu proces proti slovenskim komunistom pod naslovom »Ing. 
Gerì in tovariši«, v katerem so bili obtoženi ing. Friderik Gerì, Boris 
Ziherl in še vrsta drugih znanih komunistov, vsega skupaj 24, in so 
bili obsojeni na šest let in manj let zapora). Tudi ta proces je bil 
zavit v tančico, vendar ne tako kot sedanji proces v Ljubljani. Tudi 
takrat je sodelovala slovenska javnost s protesti in s publicističnimi 
nastopi v zagovor obsojenih, a nič ni pomagalo glede same obsodbe. 
Dvignilo pa je demokratično vzdušje in moralno zmago obtoženih. 

Proces proti četverici se je odvijal v Ljubljani v srbohrvatskem jeziku, 
v sodnem postopku pa so delovali prav vsi: od tožilca, sodnikov do 
branilcev v prav istem jeziku. Se prej, v preiskavi, je z istim jezikom 
nastopil preiskovalni sodnik. To je nekaj nezaslišanega! Kljub pro-
testom najvišjih slovenskih organov se je stvar odvijala po tirnicah, 
ki jo je ubrala vojaška uprava še celo z dovoljenjem najvišjega ju-
goslovanskega organa, kateremu je ta uprava podrejena. S tem je pri-
šla na zatožno klop naša celotna slovenska državnost in njene zago-
tovljene pravice iin s tem tudi ves slovenski narod. 

V srcu vsakega količkaj osveščenega Slovenca najbolj zaboli dejstvo, 
da so v središču Slovenije kljub protestom vojaški sodni organi iz 
drugih jugoslovanskih okolij, ki ne dovolijo niti slovenskih civilnih 
zagovornikov. Takega ravnanja se ni bilo niti za časa fašistične oku-
pacije, ko so si slovenski obtoženci lahko izbirali svoje slovenske 
zagovornike. Kako bi preneslo prebivalstvo v Srbiji in na Hrvaškem, 
če bi jim v Beogradu in Zagrebu postavili slovenske kazenske organe 
in še v slovenskem jeziku? Ali bi tako početje mirno sprejeli? Nas pa 



l judje iz teh okolij napadajo in blatijo z vsemi mogočimi besedami, 
nam očitajo protiarmadno razpoloženje, specialno vojno in grozijo z 
represijo. 

Danes je slovenskim ljudem jasno brez objave inkriminiran eg a do-
kumenta, ki so ga označili za veliko vojaško skrivnost, da je šlo pri 
vsej zadevi za grobo in agresivno vojaško vmešavanje zoper napredne 
in demokratične pobude nekaterih bolj radikalnih novinarjev pa tudi 
precejšnjega dela javnosti. Upali so razkrinkovati ozadja in postopke 
vodilnih ljudi v armadnem vrhu. Predvsem to je bil vzrok za vojaške 
pregone, s katerimi so hoteli zamašiti usta takim protagonistom. 

Ves sodni postopek je še do danes zavit v kopreno, iz katere ni raz-
vidna prava resnica. Vse, kar je bilo posredovano javnosti, ni niti 
malo prepričljivo. Resnica pa postopoma dobiva pravo podobo in tako 
po delcih lahko spoznamo njen obris, vse cd tajnega zasedanja vo-
jaškega sveta v Beogradu, do tajnih posvetov v Ljubljani mimo 
ustreznih državnih organov in do opravljenih aretacij z »dragoceno« 
uslugo RSNZ. Obšli so vsa legitimna pota in skonstruirali proces, v 
katerem je vsa Slovenija na zatožni klopi. 

Postopka pri aretacijah, zlasti pa na sodišču v zaprtem krogu, nas 
nehote spominjajo na stalinske procese, ko obtoženi skorajda ni smel 
nastopiti v svojo obrambo. Tako zakulisno zarotmštvo vojaških cen-
tralistov dela slabo uslugo demokratičnim pobudam in razvoju ju-
goslovanske družbe. Pod frazami ubranitve pridobitev NOB in samo-
upravne družbe se v n jem skrivajo najbolj konservativne, dogmatične 
in stalinistične koncepcije, kako ohraniti jugoslovansko družbo v 
starih okvirih unitarizma in enotnosti, ne glede na različnosti in po-
sebnosti posameznih narodov. Pri tem se sklicujejo še celo na Ti-
tovo ime, ki je nekaj let pred svojo smrtjo jasno opozoril na določbe 
in vsebino avnojske Jugoslavije. 

Ali morata pri krotitvi naprednih pobud in idej nastopati prav arma-
da in policija? V primeru »Janše in tovarišev« so se centralni in slo-
venski organi državne varnosti izkazali kot ubogljivi členi armadne 
vsemoči. Nastopajo skupno, kadar je to v interesu centralističnih vse-
državnih organov. Oborožen miličniški odred, ki je bil opremljen z 
najmodernejšim orožjem in opremo iz zveznih državnih organov, se 
lahko že jutri znajde na slovenskih tleh, če ne bomo dovolj poslušni 
in ne bomo prenehali misliti z lastno pametjo. 

Oglejmo si nekaj stavkov iz govora predsednika Predsedstva SFRJ 
kot poveljnika jugoslovanskih oboroženih sil. Raif Dizdarevič jih je 
izrekel na slovesni vojaški akademiji, ko je med drugim izjavil: 

». . . Vse to pa bomo lahko dosegli le, če bomo ustavili polemike (to je 
polemični dialog — op. p.), spore in vse dejavnosti, ki spodbujajo 
negativno politizacijo in zaostrovanje odnosov v državi. (Ne pove, po 
kakšni krivdi je ta zaostritev nastala. — op. p.) Probleme je mogoče 
premagovati le po demokratični poti, z odločnim in brezkompromis-



nim političnih in zakonskim preprečevanjem vseh poskusov (ali gre v 
tej grožnji zares za demokratično pot? — op. p.), da bi kateri koli 
cilj dosegli s pritiski, destruktivnim zbiranjem in delovanjem stihije . . . 
(Ali ima dostojanstven in zaveden javni nastop Slovencev za stihijo? 
— op. p.) 

Nadal je Raif Dizdarevič v imenu Predsedstva poziva, da se je t reba 
odločno postaviti po robu tistim, ki vz t ra ja jo pr i interesih lastnega 
naroda, narodnost i ali republike oziroma pokraj ine, medtem ko se 
razredno bistvo nacionalnih in skupnih družbenih odnosov ter skupne 
interese Jugoslavije kot celote zanemarjajo in potiskajo v ozadje. 
(Prav v tem je težnja razrednega nad nacionalnim. Ukinjenemu Zbo-
ru narodov se zdaj ponu ja Zbor združenega dela, ki se dandanes 
pojavl ja v krogu centraliste v in tistih, ki izsil jujejo pomoč za »ne-
razvite«. V takih hotenj ih se na jbol j izraža unitaristična težnja in klic 
po uvedbi »jedne nacije«. Prevladoval bi jezik večinskih narodov, 
našemu narodu pa bi se obetala asimilacija. — op. p.) 

Predsedstvo SFRJ meni, da se moramo temu (demokratičnim težnjam 
zatiranih — op. p.) vsi odločno postaviti po robu ter se boriti proti 
vsem oblikam nacionalizma in delovanju nacionalistov, prot i zboro-
vanjem in pr i redi tvam (to je edina možna oblika demokratičnega 
protesta — op. p.), ki širijo nacionalizem, proti nacionalizmu pod-
va jan ju , separatističnim težnjam, nestrpnosti in sovraštvu . . . 

(Kdo pora ja separatizem in nestrpnost? Ali m to posledica pri t iskov 
centralističnih organov, ki hočejo za vsako ceno enotnost, ne oziraje 
se na nacionalne pravice in posebnosti? Vsak unitarizem in pritisk, 
k i k rn i e lementarne narodove pravice in demokratične pobude, nu jno 
spodbuja težnje po separatizmu, ka j t i narodi, ki ne more jo uveljavit i 
in zagotoviti svojih pravic v lastni državi, iščejo izhod v samostojnosti . 
Večnarodna država bi morala zagotoviti vsem narodom resnično enake 
pravice in varnost — op. p.) 

Predsednik SFRJ farizejsko povezuje krit iko slovenskih radikalnih 
publicistov — napak v JLA z napadom na temeljne pridobitve in 
vrednote revolucije, našega socialističnega samoupravnega demokratič-
nega sistema in enotne družbene ureditve, na našo odločenost, da jih 
bomo branili in razv i ja l i . . . (podčrtal T. K.)15 

Ce preberemo te zadnje zapisane besede, se nam zdijo kot farsa. 
Mar niso prav članki naprednih novinar jev namenjeni demokratizaciji 
jugoslovanske družbe spričo unitarističnih in dogmatskih sil? Prav 
tem naprednjakom moramo biti hvaležni, da se upira jo lažni enot-
nosti, hočejo, da bi pridobitve NOB dobile prvoten si jaj in so proti 
deformacijam, ki se dandanes pojavl ja jo proti interesom našega slav-
nega boja. Poleg tega pa tudi slovenski narod zahteva enakopravno 
uvel javl janje . Pri tem gre za načela avnojske Jugoslavije, ne pa za 
načela današnj ih falsif ikatorjev. 

15 Iz časopisa Delo, dne 25. julija 1988, na drugi strani. 



Viceadmìral Stane Brovet je šel v teh ocenah še dl je: 

Za nosilce napada na JLA in koncept JLA ima posameznike in sku-
pine, ki so že davno izpričale svoje nacionalistično, kleronaciona-
listično, birokratsko-dogmatsko, liberalistično in neokonzervativno 
u s m e r j e n o s t . . . Vsi se pogosto opirajo na sovražno emigracijo . . . 

Objavljeni prispevki zanikajo mesto in vlogo JLA v političnem si-
stemu socialističnega samouprav l jan ja ; dvomijo o vsejugoslovansikem, 
revolucionarno-demokratičnem in l judskem značaju naše vojske; po-
skušajo izpodbijati bistvena načela organiziranja JLA in strateške 
smeri n jenega razvoja; zahtevajo občutno zmanjšan je sredstev za 
JLA; dvomijo o konceptu razvoja vojaške industr i je in politiki izvoza 
orožja; napadajo idejnopolitični profil, moralnost in družbeni ugled 
starešin JLA in si pri tem še posebej prizadevajo kompromit irat i po-
samezne starešine na najodgovornejših položajih v Zveznem sekreta-
r iatu za l judsko obrambo in poveljstvu Ljubljanskega armadnega ob-
močja; podcenjuje jo borbeno sposobnost oboroženih sil in sistem SLO 
oziroma DS; zanikajo zakonitost vojaškega sveta oboroženih sil in 
skrajno zlonamerno in napačno razlagajo njegovo vlogo in stališča; 
napadajo vojaške pravosodne organe i td . . . . 

V pr imeru Janša je prišlo do nezaslišanega pri t iska na pravosodne 
organe, najpogosteje s protizakonitimi sredstvi, k j e r je bila očitna 
težnja obrnit i razpoloženje slovenskega naroda prot i JLA . . . 
To je le neka j izvlečkov, ki j ih je viceadmiral Stane Brovet posredo-
val v zvezni skupščini.16 

Iz obtožujočih besed viceadmirala Staneta Broveta izžareva vsa tista 
superiornost in nadutost , ki so se je navzeli admiral i in generali v 
dolgoletni praksi, ne da bi j im kdo izmed civilistov smel pogledati 
»pod prste«. Ponudil pa je cel kup polemičnih misli, ki j ih bom upo-
rabil pri osvetlitvi še druge »strani medalje«. 

Vprašam ga, kdo so tisti l j ud je in skupine, ki so že davno izpričali 
»svojo nacionalistično, birokratsko-dogmatsko, liberalistično in neo-
konservativno usmerjenost«? 

Podučiti ga moram, da nekatere navedene besede res ne gredo v 
sklop hotenja slovenskih množic, ki so pretekle dni zborovale in se 
nemočne upirale pritiskom vojaških oblasti od zgoraj, ki so mimo tega 
l judstva skonstruirale famozni sodni proces. Kakšne pritiske je iz-
vajala množica l judi brez ene puške in morda tudi brez ene same 
pištole v žepu, razen policijskih organov, ki so dostojno skrbeli za 
red? 

Kdo so tiste birokratsko-dogmatske sile, kdo je pri vsej stvari konser-
vativen? Ali niso p rav v v rhu armade take sile pa tudi v političnem 
in oblastvenem vrhu federacije, ki se bore proti »liberalizmu« in 
demokratičnosti v Jugoslaviji? Tem silam predlagam, da se vse bolj 

14 Delo, dne 29. julija 1988, na strani 5. 

114 



ozirajo na Sovjetsko zvezo, ki je bila za vse evropske in druge narode 
dolgo časa železna zavesa in vojaška sila in je z močjo Stalina in 
Brežnjeva do nedavnega rožljala z orožjem. Tudi tam so dogmatske 
in konservativne sile uničevale demokratično vzdušje, ki so ga hoteli 
uvesti naprednjakii z Nikito Hruščovom na čelu. Sovjetske nazadnja-
ške sile so preprečile demokratičen napredek na Madžarskem, na Ce-
hoslovaškm, postale okupatorji in zagrešile polno zgodovinskih napak, 
ki so dandanes vsemu svetu znane. 

»Praška pomlad«, ki so jo tako kruto zatrli sovjetski bajoneti s 
pomočjo podrejenih satelitskih držav in s pomočjo Husaka, Bilaka, 
Indre ter še drugih domačih izdajalcev, prihaja zdaj zopet na površje. 
Proces, ki ga je začel Aleksander Dubček, razvija prav naslednik 
prejšnjega stalinističnega sovjetskega vodstva, reformator Mihail Gor-
bačov, ki sedaj podira vse prejšnje dogme ter uvaja prakso demo-
kratične prenove sovjetske družbe kljub nasprotovanju konservativ-
nih sil. Napravil je občuten obračun s preteklostjo in prelom z dose-
danjo prakso. Kaže pot v resnični socializem, pot razorožitve in 
sodelovanje z vsemi narodi sveta. Ukinja vsako superiornost in pa-
ternalizem nad državami dosedanjega bloka. 

Pri nas tem naprednim konceptom razmeroma malo prisluhnemo, 
zlasti kar zadeva razorožitev in drag nakup orožja. Nasprotno, pričeli 
smo sami z zelo ambicioznimi projekti, ne da bi vprašali narode, 
k je dobiti denar. To se dandanes kaže v rebalansih zveznega pro-
računa, ki se korigira v znatni meri za potrebe armade. Finančni 
apetiti naše armade so tudi sedaj nenasitni, ko gre za preživetje so-
cialno ogroženih ljudi. Te denarne zahteve za nakup in izdelavo last-
nih dragih vojaških mehanizmov so v živem nasprotju s konceptom 
obrambe in gverilske vojne. Morda naši vojaški strategi ne vedo, 
s kakšnim orožjem je zmagovala naša partizanska vojska. Mar so 
jim tuj i uspehi gverile na Kubi, v Vietnamu, Alžiriji in drugje, kako 
so se s klasičnim orožjem borili in zmagovali, kadar je bila ogrožena 
njihova svoboda. Taka vojska je vsepovsod zmagovala zato, ker je 
bila oprta na zavest ljudi in na živo človeško silo. Bojna moč pre-
bivalstva se torej ne kaže v modernem in napadalnem orožju na veli-
ko škodo življenjske ravni, ampak v zavesti ljudi, ki vedo, za ka j 
se borijo. 

Demokratični in ljudski značaj naše vojske je v njenem resničnem 
ravnanju v odnosu do vseh narodov in narodnosti. Odtujeno in ne-
demokratično vodstvo naše armade se sprevrača v škodo te ljudskosti. 
Armada bi morala biti v lasti enakopravne zaščite vseh jugoslovanskih 
narodov. Vojaško vodstvo bi si moralo prizadevati za obrambno oro-
žje, za pocenitev drage vojske z opuščanjem dragih izdelkov v korist 
življenjskih razmer osiromašenega prebivalstva in stremeti k temu. V 
svetu bi morali z dejanji pokazati, da smo za mir, ne pa za kupčevanje s 
smrtonosnim orožjem. Pri tem kršimo mednarodne norme, ki jih je 
sprejela ali pa deklarirala tudi naša država. 



Kritika privilegijev posameznih generalov je popolnoma na mestu in 
to ni noben napad na vojsko. Za prisvajanje privilegijev, četudi gre 
za eminentne borce med vojno, ni nikakršnega opravičila, nasprotno, 
take nezakonite »posebne pravice« bi morali kazensko preganjati . Pri 
nas pa takim ljudem pripenjamo kolajne in jim izrekamo časti, ko jih 
učlanjamo v razne univerzitetne institucije. 

Prav tako je umestna kritika »slovenskega armadnega poveljstva«, 
saj se ve, kakšno zahrbtno vlogo je opravilo. Bolje bi bilo, da bi o 
tem povedal ka j več admiral Stane Brovet in pregnal razna sumničenja. 
Dokler ne bo javnega pojasnila, lahko sklepamo, da je šlo za zaroto 
vojaškega sveta, vojaških organov v Beogradu in Ljubljani in vojaških 
sodnih organov. Saj so delovali vseskozi brez navzočnosti javnosti, 
tudi brez predsednikov oblasti in politike. Kako so mogli po vsem 
tem izreči sodbo v »imenu ljudstva«!? 

V imenu katerega ljudstva so obsodili te fante — ali v imenu tistega, 
ki je ob poteku sodnega postopka množično protestiralo, ali v imenu 
naših državnih in političnih organov, ki so ob koncu postopka do neke 
mere solidarizirali s to množico in glasno javnostjo, ali pa v imenu 
tistih posameznih slovenskih politikov, ki so že zdavnaj izgubili svoj 
ugled zaradi procentralističnih ravnanj v preteklosti? Menim, da v 
imenu te zadnje peščice politikov, ki so se (nekateri izmed njih) »iz 
kazali« že pri »aferi Stane Kavčič« in se dvignili (ali pa padli) nad 
interese teženj slovenskega naroda. Takrat, pred dvajsetimi leti, je 
politik Stane Kavčič odpiral dileme današnjega trenutka, pa so dejali, 
da je bil »petelin, ki je začel prezgodaj peti«! Skoda, ker takih »pete-
linov« v oblasti ni bilo takrat še več, ker ne bi prišlo do tako sra-
motnega procesa. Kavčič je imel tedaj močno podporo v javnosti, a so 
ga nesle centralistične sile s slovenskimi podrepniki. Takrat so se po-
drle iluzije o prenovi slovenske in jugoslovanske družbe, a zahteve jav-
nosti za civilno in pravno družbo bodo vsak dan večje. Represivni ukre-
pi bodo stvari samo še bolj poslabšale, zahteve po demokratičnosti se 
bodo stopnjevale. 

Ni naključje, da se ob današnjih zahtevah po demokratizaciji jugo-
slovanske družbe pojavljajo v vrstah slovenskih politikov še vedno 
l judje s centralističnimi in unitarističnimi pogledi. V enotni partij i na 
oblasti vidijo izhodišče in še ne morejo dojeti sestopa parti je z oblasti. 
Tako pomagajo partijskim in oblastnim unitaristom izvajati svojo 
moč. 

V današnjih časih je slehernemu razsodnemu Slovencu (ne glede na 
rdečo ali črno knjižico — op. p.) znano, da so bili vsi t r i je publicisti 
obsojeni zaradi ostrih in kritičnih člankov do vseh družbenih defor-
macij, vključno s kritiko JLA. Vse do nedavna je bila ta institucija 
izvzeta kot ustanova, ki bi jo bilo mogoče kritizirati. Bila je nedo-
taknjena in v tabu položaju. Vsaka količkaj ostra kritika je bila že 
kazensko preganjana in zaznamovana kot sovražna. Tudi sedaj se v 
nekaterih okoljih Jugoslavije dogajajo aretacije slovenskih fantov na 



služenju vojaškega roka, ki imajo drugačne poglede, zato jih s po-
močjo provokatorjev spravljajo za zapahe. Brezvestna moč se je 
pokazala tudi pri aferi in obsodbi albanskih pripadnikov, ki na j bi 
sodelovali pri znanem poboju in jim naložili kazen za največje 
zločine. (Po dvajset let dobijo zločinci, ki so nekoga ubili in ga oropali. 
— op. p.) Prav pri omenjenem sodnem procesu se je izkazala vsa 
maščevalna moč proti nemočnim ljudem. 

Kot primer na j navedem iz lastne prakse, ko sem več kot pred tri-
desetimi leti opravljal delo vzgojnega referenta in socialnega delavca 
v KPD. Tedaj je bil že petič v zaporu človek, ki iz verskega prepričanja 
ni hotel sprejeti orožja. Ne glede na to, da je imel doma ženo in šest 
otrok, so ga vsakokrat po prihodu iz zapora že po mesecu ali več 
poklicali v vojsko in so ga znova kaznovali. Takrat si je nabral že čez 
devet let zapora. Bil je doma nekje iz Vojvodine. V tem primeru je bil 
mnogo na boljšem ubijalec, ki je bil izpuščen po osmih letih, kot pa 
človek zaradi drugačnega prepričanja. Tudi dandanes se pojavljajo 
recidivne sodbe, kar je sramotno za jugoslovansko kazensko sodstvo. 

V stari Jugoslaviji pa je bil vsak fant uvrščen med neborce, če je imel 
ploske noge, in je moral lupiti v kuhinji krompir. Pred ostalimi rek-
ruti je bil osramočen in zasmehovan. 

Demokracija na izpitu 
. . . Kadar čez gozdove rjovejo viharji, drevesa se svojih 
korenin zavedo .. . 

Matej Bor 

Kako veličastna misel je bila zapisana v času, ko je namški in 
italijanski škorenj teptal in pokoril našo slovensko zemljo. Slovenski 
l jud je so se tedaj zavedali samega sebe in se odločili za junaški upor . . . 
za boj jih je navdušila Osvobodilna fronta slovenskega naroda in jih 
popeljala do popolne zmage . . . 

Kako je bilo tistega maja leta 1945, ko je bil pregnan sovražnik in 
njegovi zavezniki? Tedaj se je bojujoče se ljudstvo zbralo okrog svoje 
l judske oblasti. Tisti čas se ne bo povrnil nikoli več . . . 

Po vsem. kar smo doživeli Slovenci ob letošnjem dnevu vstaje, je 
zanje največja sramota. Obsojeni so bili l judje, ki so pogumno zarisali 
današnji obraz in hotenja slovenskega človeka. Spregovorili so o nepo-
srednih volitvah, ki smo jih po vojni nekaj časa imeli, o spremembah 
političnega sistema, o sestopu part i je z oblasti, o konkurenčnih kandi-
datih na volitvah, ki bi jih predlagala formalna ali pa neformalna 
alternativna gibanja nasproti enostrankarskemu in vsiljivemu sistemu, 
zavzemali so se za referendum, borili proti birokratski in dirigirani 
obstati, borijo se za vse, kar je sestavni del slovenskega živega tkiva. 
Pa ne samo slovenskega. V širših konceptih gre za prenovo vseh jugo-
slovanske družbe z upoštevanjem vseh narodnih posebnosti. 



V vseh dobronamernih kritikah ni izvzeta niti kritika jugoslovanske 
armade kot sestavnega dela jugoslovanske države. 
Ob pričujočem sodnem procesu se v ocenah nehote pojavljajo paralele 
med letom 1941, ko smo se uprli zunanjim silam, in letom 1988, ko gre 
za upor proti lastnim centralističnim silam, ki bi rade s silo pokorile 
naš narod, tako v narodnem kot v razrednem, to je v ekonomskem 
smislu. Pri teh silah ne gre za noben narod kot narod, temveč za 
spopad nazadnjaških sil z naprednimi. Koncept unitaristov je v za-
držanju statusa quo. Vsem takim velikojugoslovanskim unitaristom 
iz vseh jugoslovanskih okolij (tu ne gre za očitek srbskemu narodu) 
je treba odločno povedati, da so časi obvladovanja narodov s silo mi-
nili in da bo treba vse bolj upoštevati norme mednarodnega sožitja na 
principu enakopravnosti. Tukaj nas ščitijo deklaracije in zahteve 
Združenih narodov, Helsinška konferenca pa tudi obveznosti do naših 
manjšin, ki se izven naše domovine borijo za svoje osnovne narodnost-
ne pravice. 

V bodoče bodo morali oblastveni in politični organi vse bolj upošte-
vati l judske množice in javnost. Ob zaostrenih in konfliktnih situacijah 
bo javnost, kadar bodo kratili n jene osnovne človečanske pravice, 
nastopala tudi z množičnimi zborovanji. Marsikdaj bo prišel do izraza 
tudi ljudski srd in revolt, ki ne bo deloval razsodno in razumno. To 
se pojavi vselej, kadar nastopajo množice v javnosti, ker so njihove 
osnovne pravice kratene. Da bi preprečili take skrajnosti, je največ 
odvisno od voditeljev in politikov, ko gre za usodna medsebojna 
razreševanja. Pri tem je treba preglasovanje zamenjati na vseh to-
riščih družbenega odločanja s konsenzom in s pogovori. 
Povedati moramo, da si je slovenski narod zaslužil enakopravnost in 
spoštovanje, saj se je od vseh narodov Jugoslavije boril najdlje, ko so 
v drugih predelih živeli že sedem mesecev v svobodi. In še to: da so 
slovenski partizani v zaključnih operacijah odigrali pomembno vlogo, 
tako na Koroškem, in da so še pred prihodom IV. armade prišli v Trst 
in v Videm. Ta slovenski delež se šele zadnje čase bolj objektivno 
prikazuje s pomočjo tuj ih zgodovinarjev. Ali niso Slovenci dovolj storili 
za našo skupno svobodo in to v vojnih razmerah, ki ga je general-
štabni načelnik Arsa Jovanovič ocenil kot nemogočega. 

Žalostno, je, da moramo zdaj po vojni kazati na svoj medvojni delež 
in se uveljavljati kot narod in tudi kot država. Zakaj smo postavljeni 
na sramotilni oder? Nam bodo poslej določali ceno generali in admira-
li? Predstavljajo vojsko plačani oficirji ali tudi vsakoletni novi rekruti 
iz vseh delov Jugoslavije? S temi fanti se »postavljajo-« samo takrat , 
kadar opravljajo akcije, ki so v korist tudi civilnemu prebivalstvu, 
sicer so anonimni in nezaznavni. Svojo moč kažejo plačani l judje in 
so v tem pogledu popolnoma izenačeni z birokratsko kasto, ki se je 
nagomilila na plečih osnovnih ustvarjalcev, katerih oblast naj bi bila!?. 

Zato pri tem spolitiziranem procesu proti četverici slovenskih fantov 
pade del krivde tudi na slovenske državnike in politike, ki v tem 
pogledu niso povsem opravičili svojih dolžnosti. 



Se najbol j dosleden in premočrten je bil vseskozi predsednik CK ZKS 
Milan Kučan, ki je svoje poglede in ugovore zoper represivne ukrepe 
povedal v vseh okoljih — zaskrbljujoče, razumno in s politično mo-
drostjo. Iskreno je povedal, da je bil slovenski narod ogoljufan za 
svoje e lementarne pravice glede rabe slovenskega jezika, zaskrbljen 
je bil v zvezi s korektnost jo sodnega postopka itn. 

Med drugim je povedal: 

»Ta stališča so bila predstavl jena tudi na nedavni seji CK ZKJ. Njihov 
smisel je bil prispevati k omilitvi situacije, omogočiti, da v mirnejši 
situaciji poteka normalen pogovor, za kakršnega se sicer zavzemamo 
na podlagi argumentov, dejstev in ne predpostavk, sumničenj in raz-
ličnih apriorizmov, a zato seveda nismo odgovorni samo mi. Postavliajo 
se tudi vprašanja ne le o sposobnosti in avtoriteti slovenskih političnih 
organov, nj ihovi legitimnosti, ampak tudi vprašanje , ali je slovenska 
suverenost v ,ugoslavfji res omenjena. Ali kot se sedaj v javnosti sliši, 
kdo jih je dolžan razčistiti in kako se je mogoče postaviti zoper 
centralistične in unitarist ične tendence, ki ob separatist ičnih evident-
no obstojijo in se krepi jo . . 

H gornjem skra jšanem odstavku bi imel le pr ipombo k v rs tnemu redu 
separatističnega in centralistično-unitarističnega. Ponavadi centralizem 
in unitarizem pora ja ta in spodbujata separatizem, ne pa obratno. 

Ko sklenjam to dolgo razmišl janje, imam še vedno pred očmi program 
Osvobodilne fronte , ki bi lahko drugače zaživela na slovenskih tleh. 
Ne vem, zaka j je bila ukinjena, sa j še do danes ni uresničena narodna 
in socialna svoboda. Iz n j e bi se lahko že davno pre j izcimile svobodne 
alternative in si pridobile legitimno vrednost. Ostala bi pri neposrednih 
volitvah, uvedbi konkurenčnih kandidatov iz vseh sredin, morala bi 
zagotoviti drugačen politični sistem, saj ta, današnji , v ničemer ne 
odgovarja ne narodnemu ne ekonomskemu, ne ku l tu rnemu interesu 
Slovenca. Milan Kučan bi lahko lažje razvijal svoje napredne misli in 
j ih lažje udejanj i l , že zdavnaj bi bil s tor jen sestop par t i j e iz oblasti 
in uveden socializem po meri človeka. Hkrat i bi se demokratiziral še 
tista okolja, ki še do danes stereotipno os ta ja jo pri unitarističnih te 
žnjah, v ladanju za vsako ceno. Ze zdavnaj bi morali ukiniti načelo 
demokratičnega centralizma in dosledno priznati pravice vsakemu 
narodu in se z n j im pogovarjati , ne pa mu ukazovati na podlagi pre-
glasovanja. 

Zaradi velike težnje po samostojnosti in neodvisnosti bi bilo na jbol je 
uvesti konfederaci jo po švicarskem sistemu in narodne pravice v 
naši večnacionalni državi bi bile bolj zavarovane, ka r zadeva suve-
renost in up rav l j an j z lastno ekonomijo in zagotovitev vseh etničnih 
pravici, ki so sedaj omejene. 

17 Iz obširnega govora Milana Kučana, objavljenega v Delu, 28. julija 1988, 
na 4. strani. 



Tako razmišljam jaz, tako razmišlja velika večina nekdanjih borcev, 
ki jim je sveta naša revolucija in ki jim je pri srcu prava socialistična 
demokracija. 

»Umrle so naše sanje o demokratizaciji,-« je izjavil takoj po izpustu 
na svobodo obsojeni publicist Janez Janša! Vrag si zna, ka j so po-
čenjali z njim, s človekom, ki je vso mlado zagnanost utiril v pošteno 
stvar in si pri tem želel, da bi naša družba imela jutri drugačno podobo. 

Ne, dragi tovariš Janša, to se ne sme zgoditi, ne za ceno naših žrtev v 
preteklosti, ne za ceno slovenskega narodnega ponosa. Vedno znova 
bodo vstajali novi Kalandri, ki bodo krepko udarjali po nakovalu . . . 



Štefan Smej UDK: 323.1(497.12):32.000.008 

O slovenski politični dusi 

Pripovedujejo o moškem, ki je v neki slovenski panonski vasi šču-
val psa na velikonočno procesijo, »prav takrat , ko so mimo nesli 
nebo,« pozneje, čez leta, pa je na jbo l j goreče molil, prepeval Mari j ine 
pesmi in imel v cerkvi stalen prostor tam, k je r se pos tavl ja jo tistii, ki 
namerava jo ostati pri maši od začetka do konca in biti vsem na 
očeh. 

Bojan Stih je nekoč (to ni nobena pesem) letel nad slovenskimi Alpa-
mi, ko bi se lahko zgodilo, da bi letalo v t renu tku strmoglavilo. Nek 
zaprisežen zemeljski in slovenski brezbožec je začel t ak ra t visoko v 
zraku moliti, na tleh pa se je izgovarjal, češ da se ni zavedal, ka j je 
grgral, in da je do tega prišlo kar samo po sebi. Na Panonski nižini 
in še višje od Alp — povsod enako. O znanem slovenskem povoj-
nem politiku so že v času njegovega živl jenja pripovedovali nagaj ivo 
anekdoto o tem, kako je pr i ja te l j v mladosti prišel vsako jut ro ponj , 
da sta odšla skupa j ministriiiat. V bolnici je menda za svoje strežnice 
zahteval nune. 

Ce te zgodbe ne bi bilo, pa n a j bo še tako malo ver je tna , bi si jo 
bilo t reba izmisliti. Zato ker spada v imaginarij splošnega slovenske-
ga mnenja , da komunist i v postelji molijo večerne molitve. To mne-
n j e pa se seveda u jema s še ne tako preteklo slovensko navado, da 
je izkazovanje komunist ične pravovernosti isto kot javno iz javl janje 
o ateizmu. Za zarezo, k i zato nas tane v slovenski duši, ni drugega 
obliža kot šepetanje kesanja pod blazino. 

Druga stran pa v zameno in upravičeno dvomi v svetost pobožnega, 
ka j t i dvojnost onih je samo zrcalna preslikava teh ; kakor se ti za-
vedajo svoje razklanosti, tako j e pr i onih prenapeta par t i jskost izraz 
zakrivanja . V tem mi nič svojstvenega, dvojnost je namreč arhet ip 
človeških duš. Demonično in božje, dobro in zlo — to dvoje se bori 



v človeku. Skorajda ni stvari, v kateri se ne bi človeški rod med seboj 
tako zelo strinjal, kot ko gre za osnove, iz katerih izvirajo dobra in 
slaba dejanja. 
Duše pripadnikov majhnih narodov in ljudstev — če privzamemo, da 
so ljudstva majhna po definiciji in je podlaga, ki jih določa, naravno 
okolje, katerega specifičnosti jih med seboj razlikujejo — so zaradi 
nečesa drugačne. 

Drugačne so kot posamezne duše in kot skupnost duš, če dušo za zdaj 
razumemo kot načelo in zmožnost ravnanja v političnih rečeh. Te 
duše se upirajo enopomenski preslikavi navzven — temu, da bi po-
samezniki ves čas in samozavestno ravnali v skladu z enim političnim 
prepričanjem. Nočejo katarzičnih postopkov v političnih odločitvah, 
ki bi se odigravale po posameznih političnih zagovornikih tako, da 
bi človek iz svojega temeljnega političnega dualizma, iz političnega 
dela lastne duše torej, zrcalil v politične predstavitve dvosmiselnost 
svoje volje. Pač ustrezno politični barvi, kakršna bi ustrezala vred-
nostnemu in moralnemu čutu človeka, pred katerim bi bila politič-
na odločitev. Ta bi v skladu s tem čutom neki politični stranki javno 
priznaval, da uteleša »-dobro« njegovega notranjega prepričanja, na-
sprotje tega dobrega pa bi ohranjal v zamolčavi rezervi. 

Pripadniki majhnih narodov, in Slovenci so majhen narod, se ne 
obnašajo tako. Slovenec o vseh delih duše molči in jih pušča v rezer-
vi, pa čeprav se politično izreka. 

Zaradi svetovnozgodovinskega značaja politične stranke, ki v zadnjih 
desetletjih vlada Slovencem, bi seveda lahko trdili, da ta stranka 
ne dopušča očiščevalnega postopka, ker nasprotni stranki v politični 
igri ne dovoli, da bi jo označevala za tisto stranko, ki bi bila potrebna 
korektiva. Sama pa zaradi samodrštva ne more vzbujati občutka 
tragičnosti, če bi od neke stranke lahko sploh pričakovali, da ute-
leša celovito tragičnost naroda. Slovenci torej nimajo svojih dvojnosti 
preslikanih iz duš v politično življenje, zato, ker ta stranka tega ne 
dopušča. Zato nepolariziranost v politiki ni stvar mentalitete na-
roda, ampak politične prepovedi. 

Toda tu sta še slovenski film in slovenska samomorilnost. V prvem 
ne nastopajo liki, ki bi v celotni vlogi povzemali samo eno stran 
duše, zato slovenski filmi ne očiščujejo. In slovenski samomorilec 
ni mogel razviti katarzičnih postopkov, zunaj sebe, ker se kolektivno 
boji drugačnosti, boji se, da bi se moral s svojo notranjo drugačnostjo 
soočati bodisi v njegovih bližnjih bodisi v politično drugače mislečih. 

Ali je potemtakem politična polarizacija, ki kl jub temu obstaja, zgolj 
navidezna? Bi ne bilo smešno trditi, da jo izzovejo šele zunanje oko-
liščine, ki jo spravijo do travmatičnih konfrontacij? Kaj so torej zu-
nanje okoliščine? 

Slovenskega medsebojnega ovajanja in pobijanja med drugo svetovno 
vojno in po n je j ni mogoče pojasniti zgolj iz politične različnosti, 



češ da si je v takratnih okoliščinah dala duška. Trditi to pomeni 
Slovencem odrekati civilizacijsko raven, pripisovati jim stopnjo po-
litične kulture, ki jih postavlja stoletje za Evropo? Odrekati jim 
celo animalični gon po samoohranitvi. 

V resnici gre za obračun v slovenski duši, ki se zaradi dvojnosti, na-
ravne za človeško dušo, začuti osamljeno in ogroženo. Je to občutek, 
ki ni posebnost Slovencev, marveč lastnost narodov, ki si tega zoper-
stavijanja ne morejo privoščiti? 

Ko eden izmed vzajemno ogroženih delov duše začuti zunanjo pod-
poro, v tem primeru neslovensko, notranji boj pa ter ja razrešitev, 
se pravi katalizator, ki se rešuje včasih v obliki nemštva, včasih ru-
sovstva, tudi srbstva in pol duše skuša opraviti s svojim drugim ja-
zom. Najde ga v tistem Soslovencu, čigar politična barva je takrat 
različna od politične barve tutorja njegove razdvojene duše. O tem, 
kateri je ta del duše, ni nekih nadaljnjih omembe vrednih opredelitev 
in razlogov — in prav to je najbolj bedno. Ta slovenska duša ni na 
izhodiščih, v strženu svojega političnega delovanja, razvila izrazitih 
podob dobrega in zlega, ki bi se stalno prekrivale s temeljnimi po-
litičnim opredelitvami — politično levico aH politično desnico. V 
tem je nekaj srednjeevropskega. Kajti kakor je to srednjeevropsko 
posebnost težko opredeliti — za nekatere je to celo področje, kjer jedo 
palačinke, za druge so to oblaki — je vendarle dejstvo, da to nekaj 
jé. Srednjeevropski duh ni razvil svoje ikonografije; simbole politič-
nega duha je vedno jemal od drugod; ta prostor ni vzpostavil ne 
pentagrama ne heksagrama ne ikone, tudi svastike ne. Politični duh 
je tuka j brezobličen, oblikujoče pobude pr ihajajo od zunaj, pogosto 
z robov srednjeevropskega fenomena. (Hitler se je navsezadnje do-
končno izoblikoval ob »čistem« nemštvu, ko je prenehal biti Avstri-
jec, toda zaradi srednjeevropstva slednjih toliko bolj destruktivno!) 
Raba političnih motivov, ki zdaj bruhnejo iz zatajevane duše, po-
staja tuka j radikalna. Politične strasti in njihovi simboli se pome-
šajo — na slovenskih pogrebih nosijo ob križu tudi peterokrako 
zvezdo ! 

Kaj naredi iz srednjeevropskega nemštva »čisto« nemštvo, ka j iz 
srednjeevropskega slovenstva slovenski nacionalizem oziroma sloven-
ski stalinizem? Ta prelevitev se poraja iz občutka fizične prostra-
nosti, občutka zavedne ali nezavedne razširitve naravnega prostora, 
ki tiči za tutorskimi pospeševalci, Atlantika in stepe. Toda ta obču-
tek ni navzoč kot nekaj neposrednega, marveč kot možnost teh prostra-
nih narodov, ki so se alhko politično sprli za daljši čas, pri čemer ta 
spor ni ogrožal njihovega biološkega in fizičnega obstoja. Brez tega bo-
trovanja se slovenska politična scena ne bo še zlepa razcepila, čeprav 
potrebuje katarzično razcepitev tudi slovenski politični način, saj ni 
naša politična duša v ničemer boljša in ne slabša od drugih. Njen 
kolektivni arhetipski prostor pa je omejen, zato se samoohranitveno 
upira pozunanjenim političnim skrajnostim, se zamotava v konfor-
mizem in pogosto tudi v samomučeništvo. 



Pomen ekološkega prostora postaja očiten in ni naključje, da se duh 
srednjeevropstva močneje pojavlja ob naraščajoči ekološki krizi. Zem-
ljepisni prostor se pokriva z arhetipskim prostorom kolektivne za-
vesti. 
V slovenski predkrščanski, krščanski in komunistični tipologiji arhe-
tipov ni stalnih negativnih podob. So Vesna in Morana, Judeži in 
Kristus, toda rdeči (boljševistični) in črni (klerikalni) hudič plešeta 
skupaj. Zgodovinopisja in življenjepisi slovenskih političnih duš, ki 
hočejo prikazovati, da so imetniki teh duš ravnali v skladu z neko 
kontinuiteto, so zelo prirejene. 

Te duše nimajo enovite politične zgodovine, njihovo ravnanje je od-
visno samo od takratne prevladujoče politične volje. Ta volja je 
lahko vedno znova katerakoli izmed obeh skrajnih volj v človeku. 
Za osnovo jima je posameznikova odločitev za tisto, kar je zanj do-
bro in kaj zlo. Omenjene zunanje okoliščine pripomorejo k temu, 
da Slovenci, ki bi v drugačnih političnih okoliščinah, ob drugačnih 
zunanjih pospeševalcih, bili člani bratovščine rožnega venca, posta-
nejo goreči ateisti; a še v tako žehtečem žaru samo do polovice, 
druga polovica je drugje. Zunanje okoliščine so slednjič v duši. 
Zdvojeno ne pomeni, da gre pri preslikavi duše v politiko samo za 
dve stranki, kakor da bi bila slovenska politična imaginacija ome-
jena. Gre za fundamentalno tezo in antitezo, dobro in zlo, za in 
proti. V politiki se ta temeljna razcepljenost pomnožuje v različne 
odtenke, ki slednjič vsi spadajo v bolj ali manj leve oziroma desne: 
od skrajne levice do zmerne desnice in drseče sredine, ki vedno išče 
kompromis med nihanjem obeh kril. Stranka mora imeti dve krili, 
saj lahko leti le tista ptica, ki ima dve peruti. Na srečo slovenski po-
litični stranki rastejo tudi parna krila. 

Brej razcepa ni politike, ni političnega nasprotnika, ni razrednega 
sovražnika. 

Slovenski politični eksponenti delujejo tudi še iz kajnovsko-abelov-
skega razcepa, prav tako dokaj pogostega vzorca za srednjeevropsko 
politiko: kmet Kajn je ubil nekmeta Abela — slovenski globinski 
kristjan-politik vedno znova vrača udarec. Srednja Evropa je pri-
zorišče časovno prezrcaljenega biblijskega arhetipa. Z več ali manj 
antisemitizma. Toda, ali je vračilo Kajnovega udarca cionizem? 

Kardelj je pri razkmetovanju ravnal povsem srednjeevropsko. Več 
tipičnega slovenskega prilastka ima njegov politični način, s katerim 
je pomnoževal interese v posamezniku. Želel je vzpostaviti plurali-
zem v eni sami politični duši, kar je mogoče razumeti kot pokoro 
za dejanje, ki je bilo uperjeno proti standardni dvojnosti kmetov in 
nekmetov, kot pokoro za delovanje proti kmetu. Kakor spovednik 
za eno samo grešno dejanje naloži grešniku veliko molitev, mnogo-
kratno ponovitev ene in iste molitve, tako se v slovenski duši v za-
meno za kmeta, ki se ga namerava uničiti, pojavlja mnogokratnost 
interesov. 



Slovenska politična delitev 

Dejanska slovenska politična delitev gre po posamezniku počez, ne 
morda na dva ali več političnih taborov, ki bi svoje programske 
opredelitve razvili iz resničnih dialoških potreb, iz prave politične 
volje, ki bi zahtevala pozicijo in opozicijo. Spor nosi slovenski po-
litični državljan v sebi, zaradi česar tudi govorim o »slovenski po-
litični duši« kot nečem specifičnem. 

Na zahodu pa »se duša običajno podcenjuje«, pravi C. G. Jung v knji-
gi Bewußtes und Unbewußtes (Fischer 1985, str. 60). In k jer je duša, 
je tudi religija! Na zahodu, pravi Jung, »meji na bogokletje, če kdo 
misli, da ima religiozno doživetje psihične predpostavke« (prav tam). 
Prav nič bogokletno pa ni misliti, da ima politično življenje, pred-
vsem pa ravnanje političnih akterjev, religiozne predpostavke. 

Bivši slovenski ministranti so poznejši politiki partije, ki si je za raz-
poznavno znamenje nadela nereligioznost. Bivši unitaristi so poz-
nejši pluralisti, bivši dogmatiki so zdajšnji liberalci. Vseskozi pa 
poteka tudi obratno prekrščevanje!? 

Katerega od slovenskih politikov je mogoče tukaj izvzeti? Ce je vi-
deti, da bi lahko bil izjema kateri od političnih kritikov oziroma 
kritikov politikov, potem se je treba vsaj vprašati, s kom je igral 
nogomet. Dolane pripoveduje, da sta z Ruplom včasih skupaj igrala 
nogomet. »Ce pa ne igra tudi duša, potem religiozno življenje za-
dreveni v zunanjskost in formalno ropotijo,« pravi Jung (prav tam). 
Duša je tukaj vprašanje! 

Menda torej ni politika na slovenski politični sceni, ki bi ga bilo 
mogoče izvzeti. To vznemirja, ker se nikoli ne ve, kdaj bodo prene-
hali biti alternativni. Zato vseskozi ostaja tudi vprašanje, kako po-
teka politična levitev. Skozi ka j so se smukali bivši udbaši, stalinisti 
in kmetomrzci, k je je obvisel lev njihove prejšnje politične narave, 
da potem nekega dne stojijo pred zbeganimi mladoraslimi sloven, 
skimi demokrati in si nenadoma upajo reči več kot oni? Mladi možje 
tako upravičeno ne vedo, če jim lahko zaupajo. S priobčevanjem bivših 
političnih izjav in stališč jih pošiljajo v inicijacijske postopke, skozi 
katere se nedavno — potem ko so končali obvezne srednješolske in 
univerzitetne kratke kurze — šli sami. Kot je znano, je iniciacija 
birma, in birmanci so utrjenci v svoji veri. Slovenski vernik pa ve, 
da obstajajo janičarji, ki so plod turške vzgoje, bivši kristjani, ki 
so zelo nepremakljivi bojevniki in novi verniki. Spreobrnjence je 
zato treba preveriti na žarečem ognju lastne politične preteklosti, 
tistem ognju njihove duše, ki je bila še pred kratkim na oni strani. 

»V naši zavesti duša ni zajeta in je zato smešno, če o rečeh duše go-
vorimo s privoščljivo poman'jševalnim tonom.« (Jung, stran 61) 

Ne podcenjujmo torej duše, če hočemo vedeti, kako je s politiki, saj 
je duša dvojna, zmožna boljšega in slabšega, in imajo jo tudi politiki. 



«•Vsak arhetip se je zmožen neskončno razvijati in diferencirati« 
(str. 62) Arhetip imenujem tukaj predvsem tisto pobudo posameznika 
kot političnega bitja, ki ga napel juje k dejanjem in od katere politič-
ni akter pričakuje odobravajoče prikimavanje. J e njegov notrani 
tutor in varuh. V analizi moškega nezavednega — ta nas zaradi 
prevladujočega moškega spola v slovenski politiki tuka j zanima — 
ima po Jungu eno od glavnih vlog arhetipska simbolna figura starca, 
«•starega modreca«. »Kakor vsi arhetipi, tako ima tudi ta negativni 
in pozitivni aspekt, s čimer pa se tuka j ne bom naprej ukvarjal,« 
pravi Jung na 49. strani že zgoraj omenjenega dela. Tudi sam se s 
tem ne bom več ukvarjal , zadostuje na j to, da opozorim na pokojnega 
Josipa Broza, ki bi mogel biti za slovenske politike »modri starec« 
in v tej analizi služiti kot premostitveni moment, da bi vpeljali 
prehod arhetipske manifestacije iz ene oblike v drugo. Na paradah 
dneva mladosti se ta arhetip moškega političnega nezavednega razo-
deva zelo figurativno in z obredjem. 

Po Jungu »vernik ne sme zanikati dejstva, da obstajajo 'somnia a 
Deo missa' (od boga poslane sanje) in razsvetljenja njegove duše« 
(prav tam, str. 61), in ne moremo izključiti, da se ni kateremu od 
političnih spreobrnjencev sanjalo, da morebitne presvetljujoče sanje 
sovpadajo z ukinjanjem štafete. Ce se je vsak arhetip zmožen »ne-
skončno razvijati in diferencirati« — skozi arhetip pa govori duša, 
o kateri ne smemo govoriti »s privoščljivo pomanjševalnim tonom« 
— je lahko v tej premestitvi iz zunanjega obredja v sanje sled spre-
memb v slovenski politični duši. Seveda se dà to povedati prepro-
steje, če za ljudstvom ponovim staro ironično opazko, ki leti na nje-
gove politike, češ, »ne ukinja j te jim štafete, ker se jim bo o nje j še 
sanjalo«. Kolikokrat je na različnih koncih slovenske dežele l judstvo 
to izreklo in pri tem hote spregledalo, da »njim« štafete ni mogoče 
kar tako vzeti. V resnici za ka j takega niti ni šlo, ljudstvo ni tako 
naivno, da ne bi vedelo, kako ljudska je politika. Ljudstvo seveda 
ve, da se o željenih stvareh, ki jih več ni, človeku sanja. 

Sanje so lahkotnejše in sporočilo, ki prihaja skozi sanje, je bolj 
voljno in naklonjeno ljudstvu. 

Kot vemo iz zgodovine, lahko na bolj ali manj ljudske gubernatorje 
vplivajo oziroma skušajo vplivati njihove sanjajoče žene. Pilatova 
žena je tisto noč sanjala, na j nima ob njej speči soprog nič »s tem 
človekom«, kar je arhetipsko pričevanje o tem, da na politične od-
ločitve mož vplivajo sanje, njihove žene oziroma sanje njihovih 
žena. (Bulgakov v Mojstru in Margareti sicer piše, da Pilat tisto 
noč ni prespal ob njej , ampak na terasi, k je r ga je obiskal hudič, 
ki je arhetip zla. Da v tej pripombi ne gre za obračanje zadeve na 
zabavi j ivo plat se prepričamo, ko zvemo, kako Bulgakovova pripoved 
postavlja dogajanje na ustrezna arhetipska mesta: duša (anima), ki 
se v snu razodene Pilatovi ženi je feminina, naklonjenost je ženska 
stvar; surogat osrednje oblasti pa se med tem pogovarja s hudičem!) 



Slovenski politiki odprti za polje ženske čutnosti? 

Nedvomno se na Slovenskem razširja feministično polje ženske čut-
nosti, ki se občasno pokaže v postaiežejevskih akcijah: polaganje 
zavrnjenega cvetja ob osmem marcu pred skupščino; kandidatka za 
predsednico; akcije lezbijk; ogorčenje slovenskih žensk nad materami 
z juga, ki razglašajo, da rojevajo dečke tudi za to, da bi jih pošiljale 
k vojakom, kot da zato ne bi dovolj skrbel moški svet — vse to so 
primeri nove ženske čutnosti. V to novo čutenje niso zajete samo 
ženske, ki na sceni odkrito nastopajo. Premikanje v ženskih delih duš 
preplavlja kakor skupno informacijsko polje bolj ali manj vse ženske 
in feminine moške. O skupnem informacijskemu polju na j povem 
še to, da je celo za brestov gozd sicer nepojasnjeno izpričano, da dre-
vesa z enega konca gozda, ki j ih je nasadla kaka nova bolezen, pošljejo 
obveščevalni kod na drugi konec gozda, kjer potem drevje razvije ust-
rezne obrambne sokove. To pa omenjam zato, da ne bi z govorje-
njem o kolektivnem ženskem razpoloženju izzival očitka, da gre 
za mistifikacijo. Dušeslovci pravijo, da se prebuja kolektivno neza-
vedno ženskosti, princip j ing. 

Kot lahko predpostavljamo, je na prenekatero odločitev dovčerajšnjih 
monolitnih pristašev trde roke, da so zamenjali tabore in pustili 
spregovoriti drugemu delu duše, vplivala žena. Potem visijo levi 
njihove prejšnje politične narave v spalnicah, k je r se iz razumljivih 
razlogov ne moremo zadrževati, saj upamo, da je tam nerodno celo 
nastavljalcem prisluškovalnih naprav. Menda je tuka j skorajda od-
več omeniti še Raiso Gorbačov, ki za zdaj uspešno deluje na mehki 
fronti »ženskega« vplivanja celo za kremeljskimi zidovi. 

Očetje in sinovi 

»O svojem sinu, ki je rad tiraniziral mater in po materi njega, je 
za šalo dejal, da ima fant najvplivnejšo besedo na Grškem«, kajt i 
rekel je: »Nad Heleni gospodujejo Atene, nad Atenami jaz, nad 
menoj moja žena, njo pa ima sin v oblasti,« piše v Življenju velikih 
Grkov Plutarh (str. 118, Ljubljana 1982), ko pripoveduje o Temi-
stokleju. Patriarhalni Srbi menijo, da slovenski politiki-očetje pu-
ščajo svojim sinovom govoriti, česar ne bi smeli, oziroma sumijo, 
da sinovi govorijo tisto, kar očetje mislijo. Prepričani so, da »sin 
i žena ima da slušaju.-« 

Nek drug fundamentalni vzorec pa torej prav preko Plutarha kaže, 
kako lahko sinovi vsaj posredno povzročijo, da se z dna slovenske 
politične duše počasi pretrga njena druga plat. To se ni moglo zgo-
diti neposredno, ker so morali sinovi uporabljati slovenska alterna-
tivna glasila, mediji njihove govorice niso bih njihovi očetje. S pi-
sanjem teh občil je nastal v kolektivnem slovenskem nezavednem 
potreben vzgon. V Jungo vi psihoanalizi je prispodoba nezavednega 



voda, ki steče navzdol, na dnu pa so prilepljeni strpnejši deli slo-
venske politične duše, ki so bili potopljeni. Vsako iskanje politične 
resnice se je zato označevalo kot »ribarjenje v kalnem«, »mešanje 
krvoločnih strasti« in podobno, kar s simboliko kaže na vodnatost. 
Potreben je vzgon, da se resnica odtrga z dna. 

Povojno politično življenje premore o tem mnogo pričevanj, z raz-
lično izraženim ojdipovskim kompleksom, kajti tisto, kar Nemci 
imenujejo »milost poznejšega rojstva«, ko gre za krivdo, ki na j jo 
nosijo zaradi nemškega početja med drugo vojno, se tuka j dopol-
n ju je s količino strahu sina pred očetom. 

Nemci, vključno s svojim zdajšnjim kanclerjem, pravijo, da ni po-
trebno, da otroke skeli po zobeh, če so njihovi očetje jedli kislo 
grozdje, krivda nemškega naroda naj bi odmirala s krivdo pregrešene 
generacije. Kdor se je po milosti narave rodil prepozno, da bi se lahko 
uprl totalitarizmu, ta se ne bo več opravičeval in nima za kaj sklanjati 
glave. Seveda je tudi večina onih, ki so bili dovolj stari in zreli, da 
bi se lahko uprli, samo opravljala svojo dolžnost, vključno s sred-
njeevropskim — čisto nemškim Waldheimom. Na slovenskem poli-
tičnem prizorišču razmere so in niso podobne. 

Mlajša nemška (politična) generacija, ki hoče živeti razbremenjena 
od nemške politične preteklosti, dodaja razmeram, ki so potegnile 
očete v ravnanje, ki se ga je treba sramovati, lastnost naravnih raz-
mer, kakor sta naravna zima in pomlad. Ko mine zima, odložimo 
oblačila svoje prejšnje duše in zaživimo v novi preobleki v novi lepi 
pomladi — dokler ne pride naslednja zima. 

Te prihodnje zime se bojijo slovenski alternativci, zato priobčujejo 
stare politične drže slovenskih politikov prebegov. 

Razlika med nemškim in slovenskim političnim prizoriščem je v tem, 
da se hoče tuka j iz krivde leviti ena in ista politična in siceršnja ge-
neracija, medtem ko je tam odnos krivde med generacijami skorajda 
docela povnanjen. Nemške politične duše, ki so krive, so ali pokojne 
ali v ustrezni politični stranki, z enoznačno politično biografijo, ki 
jo je morebiti treba od časa do časa zaradi tekoimenovane demokra-
tične javnosti malo prikriti ali olepšati z omenjenim izjavljanjem o 
opravljanju dolžnosti. (Slovenske politične duše, ki so se oblikovale v 
obdobju fašizma in so bile v prelomnem času ob koncu vojne še vedno 
na nepravi strani, za nemško politično zgodovino je to referenčni 
prostor, za slovensko je to prisotnost zunanjega katalizatorja — teh 
duš tukaj ne obravnavamo — so ali pobite ali izseljene. Pobite so ali 
v sebi, kar pomeni, da so zatajene ali prikrite, ali pa dejansko pobite 
po svojem bolj ali manj kolektivnem drugem jazu. Dosledno drugačne 
so samo tiste, ki so v politični emigraciji, v fizični politični emigraciji, 
izven srednjeevropsko-slovenskega (ekološkega) prostora. 

Spremenjene slovenske politične duše, ki so predmet tega analizira-
nja, niso izstopile v slovensko politično pokraj ino. Niso ustvarile le-



gaine »fizične« politične pokrajine, k jer bi si stali nasproti za politični 
dialog pripravljeni politični tabori, prepoznavni po političnih barvah. 
Domnevati moremo, da se tudi tisti, ki se zdaj, dokler ta polarizacija 
po političnih barvah ni možna, razglašajo za politično drugačebarvne, 
ne bi v sebi enodušno in nepovratno odločili. O tem pričajo njihove 
doslejšnje politične biografije. 

Ponovitve so seveda možne tam in tukaj . Pri Nemcih zato, ker se 
»milostno pozneje narojeni« narod ne bo imel pred čem sramovati in 
ne bo brzdal svojih političnih in bioloških strasti, če bi se mu zdelo 
znova potrebno, da razširi svoj fizični življenjski prostor. Tukaj, če 
bodo sprevrženje katalizirali zunanji pospeševalci — najsibo kot skrb-
stvo, rusovstvo ali nemštvo. 

Slovenski politični sinovi, ki se ojdipovsko upirajo svojim političnim 
in političnim-biološkim očetom, so v težavnem položaju, saj se tisti, 
ki so starejši, morajo vprašati, zakaj se niso uprli že prej. Kajt i po-
litične razmere niso isto kot naravne razmere. Politične razmere šele 
postajajo naravne razmere, zato ker se zaradi naraščajoče ekološke 
krize politična nasprotja kažejo kot drugovrstna v primeru z nasprot-
jem med človekom in naravo, saj si v uničeni naravi ni mogoče več 
politično nasprotovati. Će bi se socrealistični nečimernosti očetov 
uprli že prej, bi si ne samo zagotovili političnih biografij, ki bodo v 
prhodnosti kaj veljale, marveč bi ostalo več arhetipskega in ekolo-
škega slovenskega prostora. 

Kakor slovenski politični duši, ki mora biti razjedena od političnih 
nasprotij, pritiče, pa si morajo mlajši politični »sinovi« in sinovi — 
politični in biološki, oboji v ojdipovskem razmerju do očetov — oči-
tati »nemilost zaradi prepoznega rojstva«. Če bi se rodili prej, bi že 
takrat opravili, kar opravljajo zdaj, in bi nevošljivim in arogantnim 
»starejšim političnim bratom« dokazali, da svojih doslej bolj enobarv-
nih političnih biografij nimajo zaradi »zunanjih okoliščin«, ampak 
zaradi svoje politične volje in smelosti. 

Starejši politični alternativci omalovažujejo mlajše, češ, mladi ste 
lahko pričeli zaradi slovenske različice milosti poznejšega rojstva; 
mlajši jim vračajo in jih spominjajo na njihovo sodelovanje v »reli-
giozni formi« — na to, kako so nosili štafete, recitirali velikim vodjem 
in drobnoboržuaznolevičarsko sovražiti kmete. 

Travme so v duši', preteklosti očetov so prihodnosti sinov. 

Oboje je v enem 

Skozi katero koli politično barvo, ki jo ima Slovenec kot politično 
bitje, za svojo, slednjič, najpre j medlo potem čedalje jasneje, zasveti 
slovenska politična duša. V podkrepitev, da je ta duša manj pred-
krščanska, krščanska ter komunistična in bolj srednjerovropsa v eko-
loškem smislu, na j — ker iz razumljivih razlogov tega ne moremo tukaj 



naprej razčlenjevati, saj bi to preveč podaljšalo analizo — služi pre-
prosto soglasna ugotovitev: Brez naravnega okolja ni mogoče preživeti, 
(edino) brez ideologij je mogoče. 
Naslednja ugotovitev, prav tako enoumna, ki naj še dodatno utemelji 
to povezovanje političnega, slovenskega, srednjeevropskega in ekolo-
škega, se glasi: duša je že od Grkov naprej življenjsko načelo, je tisto 
razsojevalno vodilo v človeku, ki išče primerne življenjske načine, ki 
so najpre j v odnosu do narave in šele potem v odnosih med ljudmi. 
Prvenstvo odnosov je tukaj mišljeno kot bivanjsko, torej ontološko 
in ne metodološko, ker je lahko seveda tudi kdo mnenja, da je treba 
najprej urediti politične odnose in bo šele potem mogoče urediti tudi 
ekološke odnose. Moral pa bo vsaj priznati, da bo lahko takrat zaradi 
obsega uničevanja narave za politične rešitve že prepozno in brez-
predmetno. 

Pripadniki l judstev in majhnih narodov se zato toliko manj čutijo 
zavezane metodi oziroma političnemu načinu, s katerim urejajo živ-
ljenje, toliko lažje preidejo iz enega v drugi politični tabor. Po ne-
kakšnem samoohranitvenem gonu so manj zavezani političnim arhe-
tipom kot arhetipom svoje ljudske istovetnosti, bolj so »slovenski« 
kot strankini. V večkrat navedenem Jungovem besedilu ustreza to tam, 
kjer Jung govori o religiji, religioznost pa kaže razumeti v osnovnem 
pomenu kot zavezanost; »religiozno formo« pa kot ideološki ritual. 
Religijo kot tisto sveto in globinsko, ki je v nasprot ju z nesvetim in 
prav tako globinskim, to je religiozno formo. Kot temeljni dualizem 
duše. 

Takole Jung v omenjenem delu: »V pozunanjeni religiozni formi, kjer 
je ves poudarek na zunanji formi (kjer gre torej za bolj ali manj 
popolno projekcijo), je arhetip istoveten z zunanjimi predstavami, 
toda kot duševni1 faktor ostaja nezaveden. Ce se nezavedna vsebina 
do te mere nadomesti s projekcijsko sliko, je izključena iz sožitja in 
vplivanja na zavest.« (prav tam, stran 62) 

S pozunanjenimi religioznimi formami, nenehnimi proslavami, na jema-
njem kreditov, lovi, banketi in mladoletniškim življenjem v gorkoti 
kresa komunizma, se seveda lahko doseže takšno stanje spozabe, da 
ostane slovensko-srednjeevropska zavest za daljše obdobje potisnjena 
ob stran. 

»S tem ji še bolj splahne življenje, ker ji je onemogočeno po naravi 
ji pripadajoče oblikovanje zavesti; še več, v svoji osnovni formi otsta-
ja celo nespremenjena, kaj t i v nezavednem se nič ne spreminja.« 
(prav tam) Čustva in besede, s katerimi potem ta zavest spregovori o 
nacionalni odnosih, o semitizmu in antisemitizmu in o Savi, ki teče 
na jug, so takšne, da se mladi kritiki čudijo, ko jih pr imerja jo s 
tistimi predvojnimi. Kljub njihovemu vmesnemu obdobju se ni nič 
spremenilo. Krek in vse drugo je spet tukaj. Za krajši čas ji je 
življenje sicer toliko splahnelo, da je povsem zanemarila nacionalnost 
in jo je kanila nadomestiti z nekakšno jugoslovansko transnacional-
nostjo; toda v nezavednem se ni nič spremenilo. 



»Od neke določene točke dalje razvije celo nagnjenje k regresiji, h 
globljim in arhaičnim stopnjam.« (prav tam) 

Kakor da hi to sovpadlo s tisto ajdovsko antikrščansko naperjenostjo, 
ki je tuka j nekaj časa obstajala, ko je bilo izpovedovanje in ohranja-
nje predkrščanske vere oziroma nekrščanskih ver sploh veliko bolj 
dovoljeno kot le-ta, kl jub deklariranemu antiteizmu. Politiki pa je bil 
temu ustrezno, ljubši fevdalizem kot tip zahodne demokracije. 

»Lahko se zgodi, da nek kristjan, ki sicer veruje v vse svetniške posta-
ve, v najbolj notranjem delu duše ostaja nespremenjen in nerazvit, 
ker »ima celotnega boga zunaj in ga ne spoznava v duši.-« (prav tam) 
Tako se torej lahko zgodi, da namesto besede »kristjan« z veliko mero 
optimizma tuka j vstavimo in beremo besede kot »stalinist«, »uni-
tarist« (še več optimizma je treba, da dodamo še »bivši«). Potem ta, 
ki sicer veruje »v vse svetniške postave«, od Lenina do Stalina, v 
»najbolj notranjem delu duše ostaja nespremenjen«, ker »ima celot-
nega boga zunaj in ga ne spoznava v duša.« Ce potem tisto, kar ostaja 
v duši nekako po srednjeevropsko nepolarizirano, ni prignano v skraj-
nosti raznih — izmov, je to upanje. S takšnim temeljem v politični 
duši vsi ti politični prebegi ohranjajo upanje na ispravo. 

»Njegovi najbolj odločujoči in udarni motivi pr ihajajo iz nezavedne 
in nerazvite duše, ki je tako ajdovska in arhaična kot vedno . . .« (prav 
tam) 
Arhaična duša je tista, ki se zaveda svojih življenjskih predpostavk, 
ki ve za ekološke razmere življenja, ki ve za geografske razmere 
srednje Evrope in se ne pusti odvrniti od tega pojma zaradi diskvali-
fikacijskih podtikanj, ki hočejo potrebe po srednjeevropski istovetnosti 
prikazati kot da gre za težnje po oživitvi K.u.K. monarhije. Ki kljub 
Handkeju in skrbskemu privoščljivemu hahl janju ob njegovi izjavi, 
ko je rekel, da so srednja Evropa oblaki, ve, da so to tudi oblaki z 
več ali manj kislega dežja v sebi. 

Ko Jung zaokroži trditev, da odločilni vzgibi pr ihaja jo iz arhaičnega 
dela duše, pravi: »O resnici te trditve ne priča samo posameznikovo 
žitje, ampak tudi skupnost posameznih življenj v ljudstvu. Veliki 
dogodki našega sveta, ki jih je zasnoval in izvedel človek, ne dihajo 
duha krščanstva, marveč nenaličenega duha ajdovstva.« (prav tam) 

Kdor je mnogo grešil, mu je treba mnogo odpustiti 

Kako je pri duši tistemu, v čigar prsih bije boj? »Dialektična kon-
frontacija, ki nastopi med obravnavanjem duše«, pravi Jung v nave-
denem delu na 83. strani — pri čemer predpostavljamo, da ni pomem-
bno, po katerih od pr je navedenih poteh je do te konfrontacije prišlo, 
preko sanj ali kakšnega drugega vplivanja — »posledično vodi do pa-
cientovega soočanja s svojo senco, tisto temno polovico duše, ki se je 
znova in znova reševala skozi projekcijo: ali tako, da je z vsemi nekre-



postmi, ki jih ima očitno sam, obremenjeval svoje soseda, v ožjem ali 
širšem smislu, ali pa jih je s posredovanjem »contritio« oziroma — blaž-
je — »attritio« prepuščal božjemu posredniku. Sicer je znano, da brez 
greha ni kasneje, in če ni kasneje, ni odrešujoče milost i . . .« (op. cit.) 

Medtem ko je »contrìtio« popolno kesanje, je »attritio« nepopolno 
kesanje (contratto imperfecta). V prvem primeru je greh pojmovan 
kot nasprotje najvišjega dobrega, v slednjem se mu upremo zaradi 
tega, ker je grd ali pa zaradi strahu pred kaznijo. 

Iz razumljivih razlogov se tuka j niti v krajšem pretresu ne moremo 
posvetiti morebitnemu spovedovanju slovenskih političnih duš, še 
manj temu, da bi skušali ugotoviti intenzivnost s trahu pred kaznijo, 
saj ne moremo vedeti, če jih je resnično strah božje kazni. O kakšni 
posvetni kazni, o strahu pred posvetno kaznijo, ki bi navdajal poli-
tične spreobrnjence, je nesmiselno govoriti. Ne samo, da to nasprotuje 
načelom civilne oziroma demokratične družbe, premišljevati o tem je 
absurdno zaradi travme, ki jo slovenstvo doživlja ob spominu na 
medvojna in povojna pobijanja in ovajanja. 
»Pacienti« bodo domnevno težko shajali s svojim spominom, še težje 
jim more biti zdaj, kajt i še vedno temne strani svoje duše in vse 
svoje nekreposti prisojajo nekakšnim razrednim sovražnikom — me-
ščanski desnici in drugim »sosedom v ožjem ali širšem smislu« — v 
katerih deluje isti politični logos. Dokler se vzajemno obsojajo, še 
niso spravljeni, so pa v hoji za demokracijo, kajt i včasih so se pobi-
jali. 

Kdor je več grešil, ima več razlogov za spravo. 

Kdor mnogo ljubi, pa je mnogo preizkušan. Zato mu je treba več 
odpustiti. Slednji arhetip je iz Biblije. (Luka 7,36—50) Farizej je 
očital Jezusu, da je dovolj, da mu je grešnica mazilila noge, in Jezus 
mu je odvrnil:« . . . N j e n i mnogi grehi so odpuščeni, ker je mnogo 
ljubila; komur pa se malo odpusti, malo ljubi.« Pozneje je hodila v 
njegovem spremstvu, »Marija s priimkom Magdalena, iz katere je odšlo 
sedem hudih duhov.« (Luka 8,2) 



Lev Kreft UDK: 111.852(47)"1917/1924" 

Nova proletarska kultura 

Leta 1985 smo v Časopisu za kritiko znanosti (št. 83—84) objavili štu-
dijo o Proletkultu in izbor člankov in dokumentov. Tedaj je šlo za to, 
da pokažemo, kako ima sam proletkult in tudi spopad boljševiške 
part i je z n j im drugačno naravo od tiste, ki vlada v predstavah. Pro-
letkult je bil predstavljen kot avantgardni umetnostni pojav specifičnih 
razsežnosti. Med njimi smo poudarili, da proletarska kulturna in pro-
svetna organizacija vztraja pri ločitvi med družbo in državo in pri sa-
movzgoji-samoizobraževanja v smislu akcije revolucionarnega razredne-
ga subjekta. Ker v tem konceptu part i ja ni imela vodilne vloge, je pri-
šlo do spora, ki se je v praksi kazal kot spor o subordinaciji gibanja par-
tijskemu in državnemu redu. V drugem delu pa želim predstaviti novo 
proletarsko kulturo, kot je (večidel tudi pod tem ali podobnim naslo-
vom) nastajala v svetu istočasno in tudi še po dejanski ukinitvi pro-
letkulta v Sovjetski Rusiji. Razloga za tako sintezo na mednarodni 
ravni sta dva. 
Prvič, gre za pomemben del sodobnega razvoja in umetniškega živ-
l jenja, za viden način odgovarjanja na duhovno in življenjsko krizo 
po prvi svetovni vojni, za iskanje rešilnega trdnega temelja evropske 
kulture po zrušen j u predvojne zgradbe. Nova proletarska kultura je 
pomemben moment duhovne zgodovine, četudi njena ustvarjalnost ne 
bi imela vrhunske umetnostne vrednosti. Seveda pa je dovolj omeniti 
le kakega Jiri ja Wolkerja, Piscatorja in še koga, da dojamemo tudi 
umetniški pomen pojava. Te mesijanske delavske ustvarjalnosti se ne 
da zamenjevati s pesnjenjem po naročilu, ki kasneje proizvaja herojske 
ode voditeljem in domnevno idealni socialistični družbi. 

Drugič, gre tudi za poskus ponazoritve, zakaj se sodobnih dogajanj v 
umetnostih, ki nočejo več biti zgolj umetnosti, ne da utesniti v ne-
posredno sosledico obdobij v nacionalnih kulturah, kot jih tudi ni več 
mogoče proučevati samo kot koncentrične valove, ki imajo svoje 



jasno določeno središče. Cilj nove proletarske kul ture (pa tudi ne-
malega dela avantgarde) je prav rušenje nacionalnih ku l turn ih ome-
ji tev in navezovanje neposredno na mednarodni prostor; in ta cilj je 
bil bolj ali m a n j tudi dosežen. Delovanje v smeri nove proletarske 
kul ture se nacionalnemu seveda ni iztrgalo, toda povsem iz njega 
ga vendarle ni mogoče pojasniti . Hkrat i bi bilo dovolj kratkovidno, 
bo bi razglasili ruski proletkult za nekakšno centralo (bodisi po vzoru 
umetniške vloge nekdanjega Pariza, bodisi po vzoru kasnejše socrea-
listične poetike), okrog katere so se razvrščali od n je odvisni in hkrat i 
vedno bolj oddaljeni sledniki in posnemovalci. Soodvisnosti nove pro-
letarske kulture, vključno z n jenim komunistično boljševiškim ide-
alom, se ne da uje t i v običajne mreže pr imer ja ln ih metod, ki bi pojav 
razdelila na osrednji proletkult in njegove neposredne slednike, na bolj 
marginalne slednike, na provincialne zakasnelce in podobno. Pri 
mars ikakšnem krogu nove proletarske kul ture se da zelo hi tro doka-
zati, da prevzema od proletkulta le ime ali celo samo kako geslo. Po 
te j poti pa ne pridemo do take razčlenitve sorodnih umetnostnih po-
javov, ki bi njihovo povezanost lahko prikazala kot določeno s t ruk tu-
rirano celoto. Slednje pa je namen tega besedila. 

1. Neuspela internacionalizacija iz centra in viri nove 
proletarske kulture 

Prepričanje, da je svetovna revolucija pred vrati , in ponos, da se je 
na navidez zaostalih in barbarskih tleh Rusije vžgala n jena prva 
iskra, je k l jub izolaciji državljanske vojne navdihovalo proletkultov-
ce, da so skušali svojo organizacijo razširiti na ves svet. Na predvečer 
drugega kongresa kominterne, ki se je začel 19. jun i ja 1920, je »Pro-
letarska kul tura« zapisala, da je prišel čas za načr tovanje svetovnega 
kongresa proletkulta.1 Predstavniki ruskega proletkulta so med dele-
gati kongresa poiskali tiste, ki so se bili pr ipravl jeni doma zavzeti za 
organiziranje nacionalnih organizacij za proletarsko kulturo, in iz 
n j ih sestavili začasni biroproletkulta /15 članov/2 in njegov izvršni 
odbor /Lunačarski kot predsednik, Lebedev-Poljanski kot sekretar in 
člani Mac Laine iz Anglije, Lefebvre iz Francije, Herzog iz Nemčije, 
Bombacci iz Itali je in Humber t Droz iz Švice/. Zadali so si tri temel j -
ne naloge: širiti načela proletarske kulture, oblikovati organizacije 
v vseh deželah in pripravit i svetovni kongres. Sestavili so tudi poziv 
»Bratom proletarcem vseh dežel«, ki poleg poročila o dejavnostih in 
številčnosti ruske organizacije poudar ja programske temelje. Zlasti 
začetni ,splošni del je zanimiv: »Proletariat ne osvaja oblasti zaradi 
n j e same. Nasprotno, njegov končni cilj je — ukinitev države nasploh, 
oblast pa uporabl ja le zato, da bi z ods t ran jevanjem razrednih pregra j 
med l judmi ustvaril pogoje za čisto družbenost s popolnim zanikanjem 
1 Wladimir Gorbunow, Lenin und der Proletkult, Dietz Verlag, Berlin 1979, 
stran 224 /v opombi 335/. 
2 Navedeno delo, stran 114; tudi v Sovjetska književnost, 1917—1932, Naprijed 
Zagreb 1967, stran 32. 



oblasti človeka nad človekom. Oblasti pa ne osvaja, da bi organiziral 
ekonomsko življenje. Človek ne živi le zato, da bi si uredil materialni 
položaj. Materialni odnosi so samo predpogoj za tiste sfere človekove 
dejavnosti, iz kater ih lahko človek črpa najvišjo, us tvar ja lno čim po-
polnejšo srečo za višje oblike kul turne dejavnosti.«3 Načela proletkulta 
so v tej mednarodni javnosti namenjeni izjavi še jasnejša, čeprav pri 
formulaci jah Bogdanov ni sodeloval, saj kot nekomunist ni mogel 
priti v kominterno / n e pa, da bi z n j im že teda j prekinili njegovi na j -
ožji sodelavci, kot meni Gorbunov4 / - Potrebna je samodejavnost pro-
letariata, ki se tudi v kul tur i mora osvoboditi sam; dediščino si mora 
predelati po svojih potrebah; umetnost je pomembna kot način organi-
zacije čustev. Dvanajstega avgusta 1920, ko so ta proglas odpustili, 
je bilo že prepozno za kakšno večjo mednarodno akcijo: jeseni je bil 
ruski proletkult že v spopadu s parti jo, in po tem spopadu ni več imel 
moči in sposobnosti za internacionalizacijo svojega dela pa tudi n je-
gova usmeri tev se je prevesila v m a n j množične in bolj avantgardne, 
predvsem umetniški dejavnosti namenjene smeri. Vendar so idejo o 
mednarodni proletarski kul tur i pozdravljali tudi nasprotniki . Krupska 
je še leta 1922 poudar ja la potrebo po organiziranju proletarske kul ture 
izven Sovjetske zveze, torej tam, k je r je v spopadu s kapitalizmom 
t reba voditi bitko / t ud i na kul turnem področju. Pletnjev, t edan j i vod-
ja proletkulta, pa je po dveh letih lahko poročal le o pičlih rezultat ih 
— v Italiji na j bi se za proletkult zanimal Terracini, v Anglij i Queich 
— tam so izdali tudi knjigo o proletarski kul tur i /P l e tn j ev je ver je tno 
mislil na knjigo Edena in Cedara Pau l a / ; na Češkem se bojda na tem 
področju dogaja nekaj pomembnega, na Duna ju je pesmi objavil Son-
nenstein in ameriškim korespondentom je bila poslana obširna infor-
macija.5 Ne le da niso bile izpolnjene tri načr tovane točke — tudi o 
tistem, kar se je dejansko dogajalo Pe tn jev leta 1922 ni imel pojma, 
razen v neka j posplošenih obrisih in primerih, nepomembnih potezah. 
Leto kasneje je revi ja »Gorn« /š t . 8,1923/ imela neka j več informaci j : 
špor tno-kul turno delo v Nemčiji, nejasnosti o obl ikovanju organi-
zacije v Angliji in dobro razvejan proletkult na Češkoslovaškem /67 
kra jevn ih in 17 območnih organizacij/ .6 Internacionalizacija prolet-
kul ta je ostala le poskus, ki ni nikdar privedel niti do e lementarnih 
pogojev dejanskega organiziranja. Razen dobre volje, razširi tve ne-
katerih besedil7 in informacij , ki pa so povečini šle le v eno smer in 
se potem porazgubile, iz vsega ni bilo nič. Ne le da je proletkult v 
Rusiji poniknil; tudi mednarodno organiziranje umetnikov, četudi pro-
letarskih, še ni moglo naleteti na plodna tla. Kasnejši poskusi in 
pobude iz novih proletarskih organizacij /zlasti iz l i terarnih, t j . 
VPA in kasnejšega R A P P a / so šele ob koncu dvajset ih let uspeli pri-

3 Sovjetska književnost, navedena izdaja, stran 33. 
4 Wladimir Gorbunov, Lenin und der Proletkult, navedena izdaja, stran 114. 
5 Navedeno delo, stran 115. 
6 Navedeno delo, stran 116. 
7 Tako je v nemščini leta 1920 izšel Bogdanova »Kaj je proletarsko pesništvo« 
najprej v revialni in nato še v knjižni obliki, ki je prišla tudi v naše 
kraje; »Die rote Fahne« pa je prevajala Lunačarskega, Kerženceva in druge. 



dobiti dovolj somišljenikov, / k i so se sicer še relativno slabo str injal i 
med seboj / za mednarodno organiziranje. Tedaj je to organiziranje že 
potekalo v znaku podreditve sovjetski vodilni vlogi, pač tako kot v 
kominterni . Zamisel, ki so jo imeli proletkultovci, je po svoji izraziti 
brezdomovinski internacionalnosti pravzaprav za tak razvoj že dajala 
dovolj osnove. V besedilu Platona M. Kerženceva, ki je tudi po svoji 
proletkultovski fazi ostal med na j ostrejšimi borci za proletarsko čistost 
in sodeloval tudi pri nas t a j an ju proletarskih l i terarnih organizacij, je 
to jasno vidno: »V nasprot ju s staro kulturo, ki se je razvila na na-
cionalni osnovi v okviru posameznih držav, mora proletarska kul tura 
nastat i izključno na razredni osnovi.-«8 Njegov članek »Mednarodna 
revolucija in proletarska kultura«, ki je izšel v »Die rote Fahne« deve-
tega marca 1922, je še vedno napovedoval svetovno revolucijo čez 
kra tek čas in skušal tudi razlikovati med vlogo proletarske kul ture 
v času boja za oblast in po n j em: proletarska kul tura mora razen v 
sovjetskih pogojih biti predvsem kul tura razrednega boja, pr iprava 
za revolucijo in medij zbliževanja proletarcev v t rdne zveze in med-
narodne izmenjave. Delitev na različne naloge sovjetske in ostale 
svetovne angažirane kul ture se je obdržala tudi kasneje, na pr imer v 
ločevanju krit ičnoborbnega realizma za svetovno in optimističnega rea-
lizma za sovjetsko socialistično rabo. 

Kot pa umetniške levice nasploh ne moremo zožiti na prosovjetsko 
ali celo kominternsko-centralist ično organizirano levico, tako tudi 
teženj po u s tva r j an ju proletarske kul ture ne moremo zožiti na neuspeh 
prvega poskusa svetovnega organiziranja. Tudi če bi govorili samo o 
svetovnih vplivih in prenosih idej ruskega proletkulta, bi bilo to pre-
ozko — čeprav so ti vplivi obstajal i in imeli določen pomen. Videli 
smo že, da so v Nemčiji prevedli precej proletkultovske programske 
l i tera ture pa tudi v Angliji je izšla knj iga »Proletkulta«9 ; dovolj ne-
posredne vesti so prinašali s seboj tudi ujetniki-povratniki , ki so se 
pogosto nalezli poleg revolucionarnih idej tudi proletkultovstva in 
avantgardizma. Slo je za več kot le za š i r jen je idej in pobud iz revo-
lucionarnega središča. Po prvi svetovni vojni je bila Evropa kot z 
ošpicami posejana z revolucionarnimi vrelišči; razočaranje nad mili ta-
rizmom je bilo neizmerno, h repenenje po hi t rem in odločnem pre-
skoku v neka j popolnoma novega in drugačnega je bilo razmišl janje 
velikega dela umetnikov in tudi v Združenih državah je bilo posledice 
vojne ravno prav čutiti, da je lahko o proletarski kul tur i tudi tam 
sanjalo neka j ustvarjalcev. Dejanski viri proletarske kul ture v sve-
tovnih okvirih so bili v prvih povojnih letih predvsem t r i je : 

8 Časopis za kritiko znanosti, 1985 št. 83/84, stran 57. 
9 Eden and Cedar Paul, The Proletcult. Proletarian Culture, Thomas Seltzer 
Ed., New York 1921; ista avtorja sta leta 1920 izdala tudi knjigo »Creative 
Revolution. A Study of Communist. Ergatocracy« /George Allen & Unwin 
Ltd., London/, ki naj bi britanski javnosti, vajeni parlamentarno-demokra-
tične levice, predstavila program nove delavske levice, ki je »proletarian, 
sovietist and ergatocratic in principles« /navedena knjiga, naslovna stran/ 



— razočaranje intelektualcev in umetnikov nad vso dotedanjo kul turo 
je pogosto prav ob navdušen ju nad oktobrsko revolucijo, o kateri se 
je vedelo le malo natančnega, vodilo v proletarski mesijanizem kot 
novo umetniško religijo; 

— nekateri avantgardni tokovi, zlasti futurist ični , so v poudar jeni psi-
hologiji delavskih množic kot kolektiva brez individualističnih ločnic 
in v n j e n e m delovnem r i tmu-tempu, videli »materialno bazo« in pravo 
občinstvo; od tod pa do prepr ičanja ; da bo proletariat sam ustvaril 
futur is t ično proletarsko kulturo, podobno Gostevovim idejam, je bil 
včasih le korak ; 
— tradicionalna delavska kul tura, ki je bila ponekod /Nemčija , F ran-
ci ja / že kar dobro razvita, se je ob povojnih s t rankarskih delitvah na 
levici (na socialdemokrate in komuniste) tudi sama razdelila in komu-
nistične ali prokomunist ične kul turnoumetniške dejavnosti so potre-
bovale ob polit ičnoprogramskih tudi estetsko-kulturne ločnice od so-
cialdemokratske tradicije, ki je v največj i meri še vedno potekala v 
znaku podrejenosti meščanskim kul turn im idejam in oblikam. 

Prinešene in prevedene zamisli ruskega proletkulta so za vse te težnje 
predstavljale, četudi v obliki nepopolnih informaci j in okruškov, kvas 
in katalizator, ki je reakci je pospeševal. Cesar niso natančno zaznali, 
so navdušeni av tor j i dodajal i sami, da bi svojim programom dajali 
n imb verodostojnosti in avtentičnosti prve zmagovite delavske revolu-
cije. Tako je postalo tisto, kar je pr ihajalo iz Rusije, že v začetkih 
v drugem okolju pobudnik pa tudi argument za vsakršno početje. 
Spopad v zvezi s tem, ka j se v Rusiji oziroma kasneje Sovjetski zvezi 
dejansko dogaja, in kater i domači smeri gredo dogodki dejansko v ko-
rist, je bil mnogo ostrejši, kot so bili tedaj in so danes spopadi o tem, 
k a j je Marx resnično rekel. Prav na to, da so bile vse oči in ušesa 
obrnjeni k oktoberski revoluciji in sovjetskemu socializmu, je lahko 
kasneje računalo tudi centralizirano mednarodno organizirano sekta-
štvo in njegov naslednik, socrealizem. Pogoji, v kater ih so bile di rekt-
ve iz Moskve spre jemane kot božja roka pomočnica, so vsaj v delu 
umetnosti nastajal i še preden je bila ta roka dejansko ponujena ; tisti, 
ki so čakali na proletarskega Mesijo, pa so ga res lahko dočakali — 
ko je prišel, se je tudi obnašal kot Mesija. 

2. Nova proletarska kultura med avandgardo in 
tradicijo, ljudsko umetnostjo in umetnostjo za ljudstvo 
Nekatere zamisli o novi proletarski kul tur i so se v svetu tako dobro 
razrasle, da so ostale pri ž ivl jenju mnogo dlje kot ruski proletkult . Pri 
nas je na pr imer še leta 1933 V. Košak recenzijo Cufar jeve »Febru-
arske noči« začel z navedbo iz »Kaj je proletarsko pesništvo« Bogda-
nova.10 

10 Sodobnost. Neodvisna slovenska revija, 1933 — št. 3, strani 137—139. 



2.1. Pod »Rdečo zastavo« —• Nemčija 

Nemčija je že dal j časa poznala ločeno delavsko kulturno-prosvetno 
dejavnost pa tudi v par t i j skih časopisih pred vojno si je umetnostna, 
predvsem l i terarna kri t ika pridobila nekaj prostora — čeprav je šlo 
predvsem za »parti jno« krit iko. Prerez povojnih dogajanj , zlasti pa 
križajočih se idej, lahko dobimo v glasilu »Die rote Fahne«, ki sta ga še 
za gibanje Spartacus ustanovila Rosa Luxemburg in Kar l Liebknecht; 
od Silvestrovega 1918 je bil časnik uradno glasilo Komunistične s t ranke 
Nemčije. V prvih številkah je protislovje med predvojno kul turno po-
litiko in revolucionarno usmeri tvi jo novega gibanja vidno kot na 
p ladnju : glasilo g ibanja Spartacus je ob radikalnih političnih tekst ih 
objavilo neka j pocukranih zgodbic / idi l iz senčnice oziroma vr tne ute 
— Gartenlaubenidyllen, kot pravi Manfred Brauneck1 1 / . Iz tega pro-
tislovja, ki je bilo vidno v l i teraturi , gledališču in drugod, je nastaja la 
nemška povojna proletarska umetniško-prosvetna dejavnost in razvila 
lastne predstave o posebni proletarski kulturi . Že leta 1919 je nastala 
Zveza za proletarsko kulturo, konec istega leta /14. decembra 1919/ pa 
je Zveza ustanovila svoje proletarsko gledališče. Razmišl janje o n jem 
in predstavitev programa zveze je tudi prvi in za nekaj časa edini 
kul turni podlistek »Die rote Fahne«. Nasprotovanje bratsko l jubečim 
starim »kulturtregerskim« oblikam je očitno: »Dieser Bund, eine Ver-
einigung wohlmeinender, gutmütiger, menschenfreundlicher Bourgeois 
— wenn auch vielleicht durch ihre Gewinnung schon halb deklas-
sierter Bourgeois —, ist nämlich eine Organisation, die den Befreiungs-
kampf des Proletariats durch Theatervorstellungen, Konzerte, Vor-
t räge revolutionärer Dichtungen und Kunstausstel lungen, durch f re ie 
Hochschulkurse, durch Propagierung des Siedlungsgedankens / ! / , 
durch Zusammenkünf te , in denen ,den Gedanken des Rätesystems der 
Boden bereitet und sein Durchbruch geförder t werden soll' ,und durch 
andere Unklarhei ten f ü h r e n zu können meint.«*12 Prosveti tel js tvo je 
reakcionarno, in njegovo gledališče lahko postane le »politische Kunst 
/oder gekünstelte Politik?/«**13, njegovo sporočilo pa sporočilo člo-

* Ta zveza, združba dobromislečega, dobrodušnega, človekoljubnega buržuja 
— čeprav morebiti po zaslužku že na pol deklasiranega buržuja — je zato-
rej organizacija, ki namerava osvobodilni boj proletariata izpeljati z 
gledališkimi predstavami, koncerti, s predstavljanjem revolucionarnih pesmi 
in z umetniškimi razstavami, s svobodnimi visokošolskimi tečaji, s propa-
giranjem zamisli o naselbinah, s shodi, pri katerih »se pripravljajo tla za 
zamisel sistema svetov in se podpira njen prodor«, in z drugimi nejasnostmi. 
** Politična umetnost /ali poumetničena politika?/. 
11 Manfred Brauneck: »Revolutionäre Presse und Feuilleton. 'Die Rote 
Fahne' — Zentralorgan der Kommunistischen Partei Deutschlands (1918 bis 
1933), v Die rote Fahne. Hrsg. Manfred Brauneck, Wilhelm Fink Verlag, 
München 1973, stran 32; »Gartenlauben« literatura je tedaj predstavljala 
pojem malomeščanskega čtiva, znan tudi pri nas (na primer pri Miranu Jarcu 
v njegovem romanu »Izgubljene generacije« Novo mesto (Državna založba 
Slovenije, Ljubljana 1966) na več mestih. 
12 Davedeno delo, stran 55 (članek Proletarisches Theater, izvirno 19. in 20. 
decembra 1919). 
13 Navedeno delo, stran 55. 

138 



veške ljubezni in pobratenja , ki v razrednem boju lahko delavce le 
zavaja. Treba je iti po drugi poti : proletariat sam se mora otresti 
raznih intelektualcev, in intelektualci, ki lahko sodelujejo, so tisti, ki 
se postavijo s proletarci v isto vrsto: »Man will sich jetzt in eine 
Phalanx mit dem kämpfenden Proletariat stellen, will den revolutio-
nären Kampf in der ersten Reihe mi tkämpfen. Und ein Mittel dazu 
soll eben das proletarische Theater sein.«*14 Za revolucionarno umet-
nost obstajata dva pogoja — pravilna tendenca in estetska vrednost.15 

V Zvezi za proletarsko kul turo se sklicujejo na Lunačarskega, pravi 
neznani avtor podlistka, in pri tem spregledajo, da je ruski proletkult 
rezultat proletarske revolucije in zato nastopa v drugi fazi revolucije 
kot eden od sredstev izgradnje. Nemški proletariat ni v času izgrad-
n je : »Der Aufbau einer neuen Kul tur nach Eroberung der politischen 
Macht durch das Proletariat ist als revolutionäre Tat ganz anders zu 
bewerten als das Versuch, innerhalb des alten, im Verfall begriffenen, 
der gewaltsamen Zerstörung geweihten kapitalistischen Ordnung eine 
embryonale neue Kul tur realisieren zu wollen**.«16 Osnovna vpraša-
nja , ki se v nemškem krogu revolucionarne, angažirane, avantgardne in 
proletarske kul ture vrste še naslednjih dvajset let, so že na začetku te 
poti def in i rana: ali izgradnja nove ali rušenje stare kul ture, ali tenden-
ca ali kvaliteta, ali kul tura kot del revolucije ali kul tura kot sredstvo 
revolucije. Po tem zapisu neka j časa »Die rote Fahne« ni prinašala 
skoraj nikakršnega zapisa o kulturi , ka j šele o proletarski kulturi . 
Sredi leta 1920 pa je z rednim krit iškim pisanjem pričela Ger t rud 
Alexander, ki je tudi ostala kritiški organ lista; od leta 1924 se je s 
stalnimi prispevki oglašal še Alfred Kamenyi-Kamen oziroma Durus. 
Že juni ja 1920 se je razvila druga, prav tako dvajset let t ra ja joča po-
lemika — o dadi oziroma o avantgardni umetnosti . V te j polemiki je 

* Zdaj se je treba z bojujočim se proletariatom postaviti v isto vrsto, biti 
sobojevnik v prvih vrstah revolucionarnega boja. In posrednik mora tu 
biti ravno proletarsko gledališče. 
** Revolucionarno nalogo graditve nove kulture, potem ko proletariat osvoji 
politično oblast, moramo oceniti kot nekaj povsem drugega od poskusa, 
da bi realizirali novo kulturo v zarodku znotraj starega, za propad dolo-
čenega, na nasilno uničenje obsojenega kapitalističnega reda. 
14 Navedeno delo, stran 56. 
15 O istem problemu razpravlja še 27. aprila 1934 v svojem predavanju na 
Inštitutu za raziskovanje fašizma v Parizu Walter Benjamin. Glej: »Der 
Autor als Produzent«, v Walter Benjamin, Versuche über Brecht, Suhrkamp 
Verlag, Frankfurt am Main 1967, strani 95—116; tako tudi: »Sie ist nämlich 
nicht von dem langweiligen Einerseits-Andererseits losgekommen : einerseits 
hat man von der Leistung des Dichters die richtige Tendenz zu verlangen, 
andererseits ist man berechtigt, von dieser Geistung Qualität zu erwarten. 
Diese Formel ist natürlich so lange unbefriedigend, als man nicht einsieht, 
welcher Zusammenhang zwischen den beiden Faktoren Tendenz und Qua-
lität eigentlich besteht. Natürlich kann man den Zusammenhang dekretie-
ren. Man kann erklären : ein Werk, das die richtige Tendenz aufweist, braucht 
keine weitere Qualität aufzuweisen. Mann kann auch dekretieren: ein Werk, 
das die richtige Tendenz aufweist, muss notwendig jede sonstige Qualität 
aufweisen. Diese zweite Formulierung ist nicht uninteressant, mehr: sie ist 
richtig.« (navedeno delo, stran 96). 
16 Die rote Fahne, navedena izdaja, stran 57. 



zlasti Thalheimer /24. 6. 1920/ začrtal tudi temelje proletarske kul ture, 
ki na j se loči od rušilnih in avantgardnih idej in postane zaščitnik vse 
dotedanje kulture, medtem ko je avantgarda vzporednica imperia-
listični meščanski težnji samouničenja. Nasprot je iz prvega članka 
/ o proletarskem gledališču/ se zdaj kaže v drugi luči: če je bilo t eda j 
t reba v imenu borbene revolucionarne kul ture zavrniti bratol jubje , ki 
otopi proletariat , se zdaj zoper avantgardno in tudi rušilne ideje o pro-
letarski kul tur i proletariat postavlja v funkci jo varovalca vse zgodo-
vinske dediščine, ki se bo ju je »tako za mater ialno kot za kul turno 
obnovo.«17 Ko so avgusta 1920. leta objavili še članek Lunačarskega o 
nalogah socialistične kulture, ki je predstavil Narkomprosovo delo 
in razmer je do proletkulta in priznal, da gredo tu zasluge tovarišu 
Bogdanovu, je bil krog udeležencev razprav sklenjen: avantgarda, ki 
sega v revolucijo; prenova starih delavsko-kul turnih dejavnosti in 
poskusi navezovanja na nove oblike proletkultovstva ; poskusi argu-
ment i ran ja lastnih stališč s pomočjo besedil / ne še d i rekt iv / iz ruske 
revolucije. »Die rote Fahne«, zlasti pa n jena stalna avtorica Ger t rud 
Alexander, se je dolgi čas zavzemal za oh ran jan j e klasične ku l ture in 
tudi za potrebe propagande ni pr is tajala na koncesije. Zato je tudi v 
nemškem prostoru prišlo do enačbe, ki je združevala proletkult in 
avantgardo v isti koš: »Pri privržencih proletkulta je pač samoumev-
no, da menijo, da se nas meščanska umetnost nič ne tiče, da je kr i t ika 
meščanskega gledališča, umetnostnih razstav in l i terature sploh odveč, 
in ne n a j m a n j zato, ker delavec pač ne zahaja t ja . To po jmovanje se v 
bistvu sklada s t ist im umetnostnim anarhizmom, iz katerega je prolet-
kult zrasel, ki se je na meščanski strani razvijal dal je iz ekspresionizma 
v dadaizem, in ki zavrača vso preteklo umetnost in l i teraturo, jo ima 
za uničenja vredno in hoče iz te osnove skovati neka j novega, kar 
sme biti samo proletarsko.«18 V Nemčiji se je sočasno razvilo več kon-
ceptov proletarske kulture, ki so izhajali iz zanikanja ali sp re jemanja 
lastne tradicije, iz prevzemanja avantgardnih pristopov ali zavračanja 
le-teh, iz proletarskega sektaštva ali prevzemanja meščanske dedišči-
ne v varstvo — in zato v Nemčiji tudi ni tako ostre meje med obdobjem 
proletkulta in kasnejšo proletarsko kulturo. Vsi tokovi in zamisli so 
že od začetka tu, razvi ja jo se v spopadu z zgodovinskim procesom, z 
desnico v kulturi in politiki in zlasti v medsebojnem spopadu, ki jih 
včasih zbližuje in včasih oddal ju je . Ideje ruskega proletkul ta so imele 
preko prevedenih besedil zlasti v krogih, ki so hoteli nanovo ustvari t i 
svet,19 in tam, k je r je bila podstat avantgarde že prisotna namesto 
s tare meščansko prosvetl j i tel jske osnove, izjemno velik vpliv. Še leta 
1925 se je Kar i Avgust Wittfogel oglasil s članki »O proletarski kul-
turi« &&&20. Na polemike o proletkul tu še vedno spominja jo tudi 

17 Časopis za kritiko znanosti, 1984 — št. 69/70, stran 30 (August Thalheimer: 
»Proletariat in umetnost. Politične pripombe«). 
18 Časopis za kritiko znanosti, 1985 — št. 83/84, stran 40 (Gertrud Alexander: 
»K vprašanju o kritiki meščanske umetnosti-«), 
19 Tako pri Richardu A. Schaefterju, ki je napisal članka »O proletarskem 
pesništvu« in »O proletarski umetnosti« (glej Časopis za kritiko znanosti, 
1985 — št. 83/84, strani 42—43 in 54—55). 
20 Časopis za kritiko znanosti, 1985 — št. 83/84, strani 44—53. 
140 



soočanja za in proti Piscatorjevemu gledališču, ki so se zgostila V 
letih 1927 in 1928. 

Ce torej v letih po prvi svetovni vojni govorimo o proletarski kulturi 
v Nemčiji, moramo v grobem govoriti o dveh tokovih, ki se kasneje 
seveda bolje izoblikujejo kot v začetkih: tok proletarske kulture avant-
gardno-revolucionarnega tipa in tok proletarske kulture prosvetlji-
teljskega tipa, bolj ali manj inoviranega glede na predvojno prakso 
socialne demokracije. V soočanjih, ki iz pestre konkretne razporeditve 
idej med različnimi kritiki, teoretiki in gibanji vznikajo neprestano 
že od leta 1919 dalje, je tudi v Nemčiji jasno vidno, da ne gre za 
vprašanje stila. Ločnice med obema tokovoma so včasih bolj, včasih 
manj ostre in tudi pomiritveni poskusi seveda obstoje. Morda je prav 
pri &&& in v nj ih skušal spojiti nekatere teze proletkultovcev z zmer-
nimi idejami l jubiteljev umetnosti vseh časov. Tako je ugotovil, da 
»obstaja proletarska kultura«, da »se začenja že pod gospostvom pa-
pitalizma« kot »bojna kultura«, dokler po zmagi ne postane tudi »kul-
tura graditve«. V igro sprejemanja in odklanjanja dediščine pripelje 
tudi Lenina, ki po njegovem mnenju zavrača obe napaki: us tvar janje 
proletarske kulture iz nič in tudi nekritično prevzemanje kulture pre-
teklosti /o tem bi ga mogel poučiti Buharin . . ./. Za ustvar janje pro-
letarske kulture je torej uporabna formula »prilagoditev s pomočjo 
preoblikovanja«, ki seveda kl jub navajanju Lenina ni nič drugega 
kot »bogdanovizem«. Pri njih je /eden takih bi lahko bil tudi Wittfo-
glov zapis/ najbolj očitno, da gre za dve različni razmerji do kulture, do 
proletariata kot razreda, do konkretnih in dolgoročnih političnih nalog 
gibanja itd., da gre skratka za dve različni drži umetnikov-revolucio-
narjev, ki imata svoje sorodnike in vzporednike tudi v političnih kro-
gih. 

2.2. Od »Červena« do poetizma — Češka 

Na Češkem so se ideje proletkulta hitro prijele, zlasti med anarho-
komunističnimi umetniki, med katerimi so bili tudi češki avantgardisti. 
Tako se je proletarski kolektivizem (naslonjen na ideje Pjotra Kropot-
kina, Elisée Reclusa, Malateste, Nieuwenhuisa in drugih) povezoval z 
napovedmi o »koncu češke idile« /Neumann- At'žije život«, 1913-1914/, 
torej nasprotovanjem nacionalno budniški umetnosti. Ta organizacija 
je rodila revijo »Červen«. Prvi letnik /1918—1919/ štirinajstdnevnika 
z značilnim podnaslovom »Tendenčni štirinajstdnevnik. Nova umet-
nost-Narava-Tehnična doba-Socializem-Svoboda« vsebuje vse vrste 
navdušenja nad revolucijo, s prevladujočim anarhističnim pou-
darkom, in vkl jučuje različne umetniške s t ruje od češke moderne do 
avantgarde /Karel Capek, Neumann, Jan Zrzavy, Josef Hora, Vančura 
in drugi/ . V drugem letniku je revija izhajala tedensko/! / in si dala 
nov podnaslov »Tednik za radikalno smer in kulturno politiko«. Pri-
nesla je vrsto programskih prevodov anarhističnih del /Kropotkin, 
Jean Grave, Guerra itd./ in odprla stalno rubriko iz Rusije, v kateri 
je izšel tudi prevod umetniškega programa Narkomprosa in spis Lu-



načarskega o proletarski kulturi . Revija je bila izjemno dobro infor-
mirana in odprta v svet /prevodi proletarske poezije Sonnenscheina, 
prenos idej francoske skupine Clarté, Tagorejevi spisi, esej Uptona 
Sinclaira o ruski revoluciji, Barbussovi pozivi, Rollandovi eseji i td. / 
in se je zdaj že obračala k organiziranju češkega proletarskokul turnega 
gibanja. Prvi zapis te vrste je Neumannov spis »Proletarska kultura«, 
ki jo predstavl ja kot začasnega posrednika do občečloveške socialistič-
ne kulture. V letnikih 1920/21 v Cervenu med podnaslovi, ki ga opre-
del jujejo, že na jdemo tudi »proletkult«, v n jem pa lahko spremljamo 
tudi proces prehoda od anarhizma h komunizmu. O ruskih dogajanj ih 
so pisali vedno več in to ne le o proletkul tu /prevedli so Gastevove 
pesmi, ampak tudi o vsem drugem. Leta 1921 so prevedli Bogdanova 
»Kaj je proletarsko pesništvo« in objavili spis Romana Jacobsona »O 
realizmu v umetnosti«, prevajal i Golia, Lu Märtenovo, Lunačarskega, 
Kolontajevo, Rappaporta, Brjusova, R o l l a n d a . . . in poročali tudi o 
kronštatskem uporu. Medtem se je češki proletkult formira l in začel 
izdajati /1922/ lastno revijo »Proletkult«; revi ja je bila tudi glasilo 
komunistov, h kater im je sekretar češkega proletkulta Neumann med-
tem pristopil. Razkroj češkega anarhizma pa je sprejemal tudi prelom 
med skupinami in posamezniki, ki so se takoj po vojni zbrali okrog 
»Červena«. Ta proces je potekal izjemno hitro. Prvega aprila 1922 je 
Jiri Wolker objavil manifest »Proletarska umetnost«. V n j em je pisal: 
»Osećamo neodrživost i nepravednost današnjeg poretka i verujemo^ u 
preobražaj društva. Nalazimo čvrst i konkre tan plan za takav pre-
obražaj u marksističnim tezama i posmatramo svet sa gledišta isto-
ri j skog materi jal izma. Zato je za nas nova umetnost klasna, proletar-
ska i komunistička. O njenoj mogućnosti ne želimo da raspravljamo.«2 1 

V resnici so seveda o n j e j ravno morali ogromno razpravljat i , pred-
vsem zato, ker se je prav na češkem izoblikovala konkurenčna zami-
sel nove proletarske kul ture, ki skupaj z anarhizmom ni zavrgla tudi 
umetniške avantgarde. Wolker je namreč ob temel jn ih opredeli tvah 
proletkulta kot borbene kul ture kolektivizma, tendenčnosti in revo-
lucionarnega optimizma predvidel tudi, da mora nova umetnost biti 
realistična in to izkustveno realistična, nasprotujoča vsakemu psihološ-
kemu pono t ran jen ju : sporočila bo dejstva. 

Tej zamisli so se postavili po robu drugi češki avantgardist i . Nasprot je 
med izkustveno l i t e ra turo /umetnos t jo dejstev in novim poesisom, do 
katerega pride znotraj razvoja češke proletarske umetnosti , je istočasno 
no t ran je nasprot je avantgarde same — med spre jemanjem reportažno-
mehaničnega prenašanja razbitosti časa in človeka in propagandno-
realistično uporabo tega fak togra f i r an ja na eni, in poetično montažni-
mi postopki us tva r jan ja nove človečnosti, veselja, tudi zabave in spro-
ščenosti, sna in upanja , na drugi strani. Med nosilci nasprotovanja 
»trdemu« proletkul tu je na j izraziteje oblikoval ideje o drugačni prole-
tarski umetnosti Karel Teige. 
21 J i f i Wolker: Proletarska umetnost, v: Književna reč 1980 št. 142, stran 9 
(ciklus Aleksandra Ilica »Nepoznata avangarda«). 



• 
Polemike o novi proletarski umetnosti so se začele že prej, predvsem 
na liniji tradicionalna — nova umetnost . Oznanjevalci proletkul ta so 
sprva nastopali skupaj , kot so izšli iz Cervena, kot na jmla j ša genera-
cija češke umetnosti , in so s tem spodbudili razpravo v »Mostu«, k je r 
so odgovori bili povečini napisani s stališča moderne oziroma esteti-
cizma.22 Skupina »Devetsil« je nastala leta 1920 in v n j e j so skupaj 
sodelovali J indr ich Honzl, J indrich Horejši, Jaroslav Hučka, Vitoslav 
Nezval, Jaroslav Seifert, Karel Teige, Vladislav Vančura, J i r i Wolker 
in drugi ; skupina je torej združevala umetnike vseh zvrsti in vse, ki so 
izhajali iz t rde in prelomno doživete prve svetovne vojne in iz zahteve 
po revolucionarni spremembi.23 Zlasti J i r i Wolker je medtem že postal 
predmet kultnega odnosa in Seifertova kri t ika z naslovom »Dosti je 
Wolker j a!« je povzročila cel škandal. Iz tega spopada je nastal poeti-
zem, katerega prva programska na java je »Revolucionarni zbornik 
Devetsil« iz zime leta 1922. Za zbornik je Teige napisal uvodni članek 
»Nova proletarska umetnost« in z n j im zakoličil ločnico med avantgar -
dno proletarsko umetnost jo in proletkultom. Članek, ki je kot mnogo 
drugega pisanja v teh letih del skupnega manifesta , se začenja z 
ugotovitvijo, da ruska revolucija ne uvel javl ja le gospodarske enakosti 
in pravičnosti, ampak hoče človeka dejansko telesno in duševno osvo-
boditi. Iz osvobojenega dela bo ustvarila višjo, človeško produkt ivno 
dejavnost, ustvar jalnost . Tako kot osvobaja proletariat , ta revolucija 
osvobaja tudi umetnost in ji lomi meščanske verige. Larpurlar t is t ična 
osvoboditev ni prava osvoboditev — zdaj gre za osvobojeno odvisnost 
umetnosti od življenja, torej za pravo osvoboditev, za obnovo druž-
benega poslanstva umetnosti . Lunačarski, pravi Teige, začenja z ugo-
tovitvijo, da je umetnost meščanska in zato se na jp re j postavlja vpra-
šanje proletarske kulture. Tu pa Teige pričenja svoj odmik od ruskega 
vzora / t ud i kasneje zanj tako značilna kr i t ičnost / in zavrača tako 
konservativne estetske poglede Lunačarskega, kot vročekrvno bojevi-
tost proletkulta. 

Po Teigejevem m n e n j u je t reba na jp re j nadomestit i obstoječo berg-
sonovsko-crocejansko estetiko z novo estetiko in kri t iko marksistične-
ga tipa. To je eno. Drugo je, da je meščanska umetnost zadnj ih deset-
letij akademizem in klasicizem, medtem ko nova umetnost ni več 
meščanska. Zato je navezovanje proletarske umetnosti na realistični 
akademizem in klasicizem čisto meščanska umetniška smer, ki jo je 
t reba krit ično zavreči — prav tako pa ni res, da bi morala proletarska 
kul tura kot nekakšen feniks nastati iz niča. Češka avantgarda začenja 
22 Del razprave prinaša Književna reč v istem ciklusu, letnik 1980, št. 143, 
str. 6—7. 
23 Učbeniško je na Češkem takole: »Jednotné vychodisko 'devëtsilâcké' skupiny, 
do niž se hlásili rovnšž vytvarníci, architekti, divadelní umëlci, hudebníci a jež 
stále mënila složeni a obmënovala své teorie, bylo dáno sploecenymi otresnymi 
zšžitky z války i pocitem úlevy z jejího konce, vëdomim nenahraditelné ceny 
všedniho života, ktery prijímali jako dar, vírou v sociálni spravedinost a v krásny 
život pro všechny. Proto byla pro në samozrejmostí spolecenská aktivita mirici 
k premënë svëta. A proto odmítali 'staré' mëâtâcké umëni a toužili vytvorit 
umëni nové obsahem i formou.« (Miloš Pohorsky, Literatura 3. Pro III. ročnik 
stredních škol, Státní pedagogické nakladatelství, Praha 1980, stran 153). 



leta 1922 iz tradicije, ki je trdna in ji zato ni treba več ponavljati 
starih bojnih gesel proti ozkosti in akademskosti-folklornosti nacio-
nalno budniške kulture. Zato lahko razglasi svojo tradicijo, in Teige 
najavl ja v «-Novi proletarski umetnosti«, kar kasneje razvije tudi v 
»Sejmu umetnosti«: avantgarda ima tradicijo že od črnega romantizma, 
in vsa estetska levica devetnajstega stoletja je njena predhodnica in 
njena današnja dediščina. Ta umetnost je istočasno zametek nove 
proletarske umetnosti, ki si je zato ni treba izmišljati na osnovi kakih 
novih principov. 

Lunačarski je razrešil problem eksistence proletarske umetnosti, Teige 
je njen obstoj drugače definiral. Zato mora nadaljevati z vprašanjem 
o njeni estetiki in genetiki. Kakšna bo ta proletarska umetnost, ki 
nastaja iz estetske levice in avantgarde? Teige trdi, da bo ta umetnost 
antiteza vsej dosedanji umetnosti, obenem pa odvisna od njenega 
toka, kot je socializem odvisen od kapitalizma. Obstaja neuničljiva 
razvojna kontinuiteta, kajt i še tako revolucionarnim obdobjem umet-
nost ne more pasti z neba. Logika razvoja ni niti jasna niti premočrt-
na in proletarska umetnost ne začenja tam, k jer se meščanska konča, 
ampak v nje j sami kot njen nasprotni pol. Marksistična veda o umet-
nosti oziroma marksistična estetika je še stvar bodočnosti, toda že iz 
do zdaj razvitih marksističnih tez izhajajo nekatere posledice za umet-
nost. Med temi je zlasti naloga, da se estetika depsihologizira in de-
mistificira. Umetnik ni vizionarski bebček in umetniški intelekt ni 
nekakšna zmes spritualizma in kabalizma, tolmač transcendentega 
sveta, v katerega bulji z ekstatično razširjenimi zenicami. Umetnikovo 
delo ima človeški, tostranski izvor in privzdignjeni razgovori o geniju 
in talentu so popoln nesmisel. Umetnikova muza ni nič boljša od 
inženir j eve ali zgodovinarjeve ali mizarjeve, in kar je pri umetnosti 
metafizike, je je toliko kot pri znanosti. Nova estetika bo historična in 
ne bo šla po poti pozitivistiČne sociologije umetnosti /Taine/ , niti ne 
po poti socialističnega kulturnega sentimentalizma po Ruskinovih in 
Morrisovih receptih. Teige sam pa sploh ne namerava govoriti o umet-
nosti kot družbenem dejstvu, ampak o novi proletarski umetnosti kot 
umetnosti. 

Teige, in z nj im poetizem kot skupina, je tu kritiko proletkulta povezal 
s kritiko vseh dotedanjih predstav o umetnosti. Izčiščeno razmerje do 
umetniške dediščine, ki sprejema radikalno estetsko levico kot lastno 
predhodnico, je na historično marksistični osnovi vodilo k negaciji psi-
hologizma in sociologizma, okarakteriziralo vračanje k realistični t ra-
diciji kot vračanje k meščanskemu akademizmu in klasicizmu in odprlo 
pot k us tvar jan ju nove umetnosti in njene nove družbene funkcije. V 
spopadu o proletkultu in novi proletarski umetnosti se na Češkem raz-
vijejo pojmovanja, ki so svojo svetovno uveljavitev doživela mnogo 
kasneje in od drugod — iz Benjamina, Brechta, Adorna, Marcuseja in 
drugih. Od kod tak polet marksistične estetike na Češkem v začetku 
dvajsetih let? Najprej je tu igrala vlogo izjemno razvita umetnostna 
tradicija, ki se je že pred prvo svetovno vojno povzpela od modernizma 



z esteticizmom do avantgarde. Prva povojna generacija mladih ni več 
imela naloge, da predvsem opravi s predhodno umetniško tradicijo — 
to delo je bilo že dobro zastavljeno. Nato je tu tudi razrešeno nacionalno 
vprašanje in oblikovanje češke republike pod Masarikom kot s rednje-
evropske t rdn jave demokracije. V taki Češki se je tudi umetniško življe-
n je izjemno svobodno razvijalo, se otreslo narodnobudniških funkci j in 
zmoglo tudi nasprotovanje čisti politizaciji. Obenem pa je Csški po-
ložaj omogočal kr ižanje izredno bogatih informacij z vsega sveta, de-
jansko internacionalizacijo, in v Pragi so se brez ovir in pregrad ste-
kali tokovi, umetniška dela in ideje iz Moskve, Berlina, Pariza, Milana, 
Zagreba, Varšave, Budimpešte . . . Končno prehod iz anarhizma v re-
volucionarni komunizem ni pri vseh potekal kot odpoved individu-
alizmu in prehod v fanatični kolektivizem in celo antiientelektualizem, 
kakršnega je čutiti pri teda j že s tarem borcu moderne umetnosti 
Neumannu. P rav narobe, avantgardni projekt prehoda umetnosti iz 
n jene meščanske avtonomije v živl jenjsko prakso so poetisti razumeli 
kot svobodno igro us tvar ja ln ih sil, kot optimistični, zabavni in osre-
čujoči proces na s t a j an j a nove proletarske umetnosti , brez vseh ovir 
raznih izmov, sektaštva in bremen stare estetike. Temu estetskemu 
stališču je bil zato marksizem blizu predvsem kot misel historične 
dialektike in ne kot poudar jeni razredni fanat izem ali celo kot nara -
voslovni materializem, prenesen na družbena vprašanja . Takole je 
Teige pojmoval čas in razvoj : 

»-V sedanjosti se preteklost stika z bodočnostjo, ima torej dvojni lik, 
podoben Janusovi glavi.-«24 Misel navajamo, ker je na las podobna 
Benjaminovi iz leta 1940 o Angelusu Novusu.25 Kot da se pri teh dveh 
podobah časa, Janusovi glavi in Angelusu Navusu, soočamo s parabolo 
o usodi avantgarde : leta 1922 zazrta v bodočnost, polna vzgona in opti-
mizma govori o novi umetnosti , o revoluciji in se zaveda svoje pove-
zanosti s prevra tno umetnos t jo preteklosti . Zato ji je n jena sedanjost 
dvojnost in spopad, ki je maternica novega, igrivega, srečnega, osvo-
ba ja j očega. Leta 1940 pa je zazrta v preteklost, bodočnosti skoroda že 
obrača hrbet , pesimizem je n jena maksima in razvoj z bodočnostjo vred 
je izgubljeno upanje , t ragično rušen je v v iharnem pišu, ki ga tudi 
estetska sposobnost ne more več obvladati. Toda sklep, ki ga je pred 
samomorom napravil Benjamin, tudi leta 1940 ni Teigejev sklep. Te-
daj Teige po dokončnem razkolu s komunist i in Sovjetsko zvezo, nada-
l ju je projekt , ki ga je zastavil že leta 1921 — zasnovo marksist ične 
estetike kot fenomenologije nove umetnosti . 

V »Novi proletarski umetnosti-« je Teige razreševal tudi problem l jud-
skosti in dostopnosti. Ka j t i nova umetnost mora govoriti l judem, a ne 
more j im govoriti na način starega primitivizma, iz črnske ali domače 
folkloristike, niti iz sodobne naive t ipa Carinik Rousseau. Navezovati 
24 Karel Teige: »Nove umëni proletarske«, v: »Vybor z dila I. Svët stavby a 
básne. Studie z dvacátych let, Öeskoslovensky spisovatel, Praha 1966, stran 41. 
25 Walter Benjamin: »Uber den Begriff der Geschichte«, v Schriften I. Hrsg. 
von Theodor W. Adorno und Gretel Adorno, Suhrkamp Verlag, Frankfurt am 
Main 1955, stran 499. 



mora na navidez najbol j l judem odmaknjeno umetnost avantgarde na 
kubizem in fu tur izem. Navezovanje na meščansko l judsko umetnost , 
ki je dejansko umetnost meščanskih umetnikov za l judstvo, je nesmi-
selno, pa četudi je subjekt ivno umetnik, ki jo us tvar ja , še tako predan 
socializmu. Za novo umetnost je potrebna sprememba temeljev, ne pa 
sprememba temat ike in uveljavitev drugačnega avtor jevega pogleda 
na svet. Socialna plat tiči v temel ju in ka rak te r ju umetnosti, ne pa v 
n j enem programu in tematiki . »Nova proletarska umetnost ne bo 
vzklila iz osebnega socialističnega prepr ičanja (to bi bila le meščanska 
umetnost s socialistično tendenco), ampak iz pozitivnega dejstva nove 
dejanskosti.-«26 Vsa tendenčna umetnost devetnajstega stoletja s Cour-
betovimi že tedaj pri komunist ih tako pr i l jubl jenimi »Kamnoseki-« vred 
je meščanska umetnost . S Teigejeve pozicije pa ni nesprejemlj ivo le 
preds tav l jan je realizma devetnajs tega stoletja kot vzorno formo, ki jo 
je t reba le napolniti s socialistično vsebino. Tudi modernizem-estetici-
zem konca pre jšnjega stoletja in začetkov našega, ki je bil za Čehe še 
pred kra tk im tako nov in revolucionaren, je t reba zavrniti . Estetici-
zem je namreč odmaknjen od živl jenja in vodi v estetsko sektaštvo. 
Zato Teige meni, da se je t reba navezati na avantgardo: ker se vrača 
v življenje. 

In končno pa tudi na jpomembnejše — Teige razvije tudi kri t iko dote-
danje avantgarde. Kot aktualna dilema sodobnosti se mu zastavlja pro-
tislovje med umetnost jo zaradi umetnosti in tendenčno umetnost jo . 
Vojna je namreč fu tur izem razbila in ostali so le okruški, kater ih ab-
surdnost je izpovedal dadaizem. Danes je vse v znaku tendenčnosti , 
kolektivnosti, pesimizna glede civilizacije — futur is t ični optimizem je 
nemoderen; optimistični amerikanizem je tudi izgubil zaupanje , ki so 
ga nekateri gojili. Sonca meščanske kul ture so s prvo svetovno vojno za-
tonila in v tem daje Teige prav dadaizmu. Novo pot lahko umetnosti 
odpre le marksizem; umetnost mora postati proletarska. Toda če umet -
nik in krit ik postaneta proletarska revolucionarja, je to gotovo pre-
malo — politični ekspresionizem ni dovolj ne za umetnost ne za revolu-
cijo. Ni nam treba didaktičnih čitank komunističnih otroških pesmic, 
vse tako hotenje — in Teigejeva kri t ika meri na češki proletkult — je 
impotentno in naivno. Še slabši je preskok iz narodnobudniškega v de-
lavskobudniško sa jen je rožic in točenje solza. Nič plakaters tva in kar i -
k i ranja . »A co byl revolučnimu umčni f rancouzskému styl takzvany 
directoire a napí ík lad ony zminëné revolučni kar ika tury a satiry, to je 
dneška umëni propagované, požadovanć a pëstované dnes proletkul-
ty.«*27 Proletkultovci mislijo, da je nova proletarska umetnost vkrcana 
na ruske propagandne vlake, ki so krožili po Rusiji v državl janski vojni 
in po n j e j — ampak ti vlaki niso širili, ampak le uporabljal i (med 
drugim tudi) umetnost. Tendenca ni diferentia specifica politične umet-

* Kar pa je bil za francosko revolucionarno umetnost takoimenovani stil 
direktorija in na primer omenjene revolucijske karikature in satire, to je 
danes propagirana, zahtevana in negovana umetnost proletkulta. 
26 Karel Teige: »Nove umëni proletarske«, v navedenem delu, stran 45. 
27 Navedeno delo, stran 55. 



nosti, ampak le eden n jenih s transkih rokavov. Teige hoče l judsko 
umetnost in l judsko l i teraturo. In l judska l i teratura že obstoji: to so 
indijanarice, bufalobilke, nickkarterice, sentimentalni romani, v kinu 
ameriška serialka-groteska, čaplinada, to so komedije amaterskega 
gledališča, varietejski žonglerji , potujoči pevci, cirkuški klovni in jez-
deci, goslarček na l judski veselici in nedeljska nogometna t ekma; vse 
to je dejanska, že obstoječa proletarska kul tura in tu je proletarska 
publika. Prav zato nam ni t reba vsiljevati delavcem »velike« dediščine, 
ki jih bo le zasužnjila. Vse te navidez pogrošne umetnostne zvrsti, ko-
mercializira zabava in l judska veselica, nikakor ne kvari jo, ampak 
vzgajajo. »A proto poučeni, jež si mladá l i teratura odnese z bufalobiky 
a z kyna, miiže byti vydatnejši a ličinnejši než to, k teré by načerpala 
v Goetheovi či Vrhlickém.«*28 Teige je tu silno soroden mlademu 
Brechtu; in poleg tega bi lahko z Marxovo paraf razo rekel : za novo 
umetnost nam ni t reba iskati rešitev po predalih in j ih ponuja t i prole-
t a r i a t in l judstvu, češ tu je umetnost, tu pokleknite; narobe, iz umet-
nosti, ki jo l judstvo že uživa, bomo razvili novo umetnost , navezali 
nanjo kritično. Socialistična ideologija visoke kul ture je na jd l j e s t ran 
od proletarske kulture. 

Očitno je, da je še v času, ko so se povsod bile bitke o proletkul tu in 
avantgardi , češki poetizem šel svojo pot. Ta pot — in to je gotovo na j -
pomembnejše — je bila izjemno umetniško bogata. Češka dvajseta leta 
so dala obilno bero us tvar ja lnih rezultatov. Obenem pa je svojo pot 
tu šla tudi marksist ična estet ika: razvijali so si jo ustvarjalci sami. 
Nasprotovanje tendenčnemu proletkultu, kakršen se je razvil na Če-
škem, ko je proletarsko lektografsko vsebino in revolucionarni ge-
slovnik razglasil za novo umetnost, in nes t r in jan je z navezovanjem na 
realizem in akademizem, ki je teda j že predstavljalo uradni komuni-
stični kritični odgovor proletkultu, je Teigeja in njegove istomišljenike 
nu jno postavilo na avantgardno izhodišče. Toda to tradicijo, ki je tudi 
nj ihova lastna mladost, hočejo obdelati kritično, v smeri l judske umet-
nosti. Do tu je nj ihov pristop brechtovski — od tod dal je pa ne gredo 
v didaktičnost in odmik, ampak v umetnost sreče in upanja , navezano 
na živo l judsko umetnost in kulturo. Ta pot si je nadela ime poetizem: 
umetnost živl jenja in uživanja življenja, nadgrad ja konstrukt ivizma, 
standardizacije, tipizacije, industr i je kul ture . Ne le kons t ru i ran je no-
vega sveta in nove umetnosti — tudi smeh in sreča, polno uživanje 
novega nastajajočega sveta in umetnosti . Industr i jski značaj moderne 
dobe je t reba sprejeti, toda ne na način modernizma, ki na jh i t re je 
zastara, ampak kot priložnost za smeh, za družbeno in človeško hi-
gieno, za čiščenje avgijevih hlevov pretekle in sodobne kul ture izmov. 

Na Češkem je ustvar ja lno produktivni spoj teženj po proletarski kul-
turi in avantgardnem prehodu iz umetnosti v ž ivl jenje uspel tudi 
zahval jujoč specifični češki družbeni in kul turni klimi. Zlom tega 

* Poduk, ki si ga mlada književnost pridobi iz bufalobilk in kina, zna biti 
izdatnejši in učinkovitejši kakor tisto, kar bi načrpala pri Goetheju ali 
Vrhlickem. 
28 Navedeno delo, stran 60. 

1 л n 



spoja je prišel šele v tr idesetih letih ob soočenju s svetovno politizacijo 
umetnosti in z novim sektaštvom socrealizma. Vendar je tudi tedaj , v 
spopadu med nadrealizmom in socrealizmom, ob mnogih razkolih med 
češkimi nadrealisti samimi in med nj imi in komunist i ta smer zadržala 
tudi to zgodovinsko preizkušnjo. Ne le Teigejeva fenomenologija mo-
derne umetnosti — predvsem Seifertova poezija je tista, ki je vsem 
fašističnim u j m a m navkl jub ostala to, kar so poetisti hoteli us tvar ja t i 
že v začetku dvajset ih let. Njihov kritični, k l jub navdušenju trezni 
odnos do ruske revolucije in n jenih ku l turn ih modelov, pa je za tisti 
čas sploh na umetniški in estetski levici, ki je vsako novo vest iz prve 
dežele revolucije sprejemala kot odkr i t je z gore Sinaj , vsekakor izje-
men. Iz n jega je rasla tudi neodvisna marksist ična estetika kasnejših 
let, povezana razen s Teigejem tudi z raziskovalci praškega kroga 
/Mukarovsky, Jacobson in drugi / . 

2.3. Nejasna »Clarté« — Francija 

Drugače in bolj obotavljivo so se proletarske kul ture lotili f rancoski 
umetniki . Tradicija socialne in socialistične umetnosti je tu bila izjemno 
močna pa tudi delavska umetnost /zlasti l i t e ra tu ra / je že dolgo ob-
stajala.29 Tu pač ni šlo za nerazvito deželo mladega proletariata in ne-
pismenega l judstva. Tudi ko bi na iniciativnem sestanku prisotni Le-
febvre ne utonil v brodolomu,30 bi v francoski kul turni prostor le s 
težavo vcepili ruske proletkultovske zamisli. Levičarski, zlasti proko-
munistični časopisi in revi je so sicer prinašali informat ivne in pogosto 
tudi navdušene spise v Rusiji živečega Victorja Sergea, vendar se tudi 
iz tega ni rodilo kako načr tovanje proletarske kul ture. Pač pa se je iz 
vojne iz vil antimilitaristični umetniški aktivizem, ki ga označuje zlasti 
že obravnavana skupina »Clarté«, ki je izdajala revijo istega imena 
(po naslovu Barbussovega dela) in se zapletla v polemiko z Romainom 
Rollandom. Prvotni pozivi in načrti skupine so bili k l jub komunistični 
usmerjenost i predvsem namenjen i organiziranju umetnikov in inte-
lektualcev na francoski in svetovni ravni proti imperializmu, mil i ta-
rizmu in v pomoč od vseh oblegani in izolirani Sovjetski Rusiji . »Clar-
té« je paradoksalno postala revi ja proletarske kul ture šele tedaj , ko je 
sama objavila prav tisti del Trockega iz »Književnosti in revolucije«, 
ki je neusmil jeno kritiziral proletarsko kul turo nasploh in proletkult 
posebej. Prvi govornik te spremembe je bil leta 1923 Jean Bernier, ki 
je zahteval »une critique impitoyable de la cul ture bourgeoise« in 
us tva r j an je prvih elementov za »une culture révolutionnaire proleta-
29 O tem priča, čeprav morda nekoliko tendenčno (da bi predstavil to knji-
ževnost še širše, kot bi ji dejansko pripadalo), zlasti knjiga nekdanjega akter-
ja proletarske književnosti Michela Ragona »Histoire de la littérature prolé-
tarienne en France. Littérature ouvrière. Littérature paysanne. Littérature 
d'expression populaire«, Albin Michel, Paris 1974; delo je izšlo tudi v mno-
gih predhodnih, ne tako obsežnih izdajah. 
30 Kot poroča tudi Jean-Pierre A. Bernard v knjigi »Le Parti Communiste 
Francais et la question Littéraire 1921—1939«, Presses universitaires de 
Grenoble, Grenoble 1972, stran 52. 



r ienne basée sur l 'idée de classe«.*31 Kot pa pravilno ocenjuje Jean-
Pierre Morel, se clartéjevci niso tako pozno navdušili nad Bogdan ovom, 
ki bi si ga obenem še bojevito in sektaško priostrili — ampak so izha-
jali iz svoje lastne navezanosti na Georgesa Sorela. Njegov ta jn ik in 
učenec Edouard Berth je bil član redakci je revi je in on je zahteval ob-
l ikovanje nove kul ture proizvajalcev, naslonjene »sur les ver tus de 
l 'organisation, du sacrifice et de l 'héroïsme prolétariens, et orientée, 
en même temps, vers le re tour au seul principe vrai, ,1e principe na-
t ional ' / incarné dans la peuple/ et le rétablissement de la tradition 
classique, seule digne d 'une ,France rouge'.«**32 Nova proletarska kul-
tu ra j e tu naslonjena na anarhistični populizem in na premoč klasične 
umetnost i in n jena naj izrazi tejše ločnica od dotedanje in sočasne kul-
tu re je prav tisto, na kar je kritično kazal že Romain Rolland: izrazito, 
neusmiljeno sektaštvo v umetnosti, na francoski način sorodno ruskim 
»napostovcem« istega časa. Zato so podobno kot ruski l i terarni sektaši 
tudi clartéjevci več časa posvetili polemiziranju in napadom na »bur-
žoazno literaturo«, kot pa las tnemu us tvar ja lnemu delu. Napadi so 
praviloma, tako kot v Rusiji in drugod po Evropi, naslovljeni tistim 
avtor jem, ki so kot »sopotniki« revolucionarne umetnost i in komuni-
stične politike najbol j napoti uve l jav l jan ju proletarske l i terature . V 
Franci j i je to bil Anatol France; toda pri tem Komunist ična par t i ja 
Franci je clartéjevcev ni podpirala tako, kot je del sovjetskega vodstva 
simpatiziral z napostovci oziroma vapovci. Metoda pa je bila pri teh 
napadih paradigmatična za vse kasnejše početje: iztrgani citati iz 
»Pravde« so predstavljal i nadomestek za argumentaci jo in z n j imi so 
dokazovali, da je France kapitalistični pisatelj. Pravzaprav je skupino 
bolj družilo to ambiciozno sovraštvo, kot pa dejanske organizacijske 
sposobnosti. Njihova ambicija v f rancoskih pogojih pač ni mogla biti 
vodenje nacionalne l i tera ture in zato j im je šlo le za uradno par t i jsko 
priznanje, da so »intellectuels révolutionnaires sincères«.*33 Ker jih 
par t i ja k l jub vsemu ni priznavala kot svoje intelektualne advokate, so 
ostali odrinjeni in, vsaj kar se tiče zapisov v ostalem tisku praktično 
anonimni. Kar se tiče par t i jskega tiska, je v obdobju 1921—1925 pod-
piral splošno l judsko usmeri tev umetnosti , se povezoval z vidnimi 
simpatizer j i med umetniki in nasprotoval proletarskemu sektaštvu. 
Tudi zato je bila »revija za proletarsko kulturo« obrobna in kra tko-
t r a jna zadeva, ki je brez velikih bojev poniknila. Iz redakci je »Clarté« 
sta izstopila Barbusse in Vaillant-Couturier, ki se z dotedanjo usmerit-
vijo nista s tr injala, revi ja pa je — značilno — začasno povezala svojo 

* neusmiljeno kritiko meščanske kulture. 
** revolucionarno proletarsko kulturo zasnovano na razredni ideji na 
* iskreni /prvi/ revolucionarni intelektualci. 
kreposti organizacije, žrtvovanja in proletarskega heroizma in istočasno 
usmerjeno k povratku k edinemu pravemu načelu, »nacionalnemu načelu« 
/utelešenem v ljudstvu/ in k obnovi klasične tradicije, vredne »rdeče 
Francije«. 
31 Jean-Pierre Morel, Le roman insupportable. L'Internationale littéraire et 
la France 1920—1932, Gallimard 1985, stran 77. 
32 Navedeno delo, stran 77. 
33 Navedeno delo, stran 79. 



usodo z nadrealisti . Francoski pogoji niso omogočali rojevanja prole-
tarske kulture kot organizacije in kot revolucionarnega projekta. 2e v 
dvajset ih letih pa je prišla do izraza možna prevlada umetniškega sek-
taštva, ki je sorodnejša ruskim sektaškim l i terarnim organizacijam kot 
pa proletkultu — le da je bila v Francij i vsaj do prvih spopadov z 
naraščajočo desnico tudi ta usmeri tev povsem obrobna. 

2.4. Med proletkultom in futur izmom — Poljska 

Na Poljskem je kul turna dediščina na drugačen način vezana na prole-
tar ia t ; kot je delavska levica zase lahko trdila, da je edini pravi možni 
osvoboditelj Poljske, ker jo bosta lastna šlahta in buržoazija vedno pro-
dala, se je radikalna nacionalna umetniška levica navezovala na de-
lavsko gibanje kot nacionalno osvobodilno gibanje. Tako se je v poljski 
umetnostni tradicij i pred prvo svetovno vojno nacionalno mesi janska 
mistika brez posebnih težav prelivala v proletarsko mesi janstvo in so-
cialna problematika v nacionalno. Ali kot je Rosa Luxemburg leta 
1898 natančno zapisala v eseju »Adam Mickiewicz«: Bil je največj i in 
zadnji pevec plemiškega nacionalizma, kot tak pa tudi največj i no-
silec in zastopnik poljske nacionalne kul ture. In kot tak pripada zdaj 
poljskemu delavskemu razredu, kot takega ga ta razred sprejema — 
razred, ki ima edini pravico do njega — do največje duhovne dediščine 
nekdanje Poljske. V Nemčiji je razredno zavedni proletariat po Marxo-
vih besedah dedič klasične filozofije. Na Poljskem je — zaradi drugač-
nih zgodovinskih okoliščin — dedič romantičnega pesništva, se pravi, 
tudi njegove največje veličine Adama Mickiewicza.«34 Rosa Luxemburg 
je tu še govorila samo na osnovi umetniškega in kul turnega pomena 
»Velikega« in »Malega proletariata«, prvih dveh velikih delavskih gi-
banj na Poljskem (ustanovitelj »Velikega proletariata iz let 1882—1886 
Ludwik Warynski je tudi sam izoblikoval ponarodelo umetniško izro-
čilo — »Mazur kajdaniarski«: »Arestantska mazurka«). Leto 1905 je 
glede revolucionarne usmeritve poljske umetnosti poglavitna prelom-
nica: »Jak Wielka Rewolucja Francuska i Wiosna Ludow stworzyly 
romantysm, tak rok 1905 stworzyl l i tera ture polska XX. wieku.«*35 

Po tej revoluciji ni prišlo le do socialistične usmeri tve pomembnih 
poljskih umetnikov, ampak tudi do estetske radikalizacije prve avant -
garde. Tema »Proletariat in ustvarjalci« je bila že t eda j odprta. Waclaw 
Nalkowski je v članku »Proletariat i tworcy« ločeval dva t ipa us tvar-
jalnih drž in kot reakcionarno odpravil Sienkiewiczevo. Stanislaw 
Brzozowski je pod vplivom Sorela povezoval umetnost z delavstvom in 
fizičnim delom. Vojna in n jen iztek v neodvisno Poljsko, z revolucionar-

*Kot sta velika francoska revolucija in pomlad narodov ustvarili romantizem, 
je leto 1905 ustvarilo poljsko književnost dvajsetega stoletja. 
34 Rosa Luxemburg, Izbrani spisi. Izbral, uredil in predgovor napisal dr. 
Adolf Bibič, Cankarjeva založba, Ljubljana 1977, stran 47. 
35 Marian Stçpien, Polska lewica literacka, Pañstwowe wydawnictwo nauko-
we, Warszawa 1985, stran 119. 



nim vrenjem doma in rusko revolucijo napol v soseščini napol na 
lastnih tleh, je pomenila tudi nov izbruh poljske umetnost i vseh smeri : 
Po pierwszej wo j nie swiatowej nastapil w Poisce nieslychany wybuch 
pradów, tendencjo, postulatów araystycznych, postulatów niejednok-
notnie organiczonych do žadan, po których nie pojawiay sie zadne dzie-
la, nawet w przybolizeniu odpowiadajace zapowiedziom. Ekspresjonizm 
poznanskiego 'Zdroju' , formizm krakowski Czyzewskiego, Winklera, 
fu tu rysm Jasieriskiego, Mlodoženca, teoria szystej fo rmy Witkiewicza, 
teoria wielosci rzeczywistosci Chwistka, kubism malarski, rychlv kon-
s t ruktywism pierwszej awangardy poetyckej krakowskiej , pózniej echa 
dadaizmu i nadreal izmu — ot ten wyrój . Ci sami ludzie, zaležnie od 
ga tunku oprawianej sztuki, oddawali sie innym pokusom experymentu : 
formista w malarstwie, Czyzewski, jest na iwnym dadaista v poezji. 
Dzialo sie t ° z równym nasileniem w každej galçzi sztuki, dzialo 
sie w niezwyklym pospiechu, wsród ustawicznego likwidowania jednego 
izmu na rzecz drugiego.«*36 Povojni čas je bil na Poljskem čas avant-
garde in n jenih številnih in raznolikih plamenov. Bližina in tudi nepo-
sredni vpliv ruske revolucije sta v tej množici idej, tokov in estetskih 
poti morala pomagati tudi k vžigu idej o proletarski kulturi , vendar 
prva leta za ka j takega kl jub vsemu niso bila posebno ugodna. Leta 1920 
je začasni mednarodni biro proletkulta naslavljal svoj poziv k sve-
tovnemu organiziranju v času, ko so ruske revolucionarne armade 
poljsko ozemlje in to gotovo ni bil najbol jš i t renutek za oblikovanje 
pomaknile f ronto s poljsko kontrarevolucionarno vojsko globoko na 
poljskega proletkulta. Vendar je kasneje tudi na Pol jskem nastala 
taka organizacija, ki se je lahko imela za vzporednico ruskemu pro-
le tkul tu — še daleč pa ni bila edina, ki je govorila o proletarski kul tu-
ri in umetnosti . Na proletkultski način so o kul turni osvoboditvi pro-
letar iata govorili v krogu Jana Hemela, krit ične in estetske poglede 
te vrste pa so izoblikovali tudi Antonina Sokolicz, S te fan Rudnianski 
in Witold Wandurski . Na Poljskem se je udomačil pojem »kul tura 
robotnicza« in tak je bil tudi naslov revije, ki je pod pokrovitel js tvom 
Komunist ične par t i je Poljske izhajala v letih 1922—1923. Po prepovedi 
je ime spremenila v »Novo kulturo«. Na s t raneh tega časopisa je, po-
dobno kot v Nemčiji v »Die rote Fahne«, potekal največj i del razprave 
o proletarski umetnosti in poeziji. »V pracach programowych t r a k t u j a -
cych o poezji proletariackiej dužo uwagi poswiçcano cechom charak-
terysticznym tej poezji, które powinny ja róznic i wyodrçbniac tak od 

* Po prvi svetovni vojni je prišlo na Poljskem do neverjetnega izbruha 
smeri, tendenc, umetniških postulatov, neredko omejenih na zahteve, po 
katerih niso nastala nikakršna dela, niti v približevanju ustreznim napo-
vedim. Ekspresionizem poznañskega »Zdroja« /Vrelca/, krakovski formizem 
Czyzewskega, Winklerja in futurizem Jasieñskega in Mlodoženca, Witkie-
wiczeva teorija čiste forme, Chwistkova teorija večdimenzionalne realnosti, 
slikarski kubizem, zgodnji konstruktivizem prve krakovske pesniške avant-
garde, kasneje odmev dadaizma in nadrealizma — to je ta izbruh. Vsi ti 
l judje so se, odvisno od zvrsti, ki so jo gojili, predajali skušnjavam 
eksperimenta: formist v slikarstvu Czyewski je naivni dadist v poeziji. 
To se je dogajalo z enako intenzivnostjo v vsaki umetniški veji, z nenavadno 
naglico, sredi neprestanega ukinjanja enega izma na račun drugega. 
36 Navedeno delo, stran 199. 



t radycj i poetyckej, jak i od innych wspólczesnych nur tów poetyc-
sich.«*37 V bistvu ja kot differentia specifica proletarske ustvarjalnosti 
nastopala emanacija iz pogojev dela, kult fizičnega dela in estetska 
podoba tovarniškega pejsaža, revolucionarna pobuda kot nu jn i del 
proletarčevega življenja, dela in psihologije. Med pesniki, ki so se 
preizkušali s programom Proletkulta, je bil tudi Witold Wandurski , 
ki je š tudiral v Moskvi in se t am tudi na vzel proletkultovskega duha, 
njegova poročila pa so ga prenašala tudi na Poljsko. Leta 1922 je 
prišel nazaj v rodni Lodz in tam vodil tudi »Delavsko sceno.« Kot 
večina poljskih komunistov je tudi on izginil v stalinskih čistkah po 
aretaci j i leta 1933. Svojo pesniško smer je obrazložil v članku »Zdo-
bycze artystyszne poeziji proletariackiej« leta 1924 na osnovi poezije 
Vasilija Kazina, ki je po letu 1920 zapustil »Proletkult«, vstopil v 
skupino »Kovačnica« in napre j razvijal proletkultovsko tematiko opti-
mističnega panteizma in delovnega kolektivizma.38 Wandurski je to 
podstat razvil še ostreje v smer nasprotno individualizmu in senti-
mentalizmu, navdušeno nad zmagovalnim r i tmom dela in organizacij-
sko močjo. V te j usmeritvi je dovolj stičnih točk s fu tur izmom, ki je 
na Poljskem tudi po vojni ostal v mnogih pogledih zvest i tal i janski 
predlogi mašinizacije in industrializacije, obenem pa samostojno raz-
vijal socialno-revolucionarne pristope. Še bližji ruski lefovski zamisli 
proletarske kul ture je bil Stanislaw Ryszard Stande / tud i žrtev čistk 
okrog leta 1939/. Njegovo delo je nastajalo v času, ko je bil prolet-
kult tudi na Poljskem že deležen par t i j ske kri t ike in se je proletarska 
umetnost usmerila v agitacijo, propagando, reportažo in nasploh lite-
ra tu ro dejstva. Značilna je njegova samoizpoved, tako sorodna mefov-
cem: »Nie o piszemy. Jestesmy robotnikami slova. Musimy wypowied-
zieć to, szego inni ludzie warszta tu wypowiedziec nie moga. W bezli-
tosnej walce proletariatu z buržoazja stoimy zdecydowanie po lewej 
stronie barykady. Gniew, wiara w zwyciçstwo i radosć — radoćs walki 
— kaža nam pisač. Niech slowa nasze padna jak salwy w ulice sród-
miescia, niech odegrzmia echem w dzielnicach fabrycznych. Walczymy 
o nowy lad spoleczny. Walka ta jest najwyzsza trescia naszej twór-
cznosci.*.«39 

* V programskih delih, ki obravnavajo proletarsko poezijo, je velika pozor-
nost namenjena značilnim potezam te poezije, ki se je je treba lotiti 
drugače in jo ločevati tako od poetske tradicije kot od drugih sočasnih 
pesniških tokov. 
* Ne pišemo o sebi. Smo izdelovalci besed. Povedati moramo, česar ostali, 
ljudje iz obratov, ne morejo povedati. V neusmiljeni vojni proletariata 
z buržoazijo stojimo odločno na levi strani barikad. Gnev, vera v zmago 
in radost — radost vojne — nam ukazujejo pisati. Naj naše besede padajo 
kot salve po ulicah mestnega središča, naj odmevajo v tovarniških četrtih. 
Borimo se za novi družbeni red. Ta vojna je najvišja vsebina naše 
ustvarjalnosti. 
37 Navedeno delo, stran 202. 
38 Podatke navaja Milivoje Jovanović v svojem »Pogledu na rusku sovjetsku 
književnost«, Prosveta, Beograd 1980, strani 30 in 85. 
39 Marian Stepieñ, Polska lewica literacka, navedena izdaja, stran 208. 

152 



V »Delavski kulturi« in »Novi kulturi« se je začel tisti splet soočanj, 
iskanj in spopadov v zvezi z novo proletarsko in angažirano socialistič-
no umetnost jo, ki tudi na Pol jskem označuje levo umetniško sceno 
doma in v emigraciji . Wladyslaw Broniewski je moral že ob koncu 
dvajset ih let ugotoviti, da se revolucionarna poezija ne bo rodila iz 
knj iževnih sporov in jo skušal povezati s celotno radikalno esestsko 
in politično tradicijo poljske umetnosti od Mickiewicza dalje. Ta na-
vezava je bila med drugim tudi kri t ika fu tur izma ne le kra tkot ra jnega 
proletkultovstva. Futur is tom je »Nova kul tura« dejansko ponudila so-
delovanje / o sorodnosti poljske verzije proletkulta in fu tur izma smo že 
opozorili/, j im objavl jala programe in manifeste — in končala z oceno, 
da so anarhistični in še bolj shematični od proletkulta. Poljski fu tur is t i 
so bili aktivni v socialističnem gibanju že pred vojno / Jankowsk i / , 
Bruno Jasieñski pa je sploh ostal vezan za fu tur izem le toliko časa, 
dokler se mu je smer zdela pr imerna za revolucionarno umetniško de-
lovanje.40 Tudi n jega je bilo treba leta 1956 posmrtno rehabilitirati . 
Značilna futur is t ična poetika, bližja Majakovskemu kot Marinett i ju, 
je v proletarski kul tur i videla futur is t ično revolucijo, ki jo je nervozno 
pričakovala. Tudi vodilni krakovski avantgardni umetnik Tadeusz Pie-
per, ki ni brez rezerv gledal na komunistično levico, je zapisal: »Pro-
letariat to ten nie wymieniany ablativus. Sztuka robi siç proletariatem. 
To laczy artystf w robotnika*.«41 Proletkult je na Poljskem torej 
odprl vsa pomembna vprašanja in nasprot ja o umetniški levici, pred-
stavljal glede na ruski vzor dokaj ortodoksno smer vsaj v začetku 
in bil značilno soroden in tudi delno povezan z avantgardnimi gibanji . 
Ta so proletarsko kul turo razvijala po svoje in po krit iki proletkulta, 
ki je na Pol jskem tako kot v Rusiji zadevala tudi avantgardni anarhi -
zem, ohranja la pri ž ivl jenju negativno stališče do umetniške tradicije, 
ki ga je kasnejša proletarska umetnost zamenjala za pozicijo varuha 
vse poljske ku l tu re preteklosti, kot ji je to sugerirala že Rosa Luxem-
burg. 

2.5. Proletarska zaveza in nova človečnost — Madžarska 

Ce je poljska umetniška levica imela najbol j tragično usodo, ker je 
skoraj v celoti poniknila v stalinističnih čistkah skupaj s svojo poli-
tično sestro, pa je bila madžarska umetniška levica prva v emigraciji , 
takoj po porazu madžarske revolucije. Zato je postala mednarodna, 
se razvijala napre j v različnih okolj ih in tudi v umetnostih imigrant-
skega okolja in pogosto delovala v nekakšni shizofreni dvojnosti : na 
eni s trani se je uvel javl jala v »normalnem« tisku, tudi zaradi živ-
40 Bogdana Carpenter, The Poetic Avant-Garde in Poland 1918—1939, Uni-
versity of Washington Press, Seattle and London 1983, stran 30: »If Czyzew-
ski was above all an artist, art for Jasieñski was not an autonomous domain 
but part of life itself, and more particularly an instrument in the social 
struggle. . . He abandoned futurism when he found other more efficient 
outlets for his social activities. « 
41 Marian Stçpiert, Polska lewica literacka, navedena izdaja, stran 223. 



l jenjskih sredstev, na drugi strani pa je ostajala zvesta lastni revo-
lucionarni usmeritvi. Laszlo liles ugotavlja, da je v srednj i Evropi 
program proletkulta imel drugačen značaj kot v Rusij i : »-hier wurde 
der Weg des sektiererisch geschlossenen Studio-Versuche verlassen und 
die öglichkeiten einer Proletar ierkul tur herausgearbeitet . Charakte-
ristisch ist, dass in diesen Proletkul t-Bestrebungen nirgends die Pflege 
der fortschri t t l ichen Kunst der Vergangenheit verloren ging. So spielte 
Ady zum Beispiel neben den Vertretern der progressiven Literatur 
der Gegenwart ued des vergangenen Jah rhunder t s im Proletkult von 
Košiće durchgegende eine grosse Rolle.*«42 Madžarski umetniki so 
sodelovali tudi pri avstr i jskem in nemškem proletkultovskem g iban ju ; 
v zgodnjih dvajset ih letih pa je deloval tudi krog »Kassai Munkas« 
/»Košiški delavec«/ na Češkem /Geza Kassai, Janosz Macza, Antal 
Hidas in drugi / . Časopis pa je bil obenem eden od središč madžarske 
socialistične l i terature sploh, kar velja tudi za ameriški »Uj Elore« 
in jugoslovanski »Munkas« v Baranj i . Madžarski književniki so mno-
go prispevali k internacionalizaciji proletarske l i terature druge polo-
vice dvajset ih let, sa j je nj ihova Zveza revolucionarnih pisateljev bila 
že sama po sebi mednarodna / n j e n moskovski sekretar je bil na jp re j 
Antal Hidas, sekcijo v Parizu je vodil Gyula Illyes, berlinsko Aladar 
Komja t in ameriško Jason Gyetvai / . Podobno kot drugod pa je tudi 
madžarska umetnost imela svoje težave z ločevanjem proletarske od 
avantgradne umetniške smeri, ki je bila tudi sama politično revolucio-
narna in v k ra tko t ra jn i revoluciji k l jub Lukacsevemu komisarstvu 
tudi iz jemno vplivna. Leta 1917 se je Aladar Komja t povezal z Jozsefom 
Revaiem, Jozsefom Lengyelom in drugimi, da bi namesto »Ma« izdajali 
novo revijo z naslovom »1917«, povezano predvsem z revolucionarnim 
čutenjem povojnega časa: revolucija duše. Komja t je že novembra leta 
1918 pristopil h komunistični par t i j i in pisal prve komunistične pesmi 
(»Nova internacionala«, »K ruskim bratom« in »Boljševiki«). Iz avant -
gardista je postal poet revolucionarnega boja, ki je bil v obdobju 1918— 
—1923 pod vplivom idej proletkulta. Prehod iz predvojne in prve 
povojne avantgarde k proletkultu je bil seveda tudi na jnaravne jš i in 
najsorodnejši . Na eni strani proletarska zaveza »Block, Maschine, 
ö l , Kohle, Erde sind ein starkes Bündnis« in na drugi s trani nova mo-
rala in nova človečnost, »Und wir sind hunder tmal und tausendmal — 
die All-Moral und — Kraft.«4 3 

* Proletariat pač ni spremenljivi prilastek. Umetnost rabi proletariat. To 
spaja umetnika z delavcem. 
* Pot sektaških zaprtih poskusov v študijih so tu opustili in tako izdelali 
možnosti proletarčeve kulture. Značilno je, da se v teh proletkultovskih 
prizadevanjih nikdar ni izgubilo negovanje napredne umetnosti preteklosti. 
Tako je Ady na primer med zastopniki napredne literature sodobnosti in 
preteklega stoletja v proletkultu iz Košic vseskozi igral pomembno vlogo. 
42 »Wir kämpfen treu für die Revolution«. Studien zur Geschichte der un-
garischen sozialistischer Literatur, Hrsg. von Miklos Szabolcsi, Lászlo Illés, 
Fargas Jószef; Akadémiai Kiadó, Budapest 1979, stran 14. 
43 Navedeno delo, stran 141. 

154 



2.6. Od proletarca do totalnega duha — Slovenija 

Tudi v slovenskem prostoru se avantgardno ostro zanikanje vse t r a -
dicionalne umetnosti ni moglo povsem udomačiti, sa j sta Cankar jeva 
umetniška in angažirana osebnost in delo predstavljala neizogibno do-
minanto, podobno kot Ady na Madžarskem. Odmevi proletkulta so 
bolj obrobni, informat ivni in spoznavalni: gotovo so tudi slovenski 
mladi pesniki brali Bogdanova in spremljal i marsikatero idejo iz sve-
tovnega prostora / t ud i preko »Zenita«/, ki je lahko bila proletkultov-
ska. V zvezi s Podbevškom je bilo že ugotovljeno, da se v njegov kra t -
kot ra jn i projekt »Rdeči pilot« s tekajo zelo različne ideje, med nj imi 
tudi proletkultovske,44 in da je »njegov osrednji živec vendarle v kar 
se da odločnem spopadu s sopotno generacijo, ki ni doumela pomena 
in namena slovenske zgodovinske avantgarde in njenega nastopa.«45 K 
tej sopotni generacij i sodita tudi druga dva od »Treh labodov«. Pregled 
dveh številk »Rdečega pilota«, ki je v podnaslovu obetal biti »Mesečnik 
prevra tne mladine za duhovno revolucijo«, pa že sam po sebi kaže, da 
je v začetku dvajsetih let / p rva številka j e izšla 15. juni ja 1922/ 
zbližan j e med umetnost jo in proletariatom potekalo po več sopot-
nih, kasneje pa tudi bolj različnih tirnicah. Četvorka Podbevšek- Se-
l iškar-Stefani ja Ravnikar — Angelo Cerkvenik razen patosa zavzetosti 
za duhovno revolucijo ni imela posebno t rdne estetske skupnosti . 
Podbevšek je bil tedaj , pred dokončnim molkom pravi avantgardist , ki 
je žolčno napadal vse / razen Canka r j a ! / mr tvo in zlasti vse živo v 
slovenski poeziji in svoje revolucionarne parole zbrkljal z vseh vetrov, 
daleč od kake politično delavske revolucionarnosti; Š tefani ja Ravnikar 
je parazitirala v svoji umetniški prozi na ves čas isti podobi razdvo-
jenosti sveta med elito in množico, sicer pa se je očitno t rudi la v can-
kar janski smeri; Cerkvenik je z grobim material izmom — ekspresio-
nizmom pripovedoval vojne skušnje ; Seliškar pa je bil delavski poet, 
in če bi pri »Rdečem pilotu« govorili o proletarski kul tur i v ožjem 
pomenu, bi jo gotovo prej kot na Podbevškovo morali vezati na njegovo 
ime in delo (že v prvi številki so izšli tudi njegovi »Sedmorojenčki«). 
Podbevšek govori t u o pesnikih kot svečenikih in glasnikih človeštva, 
povsem v utopičnosocialistični in anarhistični tradicij i / p r i t em kot 
očeta anarhizma originalno predstavl ja Laotseja/ in sanja o dobi, ko 
bodo vsi l j ud je postali bogovi in totalni duhovi, razrešeni vse mater i -
alno-fizične peze. »V tej dobi npr . ne bomo več govorili z jezikom, 
temveč pogovarjali se bomo in občevali med seboj kakor nekakšni 
moderni Sherlock Holmesi.«46 Slovenska verzija zaumnega jezika in 
kozmopolitskega poetskega esperanta je torej — Sherlock Holmes, ki 
telesno sploh več ne biva. Vendar k l jub raznolikim idejam, ki so tudi 
pri nas pretežno povezane z izkušnjo poraza vse tradicionalne kulture, 

44 Oznako Janka Kosa povzema tudi Janez Vrečko v svoji študiji »Anton 
Podbevšek in slovenska zgodovinska avantgarda«, v Umetnost ob koncu 
tisočletja, Komunist, Ljubljana 1986, stran 32. 
45 Navedeno delo, stran 32. 
40 Rdeči pilot, št. 1, Anton Podbevšek: »Odlomek o umetnosti z ozirom na 
sodruga Ivana Cankarja«. 



moramo dejavnost te skupine na n jenih potovanj ih in recitalih s 
predavanj i po Sloveniji v širšem smislu oceniti kot slovensko verzijo 
proletkulta4 7 . »Rdeči pilot« je namreč nastal zato, da bi »pripravl jal 
družbo za le tanje proti centralnemu solncu« in »za socialistično bodoč-
nost, v kater i ne bomo poznali nobenih mej, potem ko bomo peli 
mr tvaške pesmi kapital ist ičnemu režimu in bo povsod kral jevala edino 
zveličavna proletarska internacionala.«48 Ideje-pesmi so Podbevšku 
bombe, ki bolje kot anarhist ični terorizem uničujejo stari svet — 
odtod tudi naslov njegove zbirke. Ce bi pri »Rdečem pilotu« govorili 
o kakih ruskih zvezah, bi zaradi njegovega anarhizma in tudi nepo-
srednega nava j an j a pre j lahko videli v ozadju Kropotkinove, kot pa 
Bogdanove ideje. Gre za značilno »povojno« revijo, ki ob naturalist ič-
no obdelanih vojnih temah (Angelo Cerkvenik/ in naslonitvi na Can-
k a r j a skuša delovati med delavstvom, za revolucijo, za politično prole-
tarsko umetnost zoper umetnike, ki »hodijo po dveh nogah in piše-
jo«49. Ločitev med estetskim avantgardizmom oziroma vsaj moderniz-
mom »Treh labodov« in revolucionarno, delno avantgardno duhovnost-
jo »Rdečega pilota« je za slovensko situacijo značilna; te vrs te znotra j -
umetniški prehodi iz avantgardne drže v delavsko-kulturni aktivi-
zem so bili tudi pri kasnejših generaci jah najpogostejši izhod iz izo-
lacije in logična realizacija zanikovalnih projektov. 

2.7. Nov i Jeruzalem izgubljene generacije — ZDA 

Proletkul t je odmeval tudi na drugi s trani oceana. Prva generacija 
ameriških boemskih upornikov je pred prvo svetovno vojno gojila 
družbeno zanikovalsko zmes anarhizma, socializma, feminizma, repub-
likanizma in vsega drugega, kar je bilo v r azmer ju do prevladujočega 
ameriškega puri tanizma videti ekstremno. Z enakim navdušenjem 
so zato kot prave iztočnice za navezovanje svojega umetniškega ekstre-
mizma pozdravili leta 1913 sočasna »Armory show« /p rvo veliko pred-
stavitev moderne in avantgardne umetnosti v Združenih d ržavah / in 
š t ra jk tekst i lnih delavcev. Revija »The Masses«, ki jo je vodil Max 
Eastman in je nastala tik pred prvo svetovno vojno, je poudar ja la 
avtonomijo umetnosti in v odnosu do vojne prehodila pot od upan ja 
v nemški poraz, do protivojnega stališča. V n j e j je iz balkanskih vojn 
poročal tudi John Reed in njegova izjava je značilna za ameriški 
umetniški ekstremizem tega časa: »Oh, you fellows are not living 
beings; at the best you a re bookworms always thinking about what 
Marx said or meant to say. What we want is a revolution, and we are 

47 V Rdečem pilotu poročajo, da so že pred izidom prve številke obiskali 
Trbovlje (800 ljudi), nastopali v »Mestnem domu«, bili na Jesenicah, v 
Celju, ponovno v Trbovljah, v Zagorju. S to dejavnostjo so nadaljevali tudi 
med kratkim izhajanjem Rdečega pilota; v drugi številki tudi takole po-
ročajo o I. vsedelavskem zletu v Celju: »Sodrugi, okoli 12.000 se vas je 
udeležilo I. vsedelavskega zleta v Celju. Ali se zavedate, da bi predstavljali 
ogromno moč, če bi bili aktivni člani socialistične rdeče armade?«. 
48 Rdeči plot, št. 1, Anton Podbevšek: »Razmerje umetnika do države«. 
49 Rdeči pilot, št. 2, Anton Podbevšek: »,Politična umetnost'.« 



going to make it — not wi th books, but with rifles*.«50 Z ameriškim 
intelektualnim radikalizmom so bile torej podobne »težave« kot s 
pre jšn j im »morrisovskim« anarhosocializmom v Veliki Britaniji . Tej 
usmeritvi so bile t u j e ideje o proletarski kulturi , čeprav jih je dobro 
poznala — tako iz knjige51 kot iz Eastmanovega poleminiziranja s f r an -
cosko skupino »Clarté« /Eas tman je bil že povezan tudi z Rollandom/. 
Ko je »Clarté« leta 1921 začela propagirat i proletarsko kulturo, j im 
je Eastman posmehljivo odgovoril, da že sam izraz »proletarska kul-
tura« zveni »so dull, busy, selfconscious, ugly and ininspiring a name 
for any creative occupation«.** Še slabše se mu je zdelo, da se pri 
konceptu te kul ture vloga par t i jskih intelektualcev meša z vlogo umet -
nikov, saj prvi lahko mnogo bolje opravl ja jo propagandne in vzgojne 
posle od drugih, ki mora jo ostati predvsem poeti. 

Boljši spre jem pa so ideje proletarske kul ture imele pri jezni mladi 
komunistični generacij i oziroma vsaj pri n jenem najizrazi tejšem ko-
munist ičnem preds tavniku I rwinu Granichu-Mikeu Goldu. V obdobju 
1915—1921 je bil boem in anarhist , nato pa si je nadel proletarski 
»image« in z mesi jansko pozo pridigal proletarstvo zoper ameriško 
liberalno in individualistično tradicijo. Leta 1921 je v revij i »The Libe-
rator« objavil pesem v prozi »Towards Proletar ian Art« in v n je j pred-
stavil značilno avantgardno apokaliptično-agonistično /če izraz povza-
memo po Pogggioli ju/ podobo revolucionarne metamorfoze sveta. Kako 
podobno zvenijo njegove misli Podbevškovim: »The old ideals must 
die. But let us not fear . Let us fling all we are into the cauldron of the 
Revolution. For out of our death shall arise glories, and out of the f inal 
corruption of this old civilisation we have loved shall spring the new 
race — the Supermen*.«52 Na tem ozadju ničejanskega in — za Ameriko 
— whitmanovskega patosa sprejema poročilo ruskega proletkulta kot 
»ressurrection of the mass-soul**«53. Njegova kul turna vizija je proletar-
** vstajenje množične duše. 

ski novi Jeruzalem, nare jen tudi iz okruškov Ruskina, Bellamyja, Whit-
mana in Fouriera. Gold je doživel ostro kri t iko prav iz vrst Eastmano-
vih somišljenikov, ko je skušal »The Liberator« spremeniti v neke vrste 
delavsko revijo in jo odpreti delavcem-umetnikom. Vendar revije ni 
spravil s sveta ta spopad, ampak neprestano t ren je med umetniškim 
poslanstvom, ki ga je zagovarjal Eastman, par t i jskimi zahtevami po 

* Oh, vi fantje pač niste živa bitja; v najboljšem primeru ste knjižni molji, 
ki brez prestanka mislijo, kaj je Marx rekel ali nameraval reči. Kar pa 
mi hočemo, je revolucija in izpeljali jo bomo — ne s knjigami, ampak s 
puškami. 
** Tako dolgočasno, tečno, samozavestno, grdo in nenavdihujoče ime za 
kakršnokoli ustvarjalno poklicanost. 
* Stari ideali morajo umreti. Toda ne bojmo se. Poženimo se v vrelo 
kopel revolucije. Kajti iz naše smrti bo prišlo vstajenje in iz dokončne okvare 
te stare civilizacije, ki smo jo ljubili, bo vzšla nova rasa — Nadčlovek. 
50 Daniel Aaron, Writers on the Left. Episodes in American Literary Com-
munism, Octagon Books, New York 1974, stran 41. 
51 Glej opombo 9. 
52 Daniel Aaron, Writers on the Left, navedena izdaja, stran 87. 
53 Navedeno delo, stran 89. 



bojni reviji in prezirom, ki so ga komunistični funkcionarj i čutili do 
intelektualcev. Kot na ameriški levici sploh, je bila tudi epizoda pro-
letkultovskih idej le marginalna v odnosu do stalnih razkolov, po-
dvajanja, sovraštev in frakcionaštva. Do poskusov dejanskega organi-
ziranja proletkulta pa ni prišlo. 

3. Sklep 
Ideje proletarske kulture, bližje ali bolj oddaljene sovjetski verziji, 
so se relativno samostojno rojevale v različnih delih sveta, predvsem 
iz lastne kulturne situacije in negatorskega odnosa do n je in iz iz-
kušenj prve svetovne vojne kot kapitalističnega splošnega barbarstva 
in poraza. Pogled na rusko revolucijo je tu bil pogosteje vplivnejši 
zgled, kot pa neposredno branje ali privzemanje idej Bogdanova, Lu-
načarskega in drugih. Povsod pa so obstajale zveze proletkulta /če je 
obstajal kot organizacija/ in idej o proletarski kulturi z avantgardnimi 
tokovi, ki so že v dvajsetih letih vodile k podobnim razpotjem, kot je 
bilo npr. kasneje razpotje francoskih nadrealistov /Aragon-Breton/ . 
Prav tako se je skoraj povsod pojavil refleks kulturnega tradicionaliz-
ma, ki se je naslanjal na avtoriteto novorojenih komunističnih part i j 
in na nujno zahtevo po propagandno-agitacijski ljudskosti, s katero se 
je proletarska kultura vedno bolj spreminjala v kulturo za revolucio-
narni proletariat ali celo v kulturo za revolucioniranje čudno nerevo-
lucionarnih množic. Iz dilem, ki so nastajale v zvezi s proletarsko kultu" 
ro zlasti tam, kjer so sočasno nastajali njeni raznoliki koncepti, so 
vodile različne poti; umetniško najplodnejša je bila gotovo pot češkega 
poetizma, na drugi strani pa so bili seveda tudi porazi in molk /pr i nas 
Podbevšek, v Franciji »Clarté« in drugi/ . Soočanja in spopadi iz tega 
časa in idejnega kroga pa so že načeli takorekoč vsa vprašanja, ki jih 
sicer poznamo iz tridesetih let in gredo v mnogih pogledih/ seveda tudi 
zaradi drugačne situacije, ki povečini ni zahtevala take strnjenosti in 
usodne povezanosti levice, kot v spopadu s fašizmom/ globlje in širše. 
V teh polemikah — če jim priključimo še sočasne in od razprav o 
proletarski kulturi težko ločljive razprave o avantgardi — so bili na 
vseh straneh že razviti argumenti in orožarne epitetov, ki so si jih 
umetniki kasneje tako radodarno delili. Iz prikazanega izhaja tudi, 
da že pri proletkultu ne moremo ostati le pri predstavi o š i r jenju idej 
iz nekega središča ampak o sočasnem soodvisnem nasta janju raznolikih 
in vendarle sorodnih estetskih in umetniško kritičnih idej. Med pro-
letarsko-intelektualnim mesijanstvom Golda ali Podbevška in organi-
zacijsko tektoniko Bogdanova je seveda vidna ločnica. Toda prav tako 
je pomembno, da je v temelju obeh prepričanje o osvobodilni družbeni 
in kulturni funkcij i proletariata in torej nasprotovanje estetskemu 
elitizmu in prosvettiteljstvu. 



»A
KC

IJ
A 

25
« 



Dušan Robert UDK: 949.712'1968/1974":328.12. 
(091) 

Še »O akciji 25 poslancev« 

Bralci tega časopisa so s potekom akcije 25 poslancev in z zapleti, 
ki jih je povzročila že dokaj izčrpno seznanjeni. Dokumentacija in 
prispevki vpletenih, ki jih ČKZ objavlja od št. 101/102 naprej, nudijo 
za to dovolj vsestransko gradivo. 

Kl jub obilici materiala pa to niso bili vsi dokumenti, ki so bili zbrani 
po akciji. Peter Jambrek je neposredno po nje j v raziskovalne namene 
zbral še zajetno količino drugih dokumentov, zapisnikov in pisem (tudi 
neobjavljenih), ki jih v dokumentaciji SZDL ni. Tako najdemo tu za-
pisnike sej v Domžalah 16. 7., 28. 7. in 3. 8., zapisnik sestanka gorenjskih 
poslancev, seje komiteja UK, častnega razsodišča ZKS, pismo poslancev 
E. Kardelju i td . . . . Poleg že objavljenega intervjuja s Tonetom Remcem 
se je Jamberk pogovarjal še z ostalima dvema akter jema akcije — 
Cenetom Matičičem in Ivanom Kreftom. Intervjuja na žalost nista bila 
avtorizirana, slednji tudi ni bil sneman na magnetofonski trak, tako 
da nista objavljiva. Vsega gradiva je toliko, da bi njegova celotna ob-
java napolnila vsaj eno dvojno številko ČKZ, zato sem se odločil, da na 
njegovi podlagi napišem krajši pregled vprašanj, ki so v polemiki dobi-
vala važnejšo vlogo. Ce je bilo le mogoče, sem se omejil le na te doku-
mente, že znane pa sem uporabil le, kolikor je bilo potrebno zaradi 
objektivnosti prikaza. 

Če bi iskali nek osrednji ključ, ki bi nam pomagal razumeti okvir 
celotne protiakcije, ne bi mogli mimo vprašanja legitimnosti akcije. 
Izraz uporabljam na način, kot ga je razumel sekretariat CK ZKS. Ta 
je o akciji izdal dve stališči, 30. 7. in 29. 9. 1971. Vmes (2. 9.) pa še izjavo 
za sredstva obveščanja, s katero naj bi bolje pojasnil prvo stališče, 
vendar se namen kaže bolj v omilitvi nekaterih formulacij, ki so v 
javnosti naletele na odpor in dvome o upravičenosti. V prvem stališču 
je sekretariat nedvomno zahteval izključitev treh poslancev — pobud-



nikov akcije iz ZK (»Sekretariat meni, da za omenjene tri v ZK ni 
mesta.« Delo 31. 7. 71), v izjavi 2. 9. pa pravi, da ni zahteval izključitve 
brez poprejšnje analize, in da mu ni šlo za oceno s formalno-pravnimi 
merili, pač pa za ovrednotenje moralnopolitičnih implikacij akcije. 
(Delo 3. 9. 1971.) 

Zakaj tako, je sekretariat pojasnil v stališčih 29. 9.: « . . . ne gre za 
oceno s formalno-pravnega vidika, ker je bila akcija zakonita, in 
niti ne za obsodbo same pobude. Toda sekretariat ne more soglašati 
niti z načinom, kako je do akcije prišlo, niti z metodo, s katero so jo 
posamezniki želeli uveljaviti. Akcijo so zasnovali zunaj SZDL in Zveze 
komunistov, ne javno in ne odkrito, s tem pa so kršili osnovne prvine 
našega političnega sistema.« (Komunist, 2. 10. 1971, str. 13.) 

Izjavi kažeta na taktiko sekretariata, ki je z ločitvijo pravno-formalne 
od moralnopolitične legitimnosti in z dajanjem prednosti slednji omo-
gočil obravnavati akcijo poslancev kot delikt. Pravno-formalna legi-
timnost niti ne potrebuje posebne argumentacije. Dodatna kandidatura 
je bila predložena na podlagi sprejetega amandmaja, ki ni, kot tudi ne 
zakon, natančneje predpisoval načina njene verfikacije. Kandidacijski 
postopek, ki ga je vodila SZDL, naj bi potekal v skladu s postopkom, ki 
je bil v veljavi za volitve poslancev v zbor narodov zvezne skupščine 
(tak je bil sklep 17. seje CK ZKS). Tega načela se SZDL ni držala, 
poslanci pa tudi ne, vendar jih amandma k temu ni obvezoval. Kandi-
daturo so predložili v predpisanem roku, baje zato, ker so hoteli omo-
gočiti razpravo na republiškem aktivu. Cene Matičič je v razpravi pred 
častnim razsodiščem zagovarjal mnenje, da bi se dalo v primeru vsaj 
minimalne podpore izpeljati javno razpravo po istem postopku kot za 
preostala kandidata, zaradi česar bi se volitve zavlekle le za tri do 
štiri dni. (Zapisnik Senata CR ZKS, str. 15.) Nenazadnje bi lahko 
poslanci s kandidaturo prišli na dan na samih volitvah, kar je omogočal 
drugi sprejeti amandma (Jožeta Florjančiča) k zakonu o volitvah. V 
primeru namreč, če kateri od predlaganih kandidatov ne bi dobil do-
volj glasov, bi lahko predlagali še enega kandidata in opravili volitve. 

Pravno ligitimnost je skušal relativizirati Martin Košir z izjavo, da se 
je ob sprejemu amandmaja republiški zbor »preveč formalno in ne do-
volj politično obnašal«, ter da ga poslanci gotovo ne bi sprejeli, če bi 
vedeli, ka j je zdaj. (Domžale, 28. 7. str. 21.) Taka ocena amandmaja 
je, milo rečeno, neprimerna, saj ga je zbor sprejel na temelju določenih 
argumentov, med katerimi je bil tudi ta, da je bilo podobno določilo že 
v zakonu o volitvah za predsednika SFRJ in ob tej priložnosti tudi že 
uporabljeno. Poleg tega pa tako Matičič kot Reme v intervjuj ih opo-
zarjata, da so ju po sprejemu zakona drugi poslanci na hodnikih spra-
ševali, kje imata sedaj dodatnega kandidata. Torej ni mogoče trditi, da 
je republiški zbor amandma sprejel zgolj kot teoretično možnost ali 
lepotni okrasek, ampak je računal tudi z njegovo praktično vrednostjo. 
Postopek predlaganja dodatnega kandidata je bil s strani poslancev 
proceduralno izpeljan brezhibno, zato s te strani do posebnih očitkov 
ni moglo priti. 



Kar naj bi bilo pri tem sporno, je povedal Tone Faj far v razgovoru 
s poslanci — pobudniki akcije (Reme, Matičič in dr. Vojan Rus) 6. 8. 
1971; namreč, da bi ti že na republiško konferenco SZDL 9. 7. prišli s 
svojim kandidatom, če bi ga imeli. Reme v intervjuju očitek razume, 
kot da se poslanci ali kdorkoli drug s svojim kandidatom tam ne bi 
smeli pojaviti. (ČKZ 101/102, str. 38.) Postal pa je povsem nasprotno 
argument za trditve, da je bila akcija vnaprej skrbno načrtovana in 
pripravljena z namenom spodnesti kandidaturo Mitje Ribičiča. 

S tem je dobila značaj diverzije, zarote, privatizacije kadrovske po-
litike itd. Podobnih označitev akcije se je v polemiki nabralo še ničko-
liko, za vse pa je bilo značilno, da so jih delili zgolj kot etikete, ki jim 
učinkovitost raste sorazmerno s težo. Kl jub temu niso bile dovolj pre-
pričljive, da bi dokazovale moralnopolitično nelegitimnost akcije, zato 
so se jim pridružila še prikladna tolmačenja zakonov in političnih 
dokumentov. Najbolj značilen primer je bilo vprašanje, ali je SZDL 
edini ali le poglavitni nosilec kandidacijskega postopka. 

Na začetku javne polemike je Janez Vipotnik v Domžalah 28. 7. za-
tr jeval da ustava in zakon določata, da je SZDL edina nosilka kandi-
dacijskega postopka. (Domžale, 28. 7., str. 18) Matevž Krivic mu je 
v odgovoru dokazal, da nikjer, niti v programskih in političnih doku-
mentih ZK in SZDL niti v zakonih, SZDL ni bila opredeljena kot 
edini, ampak le kot poglavitni nosilec kandidacijskega postopka. Po 
ustavi pa te funkcije sploh ni imela, ker je bila ta pravica poverjena 
občanom samim kot del njihove neodtujlj ive pravice do družbenega 
samoupravljanja. (Komunist, 27. 8. 1971) Podobno je bilo mnenje dr. 
Božidarja Debenjaka, ki je v neobjavljenem pismu Delu opozoril, 
da sta Janez Vipotnik in Martin Košir pripisala SZDL tisto vlogo, ki bi 
jo utegnila imeti šele po ustavnih spremembah 1973. V tem smislu 
je nato formuliral svoje sklepe komite UK z dodatkom, da tudi vloge 
poglavitnega nosilca kandidacijskega postopka nima SZDL kot taka s 
svojimi rednimi forumi, ampak bi se moral postopek odvijati preko 
sistema posebnih kandidacijskih konferenc. 

Sekretariat CK bi se do teh vprašanj moral opredeliti, pa se je temu 
diplomatsko izognil tako, da je razpravo o SZDL kot edini ali pogla-
vitni nosilki kandidacijskega postopka označil za odvečno. Zanj je bilo 
bistveno, kako je bilo to opredeljeno v sklepih vodstev ZKJ in ZKS. 
(ČKZ 101/102, str. 100) Tako so v polemiki in obrazložitvah sankcij 
proti poslancem besedico edina samo nadomestili s poglavitna, vse 
ostalo pa je ostalo nespremenjeno, kot da sta besedi sinonima. (Glej 
na primer zapisnik častnega razsodišča ZKS z razprave o odgovornosti 
dr. Ernesta Petriča, ČKZ 101/102, str. 118.) 

Sekretariat je moral priznati, da kandidacijski postopek pod vodstvom 
SZDL ni potekal brez napak, čeprav ga je Janez Vipotnik ob volitvah v 
skupščini na vso moč hvalil. Govoril je o demokratičnosti postopka, ki 
na j bi bil kljub časovni stiski izveden politično tako široko, da zaradi 
demokratičnosti same ali drugačne politične ocene ni bilo na listo po-



trebno uvrščati novih predlogov. Edina hiba je bila, da so bili poslanci 
ponekod v verifikacij ski postopek premalo vključeni. (Sejni zapiski, 
str. 292) V resnici je bilo na kandidacijske konference vabljenih le 17 
poslancev, v vsej Sloveniji pa je v postopku SZDL sodelovalo le okoli 
2000 ljudi. V Zbirniku podatkov . . . volilne komisije izvemo tudi, da so 
v 9 občinah verificirali kandidate na razširjeni seji Obk SZDL, v 7 na 
seji Obk SZDL, na razširjeni seji IO v 20 občinah, v ostalih pa v še 
ožjih izvršilnih organih. Na 36 sejah so razpravo zaključili z glasova-
njem, na 15 po razpravi sploh niso glasovali, na seji IO Obk SZDL 
Ljubljana-Siška pa je bila dana samo informacija o predlaganih mož-
nih kandidatih (in kl jub temu so se tu spraševali, v čigavem imenu 
je nastopal njihov poslanec dr. Vojan Rus, ki na sejo niti ni bil vabljen). 
(Delo, 30. 7. 1971) 

Ob tem izgledajo ugibanja, kako lahko skupina 25 poslancev nadome-
sti postopek SZDL, v katerem je sodelovalo 2000 ljudi, kar smešna. Le 
koliko bolj demokratične so volitve, če v njih sodeluje 2000 namesto 
25 ljudi? Stokrat? Vipotnik je sicer v Domžalah 28. 7. govoril o 3000 
ljudeh, hkrati pa je poslance označil za posameznike, tistih 2000 v 
SZDL pa za strukturo. Kakor da 25 izvoljenih poslancev vseh zborov ni 
s t ruktura! Ne samo zakon o volitvah članov predsedstva SFRJ iz SRS, 
tudi drugi zakoni in poslovnik skupščine so vsebovali določilo, da 
lahko skupina poslancev s podpisi doseže ali izsili svojo voljo. Cene 
Matičič je v oddaji na Radiu Student 4. 2. 1988 povedal, da je akcija 
že imela svoj presedan ob cestni aferi 1969, ko je skupina poslancev 
zahtevala izredni zbor skupščine, prav tako s telefonskim pristankom 
na podpis. 

Na tem mestu se mi zdi potrebno opozoriti na nekatera pomanjklj iva 
pojasnila v Kronološkem pregledu dogodkov in akcij skupine 25 po-
slancev. (CKZ 101/102, str. 51 in naprej.) 

Ze na prvi strani pregleda je zapisano, da smemo kot začetek volilnih 
priprav šteti 14. 5. 1971, ko je bil sprejet »sklep o poteku in postopkih 
kandidiranja za člane predsedstva SFRJ«, kar daje vtis, da se je takrat 
že pričela javna razprava. Ta sklep je bil poslan občinskim konferencam 
SZDL 17. 5. 1971. V njem je navodilo občinskim konferencam, kako 
izpeljati razpravo o možnih kandidatih in obvestilo, da bo razprava o 
predlogih možnih kandidatov v vseh izvršilnih organih družbenopolitič-
nih organizacij v republiki in občinah, ter naj se predloge teh organov 
šteje za evidentiranje možnih kandidatov. Mnenja, stališča in predlogi 
omenjenih organov naj bi se obravnavali in uskladili in skupni seji 
IO RK SZDL in koordinacijskega odbora za kadrovska vprašanja pri 
RK SZDL ob prisotnosti delegatov drugih predlagateljev. Poročilo o 
tem, kako so ti predlogi nastajali in usklajen predlog možnih kandida-
tov naj bi se nato predložil v razpravo občinskim organizacijam SZDL, 
da bi o nj ih organizirale razpravo. 

Vsa ta prva faza postopka je šla mimo občinskih konferenc, saj ni bilo 
nobenega dopisa, kako naj se evidentiranje organizira. Tudi poročilo o 



poteku in postopkih kandidiranja ne omenja, da bi občinske organi-
zacije v tej fazi evidentirale kakšnega kandidata, ker pravi, da so 
vodstva DPO v republiki najpre j evidentirala pet možnih kandidatov 
in sicer Marka Bulca, Ivana Dolničarja, Staneta Dolanca, Staneta Kav-
čiča in Mitjo Ribičiča. Izmed teh je predsedstvo RK SZDL na seji 28. 
5. 1971 predlagalo za kandidata Marka Bulca in Mitjo Ribičiča in dalo 
predlog v postopek. Ta dopis je šel občinskim konferencam 1. 6., do 
15. 6. pa so morale te poslati volilni komisiji predloge in pripombe. 
Torej je bilo časa za javno razpravo le dobrih štirinajst dni in ne en 
mesec, kot to skuša prikazati dokumentacija SZDL. 

V poročilu in kronologiji ni niti besede o tem, kako so bili v postopek 
evidentiranja vključeni poslanci. Na predlog kandidatne liste je dala 
Skupščina SRS le telefonični pristanek, kar pomeni, da verjetno po-
slanci o tem niso razpravljali. Sodeč po poročilu je o predlogu raz-
pravljalo le vodstvo skupščine. Tudi glede poteka verifikacije je v po-
ročilu in kronologiji nekaj nejasnosti in zanimivo — v nasprotje si 
pr ihaja tudi sama RK SZDL. Dokumentacija SZDL, str. 55 navaja 
povzetek govora Staneta Mar kiča, ki je dejal, da je volilna komisija 
prejela mnenja, pripombe in dodatne predloge od 29 občinskih konfe-
renc, ostale pa naj bi sporočile svoje soglasje. To pa se ne ujema s 
poročilom, po katerem naj bi te dale svoje soglasje že s tem, ker od 
nj ih ni bilo nobenih poročil. 

Dokumentacija SZDL je pomanjklj iva v tem smislu, da ne navaja na-
tančno, kakšne so bile pripombe teh 29 občinskih konferenc. Dodatni 
predlogi tako ali tako niso prišli iz vseh 29 občinskih konferenc, ampak 
jih je naštetih le 12 (nekatere so štete dvakrat), pa še pri teh ni jasno, 
ali gre samo za dopolnilne predloge ali pa za odklonitev predlaganih 
kandidatov. Tako že analiza dokumentacije pokaže, da je imel kandi-
dacijski postopek precej napak, kar opravičuje namen poslancev, da 
se vanj samostojno ali kot skupščina v celoti aktivneje vključijo. 

Vendar namen poslancev ni bil nadomestiti ali izriniti SZDL iz kan-
didacijskega postopka, ampak jo le dopolniti. V že citiranem pismu je 
dr. Božidar Debenjak govoril o ambicijah nekaterih, da bi dali SZDL 
vlogo politične stranke v enostrankarskem sistemu. Od tod so izhajali 
pozivi k disciplini in odgovornosti poslancev do svojih političnih orga-
nizacij — do ZK in SZDL. Vendar je bilo za strankarske sisteme zna-
čilno, da je poslanec odgovoren stranki, na kandidatni listi katere je 
bil izvoljen. Toda SZDL je bila definirana kot »instrument delovnih 
ljudi« in »najširša tr ibuna delovnih ljudi«. Taka vloga pa ni vloga 
vladajoče stranke v enostrankarskem sistemu. Ni bilo tako malo kriti-
kov akcije, ki so poudarjali prav disciplino poslancev. Košir je v 
Domžalah 16. 7. dejal: »Mi smo poslanci SZDL in nosilec kandidatne 
liste je bila SZDL. Najbrž je prav in odgovornost vseh nas, da se v 
nekem smislu pokoravamo.« (str. 12) Le nekaj dni kasneje je to malo 
podrobneje pojasnil. Po njegovem mnenju ni šlo za dosledno diktaturo, 
ampak bi morali poslanci upoštevati čas in prostor. Ti so, čeprav jih je 
SZDL podprla kot poslance, menili, da jih sklepi republiške konference 



moralno in politično prav nič ne obvezuje. (Gorenjski posi. 19. 7. 1971, 
str. 22) Podobnega mnenja je bil v Domžalah Jože Dernovšek, ki je še 
potožil, da teh dvajset poslancev v skupščini tako pogosto razpravlja, 
da ostali komaj pridejo na vrsto. (Dom. 16. 7., str. 14) Najdalj je šla 
v to smer Marija Ivkovič, ki je menila, da poslanec osebnih programov 
sploh ne bi smel imeti. (Domžale 28. 7., str. 20) 

Stališča IO RK SZDL takega tona razprave ne sprejemajo. Ostajajo 
le pri formulaciji, da bo 10 zbral celotno dokumentacijo o akciji, kar 
bo omogočilo občinskim organizacijam SZ, »da proučijo celotno doga-
janje, razčiščujoč vprašanja o vlogi Socialistične zveze v političnem 
sistemu, še posebej v skupščinskem sistemu, in spregovorijo tudi o 
odgovornosti poslancev do Socialistične zveze«. (Stališča IO RK SZDL 
11. 8. 1971) Na tej seji je predstavnik študentov Lenart Šetinc povzel 
stališča IO SŠ LVZ, da gre za nevaren precedens, če bi poslance, ki dela-
jo v okviru pravnih določil, klicali na odgovornost. V odgovor mnenju 
Dagmarja Šušterja, da ne more biti demokracije brez SZDL (pod tem 
naslovom je v Delu 13. 8. izšel povzetek razprav s te seje), pa je dejal, 
če to drži, potem je še man j demokracije brez skupščine. (Delo 13. 8. 
1971) 

Bolj konkretno stališče je o disciplini poslancev do svoje politične orga-
nizacije zavzel sekretariat CK Po njegovem mnenju spoštovanje dogo-
vorov v ZK ne ogroža ustvarjalne pobude poslanca v skupščini, ampak 
ji mora biti celo v oporo. (CKZ 101/102, str. 99) Na 23. seji CK, ko so 
razpravljali o tem poročilu sekretariata, pa je med člani prišlo do pole-
mičnih tonov, ki niso izvirali samo iz nasprotja med sekretariatom in 
UK. Del razpravljalcev je namen oziroma idejo akcije podprl, še več 
pa jih je opozorilo na pretiran in neprimeren postopek proti pobudni-
kom. Tone Kropušek je največjo škodo protiakcije videl v tem, »da se 
ustvarja ozračje, v katerem si l judje ne upajo govoriti, ne upajo raz-
mišljati, nesproščeni in utesnjeni tehtajo besede v bojazni, da se ne bi 
zlorabljale. To pa je ozračje, ki pasivizira, ubija voljo do dela in ob-
jektivno vodi stran od demokracije«. (Komunist 9. 10. 1971, str. 15) 
Milan Kučan se je vprašal, ali je vzdušje v ZK sploh takšno, da se 
l judje hočejo in upajo opredeljevati: »Demokratični odnosi se ne mo-
rejo razvijati brez svobodnega izražanja mnenj in brez strahu pred 
posledicami.« (isto, str. 9) Po mnenju Cirila Zlobca je bila reakcija bolj 
kot na odpravljanje vzrokov za akcijo usmerjena na sankcije. Zveza 
komunistov se je znotraj sebe zapletla v spor, ki v očeh javnosti ni 
imel teže splošno pomembnih zadev, prej je šlo za boj za oblast ali vsaj 
za prestižni boj. (isto, str. 10) Mojca Murko je predlagala članom CK, 
da resno upoštevajo stališča UK in nj im podobna mnenja mladine in 
sindikatov, kajt i ali je res mogoče tvegati splošno apatijo in bojkot 
tihe večine samo zato, da bi lahko rekli: mi pa res nimamo problemov 
in vsi smo enotni, (isto, str. 11) 

Na žalost so treznejši glasovi prišli prepozno do veljave. Začetni pozivi 
po lovu na čarovnice so že dali vsaj del pričakovanih rezultatov. 



Najbolj resno so vzeli diferenciacijo v Domžalah — bolj papeško kot 
papež sam. Kako tudi ne, ko pa so prav sem republiški funkcionarj i 
vztrajno hodili pomagat občinskim: dvakrat Martin Košir, Janez Vi-
potnik, Stane Markič in nazadnje še France Popit. Osrednjo vlogo je 
imel Martin Košir, ki mu je sekretariat očitno zaupal skrb za izpeljavo 
obračuna s poslanci. Enkrat se je pojavil kot član sekretariata CK 
ZKS, drugič je bil prisoten kot član RK SZDL in tretj ič kot predsednik 
kluba gorenjskih poslancev. Ne gre prezreti niti vloge Janeza Vipot-
nika, ki je na razširjeni seji IO OK SZDL Domžale 28. 7. 1971 kar sam 
predlagal zaključke, in Franceta Popita, ki je 3. 9. protagoniste akcije 
imenoval »lutke v rokah sil, ki skušajo pod plaščem demokracije rušiti 
ugled ZK in socialistično samoupravno demokracijo«. (Delo, 4. 9. 1971) 

Tako ni naključje, da so bile prav v Domžalah sprožene vse domneve, 
ki naj bi dokazovale diverzantski značaj akcije. Manipulacija s Karde-
ljevim imenom, poskus miniranja kandidature Mitje Ribičiča in vple-
tenost nekih sil, ki naj bi stale za poslanci, so bile samo nekatere izmed 
njih. Med razpravo so ene obravnavali z večjo, druge z manjšo inten-
zivnostjo, za vse pa je bilo značilno, da so ostale nerazrešene praktično 
do danes. Tekst nima pretenzij, da bi dal dokončne odgovore na za-
stavljena vprašanja, zato ponuja le krajši pregled dejstev, ki govorijo 
za ali proti in so prišla na dan z novimi dokumenti. Zahtevnost funk-
cije, zaostren mednarodni položaj, položaj Slovenije v Jugoslaviji itd. 
so zahtevali temeljit razmislek o možnih kandidatih za člane predsed-
stva SFRJ iz SRS. Z drugimi besedami to pomeni, da je monopol re-
publiškega vrha nad kadrovsko politiko v veliki meri razumljiv in 
upravičen. Izbrana in predlagana kandidata sta bila v danem t renutku 
prav gotovo najboljša rešitev. Vsi drugi so ali odklonili v prid pred-
laganima ali pa so bili trenutno bolj potrebni na vodilnih mestih 
v Sloveniji. 

Mnenje poslancev je bilo, da so ob tem pozabili na Edvarda Kardelja, 
ki je imel med slovenskimi politiki v Jugoslaviji največji ugled, ne pa 
tudi temu ustreznega formalnega položaja. Zato so kandidaturo najpre j 
ponudili njemu, šele ko je bilo jasno, da nanjo ne bo pristal, so iskali 
možne kandidate med ljudmi z znanstvenega področja, predvsem boljše 
ekonomiste (Maro Bešter, dr. Aleksander Bajt). V tem smislu so po-
slanci utemeljili kandidaturo dr. Ernesta Petriča. Matičič verjame, da 
reakcija ne bi bila tako huda, če bi jim uspelo dobiti kandidata bolj 
zvenečega imena. Sam dvomim v to, saj protiakcija ni bila toliko 
usmerjena proti kandidatu, kot proti predlagatelju, torej proti pobudi 
oziroma načinu, kako se je artikulirala. Vsekakor ni preveč verjetno, 
da so poslanci zares pričakovali Kardeljev pristanek, še posebej potem, 
ko je odklonil kandidaturo republiškemu vrhu. Res je, da njegovi raz-
logi javno niso bili dovolj znani, od poslancev jih je poznal samo Ivan 
Kreft . Kot profesionalni poslanec je bil član aktiva ZK v skupščini, 
kjer so mu na izrecno vprašanje o kandidaturi E. Kardelja dali po-
jasnilo o njegovi vlogi na političnem in idejnem področju. (Gor. posi., 
str. 21) Tako je bil predlog kandidature. E. Kardelja že od začetka 
polemike pojmovan zgolj kot farsa, ki naj zakrije resnično diverzant-



sko bistvo akcije, še posebej, ker so poslancem očitali, da so Kardelja 
predstavljali kot njenega simpatizer j a. Skoraj na vsakem sestanku, k jer 
so obravnavali akcijo, je bilo na dnevnem redu tudi to vprašanje. M. 
Košir je v Domžalah Matičiča vprašal, v čigavem imenu so si sploh vzeli 
pravico, da so šli poslanci sami h Kardelju in mu predlagali kandida-
turo. Po njegovem mnenju so poslanci bili poslanci SZDL, ki je bila 
nosilec kandidatne liste in bi se ji morali v nekem smislu pokoravati, 
ne pa izvajati neke zasebne akcije. (Domžale, 16. 7. 1971, str. 12) Na 
podoben način je Košir načenjal to problematiko še na sestanku go-
renjskih poslancev 19. 7. in v Domžalah 28. 7. (str. 21) V razpravi pred 
častnim razsodiščem ZKS, ko so obravnavali Matičičevo pritožbo za 
izključitev iz ZK, so mu postavili vprašanje, zakaj je poslancem ome-
njal, da so predlagali kandidaturo Edvardu Kardelju, če so že vedeli, 
da jo je odklonil. Na Maticičev odgovor, da je hotel poslancem po-
jasniti, kako je stvar tekla, pa ga je ing. Niko Medved vprašal, če jim 
je povedal, da so govorili z Maro Bešter. Ker je Matičič to omenil le ne-
katerim, je Medved zaključil, da je bilo za poslance bolje manipulirati 
z imenom Edvarda Kardelja kot z imenom Mare Bešter, (CR 3. 11., 
str. 28) 

Ce je bilo že manipuliranje s Kardeljevim imenom poslancem težko 
dokazati, je bilo še toliko težje utemeljiti trditev, da je bila akcija 
uperjena proti Mitji Ribičiču. 

V začetku polemike je to vprašanje dobivalo precej večji pomen, kot v 
drugem delu. Po volitvah v skupščini, ko je Mitja Ribičič dobil dovolj 
glasov (čeprav precej manj kot Marko Bule), pa so ga omenjali samo 
še posredno kot rušenje političnih dogovorov v republiškem vrhu. 

Ze iz dokumentacije SZDL, objavljene v ČKZ 101/102, vidimo, da so 
s sumničenjem odkrito pričeli v Domžalah 16. 17., vendar je iz povzetka 
zapisnika sestanka ljubljanskih poslancev in predstavnikov DPO 15. 7. 
razvidno, da je bil o tem govor tudi tu. Eden od sklepov se je namreč 
glasil, da poslanci podpirajo listo, ki jo je predlagala SZDL. (CKZ 
101/102, str. 58.) Ista dokumentacija nas hoče prepričati, da so Dom-
žalah sami prišli do domneve, da je bila akcija sprožena z namenom 
minirati Ribičičevo kandidaturo. Podrobnejši pogled v zapisnik te seje 
pa pokaže, da je to izjavil sekretar komiteja Aleksander Skok, ki je bil 
dan pred sejo na razgovoru v sekretariatu CK, torej je več kot verjetno, 
da je sum prišel od tam. Ze v uvodni besedi je Skok dejal, da obstaja 
sum, da je bila akcija uperjena proti Mitji Ribičiču in v isti sapi hitel 
razlagati, da so vzroki krize vse drugje, kot pri njem samem. Hkrati si 
je privoščil prav neverjeten pritisk na poslance (ki so pet dni kasneje 
kandidate vallili) s trditvijo, da ima lahko »mednarodne in širše po-
sledice«, če M. Ribičič ne bo izvoljen. Zakaj bi bila akcija uperjena 
prav proti Ribičiču, ne pa proti Marku Bulcu, Skok ni pojasnil, kot 
tudi ne kakšne bi bile posledice, če kdo od nj i ju ne bi bil izvoljen. Za 
Skokom je Martin Košir priznal, da ni bilo izjav, ki bi dokazovale to 
trditev, vendar se je po njegovem iz akcije same dalo zaključiti, da je 
šlo v tem primeru za protiakcijo. (Domžale, 16. 7., str. 11) 



Ponovno je bila ta tematika na dnevnem redu na seji IO OK SZDL 
Domžale 28. 7. 1971, ko so bili prisotni še Janez Vipotnik, Stane Markič 
in ponovno Marti Košir z RK SZDL. Ze prvi govornik Ivo Sonc, pred-
sednik OK SZDL Domžale, (sicer pa tudi eden izmed podpisnikov 
predloga dodatne kandidature) je dejal, da mu še na misel ne pride, da 
bi podpiral kakšno akcijo proti M. Ribičiču, saj ga pozna še od leta 
43 kot komisarja Slandrove brigade. (Domžale 28. 7., str. 15) Pavel 
Peterka je predlagal, da bi se, zaradi vpletenosti nekaterih iz občin-
skega vodstva, Domžale opravičile Kardëlju in Ribičiču, (isto, str. 25) 
Po Vipotnikovem mnenju pa bi to zadevo samo zapletlo, saj bi bila 
doslednost pri izvajanju konsekvenc najboljše opravičilo za oba. (isto, 
str. 28) Posredno je pripomogel k razjasnitvi problematike dr. Ernest 
Petrič na posvetovanju gorenjskih poslancev v Kranju 19. 7. 1971. 

Zanj je bilo bistveno, če je do akcije prišlo, da to kaže na obstoj nekega 
nezadovoljstva s potekom ali s predlaganimi kandidati. »-Zaradi vrste 
razlogov, katere je sama podžigala tudi slovenska politika z raznimi 
stališči, včasih tudi prehitrimi, je vendarle prej slabila eno od kandi-
datur, kot krepila.« (Gor. posi. 19. 7., str. 27) Torej republiški vrh ni 
bil brez pripomb na Ribičičevo delo v ZIS-u. To nam pot r ju je tudi 
izjava Janeza Vipotnika na zasedanju republiške skupščine ob volitvah 
članov predsedstva SFRJ iz SRS 22. 7. Vipotnik je dejal, da je bila 
Slovenija nenehno v dilemi, ali na j podpira določeno politiko, s katero 
se sicer ne strinja, da ne bi jemala ugleda svojemu mandatar ju , ali pa 
na j to politiko kritizira. (Sejni zapiski, str. 292) A to še ni vse. Sodeč 
po zapisniku seje IO SS LVZ, je Gojko Stanič poročal, da sta Popit in 
Kraigher predsedniku Titu izjavila, da je bil Ribičič kriv za neuspeh 
ZlS-a. (Seja IO SS LVZ, 6. 8. 1971) Ob vsem tem je zanimivo, da je imel 
pomisleke v zvezi s svojo kandidaturo celo Ribičič sam. Na seji politič-
nega aktiva, ko so razpravljali o možnih kandidatih, je izrazil določene 
zadržke v zvezi s svojo kandidaturo, zaradi javnega mnenja, ki jo je 
dobilo za relativno neuspešno stabilizacijsko politiko ZIS. Odgovor 
političnega aktiva je bil, da ga želijo kandidirati predvsem zaradi tega, 
ker želijo nastopiti proti takim argumentom. (Seja UK, 30., 31. 8., 
str. 59) 

Zaradi vsega tega nekoliko čudi, zakaj so toliko govorili o politični di-
verziji in rušenju političnih dogovorov v republiškem vrhu, ko je bilo 
vendar potrebno pričakovati določen odpor proti Ribičičevi kandidaturi. 
Po mojem mnenju je šlo le za igrano presenečenje, za nastop z oblast-
nih pozicij, ne glede na mnenja v javnosti in možne negativne posle-
dice takšne politike. 

Kaj pa pravi trojka Reme, Matičič in Kref t? 

Prva dva sta v vseh svojih izjavah najodločneje zanikala, da bi bila 
akcija kakorkoli načrtovana proti Mitji Ribičiču, vendar sebi v prid 
prav tako nista mogla navesti nobenega prepričljivega dokaza. Vse-
skozi sta zatrjevala, da ju je v akcijo vodil izključno demokratični 
motiv. 



Le tret j i akter akcije, Ivan Kreft , je kasneje v intervjuju Petru Jamb-
reku priznal, da je bil zanj glavni razlog to, da se je Ribičič najbolj 
kompromitiral s preganjanjem članov partije, ki niso soglašali z uradno 
linijo. Posebej je omenil njegovo vlogo v dachavskih procesih, glede 
katerih je Kref t leta 1970 postavil poslansko vprašanje v skupščini, 
zaradi česar so ga klicali na odgovornost. Tak človek za Krefta ni mogel 
biti predstavnik Slovenije v predsedstvu SFRJ (čeprav tega nikoli prej 
ni eksplicitno povedal, ker bi kompromitiral ostala dva pobudnika in 
celotno akcijo). (Intervju P. Jambreku, 6. 5. 1972) 

Kot je pri nas že običaj, je potrebno pri vsakem nepredvidenem do-
godku identificirati tudi sovražnika, ki ga je povzročil. Ta pa nikoli ni 
samo eden, vedno je več različnih sovražnikov združenih v enotno 
fronto prav za to priložnost. 

Akcija 25 poslancev se ni izvenerila tradiciji. S širitvijo kroga osum-
ljenih je pričel France Popit na seji OK ZKS Domžale, -. 9. 1971. Po 
njegovem mnenju je večina poslancev nasedla, še celo pobudniki so bili 
le »lutke rokah sil, ki skušajo pod plaščem demokracije rušiti ugled 
ZK in dejansko socialistično samoupravno demokracijo«. (Delo, 4. 9. 71) 
Katere so bile sile, F. Popit ni povedal, kljub temu, da je na sestanku 
sekretariata obljubil, da bodo v CK ZKS objavili celotno gradivo in z 
imeni identificirali osebe, za katere menijo, da so bile nosilci akcije. 

(Sestanek l jubljanskih poslancev 8. 9. 1971, str. 17) Kljub tako trdni 
obljubi, nisem nikjer zasledil imen še drugih udeležencev akcije ali 
njenih skritih vodij. Nekaj časa so omenjali nekatere kroge z univerze 
konkretno naj bi šlo za skupino, ki naj bi se zbirala okrog dr. Vojana 
Rusa na Filozofski fakulteti, vendar tega niso preveč poudarjali. 

Bolj so prišle do izraza obtožbe, da je za akcijo odgovoren IS Slovenije 
in posredno njegov predsednik (ali pa bolj predsednik in posredno 
IS v celoti). Najbolj se je to trudil dokazati Roman Albreht. Na seji 
komiteja OK ZKS Ljubljana-Center 7. 9. 71 je poslansko akcijo 
povezal z drugimi nastopi razrednega sovražnika, kot so znana akcija 
okoli cest, študentske manifestacije ipd.« (Delo, 8. 9. 71) Isto poročilo 
v Delu pravi tudi, da je Albreht izrekel ostre kritične pripombe na 
račun dela Izvršnega sveta SRS, ker se do akcije in kandidature svojega 
člana ni opredelil. Naslednji dan je ta forum organiziral sestanek z 
ljubljanskimi poslanci. Tone Reme in ing. Tone Tribušon (podpred-
sednik Kavčičeve vlade) sta zanikala kakršnokoli povezavo med poslan-
ci in predsednikom IS. Tribušon je dejal, da se je Petrič pogovarjal 
s Kavčičem v Strunjanu (kjer je bil Kavčič na počitnicah) šele po 
njegovem razgovoru s Kraigherjem in po umiku kandidature. (Lj. po-
slanci, 8. 9. 71, str. 25) Povsem isto je trdil Tone Reme. 

Toda Albreht se ni dal tako zlahka. Čudil se je, da je tov. Petrič 
v javnih nastopih vedno nastopal v imenu IS, sedaj pa je ravnal dru-
gače. Izvršnemu svetu je še očital, da o celotni akciji molči, kljub 
temu, da se je njegov član pojavil kot dodatni kandidat, (isto, str. 26) 



Albreht je s svojo krit iko dejansko izsilil izjavo izvršnega sveta. Ta je 
Petričevo delovanje v akciji sicer ocenil kot neprimerno, vendar hkrat i 
poudaril, da so člani IS, upoštevaje njegovo celotno dejavnost in okoli-
ščine, v katerih je sprejel odločitev o kandidaturi , izrazili zaupanje v 
njegovo nada l jn je delovanje kot člana IS. (Delo, 14. 9. 71) 

Kavčič osebno se je o akciji izrazil zelo neodločno na seji CK ZKS 
29. 9. 71, kar ni bilo brez posledic za njegovo politično kariero. Dejal 
je: »Menim, da bi bilo politično najbol j modro smiselno in vsebinsko 
sprejeti poročilo sekretariata o teh dogodkih in na ta način zaključiti 
to točko dnevnega reda. Obogateni s pozitivnimi in negativnimi izkuš-
n jami zadnj ih mesecev se moramo lotiti velikih in težkih nalog, ki 
nas še čakajo.« (Komunist, 9. 10. 71, str. 14) 

Iz vsega zgoraj povedanega se da zaključiti, da je imela akcija poslan-
cev tudi precejšnjo stopnjo t.i. moralnopolitične legitimnosti. Kl jub 
temu pa so bili poslanci vsaj glede svojega političnega delovanja deležni 
p rav takih sankcij, kot da bi kršili zakon. Ce sankcije niso bile iz-
peljane proti vsem z enako vnemo in rezultati, je bila to bolj zasluga 
odpora tistih, ki so simpatizirali z akcijo poslancev in v n j e j videli 
pobudo in možno alternativo monopolu vedno istih zaslužnih revo-
lucionarjev nad kadrovsko politiko. Poslanci so v ta osir dregnili po-
polnoma zavestno in zavedajoč se možnih posledic, ki pa so vendarle 
presegle vso razumsko utemeljenost. Prav stopnja poslancem pripi-
sanega delikta (v pr imeru, če bi se nadal jevala v začrtani smeri, bi 
akcija vodila k razbi t ju Zveze komunistov — Franc Šetinc, Komunist 
17. 11. 1972, str. 16) in posledice, ki so jih nosili, za nekatere pomenijo, 
da je akcija pomenila prelomnico v demokratizaciji političnih odnosov 
v Sloveniji v začetku sedemdesetih let. Če je določena stopnja demo-
kraci je sploh omogočila š tudentske demonstracije, akcijo 25 poslan-
cev in nenazadnje odkri te konfl ikte v republiškem vrhu, je bila proti-
akcija prvi znanilec časov, ki so sledili pismu Tita in izvršnega biroja 
predsedstva ZKJ novembra 1972. 

Dejstvo, da nihče od vpletenih poslancev ni bil kazensko preganjan, 
kot bi bil morda še v petdesetih letih, pa je za druge dokaz konti-
nuitete demokratizacije življenja v Jugoslaviji, ki se je pričela vsaj 
z obračunom z Ranko vičem, če ne že kar z uvel javl janjem samo-
upravl jan ja . 

VIRI IN LITERATURA: 

1. dopis volilne komisije RK SZDL vsem OK SZDL, 17. 5. 1971 
2. sklep o poteku in postopku kandidiranja za člane predsedstva SFRJ, 
14 5. 1971 
3. poročilo o poteku in postopkih kandidiranja. . . , 9. 7. 1971 
4. zapisnik izredne 22. razširjene seje komiteja OK ZKS Domžale, 16. 7. 1971 
5. zapisnik posvetovanja poslancev vseh zborov zvezne skupščine in Skup-
ščine SRS, članov Medobčinskega sveta Gorenjske in ostalih predstavnikov, 
Kranj 19. 7. 1971 
6. sejni zapiski Skupščine SR Slovenije, Ljubljana 1972/15 
7. zapisnik razširjene seje IO OK SZDL Domžale, 28. 7. 1971 



8. zapisnik 24. razširjene seje KOK ZKS Domžale, 3. 8. 1971 
9. seja IO SŠ LVZ in političnega aktiva, 6. 8. 1971 
10. članek dr. Božidarja Debenjaka, 17. 8. 1971, zavrnjen v DELU 
11. zbirnik podatkov o poteku in postopkih verifikacije predloga možnih 
kandidatov za člane predsedstva SFRJ, 3. 9. 1971 
12. zapisnik razgovora s poslanci na občinskem komiteju ZK Ljubljana-Cen-
ter, 8. 9. 1971 
13. zapisnik seje III. senata častnega razsodišča ZKS, 3. 11. 1971 
14. Časopis za kritiko znanosti št. 101/102, Ljubljana 1987 

članki v časopisih Komunist in Delo 
14. magnetogram intervjuja s Cenetom Matičičem 
15. zapis razgovora z Ivanom Kreftom 
16. časopis za kritiko znanosti, št. 101/102, Ljubljana 1987 
članki v časopisih Komunist in Delo 

SYNOPSIS 

Dušan Ropret 

Še o akciji 25 poslancev 

Namen prispevka je širše osvetliti nekatera vprašanja, ki jih je sprožila 
znana akcija 25 poslancev. Na podlagi še neobjavljenih dokumentov, ki jih 
je zbral Peter Jambrek, dokazujem, da je bila akcija tako s pravno-formal-
nega kot tudi z moralnopolitičnega vidika legitimno dejanje. V tem okviru 
je govor o slabo izvedenem kandidacijskem postopku, ki ga je vodila SZDL, 
o disciplini in odgovornosti poslancev do svojih političnih organizacij in o 
vpletenosti Staneta Kavčiča v akcijo. Analiza dokumenta tudi pokaže, koliko 
so bili upravičeni učitki, da je šlo, s pomočjo manipulacije s Kardeljevim 
imenom, za poskus miniranja kandidature Mitje Ribičiča. 



OD
ME

VI
 



mgr. CENE MATiCič UDK: 949.712"1968/1974": 
upokojenec :328.12(093.3) 
Rogatec nad Zelimljami, posta IG 

Spoštovani tovariš urednik! 

Potem, ko sem skrbno prebral »Akcija 25 poslancev«, ki ste jo kot 
aktualno temo objavili na več kot 100 straneh vašega cenjenega Časo-
pisa za kritiko znanosti, sem se odzval povabilu sekretarja tega Časo-
pisa k sodelovanju s svojim prispevkom. Akcija 25 poslancev, sprožena 
pred osemnajstimi leti, je v dobršni meri že v pozabi, kar velja zlasti 
za tiste mlade generacije, ki se dandanes že zelo tvorno vključujejo in 
sodelujejo pri formiranju in tudi koncipiranju družbenega in gospo-
darskega življenja in razvoja naše družbe. Gledano le iz tega zornega 
kota je seveda primerno in pohvalno, da se preko zapisov »aktualnih 
tem«, ki jih objavljate v vašem Časopisu, lahko seznanjajo tudi z 
nekaterimi pogledi in »akcijami« starejših — sedaj že upokojenih — 
generacij. 

Prispevek, ki vam ga s tem posredujem, je razdeljen na tri tematske 
sklope. V prvem se omejujem na določene netočnosti in pomanjkljivosti 
v kronologiji, ki jo objavljate na straneh 51. do 65. V drugem sklopu se 
dotikam številnih nejasnosti in spornosti v zvezi z izjavami poslancev, 
ki jih objavljate na straneh 66 do 95. V tretjem sklopu navajam nagibe, 
ki so me vodili pri tej akciji, kot tudi takrat že v izjemno redko, 
a vendar uporabljeno metodo. Naj v začetnem• delu tega zapisa tudi 
omenim, da v času same akcije, protiakcije in tudi potem nisem na-
stopal v sredstvih javnega obveščanja; čeprav večkrat vabljen in 
pozvan, sem se — razen v edinem primeru odgovora Francetu Popitu 
— vzdržal in to z utemeljitvami, da ne želim »-prilivati olja na prena-
pihnjenost protiakcije«, zlasti še v času, ko smo se »ubadali« z mnogo 
pomembnejšimi in razvojno gledano sila kočljivimi ekonomskimi in 
gospodarskimi težavami. 

Kritika kronologije akcije 25 poslancev 

Moja razprava, s katero sem podprl amandma tov. Remca, navajate pa 
jo na strani 54, je v prvi točki pravilna, v drugi je treba besedico 



»vprašanje« nadomestiti z »vnašanjem«, tretja, s katero sem podal nov 
argument, zaradi katerega je potrebno dovoliti skupščini tudi kandidi-
ranje, pa ni povsem jasna. Iz »-Sejnih zapiskov« 15/72 na str. 43 je 
razvidno, da se ta tekst glasi: 

»Novo telo ima zelo pomembne politične prerogative. Spričo dejstva, 
da je SZDL najvišja institucija, v kateri sodelujejo prav vsi državlja-
ni, je razumljivo in edino pametno, da le-ta predlaga člane tega telesa 
in s tem tudi prevzema odgovonost za to. Odgovornost za predlaganje 
ne sme mimo dejstva, da ima novo telo tudi pomembne oblastne 
prerogative. Lahko je — kot vemo — zakonodajni pobudnik, sprejema 
poročila Zveznega izvršnega sveta in skupščine, zahteva druga poročila 
in tako naprej. Prav tako pa ne gre pozabiti, da ostane skupščina tudi 
v bodoče najvišji samoupravni in oblastni organ. Tako je torej evi-
dentno, da skupščini ne gre jemati možnosti, da tudi sama predlaga 
kandidate za to telo. Sicer je predlog lahko razumljiv že iz dejstva, 
da člane tega telesa naša skupščina voli ter s tem sprejema odgovornost 
za volitve. Dati ji moramo tudi možnost, da lahko sprejme še odgo-
vornost za predlaganje.-« 

Bil bi krivičen do poslanca RZ in mojega prijatelja, sedaj že pokojnega 
Edija Brajnika, če bi zamolčal njegovo, meni namenjeno opazko: 
»Amandma ste dobili, kdo bo sedaj kandidat in kdaj ga boste pred-
lagali? « 

Potek mojega pogovora s tov. Packom, tedanjim sekretarjem tov. 
Kardelja in prav tako tudi poslancem RZ, kot je predstavljen na str. 
56, ni povsem točen. Potekal je takole: 

Se pred koncem zasedanja, ki je trajalo tja do 20. ure, sem poiskal 
poslanca tov. J. Packa in mu sporočil, da želimo predlagati tov. 
Kardelju, naj sprejme kandidaturo. Tov. Pacek mi je, z njemu lastnim 
nasmeškom odgovoril, da bo tov. Kardelj verjetno zadovoljen s pobudo, 
da pa kandidature prav gotovo ne bo sprejel. Vsekakor pa mi je 
obljubil, da ga bo o tem obvestil takoj, ko pride v Slovenijo, verjetno 
šele v ponedeljek 12. julija. 

Toliko torej o tem prvem pogovoru, kajti pravo logiko akcijskega raz-
voja te akcije bo pozorni bralec lahko izluščil le iz kronologije dejstev, 
ki so jo uradni zapisovalci marsikje vsebinsko netočno oblikovali. 
Ker sem sam pri tem neposredno sodeloval, jo s tem zapisom na 
osnovi beležk iz mojega dnevnika lahko predstavim takole: 

Po zasedanju RZ sem se na Remčevo povabilo skupaj s Kreftom in dr. 
Vojanom Rusom udeležil neformalnega sestanka članov izvršnega 
odbora Skupnosti študentov in še nekaterih drugih Študentov. Raz-
pravljali smo o amandmaju in o mojem pogovoru z J. Packom, 
saj si glede kandidature E. Kardelja nismo bili na jasnem. Spričo tega 
so bila citirana imena nekaterih kandidatov, ki bi lahko prišli v poštev 
v primeru njegove /Kardeljeve/ odklonitve. Sklenjeno je bilo, da 
naslednjega dne skupaj z dr. Vojanom Rusom in dvema študentoma 



¡menim,, da je bil eden od obeh Stanko Hočevar/ obiščemo dr. Maro 
Bešter, v primeru njene odklonitve pa tudi dr. Aleksandra Bajta. 
V razpravi so bila omenjena tudi nekatera druga imena, vendar se 
je izkristaliziralo le mnenje, da se je potrebno posvetovati le z gospo-
darskimi, ekonomskimi strokovnjaki, torej z omenjenima dvema in po 
možnosti še s Svetom Kobalom. Vzrok za to stališče je bilo dejstvo, 
da smo bili sredi izjemnih in gospodarsko neugodnih gibanj, da smo 
bili sredi splošne mednacionalne razprave o novih slovenskih predlogih 
glede financiranja federacije /tako imenovana kotizacija/, sprememb in 
zlasti modernizacije davčnega sistema, morebitnega uvajanja TVA, 
nekontroliranega razraščanja raznih SIS-ov, pa tudi problema in-
flacije, s katero smo se spopadali zlasti v skupščini Slovenije, da 
seveda ne govorim o »nesmotrnem financiranju« nerazvitih republik 
in pokrajine. In ob vsem tem med predlaganimi v predsedstvo SFRJ 
sploh nismo zasledili imen naprednejših ekonomskih strokovnjakov. 
Na tem povsem neformalnem sestanku smo govorili tudi o kritiki dela 
takratnega predsednika ZIS tov. Ribičiča. Medtem ko so se s kandida-
turo tov. Marka Bulca navzoči strinjali, pa se je glede tov. Ribičiča 
pojavljalo tudi odklonilno mnenje. 

Čeprav sem v marsikaterem nastopu v RZ delo ZIS in s tem tudi 
tov. Ribičiča ostro kritiziral, sem vedno — in tudi v tem primeru — 
zastopal stališče, da je tretji kandidat povsem enakovreden, da torej 
ni nikakršen protikandidat, pač pa da s kandidiranjem tretjega od-
piramo zaprto listo in puščamo volilnemu telesu, da se za dve mesti 
prosto odloči med tremi kandidati. Ta način je bil v teh časih »sloven-
ske pomladi« že običajen, s tem bi ga le prenesli tudi na najvišje 
novo državno telo. Od tod tudi moje besede o »novi pomembni obliki 
demokratizacije naše družbe«. 

Zabeležiti pa velja tudi skupno ugotovitev, da je treba kandidatno listo 
poslancev, takoj ko dobi vsaj minimalno podporo oziroma vsaj »sprejem 
z zadržkom« pri predsedniku Skupščine SRS, TAKOJ POSREDOVATI 
SZDL v nadaljnji postopek. To naše stališče, ki je bilo kasneje skoraj 
povsem zamolčano, seveda tudi nedvoumno negira trditev, da smo 
obšli SZDL. V dopoldanskih urah naslednjega dne, 9. julija, sem 
skupaj z obema študentoma obiskal tov. dr. Maro Bešter. V o jan Rus 
je neposredno pred tem sporočil, da mu neodložljive obveznosti na 
Fakulteti onemogočajo sodelovanje pri razgovoru. Tov. Beštrova je 
kandidaturo sicer odklonila, vendar izključno iz zdravstvenih razlogov. 
Menila pa je tudi, da je lahko dr. Bajt primerna osebnost in da nam 
Sveta Kobala, ki ga sicer zelo ceni kot strokovnjaka, ne more priporo-
čati. Pogovor z dr. Bajtom je potekal v njegovi pisarni na PF, menim 
pa, da le v prisotnosti naju dveh. Njegova argumentacija, s katero je 
odklonil ponujeno kandidaturo, je slonela na želji in volji, da nadaljuje 
svoje delo v okviru že takrat zelo znanega in cenjenega Instituta na 
PF. V nevezanem pogovoru je omenil primernost dr. Branka Horvata, 
kar pa spričo dejstva, da je iz SR Hrvatske, ni bilo sprejemljivo. 
Med potjo v skupščino sem ugotavljal, da so s tem moje obveznosti 



zaključene, kajti Sveta Kobala sem na osnovi mnenja Beštrove »črtal«, 
Branko Horvat pa tako in tako ni prišel v poštev. Po prihodu v 
skupščino sem na mizi našel sporočilo, napisano s Kreftovo pisavo, s 
katerim mi je sporočal, da bi bil Zvonimir Tanjko zelo sprejemljiv 
kandidat. Tovariša Tanjka sem poznal le po njegovih naprednih 
razpravah in številnih zapisih ekonomske narave, v katerih je mar-
sikaj zelo pametnega predlagal in svetoval, nikakor pa ne morem 
trditi, da bi bil omenjen na sestanku s študenti prejšnjega dne. 

Po telefonu sva se dogovorila, da me istega dne popoldne obišče v 
Domžalah. Tudi on je predlog odklonil, vendar z motivacijo, da želi 
nadaljevati svoje delo v gospodarstvu, pa tudi, da se za takšno mesto 
ne čuti ravno sposobnega. 

Moj pogovor z vsemi tremi se je po uvodnih besedah o amandmaju 
in njegovi smotrnosti pričel odvijati tudi v smeri kritiziranja dejav-
nosti Mitje Ribičiča kot predsednika ZIS, tako da bi kdo večkrat 
lahko celo sklepal, da iščemo nekega protikandidata Mitji Ribičiču. 
Ker so mi to kasneje v protiakciji neprestano podtikali, moram na 
tem mestu precizirati tudi naslednje: 

— vsem trem, s katerimi sem se pogovarjal, sem najprej povedal, da 
pridejo njih imena v poštev le, če tov. Kardelj to ponudbo striktno in 
dokončno odkloni, kar pa naj bi se izkazalo šele na predvidenem 
sestanku z njim, se pravi v najboljšem primeru v ponedeljek 12. VII. 
1971; 
— nihče ne nastopa kot protikandidat Ribičiču, pač pa kot tretji 
kandidat, ki ga predlaga skupina poslancev Skupščine SRS. 

Tega dne se je odvijala tudi 10. seja Republiške konference SZDL, 
na kateri so obravnavali kandidatno listo za možne kandidate za 
predsedstvo SFRJ. Nisem bil prisoten, sicer pa o njej dokaj obširno 
govori T. Reme v svojem intervjuju, ki ga objavljate na straneh 19 do 
50. V ponedeljek 12. VII. sem od tov. J. Packa izvedel, da tov. Kardelj 
še ni dosegljiv. 

Naslednjega dne, v torek 13. VII. 1971, sem se pojavil pri tov. Packu, 
ki mi je ponovno zatrdil, da tov. Kardelj ne bo sprejel kandidature. 
No, kljub temu se je v moji prisotnosti telefonsko povezal z njim 
ter mi po končanem pogovoru ponovno zatrdil, da tov. Kardelj našega 
predloga ne more sprejeti. Zabeležka, ki sem jo sestavil o tem pogo-
voru, »tête à tête« s tov. Packom je kasneje sprožilo določeno reakcijo 
pri tov. Packu, zato sem jo popravil tako, kot je on sam predlagal, 
čeprav seveda o pravilnosti takšnega »popravka« niti danes nisem 
povsem prepričan. Sicer pa bom o tem kaj več povedal v drugem 
sklopu tega zapisa. 

Dokončno seznanjen s stališčem tov. Kardelja sem bil bolj ali manj 
prepričan, da nimamo kandidata, ki bi ga lahko do zadnjega roka 
/jutranje ure naslednjega dne 14. VII. 1971/ predlagali predsedniku 
skupščine tov. Kraigherju. Tako sem se najprej odločil, da to sporočim 



predsedniku mojega zbora — RZ — tov. Miranu Goslarju, ki mi je v 
razgovoru tudi omenil, da bi bila primerni kandidat lahko tudi tov. 
Majda Gaspari. Dopoldneva sem se sestal še s poslancem Kreftom 
in Remcem, ki sta menila, da bi kot kandidata lahko predlagali 
tudi poslanca kulturno-prosvetnega zbora skupščine in člana IS te 
skupščine tov. dr. Ernesta Petriča. Čeprav mi ta predlog zaradi na-
čelnega stališča, da potrebujemo uglednega, znanega in naprednega 
ekonomista ali pa gospodarstvenika ni bil kaj preveč všeč, sem ob 
podatku, da je predlagan za novega člana ZIS to mnenje delno kori-
giral, vendar še vedno popolnoma prepričan, da dr. Petrič ni osebnost, 
ki si jo v tem trenutku predstavljamo na tako odgovornem mestu. 

Z Remcem sva se odpeljala v Tržič, kjer sva s Petričem opravila prve 
razgovore. Dr. Petrič se je s predlogom sicer načelno strinjal, vendar 
je kot član IS naše skupščine menil, da je potrebno, da se predhodno 
pogovori med drugim tudi s predsednikom Stanetom Kavčičem, če bo 
dosegljiv. 

Odgovor naj bi dobil do 20. ure, ko naj bi z Remcem prišla k meni 
v Domžale. Obvestila sva ga tudi, da bomo v popoldanskih urah 
navezali telefonske stike s poslanci, ki bi bili pripravljeni naš predlog 
podpreti. 

Razgovor s poslanci je potekal iz pisarne predsednice finančnega 
odbora skupščine tov. Magde Kočar, predvsem zato, ker smo imeli 
neposredno zvezo, mislim da celo dve zunanji številki. Pri razgovorih 
smo sodelovali vsi trije, res pa je, da sem večino pogovorov opravil jaz. 

Vsebino teh razgovorov oziroma sporočila poslancem, ki smo se z 
njimi posvetovali, ste objavili v kronološkem pregledu akcije 25 po-
slancev na straneh 60 in 61. Tega dne se tudi nismo posvetovali z 29 
pač pa le z 28 poslanci. S tem 29-im smo se posvetovali šele v jutranjih 
urah naslednjega dne, se pravi 14. VII. 1971. 

Zvečer sta me v Domžalah obiskala dr. Petrič in poslanec Reme. 
Razgovori so potekali tja do 22. ure. Stika s Kavčičem nam ni uspelo 
vzpostaviti, ker je bil v Strunjanu. Kandidaturo je sicer sprejel, 
vendar z določenimi pogoji in ob fair play postopku. Dogovorili smo 
se, da nadaljujemo s postopkom kandidiranja in to upoštevajoč na-
slednja stališča: 

1. Z akcijo želimo prispevati k nadaljnji demokratizaciji naše družbe. 

2. Menimo, da je demokratični in samoupravni razvoj naše družbe že 
dosegel stopnjo, ki dopušča in tudi zahteva, da se demokratičnost 
nove stopnje pri kandidiranju in volitvah uvede tudi na tem najvišjem 
nivoju. 

3. Ne vidimo razloga, da bi ob kandidiranju in volitvah v predsedstvo 
SFRJ ravnali drugače kot v primeru kandidiranja in volitev slovenskih 
članov v Zbor narodov, kjer je bilo na končni listi več kandidatov 
kot mest in so poslanci lahko glasovali o odprti listi. 



4. Obveščanje preko javnih občil pride v poštev šele potem, ko bi 
ugotovili, da uživa naš predlog vsaj minimalno zadovoljivo začetno 
podporo s strani republiškega aktiva, na ravni katerega je bil sklenjen 
politični dogovor o kandidatih /Ribičič in Bule/ za predsedstvo SFRJ. 
Ponujali smo torej pobudo za sestanek republiškega aktiva, ki naj bi 
spregovoril o našem predlogu, Dogovorili smo se, da s tem našim 
predlogom ne smemo škodovati interesom Slovenije, ki je iz številnih 
takratnih mednacionalnih sporov in razprav izžla čista in enotna; 
da moramo upoštevati mednarodno situacijo, predvsem tuje pritiske 
na državo. 
5. V primeru dosežene minimalne podpore na republiškem aktivu ali 
pred tem tudi pri predsedniku tov. Kraigherju, naj se naša pobuda 
takoj prenese v okvir SZDL, se pravi v normalni postopek kandidiranja. 
Povsem jasno smo se zavedali, da bi v tem primeru povzročili določen 
časovni zamik volitev. 
6. Predlog, ki ga moramo sestaviti, mora biti tako fleksibilen, da ga 
lahko v vsakem trenutku, takoj ko bi se pokazala utemeljenost oziroma 
nujnost, tudi umaknemo. 
7. Zavedamo se tudi, da je nadaljnja usoda tega predloga odvisna od 
razgovora dr. Petriča s predsednikom tov. Kraigherjem. Ta za jutrišnji 
dan /14. VII. 1971/ napovedani sestanek bo odločilen za to, da: 
— ali zahtevamo /predlagamo/ sestanek republiškega aktiva, ki naj 
predlog minimalno podpre ali pa zavrne; 
— ali pa, da predlog umaknemo. 
8. Ker je dopoldne naslednjega dne tudi zadnji rok za vlaganje 
kandidature, moramo predlog takrat tudi formalno vložiti. 
9. Poudarjamo, da naš predlog nima nobenega, niti najmanjšega na-
mena nasprotovati politični liniji SZDL oziroma nasprotovati načelom 
ZKS. Naš predlog želi le uveljaviti način »odprte liste« in nadaljnjo 
demokratizacijo tudi volitev članov predsedstva SFRJ iz Slovenije. 
10. Naj bo usoda naše akcije kakršnakoli že, smo mnenja, da s tem le 
prispevamo majhen delček v mozaik naše samoupravne in demokra-
tične družbe. 

Vsebino tega dogovora smo posredovali: 

— predsedniku Skupščine SRS tov. Kraigherju dne 14. VII. 71 /Petrič/ 
— predsedniku Skupščine SRS tov. Kraigherju dne 15. VII. /Matičič, 

Kreft, Reme/ 
— Klubu ljubljanskih poslancev 15. VII. /Remci 
— razširjeni seji občinskega komiteja ZKS Domžale 16. VII. /Matičič/ 
— Klubu poslancev Gorenjske dne 19. VII. /Petrič/ 
— občinskemu komiteju ZKS Domžale dne 3. VIII. /Matičič/ 
— IO republiške konference SZDL kot prispevek k Pregledu dogod-

kov in akcije 25 poslancev«, ki ga je sestavljal in objavil omenjeni 
forum dne 15. VIII. 1971 /Matičič/. 

Po odhodu obeh tovarišev sem še istega večera sestavil formalni 
predlog o kandidaturi dr. Petriča pa tudi pismo, ki naj bi ga nasled-
njega dne posredoval tov. Kardelju. Oba dokumenta, zlasti še slednji, 



sta bila v protiakciji čestokrat omenjena, vendar nikoli integralno 
predstavljena, zato zadnjega prilagamo za objavo. (Priloga A.) 

V zgodnjih jutranjih urah naslednjega dne, 14. julija, sem iz skupščine 
klical še poslanca tov. Sonca in mu predlagal, da se priključi skupini 
in tako zaokroži število predlagateljev na 25. Takoj zatem sem obiskal 
nekaj profesionalnih poslancev, s katerimi sem pri dotedanjem delu 
v skupščini tesno sodeloval. 
Najprej sem govoril s tov. Frankom, ki je predlog prebral in mi 
svetoval popravek neke besedice. 

S predlogom sem nato seznanil predsednico odbora za finance tov. 
Magdo Kočar, medtem ko se s predsednico odbora za prosveto tov. 
Elo Ulrih zaradi njene prisotnosti na nekem posvetu, nisem uspel 
sestati. Tov. Miran Goslar, predsednik RZ, ki je bil vsaj obrobno se-
znanjen z nameravano akcijo, pa je menil, da Petrič ni primeren 
kandidat in da bo stvar prav gotovo propadla; sicer pa naj bi bilo 
v tem trenutku bistveno le to, da je predlog tu. 

Okoli osme ure sem se javil v pisarni tajnice predsednika Kraigherja 
z željo, da me predsednik sprejme. Po pojasnilu, da je pri njem dr. 
Petrič sem oddal predlog o kandidaturi s prošnjo, naj ga takoj po-
sreduje predsedniku skupščine. 

Komaj sem se vrnil v sobo, so me že klicali iz CK-ja, kjer naj bi se 
takoj javil pri tov. Marincu, tedaj sekretarju tega foruma. 

Njegovi sila vehementni očitki so bili naravnani takole: 

— da se grupiramo na osnovi osebnih zvez, 
— da delamo izven legalnih struktur, 
— da je zakonska možnost za nas komuniste le formalizem, 
— da miniramo slovensko politiko, 
— da delujemo proti interesom Slovenije v federaciji. 

Izrečene očitke sem kategorično odklonil kot povsem neutemeljene in 
neresnične ter izrazil prepričanje, da vidim v tem le jasen poskus 
diskreditiranja nas treh. 

Spričo ponovnega klica v skupščino je ostala nit tega sestanka nedo-
rečena in prekinjena. 

V skupščini me je v pisarni predsednika Orožna že čakal Kreft s 
Petričevo odstopno izjavo in predloženim osnutkom, s katerim naj bi 
našo kandidaturo umaknil. Stvar sem primerno popravil in sestavil 
odstopno izjavo o umiku kandidature, kar so takoj tudi protokolirali. 
S tem je bila »akcija 25 poslancev« pravzaprav zaključena, izpeljati 
sem moral le še določene obveznosti v zvezi z obveščanjem sopredlaga-
teljev in tov. Kardelja. 

Dopolnil sem prejšnji večer sestavljeno pismo z zadnjim odstavkom, 
v katerem sem omenil kandidaturo dr. Petriča. Pismo sem še istega 
dne poslal tov. Kardelju. 



Zaradi obveznosti do ostalih poslancev, sem se obrnil na tov. Jenka 
s prošnjo, naj mi preko administracije Kluba poslancev dovoli kopi-
ranje nekaterih dokumentov in pisem, ki jih je bilo treba posredovati 
sopredlagateljem. Grobo me je zavrnil. Ko mi je le uspelo vso do-
kumentacijo spraviti v red, sem vsem sopredlagateljem poslal kopijo 
pisma tov. Kardelju, predlog Petričeve kandidature in pa odstopno 
izjavo. 

Glavnemu uredniku Dela sem posredoval izjavo, da bi si lahko — v 
primeru zahteve za objavljanje — vso zadevo ustrezno razlagal. V od-
sotnosti predsednika SZDL in tudi tov. Avblja me je na SZDL 
sprejel tov. Adolf Arigler. Potem ko sem ga obvestil o poteku akcije 
25 poslancev, mi je zagotovil, da bo moje izjave posredoval predsed-
niku Vipotniku. 

Se istega dne sva s poslancem Kreftom dokaj oster in vehement napad 
doživela pri tov. Ediju Brajniku. Potem ko je kritiziral Vipotnika, 
češ da SZDL ni zadosti dobro opravila svoje dolžnosti, so se na naju 
zgrnili očitki, povsem podobni onim, ki sem jih v dopoldanskih urah 
slišal pri tov. Marincu na CK. Po odhodu tov. Kreta pa mi je sporočil, 
da ga je Popit na sestanku osnovne celice ZKS celo spodbudil, naj me 
odvrne od aktivnosti, ki naj bi se pripravljala. Bilo pa je prepozno, 
kajti naslednje jutro sem že tekel v Tržič k Petriču. Ta namig naj bi 
bil prijateljski, vsi trije smo bili namreč sošolci... 

V poznih popoldanskih urah sem govoril še s tov. Goslarjem, ki mi 
je svetoval, naj pripravim za zasedanje dne 21. VII. ustrezen govor, 
da bi pred poslanci vseh zborov razložil in pojasnil »akcijo 25«. 

Naslednjega dne, v čerttek 15. VII. sem predsednikoval odboru za pro-
sveto in kulturo, ko me je telefonično klical poslanec Svetelj iz Kam-
nika s kategorično trditvijo, da se z menoj sploh ni pogovarjal o 
kandidaturi dr. Petriča in da torej ni sopredlagatelj. Vsekakor prva 
tovrstna vest iz vrst poslancev-sopfedlagateljev. Ob 12. uri smo 
imeli sestanek pri predsedniku Kraigherju. Poleg predsednika in 
nas treh sta bila prisotna še tov. Plemeljč in pa novi sekretar 
skupščine tov. Pacek. Vsak od nas treh je poročal o delu, ki ga je 
opravljal z zvezi z akcijo. Tov. Kraigher, ki nas je sicer strpno po-
slušal, se je nato dokaj obširno razgovorih Iz bežnih zapiskov, ki sem jih 
beležil, povzemam njegova stališča takole: 
— formalno je akcija sicer v redu in nam kot poslancem nima kaj 
očitati; 
— posvetovanje po telefonu seveda ni v redu, vendar pa to sedaj ni 
bistveno; 
— teža odgovornosti ni za vse predlagatelje enaka, odgovornost sloni 
na nas treh; 
— postopek ni v redu, imeli smo možnost, da se povsod pojavimo; 
— obstoje razhajanja s stališči SZDL, zlasti v pojmovanju vloge 
SZDL v sistemu in kandidiranju ter pri volitvah; 

— poti v neposredno demokracijo so različne in prav tu se razhajamo ; 
180 



— sedanji čas ne dovoljuje različnih mnenj in v akcijah ne more biti 
različnosti ; 
— vsaka odprta lista je lahko tudi nedemokratična; 
— današnja situacija je težja od one leta 1948 in jasno je, da si priza-
devamo za notranjo konsolidacijo, vsekakor pa Slovenci nismo tisti, 
ki vnašamo nered; 
— če bi Ribičič izpadel, bi si to razlagali kot slovensko nezaupanje ; 
— sli smo v akcijo, ko je bil dosežen sporazum na vseh nivojih; 
— kako označiti našo skrb za Kardelja, se lahko vsakdo le sprašuje. 
On kandidature ni sprejel /večkrat poudarjeno/; 
— mi smo s svojo akcijo vse skupaj le oteževali; 
— potrebno bo razčiščevanje in diferenciacija, to bo potekalo v klubih 
poslancev in v ZKS. Pri tem se bomo sporazumeli ali pa tudi razšli. 

Po sestanku, ki je trajal dobro uro, smo se razšli v prepričanju, ki ga 
je Kreft modro formuliral takole: »Proti nam trem bodo sporžili akcije 
na nivojih SZDL in ZKS.« 

Zvečer je bil sestanek ljubljanskih poslancev in predstavnikov DP 
organizacij. Reme in Mišo Krivic sta me obvestila, da je bilo na 
sestanku vse v redu. 

Naslednjega dne, v petek 16. VII., je bil v Domžalah sestanek občin-
skega komiteja ZKS, prisostvovala pa sta tudi tov. Košir kot član 
CK-ja ter Drnovšek v imenu medobčinskega komiteja. Obtožbe so 
bile standardnega značaja. Predlagali so mi, naj se od akcije distan-
ciram in jo obsodim. Že se je pojavila tudi »obtožba«, da je bila 
akcija naperjena proti Ribičiču. Pogačnik in Sonc kot sopredlagatelja 
sta me podprla, prav tako tudi nekateri drugi člani. Grbec in Vidali 
sta zavzela uradno stališče s predlogom, naj se pokesam in akcijo 
obsodim. Glasovanje o izključitvi ni bilo, saj je prevladalo mnenje, 
da so obtožbe nejasne in da se zadev v Domžalah ne tičejo. 

V ponedeljek 19. VII. naj bi prisostvoval zasedanju Kluba poslancev 
Gorenjske, vendar sem zaradi smrti kolega Flajsa prosil Remca, naj 
se zasedanja udeleži on. Nastopala sta Reme in Petrič. Obsodba pa 
je vsekakor padla, nekako tako, kot je bilo mišljeno na sestanku v 
Domžalah dne 16. VII. 71. 

Spričo res hudih obtožb, ki smo jih bili z Kreftom in Remcem deležni, 
sem prišel do zaključka, da v skladu z načeli politične odgovornosti, 
ki sem jo prav v zadnjih mesecih svojega poslanskega dela poiskušal 
»ujeti« v zakonsko obliko, ponudim občinski konferenci SZDL Domžale 
predlog za odvzem poslanskega mandata. O tem sem se posvetoval 
tudi s poslancem Soncem, predsednikom SZDL v Domžalah in pa s 
predsednikom občinske skupščine tov. Klemencem. Prvi je menil, da 
odstop ne pride v poštev, in da je trdno prepričan v pravilnost 
»akcije 25« kasneje je to mnenje povsem spremenil. 

Domžalski župan je izrazil podobno pozitivno stališče, ki ga je ko-
mentiral z različnimi osebnimi nesoglasji in zahrtnimi načrti v Dom-



Žalah. Tudi on je kasneje svoje mnenje povsem spremenil ter dodal 
»nove« obtožbe na moj račun. Glede ponujenega odstopa se je kasneje 
pojavila verzija, češ da sem ga preklical po razgovoru na univerzitet-
nem komiteju. Ta razgovor je omenjen tudi v dokumentaciji, ki jo 
navajate na str. 62 pod XV. To je v nasprotju z resničnim potekom, 
kajti odstop sem preklical potem, ko so mi nekateri poslanci, med 
njimi tudi tov. Edi Brajnik, to dejanje odsvetovali kot povsem ne-
umestno. 
Predsednik zakonodajno-pravne komisije tov. Česnik pa je menil, da 
take pravice /predlaganja/ sploh nimam. Lahko le odstopim ali pa ne. 

Sicer pa še danes menim, da je bil ta moj predlog v luči obtožb, ki sem 
jih bil žal deležen povsem umesten. Obtoževali so me namreč nič manj 
kot: 

— hude politične diverzije, 
— nasprotovanja politiki ZKS in SZDL, 
— povzročanje neljubih razlag v domovini in izven nje. 

Tega dne so me tudi obvestili, da bo na skupnem zasedanju pred 
volitvami dne 21. VII. poslanec Svetel j nastopil s hudimi obtožbami. 
Torej sem si mislil, da bi bilo res najbolje, da se na ta udarec pripravim 
s primernim protiudarcem. 

Naslednjega dne so prispela poročila o poteku sestankov poslanskih 
klubov iz Nove Gorice, kjer se ni zgodilo nič pretresljivega, ter iz 
Novega mesta, kjer sestanka zaradi slabe udeležbe sploh ni bilo. 

Neposredno pred pričetkom skupnega zasedanja vseh zborov Skup-
ščene SRS dne 21. VII. me je poiskal tov. Ede Brajnik in mi predlagal, 
naj bi se na skupnem zasedanju oboji vzdržali nastopanja. Ker sem 
menil, da bi to lahko pomenilo uvod v neko strpnejše obravnavanje 
»akcije 25«, sem mu predlagal, naj bi se ob določeni strpnosti uvodnih 
govornikov in pogoju, da nasprotna stran ne bi nastopila z obtožbami 
tudi mi vzdržali nastopov. Obrazložitev tov. Kraigherja kot predsednika 
Skupščine pa tudi tov. Vipotnika kot predsednika SZDL je bila ne-
sporno strpna in konstruktivna, tako da sva z dr. Vojanom Rusom 
sedela sva v isti klopi / enoglasno takoj ocenila, da je kakršnakoli 
naša intervencija nepotrebna. Poročilo s tega zasedanja, ki ga navajale 
pod točko XVI. na straneh 62 in 63 je prav s tega vidika nepopolno. 
Manjkajo pa zlasti: 

— kritika SZDL zaradi vrzeli v preskromni dejavnosti 
— glede amandmaja je Vipotnik trdil, da pomeni nesporen znak demo-
kracije naše družbe. Njegov pomislek pa je bil, da politična akcija 25 
poslancev ne more nadomestiti postopka, v katerega je SZDL z več-
mesečnim delom vključila domala vse družbenopolitične subjekte. 
Mislim, da smo si ob tem oboji /tožniki in toženci/ oddahnili. Menili 
smo, da smo s tem »akcijo 25 poslancev« prenesli v strpnejše in kon-
struktivnejše oblike konfrontacije in dogovarjajna. Kako hudo smo 
se motili!!! 



Priloga 1 

mgr. CENE MATIČIČ 
poslanec republiškega zbora 
Skupščine SR Slovenije 

Spoštovani tovariš predsednik! 

Dovoljujem si poslati vam 

p r e d l o g 

skupine 20 poslancev vseh zborov Skupščine SRS, s katerim predla-
gamo dr. Ernesta Petriča kot kandidata za člana predsedstva SFRJ 
iz Socialistične republike Slovenije. 

Z izrazi nedelj enega spoštovanja 

mgr. Cene Matičič 

V Domžalah, dne 13. 7. 1971. 

Skupina 20 poslancev 
vseh zborov 
Skupščine SR Slovenije 

Spoštovani tovariš predsednik! 

V skladu z zakonodajnimi polnomočji si dovoljujemo vložiti naslednji 

p r e d l o g 

K že predloženi listi kandidatov za predsedstvo SFRJ iz SR Slovenije 
predlagamo podpisani poslanci vseh zborov Skupščine SR Slovenije 
v skladu s 1. odstavkom 1. člena zakona o volitvah članov predsedstva 
SFRJ iz Socialistične republike Slovenije 

dr. Ernesta P E T R I C A 
poslanca prosvetno-kulturnega zbora Skupščine SRS 

za kandidata člana predsedstva SFRJ iz Socialistične republike Slove-
nije. 

O b r a z l o ž i t e v : 

Dr. Ernest Petrič je bil rojen v letu 1936 in izhaja iz delavske družine. 
Dokončal je Pravno fakulteto v Ljubljani, k jer je v letu 1966 tudi 
dosegel doktorat pravnih ved. 

V vrste članov ZKS je bil sprejet leta 1955. Kot zaveden in napreden 
mladinec je delal v Centralnem komiteju Zveze mladine Slovenije in 
v Glavnem odboru zveze študentov Jugoslavije. 



Kot pravnik in doktor znanosti je bil zaposlen v institutu za narod-
nostna vprašanja ter izvoljen za docenta sedanje fakultete za sociolo-
gijo, poltične vede in novinarstvo v Ljubljani. Kot novoizvoljeni posla-
nec prosvetno-kulturnega zbora Skupščine SR Slovenije je bil leta 
1967 izvoljen za člana izvršnega sveta naše republike. To mesto je 
obdržal tudi po letu 1969, ko je bil ponovno izvoljen v isti zbor naše 
skupščine. 

Kot članu izvršnega sveta naše skupščine so mu bile zaupane številne 
naloge predvsem s področja znanosti, raziskovanja, kulture, visokega 
šolstva in telesne kulture. 

Lahko trdimo, da je na citiranih področjih zaupano mu delo izvrševal 
vestno, solidno, kreativno in s polno mero osebne odgovornosti. To 
trditev pot r ju je tudi dejstvo, da je bil v tem letu predlagan za delo v 
SIV, kjer na j bi opravljal pomembne naloge, predvsem s področja 
znanosti. 

Dr. Ernest Petrič je avtor večjega števila znanstvenih del, kot tudi po-
lemičnih in drugih zapisov objavljenih v znanstvenih revijah, perio-
dičnem tisku in dnevnem časopisju. 

Spričo njegove že izkazane sposobnosti v vodenju zaupanih mu po-
dročij našega javnega življenja, kreativnega dela, ostrine, jasnosti in 
preciznosti njegove znanstvene in družbene misli, sposobnosti spremlja-
nja, analiziranja in analognega sintetiziranja družbenega dogajanja, 
njegove življenjske dinamičnosti, predvsem pa napredne marksistične 
miselnosti v luči katere sprejema svoje predloge in skelpe, smo podpi-
sani poslanci mnenja, da je tovariš dr. Ernest Petrič kot predlagani 
kandidat za člana predsedstva SFRJ iz SR Slovenije z vso njegovo 
sposobnostjo in odgovornostjo 

p r i m e r e n 

da prevzame mesto člana v predsedstvu SFRJ s tem pa tudi vse dol-
žnosti in odgovornosti, ki so za člana tega najvišjega paritetnega organa 
v SFRJ predvidene. 

Batista Milan, poslanec PKZ, l. r. 
Božiček Benjamin, poslanec RZ, l. r. 
dr. Celestin Miran, poslanec SZZ, l. r. 
Finžgar Peter, poslanec PKZ, l. r. 
dr. Hodalič Milan, poslanec SZZ, l. r. 
Hasl Miran, poslanec PKZ, l. r. 
Kastrin Vida, poslanec RZ, l. r. 
Freft Ivan, poslanec RZ, l. r. 
Maček Polde, poslanec RZ, l. r. 
Majerič Avgust, poslanec RZ, l. r. 
mgr. Matičič Cene, poslanec RZ, l. r. 
Mikluš Ivo, poslanec GZ, l. r. 
Okršlar Anica, poslanec SZZ, l. r. 



Osredkar Slavko, poslanec SZZ, l. r. 
Pogačnik Jože, poslanec GZ, l. r. 
Polič Miloš, poslanec RZ, l. r. 
Pučnik Ivan, poslanec RZ, l. r. 
Rebek Rudi, poslanec RZ, l. r. 
Reme Tone, poslanec RZ, l. r. 
Roter Zdenko, poslanec RZ, l. r. 
dr. Rus Vojan, poslanec RZ, l. r. 
Sonc Ivo, poslanec GZ, l. r. 
Svetel Franc, poslanec RZ, l. r. 
Tavčar Marjan, poslanec PKZ, l. r. 
Zupan France, poslanec PKZ, l. r. 

Ljubljana, 13. 7. 1971 

Priloga 2 

mgr. Cene MATlClC 
poslanec republiškega zbora 
Skupščine SR Slovenije 
Predsedniku Skupščine SR Slovenije 

Podpisani mgr. Cene Matičič, poslanec republiškega zbora Skupščine 
SR Slovenije, v imenu skupine poslancev in na željo predlaganega 
kandidata umikam kandidaturo dr. Ernesta Petriča za člana pred-
sedstva SFRJ. 
Ljubljana, dne 14. 7. 1971 

mrg. Cene Matičič 

Priloga 3 
mgr. Cene MATIČIČ 
poslanec republiškega zbora 
Skupščine SR Slovenije 

Ljubljana, 13. 7. 1971 
Spoštovani tovariš Kardelj! 
Dovoljujem si vam poslati predlog in mnenja 
skupine 20 poslancev vseh zborov Skupščine SR Slovenije. 
Z izrazi nedelj enega spoštovanja 

mrg. Cene Matičič 
1 priloga! 

Skupina 20 poslancev 
vseh zborov 
Skupščine SR Slovenije 

Ljubljana, 13. 7. 1971 
185 



Spoštovani tovariš Kardelj! 

Ni slučaj, da vam naslavljamo to pismo. 

Poznano vam bo, da smo na zadnjem zasedanju republiškega zbora 
Skupščine SR Slovenije nekateri od poslancev sprožili vprašanje o 
tem, da poleg SZDL lahko predlaga kandidate za predsedstvo SFRJ 
tudi skupina vsaj 20 poslancev vseh zborov naše Skupščine. Ta misel 
je bila argumentirana ne s presedanom, po katerem je ta pravica 
dana poslancem pri volitvah predsednika republike in predsednika 
Skupščine, pač pa prav tako z argumentom, da pomeni vnašanje 
takšne institucije v Zakon o volitvah članov predsedstva SFRJ — 
pa na j se te pravice poslanci poslužijo ali pa ne — močan pečat 
vrednosti in obstoja demokracije naše družbe. Na drugi strani pa 
ni razumljivo — vsaj nam se tako dozdeva — da nosi Skupščina le 
pravico do izvolitve, ne pa tudi do predlaganja, ker je praktično vze-
to mnogo pomembnejše od samih volitev. 

Popolnoma soglašamo s tem, da je SZDL predlagatelj kandidatov. 
Spričo dejstva, da ima predsedstvo SFRJ zelo široke prerogative,_Je 
razumljivo in edino pametno, da nosi to pravico in s tem tudi od-
govornost najširša in najmasovnejša politična organizacija in to je 
vsekakor SZDL. 

Novi organ ima razen teh tudi zelo pomembne samoupravne in ob-
lastne prerogative. In ker ostaja tudi v bodoče Skupščina najvišji 
samoupravni in oblastni organ, potem je tudi nujna analogija, da 
si mora obdržati tudi pravico in s tem odgovornost do predlaganja. 
Kot vam je znano, je bil ta Amandma, razen štirih vzdržanih, soglasno 
sprejet. 

Na potrebno posebej poudarjati , da so nam poslancem poznane zgo-
dovinske in s tem t ra jne zasluge, ki ste jih vi tov. Kardelj, prispevali 
ne le k ustvarjanju, pač pa v isti meri tudi k razvoju naše dežele. 
Vsesplošno priznavamo in cenimo tudi vašo kreativno vlogo, katere 
nosilec ste v sedanjih političnih odnosih. Čeprav vas ne bi želeli 
personificirati s to našo družbo, pa vsekakor drži, da ste s svojim 
dolgoletnim vztrajnim, ustvarjalnim, požrtvovalnim in nesebičnim 
delom brez presedana postali pojem te naše družbe, postali njen zgo-
dovinsko neločljiv del in vtisnili neminljive pečate v njen razvoj in 
s tem vgradili enega najlepših in naj t rajnejš ih mozaikov v njen 
sestav. 

Mislimo, da nam vsega tega ni potrebno podrobno naštevati, kajt i 
nam vsem so vaša dela in zasluge dobro poznane. 

S tega vidika nam je prav gotovo težko razumljivo, da vas, spošto-
vani tovariš Kardelj, ni na listi kandidatov SR Slovenije za predsed-
stvo SFRJ. In če se ob postavljanju tega telesa zavzemamo za to, da 
bi prav ta institucija dobila izredno pomembne, tako politične kot 
samoupravne in oblastvene prerogative, zavzemamo za to, da bi to 



telo postalo in prevzelo funkcije predsednika republike, potem nam 
vsekakor — po zakonih naravne logike — ne more biti prezentno 
dejstvo, da vas v seznamu kandidatov za to mesto ni. 

To še tem bolj, ker javnosti niso bili razloženi niti motivi niti vzroki 
vaše odsotnosti na tej listi. 

Verjetno ste lahko razumeli, da naša iniciativa okoli omenjenega za-
kona ni imela izključno načelnega karakterja, čeprav seveda isto-
časno poudarjamo, da je bil tudi ta — in to še kako poudarjeno — 
prisoten. 

Poslanci, ki smo podpisani, kot tudi številni drugi člani našega par-
lamenta, smo vas želeli prositi, da sprejmete našo prošnjo in predlog, 
po katerem vas želimo predlagati kot kandidata SR Slovenije v 
predsedstvo SFRJ. 

Izredno nam je žal, da ste preko tovariša Jožeta Packa izrazili mne-
nje, da te sugestije ne nameravate sprejeti. 

V skladu s tem smo stopili v stik z dr. Ernestom Petričem, članom 
izvršnega sveta naše Skupščine, ki je našo pobudo sprejel, po razpravi 
v ustreznih organih Skupščine pa skupno s predlagatelji umaknil 
pobudo. 

Z izrazi nedeljenega spoštovanja 

Batista Milan, poslanec PKZ, l. r. 
Božiček Benjamin, poslanec RZ, l. r. 
dr. Celestin Miran, poslanec SZZ, l. r. 
Finžgar Peter, poslanec PKZ, l. r. 
dr. Hodalič Milan, poslanec SZZ, l. r. 
Hasl Miran, poslanec PKZ, l. r. 
Kastrin Vida, poslanec RZ, l. r. 
Freft Ivan, poslanec RZ, l. r. 
Maček Polde, poslanec RZ, l. r. 
Majerič Avgust, poslanec RZ, l. r. 

RZ, l. r. 
Mikluš Ivo, poslanec GZ, l. r. 
Okršlar Anica, poslanec SZZ, l. r. 
Osredkar Slavko, poslanec SZZ, l. r. 
Pogačnik Jože, poslanec RZ, l. r. 
Polič Miloš, poslanec RZ, l. r. 
Pučnik Ivan, poslanec RZ, l. r. 
Rebek Rudi, poslanec RZ, l. r. 
Reme Tone, poslanec RZ, l. r. 
Roter Zdenko, poslanec RZ, l. r. 
dr. Rus Vojan, poslanec RZ, l. r. 
Sonc Ivo, poslanec GZ, l. r. 
Svetel Franc, poslanec RZ, l. r. 



Tavčar Marjan, poslanec PKZ, l. r. 
Zupan France, poslanec PKZ, l. r. 

Priloga 4 

mgr. Cene Matičič 
poslanec RZ Skupščine SRS 

Tov. Ivan Kreft , poslanec RZ Skupščine SRS 
tov. Tone Reme, poslanec RZ Skupščine SRS 

V zvezi z izjavo, ki smo jo vsi tr i je podpisali, va ju naprošam, da 
drugi ostavek točke 2 spremenita tako, da se glasi: 

Danes je tov. Kardelj, potem ko je bil seznanjen, da ga želimo kandi-
dirati za člana predsedstva, izjavil, da sicer sprejema to pobudo, 
vendar pa iste iz že znanih razlogov ne more sprejeti. Navedel je 
tudi dodatni razlog, in sicer, da naj pridejo v predsedstvo mlajši 
l judje od njega. Obžaluje, da nas zaradi bolezni ne more sprejeti. 

Smatraj te prav tako, da je končna izjava (o Bijediču) izjava oz. raz-
laga tov. Packa. 

Ta popravek sem napisal potem, ko sem dobil ustrezno pripombo od 
tov. Packa. 

Cene Matičič 
s spoštovanjem 

Izjave poslancev 

Na straneh 66 do 93 št. 101/102 Časopisa za kritiko znanosti so zvesto 
predstavljene izjave enaindvajsetih poslancev. Če k temu prištejem 
še nas tri akterje, od nas namreč takšnih izjav niso zahtevali, ter 
odsotnost izjave Miloša Poliča, dobimo »polno zasedbo« vseh 25 
poslancev. Pozoren bralec bo lahko ugotovil, da so nekako primerno 
razporejeni tako po članstvu v posamičnih zborih, kot tudi po re-
gijah. To je bila tudi naša misel pri zbiranju in posvetovanju. 

Posamezni deli nekaterih odgovorov so »tožnikom« često služili za 
dokazovanje naših grehov. Na tej osnovi so gradili očitke o mani-
puliranju in zavajanju poslancev, izkoriščanju imena Kardelj, in 
sploh neštetih »nečistih poslov«, ki naj bi se jih posluževali pri 
zbiranju poslancev. Na žalost se nihče ni spustil v temeljitejšo anali-
zo teh odgovorov. Edina izjema, dr. Vojan Rus, se j enem svojih 
zapisov le omenil, da nekaj poslancev s svojimi izjavami verjetno 
poizkuša reševati lastno kožo. 



Ce izvzamem Miloša Poliča, katerega izjave, kot rečeno, v doku-
mentaciji ni, ter upoštevam stališča »nas treh akterjev«, bi nekoliko 
podrobnejši pregled teh odgovorov lahko povzel takole. (Skupno 
število izjav /vključujem tudi »izjave akterjev«/.): 

Odgovori poslancev po naslovih: 

a pristal oz. »podpisal« 
b vztraja 
c obsoja protiakcijo 
d kritizira kandidacijski sistem in pomanjkljivosti v SZDL 
e zaveden z imenom Kardelj 
f » zaveden z imenoma Kardelj in Ribičič 
g » zaveden, ker je menil, da obstaja soglasnost z IS, SZDL 
h obsoja akterje akcije 
i ni vedel, kaj se z tem skriva 
k ni pristal 
l posredna izjava (preko obč. SZDL) 

Analiza izjav po teh naslovih je naslednja: 
1. a + b + c + d 7 (sedem) 
2. a + b + c 3 (tri) 
3. a + b 1 (eden) 
4. a 4 (štiri) 
5. a + e + h + i 1 (eden) 
6. a + g + h + l 1 (eden) 
7. a + e + g 2 (dva) 
8. a + e + h 1 (eden) 
9. a + g - » 1 (eden) 

10. k + h 1 (eden) 
11. k 2 (dva) 

Združevanje teh odgovorov v tri smiselne skupine: 

A pristal, ne da bi se kasneje v sami izjavi od tega distanciral 
(1 + 2 + 3 + 4) 

B pristal, vendar bil kakorkoli zaveden, kar pomeni, da se od 
pristanka distancira (5 + 6 + 7 + 8 + 9) 

C izjavlja, da ni pristal (10 + 11) 

Ugotovitve po teh treh naslovih izgledajo takole: 

A 15 ali 62,5 % izjav 
B 6 ali 25 % izjav 
C 3 ali 12,5 % izjav 

Ker so logično vzeto izjave pod B in C skoraj istega pomena, poslanci 
namreč izjavljajo, da so pristali spričo zavedenosti in pa da sploh 
niso pristali, lahko najbolj grobo oceno oblikujemo tudi takole: od 
skupnega števila 24 izjav poslancev (100 %) jih 15 (ali 62,5 %) potrju-
je svoj pristanek in se istočasno od tega ne distancira, medtem ko jih 
9 (37,5 %) tako ali drugače izjavlja, da se povsem jasno distancirajo. 



Med vehementno in silovito protiakcijo proti nam trem »akterjem« 
je bil eden glavnih argumentov moj telefonski pogovor s poslanci. 

Čeprav je res, da pogovarjanje po telefonu ni najbolj primeren 
način, in da je medsebojno razumevanje obeh lahko tudi ne dovolj 
dorečeno ali pa celo napačno razumljeno, pa ena izmed izjav, ki 
sem jih izbral iz »sredine« vseh izjav potrjuje, da so bila sporočila 
povsem korektna in v skladu z vsebino, ki jo posredujete na strani 
61. Tu mislim na izjavo, ki jo je posredoval dr. Milan Hodalič in to 
celo — kot pravi — v približno istovetnem neposrednem pogovoru. 

V tej izjavi ni sledu o kakršnemkoli sklicevanju na razna imena, niti 
ne na IS ali SZDL. Omenjeno je le, da je tov. Kardelj kandidaturo 
odklonil in da bo Petrič dal svoje soglasje po posvetu s Stanetom 
Kavčičem in Sergejem Kraigherjem. Prepričan sem, da tudi z dru-
gimi poslanci nisem drugače govoril, še zlasti, ker sem imel pred 
seboj skiciran koncept sporočila. Sicer pa, preberite ponovno izjavo 
dr. Hodaliča na str. 86 in si sami ustvarite mnenje. 

V sklop hudih obtožb proti nam trem — predvsem pa proti meni — 
je bil vključen tudi moj posredni stik s tov. Kardeljem, Obakrat sem 
imel z njim preko njegovega sekretarja tov. J. Packa. V moji pri-
sotnosti se je dopoldne 13. VII. telefonično pogovarjal z njim in mi 
zatem ustno posredoval Kardeljevo stališče. Oba sva takrat naredila 
taktično napako. On, ker je verjetno menil, da pismena zabeležka 
tega pogovora ni potrebna, jaz, ker takšne pismene zabeleže nisem 
zahteval. Komunikacija s Kardeljem je torej potekala takole: Kar-
delj-telefon-Pacek-Packova ustna verzija-Matičič. Torej kar dovolj 
dolga vergija, da lahko pride do nesporazumov pri razlagi. Ker sem 
bil prepričan, da so povsem izključeni, pa sem še istega dne ne-
posredno pred telefonskim pogovorom s poslanci ta pogovor s Kar-
deljem vključil v koncept pogovora. 

Neprijetno sem bil presenečen osem dni kasneje, torej potem, ko 
je bila akcija že sila ostro napadana, na sam dan volitev v Skup-
ščini, ko mi je tov. Pacek ponudil »korekturo« pogovora s Kardeljem. 

Ker v tem popravku bistvo ni bilo zanikano, izpustili naj bi le 
tri termine (glej str. 62), sem ga sprejel in takoj zatem tudi izvršil 
redakcijo svojega teksta v točki 2. (glej str. 61) ter jo posredoval 
obema soakterjema (glej prilogo E). 

Kakorkoli so tudi ta »tehnični« spodrsljaj uporabljali v razvejani 
protiakciji in iz njega ustvarjali vsakovrstne zaključke o manipuli-
ranju, zavajanju, izkoriščanju in podobno, pa vendarle velja ugoto-
viti, da nas tov. Kardelj ne tedaj ne kasneje v javnosti ni niti na-
padal, niti obsojal, niti omenjal. 

Tov. Reme celo meni (str. 34), da je Kardelj na sestanku s Popitom 
in Vipotnikom rekel, da je akcija 25 zakonita in da morajo to upo-
števati. V tem smislu in z dodatkom, naj se akcija proti nam trem 
prekine, me je kasneje seznanil tudi član tedanjega IS tov. Zupan. 



V" okviru protiakcije so se pojavili tudi drugi tovrstni očitki, med 
katerimi omenjam najprej večkrat ponavljajoče se vprašanje: »Zakaj 
nisem poizkušal pridobiti na stran podpisnikov tudi kakega profe-
sionalnega poslanca?« S tem so namigovali na to, da je neprofesio-
nalne poslance lahko tudi »zavesti«. 

Res je, da profesionalnih tovarišev nisem klical in res je tudi, da 
že od začetka leta 1971 nisem bil več profesionalni poslanec, pač pa 
eden odgovornih delavcev Lesnine. 

Razlaga, zakaj sem se odrekel posvetu s profesionalnimi kolegi je 
najprej izkustvena. Ko sva namreč s poslancem Kreftom ob »cestni 
aferi« telefonično zbirala poslance, da bi na osnovi dovoljnega šte-
vila »podpisnikov« lahko v imenu vseh zahtevali »izreden sklic slo-
venske skupščine«, sem poklical tudi tov. Marjana Dolenca, ki sem 
ga poznal kot direktorja Ekonomskega instituta in kot poslanca. V 
odgovoru na moj predlog mi je odgovoril, da bi sicer prav rad stopil 
v krog »podpisnikov«, da pa si kot član IS SRS ne more dovoliti 
takšnega ekskurza. Med profesionalnimi poslanci sem imel res sila 
dobre in pametne tovariše, s katerimi sem lahko tudi zelo tesno in 
konstruktivno sodeloval, vendar sem bil vedno mnenja, da je ta 
skupina poslancev finančno in sploh sila tesno vezana na obstojnost 
neke »uradne politike«, torej od strukture, ki to politiko vodi, tudi 
eksistenčno odvisna. Mogoče se motim, res pa je, da me je ta ob-
čutek vseskozi spremljal. To je torej drugi razlog za to, da profe-
sionalnih poslancev nisem vabil v krog »podpisnikov«, še zlasti, ker 
sem bil prepričan, da naša akcija sploh ne more uspeti. In zakaj bi 
torej prav tem tovarišem povzročal težave? 

Komentar moram podati tudi spričo neke obtožbe, ki se je pojavila 
kasneje, češ da za vsem tem, »za akcijo 25« stoje neke temne sile. 
Ob tem so nam dali vedeti, da je mišljena neka »nacionalistična 
politika«, če že ne kar Stane Kavčič osebno. 

Moje poznanstvo s Stanetom Kavčičem se pričenja z mojim vstopom 
v Skupščino. Nekoliko tesnejše sodelovanje pa z obdobjem, ko je IS 
predlagal likvidacijo EKK, nekateri poslanci, med njimi tudi jaz, 
pa še ugotavljanje odgovornosti za to zgrešeno investicijsko naložbo. 

To je bil tudi prvi primer, da so poslanci nekega parlamenta v SFRJ 
zahtevali ugotavljanje odgovornosti. Ta proces so sicer sila dolgo 
zavlačevali, vendar končno le razrešili, tudi s prizadevanji IS. 

Drugo takšno tesnejše sodelovanje je sicer nekoliko starejšega da-
tuma, vezano pa je na moje takrat še »občutljivo vprašanje« o višini 
sredstev, ki se na ta ali oni način prelivajo v federacijo. Stane Kav-
čič je na to takrat »provokativno« vprašanje odgovoril v posebnem 
ekspozeju, ki je bil nato skupaj z mojim vprašanjem objavljen v 
dnevnem časopisju. 

Takšnih oblik sodelovanja je bilo sicer več, ni pa manjkalo niti mo-
jih nastopov, v katerih sem večkrat ostro kritiziral IS in s tem se-



veda tudi njegovega predsednika. Sem in tja sva sodelovala tudi na 
kakšni »okrogli mizi«, ki so bile v teh letih dokaj popularne. V letih 
1970 in 1971 — torej neposredno pred samo akcijo — pa sva so-
delovala zlasti na naslednjih področjih: 

1. v zvezi s slovenskim predlogom o reorganizaciji SDK in njenih 
polnomočij, s čimer smo želeli poostriti »šibko finančno disciplino« 
v raznih predelih SFRJ ; 
2. v zvezi s slovenskim predlogom o reorganizaciji davčnega sistema, 
za katerega je prav tako veljalo, da ni niti učinkovit, niti smotern, 
ter da ga je nujno postaviti na »modernejše noge«; 
3. v zvezi s slovenskim predlogom novega načina financiranja fede-
racije — tako imenovano kotizacijo. 

Ideje in razne osnutke teh predlogov smo sestavljali in preverjali v 
finančnem odboru in v posebni finančni komisiji, ki sem jo vodil, 
in v kateri so sodelovali tudi naši najprominentnejši strokovnjaki. 

Pogovori in usklajevanja z IS ter njegovimi službami so bili dokaj 
pogosti, s Stanetom Kavčičem pa intenzivni zlasti takrat, ko sem kot 
neke vrste »glasogovornik« te ideje in predloge zastopal v odborih 
Skupščine SFRJ, kjer se me je kaj kmalu prijel vulgo naslov »došao 
kotizator«. 

To so bili torej moji odnosi s Stanetom Kavčičem. Nisva bila kakšna 
prijatelja, lahko pa bi trdil, da sva se dobro poznala in tudi primerno 
razumela. 

Ze ob sami akciji so mi nekateri, ki so se za njo zanimali, resda 
namignili, naj se povežem s Stanetom Kavčičem. To misel sem 
takoj odločno zavrnil z utemeljitvijo, da bi s tem njegove težave 
samo še dodatno povečal. Pri tem je tudi ostalo in niti med akcijo 
niti kasneje z njim nisem imel stikov. Menim pa, da moram tudi 
danes, leto dni po njegovi prerani smrti, ponovno zatrditi, da je bil 
Stane Kavčič nedvomno najboljši pa tudi »primus inter pares« med 
predsedniki izvršnih svetov Slovenije. 

Glede nagibov, ki so me vodili, da sem se takoj in a priori, ko sta 
mi poslanca Rime in Kreft nakazala idejo o »zloglasnem« amandmaju 
priključil temu in pri tej akciji tudi vztrajal, bi bilo omeniti zlasti 
naslednje : 

1. Trdno sem bil /in sem še/ prepričan, da je potrebno načelo odprte 
liste prenesti tudi na najvišji nivo naše družbe. Takšen način kandidi-
ranja in volitev, ki smo ga že pred tem uvedli malodane na vseh nižjih 
nivojih, nazadnje pa tudi v primeru volitev članov naše delegacije v 
Zbor narodov, se je namreč izkazal kot sila primeren, popularen, de-
mokratičen in nasploh kot izraz nove, višje stopnje demokracije v naši 
družbi. 

2. Deklarirano demokratizacijo kadrovske politike, in to je bilo nešte-
tokrat poudarjeno v raznih resolucijah kongresov, konferenc in drugih 



sej političnih forumov, sem vedno razumel kot neke vrste nesoglasnost 
z desetletja trajajočo in izvajano zaprtostjo šahiranja majhnega števila 
istih ljudi na vseh vidnejših mestih. In ker se je to v primeru kandi-
diranja in volitev v predsedstvo federacije ponovno pokazalo, sem bil 
tudi prepričan, da se obnašam celo v prid tej deklarirani demokrati-
zaciji kadrovske politike. 

3. Po svojem formatu se v skupščini nisem veliko ukvarjal s političnimi 
vprašanji in težavami, težišče mojega dela so predstavljala številna 
tarkat silno pereča gospodarska in razvojna vprašanja, čeprav prav 
tako nisem zanemarjal vprašanj in problemov šolstva /iz tega po-
dročja namreč izhajam/ in še zlasti odgovornosti. V večkrat dokaj 
ostrih parlamentarnih razpravah sem se torej tako na ravni Slovenije 
kot na ravni federacije često soočal in spopadal z mnenji in stališči, 
za katera sem menil, da nas kot zastarela, nesodobna in tudi zgrešena, 
ne morejo voditi h kakršnemu koli vidnejšemu napredku. 

Tako sem se, po neki naravni logiki pogosto družil, pogovarjal, iz-
menjaval stališča in podobno predvsem s tistimi poslanci, ki so zasto-
pali in zagovarjali podobna nekonformna stališča. 

4. Tudi parlament je vedno neke vrste šola, še zlasti za tiste, ki 
prvikrat zasedajo poslanske klopi, med temi pa sem bil tudi jaz. 
Imel sem srečo, da je bil moj prvi in tudi najpomembnejši »mentor« 
glede obnašanja in nastopanja predsednik RZ dr. Joža Vilfan, ki je 
tudi popravljal naše napake. Skrbno in strpno nas je poslušal, do-
puščal, da smo povsem svobodno razlagali svoje poglede, kritike in 
misli, vzpodbujal, če je menil, da smo v zagati, a tudi prekinjal, če 
smo se le preveč oddaljili od pravil obnašanja. Menim, da nas je prav 
on »prekvasil« v pravi parlament, ljudsko predstavniško telo, ki še 
zdaleč ni bilo več nagnjeno h konformnemu dviganju rok. 
Politike podobnega nastopanja se je »nalezel« tudi njegov naslednik 
Miran Goslar. 

5. Glede očitkov zaradi »zbiranja podpisov preko telefona«, kar naj bi 
bilo znak »zaplotništva, grupiranja in poti mimo SZDL,«, moram pove-
dati, da smo v tem že imeli večkraten presedan. Najprej dejstvo, da je 
zbiranje soglasij preko telefona v določenih primerih dovoljeno predsed-
nikom raznih odborov, če menijo, da je utemeljeno. To je vsekakor le 
teorija, ker ne vem, da bi kakšen način v letih mojega delovanja v 
Skupščini uporabljali. Nekaj povsem konkretnega pa se je dogajalo 
ob takrat in kasneje večkrat omenjani in ožigosani, cestni aferi. Takoj 
ko smo iz javnih občil izvedeli za potezo ZIS v zvezi z zahtevo, posre-
dovano mednarodni banki, je v Sloveniji prišlo do vala nezadovoljstva. 

Tako seveda tudi v naši skupščini, med poslanci, ki smo za ta zakon 
glasovali in s tem tudi menili, da ga je treba braniti. In ko je tistega 
dne zasedalo predsedstvo naše skupščine z namenom, da poda svoje 
stališče do sprejetega ukrepa ZIS, sva s pokojnim Ivanom Kreftom 
takoj stopila tudi v akcijo »TELEFONSKEGA ZBIRANJA PODPIS-
NIKOV« za izredni sklic naše skupščine. To »zbiranje« je potekalo iz 



najine sobe, in sila hitro, kajti v nepolnih dveh urah, sva pridobila 
samo na relacijo od Maribora do Celja, vključno z bližnjimi Domža-
lami in nekaj poslanci Ljubljane okoli PETDESET »podpisnikov«. 

To hitrost nama je na čisto svojski način omogočil poslanec in župan 
mesta Maribor tov. Ledinek, ki je na moje pritoževanje, češ da mari-
borskih poslancev zaradi letnih dopustov ni moč priklicati, odgovoril, 
naj kar na njegovo odgovornost v listo vključiva vse tamkajšnje po-
slance. Rezultat te akcije sva sporočila tov. Goslarju, ki je kot takratni 
predsednik GZ sodeloval na zasedanju predsedstva Skupščine. In 
uspeh? To, da je predsedstvo v zadnjem odstavku svojega sklepa 
ugotovilo, da si pridržuje pravico IZREDNEGA SKLICA naše skup-
ščine. 

Torej presedan »par excellence«, ki ni sprožil nikakršnega negodo-
vanja, nestrinjanja ali celo kakšne protiakcije. Verjetno ravno obratno, 
kajti takoj za tem sem se javil v našem IS, kjer sem v prisotnosti 
člana IS tov. Štruklja /predsednik Stane Kavčič je bil odsoten/ 
podal ustrezno izjavo. 



PR
IK

AZ
I 



Slavko Gaber 

Zgodovina dela* (od starega 
Egipta do danes) 

Knjiga obsega 360 strani. Poleg uvoda jo sestavljajo še naslednja 
poglavja : 

— Zgodnje visokorazvite kul ture : stari Egipt 
— Antična sužnjelastniška ekonomija: Imperium Romanum 
— Fevdalizem: vas in mesto v srednji Evropi 
— Delo na vasi v obdobju industrializacije: »pruski način« 
— Sodobna industr i jska družba: Zvezna Republika Nemčija kot pr i -

mer kapitalistične družbe 
— Industr i jska revolucija: nastanek tovarn v Veliki Britaniji 
— Sodobna industr i jska družba : Sovjetska zveza kot pr imer sociali-

stične planske ekonomije 
— Sklep 

Sledijo še beležke o av to r j ih /g re namreč za zborndk razprav sedmih 
avtorjev, to so: A. Eggebrecht, J . Flemming, G. Mayer, A. von Müller, 
A. Oppolzer, A. Paulinyi, H. Schneider/ in imensko kazalo. 

I. 

» . . . ž e antična socialna filozofija j e dojela pomen dela za človeštvo: 
tako je stoik Panaitios v 2. s tolet ju pr. n. št. trdil, da so stvari, ki člo-
veku »prinašajo koristen produkt človekovega dela.« (str. 8) V Rimu 
naj bi v podobni smeri razmišljal Ciceron. Obe razmišl janj i pa sta 
zaradi dominantnega načina produkcije ostali pozabljeni. 

Delo, ki je v originalu izšlo leta 1980 pri založbi Kiepenheuer und Witsch 
v Kölnu, je leta 1987 v prevodu natisnil Grafički zavod Hrvatske v zbirki 
Biblioteka — Civilizacija. 



Delo zopet postane predmet intenzivnega razpravljanja v obdobju 
zgodnjega kapitalizma. Tako Loche v svojem spisu Two Treaties of 
Government (1689) ne trdi le, da je devet desetin proizvodov korist-
nih za človekovo življenje rezultat dela ampak, da so ti proizvodi »v 
največjem številu primerov, devetindevetdeset odstotno«, proizvod 
dela, le ostanek pa je proizvod narave. Smith, Hegel in Marx to 
smer razmišljanja nadaljujejo. Kljub prisotnosti konceptualizacij vpra-
šanj dela pa naj bi vlogo dela v zgodovini človeštva — vsaj nemški 
zgodovinarji — dolgo puščali ob strani. Droysenova Historika iz leta 
1857 predstavlja izjemo. Droysen, »opirajoč se na Hegla . .., pojmuje 
zgodovino dela kot 'zgodovino svobode in njenega razvoja'«, (str. 10) 
Avtorji zbornika opozarjajo, da njihov pregled izhaja iz Droysenove 
koncepcije, in navajajo njegova izhodišča. »Na tem mestu ne govo-
rimo o duhovnem delu, ampak proučujemo številne oblike dela, ki 
delujejo na naravo, najsibo s ciljem zadovoljevati človekove potrebe 
po surovinah ali pa s ciljem predelovati te surovine v določene na-
mene. Gre za dve veliki področji proizvodnje: pridobivanje surovin 
in njihovo predelavo.« 

»Poglavja, ki sledijo, se omejujejo na prikazovanje dela v primarnem 
in sekundarnem sektorju (kmetijstvo in industrija); s pojmom delo na 
tem mestu v prvi vrsti razumemo fizično delo.« (istr. 12 podčrtal S. G.) 

Ob omejitvi avtorjev na področje fizičnega dela se bo prikaz, ki je 
pred vami, omejil na posamične poudarke iz dokaj obsežnega dela. 

II. 

Gradnja piramid v starem cesarstvu 

Znanstvena organizacija dela, ki jo običajno pripisujemo W. Taylorju, 
v njeni socialistični inačici pa A. Gastevu, ima svojega Aristotela. 

Vrhovni graditelj IMHOTEP ni bil slučajno proglašen za božanstvo. V 
letih 2600—2500 pr. n. št. so v Egiptu na osnovi njegovih konceptov 
organizacije dela nastale piramide. Ze prva Djoserova piramida, ki 
je služila kot še ne dodelan prototip, je s svojimi 60 metri višine 
in 850000 tonami vgrajenega materiala vprašanje zase. Piramide, ki 
so ji sledile, pa so oblikovali še večje in bolj natančno. Keopsova 
piramida, ki na j bi bila geometrijsko optimalna s svojimi 52 stopinja-
mi nagiba v odnosu na osnovnico, je za bočno dolžino 230 m in višino 
150 m zahtevala 6,5 milijonov ton materiala. V vse piramide naj bi 
vgradili okrog 25 milijonov ton kamna, ki so ga transportirali iz 
kamnolomov Tura onstran reke in dobršen del poti stran od piramid. 
Kamni »kiklopskih« razsežnosti so bili posebej pri Kerfrenovi pira-
midi izredno natančno obdelani; ob piramidah so bili postavljeni 
dodatni zahtevni in natančno izdelani objekti. 

Podatki, ki opozarjajo na problem dela »kot temeljne človekove vred-
note« še pred časom protestantizma in socializma! Vprašanje, ki se 



zastavi v najelementarnejši obliki, kot: »Kaj hudiča pa jim je bilo, 
da so gradili t e spomenike norosti/trpljenja?-« se, kot se zdi, ka j kmalu 
izkaže za kratko. 

Ko poskušamo najti odgovor na vprašanje zakaj? nastopi kup pro-
blemov: 

1. prvi v vrsti sploh ni očitno, da je vprašanje, češ da »z njimi neka j 
ni bilo v redu«, na mestu. Prej se zdi nasprotno. Piramide so v pre-
vladujoči zavesti evropskega sveta spomenik človeške ustvarjalnosti 
— nekaj ka r je vredno občudovanja, in če ne bi bilo nedosegljivo, 
tudi posnemanja; 

2. če predpostavimo legitimnost vprašanja, najhi t reje sledi razmišlja-
nje, ki zatrjuje, da imamo opraviti s spomenikom prisile. Ob sužnje-
lastništvu na j bi bilo mogoče vse. Obsedeni vladarji so s pomočjo pri-
sile uresničili svoje bolne ambicije. Ko se zdi, da argumentacija steče, 
pa jo ustavi argument, ki zatrjuje, da »sužnjev v pravem smislu besede 
v starem cesarstvu ni bilo.« (str. 32) Se več, tudi če bi v tem cesarstvu 
sužnje poznali, t rdi jo avtorji, takšnih del ne bi mogli izvesti; v tem 
času ne bi nihče zmogel imeti pod nadzorom s silo (to pa bi bilo 
nedvomno nujno) tako velikega števila ljudi niti en dan; 

3. prisila torej ne. Ka j pa potem? Načrtovalci bodočega »jugo« eko-
nomskega čudeža bi kot običajno ugotovili, da je šlo za razvite tržne 
odnose z razvitim trgom delovne sile in pravico do štrajka, kar vse 
je ob konkurenci podjeti j iz raznih delov države vodilo do nujnega 
uspeha. Kljub temu da tej različici, ki upošteva dejstvo neizmernega 
izražanja presežne vrednosti, ni ka j dodati, na j omenimo še kakšno; 

4. Arne Eggebrecht v dobri tradiciji, ki vzpostavlja ideologijo kot 
cement družbenega, trdi, da »je bilo 'suženjstvo' v tem času duhovne 
narave.« (str. 32) To n a j bi bilo nekakšno spontano veselje do lastne 
moči. Če gre pri tej interpretaciji za sprevrnjeno zavest, kji na j bi 
držala ljudi v napačni veri v nevednosti, je interpretacija prekratka. 

Zdi pa se, da se v nekaterih točkah že približuje naslednjemu po-
izkusu odgovora na vprašanje zakaj; 

5. v tej različici na j bi se poizkušali približati odgovoru skozi polje 
ekonomije užitka. V tej optiki se spomeniki norost i / t rpl jenja trans-
formirajo tudi v spomenike užitka. 

Tovarna in tovarniški delavci 

Ena izmed prelomnih potez v procesu dela nastopi z industrijsko re-
volucijo. Kot primer takšne ekonomije je v zborniku navedena VB. 
Kljub dejstvu, da je bilo pred uvedbo tipičnega industrijskega dela 
v tovarni obrtništvo in t.i. delo na domu oziroma domača industrija, 
je tovarniški sistem prav z ločitvijo delovnega mesta od mesta stano-
vanja in z odtrganjem od tradicionalnih življenjskih navad radikalno 
spremenil dotedanji tok življenja. Delovni dan, ki je nemalokdaj t ra-



jal od šestih do dvajsetih, dodati pa mu je bilo treba Še pot na delo 
in z dela, je popolnoma razbil star način življenja. Inerten in aktiven 
odpor do tega procesa je bil ogromen. Najmočneje so ta odpor čutili 
delodajalci, ki so ga poimenovali z »malomarnim odnosom do dela.« 
Proti zanemarjanju dela so nastopili z discipliniranjem. Tovarniški 
red in disciplina. »Navajanje na poslušnost, podrejanje, vključevanje 
v organizacijo proizvodnje, katere najpomembnejša lastnost je pra-
vilno in pravočasno začenjanje in manj točno končavanje delovnega 
časa, pa tudi povečana intenzivnost tekom celotnega delovnega časa.« 
(str. 155) Sredstva, ki so se uveljavila kot primerna in potrebna za 
doseganje R-D, so se nahajala na diapazonu: od pretepanja (menda 
najpogostejše — še posebej, ko je šlo za otroke) preko odbitkov od 
mezde pa do suspendiranja, odpuščanja in črnih list za na jmanj do-
jemljive. Verjetno ni treba posebej obširno dokazovati, da so se 
l judje delu v teh razmerah izogibali, če je bilo le mogoče. Avtor pri-
spevka v knjigi pa v nasprotju s prevladujočimi predstavami opo-
zarja, da ni bil največji pritisk na odhod v tovarne ograjevanje, am-
pak naraščanje prebivalstva (povečanje prebivalstva v Angliji je zna-
šalo v letih 1801 : 1851 — 100 194 . . . ) . To »preštevilno« prebivalstvo je 
moralo iskati zaposlitev izven kmetijstva (str. 154). Ta prehod iz 
kmetijstva je (razen izjem) potekal preko velikih javnih del. 

Gastev in Stahanov 

»'Delavstvo Rusije,' je pisal Gastev, 'kaže bolj kot delavstvo kjer koli 
drugje težnjo po vaškem življenju, zimskem snu, življenju glede na 
položaj sonca, težnjo po primitivni anarhiji eks is tence . . . Rusiji je 
treba vcepiti bacil dela, vztrajnosti, metodičnosti,.« (str. 280) 

Kar je VB opravila v 18. stol. z bojem proti 'malomarnemu delu' so v 
Rusiji poskušali v začetku dvajsetih let, ko je nastal ogromen pritisk 
delovne sile na mesta in ko je industrija to delovno silo tudi potrebo-
vala. Znanstveno upravl janje se je pri uvajanju ljudi v svet dela zgle-
dovalo pri najnovejših dosežkih v ZDA. A Gastev, ki se je proslavil 
kot 'lirik prolet-kulta, si je izboril ustanovitev Centralnega inštituta 
za delo. Inštitut je pripravljal ljudi za delo na tečajih, ki iso trajal i od 
štirinajst dni za enostavnejša dela pa t j a do treh mesecev za zahtev-
nejša opravila. Z namenom kultivirati delavce je Gastev sestavil 
katalog elementarnih pravil industrijskega dela. Šestnajst božjih za-
povedi je bàio izobešenih v številnih tovarnah širom nove socialistične 
države. 

Sobotniki — socialistično tekmovanje — Stahanov; splošna delovna 
obveznost; pravica do dela (str. 274) 

Sklep/Napredek 

— »Uvajanje industrijskega dela je po oblikovanju agrarne družbe 
v času neolitika najpomembnejši prelom v zgodovini človekovega 
dela.« 



— »Z industri jskim delom so povezani številni problemi. V prvi vrsti 
delovna monotonija, pogosto enostranska obremenjenost, hitro obrab-
l jan je delovne sile in profesionalna obolenja; to ne velja samo za 
položaj v kapitalistični družbi, ampak tudi v socialističnih državah . . 

— »Zaradi vseh teh problemov je v okviru zgodovine izjemno težko 
govoriti o nedvomnem napredku . . . « 



Dragica Vujadinović 

Poredak i alternative* 

Za knj igo Vukašina Pavlovića Poredak i a l ternat iva je na jp re j mogo-
če reči, da je teoretsko utemel jena in prakt ično relevantna, angaži-
rana jasno opredeljena š tudi ja o vlogi levo usmer jen ih novih družbe-
nih gibanj v demokrat ično socialistični preobrazbi modernih družb 
tako na zahodu kot na vzhodu, še posebno pa je v n j e j poudar jen 
nj ihov pomen za prihodnost jugoslovanske družbe in za emancipato-
ričen izhod iz sodobne krize. 

V situaciji, ko v našem prostoru prevladuje ta neznanje in nezaupanje 
političnega in družbena mnen ja do novih družbenih gibanj , je s t ruk-
tura knjige, ki je sama po sebi interesantna, tudi logična — predvsem 
v kombinacij i s povečanim (naj bo še tako omejenim ali šele začetim) 
samoorganiziranjem naših ljudi v antinuklearno, mirovno, ekološko in 
feministično gibanje. V n je j nastopajo t r i je medsebojno komplemen-
tarni , toda po vsebini in značaju zelo različni deli, ki so podani kot 
celote: prvi je teoretski prikaz pojmov, brez kater ih problema gibanja 
ni mogoče razumeti (čeprav je dopolnitev teoretske izpeljave prisotna 
tudi v t r e t j em delu); drugi je dialog o gibanj ih z uglednimi teoretiki-
-aktivist i iz ZDA, Velike Bri tani je in I tal i je; t re t j i pa teoretsko-empi-
rična analiza pomena nastopa in perspektiv novih družbenih gibanj v 
jugoslovanskem okolju. 

V predgovoru se avtor af i rmat ivno opredeli tako do nastopa novih 
družbenih gibanj pri nas, kot tudi do povečanja družbenega in teoret-
skega interesa za nj ih. Za to se tudi distancira od vseh tistih razmiš-
l j an j v naši družbeni teoriji , dnevni politiki in javnem mnenju , ki so 
usmer jena v razvrednotenje gibanja, pa na j bo kot političnega po-
snemanja »gnilega zahoda«, nove oblike »sovražnega delovanja«, »slo-
venskega sindroma« ali kot ant isamoupravnega, protimarksističnega, 

*No »Univerzitetska riječ« Nikšič 1987 



nacionalističnega ali protijugoslovanskega pojava. Vsi ti napadi na 
nova družbena gibanja imajo skupno značilnost, ki je lahko hotena 
ali ne, in sicer preusmerjanje pozornosti od nujnosti resnične demo-
kratizacije družbe, kar v skrajni konsekvenci ohranja obstoječe odno-
se med policentričnimi etatizmi. 

Tako v predgovoru kot sicer je v vsej knjigi prisotno prepričanje 
da predstavljajo nova družbena gibanja pomembno gibalno silo in izraz 
demokratične alternative jugoslovanske družbe, seveda pod predpo-
stavko, da delujejo skupaj z radikaliziranim delavskim gibanjem in 
da pride do določenih sprememb v političnem in ekonomskem sistemu. 

Pri tem omenjena demokratična alternativa ni obravnavana kot alter-
nativa jugoslovanskemu samoupravnemu socializmu, temveč kot no-
silec revitalizacije in bogatejšega uresničevanja koncepta samouprav-
l janja ter kot nosilec »-obnovitve utopične energije« za emancipatorični 
izhod iz krize jugoslovanske družbe. 

V prvem delu knjige, ki ima naslov «-Nova družbena gibanja«, je na j -
prej podana določitev pojma utopije, razlikovanje (po Blochu) kon-
kretne in abstraktne utopije, utopije reda in utopije svobode, nakazana 
pa je tudi bistvena povezanost utopičnega načina mišljenja in delova-
n ja družbenih gibanj. Avtor problematizira razmerje ideologije in 
utopije, pa tudi odnos gibanja do ideološkega in utopičnega načina 
mišljenja. V tem kontekstu pravi, da ». . . za razliko od ideologije, 
utopija ni neposredno povezana z interesi ali s politično oblastjo . . . 

V temelju utopičnih vizij so nekatere univerzalne človeške potrebe, 
pravi naslovnik utopičnih projekcij pa ni politika, temveč družba. Zato 
je utopična misel bolj oddaljena od politike in bližja družbeni skup-
nosti«. (21) Družbena gibanja so povezana tako z ideologijami kot z 
utopijami, vendar pa so in bi morala biti — za razliko od političnih 
parti j — bližja utopijam. (22) 

Duhovna situacija moderne družbe v pogojih s trukturalne krize je do-
ločena kot v veliki meri neprimerna za utopije svobode in kot zelo 
ugodna za »pragmatizem sedanjosti«, za antiutopije, za neutopično 
obračanje k preteklosti. Avtor podaja tudi zelo zanimivo problemati-
zacijo moderne in postmoderne prav glede na n jun odnos do utopije: 
»V teoretskem sporu med moderno in postmoderno se mi zdi nek aspekt 
zelo izrazit: stališče postmoderne hoče pregnati utopijo iz mišljenja 
in realnosti. Res pa je, da realnost v mnogočemu ustreza teoretskemu 
in zgodovinskemu pesimizmu postmoderne.« (19) 

Poanta celote teoretskega pristopa in problematiziranja določenih poj-
mov je najprej v prepričanosti v nujnost emancipaiorične utopične mi-
sli in dejavnosti za izhod človeštva iz sodobne krize, » . . . kaj t i brez 
kompasa utopije ostanejo možnosti da bi našli izhod, prepuščene slu-
čaju in stihijskemu razmerju družbenih sil« (23), pa tudi v prepričanju, 
da nova družbena gibanja praktično prispevajo k »obnovitvi utopičnih 
energij« moderne družbe. 



Avtor sprejema pojmovanje, ki je zelo razširjeno v sodobni kritični 
družbeni teoriji, da je s krizo industrijske civilizacije in produktivi-
stične logike prišlo tako na zahodu kot na vzhodu do «-izčrpanosti uto-
pij dela« in da je zaradi tega objektivno postavljen pod vprašaj tudi 
proletariat kot emancipatoričen subjekt, ki je utemeljen v utopiji dela. 

Pri tem pa izraža tudi pomembno rezervo do omenjenega pojmovanja, 
kaj t i meni, da še vedno niso popolnoma izčrpane vse emancipatorične 
možnosti utopije dela in samega proletariata. 

Razlika med utopijami »klasičnih družbenih gibanj« kot je delavsko 
in utopijami, ki jih predstavljajo levo orientirana nova družbena giba-
n ja je postavljena v dejstvo, da so prve vseobsežne in mesijanske, re-
volucionarne in maksimalistične, pisane in programatske, usmerjene v 
nasilno zavzemanje politične oblasti, druge pa bolj dejavne in kon-
kretne utopije, usmerjene v temeljito, postopno, mirno in vseobsežno 
spreminjanje kvalitete življenja in celote družbenih odnosov. (26) Glede 
na to se zdi, problematično avtorjevo poudarjenje, da »utopije pro-
testa« novih družbenih gibanj niso revolucionarne temveč radikalne, 
oziroma, problematičen je pojem revolucije, ki ga to stališče vsebuje, 
še posebej če upoštevamo, da je ta isti pojem na mnogo drugih mestih 
obravnavan v direktni povezavi z delovanjem novih družbenih gibanj. 

V kontekstu obravnavanja odnosa med krizo in utopijo sta podani dve 
zelo pomembni ideji: prva, da je » . . . kriza utopičnih energij in usme-
ritev najgloblja oblika, samo dno družbene krize« (23) ter druga, da 
se v pogojih družbene krize razmerje med utopičnim in realnim bistve-
no premesti in da » . . . lahko naj radikalnejše alternative postanejo tudi 
na j realnejše« (23). 

Korenine nastopa novih družbenih gibanj so postavljene v iskanje ko-
lektivne in individualne identitete v situaciji, ko obstaja vse večji 
razcep med individualnimi hotenji, potrebami in družbenimi perspek-
tivami (39), z drugimi besedami, v iskanju nove kvalitete življenja, 
samodoločanja ljudi nasproti vladajočim odnosom, kvalitete politike 
in družbenosti. Sam nastop teh gibanj je pojasnjen kot izraz premi-
kanja glavnih družbenih konfliktov iz polja razrednih spopadov v sferi 
dela in produkcije v celoto družbenega življenja. (147) Kot glavne zna-
čilnosti novih družbenih gibanj avtor navaja: avtonomnost, solidarnost, 
samoupravnost, neodvisnost, zavračanje posredništva, predstavništva 
in hierarhije, nove oblike in vsebine politizacije in družbenega anga-
žmaja (43), pa tudi pluralistične strategije reševanja družbenih vpra-
šanj, krepitev demokratičnega naboja družbe, kritični odnos do obsto-
ječih ins t i tuc i j , . . . (151). 

Postavljeno je tudi neizbežno vprašanje o odnosu med marksizmom in 
novimi družbenimi gibanji, oziroma vprašanje o proletariatu kot glav-
nem ali edinem subjektu emancipatoričnega procesa, pa tudi vprašanje 
ali daje marksistična teorija razredov in razrednega boja zadosten ka-
tegorialen aparat za razumevanje najpomembnejših sodobnih družbe-



nih in političnih konfliktov v razvitih industrijskih družbah na za-
hodu. (29) 

Avtorjev odgovor je, da marksizem načelno ni izgubil utopičnega na-
boja, vendar pa mora v situaciji dejanskih družbenih sprememb sprejeti 
izziv pluralizma novih emancipatoričnih subjektov ter novih oblik 
konfliktov in spopadov, mora biti odprt in nedogmatičen, pripravljen 
na opuščanje zastarelih idej in na dodelavo kategorialnega aparata. 
Glavni premiki, ki bi jih bilo treba izvršiti, so: 1. usmerjanje v spre-
jemanje pluralizma subjektov emancipacije, oziroma v kombinirano 
delovanje delavskega in novih družbenih gibanj, pri čemer bi bilo 
treba upoštevati dejstvo, da se nova družbena gibanja grupirajo trans-
razredno, »mimo razrednih delitev« (152); 2. usmerjanje v bistveno 
spreminjanje in dopolnjevanje teorije razredov in razrednih bojev, kar 
bi omogočilo razumevanje vseh tistih družbenih konfliktov, ki jih ni 
mogoče omejiti na sfero proizvodnje ali pa na ekonomsko-politične 
značilnosti razrednega spopada med mezdnim delom in kapitalom, (to 
podkrepi tudi Pavlo viceva opomba, da izkušnje radikaliziranih raz-
rednih bojev proletariata Italije in Francije konec sedemdesetih let 
potrjujejo, da se tudi sodobni konflikti med mezdnim delom in kapita-
lom skladajo z vsebinami novih družbenih konfliktov, ki so usmerjeni 
v probleme »kvalitete življenja, enakosti, individualne samouresničitve 
in človekovih pravic« (31, 32) in jih zaradi tega ni mogoče zreducirati 
na zahteve po prevzemu ekonomske in politične oblasti. 

Omenjena načelna stališča in teoretske analize i i prvega dela knjige, 
so dopolnjena z dialogom s teoretiki z zahoda in z analizami v t re t jem 
delu knjige, ki se nanašajo na civilno družbo in državo, demokratični 
pomen socializma, nujnost pravne države in demokratičnega politič-
nega sistema, pa tudi na nujnost oblikovanja alternativne pluralistične 
kulture, razodtujitve sfere politike in naraščajočega samodoločanja 
l j u d i . . . Od tod izhaja tudi plodno dopolnjevanje marksizma v smeri 
oblikovanja politične teorije demokratičnega socializma, pa naj bo 
še tako nepopolno. Omenjeno prizadevanje se vključuje v tok sodobne 
t. i. postmarksistične misli, ki ohranja določene kategorialne predpo-
stavke in vrednostne opredelitve klasičnega marksizma, hkrati pa ga 
skuša dodelati s pomočjo afirmacije demokratičnega jedra socializma 
in s pomočjo konkretizacije tega demokratičnega jedra v politični te-
oriji socializma. 

V prvem delu knjige je precejšnja pozornost posvečena tudi kritičnim 
analizam razlag novih družbenih gibanj, katerih avtorja sta predstav-
nika »budimpeštanske šole« A. Heller in F. Feher, pa tudi analizam 
A. Touraina. 
V analizi idej Helerjeve in Feher j a avtor neupravičeno dvomi v termi-
nološko doslednost pri uporabi pojmov moderna in nova družbena gi-
banja. Pri n j i ju zajema pojem »moderna družbena gibanja« vsa giba-
nja, ki so se kot moderni pojav par exellence pojavljala v vsej moderni 
družbi, oziroma obsega tako stara (delavsko) kot nova družbena gi-
banja. 



Pavlović upravičeno kritizira razlikovanje, ki ga postavljata ta dva 
avtorja med gibanji šestdesetih in gibanji osemdesetih let (odnos do 
medijev, sistemskih institucij in levičarskih partij , samoupravljanja, 
zveza med antipotrošništvom in antiproduktivizmom). Vendar je mo-
goče kritično pripomniti, da poudarek na ukvar jan ju s političnimi ne 
pa z družbenimi problemi pri teh dveh avtorjih ne ločuje toliko gibanj 
iz šestdesetih let od gibanj iz osemdesetih, temveč predvsem staro de-
lavsko gibanje od novih gibanj v celoti. Hkrati pa je v njuni teoriji 
nasploh mnogo večji poudarek na razlikovanju značajev starih in no-
vih gibanj. Razlika med gibanji in šestdesetih in iz osemdesetih ni v 
tem, da bi se prva ravnala po vrednotah svobode, druga pa po vredno-
tah življenja in zato ni mogoče govoriti o splošni trditvi o objektivnem 
premiku gibanj iz osemdesetih v desno. Prej bi bilo mogoče reči, da 
Feher in Helerjeva mnogo bolj poudarjata stališče, da se morajo vsa 
levo usmerjena gibanja posluževati združevanja vrednot svobode in 
življenja, torej ne svoboda za ceno življenja niti življenje za vsako 
ceno (tudi brez svobode), temveč »dobro življenje« (svobodno življe-
nje). 

Pavlović opozarja na velik pomen Tourainove teorije družbenih gibanj, 
toda obenem analizira njegove ideje o razliki med industrijsko in post-
industrijsko družbo, o premikanju težišča družbenih spopadov iz 
sfere razmerja med mezdnim delom in kapitalom v sfero odnosa med 
vladajočim (tehnokratskim) aparatom in odtujenimi uporabniki, o in-
dustrijski družbi kot družbi eksploatacije ter postindustrijski družbi 
kot družbi odtujitve, o negiranju vseh utopičnih energij delavskega 
gibanja v postindustrijskem obdobju (kar pomeni tudi v našem času). 
Prav v soočenju z omenjenimi Tourainovimi stališči razvija Pavlović 
zelo plodne ideje in teoretsko metodološke predpostavke za marksi-
stično pojmovanje bistvene povezanosti delavskega gibanja in novih 
družbenih gibanj. S poudar janjem bistvene povezanosti eksploatacije 
in odtujitve in s prepričljivo razlago sodobne odtuji tve kot » . . . zgodo-
vinsko razvitega in na vseh področjih družbenega življenja posploše-
nega rezultata eksploatacije sodobnega mezdnega dela s strani sodob-
nega kapitala« (63), odpira prostor za relevantne sklepe kot so: 1. te-
meljni družbeni spopad mezdnega dela in kapitala je še vedno močan 
in daje pečat celoti sodobnih družbenih konfliktov, ki nadgrajuje jo 
proizvodno sfero; 2. med industrijsko in postindustrijsko družbo ni 
kakega bistvenega prepada, posebej glede na to, da niso spremenjeni 
temelji razredne oblasti, (ali ni tehnokratska kontrola nad informa-
cijami in organizacijo družbenega življenja še zmeraj in predvsem 
mogoča prav zaradi realizirane kontrole nad organizacijo produkcije? 
/67/) ; 3. delavsko gibanje še vedno ni popolnoma izgubilo svojega 
razrednega emancipatoričnega potenciala kljub borniranosti, birokra-
tizaciji, neenotnosti, konformizmu . . . še več, v njem samem je prišlo 
do radikalnih premikov od ekonomskega pragmatizma in političnega 
boja za oblast k zahtevam po samoopredelitvi, novi kvaliteti življenja, 
ter po kvalitativnem približevanju značilnostim novih družbenih gi-
banj ; 4. razredni boj proletariata in družbeni spopadi, v katere stopajo 



nova družbena gibanja, so tako vsebinsko kot praktično komplemen-
tarni in zaradi tega je treba revolucionarno subjektiviteto obravnavati 
kot mnogoznačno in pluralistično. 

Pavlovičeve dialoge s Tomom Bottomorom, Jean Cohen, Andreyom Ara-
tom in Luciano Castellino v drugem delu knjige zaznamujejo tehtno 
in dobro premišljena vprašanja, na katera sogovorniki odgovarjajo 
tako po teoretski kot po kolektivni in osebni izkustveni plati. 

Iz mnogih relevantnih tem bi bilo zanimivo omeniti stališča teh avtor-
jev o razmerju med delavskim gibanjem in novimi družbenimi gibanji, 
o temeljnem družbenem protislovju in emancipatoričnih subjektih, o 
perspektivah marksizma in socializma,. . . , saj j e s tem omogočena 
primerjalna analiza spektra relevantnih idej, ki so tako same zase kot 
skupaj plodne za graditev demokratske vizije in strategije socializma. 

Za razliko od Habermasa in Touraina Bottomore meni, da glavni konf-
likti še zmeraj zadevajo sistem produkcije in razdelitve (73), da sta 
temeljni alternativi sodobne družbe kapitalizem ali socializem in da je 
iz n j i ju mogoče razumeti vse probleme, s katerimi se spopadajo vsi 
kolektivni subjekti. 

V skladu s tem trdi, da ima delavsko gibanje tudi danes značaj glav-
nega družbenega gibanja (75), hkrati pa tudi leve part i je in njihov 
politični boj še vedno niso povsem izčrpali svoje posredniške vloge, 
čeprav se tudi sama sfera politike modificira in širi. S tem pa prerašča 
možnosti tradicionalnih političnih organizacij, ki so prisiljene v večjo 
odprtost za problematiko gibanj in v sodelovanje z njimi (73). Nova 
družbena gibanja predstavljajo » . . . n o v način odpiranja problemov, 
postavljanje novih zahtev in nov način političnega aktiviranja različnih 
skupin ljudi, ki bi se na koncu morda lahko povezali okoli določenega 
političnega programa« (74). Vendar pa ta gibanja sama po sebi »ne 
bodo sposobna mnogo spremeniti, če ne bodo bolj odprta in sprejem-
ljiva za izkušnje delavskega razreda« (78). Marksizem ni preživet in 
ni v krizi, temveč je še vedno najpomembnejša teorija v sodobni so-
ciologiji, kar pa seveda ne pomeni, da lahko da odgovor na vsa vpra-
šanja teorije in življenja, pa tudi to ne, da v njem ni odprtih vprašanj, 
kontroverz in omejitev. 

Drugače kot Bottomore, meni Cohenova, da marksizem ne more biti 
ustrezen teoretski temelj za razumevanje novih družbenih gibanj, ka j t i 
preveč je koncentriran na razredna in produkcijska razmerja. Hkrati 
vsebuje tudi produktivistično logiko, kar je na primer nezdružljivo z 
idejami ekološkega gibanja. V knjigi »Razred in civilna družba«, ki je 
bila objavljena dve leti pred navedenim intervjujem, pa ta avtorica 
vendarle zastopa bolj blago varianto kritike omejitev Marxove kri-
tične teorije in kl jub vsemu pušča prostor za nadgrajevanje marksi-
stične kritične teorije s politično teorijo, ki ponuja demokratično vizijo 
socializma (skozi koncept postburžoazne civilne družbe). Omembe vred-
na je tudi njena ideja, da je mogoče o razliki med starimi (političnimi) 
in novimi (družbenimi) gibanji govoriti predvsem v navezavi na evrop-



sko tradicijo, ne pa na ameriško, glede na to, da so v Ameriki . . zme-
ra j obstajala na družbo osredotočena družbena gibanja, ki niso bila 
usmerjena na državo in niso imela nobene zveze s političnimi parti-
jami« (88). 

Arato govori o krizi levice (tako v socialnodemokratski kot v boljševi-
ški varianti) ter o krizi vseh socialističnih strategij (izguba legitim-
nosti), o problematičnosti številnih tradicionalnh ciljev, definicij in 
predpostavk socializma, o pomanjkanju empirično ustrezne teorije in 
produktivne utopije. Ob tem dodaja: »Zdi pa se mi, da kriza sociali-
stične misli v tem trenutku ni v težavah širokih gibanj v orientaciji 
in formuliranju strategije — to je samo odsev težke situacije — temveč 
v tem, da celo na nivoju abstraktne misli nismo sposobni ponuditi 
metodologije in utopije za preusmeritev, ki je nujna.« (108) 

Arato v tem kontekstu ne nudi izdelane socialistične strategije, ki bi 
bila alternativa že preseženi, vendar pa nakazuje idejo o tem, da mora 
biti v n je j nujno vsebovan določen model moderne države (ki zadovo-
l ju je določene potrebe prebivalstva, pa ne duši spontanega družbenega 
življenja) in civilne družbe, ki se skozi delovanje družbenih gibanj 
postopno in vedno bolj osvobaja svoje podrejenosti logiki kapitalizma 
in državni kontroli (116). 

Castellina meni, da izhaja t renutno medsebojno nerazumevanje med 
tradicionalnim delavskim gibanjem in novimi družbenimi gibanji iz 
njihove zakoreninjenosti v dveh različnih političnih kulturah. Prva je 
povezana z ekonomistično tradicijo druge in t re t je internacionale, dru-
ga pa z antiproduktivistično in antikonzumno tradicijo (134). Castel-
lina to nasprotje relativizira v več smereh: 1. glavni cilj prihodnjih 
strategij levice mora biti preseganje tega konflikta (kar pomeni, da 
mora tudi delavsko gibanje opustiti produktivistično logiko), s tem pa 
bo odprta tudi mnogo širša antikapitalistična fronta in mnogo širša 
antikapitalistična kritika (136); 2. čeprav ni prišlo, kot je predvidel 
Marx, do naraščajoče proletarizad j e družbe po modelu tradicional-
nega delavskega razreda, pa je vendar prišlo do povečane socialne 
diferenciacije in do socialne marginalizacije vse večjega števila druž-
benih slojev, kar od znotraj povezuje poziciji tradicionalnega delav-
skega razreda in novih družbenih gibanj in omogoča njuno družbeno 
povezavo 135). 

V t re t jem delu knjige govori Pavlović o vseh navedenih problemih 
socialistične teorije in strategije skozi prizmo jugoslovanske družbe. 
Govori torej o vseobsežni jugoslovanski krizi, o krizi utopične misli in 
socialistične strategije, o krizi marksizma, o nastopu novih družbenih 
gibanj pri nas in o njihovem odnosu do delavskega razreda, pa tudi o 
emancipatoričnih perspektivah izhoda iz krize, ki jih obravnava kot 
enotne tendence, ki so značilne tako za sodobni zahod kot tudi (na 
določen način) za vzhod ter za svetovno celoto. Lociranje naše družbe 
v kontekst moderne družbe in svetovne celote, ki hkrat i upošteva po-
zitivne in negativne posebnosti jugoslovanske situacije, pomeni izjem-
no ploden in ustrezen teoretsko-metodološki prijem. 



Sklepni del knjige je v teoretskem smislu spodbuda za vzpostavitev 
kritične teorije demokratičnega socializma, za jugoslovansko družbo, 
v praktičnem smislu pa afirmacija legitimnosti delovanja novih druž-
benih gibanj v kontekstu cilja demokratizacije naše družbe. 

V politični teoriji demokratičnega socializma, ki v nasprotju s kom-
promitiranimi socialističnimi teorijami in strategijami nastaja znotraj 
kritične teorije družbe v svetovnih razmerah, teče analiza novih druž-
benih gibanj praviloma v trikotniku s kategorijama civilne družbe in 
države. Delovanje levo usmerjenih novih družbenih gibanj se razlaga 
kot prizadevanje družbe, da bi s kolektivno akcijo nasprotovala vse 
večji težnji moderne države, da bi si podredila celoto družbenega živ-
l jenja. Rezultat tega je (vsaj v tendenci) naraščajoča avtonomija ci-
vilne družbe in postopno progresivno osvobajanje civilne družbe od 
logike kapitala, po drugi strani pa tudi zoževanje pristojnosti države 
na ohranjanje zakonitosti brez dušenja avtonomne družbenosti, kar 
pomeni afirmacijo pravne države. 

Pavlo vie upravičeno poudarja, da ima omenjeni kategorialni okvir v 
primeru delovanja novih družbenih gibanj v socialističnih državah spe-
cifične značilnosti, kar velja tudi za našo družbo, posebej glede na to, 
da so socialistične države ukinile ločitev civilne družbe in države, oz. 
zadušile vsako avtonomijo družbe glede na državo. Torej je glavna 
razlika v delovanju novih družbenih gibanj v kapitalističnih in socia-
lističnih državah v tem, da prva težijo k emancipaciji že obstoječe 
civilne družbe od logike kapitala in kontrole države (torej zahtevajo 
dosledno realizacijo že obstoječega koncepta pravne države), medtem 
ko druga ». . . še nimajo civilne družbe kot svoje predpostavke, temveč 
jo skušajo s svojim delovanjem konstruirati in omogočiti« (160) (torej 
težijo tudi k vzpostavljanju pravne države). 

Delovanje novih družbenih gibanj v smeri oblikovanja socialistične 
civilne družbe ima izrazite emancipatorične potenciale, v smislu for-
miranja »družbene opozicije« etatizmu, obnove civilizacijskih prido-
bitev demokracije, konsti tuiranja in oblikovanja demokratičnega jav-
nega mnenja, nove politične k u l t u r e , . . . (158). Afirmacija ideje in 
prakse socialistične civilne družbe je hkrati tudi afirmacija ideje in 
prakse pravne države nasproti obstoječemu kontraproduktivnemu hi-
pernormativizmu ter voluntarizmu in brezvladju, ki iz tega sledi (161). 

To pomeni tudi afirmacijo neke vrste političnega pluralizma, ki ga ni 
mogoče zvesti na večstrankarski politični pluralizem, hkrati pa tudi ni 
združljiv z »enopartijskim političnim monizmom« (164). Gre torej za 
potrebo po razvijanju »bazne demokracije«, po vse večjem plurali-
stičnem samodoločanju in samoprodukciji družbe, po novi politični 
kulturi, ki v bistvu pomeni razodtujitev politike in ki zaradi tega 
zahteva in predpostavlja izrazito demokratizacijo in odpiranje obsto-
ječih političnih institucij za potrebe in zahteve družbe. 

Upravičena je Pavlovićeva trditev, da omenjena oblika obnove ali 
dodelave politične teorije (jugoslovanskega) socialističnega razvoja 



zahteva tudi prever janje vladajočih konceptov samoupravljanja, odno-
sov med samoupravljanjem in državo, družbo in državo, politiko in 
državo, kar konec koncev pomeni prever janje odnosa med socializmom 
in demokracijo na primeru jugoslovanske družbe (151). V zvezi s tem 
sta posebej pomembni dve ideji: 1. delovanje novih družbenih gibanj 
in oblikovanje socialistične civilne družbe nista v nasprotju s samo-
upravljanjem, saj obstaja med njimi skupni imenovalec. »Eden od teh 
skupnih imenovalcev je preseganje odtujene politične države, drugi 
pa, ki je z nj im neposredno povezan, je oblikovanje relativno avto-
nomne samoupravne družbene skupnosti.« (161); 2. razvijanje samo-
upravl janja ne pomeni nujno oblikovanje pogojev za odmiranje drža-
ve, temveč predpostavlja obstoj učinkovite, kompetentne, demokratič-
ne države z jasno opredeljenimi funkcijami, ki je pod široko družbeno 
kontrolo in ki pušča dovolj prostora »za avtonomne, samoupravne in 
druge oblike samoorganiziranja družbenih akcij« (163). 

Omenjeno prever janje koncepta samoupravnega socializma pomeni tudi 
redefiniranje vladajočega koncepta podružbljanja politike: »Za razliko 
od dosedanje opredelitve, da pomeni podružbljanje politike prehajanje 
družbe v politične institucije, ponujajo nova družbena gibanja obratno 
rešitev in drugačno logiko. Bistvo te logike je v tem, da se mora nek 
pomembni del družbenih dejavnosti izločiti iz sfere države in političnih 
institucij ter vrniti državljanom in družbi.« (163) 

Iz celote teoretskih in konkretnih zgodovinskih analiz, ki se vežejo na 
našo družbo, je mogoče sklepati, da je izpit iz demokracije hkrat i tudi 
izpit iz odnosa do prihodnosti jugoslovanske družbe. Če parafraziramo 
Pavloviča, potem nam v primeru zadušitve »obnovitve utopičnih ener-
gij«, ki prodira skozi sedanje aktivnosti delavskega gibanja in novih 
družbenih gibanj, grozi nevarnost izgube kompasa za izhod iz so-
dobne krize in nevarnost spreminjanja naše družbe v družbo brez ka-
kršnekoli, ne samo brez socialistične prihodnosti. Torej je demokratična 
alternativa obstoječi krizi edina možna pot ponovne afirmacije iden-
titete, ugleda, enotnosti (brez dušenja pluralizma), samoupravne usme-
ritve, oziroma edina pot za emancipatorično preseganje krize te družbe. 
Teoretski domet in angažirani značaj knjige »Poredak i alternativa« 
pa se kaže prav v odnosu do vprašanja krize jugoslovanske družbe in 
perspektiv njenega preseganja. 



Polona Bobnar 

Zvonimir Tanko: Raspodela — 
dijagnoza jugoslovenskog 
samoupravnog odnosa 
proizvodnje* 

Zvonimir Tanko se v svoji t re t j i knjigi ukva r j a z vprašanj i namenske 
delitve dohodka v samoupravnem socialističnem gospodarstvu v po-
gojih blagovne produkcije, družbene lastnine produkcijskih sredstev 
in delavskega samoupravl janja . Zaradi samega izbora teme zbuja 
knj iga pozornost, saj je drugi avtorj i s problemi namenske delitve 
ukva r j a jo le v okviru vsebinsko širših razmišl janj o družbenoekonom-
skih značilnostih našega sistema. 

Pretežen del razprave je namenjen vprašan ju : ali je mogoče — pri-
merno prepustiti namensko delitev samoupravljalcem-delavcem v or-
ganizacijah združenega dela, ali pa je potrebno družbeno usmer ja -
n j e dohodka in njegove namenske delitve. Na podvprašanje : ali je 
delovna sila v samoupravnem socializmu blago, odgovori pri trdilno 
iz svojih življenjskih in delovnih izkušenj. Niti materialne razmere 
niti produkcijske sile še niso dovolj razvite, da bi delavci lahko dol-
goročnim družbenim interesom dajal i prednost pred kratkoročnimi. 

Na podlagi p r imer jave kapitalističnega in socialističnega samouprav-
nega gospodarstva ugotovi Tanko naslednje bistvene značilnosti. V 
kapitalizmu se podjetniški profi t deli na del za akumulaci jo in na 
del za potrošnjo, s tem da je slednji namenjen le lastniku, to je eni 
osebi oziroma manjšemu številu oseb, zato so potrošna sredstva le 
ma jhen del celotnega profi ta. Lastnik je statusno vezan le na eno 
— svoje — podjet je . V pr imeru dolgoročno neoptimalne delitve pro-
f i ta na del za potrošnjo in na del za akumulacijo podjetnik izgubi 
svojo lastnino, s tem menja svoj razredni položaj in preide v delav-
ski proletarski razred. Lastnik podje t ja za svoje ekonomsko r avnan je 
odgovarja tudi s svojim osebnim premoženjem. 

* Delavska enotnost 1986. 



Nasprotno so v samoupravnem socialističnem podjet ju pri delitvi či-
stega dohodka v delu, ki je namenjen potrošnji, udeleženi vsi delav-
ci, s tem da je osebni dohodek delavcev enake stopnje izobrazbe 
praktično neodvisen od njihovega različnega kreativnega prispevka 
k us tvar janju čistega dohodka. Ob povečanju osebnih dohodkov v 
uspešnih podjetj ih prihaja do demonstracijskega efekta, to je do 
zahteve po višjih osebnih dohodkih tudi v organizacijah, kjer to z 
uspešnostjo ni nakazano. Pravico do upravl janja družbenih produk-
cijskih sredstev lahko delavec uresničuje v katerikoli organizaciji. 

Ob prenehanju delovanja »svoje« organizacije se lahko preseli v dru-
go organizacijo. Če ni zadovoljen z višino osebnih dohodkov, se de-
lavec preseli v drugo organizacijo, ali pa v svoji organizaciji dela 
manj prizadevno. Njegovo osebno premoženje z ničemer ni ogroženo 
zaradi propada »njegove« organizacije. Avtor iz te primerjave zaklju-
či, da socializem ni uspel na ustrezen način povezati kratkoročnih 
delavskih in dolgoročnih družbenih interesov, saj je izhajal iz na-
pačne predpostavke o neblagovnem značaju delovne sile. 

Heretično razglašanje nosilca delovne sile v samoupravnem socia-
lizmu za blago v prvem hipu osupne. Pozornejše razčlenjevanje po-
kaže, da avtor kategorijo »blago« razume le v tehničnoekonomskem 
smislu, ne pa tudi v družbenoekonomskem smislu. Nikakor niso s 
proklamiranjem blagovnega značaja delovne sile mišljeni mezdni od-
nosi in podrejenost delavca kapitalu z dickensovskimi delovnimi raz-
merami. Gre le za zahtevo po družbenem priznavanju objektivno do-
ločene cene delavčevega angažiranja v produkcijskem procesu, s tem 
da se pri odločanju »cene« upoštevajo regionalne razlike. 

Razmišljanje bi kazalo ilustrirati s fragmenti iz sedanje japonske 
prakse. Delavske stavke, s katerimi se japonski delavci borijo proti 
širitvi svojih materialnih in socialnih pravic, iz bojazni pred zmanj-
šano konkurenčnostjo svojega podjetja, kažejo, da za protežiranje dol-
goročnega družbenega interesa za akumuliranje pred kratkoročnim 
delavskim interesom ni potreben nastop komunizma naturalnega tipa, 
ki ga je slikal Marx. Potrebna je le neprimerno višja stopnja de-
lovne in ekonomske zavesti. 

Avtorjeva primerjava kapitalističnih in samoupravnih socialističnih 
razmer izzveni v dokazovanje potrebnosti družbenega usmerjanja 
sredstev za osebne dohodke v posameznih organizacijah združenega 
dela, čemur je posvečena več kot polovica knjige. Priznati je potreb-
no, da je ta del napisan vsekakor korektno, na podlagi proučene 
klasične literature. Temeljito in ustrezno obdela vse vidike tega vpra-
šanja. Z analizo Kritike gothskega programa dokaže, da je pravica 
vsakega delavca do »individualnega kvantuma dela«, ki jo je Marx 
predvidel za neblagovno socialistično družbo, nepravilno izpeljana v 
socialistično načelo delitve po delu, saj tržni odnosi ne omogočajo 
neposrednega izražanja delavčevega vložka v njegovem osebnem 
prejemku. 



Tanko s svojimi ugotovitvami nastopa proti dohodaškim in liberali-
stičnim gledanjem na tokove družbene reprodukcije, ki so se močno 
uveljavila v šestdesetih letih, kl jub nekaterim poskusom družbenega 
usmerjanja namenske delitve čistega dohodka in tudi delitve sred-
stev za osebne dohodke med posamezne delavce. 

Glede na to, da je bila v letu 1986 sklenjena nova generacija družbe-
nih dogovorov (v SFRJ in po republikah ter v pokrajinah), ki so 
bili v letu 1987 že novelirani, se je Z. Tanko s tako temeljitim dokazo-
vanjem potrebnosti družbenega usmerjanja namenske delitve ne-
dvomno uvrstil med slovenske in jugoslovanske politekonomiste. Po 
drugi strani je tako temeljito dokazovanje nekoliko preobširno glede 
na aktualnost ustrezne strokovne razdelave teh že sprejetih usme-
ritev. Tankova izvajanja v prvem delu knjige izzvenijo v pojasnje-
vanje upravičenosti tistega, za kar se je naša družba že opredelila. 
Seveda je še vedno diskutabilana pot, ki je bila s temi družbenimi 
usmeritvami ubrana. Prvi del knjige je žal izgubil na udarni moči 
s triletnim čakanjem na »imprimatur«. V naši povojni praksi smo 
vsakih nekaj let radikalno menjali smeri, tako da morebiti obstaja 
bojazen, da se bo to zgodilo ponovno. Knjiga s svojim obsežnim 
prvim delom služi kot opomin pred deviacijo od začrtane poti, kot 
opomin pred ukinjanjem družbenega usmerjanja . 

Nekateri recenzenti knjigo »toplo priporočajo v branje širšemu krogu 
bralcev in še posebej gospodarstvenikom, ki se vsakodnevno sreču-
jejo s praktičnimi težavami«. Verjetno je s tem mišljen prvi vsebinski 
sklop. Menim, da se umevanje sporočila te knjige nikakor ne sme 
ustaviti pri njenem prvem delu, še več, s sholastičnim lomljenjem 
kopij v razpravah o blagovnem oziroma neblagovnem značaju de-
lovne sile ne bomo rešili vprašanj, ki se dnevno zastavljajo z delav-
skimi stavkami in zahtevami po realneje določenih osebnih dohodkih. 
Če hočemo dejansko usmerjati delitve čistega dohodka na akumula-
cijo in na sredstva za osebne dohodke, moramo enolično opredeliti 
način tega usmerjanja . 

V drugem vsebinskem sklopu Tanko ponuja predlog, da ponovno uve-
demo model, ki se je v Sloveniji uporabljal v družbenem dogovoru 
iz leta 1971. Da bi omogočili izpeljavo načela o »enakem osebnem do-
hodku za enako delo in rezultate dela«, bi morali z družbeno, 
zunanjo analitično oceno vsa dela v družbi razdeliti na 8 do 15 ka-
tegorij in za posamezno obdobje opredeliti osnovne, temeljne osebne 
dohodke. S povprečnim koeficientom zahtevnosti del (po zunanji 
analitični oceni) bi opredelili temeljne osebne dohodke posamezne 
organizacije združenega dela, ki bi jih organizacija lahko povečala 
na podlagi ugotovljenih rezultatov poslovanja. Stimulativni del oseb-
nih dohodkov bi ugotavljali kot odstotek od ugotovljenega dobička. 
Ta odstotek bi bil družbeno limitiran pri posameznem nivoju dose-
ženih rezultatov in tudi absolutno. Celotna sredstva za osebne do-
hodke bi delili po internih samoupravnih splošnih aktih, ob upošte-
vanju interne analitične ocene, s tem da bi: 



— akontacije osebnih dohodkov kot temeljne osebne dohodke izpla-
čevali mesečno, 
— stimulativni del osebnih dohodkov, bi izplačevali šele po zaključ-
nem računu, 
— nosilci poslovodnih, vodilnih, visoko strokovnih in tudi na jpo-
membnejših samoupravnih funkci j bi bili upravičeni do mesečne 
premije v višini do ene t re t j ine temeljnega osebnega dohodka, če je 
seveda z dohodkom bil us tvar jen stimulativni del osebnih dohodkov. 

Ker model določa le maso družbeno primernih sredstev za osebne 
dohodke ter prepušča njeno interno delitev organizacijam združenega 
dela, spominja na sistem obračunskih plač in dobička podjet ja , ki 
je v Jugoslaviji neposredno veljal v letu 1954.2 V organizacijah zdru-
ženega dela na j bi ugotovili povprečno zahtevnost delovnih mest po 
dejanski kvalifikacijski s t ruktur i . Tanko opozarja na deviacije v za-
četku sedemdesetih let, ko je tedanj i družbeni dogovor izhajal iz 
potrebne kvalif ikacijske s t rukture , zato je prehajalo do po tva r j an ja in 
napihovanja podatkov v organizacijah združenega dela. Sedanj i Tan-
kov predlog ima nasprotno drugo slabost, da ne omogoča oziroma ne 
stimulira izboljševanja sedanje kadrovske sestave. Kot kaže, bi si-
stem premij za strokovne in poslovodne delavce prav te delavce 
stimuliral k brzdanju zahtev, izvirajočih iz kratkoročnih delavskih 
zahtev po povečanju sklada temeljnih osebnih dohodkov, saj bi po-
slovodni in drugi strokovni delavci želeli ohranit i del čistega dohod-
ka za svojo premijo. Tanko svoje predloge izvaja med drugim tudi 
iz Kardel jevih Aktualnih vprašanj uresničevanja zakona o združe-
nem delu na področju oblikovanja in delitve sredstev za osebne 
dohodke, razprave, ki jo je Kardel j predstavil 28. 6. 1978 na CK ZKS, 
in ki jo je šele leta 1980 objavila beograjska Borba in širši javnosti 
ni posebno znana. 

Zaradi prisilnega časovnega zamika v prezentaciji Tankove knj ige 
je prišlo tudi do nekater ih netočnosti v opisovanju sedanjega s tanja 
pri družbenem usmer jan ju . Kot kaže, je avtor pred oddajo v tisk 
knjigo »ažuriral«, pri tem pa žal ni bil tako dosleden kot pri sno-
van ju osnovnega besedila. Nikakor niso bile le zvezne resolucije ti-
ste, ki so odrejale, da se v vsaki posamezni organizaciji lahko osebni 
dohodki povečujejo v odvisnosti od rasti dohodka. Avtor je prepri -
čan, da v Sloveniji ni bilo sledu o družbenem usmer j an ju delitve, 
saj priznava le u smer j an je deUtve osebnih dohodkov med posamez-
ne delavce. Usmer jan ja delitve čistega dohodka se mu ne zdi potrebno 
upoštevati. 

Vse od leta 1980 do sprejema republiškega družbenega dogovora o 
dohodku v letu 1987 smo v Sloveniji usmerjal i razpore janje dohodka 
z letnimi dogovori, ki so opredeljevali naloge sindikata, zbornice in 
občinskih ter republiških upravnih organov. Organizacije so bile 
dolžne izvajati usmeri tve dogovora potem, ko so jih vgradile v svoje 
2 Primerjaj dr. Miroslav Glas: Delitev po delu v socialistični družbi, Delav-
ska enotnost 1986, stran 214. 



letne planske akte, k čemur so jih prav tako usmerjal i udeleženci 
družbenega dogovora. Od leta 1980 do 1983 je šlo za modele rasti 
sredstev za osebne dohodke glede na rast dohodka v organizacijah 
združenega dela. V posameznih letih je bilo to zgornjo mejo potrebno 
še posebej dokazati s kvalitativnimi kazalniki gospodarjenja . Od leta 
1984 do 1986 so modeli u smer jan ja dohodka izhajali iz zadrževanja 
deleža akumulaci je v dohodku, doseženem v predhodnem letu. Re-
publiški družbeni dogovor o dohodku, sklenjen leta 1986 in dopol-
n jen v letu 1987, je v bistvu sintetiziral usmeritve za namensko de-
litev čistega dohodka in usmeritve za delitev sredstev za osebne 
dohodke med posamezne delavce. 

Kot zanimivost n a j navedem, da se je v času izvajanja letnih do-
govorov izkazalo, da so »-indeksne« usmeri tve uresničljive le v or-
ganizacijah združenega dela, ki so z rast jo dohodka v povprečju 
sledile inflaciji. K j e r se j e dohodek povečeval počasneje od inflacije, 
je bilo nemogoče pričakovati globoko znižanje realnih osebnih do-
hodkov ter so zato praviloma v teh organizacijah osebni dohodki 
rasli neka j počasneje od življenjskih stroškov. Enormno prekora-
čevanje družbenih usmeritev ob nadpovprečnih osebnih dohodkih 
je bilo v času letnih dogovorov vseskozi sankcionirano, občinske skup-
ščine so ob na jhu jš ih primerih sprejemale ukrepe družbenega var-
stva. Zato tega družbenega usmer jan ja ne moremo spregledati. Po-
navl jam pa, še vedno je diskutabilno opredel jevanje družbene norme 
za osebne dohodke. 

V začetku osemdesetih let je bilo ves čas prisotno iskanje novega, 
ustreznejšega modela, ki ne bi temeljil zgolj na povečanju zatečenih 
ravni osebnih dohodkov. Od modelov, ki postavljajo osebne dohodke 
le v relativno odvisnost od delovnih in poslovnih rezultatov (gibanje 
enega leta), n a j bi prešli na model absolutne odvisnosti ravni oseb-
nih dohodkov od dosežene ravni delovnih in poslovnih rezultatov. 
Preseči je bilo potrebno tudi prepr ičanje o izvajanju »norme« v 
vsakem posamičnem primeru, v vsaki organizaciji, ne pa zgolj v slo-
venskem gospodarstvu kot seštevku posameznih organizacij. Idealni 
model bi moral tudi omogočati nadzorovanje oziroma spreml janje 
njegovega delovanja, izračuni družbeno pr imernih sredstev za oseb-
ne dohodke bi morali biti v mejah realnosti, in kar je najvaž-
nejše iskali smo model, ki bi enolično določil družbeno primeren 
obseg sredstev za osebne dohodke, da bi s tem prekinili samopostrež-
no prakso poljubno izbranih kazalnikov poslovnih rezultatov.3 

Model, ki ga je Slovenija sprejela v letu 1987 na podlagi republiškega 
družbenega dogovora o dohodku, zadošča zgoraj navedenim zahtevam. 
Gre za določanje družbeno primernih osebnih dohodkov glede na 
doseženo raven uspešnosti poslovanja, pr imerja lno v dejavnosti . Pov-
prečno uspešne organizacije so upravičene do povprečnih osebnih 
3 Primerjaj kriterije, ki jim mora zadoščati model za družbeno usmerjanje 
osebnih dohodkov. Dr. Miran Mihelčič: Usmerjanje delitve in razporejanje 
čistega dohodka v gospodarstvu, Gospodarski vestnik 1983, stran 155—183. 



dohodkov, nadpovprečno uspešnim pripadajo tudi nadpovprečni oseb-
ni dohodki, podpovprečno uspešnim le podpovprečni osebni dohod-
ki, seveda vedno v mejah doseženega čistega dohodka. Povprečne 
osebne dohodke gospodarstva je treba vedno korigirati s faktorjem 
odstopanja osebnih dohodkov v dejavnosti in v organizaciji v pre-
teklih šestih letih glede na povprečje gospodarstva v istem obdobju. 
Uspešnost poslovanja ugotavljamo s pr imer janjem doseženega in 
normalno pričakovanega čistega dohodka glede na število zaposlenih 
delavcev in uporabljena poslovna sredstva; to je seštevek normalno 
pričakovanih osebnih dohodkov in normalno pričakovane akumu-
lacije. 

Tudi veljavni model je pri določanju normalno pričakovanega ob-
sega sredstev za osebne dohodke naletel na problem določanja 
»normalne cene delovne sile«. Problem je bil razrešen z upošteva-
njem realiziranih osebnih dohodkov glede na gospodarstvo v prete-
klih šestih letih. V politekonomskem jeziku gre za cene povprečne 
zahtevnosti dela, ki so se oblikovale v posameznih dejavnostih, iz-
ražene v relativnem odnosu glede na povprečje gospodarstva, na 
podlagi razmer v dejavnosti (povprečna kvalifikacijska sestava, po-
goji dela, napori in vplivi okolja). Zaradi svojega posrednega vpliva 
na ceno delovnega mesta oziroma ceno strokovne usposobljenosti, 
faktor odstopanja osebnih dohodkov ne pripelje do neposredne zahte-
ve delavcev posameznih profilov po takojšnjem pri lagajanju osebnih 
dohodkov (seveda navzgor), kar je politično sprejemljivejše v prvem 
letu izvajanja novih usmeritev. Tankova zahteva nasprotno izhaja iz 
cene posameznih stopenj delovnih mest. Kljub temu, da Tanko go-
vori o objektivni določljivosti cene delovne sile po posameznih stop-
njah strokovne izobrazbe, bi bile te cene nujno subjektivno dolo-
čene kot družbeno soglasje. 

Sedaj uporabljani šestletni faktorj i odstopajo, ki tako kot Tankov 
model problema izboljševanja sedanje kadrovske sestave zaenkrat še 
ne rešujejo ustrezno, je določen z neprimerno večjo stopnjo objektiv-
nosti. Res pa po drugi strani šestletni faktor kot družbeno primer-
ne priznava dejanske osebne dohodke, ne glede na njihovo upravi-
čenost ali neupravičenost. 

Sedaj veljavni model določa družbeno primerne osebne dohodke, pred 
oblikovanjem le-teh pa ščiti oblikovanje minimalne akumulacije. Ce 
ta ni oblikovana, nastopijo motnje in s tem sankcije. Model Z. Tanka 
ne ščiti akumulacije neposredno, ampak le posredno, s stimulira-
njem delavcev, posebno poslovodnih in strokovnih, za čim večji sti-
mulativni del osebnih dohodkov, ki se oblikuje kot odstotni del od 
dobička — ostanka dohodka organizacije združenega dela. S tem 
je na posredni način tudi rešeno vprašanje oblikovanja kapitala, nje-
govega kroženja in najracionalnejše uporabe. 

Bistvo Tankovega modela je torej v povezovanju kratkoročnega in-
teresa delavcev za čim večji osebni dohodek in dolgoročnega druž-



oenega interesa, da se gospodarstvo optimalno razvija. S tem se 
na posreden način reši tudi vprašanje lastnika — racionalnega uprav-
ljalca družbene lastnine. 

Tankovo izhodišče usmerjanja delitve čistega dohodka je v bistvu 
kvartarna delitev: delitev sredstev za osebne dohodke med posamez-
ne delavce. To opominja na dokončanje dela, ki ga je zastavil druž-
beni dogovor o dohodku z družbenim katalogom del in nalog ter 
medpanožnega uravnavanja razlik v osebnih dohodkih. 

Oba modela, tako veljavni kot predlagani Tankov, ne moreta poka-
zati vseh svojih barv in moči, če obračunski sistem in drugi ukrepi 
ekonomske politike na cenovnem, davčnem, zunanjetrgovinskem pod-
ročju ne omogočajo realnega izkazovanja ekonomskih rezultatov, 
čemur smo priča danes. 

Knjigo vsekakor priporočam v branje usmerjevalcem delitve do-
hodka, zaradi njenega inventivnega pristopa k iskanju rešitev čedalje 
globljih družbenih in ekonomskih težav 













časopis za 

kritiko 
znanosti 


