











RN EEN

Nostra maxima culpa!

Die bedriingte Lage der katho-
lischen Kirche, deren Ursachen
und Vorschlige zur Besserung.

Von ANTON VOGRINEC

Pfarrer in Leifling, Kirnten.

MOTTO:

»Wenn ich unrecht geredet habe,
so beweise das Unrecht;
wenn ich aber recht gesprochen habe,
warum schldgst du mich?”
Joh. 18, 23.

Ezw bzt Bzt bzt Pt Pt Bt G st Bt Bt e Bee Bt B Bt
WIEN und LEIPZIG 1904, o Kaiserliche und konigliche Hof-
Buchdruckerei und HofVerlags-Buchhandlung CARL FROMME.



et ke HOF-BUCHDRUCKEREI UND HOF-VERLAGS-BUCHHANDLUNG
weeeoes CARL FROMME IN WIEN UND LEIPZIG. weoevoos

Allgemeines
Loiteraturblatt.

Jterausgegeben durch die

Osterreich. Iseo - Gesellschalt.

REdiEFERvOl S ———————

Dr. FRANZ SCHNURER.

Das »>ALLGEMEINE LITERATURBLATT« ist das einzige auf posi-
tivem Boden stehende, alle Wissensgebiete beriicksichtigende Lite-
raturblatt. Es ist nicht nur dem Forscher fiir sein spezielles Arbeitsgebiet
wertvoll, sondern es soll inshesondere auch dazu dienen, den Zusammenhang der
Wissenschaften untereinander aufzuzeigen, das im héchsten Sinne christ-
liche und katholische Prinzip der Einheit alles Wissens und Er-
kennens darzulegen und praktisch zu verwirklichen.

In dem alle Wissenschaften und kiinstlerischen Bestrebungen umspannenden
»>ALLGEMEINEM LITERATURBLATT« sammeln sich wie in dem Brennpunkte
einer Linse all die Strahlen, die von verschiedenen Seiten her die Erkenntnis der
Welt und des Lebens fordern und die tiefsten Fragen des Daseins, wie die ihrer
Aufhellung und Losung dienenden gelehrten Forschungen unter den hiochsten
Gesichtspunkten christlicher Weltanschauung, die ja Ausgangspunkt,
Grundlage und Kern unserer ganzen Kultur ist, beleuchten.

Die Leo-Gesellschaft hat mit dem » ALLGEMEINEN LITERATURBLATTE«
ein Organ geschaffen, das allen denen, die ein lebendiges Interesse nehmen an
dem geistigen Leben unserer Zeit, sei es als Forscher in irgend einem Zweige
der Wissenschaft, sei es als einfacher Freund gelehrter oder schbnwissenschaft-
licher Literatur, ein gewissenhafter Berater sein soll.

Das »ALLGEMEINE LITERATURBLATT« wird namentlich allen jenen
unentbehrlich sein, die an Wohnsitze fern den grofien Bildungszentren gebunden
sind, denen es aber Bediirfnis ist, iiber die Neuerscheinungen auf verschiedenen
Wissensgebieten verlidflich von Fachautorititen belehrt und im Laufenden er-
halten zu werden.

Das » ALLGEMEINE LITERATURBLAT T« erscheint injihrlich 24 Nummern
a 2 Bogen in Grofiquart, die am 15. und letzten eines jeden Monats zur Aus-
gabe gelangen und kostet ganzjihrig K 15— = M. 12.50.

Zn beziehen durch alle Buchhandlungen des In- und Ausiandes.



Nostra maxima culpa!






QREEEEEEEEEE

Nostra maxima culpa!

Die bedringte Lage der katho-
lischen Kirche, deren Ursachen
und Vorschlage zur Besserung.

Von ANTON VOGRINEC

Pfarrer in Leifling, Kiarnten.

MOTTO:

~Wenn ich unrecht geredet habe,
so beweise das Unrecht;
wenn ich aber recht gesprochen habe,
warum schligst da mich 2"

Joh. 18, 23.

Cazwt Ezwt Bz 2wt b=t Bamt Ozt e bt Bt Bt Bt Ce Gt Dz Bt
WIEN und LEIPZIG 1904. o Kaiserliche und kénigliche Hof-
Buchdruckerei und HofVerlags-Buchhandlung CARL FROMME.



/ /
/'/ ’{”/ 7 //’ r'/"

L

Alle Rechte vorbehalten.




Vorwort.

Ich dachte anfangs nicht daran, ein Vorwort zu schreiben,
da sowohl die Einleitung als auch die SchluBlbetrachtung den
Leser hinreichend Uber die Ziele dieser Schrift orientiert.
Wihrend der Korrektur bin ich jedoch auf den oft sonder-
baren Stil meines Buches aufmerksam gemacht worden, welcher
Umstand mir zum AnlaB wird, doch einige Bemerkungen zur
Orientierung der Leser den eigentlichen Ausfithrungen voraus-
zuschicken.

Von der Kritik, die den Inhalt meines Buches zum Gegen-
stande hat, verlange ich keine Nachsicht; ich appelliere sogar
in den SchluBkapiteln: ,An die Laien” und ,An den Klerus”
an jeden Leser, daBl er auf die dort angegebene oder auf eine
andere Weise seine Anschauungen iiber meine Untersuchungen
und Vorschlige zum Ausdrucke bringe. Nur wiinsche ich nicht
jene Kritik, die nicht mit Griinden, sondern mit Gewalt oder
Drohung argumentiert und je nach Umstinden am ehesten den
Gegner zum Schweigen bringen kann. Ich hoffe, dal ich diese
Kritik heutzutage nicht zu fiirchten habe.

Ich wiirde mir jedenfalls zum FErfolge meiner Schrift
gratulieren, wenn ich die Leser dahin bringen wiirde, daf} sie
sich entweder begeistert den von mir proponierten oder dhn-
lichen Anschauungen anschliefen und mit mir in den Ruf ein-
stimmen: ,Nostra maxima eculpa!”, wir selbst, nimlich die



e T b

geistigen Leiter der Gliubigen, sind schuld an der Bedringnis
der Kirche — ja, nicht nur in diesen Ruf einstimmen, sondern
den festen Entschlul fassen, an der Realisierung der als richtig
erkannten Grundséitze mitzuarbeiten — oder dal} sie, von der
IFalschheit meiner Ausfiihrungen iiberzeugt, in einer sachlich
gehaltenen, privaten oder &ffentlichen Kritik mit Entriisstung
meine Urteile {iber die kirchlichen Zustinde zuriickweisen,
sich mit noch groflerer Zihigkeit an die alten, von mir filsch-
lich bemingelten Zustinde anklammern und mir zu wissen
geben, dal nur ich selbst an die Brust zu klopfen und zu
sagen hiitte:  Mea maxima culpa!”, ich bin selbst schuld, daf}
ich mich nicht zu einer besseren und richtigeren Auffassung der
iitber jeden Tadel erhabenen kirchlichen Institutionen empor-
geschwungen habe!

Doch beziiglich des Stiles bitte ich um Nachsicht aus
folgenden Griinden:

1. Bei der Abfassung der Schrift war moglichste Kiirze
mein Prinzip, um nicht durch lange, weit ausgreifende Aus-
fiihrungen namentlich jene Leser, die mit Berufsgeschiften
itberladen sind, schon von vorneherein abzustoBen. Da jedoch
der behandelte Stoff so vielfdltic verzweigt ist, so konnte es
nicht ausbleiben, dall beim Streben nach Kiirze oft Gedanken
mehr lose, ohne die {iblichen Satzumsechreibungen und Er-
kldrungen, aneinandergefiigt worden sind.

2. Bin ich in der Schriftstellerei nicht bewandert, da sich
meine Berufstitigkeit mehr auf die Schule und die Kanzel
erstreckt. Deshalb wird man hie und da rhetorische Wen-
dungen antreffen. ,Schreibe wie du sprichst,” war mein
Grundsatz — ,lies, als ob du mich hortest,” ist meine Bitte
an den Leser. Das laute Lesen mancher Stellen wird dem
Leser iiber etwaige Schwierigkeiten im Satz- und Wortgefiige
hinweghelfen. Ferner denke man sich auch in die Begeisterung,



SRS | g

sowie auch in die seelische Stimmung des Verfassers hinein,
der als geistlicher und geistiger Fithrer des Volkes auf dem
Wege, den er als den richtigen erkannt hat, vorwiirts mar-
schieren mochte, jedoch diesen Weg von solchen Hindernissen
verrammelt findet, die nicht von ihm allein, sondern nur durch
Mithilfe aller hinweggeschafft werden konnen. Er stand auf
dem Wege und dachte nach, ob er seine Mitarbeiter behufs
Wegriumung der Hindernisse organisieren sollte oder ob er
mit vielen iibrigen die Hinde kreuzen, sich behaglicher Ruhe
hingeben und gar nicht kiimmern sollte, ob der Weg zur
Wahrheit mit Hindernissen belegt ist oder nicht. Er wihlte
das erstere. Nun, ,im Stil offenbart sich der Mensch!”

3. Bin ich ein Slave, welcher Umstand es unwillkiirlich mit
sich bringt, dafi die sprachlichen Eigenheiten der Muttersprache
den Stil beeinflussen.

Iech schrieb das Buch in deutscher Sprache, weil ich
gerade das deutsche Volk infolge der hohen Kultur und des
hohen Standes der deutschen Theologie fiir das geeignetste
halte, um die geistige Fiihrung bei der Anbahnung verniinftiger
Reformen in der katholischen Kirche {ibernehmen zu konnen,
ohne damit zu sagen, dal} die kulturverwandten katholischen
Slaven nicht die geeignetsten Bundesgenossen und die eifriosten
Forderer einer heilsamen religiGsen Erneuerung sein kénnten
und sollten! — Der richtig aufgefaBte religiése Gedanke ist
von unendlichem Umfange: er soll alle Akte des menschlichen
Lebens umfassen; jede Zeit, jeder Ort, jede Institution soll
durchdrungen sein vom religitsen Gedanken. Staaten und
Nationen sollen von ihm geleitet sein. Deshalb ist der religitse
Giedanke so weit erhaben iiber den nationalen, wie weit sich
ein unendlich grofiler Wert von jedem, noch so grofien endlichen
Wert unterscheidet: Der religiése Gedanke wurzelt und
endet in der Ewigkeit, der nationale begann auf der



— VIII —

Erde und wird auch hienieden enden. Deshalb wire es
betriibend, wenn sich der Klerus, wie es leider manchenorts
geschieht, wegen allzu grofler Betonung des nationalen Ge-
dankens im hdoheren religiosen Streben gegenseitig behindern

wiirde.

Leifling, am 1. Mirz 1904,

Der Veriasser.



Inhaltsverzeichnis.

Seite

Einleitung:
¥ Zweck des Buches "of =i 0 1
2. Die Art der Ausfithrung 9
3. Die Berechtigung zur Abfa,ssung dleser Schnft 2
4. Das Objekt meiner Untersuchung . . . . . . . . . | 3

5. Die subjektiven Beweggriinde zur Verfassung des Buches )

Die bedringte Lage der Kirche und die Untersuchung der Ursachen
dieser Bedringnis im allgemeinen

Im speziellen:

A. Die Belehrung der (ldubigen und ihre religiése Erziehung in
der Schule, in der Kirche und auBerhalb derselben ist nicht

derart, dab sie hinreichend, geschweige denn vorziiglich wiire 30

I. Der Religionsunterricht an der Volksschule . . . . . . . . 44

II. Der Religionsunterricht an den Mittelschulen . . . . . . . 132
IIL. Die Studien und Erziehung an den theologischen Fakultiten

und Diézesanseminarien . . Hireiel

IV. Die Erziehung in den Ditzesanseminarien . . . . 178

V. Der religisse Unterricht und die religisse Elmehung auﬁm-
halb der Schule . .

B. Die Verhiltnisse innerhalb der Kuche erfordern in vieler Be-

ziehunggemedXndernngd & - o 0o ol R S 189
I. Die kirchliche Liturgie

Al i e RS SO SRR L e e 189

II. Das BuBsakrament . . . . . . . R e Tl O
ITL. Das Fasten und das sffentliche (:rebet .......... . 206
IV. Der Kirchengesang und der religiése Volksgesang . . . . 211
V. Wirdige Feier des Gottesdienstes . . . . . s s o))
VI. Der Zolibat . : SR e R R
VIL Die materielle Stellung des Klerus ............ 254

VIII. Die Teilnahme der Laien an religi¢sen und kirchlichen Inter-
OSSO« ¢ R e 266

IX. Das Verhiltnis des Klelus unbelemandm O N T At TR0 6 0)



Seite
200 Diel VisitationREes T IIerS ., « b e 000 e 274
XI. Vorsicht und MaB bei der Verehrung der Heiligen und ihrer
ReliqUIcHEEMEEL. .. o et RO S - s I 278
XII. Einheit und Einigkeit der Kirche . . . . . . . . . . . . . 281
C. Die #uBere Stellung der katholischen Kirche . . . . . . . . . 282
I. Die Stellung der Kirche in der Menschheit tiberhaupt. . . 282
igdinser i Verhiltnisimyslialieni ooy~ . . . L LR 296
IIT. Verh#ltnis der Kirehe zur Politik . . . . . . . « o, . . 299
IV. Das Verhalten des Klerus gegeniiber der Schule . . . . . . 308
WESUnum, est 1 S 0ESE RIS S v ; 315
SEHEBE 72 e o v DTSRRI L L SRR TSR 314
L An die; BRishile = = & o s oF i e e s oo R RPRERR S 319

Lo Ly 7120 o) SRR - S e



Einleitung.

1. Zweck des Buches. Ich will den Leser nicht durch eine
weit ausgreifende Einleitung in meine schriftlichen Abhandlungen
einfithren, sondern gleich den Zweck meines Buches kurz an-
geben.

In dem vorliegenden Buche will ich némlich «) nachzu-
weisen suchen, dafi die Schuld an der traurigen Erscheinung,
daB die Hochschitzung der katholischen Kirche und ihrer Lehren
bei den Menschen immer mehr schwindet, und daB sich die
Folgen dieser Geringschitzung im Kulturleben derselben immer
mehr zeigen, hauptsiichlich diejenigen trifft, die den Refehl
Christi: ,Gehet hin in die ganze Welt und lehret alle Volker ete.”
auszufithren berufen sind, d. h. den Klerus. Diese Schuld trifft
den Klerus nicht in dem Sinne, als ob dieser die durch sein
Amt iibernommenen Berufspflichten nicht erfiillt hétte, son-
dern insofern, als er nicht Wege gefunden hat, um sich von
einem Systeme loszutrennen, das ihm Mittel diktiert, welche
keinen Erfolg bei der Erfilllung seiner Pflichten versprechen,
und welches ihm ein Auftreten vorschreibt, das nicht geeignet
ist, das Volk fiir die Kirche und ihre Wahrheiten zu ge-
winnen. &) Es sollen in dem Buche auch in positiver Weise die
Mittel angegeben werden, die nach meiner Uberzeugung zu
ergreifen wiren, um das Licht der Kirche den Menschen wie
ehemals wieder leuchten zu lassen, ¢) Das Buch soll gleich-
zeitig ein Programm oder eine Vorarbeit sein, um ein gemein-
sames Vorgehen bei Feststellung der Wiinsche des Klerus bei

den Pastoralkonferenzen und Dijzesansynoden, der bekannten
Vogrinec, nostra culpa.

1



B e

Weisung des Episkopates anlifilich des dsterreichischen Klerus-
tages entsprechend, zu erzielen.

Dieser Zweck meines Buches wird manche in Staunen
setzen, so dab sie vielleicht ausrufen, welch neuer Prophet
mul} das sein, der vorgibt, die Losung so tiefer Fragen geben
zu konnen!

Diese ersuche ich, ruhig den Verlauf der weiteren Ab-
handlung abzuwarten und namentlich zu beachten, dal ich das
.nostra culpa” nicht auf die persénliche Schuld des einzelnen,
etwa der Bischife oder der Priester beziehe, sondern auf das
System, dessen Triger, richtiger gesagt, dessenm Sklaven wir
sind.

2. Die Art der Ausfiihrung. Viele sind gewohnt, um ge-
lehrt zu erscheinen, alles was sie wissen oder was sie in Biblio-
theken aufstobern, mag es zum Gegenstande passen oder nicht,
in ihrem Werke zusammenzutragen und es durch Phrasen, ge-
lehrte Wendungen oder Spekulationen auszuschmiicken. Dies
wird nicht meine Art sein. Ich bin von der Richtigkeit meiner
Darstellungen fest {iberzeugt und betrachte sie als Wahrheit. Ich
will aber auch andere {iberzeugen; deshalb werde ich den Gegen-
stand in schlichter, ungeschmiickter Form, frei und offenherzig,
wie es sich fiir einen Mann geziemt, der mit seinen Uberzeugungen
nicht zuriickhilt, darstellen. Darum wiinsche ich aber auch, dal}
das Buch von den Lesern auch in diesem Sinne aufgefalit wird,
und mir nicht fernstehende, auech im Traume nicht gehegte
Absichten zugeschrieben werden.

3. Die Berechtigung zur Abfassung dieser Schrift.
,Woher deine Berufung?” konnte mancher fragen. ,Wer gibt
dir das Recht, in deiner geringen Stellung eine Kritik an irgend
einer Sache, wenn sie auch nicht wesentlich ist, in der alten,
von Gott gestifteten Kirche zu éiben? Wofiir hiltst du dich?”

Der Priester ist zunichst keine Maschine, die man auf-
ziehen oder mit gewissem Material anfiillen muB, damit sie eine
Arbeit leiste; er ist infolge seiner Studien auch kein Mameluck,
der nur handeln darf, wenn ihm befohlen wird, sondern er ist,
wie jeder Mensch, ein mit inneren, seelischen Kriiften ausge-
stattetes Wesen, das sich zur Titigkeit selbst bestimmen soll,



L ; i

ohne immer wie ein lebloses Ding von AduBleren Kriften geleitef
zu werden. Diese Selbstbestimmung zur Leistung einer Arbeit
ist immer erlaubt und auch geboten, wenn sich die Arbeit auf
etwas von der Vernunft als gut oder niitzlich Bezeichnetes
richtet. Meine Berufung geht somit von meinem Inneren aus,
von meiner Vernunff, die mir meine Anschauungen seit Jahren
als die richtigen hinstellt — von meinem Willen, der mich zur
Veroffentlichung meiner Anschauungen dringt. Wenn jemand
will, kann man sagen, dafl die Berufung auch von Gott, dem
obersten Leiter des menschlichen inneren Lebens, ausgegangen
ist, sei es zulassend oder inspirierend. Das »Wie” weill er
allein.

Ubrigens was hat uns bewogen zum Eintritt in den
Priesterstand ? Man glaubt vielfach und auch in unseren Kreisen
ist die Meinung stark verbreitet, daf sich viele dem Priester-
berufe gewidmet haben, um das tdgliche Brot zu haben, was
ein franzdsischer Minister sogar vom Klerus iiberhaupt be-
hauptet hat. Es ist moglich, daB bei einzelnen sehr Willens- und
Talentlosen dies der Hauptbeweggrund war, bei anderen war
es nur ein nebensfchlicher. Denn heutzutage kann man sich
nach Absolvierung der Mittelschule Berufe wihlen, die mehr
tragen als der Priesterstand. Oder hat es uns vielleicht der Glanz
des Papsttums, der Hierarchie oder die fiuBere GroBe der katho-
lischen Kirche angetan? Den meisten gewil} nicht dies in erster
Linie, sondern wir werden finden, wenn wir uns bemiihen, in
die Zeit der Berufswahl zuriickzudenken, daB es die durch die
Gnade Gottes gewonnene Uberzeugung war, da wir im Priester-
stande zur Ehre Gottes, fiir die Sache des Nichsten und auch
fiir uns selbst am besten wirken werden, die uns das Los des
Priesterstandes zuwies.

Wenn somit dieser Beweggrund bei der Berufswahl ent-
scheidend war, kann man uns »Unberufene” nennen, wenn wir
innerhalb erlaubter Grenzen das sagen und fordern, was uns
zur Erreichung unseres Lebensideales notwendig erscheint?

4, Das Objekt meiner Untersuchung. Es gehdren zum
Klerus oft Personen, welehe die fast krankhafte Eigenschaft haben,
daf sie gleich aus der Fassung geraten, wenn jemand sich er-

1*



O s

kithnt, in den kirchlichen Verordnungen oder in nur bloBen
religibsen Gebriduchen nicht immer das Vollkommenste zu er-
blicken. Da gentigt es, nur ein wenig hier und dort anzu-
klopfen oder ein Stiubchen wegzublasen, schon hért man: ,Sie
untergraben die Grundpfeiler der Kirche.” Es ist {iberhaupt
eine merkwiirdige Erscheinung: Einerseits beobachtet man oft
stoische Ruhe gegeniiber allen Schligen, die der Kirche von
auflen, oft vom Staate selbst, zugefiigt werden, anderseits
kann man sehr energisch sein gegen Untergeordnete, die sich
nicht wehren konnen. Freilich die Schlige der hoéheren Kraft
kann man nicht immer parieren, oder wenn man auch kinnte,
man traut sich nicht, sogar aus Dankbarkeit, namentlich wenn
man manches ,Angenehme” von der stirkeren Kraft schon be-
kommen hat oder noch zu erwarten hat. Der nicht parierte
Schlag wird jedoch an die Untergeordneten abgegeben. Es ist
nicht immer so, aber leider geschieht es. Es ist auch psycho-
logiseh erklirlich.

Iech wiirde dies nicht beriihren, wenn nicht die Erfahrung
beziiglich Dr. Ehrhard solche unliebsame Bemerkungen not-
wendig gemacht hitte. Wenn die Kritiker Dr. Ehrhards es fiir
wert finden wiirden, meine Schrift zu lesen, dann werde ich
ihnen wohl wie ein Wolf im Vergleiche zu einem Lamm er-
scheinen, was nidmlich die Gréfe und Strenge meiner Forde-
rungen gegeniiber denen Ehrhards anbelangt.

Diesbeziiglich erklire ich, dafl sich meine Untersuchungen
nicht auf fundamentale Glaubens- und Sittenlehren,
auch nicht auf die Grundziige der Anordnungen beziig-
lich Kirchenregierung und Verwaltung erstrecken
werden, sondern auf ganz akzidentelle verénder-
liche Einrichtungen in der Kirche, ja eigentlich nicht
auf die Einrichtungen selbst, sondern auf die
Mittel, deren man sich innerhalb dieser Einrichtungen
bedient.

Ist eine Untersuchung iiber das Veriinderliche, iiber die
,2mutabilia” in der Kirche erlaubt und sind die Ratschlige zur
Verbesserung statthaft? Ja, die ganze Kirchengeschichte be-
weist es. Die Kirche tritt nach auBen in ihren Einrichtungen



- £5) —

und Zeremonien nicht immer gleichgestaltig auf, sondern hat die-
selben gewaltig gelindert. Das ,depositum fidei”, der Kleinodien-
schatz des Glaubens, ist immer derselbe, 146t aber im Laufe der
Zeit je nach der Fassung oder der Hiilse, in der sich der Glaubens-
schatz befindet, sehr verschieden sein Licht tiber die Welt
ausstrahlen. Ich will keine Parallele ziehen zwischen der Kirche
jetzt und der Kirche in den ersten drei Jahrhunderten, als sie
sich in die Katakomben und in die Verstecke fliichten mufite,
als der erste Papst als ,armer Reisender”, seines Zeichens ein
Fischer, mit einem Wanderstab und einem Biindel alttestament-
licher Schriften, barfu und hungernd durch die staubigen
Strafien in die ewige Stadt einzog, sondern zwischen der Kirche
jetzt und der Kirche nach Konstantin dem Grofen.

Wiirde ein Priester aus jener Zeit wieder zum Leben er-
Wweckt werden und uns Priestern und unseren Kirchen einen
Besuch abstatten, er wiirde die katholische Religion nimmer
erkennen. Machen wir doch eine Ausnahme von der gewohnten
Darstellung und schildern wir in dramatischer Weise, um die
Gefiihle iiber stattgefundene Anderungen leichter geben zu
konnen, etwa den Besuch eines altchristlichen Priesters mit
dem fingierten Namen Eusebius.

»Pax tecum” tont uns eine liebliche Stimme entgegen.
pLaudetur Jesus Christus” wiirden wir antworten, wenn wir
zu den Frommen zihlten, sonst aber ,Guten Abend”.

Eus.: ,Wie geht es dir, Bruder?” Der moderne Priester:
pHochwiirden, sagt man, und wenn Sie zum Bischof kommen,
miissen Sie ihn eventuell mit Exzellenz titulieren oder wenigstens
die Pridikate Celsissimus und Reverendissimus gebrauchen.”

Eus.: ,O, wie sich die Zeiten findern. Sogar zu meiner
Zeit betrachtete sich jeder Priester als Frater, als Bruder des

geringsten Mitmenschen, — Wie ich sehe, Ihr rasiert euch ja.
Christus und die Apostel trugen ja Birte wie die Juden iiber-
haupt?”

Der moderne Priester: ,Gliicklich sind Sie wohl, dall Sie
die Macht der Mode nicht kennen. Diese Madame ist auch bei
uns hoeh in Ehren. Sie ist in Frankreich geboren, woher sie
uns auch den Rasierzwang gebracht hat. Noch gliicklicher sind



IR L =

Sie aber deshalb, weil Sie die Mode in der Kirche nicht
kennen, oft an Althergebrachtem bis zur Lécherlichkeit festzu-
halten.”

Eus.: ,Ich sehe, Sie haben hier ein Gebethuch und schicken
sich an, jetzt zu beten. Da haben Sie ,Pars verna” und Sie
wollen jetzt ,jam lucis orto sidere” beten? Das ist ja ein
Morgengebet. Werden Sie es jetzt abends beten? Wie ich noch
Priester war, da wuBten wir, die Priester und das Volk die
meisten Psalmen auswendig. Doch soviel brauchten wir nicht
zu beten. Um andichtig alle diese Gebete zu verrichten, dazu
brauchen Sie ja mehrere Stunden?”

Der moderne Priester: ,Andere Zeiten, andere Vor-
gehriften. In den Zeiten nach IThrem Lebensende weihten viele
Ménner ihr Leben Gott allein, zogen sich in sogenannte Kloster
zuriick und hier sannen sie danach, um einen geniigenden
Komplex von Gebeten zusammenzustellen, die sie zu verschie-
denen Tageszeiten, beim Tagesgrauen, beim Sonnenaufgang
u. 8. w. verrichteten. Auch die Priester der ersten christlichen
Jahrhunderte lebten mehr kldsterlich, d. i. in Gemeinschaft, in
der sie nach Art der Monche zu verschiedenen Zeiten die
obigen Gebete verrichten mufiten. Heutzutage ist das gemein-
schaftliche Leben der Priester unmdglich, doch das Gebet, das
eigentlich ein Chorgebet ist, ist geblieben, und so leiern wir,
soviel uns freie Zeit tibrig bleibt, aut Befehl der Kirche die sonst
herrlichen Gebete und Psalmen herunter. Die Einhaltung der
bestimmten Tageszeit ist infolge Indulgenzen nicht mehr not-
wendig und so kann es geschehen, dafl wir uns abends in der
,Prim” einen segensreichen Tag erflehen oder dafl wir gleich
nach dem Mittagessen schon unsere Seelen fiir die folgende
Nacht in die Hinde Gottes empfehlen.”

Eue.: ,Habt Ihr eine wirkliche Andacht dabei oder einen
Nutzen davon?”

Der Priester: ,Darum fragen Sie nicht, lieber Eusebius!”

Eus.: ,Morgen will ich das heil. MeBopfer bei euch feiern.
Doch, Hochwiirden, seien Sie so giitig und lagsen Sie mir vor
der heil. Messe durch Ihre Frau einen warmen Tee ser-
vieren.”



e

Priester: ,Wo denken Sie hin? Wir sind ja Zolibatire.
Auflerdem mufl man vor der Zelebration der heil. Messe niich-
tern sein.”

Eus.: ,Entschuldigen Sie. Weil Thr so elegant eingerichtet
seid und den weltlichen Luxus nicht versehméhet, namentlich
weil ich so kostbare Spiegel an den Winden mancher Priester-
wohnungen sah, glaubte ich, Ihr habt auch Frauen, was zZu un-
serer Zeit nichts Seltenes war; denn nur die wahrhaft Idealen
lebten damals ehelos. Niichternheit vor der Zelebration der heil.
Messe war zu meiner Zeit auch nicht geboten. Also bitte noch-
mals um Entschuldigung. Der Friede sei mit euch.”

Am nichsten Morgen sah ich FEusebius wihrend des
Sonnenaufganges gegen mein Kirchlein, das auf dem Hiigel
steht, hinaufschreiten. Der Turm und das Glockengeliute schien
ihm neu zu sein. Plotzlich blieb er stehen, faltete nicht wie
wir die Hinde zum Gebete, sondern breitete sie aus und
betete laut und andichtig die Psalmen. Nachdem er fertig ge-
betet hatte, kam ich ihm nach. Wir n#iherten uns der Kirche.
Er fing an zu forschen nach der Vorhalle, wo einst die Biiler
standen und die Voriibergehenden um Verzeihung baten. Ich
machte ihn aufmerksam, daf die BuBidisziplin in der Kirche
nicht mehr iiblich ist, dal der Bufigeist verschwunden ist, und
zeigte ihm noch die Spuren von der alten hdlzernen Vorhalle,
in der die Biifler standen. Die Spuren waren noch deutlich am
Profil der Kirche erkennbar. Er wollte anfangs gar nicht
glauben und meinte, daf vielleicht die Burschen und Médchen,
die drauBlen vor dem Kirchentor standen und sich gegenseitig
musterten, die altehristlichen Biifler seien. Doch der kithne Hut
auf dem Kopfe der Burschen und die buntgenithten Schirzen
der Midchen machten dies unwahrseheinlich.

Wir kamen zum Kirchentor. Eusebius suchte seine San-
dalen abzulegen, um barfull und still das Gotteshaus zu be-
treten. Tch machte ihn aufmerksam, dall das nicht mehr ge-
briuchlich ist. Er folgte, doch schien er unliebsam beriihrt zu
sein, als er sah, welches Geriusch die Besucher, namentlich
der Mesner mit seinem starken Dahinlaufen tiber das Kirchen-
pflaster machte. Er scheint an die feierliche Stille seiner Zeit



= igE

im Gotteshause gedacht zu haben. ,Wo ist das Presbyterium
und das Sakramentshiuschen?” Er konnte sich vor Staunen
gar nicht fassen, als er sah, dall der damals streng vorge-
schriebene Vorhang, der das Presbyterium vom Schiffe der
Kirche trennte, nicht mehr da und das Hochwiirdigste jetzt
ober dem Altar im sogenannten Tabernakel aufbewahrt ist.
Der Altar, zuvor ein grofler Tiseh, war ihm so fremd, daf} er
den EntgchluB aufgab, zu =zelebrieren, namentlich da er sah,
wie die Zeremonie des heil. MeBopfers, das eben ein Mitbruder
feierte, sich von den Zeremonien der fritheren Zeit fast ganz
unterscheide. Dem Priester antwortete frither die ganze Gliu-
bigenversammlung, sogar die Konsekrationsworte sprach die
Gemeinde mit. Das heil. MeBopfer wird gefeiert von einem
Priester allein, ohne Diakone, ohne Subdiakone. Wihrend des
heil. Meffopfers keine Belehrung des Volkes wie ehedem. Statt zwei
Akolyten ministrieren zwei Knaben! Niemand brachte beim
Offertorium Brot oder Wein, sondern der Priester nahm nur
ein kleines Weizenbrotstiickchen und eine geringe Menge Wein.
Nach der Messe keine Agapen, keine Liebesmahle! Die Kom-
munion nur unter einer Gestalt! Vergebens wartete er, dal
beim Absingen des ,Ite, missa est” die Biiller die Kirche ver-
lassen wiirden. Vor dem Verlassen der Kirche fragte er nach
dem Diakon, um ihm eine Spende zur Verteilung unter
die Armen zu tibergeben; leider mulite ihm auch da bedeutet
werden, dali das Diakonat nicht mehr besteht.

~Woher alle diese Veriinderungen sogar beim Zentrum des
Gottesdienstes, bei der heil. Messe ?”  Lieber Eusebius, der Zeit-
geist verlangt, daf man sich ihm akkommodiert; und schon
zu lhrer Zeit waren die Einrichtungen der Kirche nicht gleich
jenen zur Zeit der Apostel. Die Glaubenslehren und Sittenlehren,
iiberhaupt die fundamentalen Anordnungen Christi bleiben
gleich, in den unwesentlichen Dingen haben wir uns geindert.
Einzelnen gefiel dieses oder jenes besser, sie fithrten es aus
und der Kirche gefiel es auch und sie nahm es an. Uberhaupt
gab es Zeiten, wo die Kirche Einrichtungen annahm, deren Ein-
fithrung auch von Geringeren, als es die Bischofe sind, aus-
gegangen war. Wir haben in der ganzen Kirche eingefiihrt,



was zuerst nur an einzelnen Orten eingefiihrt war, z. B. Aller-
seelentag, die Bittprozessionen, Quatemberfasten etc. Sogar
Kaiser und Konige hatten Einfluf auf die Einfiihrung oder
Abschaffung gar so mancher Einrichtungen in der Kirche.”

sDie Zeit, in der Ihr lebet, verstehe ich nicht, die alte
Kirche ist in ihrem AuBeren fast nicht mehr zu erkennen,”
sagte Eusebius und verschwand. —

Ieh wihlte die Form eines Gespriches, um angesichts der
gewaltigen Veriinderungen in der Kirche leichter meine Gefiithle
zum Ausdrucke zu bringen.

Brauche ich somit noch weiters den Beweis zu liefern,
dall mein Vorgehen erlaubt ist, indem es sogar in der Ge-
schichte der Kirche begriindet ist? Wenn es Laien erlaubt war,
auf die Gestaltung der kirchlichen Dinge Einflull zu nehmen,
so kann es dem Priester nicht veriibelt werden, wenn er dies-
beziiglich seine Anschauungen kundgibt. Gelehrte haben ohne-
hin schon ganze Béinde iiber die kirchlichen Verhiltnisse ge-
schrieben, wihrend gerade diejenigen, die diese Verhiiltnisse
sausprobieren”, sechweigen und sich nicht rithren. Kein anderer
kennt das Menschenherz so griindlich und genau als der prak-
tische, denkende und forschende Seelsorger. Vor ihm tun sich
alle Falten des Menschenherzens auf, er kennt es mach allen
seinen Strebungen und Wallungen. Und dieses Menschenhersz,
das den Keim der Religion schon vom Schépfer aus erhilt, ist
wohl das erste und vornehmste Gebiet fiir religitse Forscher!

5. Die subjektiven Beweggriinde zur Verfassung
des Buches. Gerade in den Féllen, wo man sich in religiose
Erorterungen einléft, die manchen Kreisen unangenehm sind,
sucht man nach personlichen Verstimmungen gegen die kirch-
lichen Vorgesetzten. Ich erklire hiermit, daB mich nicht die ge-
ringste Verstimmung gegen meine Vorgesetzten leitet und auch
nicht leiten kann. Im Gegenteile, ich bin immer zuvorkommend
behandelt worden. Es hat nicht die geringste Disharmonie
zwischen mir und meinen Vorgesetzten stattgefunden. Ich habe
seit einem Jahre einen Posten, mit dem ich zufrieden sein kann.

Meinem Oberhirten gehorche ich nicht nur als meinem
Vorgesetzten, sondern ich bewundere ihn auch personlich. Die



SO faa

ganze DiOzese wiirde mich verurteilen, wenn ich ihm nur im
geringsten nahetreten wollte. Doch der Gegenstand verlangt
es, daB ich hie und da auch manche Mafnahmen der Vor-
gesetzten berithre, aber nicht um Vorwiirfe zu machen, sondern
um das System zu charakterisieren, welches auch den Bischofen
den Modus ihrer Handlungen angibt und auf viele Bischofe
einen Zwang ausiibt, so dal sie ohne ihr Amt, durch das sie
dem System unterworfen sind, ganz anders handeln wiirden.

Ich bin mir dessen wohl bewulit, dali man trotz der vor-
hergehenden Ausfithrung mir doch vielleicht bitter, vielleicht
auch entscheidend fiir meine Zukunft mein Vorgehen nach-
tragen wird. Das ist aber eben das Traurige in unserer Kirche,
der Hemmschuh jedes religiosen Forfschrittes. Die Unter-
suchungen nach meiner Art werden oft als Auflehnung, als
Verweigerung des Gehorsams aufgefalt.

Mich erfiillt immer mit Wehmut, wenn ich lese, wie die
Juristen, Arzte, Gelehrte, Stinde aller Art zusammenkommen,
und Schaffung neuer, ihren Beruf betreffender Gesetze ver-
langen, Ministerentscheidungen, Entscheidungen vom obersten
Gerichtshof bekritteln und dabei von der Regierung unterstiitzt
werden. Die Teilnehmer solcher Versammlungen werden von
den Ministern selbst begriiit. Diese arbeiten oft selbst mit.
Keinem Menschen féllt es deshalb ein, zu behaupten, daf} diese
Leute an den Grundpfeilern des Staates riitteln, oder dali sie
sich gegen die staatlichen Einrichtungen auflehnen. Ich bin ein
Mitglied des Priesterstandes und will immer die bestehenden
Einrichtungen hochachten, die daran sich kniipfenden Pflichten
erfilllen, weil eben die Einrichtungen noch bestehen und weil
die Erfilllung der Pflichten verlangt wird. Ich will aber auch
in erlaubter Weise dahinwirken, dall die nach meiner innersten
Uberzeugung notwendigen Reformen eingefiihrt werden. Darin
will ich mich von anderen unterscheiden und nicht ein By-
zantiner sein, der im sklavischen Gehorsam alles gutheifien
wiirde, was von oben kommt.

Allerdings sagt Dr. Aichner in seinem ,Jus canonicum”,
wir diirfen nicht die Rechte der Staatsbiirger mit denen der
Gliubigen in der Kirche vergleichen. Ich weill recht wohl, was



Sl

jeder Diskussion, jeder Reform entzogen ist, ich weill aber
auch, was Verfinderliches, vielfach nicht von Gott direkt Ge-
wolltes in der Kirche ist, sondern nur Menschenwerk. Darauf
hat sich die Kritik aller Zeiten, und zwar auch die Kritik der
Laien gerichtet. Und die Geschichte hat ihnen Recht gegeben.
Darauf erstrecken sich auch meine Untersuchungen.

Ich weise auch zuriick, dafl etwa die Ideen der bekannten
Miénner, die eine der Zeit entsprechende Reform anstreben,
mich so stark ergriffen haben, daB ich das Biichlein schreibe.

Was hat mich also bewogen? Ich kénnte kurz sagen: Die
Religion, der ich diene, und da ich die Religion hauptsichlich
in der Gottes-, Néichsten- und Selbstliebe betitigt wissen will,
kann ich auch antworten, dafl mich diese dreifache Liebe dazu
bewogen hat.

Im niichsten Kapitel werde ich skizzieren, wie das Reich
Gottes immer mehr in den Herzen der Menschen abnimmt,
wie die Menschen durch falsche religiése Erziehung immer
mehr die Achtung vor Religion und ihren Gesetzen verlieren
und sich des Verhéltnisses zum unendlichen Wesen weniger
bewulit werden und in Versuch geraten, auf religiésem Gebiete
sich anarchische Anschauungen zurecht zu machen. Also war
die Gottesliebe wenigstens in dem Male, als ich sie Gott zu
verdanken habe, der Beweggrund.

Wie wir selbst predigen, besteht das Gliick des Menschen
im Besitze Gottes. Auch ich bin davon iiberzeugt, dall dort,
wo Gottesfurcht und richtige Frommigkeit herrschen, auch Gliick
und Zufriedenheit wohnen. Wenn ich nun sehe, wie das Volk
eben an mangelhaftem religiosen Fithlen, das fir ihn die Trieb-
feder guter Werke sein sollte, leidet, da rufe ich Ofters aus:
,Es erbarmt mich des armen Volkes.” Es will religits sein, es
hat Verlangen nach Gott, aber niemand ist es, der ihm bequeme,
zum Ziele nicht verfehlende Wege zeigt, wo es bessere Friichte
fir das Leben pfliicken konnte.

Ich zbgerte lange mit der Verdffentlichung meiner An-
schauungen mit Riicksicht auf meine sehr schwache Gesund-
heit, und mit Riicksicht darauf, dafi ich mir bewulit war und
auch noch bin, dafl mir die Verdffentlichung manche Konflikte



B )

hier und dort einbringen kénnte. Doch ich erlebte immer Fille,
die mich dazu formlich trieben. Wie ich 1903 zu Ostern die
Schulkinder beichtete und diese unschuldigen, fiir alles Gute
empftinglichen Herzen kennen lernte und ich mir bewulit war,
dal diese Kinder durch einen Religionsunterricht, der nicht so
trocken wiire wie heutzutage, zu viel gliicklicheren und charakter-
volleren Menschen heranwachsen und der von Gott gesetzten
Bestimmung néher gebracht werden konnten, da war ich wieder
angespornt und konnte ausrufen: ,Mir erbarmt das arme Volk.
Es verlangt nach geistiger Nahrung, aber es wird ihm der
tote Buchstabe als solche geboten” Ich werde spiter auch
zeigen, wie es mit der Religion bei der Intellicenz besteht,
welche doch auch einer Religion bedarf, deren jetzige duliere
Form jedoch ein Hindernis ist, dal sie sich ihr nicht nihern
kann.

Ich ging gern zu Kollegen, mit denen ich allgemein
kirchliche Fragen besprach. Ich traf sie oft klagend und depri-
miert. Sie lesen und horen, wie ein Schlag nach dem anderen
in verschiedenen Teilen der Welt der Kirche versetzt wird,
jener Kirche, fiir die sie ihr Leben zu opfern bereit sind. Ent-
scheidungen, durch welche die katholischen Uberzeugungen ver-
letzt werden, werden von Gerichtshofen gefiillt. Der Priester wird
beschimpft und der Beschimpfer triumphiert. Auch in ihrer
eigcenen Pfarre sind bedauernswerte Fille vorgekommen. Sie
wollten die Sache vorwirtsbringen, sie ging aber zuriick. Mir
erbarmen auch diese. Sie wissen oft selbst nicht, wo die Schuld
ist. Sie suchen sie bei den Kirchenfeinden, wihrend sie in der
Kirche selbst zu finden ist, aus den Griinden, die ich spéter
erortern werde.

Mich trieb jedoch auch die Selbstliebe zur Vertffentlichung
dieser Schrift. Aus den #Armlichsten Verhiltnissen dureh nur
mir bekannte Schwierigkeiten habe ich mich emporgearbeitet
zu meinem Stande; hierbei bemiihte ich mich redlich, der Wahr-
heit niher zu kommen und nun soll ich seelisch erdriickt
werden angesichts der Tatsache, daB ich einer Sozietit diene,
die zwar grof und herrlich in ihren Fundamenten, in ihrem
duBeren Auftreten jedoch oft an chinesische Zustiinde erinnert!



s, i e

Ich soll zum Denken gezwungen werden, das einem richtigen
Denken widerspricht und soll von den an der Kultur arbei-
tenden Menschen verachtet werden als Riickstindiger, und zwar
in gewisser Beziehung mit Recht! Jeder ehrlich denkende
Mensch wird mein Vorgehen als ehrlich und korrekt finden
auch fiir den Fall, dal er meine Anschauungen objektiv ge-
nommen falsch findet.

Mich trieb aber auch eine weniger edle Selbstliebe dazu.
Ich traue mich fast nicht mehr in manche Priesterkreise, wo
Politik als einziges Rettungsmittel der Kirche angesehen wird
und wo man manche bittere Pille wegen seines Verhaltens
verschlucken mull. Iech habe mich stets bemiiht, als Priester zu
handeln und zu leben, aber trotzdem wird man selbst von
solechen, die am wenigsten das Recht hitten, als Verriter der
sogenannten klerikalen Sache hingestellt. ,Er tut nichts,” lautet
die Note.

Auch bei Pastoralkonferenzen bekommt man Fragen, die
sich mit allgemeinen kirchlichen Verhiltnissen beschiftigen.
Weh, wenn man aus gewohnlichem Geleise herausgekommen
ist! Predigt, Katechese ete. sollen eifrig gepflegt werden, gute
Zeitungen verbreitet, Bruderschaften und Vereine gegriindet
werden, der Geistliche soll nach kanonischen Vorschriften
leben. So lauten die gewohnlichen Ldsungen.

yIch hitte mich doch iiber die Fragen, die ich behandle,
besser unterrichten lassen, ich hitte doch die Berufenen um
Aufklirung bitten sollen, um das Gleichgewicht meiner Seele
wieder herzustellen.” So wird mir mancher vorhalten. Nun ich
kenne ja die diesbeziiglichen Biicher und auch die Herren. Schon
wihrend der Studienzeit studierte ich nicht blofl ihre Werke
und ihre Lehren, sondern auch sie selbst, so daf} ich ihr Denken
und Empfinden wohl kenne. Wenn ich mich an sie gewendet
hiitte, wiire ich vielleicht um die Erfahrung reicher geworden,
daBl es Leute gibt, die etwas fest glauben, ohne auf die letzten
Griinde die Sache zu priifen.

AuBerdem hat auch schon mancher erfahren, dafl die ge-
sellschaftlich und auch materiell besser Gestellten eo ipso das
Recht und die Wahrheit beanspruchen, wihrend der Unter-



T e

geordnete schon von vorneherein Unrecht hat. Est miseria
humana! Ich ziehe es darum vor, gleich offentlich meine An-
schauungen den Kollegen vorzulegen.

In der Einleitung habe ich bereits Sachen beriihrt, iiber
die man sehr ausfithrlich schreiben kénnte. Ich will mich jedoch
jeder Weitschweifigkeit enthalten und mache den werten Leser
namentlich auf die Schlufibetrachtung aufmerksam, wo ich
nidher ausfithre, was ich mit der Schrift erreichen will.



Die bedringte Lage der Kirche und die Unter-
suchung der Ursachen dieser Bedrangnis.

1. Darstellung der bedringten Lage der Kirche. Zu
zeigen, dall die Lage der Kirche wirklich eine bedriingte ist, wire
eigentlich fiir die Einsichtigen nicht notwendig. Doch es gibt
viele, die nur optimistische Zeitungen lesen und iiber die Lage
der Kirche nicht richtig orientiert sind. Auch tduschen sich
manche selbst, indem sie das nicht glauben wollen, was ihnen
unangenehm ist. Viele befinden sich auch in glinzender Stel-
lung, sind von Schmeichlern umgeben, bekommen Besuche von
hohen Personen, die solche Biicklinge vor ihnen machen, dal}
sie meinen: Schau, schau! Mit der Kirche steht es eigentlich
nicht schleeht, wenn solche Personen so devot den kirchlichen
Personen entgegenkommen! Sie werden von Staatslenkern ge-
ehrt, bekommen hochklingende Titel, verkehren in den hohen
Kreisen, wo man ihnen mit feinen Manieren und diplomatischer
Hoflichkeit entgegenkommt, kennen aber die groflen Massen
des Volkes nicht, die offen ihre Meinungen sagen, Meinungen,
die nicht immer zugunsten der Kirche lauten.

Dazu kommt, dafl unsere Zeitungen, Broschiiren efe. von
der Konversion irgend eines anglikanischen Adeligen weit und
breit erzihlen, was manche Priester gleich zu besten Hoffnungen
stimmt. Sie merken aber nicht den inneren Abfall in der Kirche,
namentlich den Abfall von tausenden und tausenden der In-
telligenz. Da erinnere ich mich, was ein gewesener Hofmeister
des allmichtigen Osterreichischen Kanzlers Metternich erzihlt.
Der Hofmeister, ein Mann aus dem Volke, kannte die erbitterte



WA

Stimmung des Volkes in Wien und machte den Minister darauf
aufmerksam. Da lichelte dieser ungliubig und liel den Polizei-
prifekten — Sedlnicky hiel er, wenn ich nicht irre — rufen
und fragte ihn in Gegenwart des Hofmeisters nach der Stim-
mung in der Stadt. ,Exzellenz, alles ruhig,” antwortete der
Polizeiprifekt. ,Sehen Sie, Herr N. N., nur nicht zu furchtsam
sein,” sagte lichelnd der Minister zum jungen Mann. Doch am
nichsten Tage mufllite er fliehen aus der Residenzstadt. Eine
solche Tauschung finden wir auch bei vielen aus unserer Mitte.

Wie es wirklich mit der Kirche steht, wissen wohl die
meisten von uns Priestern. Man sehe sich doch in den Kirchen
der Stidte um und ziihle nach, wie wenig Minner dem Gottes-
dienste beiwohnen. Man rechne nach, wieviele von den vielen
tausenden Beamten, Offizieren, Lehrern, Gendarmen ete. an
Sonntagen die Kirche besuchen. Manche Stiddte haben ihre
Bewohner fiinffach bis zehnfach vermehrt. Doch die alten
Kirchen sind noch immer grofi genug. Die Wirtshiiuser nehmen
immer mehr zu und sind gerade Sonntags wihrend des Gottes-
dienstes iiberfiillt, die Kirchen sind leer, namentlich wihrend
der Predigt. Man tiduscht sich gewaltig, weil eine oder mehrere
Kirchen oft gefiillt sind und berechnet nicht, wieviele eigentlich
im ungiinstigsten Falle dem Gottesdienste beiwohnen sollten.
Oft geschieht es, dal ein und dieselben Besucher mehrere
Kirchen besuchen. In den kleinen Stidten fiillen sich die
Kirchen mit den Besuchern aus der Umgebung der Stadt.

Auch die leitenden kirchlichen Kreise sehen das Umsich-
greifen des Indifferentismus ein. Unser Oberhirt spricht na-
mentlich in der letzten Zeit in seinen Hirtenbriefen davon, wie
die Gleichgiltigkeit im Glauben, sogar der Unglaube auch
die niederen Schichten der Bevdélkerung ansteckt. Die Ordi-
nariatskurrende vom 30. Oktober 1902, Z. 5015, durch die man
sich nach den katholischen Vereinen erkundigen wollte, beginnt
mit den Worten: ,Die derzeit iiberaus grofie Bedriingnis der
katholischen Kirche fordert gebieterisch zum Zusammenschlusse
und zielbewufBiter Arbeit aller Katholiken . .. .”

Da lese ich in einem Zeitungsblatt von 20. Mai 1903 einen
Bericht iiber die Sitzung der franzosischen Kammer. Der



s R et

Sozialist Allard verlangte die Kiindigung des Konkordates und
die Aufhebung des Kultusbudgets. Der Ministerprisident Combes
erklirt, er sei ein Anhiinger der Trennung der Kirche vom
Staat, aber er halte diese Trennung fiir untunlich, da sie der
Republik ernste Schwierigkeiten verursachen wiirde. Die Regie-
rung verlange die Aufrechterhaltung des Konkordates; denn
sie halte die religiosen Ideen fiir gegenwértig notwendig.
Deputierter Sembat griff den Ministerpriisidenten an und er-
kldrte, er gebe nicht zu, dal man sage, die religiése Idee sei
notwendig. Ministerprasident Combes erwiderte, er halte die
religitse Idee fiir einen der michtigsten Hebel der Humanitit.
Deputierter Sembat erklirt, dies sei die Sprache eines Priesters,
nicht eines Ministerprisidenten. Wir haben in der Regierung
Freunde, die niemals solche Grundsitze zugeben werden. 328
Stimmen waren fiir die Regierung, 201 Stimmen dagegen. —
Also mehr als ein Drittel der Volksvertreter will von der Reli-
gion nichts wissen. Das Volk, das sie vertreten, riithrt sich
nicht. Die Regierung hilt das Konkordat fiir gegenwirtig
notwendig! Solche Berichte kann man Tag fiir Tag lesen.
Dall dieser Abfall auch im Inneren sich vollzogen hat
oder sich zu vollziehen begonnen hat, wird niemand bezweifeln,
der ernstliche Studien macht. Die Ditzese, in der ich wirke,
ist ein sehr deutliches Beispiel dafiir. Keine Pfarre ohne Spal-
tung der Gemiiter beziiglich der Religion. In Krain hat sich
ebenfalls diese Spaltung vollzogen, ebenso in Steiermark, auch
in der Didzese Lavant, wo die religidse geistige Trennung in den
Stddten schon lingst eingetreten ist, aber auch auf dem Lande
gich zu vollziehen begonnen hat. Begeisterte Redner sprechen
oft {iber Triumphe der Kirche in ihren Vortrigen, doch forseht
man der Wahrheit nach, so merkt man, daff diese Triumphe
wohl rein duBerliche sind, wenn sie {iberhaupt soleche sind. Am
meisten triumphiert die Kirche gerade dort, wo sie sich in Minder-
heit gegeniiber den protestantischen Majorititen befindet. Eine
eigentiimliche Erscheinung, als ob es notwendig wire, dal die
Kirche zu ihrer besseren Entfaltung der liberalen Schutz-
fittiche des Protestantismus bediirfte! — In den romanischen
Lindern Amerikas, in den Ablagerungsgebieten der Midchen-

Vogrinec, nostra culpa. 9



ot i

hidndler, dort, wo das Leben fast nur den Schein der Religion
behalten hat, oder in Spanien, dem Lande der inneren Zerkliiftung
und des Volkselendes, kann sich die Kirche wohl keiner Triumphe
rithmen, da ich eben unter kirchlichem Triumph eher den Triumph
iiber Schlechtigkeit und Sittenlosigkeit verstehe, nicht den, der
darin besteht, daB hohe kirchliche Funktionire von Staats-
groBen mit Geschenken bedacht oder ausgezeichnet werden. Am
allerwenigsten kann die katholische Kirche auf Triumphe in
Italien hinweisen, in dem Lande, wo sich die Maffia und Briganten
straflos herumbewegen koénnen, so dall der Fremde nicht ein-
mal seines Lebens sicher ist. Dort ist auch die Heimatstétte
der Anarchisten. Beim Tode Zolas schickten die Lehrer Italiens
eine Beileidsadresse an die Hinterbliebenen des Inhaltes, daB
Zola der Welt gezeigt habe, wie die Erziehung der Kinder ohne
iibernatiirliche Religion, durch das natiirliche Licht der Vernunft
allein erfolgreich sein kénne! Auch in Osterreich kann man von
einem Triumphe nicht reden. Die Geschichte der ,Los von Rom-
bewegung” hat dies genugsam bewiesen, welche Bewegung mehr
durch die religiose Gleichgiltigkeit der Osterreicher als durch
die Kirche selbst iiberwunden wurde. In Klagenfurt hat man
die Mitglieder der Leo-Gesellschaft blutig geschlagen, in Béhmen
demonstriert sogar das Militdr, wenn der Priester den Namen
Hus nur in den Mund nimmt. Man beachte die Stromungen in
der Lehrerschaft in Osterreich und in Deutschland, die Ent-
scheidungen der Gerichte in Osterreich und in Deutschland
und dann rede man noch von Triumphen.

Doch sehet! Selbst Kaiser und Konige pilgern nach Rom
und bezeugen ihre Hochachtung der katholischen Kirche! Mit
der bloBen Hochachtung ist ibrigens nicht viel geholten. Aufier-
dem ist mehr ein eigener Nutzen im Spiele; denn man weili, dal}
die orthodoxen Katholiken treue Anhiinger der Herrscher sind.
Ferner ist es immer etwas Interessantes, den Papst zu sehen.
Selbst Zola bat um Audienz, gewill nicht aus Religiositit.
Wollte doch sogar Alexander der Grofie den Einsiedler im Fasse,
den Diogenes sehen! DaBl aus derlei Besuchen oder XKund-
gebungen der Monarchen nicht auf eine glinzende Stellung der
Kirche zu schlieBen ist, ist einleuchtend. ,Mein Reich ist nicht



S gligTe e

von dieser Welt,” sprach Christus, also werden die wahren
Triumphe ganz anderswo zu suchen sein.

Bevor ich aus dieser Betrachtung den SchluBl ziehe,
stelle ich noch den Erfahrungssatz auf, der die kirchlichen
Kreise doch zum Nachdenken zwingen muB, némlich, dafl sich
zumal die Intelligenz im weitaus griéBten Teile der
Kirehe entfremdet hat und dall proportional mit fort-
schreitender Bildung des Volkes auch die Anhénglich-
keit zur Kirche abnimmft.

Der Satz ist nicht allgemein zu nehmen, und im letzten
Teil das Wort Bildung mehr relativ zu verstehen, so daB
hier vielleicht die besser Gebildeten als die besser Unterrich-
teten zu verstehen sind. Ich kenne den griéBten Teil Kidrntens,
und da finde ich hauptsiichlich die Intelligenteren im kirchen-
feindlichen Lager. Anderswo ist es nicht besser. Man sehe sich
die Besucher in der Kirche an, welchem Stande sie angehdren,
namentlich aber betrachte die Teilnehmer an solehen Ubungen,
die einen spezifisch katholischen Charakter haben, z. B. am
Empfange der Bulisakramente, an den kirchlichen Prozessionen
(die Teilnahme an der prunkvollen Fronleichnahmsprozession
ist mehr eine Modesache) oder frage, welchem Stande jene
angehdren, die sich iiber das Fastengebot hinaussetzen. In den
Stidten ist nichts Traurigeres als eine Prozession in der Bitt-
woche, an der sich Zoglinge von verschiedenen geistlichen
Anstalten, einige bekannnterweise fromme Minner und Frauen
aus dem niederen Volke beteiligen. Ein guter Nachbar er-
zihlte mir, wie religiés seine Pfarrkinder sind. Sogar Freitags
kommen sie in die Kirche! Dann rief er nach gespendetem
Lobe seiner Pfarrinsassen aus: ,Wie lange werden wir noch die
Bauern haben!” ,Solange, lieber Freund, als nicht auch unter
sie der Geist der intelligenten Kreise kommt, jener Geist, der
die heutige Kirche nicht mehr als seine Begliickerin anerkennen
will, weil sie ihm in fremdem Gewande entgegentritt,’ ant-
wortete ich.

Interessant ist auch die Beobachtung, wie man den Klerus
tir weniger intelligent hilt als die iibrigen Stiinde. Derjenige,
der nur wochentlich einmal eine religionsfeindliche Zeitung

Ll
~



o= TR (e

liest, meint turmhoch tibher dem Bildungsniveau des Geistlichen
zu stehen. In den Klerusorganen war oft zu lesen, wie sich in
den Stddten manche scheuen, mit den Geistlichen auf der
StraBe zu gehen. Wenn er ein angenchmer Gesellschafter ist,
wird er in der Gesellschaft noch gerne gesehen. Aber auf der
Strafle mit dem ,Sehwarzrock” freundlich zu verkehren, was wiirde
die Welt iiber seinen Bildungsgrad denken? Wir lindliche
Studenten muBten manchem am Gymnasium nachhelfen, spiter
haben wir auch fleiBig, wenn auch unpidagogisch studiert,
jedoch jetzt: ,Wie riickstindig sind wir!”

Sogar Bessere aus einer Dorfpfarre haben sich ihres
Priesters in der Stadt geschimt, weichen ihm aus. Postillone,
Hausmeister, Soldaten diirfen in der Stadt den Pfarrer der
Heimat gar nicht kennen. Noch eigentiimlicher ist aber die Be-
obachtung, wie sich Priester oft auf freundschaftlichen Ver-
kehr mif hoher Gestellten etwas ,einbilden” und durch ihn ge-
schmeichelt fithlen. Ein Amtsbruder ist ihnen dann gar nieht
der Beriicksichtigung wert. —

Ich habe diese Wahrnehmungen angefiihrt, um zu zeigen,
wie es Mode wird, sich von der Religion immer mehr fern-
zuhalten und auch mit den Vertretern der Religion nicht in
allzunahe Berithung zu kommen. Wenigstens unter den ersten
Postulaten, daf jemand zu den Gebildeten zihlt, pflegt stets
die feindliche Stellung gegeniiber der Religion, wenn auch nicht
im geheimen, doch nach auflen hin zu figurieren. In Kirnten
haben viele Geistliche Briider, die von ihnen wihrend der Studien-
oder Lehrzeit ganz ausgehalten wurden und die weit weniger
Wissen besitzen; doch diese haben sich nach Erreichung ihrer
Stellung von ihren Briidern geistlichen Standes getrennt und
gehen andere Wege, um ja nicht klerikal zu erscheinen.

2. Der Kulturfortschritt und der religiése Fort-
schritt. Im Vorwort habe ich gesagt, dal mich auch die Nichsten-
liebe zur Veroffentlichung dieser Schrift veranlafit hat, und so
-hebe ich auch hier hervor, daBl mich der religiose Abfall haupt-
siichlich deshalb schmerzt, weil die Menschen dadurch nicht be-
glitckt, sondern in den Zustand der Unzufriedenheit und Ge-
hiissigkeit versetzt werden, indem der Mensch sehr leicht nicht



L etk

blof der Kirche, sondern hinterher auch Gott, seinem Schopfer,
untreu wird. Tatsiichlich kénnen wir bemerken, wie die Menschen
im Laufe des letzten Jahrhunderts riesige Fortschritte auf dem
Gebiete der Technik und des Verkehrs, der staatlichen Ein-
richtungen, tiberhaupt auf dem Gebiete der theoretischen und
praktischen Wissenschaften gemacht haben, wihrend das Gebiet
der Religion, die Sittlichkeit und Gerechtigkeit keinen merk-
baren Fortschritt aufzuweisen hat.

Ich trenne nimlich die christliche Sittlichkeit und die
christliche Gerechtigkeit nicht von der weltlichen, indem ja
die christlichen und weltlichen Tugenden identisch, auf gott-
lichem Willen fuflen miissen. Ich will nicht die alte Zeit loben,
als ob diese gerechter wund sittlicher gewesen wiire, sondern
ich bedaure nur, dal bei dem allgemeinen Aufschwung
Gottesfurcht, Sittlichkeit und Gerechtigkeit zuriickgeblieben
sind. Haben diese ihre Quelle in der Religion, so finde ich,
dafl auch die Religion die gewiinschten Friichte nicht gebracht
hat, dall der Same, den Christus gesiet, wohl zu einem grofBen
Baume emporgeschossen ist, der einige Zeit sehr viel, spéter
jedoch nur spiirliche Friichte brachte und daBl grofle und starke
Zweige dieses Baumes abgebrochen sind, um selbst einen
Stamm zu bilden, daf aber auch an dem alten Baume mancher
Zweig verdorrt und mancher Teil morsch geworden ist.

3. Die Ursachen der bedringten Lage der Kirche.
Welche Ursachen haben die zuvor geschilderten Verhiltnisse her-
beigetiihrt? Es ist traurig, dal man in katholischen Kreisen diese
Frage so wenig studiert oder nicht genfigend studiert, und sich
nur mit oberfldchlichen Andeutungen und Beschuldigungen
begniigt. Man beschuldigt die Reformation, dann Autoritiits-
mangel, Liberalismus, Freimaurerei, weiterhin die Schulen, die
Regierung u. s. w. Mancher blickt sogar nicht weiter wie
bis zu seinem Nachbarpfarrer, und wenn er dort sieht, daB
sein Kollega nicht ganz sittenstark ist, sucht er dort Griinde,
d. h. in der Lauheit des Klerus Griinde fiir die heutige Misére.
Die Philosophischen und gleichzeitic Hochkirchlichen durch-
schauen mit weitem Blick die Welt und meinen: Am kliigsten
ist es doch, wir halten uns an die Worte der heil. Schrift, und



da lesen wir beim heil. Johannes: dafi Hoffart, Augenlust und
Fleischeslust die Triebfeder des weltlichen Gebarens seien.
Christus habe auch von den Verfolgungen der Kirche ge-
sprochen: ,Hat man mich verfolgt, so wird man auch euch ver-
folgen.” Jetzt sind sie beruhigt. Ich werde nicht irren, wenn
ich sage, daB diese an ein anhaltendes Durchdenken einer
Tatsache nicht gewohnt sind; namentlich in dem kritischen
Streite mit Dr. Ehrhard hat man solche Thesen aufgestellt. Die
Kritiker Dr. Ehrhards bestitigen vollkommen meine Behaup-
tung. Die christliche Lehre hat tatsichlich mit Hoffart, Augen-
lust und Fleischeslust zu kéimptfen. Das sind aber nur Hinder-
nisse, die ihre idealen Erfolge verhindern. Diesen Kampf mit
Hoffart und ihren Genossinnen fiihren aber auch wir, die wir
die Kirche lieben und uns bemiihen, ihren Vorschriften zu
entsprechen, vom Papst bis herab zum letzten Diener. Diesen
Kampf fiihrte der heil. Paulus, fiihrten die Heiligen, und zwar
hatten sie vielleicht einen heftigceren Kampf zu bestehen, als
ihn viele sogenannte Kirchenfeinde auszufechten haben. Wenn
man sagt, die Welt lasse sich aber allzubéiufig von Hoffart,
Augenlast und Fleischeslust besiegen, so mufl man wieder
nach dem ,warum” fragen? Wer ist Schuld an dieser Schwiche
der Welt, dab sie sich besiegen lif3t?

Es wird somit niemand im Ernste nach genauem Durch-
denken der Sache behaupten, der intellektuelle Abfall habe in Hof-
fart ete. seine letzten und tiefsten Wurzeln. In den Predigten wird
sehr oft die heutige MiBstimmung gegen die Kirche durch die zu-
vor angefiihrte Prophezeiung Christi von der Verfolgung er-
kliarlich gemacht. Jedoch mit Unrecht! Die prophezeite Verfolgung
bezieht sich auf die Lehre Christi — propter Christum, welche
Verfolgung zur Zeit der Bekehrung der heidnischen Volker fast
iiberall stattgefunden hat und noch heutzutage in den Missions-
lindern stattfindet. Findet heutzutage in den Kulturlindern eine
solche Verfolgung, eine Verfolgung wegen Christus statt? Es ist
vielmehr ein innerer Abfall, eine Abwendung von der katholischen
Kirehe, nicht insoferne sie die Trigerin der Lehre Christi ist,
sondern insoferne die Vertreter der Kirche das Volk nicht ge-
niigend unterrichten und Ideen vertreten, die nicht streng zur



PSR

christlichen Lehre gehoren, wenigstens nach dem Urteile der
Kirchenfeinde. Ich werde manches vorbringen, was nach meiner
Anschauung der Kirche nachteilig ist, ebenso wie es manche
Laien freilich in wenig liebenswiirdiger Form tun, doech wird
mich auch der Fanatischeste nicht zu den Verfolgern der Kirche
propter Christum rechnen, da ich sogar fiir die achte Klasse
der Mittelschule ,die Nachfolge Christi” von Thom. von Kempen
vorschlagen werde. Und wenn es auch wahr wire, dall die
Kirche wegen Christus verfolgt wird, dann tritt doch an die
kirchlichen Vertreter die Pflicht heran, zu untersuchen, ob
nicht sie diese Verfolgung verschuldet haben, und alle Krifte
aufzubieten, dall die Sache der Kirche nicht riickwirts schreite,
sondern vorwirts und dal sie wie in den ersten christlichen
Jahrhunderten den geistigen Sieg davontrigt.

Somit konnen uns die vorhergehenden Berufungen an die
heil. Schrift nicht geniigen, um die Lage der Kirche zu er-
kldren, sondern es muf} griindlicher untersucht werden. Die ein-
zige Schrift, die mir diesbeziiglich bekannt ist und die von
philosophisch-geschichtlichem Standpunkte griindlicher die
Frage behandelt, ist die bekannte Schrift Dr. Ehrhards: ,Die
katholische Kirche im XX. Jahrhundert.”

Einer der Kritiker hat gesagt, dal das Buch Ehrhards
nichts Neues biete. Ich reehne mich nicht zu den Historikern:
doch war immer mein Bestreben mich in einzelne Geschichts-
epochen zu vertiefen und so finde ich auch, dafl das Buch ge-
schichtlich nichts Neues biete. Doch die philosophisch betrach-
tende Darstellung der geschichtlichen Tatsachen ist neu. Wir
sehen, wie sich die duflere Gestaltung der Kirche geformt hat und
wie gleichzeitig, sich langsam trennend von der Kirche, die heu-
tige moderne, glaubensarme Weltanschauung entstanden ist. In
dieser Beziehung ist das Buch sehr lehrreich. Die Kritiker konnten
ihm mehr mit Verdichtigungen und Verdrehungen entgegen-
treten als mit philosophisch-geschichtlichen Argumenten. Die
Aufforderung an beide Teile, an die Kirche und die moderne Welt,
zur Aussdhnung mahnend, ist mehr theoretisch und allgemein.

Um auf die anfangs gestellte Frage zuriickzukommen, miissen
wir, wenn wir nach den Griinden der Entfremdung der Kirche und



der modernen Welt forschen, uns die Kirche durch ihre lehrenden
Vertreter, die moderne Menschheit durch ihre geistigen Fiithrer
vorstellen. Haben wir uns diese zwei Gegner im Geiste vergegen-
wiirtigt, dann miissen wir weiter das Verhiltnis zwischen beiden
untersuchen und da finden wir, daBl die moderne kultur-
tragende Menschheit einst mit der Kirche innig verwachsen
war; ihr Denken war nicht ein anderes als das der Kirche;
was auch nicht anders sein konnte, da ja die Kirche die
alleinige Erzieherin der Menschheit war, und zwar eine mitter-
liche Erzieherin, die nicht blof fiir den Unterricht gewisser
Gegenstinde, z. B. Religion, sondern auch fiir das leibliche
Wohl der Zoglinge sorgte. Die Kirche hat die antike Kultur mit
christlichen Lehren veredelt und aus wilden Voélkern Kultur-
volker geschaffen, Kirche und Staat war eine Person, der Staat
sorgte filr das materielle, aber auch religitse Wohl der Volker,
die Kirche aber nicht nur fiir das religiose Wohl, sondern auch
das materielle Wohl derselben. Der Staat war die exekutive Ge-
walt bei der Erziehungstiitigkeit der Kirche. Schon im 15. Jahr-
hundert bemerken wir, wie sich die Menschen ihrer Mutter,
der Kirche nicht mehr recht fiigen wollten, da ihnen manche
Mafinahme derselben nicht gefiel; sie suchten selbstindig zu
werden. Sie waren jedoch noch nicht alt genug dafiir, bis sie
durch die franzdsische Revolution auf blutige Weise sowohl vom
Staate als auch von der Kirche die Grofijihrigkeitserklirung
ertrotzten. Die miitterliche Gewalt war der Kirche genommen,
der Staat zog seinen Arm, mit dem er die Kirche unterstiitzte,
zuriick.

Die Situation der Kirche ist nun eine ganz andere ge-
worden. Jetzt galt es ihre Titigkeit und ihr Auftreten derart
einzurichten, daB sie durch diese allein die Menschen gewinne,
wie es in der vorkonstantinischen Zeit gewesen ist. Nicht mehr
Mutter, sondern Lehrerin ist die Kirche geblieben. Um jedoch
auch diese Stellung zu behaupten, ist es notwendig, dali sie
ihre ganze moralische und geistice Macht strahlen lilit, um
die Menschen zu ihrem Lehrstuhl hinzuziehen und deren
Leben mit ihren Prinzipien zu durchdringen. Dieses Moment,
dal die Kirche die Erzieherin der Menschen war und noch ist



sune AP S

und auch als Lebrerin der moralischen Prinzipe aufgefalit
werden will, wozu sie iibrigens von Christus auch berufen
wurde, ist fiir meine Untersuchung grundlegend und wir sind
der Beantwortung der Frage niiher gekommen.

Wenn zwischen zwei Personen ein Zwist besteht, dann
ist es moglich, daf einer von beiden die Schuld hat oder beide
zugleich, in gleichem oder ungleichem MaBe. Fassen wir den
iilbergeordneten oder den ansehnlicheren Partner in das Auge,
den Lehrer, in unserem Falle die Kirche, und fragen wir uns, ob
diese ihre Lehr- und Erziehungspflichten zur Zufriedenheit erfiillt
hat; dann, wenn sie diese Pflichten erfiillt hat, ob sie bei
der Erfilllung dieser Pflichten auch piddagogisch richtig vor-
gegangen ist, da man sehr eifrig unterrichten, jedoch wegen
pidagogischer Fehler keinen Erfolg erzielen kann. Moglich ist
es, daB auch das Auftreten derartig war, dall die Zoglinge
kein Vertrauen zur Kirche fafiten. Dieses ,Nosce te ipsum”
ist unbedingt notwendig. Sogar bei uns beginnt jeder geistige
Fortschritt mit Selbsterkenntnis. Wenn bei einem Landmann die
Wirtschaft schlecht steht, wird man zunichst nicht fragen, ob viel-
leicht die Steuern die miflliche Lage verschuldet haben, son-
dern ob nicht er selbst daran schuld ist. Auch wenn es mit
den Finanzen in einem Staate schlecht steht, wird man nicht
zuerst die hohen Durchfuhrzolle ete. beschuldigen, sondern
zuniichst den Gang der eigenen Staatswirtschaft untersuchen.
Da wir die Kirche als Lehrerin der Vélker betrachten, ist diese
Frage noch natiirlicher und naheliegender. Die MiBstinde in
einer Pfarre kommen vielfach auf das Konto der Seelsorger. ,,Sicut
rex, ita grex” so hat man uns gelehrt. Sogar die Lehrer bekommen
von Vorgesetzten bittere Lektionen zu horen, wenn Sittlich-
keitsdelikte bei den Schulkindern auch auBerhalb der Schule
vorkommen. Bei den Verbrechern fragt man auch nach der
Erziehung. Die Sprichworter: ,Der Apfel fillt nicht weit vom
Baum”, ,An ihren Friichten werdet Ihr sie erkennen”, kenn-
zeichnen die Richtigkeit meiner Annahme.

Zu untersuchen, ob nicht die Menschheit selbst den Ab-
fall von der Kirche verschuldet hat, ist zunfchst eine Aufgabe
der Fithrer der modernen Menschheit selbst, an uns tritt diese



=

Aufgabe erst dann als notwendig heran, wenn festgestellt
worden ist, daf die Kirche in jeder Beziehung ihrer
Pflicht nachgekommen ist.

Bei dieser Untersuchung, nidmlich ob nicht die moderne
Menschheit selbst den Abfall von der Kirche verschuldet hat,
kiime man wieder in Verlegenheit, da man nicht wiiite, welche
stichhéltigen Griinde man fiir die Schuld anfithren koOnnte.
Vielleicht wiirde man den Fiirsten der Finsternis beschuldigen,
daBl er solchen Einflufl auf die Menschen ausiibe, dall er alle
Bemiithungen der Kirche zunichte und die Menschen fiir das
Licht der Wahrheit — und wir behaupten ja die Wahrheit zu
besitzen — blind mache. Doch das reimt sich nicht mit dem
Worte Christi, dafi der Fiirst dieser Welt entthront ist, was nicht
der Fall wiire, wenn sich die Wahrheit nicht Bahn brechen kénnte.
Auch eine so starke Anhiufung von Augenlust und Fleisches-
lust kann nicht alg Grund angenommen werden, da ja vorausge-
setzt wurde, dal die Kirche ihre Pflicht ganz getan hat, also ge-
wil} eine solche Kumulation von Lastern nicht stattfinden konnte!

Meine ferneren Ausfiithrungen werden vielmehr darlegen,
daBl ich die Schuld, und zwar die hauptsichlichste an dem
Niedergang der katholischen Religion, wobei ich nicht die
Zahl der Katholiken iiberhaupt, sondern die Zahl der pralkti-
tischen Katholiken im Auge habe, in der Kirche selbst finde,
und zwar aus folgenden Griinden:

A. Die Kirche fiithrt das Mandat Christi: ,Gehet
hin in die ganze Welt und lehret alle Vilker und taufet
sie .. ..” ungeniigend aus, so daBl der Verstand der
Menschen von der Wahrheit nicht hinreichend er-
leuchtet, das Herz aber zu wenig zu christlichen
Tugenden angeeifert wird, d. h. die Belehrung der
Gldiubigen und ihre religiése Erziehung ist in der
Schule und Kirehe und aufBlerhalb derselben nicht
derart, dal sie hinreichend, geschweige denn vor-
ziglich wire.

B. Es bestehen in der Kirche unwesentliche, ab-
dnderliche Anordnungen, die ihrer Bestimmung in
der jetzigen Zeit nicht mehr entsprechen.



e o

C. Das Auftreten der Kirche nach aufien ist nicht
immer ihrer hohen Bestimmung entsprechend, oft auch
ihr selbst nicht niitzlich.

Der erste Punkt ist der wichtigste und diesen Punlkt
will ich hauptsiichlich verteidigen, und er diirfte mir auch am
wenigsten Unannehmlichkeiten bereiten. Ich wollte anfangs
nur diesen Gegenstand, néimlich den mangelhaften Religions-
unterricht besprechen, weil ich {iberzeugt bin, wenn dies-
beziiglich eine Anderung geschehen wiirde, sich auch in an-
deren Dingen die richtige Einsicht Bahn brechen wiirde. Ich
weil jedoch, dafi die meisten Kollegen gerade diesen bedeu-
tendsten Ubelstand nicht sehen, sondern andere fiir bedeutender
halten, z. B. das Staatskirchentum oder den Zoélibat ete. Auch
mit diesen will ich rechnen und zeigen, daf} in allen Gebieten
des kirchlichen Lebens sich bedeutende Millstinde befinden,
was auch natiirlich und erklirlich ist. Es herrscht ja {iberall
der eine und derselbe Geist, der die Triiger der kirchlichen
Ideen beherrscht, der Geist des religiésen Stillstandes, konnte
man vielleicht richtiz sagen. Und wenn nur an einem Gebiete
einmal eine Reform stattfinden sollte, dann wird der Panzer
auch von den iibrigen religiésen Institutionen herabfallen. Tch
gebe auch zu, da manche beziiglich des ,depositum fidei”,
der kirchlichen Dogmen geheime Bedenken haben. Da ich
doch von den katholischen Grundwahrheiten iiberzeugt bin
und auch meine, dafi durch Zerstorung oder Beschiddigung
derselben den Menschen das grofite Ungliick zustofien wiirde,
so habe ich schon von vorneherein beteuert, sie nicht anzu-
tasten. Ich bin auch nicht dazu berufen. Ich werde jedoch
in den SchluBkapiteln auch diesbeziiglich mich néher aus-
sprechen.

Vor weiterer Ausfiihrung der oben angegebenen Griinde
muB ich noch Riicksicht nehmen auf den etwaigen Einwurf:
Die Kirche tut ja alles, was ihr moglich ist, um auch beim
Unterrichte und in ihrem Auftreten den Anforderungen der
Neuzeit zu entsprechen. Tatsichlich kommt in unseren Pastoral-
konferenzen und auch in periodischen theologischen Sechriften
immer wieder die Frage in dem Sinne vor, wie der Seelsorger



sich in moderner Zeit zu benehmen hat, um dem Christentum
die alte Position zu behaupten, z. B. ,Welche Mittel soll der
Seelsorger gegen die Los von Rom-Bewegung anwenden” oder
»Wie kénnen die Minner in der modernen Zeit fir die christ-
lichen Grundsitze gewonnen werden etc.”. Die Beantwortung
bewegt sich jedoch immer im alten Fahrwasser, in dem Rahmen
des alten Systems. KEs ist meistens eine Wiederholung der
pastorellen Vorlesungen im Seminar, indem nacheinander die
Mittel aufmarschiert kommen wie Gebet, eifrige Predigten und
Katechesen, erbauendes Leben des Klerus, Bruderschaften, iiber-
haupt die gewoOhnlichen Obliegenheiten eines Priesters. Als
neues Moment diirfte in allerneuester Zeit nur noch die Presse,
die Vereine und die soziale Titigkeit des Priesters hinzu-
kommen. Es liegt mir das Protokoll iiber die Versammlung
der hochwiirdigen Dechante unserer Ditzese in der fiirsthischof-
lichen Residenz am 27. Mai 1902 vor. In der ersten Nummer
beriet man iiber die Mittel zur Abwehr gegen die ,L.os von
Rom-Bewegung”, die auch in Kirnten stark aufgetreten ist.

Man wiirde glauben, daf ein so auBerordentlicher Angriff
auf die Kirche auch aubBerordentliche MaBnahmen notwendig
machen werde. Keineswegs. Es werden Mittel beschlossen, die
ohnehin jeder Seelsorger anwendet und auch anwenden mul.
Wiirde ich den ganzen Wortlaut des Protokolles hier anfiihren,
so wiirde ich die Leser aus geistlichem Stande nur mit bekannten
Dingen beliistigen. Deshalb bertihre ich nur die erste Nummer.
Die Referenten wollen immer mitihrer reinkirchlichen Gesinnung
Eindruck machen und deshalb wurde auf ihren Vortrag auch
als erstes Mittel ,einstimmig beschlossen”: ,das Gebet, be-
sonders die Anrufung des heil. Geistes, eucharistische Vereine,
Forderung des Ofteren Empfanges der heil. Sakramente, Ver-
ehrung der seligsten Jungfrau, ganz besonders aber die Ein-
fiilhrung des lebendigen Rosenkranzes werden als ganz beson-
dere Mittel der Abwehr gegen die Los von Rom-Bewegung
tiir die Jetztzeit empfohlen”. Ein interessanter Beschlufl! Auch
das Gebet wird empfohlen, wihrend uns Christus aufge-
tragen hat zu beten. Man beachte das ,ganz besonders”! Ob
unter diesen Mitteln die Einfithrung des lebendigen Rosen-



5

kranzes so die anderen Mittel, z. B. die Forderung des Ofteren
Empfanges der heil. Sakramente iiberragt, daB es ganz be-
sonders aufgefaBit werden muB! Und muB dieses alles erst
als empfehlenswert beschlossen werden?! Was denkt man von
den Priestern? Doch ich habe auch sachliche Bedenken gegen
die Art des Gebrauches dieses Mittels namentlich gegen die
eucharistischen Vereine und gegen das Gebetsapostolat, vielleicht
auch gegen den lebendigen Rosenkranz, wenn diese Andachten
nur ein Resultat der priesterlichen Agitation sind, nicht
aber Akte freiwilliger Entschliefung. Mir widerstrebt es
immer, das Gebet, die Erhebung des Herzens zu Gott,das Gesprich
mit Gott an Statuten zu binden und zu einer Vereinsangelegen-
heit zu machen. Ich werde vielleicht viele beleidigen, jedoch
fiir manche Gebetsvereine — nicht fiir alle, namentlich dort
nicht, wo sich Menschen wirklich aus reinstem Antriebe zu
einem Vereine zusammengeschlogsen haben — wird der Aus-
druck richtig sein, wenn ich sage: sie bilden eine nicht auf-
genommene Claque fiir den lieben Herrgott, die auch dann
,Hosanna” rufen, wenn ihr Herz auch nicht bei Gott ist. Solche
Mitglieder kiimmern sich oft mehr um den Verein, um die
Gebetsstunden, um die Mitglieder ete. als um den Geber alles
Guten. Das Gebet hat nur dann einen Wert, wenn das Herz
selbst ergriffen und zu Gott hingezogen wird. Hitte man bei
der Konferenz beschlossen, dahin zu wirken, dafl innig und mit
Verstindnis gebetet wird, so daf der Beter in seinem Denken
und Leben gebessert werde, ferner, daB z. B. gute, der Zeit ent-
sprechende Gebetbiicher unter das Volk kommen, hiitie man
auch Gebetbiichervereine beschlossen, dann hiitte die erste
Nummer einen ganz anderen praktischen Wert.

Der géttliche Heiland lobt wobl das gemeinschaftliche
Gebet derer, die sich freiwillig zusammenfinden, um ihre Ge-
danken zu Gott zu erheben; ob er aber auch Vereine mit Ob-
mann, Kassier ete. gemeint hat, wer wird das behaupten?
Solches Statutenwerk war ja der Talmud. Glaubt man tbrigens
im Ernste, da — abgerechnet der Einwirkung der goéttlichen
Gnade, welche Einwirkung wohl geglaubt und angefleht werden
miisse, die aber nie als ein Kalkul angesehen werden kann,



— 30 —

mit dem wir bei unseren rein menschlichen Fragen iiber
unsere Pflichten rechnen diirfen, da das ganze Sein dieser
Gnade, die Art und Groélle ihrer Einwirkungen nur Gott
allein bekannt ist — diese Gebetsvereine auf die Ab-
triinnigen einen Eindruck machen werden?

Dall die iibrigen angewandten Mittel nicht hinreichen,
will ich in weiterer Ausfithrung der Resultate meiner Unter-
suchungen darzulegen suchen.

A. Die Belehrung der Gliubigen und ihre religiose

Erziehung in der Schule, in der Kirche und aufier-

halb derselben ist nicht derart, daff sie hinreichend,
geschweige denn vorziiglich wire.

Das Fundament zu dieser meiner Untersuchung lege ich
zuniichst durch Fixierung meiner Anschauung a) {iber den Be-
griff der Religion, &) liber die Art, wie die religiése Anlage
des Menschen weiter entwickelt und vervollkommnet, oder wie
man religios wird.

a) Begriff der Religion. Um zu finden, was die Religion
ist, werden wir nicht die Philosophen fragen, weil wir nicht
wissen, welchem wir folgen sollen, da einer die Religion als
blofe Phantasie betrachtet, der andere sie im Verstande oder
im Gemiite oder in einer #iuieren Einwirkung begriindet glaubt.
Wir werden auch die theologischen Definitionen nicht zu Rate
ziehen, die in der Regel nachgeschrieben werden, ohne daf} sie
auf ihre Richtigkeit gepriift wiirden. Die Wahrheit werden wir
finden, wenn wir den Religionsbegriff in unserem eigenen
Denken untersuchen und namentlich mit der Denk- und Sprech-
weise der uns umgebenden Menschen vergleichen. Es ist klar,
da wir unter Religion das verstehen, was zugrunde liegt,
wenn wir jemanden religiés nennen. Wann nennen Wwir je-
manden religios? Es ist natiirlich von wahrer Religiositit die
Rede. Wiirden wir einen Menschen finden, der von Jugend an



I

gewohnt ist, zu Gott zu beten und ihm zu dienen und wiirde
man bei ihm sonst nichts voraussetzen als dieses, wiirden wir
ihn schlechthin religiés bezeichnen? Durchaus nicht, wir wiirden
sagen, er ist gottesfiirchtig oder vielleicht auch, er ist bigoftt.
Ebenso wiirden wir einen Menschen, der blofl ,human” ist,
der nach dem Begriffe der modernen Welt die Liebe gegen
die Nichsten und andere Geschdpfe betitigt, ohne dal er ein
oberstes Wesen anerkennt, durchaus nicht als religiés be-
zeichnen. Ebensowenig konnten wir von wahrer Religiositit
bei einem Menschen reden, der zwar Gott anbetet und gegen
den Nichsten zuvorkommend ist, jedoch sich selbst vernach-
ldssigt, um die Ablegung mancher schlechter Gewohnheiten
sich nicht kiimmert. Es ist vielmehr notwendig, um jemand
religios nennen zu koénnen, daB er 1. Gott anbetet, d. h. ein
héchstes Wesen anerkennt und sich zu ihm hingezogen fiihlt,
2. dafl er gegen seine Nichsten und zum Teile auch gegen
andere Geschopfe (zumal Tiere) Liebe empfindet und auch er-
weist, 8. daB er sich selbst liebt. Die Religion werden wir so-
mit als das bezeichnen, was in der Menschenseele der drei-
fachen Liebe, nimlich gegen Gott, gegen sich selbst und gegen
seine Geschopfe zugrunde liegt oder noch deutlicher als die
in der Menschenseele vorhandene Anlage, die durch Einwir-
kung von innen und auflen ausgebildet, diese dreifache Liebe
harmonisch und riehtig durch Denken und Wollen betétigt.
DaBl diese Anlage oder der Keim zur Religion uns angeboren
ist, lehrt der Apostel in dem bekannten Wort, dall die Men-
schen schon von Natur aus Gott erkennen konnen. Tertullian
sagt: ,Die Seele ist von Natur aus christlich.” Rousseau
sagt, der Jiingling, der niemals von Gott horte oder sihe,
wiirde spontan ein Verlangen nach Gott empfinden, indem er
etwa vor der Sonne niederknien wiirde, um sie anzubeten, was
bedeutet, dal die religiose Anlage sich zu entwickeln anfiingt,
und zwar auch in der Richtung zu Gott, wihrend sie friiher
schon in der Richtung zu sich selbst und zu den Nichsten
eine gewisse Vollkommenheit erreicht haben konnte. Die religi-
dse Anlage und ihre Entwicklung im Anfange ist noch keine Re-
ligion, sondern erst dann, wenn sie soweit gediehen ist, dall man



=i B e

deutlich jene dreifache Liebe erkennen kann, wie auech der
Grundstein samt den Grundmauern noch kein Haus genannt
werden kann, sondern diese Bezeichnung erst dem Bau zu-
kommt, in dem man drinnen wohnen kann, wenn auch die nicht
wesentlichen Bestandteile wie der Bewurf, Ausweillen etec. noch
nicht angebracht sind. Diese Ausfithrung iiber die Religion
stimmt auch mit der Lehre Christi iiberein. ,Meister, welches
ist das erste und grofite Gebot?” fragte ithn ein Zuhorer. ,Liebe
Gott aus deinem ganzen Herzen, aus deiner ganzen Seele und
aus allen deinen Kriiften”, dieses ist das erste und grofite
Gebot. Das zweite ist aber diesem gleich: ,Liebe deinen Nichsten
wie dich selbst,” antwortete der Meister. Dies ist notwendig,
um selig zu werden und die Bestimmung hier auf Erden zu
erfiillen.

»Herr, was soll ich tun, um das ewige Leben zu erlangen,”
fragte den Heiland der Jiingling. ,Halte die Gebote,” ant-
wortete der Meister. Also zur Seligkeit ist notwendig die Beob-
achtung der Gebote und diese sind die zwei zuvor angefiithrten
Hauptgebote. Wiirde man uns fragen, was notwendig zur
Seligkeit sei, so wiirden wir vielleicht in moderner Weise ant-
worten: ,Sei religits.” Religiés hat somit denselben Inhalt
wie die Antwort des Heilandes, nimlich die Gottes-, Selbst-
und Néchstenliebe; in dieser dreifachen Liebe wird folglich
auch die Religion bestehen.

Die Religion ist nicht identisch mit dem christlichen Glauben,
ja nicht einmal mit dem Glauben iiberhaupt; denn die Religion
hat frither bestanden als das Christentum, friiher als irgend
eine richtige oder falsche Offenbarung. Es gab auch gewil} zu-
vor religiose Menschen. Die Patriarchen, die Propheten, der
heil. Josef, sie waren gewill religiés. Auch die Naturreligionen
zihlen religidse Mitglieder. Der gottliche Lehrmeister zeigte
der Religion nur den richtigen Weg, auf dem sie wandeln soll,
und gab durch das Einsetzen des heil. Mefopfers und der Sa-
kramente, durch die Stiftung seiner Kirche, der Religion feste
Pfeiler und Stiitzen, damit sie nicht abirre oder erlahme. Der
Heiland sagte nie, daB er eine neue Religion lehre, sondern
er ,wiire gekommen, nicht um das Gesetz abzuschaffen, sondern



es zu vervollkommnen”. In seinen Parabeln berief er sich auch
auf die natiirliche religiose Erkenntnis, z. B. in der Parabel
vom barmherzigen Samaritan, in der er die Niichstenliebe so
schon erklidrt. Als er wegen der Ehe interpelliert wurde, berief
er sich sogar auf die religidsen Zustinde vor dem Gesetze:
,Vom Anfange war es nicht so.”

Sehr zu beobachten ist auch, daB Christus zu seinen
Aposteln religiése Minner erwihlt hat, also nicht solche,
denen man eine Religion erst beibringen miifite.

Der gottliche Heiland hat durch seine Lehren die Religion
auf den richtigen Weg: ego sum via, und somit zur bestimmten
Wahrheit: ego sum veritas. Den Menschen, die die via und
veritas aufgenommen haben, gab er auch durch seinen Opfer-
tod und seine Sakramente das wahre iiberirdische Leben in
Gott: ego sum vita.

Meine Begriffsentwicklung der Religion stiitzt sich somit
sowohl auf das Denken und Begreifen der Menschen als auch auf
die Worte unseres Lehrmeisters, dessen Lehrsidtze doch eher die
Form der Sprechweise des Volkes haben als die der hoch-
trabenden, oft nichtssagenden Definitionen der Gelehrten.

Andere Definitionen lassen sich auf meine Definition teil-
weise zuriickfithren. Wenn jemand statt ,Liebe zu Gott” Ver-
langen oder Begehren nach Gott sagt, so ist im Grunde beides
gleich. Spirago definiert die Religion in seinem Werke: ,Die
spezielle Methodik des katholischen Religionsunterrichtes’” als
die Gotteserkenntnis und einen dieser Erkenntnis entsprechenden
Lebenswandel und Gottesdienst. In dieser Definition ist das
Wort Gotteserkenntnis nicht so gut, wie Gottesliebe, da die
Erkenntnis allerdings die Bedingung der Liebe zu Gott ist,
insoferne sie ein Durchgangspunkt zu derselben ist, wihrend ge-
rade die Liebe die Krone, das Ziel und das Resultat des religiosen
Strebens ist. Auch der Lebenswandel und der Gottesdienst ist
viel richtiger oder viel religitser, wenn er mehr der Liebe, dem
Begehren nach Gott entspringt als der bloflen Erkenntnis.
Nicht derjenige ist religits, der Gott erkennt und sagt ,Herr,
Herr”, sondern ,wer seine Gebote hilt”. Es wire schon aus
diesem Grunde besser, daf man nicht so sehr die Erkenntnis

Vogrineec, nostra culpa. 3



. B

betont, die oft eine sehr groBe ist, jedoch wenig Religion
bedingt, als vielmehr die Liebe oder das Verlangen nach
Gott. Diese oder dihnliche Definitionen, wie wir solehe oft auch in
den Dogmatikbiichern vorfinden, sind aber auch aus einem
noch wichtigeren Grunde nicht richtig. Zur Religion gehdrt
auch die Liebe zu den Geschiépfen und zu sich selbst. Diese
Liebe ist nicht nur in der Gottesliebe begriindet, sondern
auch gleichmiiflig, koordiniert mit der Gottesliebe und
vom Anfang an erschaffen, in der angeborenen religidosen
Anlage der Seele selbst. Es bleibt nicht ausgeschlossen, daB
sich die religiose Anlage in der Richtung zu Gott nicht entwickelt
hat, wihrend sie sich in der Richtung zu sich selbst und den
Nichsten stark entwickelt hat. Wenn die Nichstenliebe nurin der
Gottesliebe oder in der Erkenntnis, dal Gott der Schopfer
aller Dinge sei, begriindet wire, so miiite daraus gefolgert
werden, daf} je kleiner die Gottesliebe, desto kleiner die Néchsten-
liebe ist, was die Erfahrung wohl in den meisten Fillen, aber
nicht in allen bestitigt. Es gibt groBfe humane Wohlfahrts-
einrichtungen, die auf blofer Nidchstenliebe basieren. Die blofe
Nichstenliebe ist somit auch ein Zweig der religidosen Anlage
des Menschen, sie ist aber noch nicht Religion, weil eben der
wichtigste Zweig, die Gottesliebe fehlt, wie eben die Grund-
steine mit Grundmauern oder blofles Dach noch nicht ein Haus
vorstellen.

Die iiblichen Definitionen sind somit nicht ganz richtig,
weil sie die Religion namentlich in ihrer Wurzel nicht voll-
stindig klarstellen.

Die Definition der Religion als die in der Menschenseele
von Natur aus vorfindliche Anlage, die durch Einwirkungen
von innen und auflen ausgebildet, die Liebe zu Gott, zu sich
und den Geschipfen im Menschen erzeugt, halte ich sowohl
fur die Ausfiihrung des folgenden Kapitels wie iiberhaupt fiir
eine richtige Anschauung namentlich bei Erteilung des Reli-
gionsunterrichtes fiir sehr wichtig.

b) Die Art, wie die religiose Anlage des Menschen weiter-
entwickelt oder vervollkommnet oder wie man religids wird.
Schon frither habe ich erwiihnt, daB die Kinder mit der



SO

religiosen Anlage schon auf die Welt kommen. Wie man sich
diese vorstellt, ist gleichgiltig. Wir sagen einfach, sie ist in
dem wunerschépflichen Brunnen unserer Seele vorfindlich. Die
Kinder befinden sich zunfichst in der Familie. Ist diese religids,
oder wenigstens die Erzieherin des Kindes, so beginnt die
religitse Anlage, sobald das Kind die Umgebung zu beobachten
angefangen hat, bestimmtere Formen anzunehmen und sich zu
entwickeln. Das Kind sieht, wie die Erzieherin die Hinde faltet,
wie ihr Antlitz, ihre Sprache und ihre Geberden sich verindern,
es bemiéchtigt sich des Kindes auch im Kleinen dieselbe reli-
gibse Stimmung, namentlich weil diese seiner Seele entspricht.
Ist das Kind grofler, so zeigt die Mutter dem Kinde den ge-
stirnten Himmel, die Wohnung des ,Himmelvaters”, wohin die
braven Kinder kommen, nimmt es in die Kirche mit, wo das
Kind die still und andichtig betende Menge, den frommen
Gesang, die Bilder ete. betrachtet. Beim Kinde bildet sich auf
diese Weise aus der still schlummernden religidsen Anlage
die religiose Verfassung oder religiose Disposition. Ich mdchté
wohl einen geeigneteren Namen fiir die Bezeichnung dieses Zu-
standes finden, allein es ist mir kein besserer geliufig. Solche reli-
giose Verfassung der Kinder kann man leicht in religidsen Gegen-
den beobachten, wenn Neulinge das erstemal zum Religionslehrer
in die Schule kommen. Sie halten die Hindchen gefaltet, sitzen
ruhig und andéichtig in den Biinken; denn jetzt sehen sie den-
jenigen vor sich, den sie schon in der Kirche im heiligen Dienste
beobachtet haben. Sie befinden sich in religidser Verfassung
oder Stimmung. Heuer im Winter habe ich Christenlehren ge-
halten fiir diejenigen Kinder, die wegen weiter Entfernung die
Schule nicht besuchen. Iech bemerkte, daB mich die meisten
sehr wenig verstanden, da ich mich als neu Angekommener
tber ihre Denk- und Sprechweise nicht geniigend orientieren
konnte. Doch ich habe mich erbaut an ihrer Frommigkeit und
Andacht, mit der sie meinen Worten lauschten, wiewohl sie wie
gesagt, wenig verstanden haben. Wenn diese immer auf ihren
Bergen bleiben, werden sie, beeinfluBt durch ihre Umgebung,
stets religios bleiben, obwohl sie von den Griinden der Wahr-
heiten des Christentums nicht viel mehr wissen diirften, wie etwa
38



— 386 —

ein Tiirke. Diese befinden sich eben in der religidsen Verfassung,
die jede Lehre der Kirche ohne weiteres aufnimmt. Auch dort,
wo die Kinder vom lieben Gott nie etwas horen, sondern wo
man sie nur belehrt: ,Das ist artig, das aber unartig”, bringen
die Kinder schon ein schwaches Mal religiéser Verfassung mit
sich in die Schule, indem sich der andere Teil der religisen
Verfassung, nimlich die Liebe zu den Geschipfen und zu sich
selbst, freilich ohne den vorziiglicheren, die Liebe zu Goftf,
nur kiimmerlich ausgebildet hat, insoferne das Sittengesetz
hauptsichlich das Verhdltnis zu unserem Ich und zu den Ge-
schopfen ordnet. Wird in der Schule jetzt auch die Gottesliebe
gelehrt, dann entwickelt sich dieser moch schlummernde Teil
in raschem Tempo. Sollte es Fille geben, daf} die Kinder in
die Schule auch ohne jedes siftliche Empfinden kommen,
dann hat man allerdings mit der religiosen Anlage allein zu
rechnen.

Diese religiose Verfassung, die das Kind in der Familie
namentlich durch die Mutter erlangt, ist wohl die festeste und
nachhaltigste. Das wird wohl jeder aus seinem eigenen Leben
entnehmen konnen. Mehr als alle gelehrten Beweise und Be-
trachtungen bis hinauf zur Theologie hat das Wort und das
Beispiel der Mutter ausgegeben. Ein Alumnus des Augustineums
in Wien meinte nach Erlangung des Doktorgrades: Es ist wohl
gut, daB mir meine Mutter genug Glauben beigebracht hat, die
theologische Wissenschaft hiitte das mnicht tun kénnen. Auf die
religiése Erziehung im Elternhause konnen wir Geistliche
durch die Eltern oder Erzieher wirken, und zwar durch die
Tiitigkeit in der Kirche und durch Einflubnahme mancher Art.
Wir arbeiten aber bereits in der Schule fiir spitere Gene-
rationen, indem die Kinder, zu Eltern geworden, ihre Kinder
auch in der Richtung erziehen werden, wie sie selbst erzogen
worden sind.

Nach der Erziehung im elterlichen Hause kommen die
Kinder in die Schule. Wir in Osterreich und in Deutschland
sind noch so gliicklich, daB wir den Religionsunterricht in der
Schule erteilen diirfen. Nach Ubergabe der Kinder an die Schule
treten die Eltern meistenteils von der Haupterziehung zuriick



SR e

und wirken, wenn sie verniinftic sind, mit der Schule an der
Erziehung mit. An den Priester tritt nun die Aufgabe heran,
das Kind religids zu erziehen. Bevor ich im Besonderen zeige,
wie dies geschehen soll, will ich einige fundamentale Betrach-
tungen hier anstellen, indem ich behaupte: Die religitose Ver-
fassung der Schiiler ist unbedingt notwendig, soll der Unter-
richt einen Erfolg erzielen. Auf diese religiose Verfassung
soll beim Beibringen jeder Wahrheit Riicksicht genommen
werden. Ein Unterrichten ohne religiose Verfassung des Herzens
des Kindes ist ein Aussien des Samens auf felsigen Boden.
Einige Zeit bleibt der Same liegen, bis die Végel des Himmels
kommen und den Samen wegtragen. Wenn der Unterricht im
bloflen Mitteilen und Begriinden von Lehrsitzen besteht und
moge dies in noch so schoner Form, noch so kunstvoll und
mit noch so vielem Eifer geschehen, ist es trotzdem nur ein
Aussien auf felsigen Boden. Bei den weltlichen Féchern wird der-
jenige Lehrer am meisten erreichen, der die Schiiler wiBlbegierig
zu machen versteht. Wenn z. B. ein Gymnasialschiiler noch so gut
entspricht und vielleicht infolge seines Gedichtnisses und in-
folge seiner Redegewandtheit die besten Klassifikationsnoten
erzielt, hat er aber nicht studiert, um seine Willbegierde zu
stillen, dann wird die Frucht eines solchen Lernens minimal.
Das Eingepriigte entschwindet bald und hat fiir die Bildung des
Schiilers geringen Wert gehabt. Der Religion kommt auch die
WiBbegierde zustatten, noch mehr aber die religiose Verfassung,
in der sich der Schiiler befindet. Es ist eine nicht seltene Er-
scheinung, dal} gerade diejenigen, die die besten Noten sowohl
am Gymnasium als auch in der Theologie erzielen, nicht immer
die frommsten sind. Von denen wir glauben, dal sie in der
Religion oder in der Theologie gut beschlagen sind, sind oft
sehr wenig religits. Das kommt daher, weil der Unterricht auf
die Erlangung der religiosen Verfassung keinen Bedacht nimmt.
Von unseren christlichen Wah rheiten sind ndmlich nicht
allederart, dall sie nur ausgesprochen und begriindet
zuwerdenbrauchen,umgeglaubtundbefolgt zu werden,
wiez. B. dieLehre vom Gott, von der Unsterblichkeit der
Seele, sondern es gibt auch solche Wahrheiten, wie z. B.



Lol R e

die Lehre von den Sakramenten, vom heil. Meflopfer ete., die
eine gewisse Vorbereitung des Herzens oder schon
eine bestimmte ,Zubereitung” der religidésen Anlage
des Menschen oder — sit venia verbo — eine Diingung
des Bodens erheischen, in dem Mafe, daB der Same
aufgenommen werden und Friichte bringen kann. Ich
lege Wert auf den letzten Vergleich, um verstanden zu werden.
Wie der Landwirt nicht ohne weiteres den Samen aussiiet, son-
dern dafiir sorgt, dal der Boden auch ertriglich ist, d. h. daB
er gut gediingt ist, so ist es auch notwendig, dal der Boden
des Herzens frither empfinglich gemacht wird fiir die Aufnahme
der christlichen Wahrheiten. Wie machen es wir gewdhnlich?!
Die meisten kiitmmern sich zunichst nicht, ob der Boden auch
empfinglich ist, sondern sie kommen gleich mit dem Samen
ihrer Lehren und werfen ihn auf den Boden, bewerfen ihn
eventuell mit diinnem Erdreich, d. i. mit Beweisen und Griinden.
Jetzt soll der Same gedeihen! Andere begiefien noch hinterher
die Saat oder diingen den Boden nur oberhalb der Aussaat.
Das sind diejenigen, die nach Mitteilen der Lehrsitze und Be-
weise noch das Gemiit beeinflussen.

Die Erfahrung lehrt, daB dort, wo religités vorbe-
reiteter Boden schon beim Eintritte in die Schule
vorhanden ist, das Eindringen der Wahrheiten beim
Schiiler sehr leicht ist. Gelehrte von Weltruf halten fest
an ihrem Glauben, weil sie eben eine fromme Mutter gehabt
haben. Auch der gottliche Lehrmeister hat bei seinem Unter-
richte die religiose Verfassung vorausgesetzt. Es mul} fest-
gehalten werden, daB Jesus aufler seiner Erlésungs-
mission auch als Erzieher und Lehrer zu den Juden ge-
kommen ist, um diese wahrhaft religios zu machen und durch
sie die ganze Welt. Er erschien gerade bei den Juden, weil
bei diesen bereits Voraussetzungen vorhanden waren, dall sie
wenigstens teilweise seine Lehren aufnehmen werden. Den
Sokrates hat das hochintelligente Griechenvolk durch das Gift
sterben lassen, weil er unter anderem auch den Glauben an
einen Gott lehrte. Wiire Christus unter diesem Volk erschienen,
er hiitte kaum 12 Méinner und 72 Schiiler gefunden, die bereit



o ol R

gewesen wiren, fiir die Lehre ihres Meisters selbst das Leben
zu opfern, weil eben bei den Griechen die religitsen Voraus-
setzungen, der Glaube an einen Gott, die Verheiffung des
Messias ete. fehlten. Die 12, die er zu seinen Aposteln wihlte,
waren besonders religids. Als er zu Johannes an den Jordan
hinausging, da folgten ihm zwei seiner kiinftigen Apostel spontan
nach, bewogen durch die anbetende Begriifung des Téufers
und das erhabene Auftreten des Rabbi. Einem anderen stellte
Jesus selbst das Zeugnis seiner Rechtschaffenheit aus, als er
ihn unter die Seinen einreihte: ,Hic est vere Israelita.” Nur
Judas macht eine Ausnahme. Er war nicht religits, quia fur
erat, weil er ein Dieb war. Auf ihn hatte das Wort Gottes keine
Wirkung. Er begriff nicht die Barmherzigkeit Gottes, deshalb
erhiingte er sich, bevor das Erlésungswerk vollbracht war.
Warum wir ihn unter den Zwdlfen finden, weil Gott allein.
Vielleicht rechnete er schon von allem Anfang an, als Kassier
in der Gefolgschaft des Meisters Geschifte zu machen und bat
zudringlich, aufgenommen zu werden. Der gottliche Herzens-
kenner wollte ihn nieht frither bloBstellen, bevor er nicht selbst
sein boses Herz entdeckt hatte. Bei den Phariséern fand die
Lehre Christi keinen Anklang, obwohl dieselben in der heil.
Schrift sehr bewandert waren, namentlich die Klasse der
Schriftgelehrten, die im Tempel jedermann iiber die Bedeutung
verschiedener Schriftstellen Aufklirung geben muliten. Sie
kannten nur ihren Katechismus, den Talmud, wihrend ihr Herz
ohne religitse Verfassung -war. Zu ihnen sprach der Herr:
sWer aus Gott ist, hort das Wort Gottes, wer aber nicht aus
Gott ist, hort es nicht.” Wo fanden somit seine Lehren Ein-
laB? Bei denjenigen, die vom Geiste Gottes erfiillt waren, deren
Herz religids war. Von frommen, guten Eltern erzogen, hiorten
sie gern das Wort Gottes. Die Pharisiier waren schon von
ihren Eltern nur #uBerlich erzogen. Ihr Herz blieb steinig und
voll siindhaften Gestriippes. Man vergleiche auch die Worte
des Evangelisten: ,Quotquot autem receperunt eum, dedit eis
potestatem filios Dei fieri, his, qui credunt in nomine eius,
qui non ex sanguinibus, neque ex voluntate viri, nec ex volun-
tate carnis sed ex Deo nati sunt.” Also diejenigen fanden nicht



et

EinlaB in das Reich Christi, deren Herz voll Kriimmungen
und Leidenschaften ohne den religiésen Zug war, sondern nur
diejenigen, die aus Gott geboren waren und die sich zu ihrem
Schopfer hingezogen fiihlten.

Wie gingen die ersten Christen beim christlich religidsen
Unterrichte der Vélker vor?! Sie wandten sich nicht an die
Herrscher, die meistenteils Epicuriier oder Stoiker waren, auch
nicht an die EinfluBireichen, bei denen kein religidser Zug vor-
handen war, sondern gerade an jene Volksklassen, die ziihe an
religidsen Traditionen hielten und auch ein Verlangen nach
religioser Wahrheit hatten; und deren gab es verhiltnismifBig
mehr wie heutzutage. Das ganze kulturelle Altertum hat den
Charakter eines religidsen Zuges. — Die Lehrer oder Kate-
cheten der ersten Christen wollten ihre Lehren nicht auf
ungediingte, irreligiése Herzen aussfen, sondern auf
solche, die ,aus Gott geboren sind”. Deshalb ging eine
strenge Priifung der Aufnahme zum Katechumenenunterrichte
voraus. Nach dem sittlichen Verhalten des Petenten wurde
eifrig geforscht. Den bereits aufgenommenen Katechumenen
wurden die christlichen Wahrheiten, die eine religiose Ver-
tiefung voraussetzen, nicht sogleich mitgeteilt, sondern erst
dann, wenn Garantie vorhanden war, dal sie der Auffassung
derselben fihig waren. Uberhaupt kann uns das Studium des
religidsen Unterrichtes bei den Katechumenen der ersten christ-
lichen Jahrhunderte manchen Aufsehlull {iber die richtige Art
des religiésen Unterrichtes geben.

Das Voranstehende wird somit iiberall beachtet werden
miissen, wo es sich darum handelt, den Menschen christlich
religitds zu machen. Man wird immer auf die religitse Ver-
fassung Riicksicht nehmen miissen, dort wo sie vorhanden ist,
sie zu erhalten und zu vertiefen suchen, dort, wo sie nicht vor-
handen ist, schaffen oder klarer und innerlicher gestalten. Den
Menschen wird man soweit préparieren, und zwar nicht nur
allgemein beim Religionsunterrichte, sondern auch vor der
Lehre jeder schwierigen Wahrheit, dal er mit dem
kleinen Samuel ausruft: ,Herr, sprich, dein Diener hort.” Dann
wird das Einpflanzen der Wahrheit sehr leicht sein, wihrend



sich gerade die Schaffung des religiosen Bodens oder der
religibsen Anlage schwieriger gestalten dirfte. Die richtige
Auffassung des Vorhergehenden wird sich erst nach praktischer
Durchfithrung der Lehrarten an den verschiedenen Schulen
zeigen. Um doch den Leser in meinen Gedankenkreis einzu-
fiihren, fithre ich Beispiele an: Bevor ich die Einsetzung des
heil. Abendmahles und die Bedeutung desselben erzihle und
nachweise, werde ich von der Liebe des Heilandes sprechen.
Wie gut er gegen die Menschen war! Wie er da und dort sein
liebendes Herz enthiillt hat, z. B. Sdttigung der fiinf Tausend!
Er wulite, dafi er am niichsten Tage sterben werde und da
wollte er uns ein Andenken an seine Liebe zuriicklassen. Er
wiinschte, daf man immer an ihn und seine Lehre denkt, und
so setzte er das heil. Abendmahl ein ete. Das Herz der Kinder wird
dadurch religios gestimmt, es betrachtet die Liebe des gottlichen
Heilandes und von selbst nimmt es dauernd das Pflinzchen von
der Lehre des Altarsakramentes auf. Fir die Mittelschuljugend
werde ich die Biographien der Heiligen verlangen, namentlich
der ersten Mirtyrer etwa als Auszug der ,Fabiola”. Das Bei-
spiel dieser Glaubensmiirtyrer wird die jungen Herzen religios
stimmen, daB die christlichen Wahrheiten viel tiefer und fester
in das Menschenherz eindringen. Fiir das christliche Gesetz
werde ich den Studenten durch das Lesen ,der Nachfolge
Christi” von ,Thomas v. Kempen” empfinglich machen.

Allerdings schwebt manchem Lehrer der Katechetik un-
bewulit die Notwendigkeit einer religitsen Verfassung vor, in-
dem er betont, der Religionsunterricht miisse auch das Gemiit
ergreifen, er zeigt aber nie, wie dies geschehen soll, héchstens
glaubt er am Schlusse eines Lehrstiickes durch Nutzanwen-
dungen auf das Gemiit wirken zu miissen. Am meisten hat
Professor Spirago in seinem ,Volkskatechismus” auf die reli-
giose Disposition Riicksicht genommen, jedoch nicht iiberall
und auch nicht nach einheitlichen Gesichtspunkten. Doch dem
Umstande, daB er es getan hat, ist es zu verdanken, daf sein
Buch soviel berechtigtes Aufsehen erregt hat.

Nicht nur die stete Beriicksichtigcung der religiosen Ver-
fassung ist fiir den erspriefilichen Religionsunterricht notwendig,



Rl L

sondern auch andere Faktoren, deren Untersuchung ich eben-
falls als grundlegend fiir die Aufstellung der Grundsitze des
Religionsunterrichtes betrachte. Diejenigen, die noch vom Mittel-
alter triumen, beriicksichtigen viel zu wenig, dafl die Religion
dem Menschen heutzutage nicht mehr alles ist, um das sich
sein ganzes Denken und Wollen drehen wiirde. Sogar tief in
die neue Zeit hinein war die Religion dem Menschen das
Zentrum des ganzen Lebens. Es gab keine Zeitungen, keine
Vereine, keine bedeutenden Verkehrsmittel, die den Menschen
mit der groflen Welt in Berithrung brachten. Heutzutage gibt
es zahllose, sehr ausgebildete Wissenschaftszweige, die grofles
Interesse beanspruchen, technische Errungenschaften, mit denen
sich der Geist bewundernd und gerne beschiiftigt. In den fritheren
Zeiten konzentrierte der Mensch seine Gedanken nur auf die
Kirche und ihre Einrichtungen. Es schien ihm das hdochste
Ideal, weil es eben das einzige war, fiir die Kirche etwas zu
tun oder ihr zu dienen. Die zahlreichen Kunstdenkméler beweisen,
wie das Mittelalter sein ganzes Wissen und Koénnen der Kirche
widmete. Alles dieses beweist aber noch nicht, dali besonders
tiefe, religitise Uberzeugung im Durchschnitte herrschte, sondern
nur, da der Mensch schon durch seine ganze Umgebung, durch
die ihn umgebende Atmosphiire, sich wie ein Kind in einer
religiosen Familie, in einer religiosen Verfassung befand, die
ihm ermdglichte, die christlichen Lehren in der ftrockensten
Form aufzunehmen und zu befolgen. In der dJetztzeit sind
die Voraussetzungen fiir die Forderung der religiosen Ver-
fassung durch die Umgebung verschwunden, es sind im Gegen-
teile Zustinde, die den religiosen Sinn des Menschen nicht
fordern konnen.

Weiters ist auch ein psychologisches Gesetz, dafl der
Mensch nur eine bestimmte Menge oder Summe des Erkennens
und Wollens vertragen und nicht gleichzeitic mehreren Er-
kenntnisgebieten die intensivste Aufmerksamkeit schenken kann.
Wir empfinden das selbst. Wenn wir uns durch lingere
Zeit intensiver mit einem Wissenschaftszweige beschiiftigen,
z. B. Mathematik, werden wir bald fiir andere Wissenschafts-
zweige weniger empfinglich. Beim modernen Menschen haben



(o F ey

den grofiten Teil von dem Platze, den frither die Religion in
seinem Denk- und Willensgebiete eingenommen hat, die
modernen Erkenntniszweige okkupiert und fiir die Religion
nur einen kleinen Teil, wenn auch den vorziglicheren, dank
der in der Seele befindlichen religidsen Anlage, {iberlassen.
Diese Okkupation durch andere Wissenszweige beginnt schon
in der Familie, wenn das Kind fremde Sprachen lernen muf,
in der Schule, wenn es sich die weitaus grofite Stundenzahl
mit den anderen Gegenstinden beschiiftigt. Eine fernere ganz
natiirliche Erscheinung ist es, dal diese modernen Erkenntnis-
zweige, stolz auf ihr Vordringen, gegen die alte Burg der
Religion den Kampf erdffnen, der um so aussichtsvoller wird,
je schlechter die Burg verteidigt wird, oder je mehr die Abwehr
mit alten verrosteten Waffen geschieht. Heutzutage haben wir
keinen Luther ab anno 1517 zu fiirchten, der sich auf die
Macht der Fiirsten stiitzen und samt den Herrschern auch das
Volk fiir seine Sache gewinnen wiirde; jedes Dorf hat dafiir
genug Luther im Kleinen, die in der Presse, in den Gast-
hidusern, in den Vereinen und auch sonst bei vielen Anléissen
das kirchliche Gebiet bedringen. Bei dieser geéinderten Lage
wird auch die Art des religiésen Unterrichtes eine ganze andere.
Wir miissen das restliche, der Religion reservierte Plitzchen,
das vor allen anderen Erkenntnisgebieten diesen Vorzug hat,
dal es uniiberwindlich ist, wenigstens in seinem Grunde, nim-
lich in der angeborenen religiésen Anlage, gut ausnutzen. Auf
diesem Plitzchen miissen wir mit christlichen Wahrheiten einen
uniiberwindlichen Leuchtturm errichten, dessen Licht alle
iibrigen Erkenntnisgebiete beleuchten und der durch blofies
Ausstrahlen des Lichtes diesen Erkenntnissgebieten die gegen
die Kirche gerichteten Waffen entwinden wird.

Das Resultat der vorhergehenden Untersuchungen wird
somit sein:

1. Zur Beibringung der christlichen Wahrheiten
ist die religiése Verfassung notwendig.

2. Es mull beriicksichtigt werden, dafi die mensch-
licheSeele in der Neuzeit mit so vielen Wissensgebieten
beschiiftigt ist, daB sie sich nicht mehr wie in fritheren



SR

Zeiten dem religiosen Wissen und Streben allein hin-
geben kann, und dall die modernen Wissensgebiete das
religiose Fiithlen vielfach bekimpfen und schwichen,
so daB es unsere Pflicht ist, die christlichen Wahr-
heiten so fest und so geschickt in den gut vorbereiteten
Boden der Menschenseele einzupflanzen, dali diese
Wahrheiten sich in der Menschenseele nicht nur selbst
behaupten werden, sondern auch wie Sauerteig oder
wie Salz alle anderen Erkenntnisgebiete, das ganze
Denken und Handeln des Menschen durchsiuern und
durchsalzen werden.

Die Frage, wie der Mensch religiés wird, habe ich im
vorhergehenden geldst in bezug auf die Erziehung in der Familie.
Die folgende Abhandlung wird sich jetzt beschrinken auf die
Erziehung in den verschiedenen Schulen, in der Kirche ete.,
bei welchen Ausfithrungen uns die beiden vorher szitierten
Untersuchungsresultate leiten werden. Wir beginnen mit der
Volksschule.

i
Der Religionsunterricht an der Volksschule.

1. Das Ziel des Religionsunterrichtes an der Volks-
schule. Das Ziel des Religionsunterrichtes an der Volksschule
ist offenbar, die Kinder religités zu machen, soweit es mit Riick-
sicht auf die Verhéltnisse moglich ist, oder — wenn wir zugleich
andeuten, was wir unter ,religios” verstehen — den Kindern die
Liebe zu Gott, zu sich und den Geschopfen auf den von
Christus vorgezeigten Wegen moglichst vollkommen und dauernd
beizubringen und sie auch zum Empfange der Gnadenmittel
als Stiitzmittel zur Erreichung dieses Zweckes anzueifern.
Dr. Katschner gibt in seinem Buche ,Katechetik” (Ulr. Moser,
Graz 1899) als Ziel des Religionsunterrichtes an, die Kinder zu
Jesus zu fithren oder die Vereinigung der Kinder mit Christus
durch Glaube, Hoffnung und Liebe. Dies klingt sehr fromm,
ist aber ganz unrichtig; die Kinder sind schon durch die Taufe
mit Christus vereinigt und in der Schule ist niecht mehr auf



e

die Vereinigung mit Christus hinzuarbeiten, da ja die Kinder,
die in die Schule kommen, doch fast ausnahmslos unschuldig
sind, als vielmehr dafiir zu sorgen, daf die Kinder von Christus
nicht getrennt werden. Wie kann da das schéne Wort des
Heilandes ,Lasset die Kleinen zu mir kommen” einen aufs Eis
fithren!

Ich habe gesagt, wir miissen die Kinder religiés machen,
soweit es moglich ist. Es ist einzusehen, dal wir in den
Volksschulen den Kindern nicht alles beibringen kdénnen, was
wir wiingehen, da sowohl die entsprechende Fagsungskraft der
Schiiler als auch die notwendige Unterrichtszeit fehlt. Ander-
seits stelle ich aber den Satz auf, dafl bei richtigem und
verniinftigem, mit mittelméifBigem Eifer erteilten Unter-
richte das von mir angegebene Ziel, die dauernde Liebe zu
Gott, zu sich und den Geschopfen in den Kinderherzen zu
schaffen, auch bei jetzigen Schulverhiltnissen mdglieh ist,
sobald die Kirche spéter den Erwachsenen ebenso richtig
und verniinftig beeinfluBt und ihn nicht abstofit. Ich halte den
Erfolg fiir moglich, weil die christlichen Wahrheiten doch nicht
so zahlreich und so schwierig sind, daB sie nicht mit Leichtig-
keit in das richtig vorbereitete Herz des Menschen eindringen
wiirden, namentlich in der Zeit der Kindheit, wo das Herz des
Kindes noch rein, die Wohnung Gottes ist. Die Sklaven der
altehristlichen Zeit tranken férmlich in einem Zuge die christ-
lichen Wahrheiten, weil ihnen diese pidagogisch vorgetragen
wurden und diese Wahrheiten nicht mit allem moglichen fiir
das praktische Christentum wertlosen Ballast belastet waren.
Allerdings gibt es mit dem Verstande unfafbare Wahrheiten,
aber die geschichtliche Tatsache ihrer Offenbarung ist gerade
so begreiflich wie jede geschichtliche Tatsache, z. B. aus der
Zeit des Kaisers Augusftus.

Es ist eigentiimlich, wenn hie und da der Religionsunter-
richt als besonders schwer bezeichnet wird. Ieh will einen
Vergleich machen. In meiner Pfarre sind viele Schneider. Die
konnen immerhin einen annehmbaren gutstehenden Rock
machen. Diese Kunst des Schneiderhandwerkes zu erlernen, ist
nicht so schwer. Durch die praktische Ubung im Zuschneiden



erlangen sie bald eine gewisse Geschicklichkeit. Wiirde man
bei den Lehrlingen jedoch mit Schnittzeichnen kommen, wo
geometrisch mit Zirkel und Lineal und mit Meflapparaten der
Unterricht erteilt wird, und wiirde man sogar anatomische
Kenntnisse iiber den Kérperbau fordern, bald wird die Erler-
nung des ehrsamen Handwerkes sehr schwierig. So ist auch
die Erteilung des Religionsunterrichtes leicht, wenn sie einfach
und praktisch geschieht, schwer, wenn man sich unnatiirlicher
Lehrweise bedient.

Professor Spirago sagt in seiner Methodik, ,da nach
dem Urteile der Fachménner die Erteilung des Religionsunter-
richtes schwieriger ist als der Unterricht in den iibrigen Gegen-
stinden der Volksschule. Dies kommt daher, weil bei den
weltlichen Gegenstinden sichtbare Dinge besprochen oder be-
nutzt werden, so Tiere, Pflanzen, Steine, Buchstaben, Zahlen,
Modelle u. dgl, beim Religionsunterrichte aber solche Dinge
zur Besprechung kommen, die man mit den Sinnen nicht wahr-
nehmen oder sogar oft mit dem Verstande nicht begreifen
kann”.

In diesem Sinne kann ich den Religionsunterricht weder
schwieriger noch leichter bezeichnen als die itibrigen Gegen-
stinde, da der Religionsunterricht sich auch bei der trans-
zendentalsten Wahrheit aut Sinneswahrnehmungen stiitzen mub.
Ein Unterricht, der sich darauf nicht stiitzt, ist ein imaginérer,
ilberhaupt kein Unterricht. Bei den {ibernatiirlichen Wahrheiten
muli wenigstens die geschichtliche Tatsache ihrer Offenbarung
aufgefallt und begriffen werden. Die geschichtliche Tatsache
von der Einfithrung des allerheiligsten Altarssakramentes
mub ebenso begriffen werden, wie die geschichtliche Tatsache
von der Beschaffenheit irgend einer altheidnischen Religion. Es
hat an einem Gymnasium einen Quintaner gegeben, der sich jetzt
in hoher Stellung befindet, der behauptete, einen Livius oder
Homer haben nur die Professoren verfallt, um die Schiiler in
der lateinischen und griechischen Sprache zu iiben. So kann
es auch einen geben, der die geschichtliche Tatsache der Ein-
setzung des Altarssakramentes leugnet, weil er eben nicht ge-
niigend geschichtlich informiert ist. Das Wesen der Wahrheit



P

begreifen wir allerdings nicht; es ist jedoch hinreichend, wenn
die geschichtliche Tatsache derselben feststeht.

Wir begreifen aber auch das Wesen der Naturkrifte, z. B.
Elektrizitat, Magnetismus ete. nicht; wir kennen aber die Tat-
sache ihrer Wirkungen, und kein Verninftiger wird ihr Dasein
leugnen. Dies zu beherzigen, ist von groBlem Werte, und zwar
erstens, um nicht zu behaupten, dall wir bei diesen Wahrheiten
nicht auf Sinneswahrnehmung zu reflektieren haben, zweitens,
dafl wir uns beim Unterrichte befleifen werden, namentlich
auf die Klarstellung der geschichtlichen Tatsache Nachdruck
zu legen.

Man kann somit nicht von der Schwierigkeit des Reli-
gionsunterrichtes beziiglich seiner Transzendenz reden, sondern
eher von der Schwierigkeit, die darin besteht, alle Schiiler
bei verhéltnismillig geringer Stundenzahl religités zu
erziehen, zumal sehr viel daran gelegen ist, dall der
Schiiler wirklich etwas kann und sich der Katechet
nicht mit blofer Verschreibung der Klassifikations-
note begniige. Schwierig ist aber der Religionsunterricht
hauptsidchlich deshalb, weil er den Katechismus zur Grund-
lage hat, ein Buch, in welchem man die einfachsten
Wahrheiten in ein unpsychologisches System von
Definitionen und Determinationen gebracht hat, die
von den Kindern auswendig erlernt werden miissen,
um den Visitator zufrieden zu stellen, schwierig inso-
ferne, als es kaum moglich ist, auf diese Weise einen
Erfolg von dauerndem Werte zu erzielen.

2. Was soll der Religionsunterricht an der Volks-
schule noch beriicksichtigen? Meine allgemeinen Grund-
sitze habe ich angegeben, nimlich: Die Schaffung der religidsen
Verfassung, auf deren Grund die transzendentalen Lehren aus-
gesiet werden sollen, wobei man darauf Riicksicht nehmen miisse,
daf der Erfolg des Religionsunterrichtes stark genug sei, um in
der menschlichen Seele mit den {ibrigen Erkenntnisgebieten
konkurrieren, respektive sie mit seinem Gehalte erfiillen zu
kénnen, Doch wie soll die religitse Verfassung hervorgerufen
und die Wahrheiten auf Grund derselben gelehrt werden? Ich



ey - ndiel i

will hier nicht theoretische Regeln aus der Pidagogik auf-
stellen; dies ist eine Aufgabe der speziellen Katechetik. Ich
will hier nur den Satz betonen, dal sich der Vorgang beim
Unterrichte ganz genau dem Denken und Fiithlen des zu unter-
richtenden Kindes anschlieflen muBfi und soll der Erfolg
ein allgemeiner sein, soweit, dafl durchschnittlich alle Kinder,
auch die schwicheren (worunter jedoeh geistig zuriickgebliebene
nicht gemeint sein konnen) ihr religidses Ziel in der Volksschule
erreichen. Der Leser wird schon daraus schlieflen, dal ich einen
Unterricht in einfachen und schlichten Ausdriicken ver-
lange, und daf ich alles abweise, was ein Kind in den beziig-
lichen Jahren nur schwer versteht. Unser Unterricht perhorres-
ziert jede Neubildung von Begriffen, die das Kind nicht schon
aus dem tibrigen Wissensgebiete besitzt, weil eben fiir derlei Er-
klirungen uns keine Zeit zu Gebote steht. Nur die allernot-
wendigsten Begriffe wird man in den Religionsunterricht neu
einfithren. Gab es bessere Religionslehrer als Christus und die
Apostel? Und nun bitte ich, aut einer Tabelle alle Begriffe zu-
sammenzustellen, die sich in den Evangelien und in den aposto-
lischen Schriften finden und die dem Volke nicht bekannt ge-
wesen wiren und dann mit zahllosen Begriffen vergleichen,
von denen unsere Dogmatikbiicher und Religionsbiicher strotzen!

Um das Denken und Fithlen der Kinder riehtig zu be-
greifen und den Unterricht danach einzurichten, wird es not-
wendig sein, die Psychologie zu studieren, und zwar ebenso
aus den Biichern als auch mit mehr Eifer und Nutzen durch
eigene Beobachtungen an den Kindern. In den Biichern sind
die Erfahrungen anderer niedergeschrieben, welche Erfahrungen
aber unverstanden bleiben und fiir den praktischen Unterricht
wertlos werden, wenn man diese Erfahrungen durch die Beob-
achtung der psychologischen Vorginge des Kindes und des Um-
fanges seiner Begriffswelt nicht selbst erlebt. — Es ist ferner eine
ganz willkiirliche Annahme, als ob die Grundziige der Erziehungs-
art und der Methodik im Unterrichte wesentlich andere seien als
"bei den anderen Erkenntnisgebieten. Die Erziehung fillt anders
bei der Religion aus, weil sie eben ein anderes Ziel hat, wie sich
eine geschichtliche Erziehung anders gestalten wird, als eine rein



= e

philosophische. Doch die Art und Weise, wie der Mensch zu
diesem Ziel kommt, mufi notwendigerweise die gleiche sein, da
es ja unmoglich ist, dall die Vernunft in ihren Grundséitzen bei
Erwerbung verschiedener Erkenntnisse variieren wiirde. Und
die Vernunft ist doch die Grundlage auch bei religiosen Er-
kenntnissen! IEtwas zu glauben, das uns die Vernunft nicht in
irgend einer Weise garantieren wiirde, ist das Charakteristikon
eines Verriickten. Damit der Satz, herausgerissen aus dem Zu-
sammenhange, nicht falsech verstanden werde, stelle ich hier
folgende Betrachtung an: Bekannt ist, wie der gottliche Heiland
dem Thomas zugerufen hat: ,Du glaubst, weil du gesehen
hast. Doch selig, die glauben wund nicht sehen.” Ist etwa
damit gemeint, dall die Offenbarungswahrheiten ohne weiteres
geglaubt werden miissen? Durchaus nicht! Gesetzt den Fall, der
heil. Paulus wiirde plotzlich in ein Haus kommen, wo noch
kein Mensgeh irgend eine Silbe weder von Christus, noch von
Paulus, noch von ihren Lehren gehort hitte. Der heil. Paulus
wiirde durch etwa eine halbe Stunde reden, hierbei die wichtigsten
iitbernatiirlichen Wahrheiten vortragen und hierauf von seinen
Zuhorern den Glauben an den Gekreuzigten verlangen. Wenn
nicht aullerordentliche Gnadenwunder vorausgesetzt wiirden,
wiire es wohl, um mich milde auszudriicken, sehr {ibereilt, einem
Fremden den Glauben zu schenken, ohne dal die Vernunft
irgend eine Garantie fiir die Wahrheit seiner Predigt leisten
wiirde. s wiire aber ebenso unverniinftig, wenn z. B. das Haus,
in das der heil. Paulus kommen wiirde, nicht glauben und
seine  Worte zuriickweisen wiirde, wenn es schon oft von
Christus gehdrt hidtte und wenn es an der Redlichkeit des
Apostels nicht zweifeln wiirde. Der heil. Thomas hat jedenfalls
unverniinftic gehandelt, daB er nicht geglaubt hat. Das Zeug-
nis seiner zehn Kameraden, der beiden Jiinger von Emmaus,
der Frauen, die zum Grabe hinausgingen, die speziellen Be-
teuerungen des heil. Petrus waren ihm ungeniigend. ,Selig,
die auf geniigende Griinde hin glauben, wenn sie es auch nicht
sehen!” Wenn schon der verniinftige Glaube doch wenigstens
in einer Hinsicht die Garantie der Vernunft voraussetzt, so
wird noch mehr die Methode, die zu diesem verniinftigen Glauben

Vogrinec, nostra culpa. 4



T e

fithrt, sich der Grundsiitze der Vernunft bedienen, die bei
jedem Erwerb der Erkenntnisse doch gleiche sein miissen. Diese
Auseinandersetzung wire nicht notwendig, wenn nicht gerade
diesbeziiglich eine beklagenswerte Verwirrung herrschen wiirde,
verursacht von denjenigen, die stets ,Kirche” und ,kirehlich”
im Munde fiihren und in jede Disputation hineinbringen
wollen, um gleichsam einen Talisman gegen die Kritiker zu
besitzen. Vergleichen wir zu unserer Orientierung Seite 70 und
Fortsetzung der ,Katechetik” von Dr. Katschner:

»0) Die Quellen, aus denen der Katechet die richtige
Methode schépfen kann:

a) ..b)..c)..d) endlich die Schriften berithmter Pida-
gogen, welche aus Wissenschaft und Erfahrung die Grundsitze
der richtigen Methode geschopft und aufgestellt haben. Die
wissenschaftliche neuere Piddagogik schopft hauptsichlich aus
der Psychologie und Logik und hat den Unterricht sehr ge-
fordert. Fiir die katholische Erziehung jedoch haben ihre Grund-
siitze zumeist nicht forderlich gewirkt, da manche Pidagogen
auf rationalistischem, der katholischen Religion sogar feind-
lichem Boden stehen. Katholische Kinder kénnen und diirfen nur
nach den Grundsitzen und Lehren der katholischen Religion
erzogen werden.”” — Das Buch ist auch fiir die Lehramtskandi-
daten geschrieben. Der Umstand, dall die Grundsitze der katho-
lischen Religion gegeniibergestellt werden den Grundsétzen
aus Wissenschaft und Erfahrung, die ,den Unterricht sehr ge-
fordert haben”, 146t fast darauf schliefien, als ob der Verfasser
der Anschauung wire, daB das Schopfen der Grundsiétze aus
Psychologie und Logik der katholischen Erziehung nicht for-
derlich sein konne. Beim ersten Lesen und Analysieren der
konfusen Stelle wird jedermann dies so auffassen. Ich war ver-
sucht, zugunsten des Dr. Katschner die Stelle so aufzufassen,
wie sie richtig wire: . ... ,Fiir die katholische Erziehung jedoch
haben ihre Grundsitze” beztiglich des Erziehungszieles (nicht
methodische Grundsitze!) ,nicht férderlich gewirkt, da manche
Pidagogen auf rationalistischem, der katholischen Religion so-
gar feindlichem Boden stehend” zumal aus der Psychologie
(z. B. Leugnung der Freiheit des Willens) falsche Schliisse



== B s

zogen und ihre eigenen religiosen Anschauungen bei Aufstel-
lung der Grundsitze geltend machten. Die katholischen Kinder
sind zwar methodisch nach den Grundsitzen der richtigen
wissenschaftlichen Piddagogik zu erziehen, jedoch was das Er-
ziehungsziel und die Lehre selbst anbelangt, nach denen der
katholischen Kirche. So wire man geneigt anzunehmen, wenn
nicht der Verfasser des Buches als ,Quellen, aus denen der
Katechet die richtige Methode schopfen kann”, an derselben
Seite angegeben hiitte:

@) Die Vorschriften und Anordnungen der Kirche in
Synoden, oberhirtliche Verordnungen und Weisungen;

b) das Beispiel der katholischen Kirche in der Ausiibung
ihrer katechetischen Tétigkeit, welches uns in der Geschichte
der Katechese entgegentritt;

¢) das Beispiel der katechetischen Titigkeit und die An-
weisungen jener Médnner der Kirche, welche sich um den Reli-
gionsunterricht besondere Verdienste erworben haben” und
erst sub d) folgt die frither zitierte Quelle, nimlich ,endlich
die Schriften berithmter Pddagogen ete.”. Da er alle anderen
drei Quellen zuerst anfithrt und bei der vierten Quelle noch
die oben erwihnte Einschriinkung macht, so hat es doch den
Anschein, daB die methodischen Grundsitze der Quellen a),b), ¢)
andere sein miissen als die der Quelle d).

Man wire jetzt neugierig, die Grundsiitze der richtigen
Methode, geschopft aus den drei ersten Quellen zu erfahren.
Lesen wir weiter auf Seite 70, Nr. 5 seines Buches:

»Die katechetische Methodik handelt:

a) von den Grundsiitzen des Unterrichtes; ») vom Lehr-
gange; ¢) von der Lehrform; d) von der Lehrsprache und
Lehrton; e) von den Lehrmitteln; /) vom Lehrverfahren.” Dann
behandelt er die einzelnen Teile a), b), ¢), d), ¢), ), und zwar:

»§ 19 Allgemeine Grundsiitze des Unterrichtes.

L ... IL Unter der grofien Anzahl der Unterrichtsgrund-
siitze sind fir den Religionsunterricht vier von besonderer
Bedeutung:

1. Der Unterricht mufl naturgemif sein, .. den psycho-
logischen Gesetzen entsprechend.

4%



S BB S

2. Der Unterricht mufB3 harmonisch sein.

3. Der Unterricht mulBl anziehend sein.

4. Der Unterricht mufl konzentrisch sein.”

Kein einziger Grundsatz stiitzt sich auf die Verord-
nungen der Synoden, der Bischife, tiberhaupt auf die drei
ersten Quellen, sondern alle auf die ,endliche” Quelle d).

Auch wenn er weiter vom Lehrgange, von der Lehrform,
von der Lehrsprache, von den Lehrmitteln, vom Lehrverfahren
spricht, finden wir nirgends eine kirchliche Verordnung oder einen
Hinweis auf das Beispiel der Kirche, sondern er stiitzt sich stets
auf wissenschaftliche Pidagogik und Erfahrung. Er ver-
langt, dafl der Katechet von den frither erwidhnten drei Quellen
die richtige Methode schoptt, er selbst beruft sich nirgends
bei der Abwicklung der Frage auf jene drei Quellen! Ubrigens
kenne ich auch keine allgemein geltendenmethodischen
Grundssétze der Kirche. Wird die Methodik des Altertums
oder des Mittelalters oder der Neuzeit maBigebend sein? Nach
Seite 3 des zitierten Buches ,hat die Kirche ihre pidagogischen
Grundsiitze im Laufe der Zeit durch kirchliche Gesetze und
Verordnungen — er nennt sie nicht! — ergfinzt und bestéitigt
und in ein System gebracht und in der Katechetik zusammenge-
stellt”. Soll etwa die Katechetik von Dr. S. Katsehner diese
Zusammenstellung der kirchlichen pédagogischen Grundsitze
sein ? Oder existiert irgendwo noch eine authentische Katechetik ?
Die allzu grofe Kirchlichkeit des Herrn Dr. Katschner be-
reitet ihm selbst manche Unannehmlichkeit, Wir kommen noch
auf ihn zuriick.

Bei der Erteilung des Religionsunterrichtes miissen noch
andere Momente beriicksichtigt werden, die bei der Aufstellung
der Grundsiitze der Katechetik ebenfalls von grofier Bedeutung
sind. Die Katechetik darf nicht mit idealen Katecheten und
auch nicht mit idealen Schiilern rechnen, sondern ihre Grund-
sitze so aufstellen, dal auch schwichere Katecheten bei schwii-
cheren Schulkindern einen Erfolg erzielen.

Wenn man selbst ein Pastoralprofessor ist, oder ein ilterer
Religionslehrer, oder eine besondere Befihigung zum Katecheten-
amte hat und wenn man noch dazu an einer Klosterschule oder



we . EIEC I

einer Ubungsschule unterrichtet, wo sich die Kinder aus den
besseren Stiinden einfinden, da kann man bald auf grofie Er-
folge hinweisen oder bald etwas vorschreiben, was von schwiche-
ren Katecheten bei schwiicheren Schiilern nicht erreicht werden
kann. Betrachten wir dies niher!

@) In jedem Stande, in jedem Beamtenkérper werden
solche Anforderungen gestellt, daffi auch die Schwicheren sie
erfillen konnen. Das mul auch beim Katechetenstande ge-
schehen, nicht so sehr, dali man geringeren religiésen Erfolg bei
den Kindern von ihnen verlangt, als vielmehr, daB man ihnen
solche Mittel an die Hand gibt und so erzieht und so beauf-
sichtigt, dafi ein Erfolg garantiert wird. Heutzutage ist jeder
Seelsorger gezwungen, Katechetendienste zu leisten. Darunter
gibt es sehr viele, die fiir das Amt ungeeignet sind, die schwer-
fillig reden, die, wenngleich vielleicht gelehrt, sich jedoech in
das Denken und Reden der Kinder nicht hineinfinden kénnen,
nerviose Herren, die von Berufspflichten iiberladen sind, oft
auch weit in die Schule gehen miissen, wo sie ermiidet an-
kommen. Es gibt auch solche, die {iberhaupt an den Kindern
keine Freude haben, oft auch zu bequem sind, um stunden-
lang zu reden und sich stundenlang anzustrengen. Beim heutigen
Priestermangel kann eine Auswahl nicht stattfinden. Es stellt
sich somit die Notwendigkeit heraus, den Katecheten solche
Mittel an die Hand zu geben, dafl ein hinreichender Erfolg
gesichert sei. Man wird demnach den Katecheten schon im
Seminar praktisch ausbilden, ihm bestimmte Instruktionen
an die Hand geben und ihn durch eine pidagogische Inspektion
zur Beobachtung derselben anhalten. Die Fixierung der Mittel
und Weisungen mufl von den Katecheten selbst ausgehen,
freilich mit Genehmigung der kirchlichen Behorde.

b) Das Schiilermaterial an verschiedenen Orten ist sehr
verschieden, ganz anders in den Stidten, anders auf dem Lande,
anders wieder in den Fabriksorten. Da kommen oft Kinder in
die Schule, die kaum einen Satz vollstindig sprechen k&nnen,
ungeniigend geniihrt sind und kriinkeln und von Haus aus ver-
wahrlost sind. Es ist somit nicht die Aufgabe des Katecheten,
nur mit den besten Kindern vorwirts zu schreiten, wihrend



b4 —

die anderen zuriickbleiben. Ich glaube, fiir den Religionsunter-
richt ist es viel besser gesorgt, wenn der Unterricht auf Grund
geeigneter Unterrichtsmittel so erteilt wird, dafl auch die
Schwachen nachkommen. Die Besseren werden in ihrem Ver-
stdndnis befestigt, die Schwicheren bleiben nicht zuriick. Einige
Katecheten heillen sogar bei einer Schulvisitation die Schwicheren
zuhause bleiben, um sich mit den besseren Schiilern allein
zu produzieren. Ein Katechet, der seinen Beruf versteht, wird
namentlich den schwicheren Kindern seine besondere Fiirsorge
zuwenden. Manche Katecheten glauben auch, mit den besseren
Schiilern Gott weil was Grofles erreicht zu haben, wenn sie
die Lehrsitze und sogar auch die Erklirung nachsagen kinnen.
Diese geben sich oft eitlem Wahne hin. Die Kinder haben ein
enormes Gedédchtnis und hingen an dem Worte, so daB
sie oft den ganzen Vortrag nachsagen kénnen, ohne
in das Wesen der Sache eingedrungen zu sein. Nach den
vorstehenden Ausfithrungen wird es somit notwendig sein, dal}
der Unterricht so eingerichtet ist, um den Erfolg auch bei
den schwiicheren Kindern zu sichern, dall man solche Mittel
und auch solche Form des Vortrages wihlt, dafi nicht nur eine
geringe Zahl dem Unterrichte folgen kann, sondern auch von
allen die notwendigen, religiésen Resultate erzielt werden.

Diesen Ausfithrungen lege ich groflen Wert bei, da ich
sie spiter bei Besprechung des Lehrbuches voraussetzen
werde.

3. Die praktische Erteilung des Religionsunter-
richtes in den zwei ersten Schuljahren der Volks-
schule. Schon aus dem Vorhergesagten geht hervor, dafi zur
Schaffung der religidsen Verfassung, die zur Aufnahme der
religiésen Wahrheiten notwendig ist, die Beobachtung der psycho-
logischen Gesetze gefordert wird, welche auch vom modernen
Unterricht beriicksichtigt werden oder wenigstens beriicksichtigt
werden sollten. Wir werden somit mift den Kindern Freundschaft
sehlieflen, mit ihnen reden, sich um ihre Verhiltnisse kiimmern
und dann bei unserem Unterrichte an bereits Vorhandenes an-
kniipfen und die fundamentalen Lehren ihnen beibringen. Nament-
lich werden Erzihlungen gewiihlt, soweit diese fiir sie fafibar sind,



Jul L RIS

ihr Herz gewinnen und ihre Phantasie beschiftigen. Dieser
Unterricht mufl stufenweise geschehen, so daBl ein religiéses
Unterrichtsresultat auf dem anderen aufgebaut wird,
das erste religiése Unterrichtresultat wieder zur reli-
givsen Verfassung oder Vorbereitung fiir ein anderes
religioses Resultat wird. Gehen wir nun in die Schule, in
der eben Neulinge sich eingefunden haben. Der Beginn des
Unterrichtes wird mit der Versicherung eingeleitet, dafl man
die Kinder gerne hat, daB sie sich nicht zu fiirchten haben,
namentlich wenn sie gut sind. Dort, wo die Kinder schon von
Haus aus eine religitse Disposition mitgebracht haben, wird
der Katechet sie das Kreuz machen lehren, ohne barsch auf die
geraden Ziige der schiichternen kleinen Hand zu dringen, er
wird sie iiber das Griilen und Benehmen beim Vorbeigehen an
einer Kirche oder bei Versehgéngen belehren ete. Dort, wo die
Kinder von Haus aus keine religiése Erziehung besitzen, wiire
es unpsychologisch und unklug, den Kindern gleich das Kreuz
machen, das Griilen beim Vorbeigehen an der Kirche o. dgl.
an das Herz zu legen, weil die Kinder hierin nur eine AuBerlich-
keit sehen und gleich von Anfang an der Religion kein inniges
Interesse entgegenbringen werden. Hier wird der Katechet
gleich auf die Erzielung des ersten und wichtigsten religidsen
Resultates ausgehen, nimlich: I. Von den umgebenden Ge-
schipfen wird er hiniiberleiten zum Schopfer, der auch uns er-
schaffen hat und der uns einmal in den Himmel aufnehmen
wird. Er ist nur einer in drei Personen. II. religioses Resultat,
dem das erste als religiose Verfassung schon zugrunde liegt,
wird sein: Erschaffung aus nichts und Erklirung der Allmacht
Gottes, kraft derer er uns alles geben kann, wenn wir darum
bitten. III. Erschaffung der Menschen: Wir waren einmal nicht
da und einmal werden wir wiederum nicht mehr da sein, da
wir in unser Vaterhaus zuriickgehen miissen. Unsere Bestim-
mung. Durch die Beschreibung des Todes gelangen wir IV. zu
den vier letzten Dingen. Dal} diese vier letzten Dinge fiir uns
gliicklich sind, ist V. notwendig ein frommes Leben. Wie dieses
beschaffen sein soll, lehren uns die zehn Gebote Gottes. I. bis
V. bilden die religiose Verfassung fiir die weitere Aufgabe,



e R =

den Inhalt der zehn Gebote Gottes den Kindern ins Herz zu
versenken.

Es ist nicht notwendig, daB die Kinder die zehn Gebote
schon kennen, sondern vielmehr, dal} sie sich angezogen fiihlen,
Gott anzubeten, vor seinem Namen Ehrfurcht zu haben, dem
Beispiel der frommen Leute zu folgen und in die Kirche zu
gehen, ihren lieben Eltern zu folgen ete. Dies werde ich da-
durch erreichen, daf} ich jedes Gebot in den einfachsten Worten,
mit bereits bekannten Begriffen erklire. Dann wird fiir den posi-
tiven und negativen Inhalt des Gebotes je eine bestimmte Kr-
zihlung vorgetragen. Der Lehrpunkt jeder dieser Erzihlung
wird durch ein gréfferes Bild auf einem Blatte oder auf zwei
verschiedenen Bldttern illustriert. Diese Erzdhlungen werden
nur insoweit der biblischen Geschichte entnommen, als diese
in ihren Tatsachen von den Kindern leicht faflbar ist, sonst
aber aus dem gewGhnlichen Leben, z B. fir das sechste Gebot
die Kindheit des heil. Aloisius. Fiir simtliche Gebote gibt es
rithrende Erzihlungen, auch aus dem Kinderleben. Es werden
somit achtzehn Erzihlungen notwendig sein und ebenso viele
Bilder. Diese Erzidhlungen und natiirlich auch die Bilder diirfen
nicht willkiirlich gew#hlt sein, sondern fiir alle Schulen gleich;
weshalb dahin gearbeitet werden muli, dali diese Erzihlungen
auch beziiglich des Inhaltes und der Form wahre Kunstwerke
seien. Es wiire schmiihlich, wenn nicht durch gesamte Tétig-
keit des Klerus, z. B. durch Konkurrenzausschreibungen, oder
durch Entwiirfe séimtlicher Didzesen ein soleches Werk zustande
kime. Ich bewundere oft die Lesestiicke in den Lesebiichern
der Volksschule, wie einfach und schlicht, zum Kindesherzen
sprechend, manche, allerdings nur wenige sind! Das Buch mit
den Erzihlungen und die Bilder sollen sich natiirlich nur in
den Hinden der Katecheten befinden. Um zu verstehen, warum
ich dieses verlange, beherzige man, was ich beziiglich der
Katecheten gesagt habe. Ich will ihnen bestimmte Mittel
in die Hand geben. — Warum ich nicht gleich mit den
biblischen Geschichten beginne, erinnere man sich an das, was
ich beziiglich der Kinder bemerkt habe. Den Kindern, die noch
immer glauben, daB, wenn sie auf den niichsten Berg steigen,



mit den Hinden den Himmel angreifen koénnten, die noch
keine Vorstellung von fernen Léindern, Stidfen und auch nicht
von manchen Handlungen haben, Geschichten zu erzihlen, die
auflerhalb ihrer Erfahrungssphére liegen, wiire verfehlt und
eine unnotwendige, mit Anstrengung verbundene Zeitverschwen-
dung. Wozu denn frither mit grofien Schwierigkeiten vortragen,
was spiter leicht geschieht?!

Was ich bis da als Unterrichtsstoff bezeichnet habe, kann
leicht in einem Semester bewiltigt werden. Durch die ver-
schiedenen Gegenstinde in der Schule haben die Kinder gréliere
Denkfertigkeit erlangt, sie konnen leichter Begriffe verbinden,
geschichtliche Handlungen ete. auffassen. Hier setzt die bib-
lische Geschichte ein. Der frithere Unterricht ist fiir die Kinder
gleichsam zur religiosen Verfassung geworden, kraft
derer sie jetzt leichter das Gute in den biblischen
Handlungen erkennen, das BoOse verabscheuen und mit
gréoBerem Verstindnis sehen, wie Gott ein Belohner des
Guten und Bestrafer des BOsen ist. Zunichst wird die biblische
Geschichte des alten Testamentes, jedoch nicht mit allen Einzeln-
heiten, die nur Konfusion erzeugen konnen, sondern in den
wichtigsten Momenten bis zum Siindenfall vorgenommen, von
wo aus man leicht zu Christus hiniiberleiten kann. Dann
kommen die neutestamentlichen Geschichten, und zwar zunichst
wieder in Hauptziigen an die Reihe. Erst dann, wenn man
gesehen hat, daB die Kinder diese Hauptziige einzelner Ge-
schichten begriffen haben, kann man sich auf Einzelnheiten
einlassen. Soll man eine kunstvoll verzierte Zeichnung nach-
zeichnen, so geht es oft schwer. Man kennt sich nicht aus.
Leichter geschieht es aber, wenn uns jemand vorzeichnet und
zuniichst die Grundrisse, dann erst die Verzierungen anbringt.
An verschiedenen Schulen wird man auch verschiedene Erfolge
erzielen, groBere Erfolge an mehrklassigen als einklassigen,
in allen sollten aber wenigstens diese Geschichten
vorgenommen werden: Verkiindigung der Geburt Jesu, Geburt
Jesu, die Weisen aus dem Morgenlande, die Opferung im Tempel,
der zwolfjihrige Jesusknabe, die Taufe Jesu, die Wahl seiner
Aposteln und ganz kurz sein Tod. Die Kenntnis dieser Ge-



schichten soll von allen Kindern verlangt werden. Spirago
z&hlt in seiner ,Methodik” 48 Geschichten auf, darunter z. B.
Petrus empfingt die Leitung der Limmer und Schafe, die Ein-
setzung des Altarssakramentes. Das miilten wohl Wunderkinder
sein, die in das siebente Lebensjahr gehend, alle diese Ge-
schichten in ihrem richtigen Zusammenhange wiiliten. Das
auBerordentliche Gedichtnis der Kinder merkt sich gewisse
Wendungen und Tatsachen, die das Kind mit Nachhilfe des
Katecheten nacherzihlen kann. Hat das Kind aber wirklich den
geschichtlichen Zusammenhang erfaBt? Man tduscht sich ge-
waltic. Der verdiente Herr Professor verlangt noch dazu
Seite 42: ,Aus jeder biblischen Geschichte werden die darin
enthaltenen Glaubens- und Sittenlehren herausgehoben, ganz
kurz erklirt und mit Riicksicht auf den Katechismustext in feste
Worte gekleidet und eingeprigt. Auf diese Weise wird in der
ersten Klasse ein Hauptstiick des Katechismus, die Glaubenslehre,
in den wesentlichen Grundziigen durchgemacht. Selbstverstind-
lich sind in der ersten Klasse die wichtigsten Gebete einzuprigen.”
Bedenkt man, daB man im Jahre 70 bis 75, in der Regel
nicht einmal soviele Religiongstunden hat, so wird wohl niemand
behaupten wollen, dafl man das alles leistet, auch vorausgesetzt,
dafl die Kinder auch fleilig die Schule besuchen. Und dann,
wie vergefBlich sind doch die Kinder! Namentlich bei ihnen gilt:
repetitio est mater studiorum. Dr. Katschner verlangt sogar
fiir die erste Klasse die symbolische Erklirung des heil. Mef-
opfers. Ich weil} sie nicht. Wenn man solche Forderungen stellt,
ist es kein Wunder, daB die Katecheten das Studium der Kate-
chetik perhorreszieren!

In Osterreich ist mehr als die Hélfte der Schulen ein-
klassig. In diesen soll nach Professor Spirago in zwei Ab-
teilungen unterrichtet werden. Fiir jede Abteilung sollten zwei
halbe Stunden oder eine Stunde wichentlich verwendet werden.
In die untere Abteilung zihlt er Schiiler von 6 bis 9 Jahren.
Dagegen bemerke ich, daf an solchen Schulen der Katechet die
meiste Zeit der reiferen Jugend zuwenden wird, namentlich im
Winter, vielleicht zu drei Viertel denjenigen Kindern, die sommer-
befreit sind. Diese geringe Zeit wird jeder doch dort ausnutzen,



L R e

wo der Erfolg lohmender und notwendiger ist; und der ist
namentlich bei den reiferen Kindern lohnender und notwendiger.
Ieh wiirde froh sein, wenn ich auf die zweite Religionsstunde
in der unteren Klasse verzichten kénnte, um dafiir eine dritte
Stunde in der oberen Klasse zu gewinnen. Es wire von groffem
Nutzen, wenn die Kirche diese Anderung in den Schulgesetzen
erzielen kénnte. Dies wire wohl bei den Landschulen, wo die
Kinder spéter reif werden, von grolem Werte. Es wire auch leicht
zu erzielen. Dafl auf Glaubens- und Sittenlehren auch nach Mog-
lichkeit Bedacht genommen werden mul, ist selbstverstindlich,

Diese biblischen Erzéhlungen gehoren beziiglich der Form
und des Inhaltes ebenfalls in jenes Handbueh, das der Katechet
benutzen soll. Hie und da sollen gute Verslein angeschlossen
werden. Fur jede biblische Erzidhlung mufl ein Bild vor-
handen sein.

Im zweiten Schuljahr, sei es, dal der Unterricht gemein-
schaftlich mit den Kindern des ersten Schuljahres, sei es, daB
er in eigener Klasse erteilt wird, wird das in der ersten Klasse
Erlernte wiederholt. Die religitse Verfassung wird vergrobert
durch die Erkldrung 1. der Eigenschaften Gottes, 2. der sieben
Hauptsiinden, 3. der Werke der Barmherzigkeit. Fiir jede Haupt-
stinde und fir jedes Werk der Barmherzigkeit wird wieder eine
bestimmte Erzihlung und ein bestimmtes Bild verlangt, und
zwar mit positivem und negativem Inhalte. Die Erzihlungen
werden der Bibel oder dem gewdhnlichen Leben entnommen.
Dann ist auch die biblische Geschichte des alten und noch
griindlicher die des neuen Testamentes fortzusetzen; und zwar
soll eine ganz bestimmte Zahl fixiert werden, so dall auch
schwiichere Schiiler sie behalten und erfassen kénnen. Glaubens-
und Sittenlehren werden in bescheidenstem Umfange und in der
einfachsten Form vorgenommen. Je einfacher sie dargestellt
werden, desto tiefer werden sie eindringen. Das Resultat der
vorausgehenden Untersuchungen iiber den Religionsunterricht
im ersten und zweiten Schuljahr ist folgendes: Man schaffe
dem Katecheten ein bestimmtes Handbuch, welches von den
Katecheten nach pidagogischen Grundsitzen verfaBt, folgendes
enthalten wird:



e

a) Erklirungen iiber Gott als Schoépfer und Voll-
ender. Bestimmung des Menschen; &) Erklirungen der
zehn Gebote Gottes mit daran sich anschliefenden Er-
zéhlungen mit positivem und negativem Lehrziel;
¢) biblische Erzidhlungen einfach, dem Kindesherzen zu-
ginglich erzihlt, und zwar die Anfangsgeschichten
des alten und etwa zehn dem Christentume zugrunde-
liegende Geschichten des neuen Testamentes mit Bil-
dern und mit daran sich kniipfenden Belehrungen dog-
matischen und sittlichen Inhaltes; d) die Eigenschaften
Gottes; ¢) sieben Hauptsiinden und sieben Werke der
Barmherzigkeit mit Erzihlungen wie bei b); f) Fort-
setzung des alten und neuen Testamentes wie ¢); g) es
sollen auch am Schlusse einige religidse Lieder, die
der Katechet einzuiiben hat, angeschlossen werden. Zu
b), ¢), ¢)und f) miissen geeigneteBilder beschafft werden,
da die jetzigen nicht entsprechen.

4. DerUnterrichtin den héherenKlassen der Volks-
schule. Meine zuvor aufgestellten Grundsétze werden klarer, wenn
ich sie fiir den Religionsunterricht nach dem zweiten Schuljahr,
wenn die Kinder schon lesen kénnen, geltend mache. Verhiltnis-
mibig ist der Unterrichtserfolg heutzutage in den ersten zwei
Schuljahren gréfier als in den {iibrigen: dies aber hauptsichlich
aus dem Grunde, weil der Katechet in hoheren Abteilungen
zum Gebrauche des Katechismus gezwungen ist, dessen Erkli-
rung und Ausfragung dem Katecheten den grofiten Teil der
kostbaren Unterrichtszeit hinwegnimmt, ohne einen bedeutenden
Erfolg zu bringen, wie spiiter gezeigt wird; es entsteht nun die
Frage:

@) Soll man nicht auf Grundlage eines Buches unter-
richten ?

b) wie soll dieses Buch beschaffen sein?

¢) wodurech wird der Unterricht noch gefdérdert?

d) warum ist der jetzige Katechismus fiir die Schulen un-
geeignet?

a) Man soll auf Grundlage eines Buches unterrichten. Der
bereits genannte Dr. S. Katschner schreibt in seiner Katechetik,



S [

Seite 23: ,Seiner Stellung nach ist der Katechet fiir die christ-
lichen Schiiller dasjenige, was die Apostel und Glaubensboten
waren und sind, der Gesandte Gottes und der Kirche. Er ist
der Lehrer des Glaubens, nicht das Buch. Wie in der Ver-
kiindigung des Evangeliums die miindliche Predigt das eigent-
liche Mittel der Wahrheit und des Glaubens ist, so auch in der
Katechese, der Glaube kommt vom Anhoren des ,Wortes Gottes”.
(Rom. 10, 17.) Wenn man das liest, wird man durch die Sicher-
heit der Diktion so eingenommen, daff man es glaubt, wenn
es auch ohne Beweise behauptet wird. Sogar die heilige Schrilt
wird zur Bestitigung zitiert. Trotzdem ist dies nur eine so-
phistische Prunkrede. Zunidchst sagt er, daB die Stellung der
Katecheten die der Apostel und Glaubensboten sei, doch
Seite 143, II, schreibt er: ,Die Katechese im Zeitalter der
Apostel war wesentlich Vorbereitung auf die Taufe und bestand
in der Missionspredigt und Taufkatechese.” Die Katechese ist
heutzutage natiirlich eine andere und auch die Stellung der
Katecheten eine andere. Die Katecheten erfreuen sich nicht
aullerordentlicher Gnaden, wie die Apostel und die ersten
Glaubensboten, z. B. der Sprachengabe oder der Wundergabe.
sEr ist der Lehrer des Glaubens, nicht das Buch”, das ist inso-
ferne richtig, als das Buch allein in den meisten Fiéllen nicht
auf den Lehrer verzichten kann, unrichtig aber, als ob das
Buch nicht den Glauben lehren koénnte und als ob der Katechet
ohne grofien Schaden das Buch entbehren kénnte. Seite 143
sagt Dr. Katsehner selbst: ,Den weiteren Unterricht erhielten
die durch die Taufe in die Kirche Aufgenommenen durch
-»Wort und Brief”” der Apostel und durch die von denselben
eingesetzten Bischdfe, Priester und Diakone.” Also doch auch
durch Brief?! Die Fortsetzung: ,Wie in der Verkindigung des
Evangeliums die miindliche Predigt das eigentliche Mittel” ist,
ist unrichtig, wenn man der Schrift nicht einen fast gleich
groBen Anteil namentlich in der modernen Zeit an der Ver-
kiindigung des Evangeliums gibt. Die Kirchengeschichte erzihlt
von einer groffen Zahl von Konvertiten, die nicht durch miind-
liche Predigten eines Priesters, sondern durch gute Biicher zum
Glauben gekommen sind. Das gesprochene Wort verhallt, wird



— 62 —

oft wegen schlechter Aussprache, falscher Akzentuierung, wegen
Unbeholfenheit des Predigers gar nicht verstanden. Das ge-
schriebene Wort bleibt, man kann es linger betrachten und
studieren. Faflit man es heute nicht auf, so kann es doch morgen
geschehen. Einmal sah ich einen alten Pensionisten, wie er oft
untertags in die Kireche kam und dort vor dem Allerheiligsten
aus einem Buche las. Ich staunte tiber diese auf dem Lande so
seltene Erscheinung und fragte ihn einst, wie er so innige An-
dacht sich angeeignet hat. Er zeigte mir ein Buch, das vom
allerheiligsten Altarssakramente handelte und das ihm Ver-
stindnis fiir die Verehrung des allerheiligsten Sakramentes
vermittelte. Das Buch war somit sein Prediger und sein Lehrer.
Uber die Frommigkeit der Buren wurde in der letzten Zeit viel
geschrieben. Sie hatten wenig Kirchen und aullerdem mufBten
sie sehr weit in dieselben gehen, dafiir lasen sie aber fleiBig
in der Bibel. Wenn die blofle Predigt einen solechen Erfolg
hiitte, dann milten unsere Mesner die frommsten Gliubigen
sein; denn sie sind Hérer simftlicher Predigten und Christen-
lehren. Leider sind sie nicht die frémmsten. Wenn der Glaube
allein vom Hoéren kiime, dann wire das Evangelium iiberhaupt
nicht geschrieben. Aber in der heiligen Schrift steht es ja:
sDer Glaube kommt vom Hoéren”! Es ist natiirlich, dali dieser
Satz nur fiir die Zeit Geltung hatte, wo das Buch nur ein
Bildungsmittel der Bevorzugteren und Reichen war, da es zu
teuer und zu umstéindlich war, und hat iliberhaupt die Bedeu-
tung: der Glaube komme vom Kennen des Wortes Gottes. Es
ist somit nicht das sinnliche Horen gemeint; denn dann hitten
die Taubstummen keinen Glauben, wihrend ich schon manche
tiefgliubige taubstumme Konfitenten gehabt habe. Ich glaube, die
Sache braucht ja nicht weiter nachgewiesen werden. Wohin
wiirden wir in der Jetztzeit kommen, wenn wir keine Biicher
héatten! Wie viel hitten wir, wie viel die Menschheit iiberhaupt
erreicht ohne die Biicher! Wir horten in der Schule die Vor-
triige, hockten jedoch spiter oft zweimal solange tber den
Biichern, um sich die Sache einzuprigen. Gerade die berithm-
testen Ménner haben ihre Erfolge nicht etwa dem ,Horen zu
verdanken”, sondern dem Biicherstudium. Manche haben iiber-



P ha

haupt die Biicher allein zum Lehrer gehabt. Oft wird in unseren
Zeitungen sogar der Ausspruch getan: Der groBe Vélkerapostel
Paulus wiirde heute nicht als Prediger auftreten, sondern er
wire Publizist geworden. Papst Leo XIII. zog bei der Audienz
eines Journalisten sogar gute Zeitungsartikel der Predigt vor
— némlich nicht allgemein, sondern in gewissen Féllen.

Was folgt aus allem dem? Es folgt, daB wir in Riick-
sicht darauf, als wir nicht auf ideale Katecheten rechnen koénnen,
diesen wenigstens ein Buch, das mit vereinten Kriiften verfalt
sich doch dem relativen Ideal nihern kann, als Lehrbuch in
die Hinde geben, nach dem sie sowohl beziiglich der Form
als auch beziiglich des Inhaltes unterrichten und schon wegen
des idealen Mittels einen Erfolg erzielen konnen. Unser Satz
wird lauten: ,Der Katechet ist der Lehrer des Glaubens, das
Buch sein unentbehrliches Lehrmittel.”

Doch auch mit Riicksicht auf die Schiiler ist ein richtiges,
pidagogisches Buch sehr wiinschenswert, besser gesagt not-
wendig, gesetzt den Fall, daB sie auch den idealsten Katecheten
hitten. Die Griinde hierfiir sind folgende:

Beim miindlichen Vortrage fithrt der Gehdrsinn dem Ver-
stande das Vorgetragene zu, und angenommen, es wire alles
richtie verstanden, so verzeichnet die menschliche Seele einen
gewissen religidosen Erfolg von bestimmter Gréfie. Dieser Er-
folg oder dieses Resultat kann vermehrt werden durch #uflere
Einfliisse oder auch verringert werden.

Wird nun das in der Schule Gehorte in allen Haupt-
momenten, wozu nicht eine wortliche Wiedergabe notwendig
ist, zu Hause von dem Schiiler abermals ebenso sorgfiltig, als
es in der Schule angehdrt wurde, aus dem Buche nachgelesen,
dann wird das in der Schule Gehirte abermals reproduziert,
beim lauten Nachlesen fithren es der Gehor- und der Gesichts-
sinn abermals dem Verstande zu: das Resultat wird vermehrt
oder befestigt; wenn der Schiiler es auch einstudiert und iiber
die eventuellen IFragen, die in der Schule gestellt werden
konnten, nachdenkt, dann wird das Resultat des Unterrichtes
in der Schule nicht nur verdoppelt, sondern vielleicht ver-
vielfacht. Je Ofter wir iber eine Sache nachdenken, desto



64 —

klarer wird sie uns erscheinen und desto mehr machen wir
uns sie zu eigen.

Fiir den idealsten Erfolg beim Religionsunterrichte wiren
zunéichst folgende vier Momente mafigebend: «) idealer Katechet,
) ideale Schiiler, die in der Schule alles aufmerksam anhdren
und es verstehen, ) sorgfilfiges Lesen des Religionsbuches
zu Hause, d) sorgfiltices Studieren des Buches zu Hause. Wir
Menschen konnen jedoeh, vom kleinsten bis zum #ltesten nieht
immer ideal sein und deshalb werden diese Momente nie ganz
zusammentreffen. Wenn nun der Erfolg auf ideale Katecheten
nicht rechnen kann, so kann er doch vom zweiten Momente
abhingen, und zwar in dem Male, als es aufmerksame und
eifrige Schiiler gibt, die auch iiber das in der Schule schlecht
Vorgetragene Betrachtungen anstellen. Doeh auch dies trifft
nicht immer zu. Die Kinder sind ermiidet wegen des weiten
Weges, matt wegen der in der Schule herrschenden Wirme,
ihre Gedanken sind bei ihren Spielgefihrten oder beim Essen,
das sie zu Hause erwartet; sie werden auch gestort durch ihre
Mitschiiler. Der Erfolg kann somit doch noch einigermalien
abhingen vom Studium des Buches zu Hause. Hier ist das Kind
allein, gesittigt, wird angezogen von den Bildern des Buches,
bereitet sich vor, um in der Schule zu entsprechen. Sind alle
diese Bedingungen nicht vorhanden, was fast nie zutreffen
kann, dann versagt nicht blof der Religionsunterricht, sondern
itberhaupt jeder Unterricht.

Es sind noch andere Griinde, warum ich fiir ein pida-
gogisches Buch plidiere. Viele Kinder besuchen gar nicht die
Schule wegen zu weiter Entfernung wie in meiner Pfarre, oder
wegen schwiichlicher Gesundheit, wihrend sie trotzdem von ihren
Angehorigen das Lesen erlernen. Diesen kommt das Buch sehr
zustatten. Zu einem guten Erfolg, wenn er allein auf den
mindlichen Vortrag angewiesen ist, gehort auch ein un-
unterbrochener Schulbesuch. Nun aber studieren viele Kinder
privat. Fiir alle diese ist ein gutes pidagogisches Lehrbuch
eine Notwendigkeit. Wenn ein solches Buch vorhanden ist,
konnen #ltere Geschwister den jlingeren im Verstindnisse nach-
helfen, wihrend diese Nachhilfe jetzt, wenn sie tiberhaupt noch



besteht, im bloflen gedankenlosen Abfragen der Katechismus-
nummern zu bestehen pflegt. Auch die kleineren Geschwister
werden sich interessieren fiir das mit Bildern geschmiickte,
mit religitsen Bildern ausgestattete, in der einfachen, dem
Kindesherzen verstéindlichen Sprache geschriebene Buch. Ich
glaube hiermit genug bewiesen zu haben, daf} ein Religionslehr-
buch fiir die Volksschulen notwendig sei, allerdings nicht in
Form eines Katechismus, sondern ein solches, welches alle vor-
her angefiithrten als auch die nachfolgenden pidagogischen An-
forderungen erfiillen wird.

Das Verhiltnis zwischen dem Katecheten und dem Reli-
gionslehrbuch ist ganz gleich dem Verhiiltnisse, welches besteht
zwischen Lehrer und Lehrbuch bei allen {ibrigen weltlichen
Fichern. Gemeint ist natiirlich auch fiir die Religion ein gutes,
pidagogiseh richtiges Buch. Das Buch ist im allgemeinen viel
vollkommener als der Unterricht des Katecheten, wie schon
frither gesagt worden ist, was aber nicht bedeutet, daB der
Katechet tberfliissig ist. Das Lehrbuch, durch Mitwirkung simt-
licher Katecheten verfafit, wird dem Lehrer ein Wegweiser sein
zunichst dafiir, 1. weleche Wahrheiten er vorzutragen habe, 2. wie
er sie vorzutragen hat. Daraus ist nicht zu folgern, dal der
Katechet nur den Wortlaut des Buches nachzusagen hat, son-
dern er wird sich nur sachlich, wie auch beziiglich der Form
der Begriindung an das Buch halten. Sonst wird er aber man-
ches umschreiben, durch andere als im Buche gegebene Vor-
stellungen vervollstindigen, manches Wort, das ihm zu un-
deutlich erscheint, erkliren. Zum Schlusse wird er den ganzen
Lehrstoff wiederholen, und diese Wiederholung mehr an das
Lehrbuch anpassen und in zusammenhiingendem Vortrag vor-
bringen.

Fir den Schiiler wird das Buch eine Art Protokoll iiber
den Vortrag des Lehrers sein, jedoch nicht das allereinfachste
Protokoll, das nur das Resultat des Unterrichtes anfiihrt, son-
dern ein Protokoll, aus dem die ganze Arbeit, die zum Unter-
richte notwendig war, ersichtlich sein wird. Es wird ein Grammo-
phon sein, in dem der Schiiler namentlich die am Schlusse ge-
gebene Zusammenfassung des Lehrstiickes wieder hort und das

Vogrinec, nostra culpa. 5



S anpE TS

er beliebige Male aufspielen 148t, bis ihm die Arie in das Herz
gedrungen ist und er sich dieselbe gemerkt hat. Dem talentierten
Kinde wird das Merken und Verstehen leichter sein, um so mehr
wenn es in der Schule aufmerksam war. Bei anderen wird das
Verstindnis erst herbeigefiihrt bei der Wiederholung in der
Schule, oder in spiteren Jahren in der Kirche.

b) Wie soll das Religionsbuch fiir die Volksschulen be-
schaffen sein? Da das von mir vorgeschlagene Religionsbuch
mit dem heutigen Katechismus sonst nichts gemeinschaftlich
haben sollte, als daBl in demselben die gleichen Wahrheiten,
wie im Katechismus behandelt werden, so meide ich in dieser
Abhandlung den Ausdruck ,Katechismus”, obwohl wir spiiter
auch dem pidagogischen Lehrbuch den Namen Katechismus
geben konnen. Das Religionsbuch wird sich nicht nur zum
Ziele setzen, die Kenntnis der religidsen Wahrheiten zu ver-
mitteln, sondern wird die Erreichung des Zieles des Religions-
unterrichtes iiberhaupt zum Zwecke haben; es wird somit den
Schiiler zur Gottesliebe, zur Liebe zu sich und den Geschipfen
anleiten. Beziiglich der Art der Ausfithrung wird es sidmt-
liche vorhin untersuchten Grundsiitze beriicksichtigen. Zur Er-
leichterung der Vorstellung und zur Stirkung der religitsen
Verfassung will ich ferner im Buche das Bild und das Lied
verwendet wissen.

Es ist eine betriibende Erscheinung, dali fast jedes Buch,
-oft auch das religitse, fiir das Volk geschriebene Buch mit
sehr schonen Bildern geschmiickt erscheint, daB aber gerade
denjenigen, denen die richtige Vorstellung am meisten abgeht
und die nach Bildern das grofite Verlangen haben, diese vor-
enthalten werden. Dem Kinde bereitet man eine grofere Freude,
wenn man ihm ein Bild gibt, als wenn man ihm sonst noch
so Kostbares reichen wiirde. Ich war beildufig fiinf Jahre alt,
als ein Krieg gefiihrt wurde. In den Zeitungen betrachtete ich
oft stundenlang Illustrationen aus dem Kriegsschauplatze und
noch jetzt kann ich mieh zum Teile an diese Bilder erinnern,
die mich spiter wihrend der Studienzeit im Verstindnis der
Ereignisse aus dem Kriege stark unterstiitzten. Manche Kinder
haben die Gewohnheit, dal} sie jedes Bildchen aufbewahren. Sie



— 67T —

gehen das Bild immer wieder anschauen, und es macht ihnen
eine grofle Freude, wenn sie jemandem ihre Kunstsammlung
zeigen konnen. Bei uns in Kérnten ist die Fibel illustriert und
fir jeden zu erlernenden Buchstaben steht neben demselben
ein Bildchen, darstellend die Sache, deren Anfangsbuchstabe
dem zu erlernenden Buchstaben gleich ist. Da konnte ich oft
bemerken, wie die Kinder sich versucht fithlen, auch wihrend
eines anderen als des Leseunterrichtes ihr A-B-C-Buch auf-
zumachen, ihr Fingerchen nach diesen Bildern auszustrecken
und am Bilde die Betrachtungen anzustellen. Auch die biblische
Geschichte wird oft zu einer Allotriabeschiftigung, weil sie eben
einigermalien illustriert ist:

Wie viel wiirde das Bild zum Verstindnis beitragen! Oft
hdlt man ganze Vortrige iiber etwas und meint, dafy die Kinder
es verstanden haben, obwohl sie keine Ahnung von der Sache
haben. Ich unterrichtete die lingste Zeit iiber die Firmung,
wubte es aber nicht, dal das Volk einen anderen Ausdruck da-
fiir gebraucht. Dal} ich eigentiimliche Wahrnehmungen darauf-
hin machte, 1d6t sich denken. Wir unterrichten auch oft iiber
das Sakrament der Ehe, wihrend die Kinder zwar sehr hiufig
von Hochzeiten und Heiraten horen, ohne das Wort Ehe je-
mals gehdrt zu haben. Wir erkliren es wohl, aber hat man
uns gerade in dem betreffenden Momente zugehdrt oder hat
man uns verstanden? Bevor ich Priester geworden bin, war
ich nie bei einer Taufe oder bei der Erteilung der letzten
Olung zugegen, und ich war dem erfahrenen Mesner dankbar,
daB er mich auf manches aufmerksam machte. Wie erbaut
wiirde das Kind sein, wenn es das Bild mit der Taufzeremonie
oder mit der Erteilung der letzten Olung vor sich hiitte?!
Wie schon konnte man noch die iibrigen sieben Sakramente
veranschaulichen oder die Feier der heil. Messe! Die weltlichen
Ficher erfreuen sich herrlicher grofier Wandbiider. Wir sollten
auch solche besitzen mit der Abbildung der Stadt Jerusalem,
Betlehem, Grabeskirche, Landschaften aus Paldstina, Peters-
kirche etc.

Das Leiden Christi wird mit den Kindern an den 14 Stations-
tafeln in der Kirche betrachtet. ;

%



o RN e

Sehr schone Bilder bekommt man bei Benziger in Ein-
siedeln, viele geeignete kdnnten noch erworben werden. Die
Verkleinerung des ,Vafter unser in sieben Teilen” von J. De
Mencina Krzesz bei Dr. Edm. Boheim in Miinchen wiirde
viel zum tieferen Verstiindnis des Vaterunser beitragen. Man-
ches ist in den Bildern zwar iibertrieben, doch fiir das phan-
tasiereiche Kind geeignet.

Ich verlange somit nicht blof3 Bilder zur biblischen Ge-
schichte, sondern auch Illustrationen, und zwar polychromierte
fiir das Religionslehrbuch selbst. Die einzelnen Bildchen sollten
sich mitten im Texte befinden.

Ferner mull dasLied in dasReligionslehrbuch aufgenommen
werden. Es wurde schon oft der Wert des religitsen Gesanges
hervorgehoben, es wurden aber nie von Berufenen Schritte
getan, um dem religiosen Liede seine Rechte auch im prakti-
schen religitsen Leben zu sichern. Hier und da werden Kirchen-
lieder fir die Jugend herausgegeben, aber im allgemeinen
bleibt es nur bei der Herausgabe und Approbation oder héch-
stens bei der Anschaffung solcher Gesangsbiicher, ohne dal
die Lieder in hinreichendem Malle den Kindern beigebracht
wiirden. Der Erla des Kultusministers vom 8. Juli 1883 be-
fiehlt zwar, daB beim Gesangsunterrichte aufler den patrioti-
schen und Volksliedern auch der Gesang von Kirchenliedern zu
pflegen ist. Man beachte das ,neben den patriotischen und
Volksliedern”! AuBlerdem ist die Schule interkonfessionell, an
manchen Orten zur Hilfte konfessionell gemischt. Deshalb ist
dem Lehrerstande und auch der Aufsichtsbehdrde desselben
nicht zu verargen, wenn der Kirchengesang vernachlissigt
wird. Soll der {iiberbiirdete Lehrer nach der Schulzeit unter-
richten? Wenn der Katechet mit ihm gut auskommt, so wird
er es tun, verpflichtet ist er nicht. Da die Katecheten sich
meistenteils um den Gesang nicht kitmmern, so wird der Lehrer
auch nicht wissen, was er einzuiiben hat. Ein bestimmtes Ge-
sangbuch fiir die Volksschule ist nirgends vorgeschrieben und
wenn es vorgeschrieben wiire, wird es nicht angekauft oder
dessen Inhalt nicht eingeiibt, da die Sache zu wenig urgiert
wird. Bei unseren Visitationen oder Religionspriifungen wird



— 69 —

das religiose Lied gar nicht beriicksichtigt. Im Protokoll iiber
die katechetische Leistung in der Schule findet man nirgends
eine Rubrik, wo der Fortschritt im religiésen Gesange ange-
merkt wire. Es wird nicht schwer zu beweisen sein, daB das
reliciése Lied in zwei Drittel der Schulen in Kérnten, aber
auch in anderen Di0zesen fast keine, in den tbrigen eine un-
geniigende Pflege findet.

Ich war einige Jahre an einer parititischen Station, und
da merkte ich, wie unsere Kinder so gerne zu den Leichen-
wachen in die protestantischen Hiuser gingen und oft tief in
die Nacht dort verweilten. Wenn man sie deshalb zur Rechen-
schaft gezogen hatte, meinten sie: ,Weil dort so schén ge-
sungen wird.” Das religiose Lied ging ihnen so zu Herzen!
Es hat mir oft wehe getan, wenn ich sah, wie protestantische Kin-
der mit dicken Gesangbiichern in die Schule gingen und wie
sich der Pastor daselbst fast die Hailfte der Schulzeit mit
Einiibung religioser Lieder abmiihte, wihrend bei uns dies-
beziiglich so wenig geschah. Wenn es von Dr. Martin Luther
heifit, er hitte die meisten seiner Anhéinger hinlibergesungen,
so beweist das nur, daB er den richtigen Weg gefunden hat,
um das Menschenherz zu gewinnen.

Welche Stellung gebe ich nun dem Liede beim Religions-
unterrichte? Natiirlich jene, die das Lied {iberhaupt verdient.
Es hat den Zweck, den Stimmungen und Empfindungen in
dichterischer Sprache und im melodischen Vortrage, somit in
schonerer und wirksamerer Form, als es die gewdhnliche
Sprechweise tut, Ausdruck zu geben. Der Liebende singt sein
Liebeslied, der Soldat sein Soldaten- oder Kriegslied, der
Patriot sein patriotisches Lied, der Arbeiter sein Arbeiterlied,
um ihren Gefiihlen einen erhéhten Ausdruck zu geben. Sollten
nun diejenigen, deren Herz in Liebe zu Gott schligt, nicht
auch ihr Herz in bezaubernden Ténen des Gesanges ausschiitten
und die Mitmenschen fiir ihre Ideale ebenfalls hinreiflen? Es
ist ja bekannt, welche Bedeutung die ,Marsellaise”, das ,Gott
erhalte”, ,Die Wacht am Rhein”, ,Hej Slovani” ete. haben, wie
sie die Zuhorer zu Taten hinreilen konnen. Wir werden somit
auch in der Schule unsere Gefiihle in schonerer Form offen-



& e B

baren, und zwar immer anschlieBend an den behandelten reli-
giosen Gegenstand. Auch der Trinker singt bei seinem Getrink,
der Liebende bei seiner Braut, der Soldat bei seinem Marsch
in den Krieg, so soll auch der Schiiler gerade dann singen,
wann ihm der Lehrgegenstand die Gelegenheit gibf, das Herz
zu Gott zu erheben. Und so werden wir z. B. nach der Lehre
von Gott .GroBler Gott” singen lassen. Es darf kein Kind in
der Schule geben, das wenigstens die ersten Strophen des
Liedes nicht auswendig wiilte. Beim Unterrichte iiber das
heil. MeBopfer werde ich irgend ein Mefllied singen lagsen. Das
»Wir werfen uns darnieder” wird noch immer das beste sein.
Nach der Wandlung sollten die Kinder singen ,Jesus dir lebe
ich” oder ,0 Christ hie merk”. Spiter werde ich in der Aus-
fithrung eines Lehrstiickes iiber das heil. Meflopfer genauer
darstellen, wie dies geschehen soll. In das Lehrstiick werde ich
auch das ,Ordinarium missae” aufnehmen, niimlich das Kyrie,
Gloria, Credo, Sanktus, Benediktus Agnus, und zwar so, daB
auf derselben Seite halbbriichig der lateinische und deutsche
Text steht.

Durch diese Ausfithrungen habe ich vielleicht bei manchen
ein Liicheln hervorgerufen. Ich werde aber beim Kapitel iiber
den Kirchengesang zeigen, dafl die Aufnahme und das Erlernen
des ,Ordinarium” notwendig ist, falls wir am lateini-
schen Ritus der heil. Messe festhalten wollen. Ich setze
aber auch die Forderung voraus, dall der Katechet wenigstens die
elementarsten Kenntnisse des Kirchengesanges auch im Prak-
tischen besitze. Die Messe wird in Choralmelodie nach einem fiir
die ganze Di6zese maBgebenden Modus einstudiert. Diese Choral-
melodie wird auch Ofters in der Kirche gesungen, z B. an
allen Quatembersonntagen. Die meisten Kinder haben dann den
Gang der Choralmelodie im Gehdre. In der Schule wird man
anfangs auf Schwierigkeiten stofien, die aber nicht so groB
sind, als sich die meisten vorstellen. Es gehort nur ein mittel-
mifBiger Flei dazu. Auflerhalb der Schule wird man einigen
befihigten Kindern den Choral beibringen, in der Schule werden
die iibrigen Kinder nach diesen sich richten und bei ihrem
starken Geddchtnis bald die Messe auswendig kénnen. Bedenkt



man, daf die Schulzeit acht Jahre dauert, so kann man auch
erwarten, dall die jungen Schiiler von den élteren lernen werden.
Diese eigentiimliche Forderung der Kenntnis einer Choralmesse
wird aber erst verstanden, wenn das Kapitel iiber die Liturgie
und Kirchengesang gelesen wird. Die Zahl der Lieder und Ge-
siinge, die in das Religionslehrbuch aufgenommen werden, muli
eine miiBige sein, damit dem Lehrer die Gelegenheit geboten
wird, noch andere Lieder einzuiiben. Von den Liedern, die
in das Lehrbuech aufgenommen werden, miissen am
Schlusse des Buches Noten fiir zweistimmigen Gesang
— der Gesang soll jedoch fiir gewdhnlich nur einstimmig sein
— aufgenommen werden, und zwar aus dem Grunde, daf
der Lehrer oder der Katechet nicht erst die Noten zusammen-
suchen muf}, sondern sie gleich zur Hand hat.

Dadurch werden wir erzielen, dall das Kind vom Lied
michtig ergriffen wird, so dall, wenn auch der ganze Glaubens-
inhalt in sp#teren Jahren vergessen wiirde, doch noch mancher
Vers und manche religidse Arie den Menschen an das Gliick
im frommen Kindesalter erinnern und vielleicht auch die Sehn-
sucht nach diesem Gliick erwecken wird. Ich kinnte sehr leicht
an der Hand der Vdolkergeschichte den Beweis liefern, dafl
das Lied und der Volkscharakter im Zusammenhange stehen.
Die spontane personliche Tapferkeit, nicht die durch HuBere
Umstéiinde, wie beim Militir, erzwungene ist gleichzeitig mit
dem Heldenliede verschwunden. Soeben wird viel geschrieben
iiber den mazedonischen Aufstand. Wenn man auch die be-
gangenen Greueltaten verabscheuen mull, so mufl man doch
die personliche Tapferkeit der Aufstindischen bewundern.
Mancher weil, daB der Tod ihn erwartet, er weill aber auch,
daB mancher blinde Singer ihn einstens als nationalen Helden
in seinem Liede feiern werde. Das Volk, welches fromme
Lieder hat, ist sittsam und religits; das Volk, das ausgelassene
Lieder hat, hat vor der Sittlichkeit nicht viel Achtung. Das
religitse Lied ist in manchen Gegenden verschwunden, aber
auch gleichzeitig die innige werktitige Religion. Um das Lied
wieder in den Dienst der Religion zu stellen, miissen wir schon
in der Schule anfangen, und zwar durch die Aufnahme des-



R

selben in das Religionslehrbuch. Das Lied ist aber auch eines
der wichtigsten Mittel, um die religiose Verfassung zu ver-
tiefen. Das religiose Lied ist fiir die eingepflanzte Wahrheit
das, was der Tau oder der Regen fir die Pflanze.

Das Religionsbueh nach meinen Anschauuungen wird sich
somit 1. durch eine Darstellung auszeichnen, die auf pida-
gogische Grundsitze sich aufbaut und zur Beibehaltung der
christlichen Wahrheiten neben anderen von mir berithrten Ge-
sichtspunkten namentlich die Schaffung der religiosen Ver-
fassung beriicksichtigt; 2. durch die Aufnahme von Bildern und
Liedern. Die Nutzanwendung am Schlusse einer erkannten
Wahrheit soll in einfache und wenige Worte zusammengefalit
werden. Es ist ja bekannt, dal} kurze, zum Herzen gehende
Worte eines Beichtvaters mehr erreichen als lange Belehrungen.
Nach der Lehre vom Menschen wire die Nutzanwendung: ,,Wir
haben eine Seele. Ist diese verloren, so ist alles verloren!” —
»Was hilft es mir, wenn ich die ganze Welt gewinne, an
meiner Seele aber Schaden leide!” Nach der Lehre von den
vier letzten Dingen: ,Auch ich werde einmal sterben. Wie wird
es elwa mit meiner Seele werden ?” Nach der Abhandlung iiber
die Reue, kommt das Reuegebet. Bei anderen Abschnitten
kommt das Lied als Nutzanwendung.

Nach der Erklirung des ersten Gebotes wird die Nutz-
anwendung etwa sein: , O Herr, ich will dich anbeten, denn du
allein bist die Wahrheit! Zu wem sollte ich gehen, wenn nichf
zu dir, dem Schépfer Himmels und der Erde! Herr stirke
meinen Glauben.” Durch derlei Nutzanwendungen werden wir
das Volk auch im ,Geist und in der Wahrheit” beten lehren
und das gedankenlose Lippengebet beseitigen.

Was den Umfang der Wahrheiten anbetrifff, die das
Buech behandeln soll, so sollen alle Wahrheiten behandelt sein,
die der mittlere Katechismus behandelt, um dem Wunsche des
Episkopates nachzukommen. Alle unnétigen Aufzéihlungen und
Einteilungen, ebenso die zwecklosen Definitionen haben wegzu-
bleiben, hingegen soll die Darstellung des Lehrstiickes so ge-
geben werden, daB sich das Kind genau iiber den Inhalt der
erkannten Wahrheit Rechenschaft geben kann.



g

Mancher kénnte noch den Einwurf machen, es ist ja nicht
notwendig, dab z B. die Lieder und Bilder in das Religions-
lehrbuch kommen, es kann ja eigene Gesangsbiicher und eigene
Bilder geben. Von Seite des Katecheten wiirden diese Behelfe
allerdings denselben Zweck erfiillen, jedoch nur fiir den Fall,
dall man sich vergewissert, daB er sie wirklich benutzt, von
Seite des Schiilers aber niemals, da sie sich zunfichst nicht in
den Hinden jedes Schiilers befinden wiirden und weil der
innige Zusammenhang des Liedes und Bildes mit dem behan-
delten Gegenstande durch die Auftnahme in ein einziges Buch
viel deutlicher hervortritt.

Es ist schon, wenn ein Buch auch gut eingeteilt ist. Je-
doch kann diese Einteilung je nach verschiedenen Gesichts-
punkten eine verschiedene sein. Schon beziiglich des Katechis-
mus waren und sind noch verschiedene Gesichtspunkte ins Auge
gefalt worden. Dafi fiir die praktische Religiositit der Gliu-
bigen die Kenntnis der Anordnung verschiedener Lehrstiicke
nicht vom Belang ist, zeigt eben der Umstand, dafl die Heraus-
geber der Katechismen selbst verschieden eingeteilt haben und
dall sie keineswegs den Anspruch erheben konnen, absolut
richtige Einteilungen gegeben zu haben, und doch haben sie des-
halb nicht weniger Erfolg gehabt. Wir werden somit beziiglich
der Einteilung nicht viel streiten. Freilich, das miissen wir ver-
langen, dafl nicht allzugrobe Fehler begangen werden, dall man
nicht etwa mit der Frage: ,.Was heifit christlich-katholisch
glauben” oder mit der heil. Schrift anfingt, sondern vom
Gott, den ja die Schrift und die Kirche zum Ursprunge haben.
yZuerst mufl man glauben, daf es einen Gott gibt und daB er
der Belohner oder der Bestrafer aller ist.,” Die Einteilung, die
mir logisch vorkommt, wire folgende:

I. Von Gott.
a) Sein Dasein, b) seine Werke, ¢) seine Eigenschaften.

II. Von den Geschopfen Gottes.

«) Die Engel, b) die Menschen, ¢) die unverniinftigen Ge-
schopte.



Ihre Erschaffung;

. ihr Fall;

. ihre Bestimmung auf der Erde;
ihre letzten Dinge.

o

III. Fiirsorge Gottes filr die Geschopfe.

) Die natiirliche Fiirsorge (Leben, Nahrung ete.), &) die
Offenbarung namentlich bei den Juden. Die heil. Schrift, ¢) die
Sendung des Sohnes Gottes.

1. Seine Verheifung;

. sein Leben;

gseine Lehren;

sein Erlosungstod;

die Einsetzung der Gnadenmittel;

Stiftung der Kirche (die Sendung des heil. Geistes);
die Schrift und die miindliche Uberlieferung.

oo e

-1 <

1V. Pflichten der Menschen gegen Gott und seine Geschopfe:

Glaube, Hoffnung und Liebe.

a) Gottesdienst (Messe ete.), Anbetung (Vater unser etc.);
b) die Erfiillung des Willens Gottes: 1. die zehn Gebote Gottes,
2. die finf Gebote der Kirche, 3. sieben Hauptsiinden,
4, sieben Werke der Barmherzigkeit, 5. die Meidung der Siinde;
¢) Anwendung der Gnadenmittel.

V. Der Besitz Gottes.

7Zu dieser Einteilung gebe ich folgende Erklirung:

Sub IL soll auch die Erschaffung, der Fall, die Bestim-
mung und das Endziel auch der iibrigen Geschopfe, Tiere,
Pflanzen betont werden. Auch die unverniinftige Kreatur leidet
unter dem Sitindenfall!

Sub III. muB die Fiirsorge Gottes, die wir iiberall in der
Natur beobachten, hervorgehoben werden.

Sub IIL ist namentlich die Christologie gut und klar
vorzutragen, die christliche Ara von der vorchristlichen genau



— 75 —

zu trennen. Der Erlosungstod und dessen Versinnbildlichung
in der heil. Messe sowie die Gnadenmittel kénnen sub III. oder
IV. behandelt werden, besser jedoch sub IV, weil dieser Teil
spiter vorgenommen wird, wo das Verstindnis der Kinder ent-
wickelter ist.

Sub IV. enthiilt die genaue Darstellung der Pflichten der
Menschen, auf welche Pflichten schon von I. bis IV. kurz ver-
wiesen werden soll.

Sub V. wird Gott als unser Vollender, als das Ende un-
seres Strebens hingestellt und der Heimgang des Gerechten in
sein wahres Vaterland geschildert.

Das Religionsbuch soll von den Katecheten Oster-
reichs verfaft und von den Bischdéfen genehmigt
werden. Statt der oft unniitzen Dissertationen bei den Pastoral-
konferenzen sollen verschiedene Didzesen irgend einen Teil
des Buches ausarbeiten, die besten Arbeiten, etwa fiinf an der
Zahl mit Hinzufiigung gelungener Lehrstiicke aus anderen Ar-
beiten sollen einem Komitee, bestehend aus tiichtigen Pédagogen,
zur Auswahl und etwaiger Vervollkommnung iibergeben werden.
BEs ist nicht zu zweifeln, daf Tausende von Katecheten in ein-
trichtiger Arbeit ein Kunstwerk zustande bringen werden,
welches anfangs vielleicht niecht allen Anforderungen entsprechen
wiirde, nach und nach aber durch die gemachfen Erfahrungen
sich vervollkommnen wiirde. Wo Millionen Exemplare gebraucht
werden, wird ein solches Buch auch nicht zu teuer zu stehen
kommen. Auch die Beschaffung der Bilder kiime nicht zu
kostspielig, da fiir viele Illustrationen bereits Vorbilder bestehen,
fiir die ibrigen noch notwendigen sich leicht Kiinstler gewinnen
lagsen. Die Bilder miiiten jedenfalls polychromiert sein. Auch
die Ausstattung sollte eine schonere sein. Die Sache, die das
Buch behandelt, ist einer schéneren Ausstattung wert! Bei der
erofen Auflage des Buches wird sich dieses nicht verteuern.
Ein Kreuzel an der Aulienseite und ein schéner Einband wiirden
dem Kinde Freude bereiten, Die beildufige Seitenzahl miilite
schon vorher fiir jedes Kapitel bestimmt sein. Das dritte Lese-
buch fiir die dreiklassigen Volksschulen ziihlt zirka 400 Seiten
und kostet 1 K 60 k Ich beantrage fiir die Volksschule nur



e SR S

ein einziges Religionslehrbuch, das jedoch etwa zweimal wih-
rend fiinf Jahre ununterbrochenen Schulbesuches gewissen-
haft und genau behandelt werden sollte. Timeo lectorem unius
libri, gilt aueh hier. Die einmalige Ausgabe von etwa 1 K
20 h bis 1 K 60 h wirde nicht zu empfindlich kommen, da
alle drei Teile des heutigen Katechismus ohnehin 1 K 74 &
kosten.

Ich bemerke schon hier, daff ich fiir den Religionsunter-
richt auch schriftliche Arbeiten fordere; jedoch bevor ich diese
Forderung begriinde, will ich dem Leser einige Probelehrstiicke,
die das Religionslehrbuch enthalten soll, vorfiihren. Ich gebe
mich jedoch nicht dem Wahne hin, etwa der Befidhigteste zur
Abfassung des Lehrbuches zu sein; im Gegenteile glaube ich,
daf} viele erfahrene, in der Feder gewandte Katecheten, die oft
als Schriftsteller sehr geriihmt werden, nach meinen Grund-
sitzen die Lehrstiicke viel besser verfassen koénnten als ich.
Wenn ich trotzdem hier manche Lehrstiicke ausarbeite, so tue
ich es, nicht so sehr, um meine Tiichtigkeit in der Verfassung
katechetischer Lehrstiicke zu bekunden, sondern um anschaulich
zu machen, wie das Religionslehrbuch beschaffen sein soll. Ich
werde wihlen z B. die Erklirung des heil. MeBopfers, ein
dulerst wichtiges und schwieriges Thema, so daff jeder Leser
berechtigt ist zu glauben, daB nach Mitwirkung sdmtlicher
Katecheten die Behandlung dieses Stoffes eben ein Kunstwerk
sein wird, wihrend mein Entwurf nur den Namen einer Studie
beanspruchen kann. Zunéchst, wie soll das Buch anfangen?

I. Von Gott.
a) Sein Dasein.

Die Menschen konnen auf der Welt vieles machen. Sie
konnen ein schiénes Haus bauen, aber auch niederreiffen, wenn
es ihnen nicht gefillt. Sie konnen eine schone Uhr zusammen-
stellen, nach Belieben aufziehen und richten, ihnen ist es
moglich, den Eisenbahnzug auf bestimmten Wegen zu fithren
— die Menschen kénnen iiberhaupt sehr vieles. Es gibt aber
noch mehr Dinge, die die Menschen nicht machen konnen.



e

Wenn es lingere Zeit regnet, wird niemand etwas damit er-
reichen, wenn er sagt: ,Sonne scheine, damit mein Korn reift”,
oder wenn zu lange kein Regen kommt: ,Regen, jetzt komm’,
ich brauche dich fiir meine Felder.” Wenn jemand in dunkler
Nacht, wo kein Mond und keine Sterne zu sehen sind, eine
Reise macht, so wird es ihm nichts nutzen, wenn er befiehlt:
sMond und Sternlein, jetzt scheint, ich brauche euer Licht,
damit ich den richtigen Weg finde.” Warum kdénnen wir Men-
schen der Sonne, dem Regen, dem Monde und den Sternlein,
sowie auch vielen anderen Dingen nicht gebieten? Natiirlich
deshalb, weil wir sie nicht gemacht haben, wie z. B. das Haus
oder die Uhr. Sie hat jemand anderer gemacht, der ihnen auch
befehlen kann. Auech von den vielen Millionen Tieren und
Pflanzen kann kein Mensch sagen: ,Ich habe euch gemacht.”
Und wir Menschen, woher sind wir? Kann jemand sagen: ,Ich
habe dein Auge so eingerichtet, daB du leicht sehen kannst,
deine Zunge so angebracht, dal du leicht reden, dein Ohr, dal}
du leicht alles horen kannst?” Und schaust du, liebes Kind,
in die ganze Welt und betrachtest alles, was um dich ist, Berge,
Tiler und Wiesen, {iberall wirst du finden, daB nicht wir Men-
schen, sondern jemand anderer das gemacht hat. Und diesen
so miichtigen Meister, der Himmel und Erde und alles was da
ist, erschaffen hat, nennen wir Gott. Wenn du ein biichen nach-
denkst, sagt dir auch deine Seele, dafl es einen Gott gibt, den
du flirchtest, wenn du Schlechtes tust und den du gerne hast,
wenn du brav bist.

Er ist nur ein einziger. Wenn wir in ein Haus kommen,
in dem grofle Ordnung und nie ein Streit herrscht, dann sagen
wir, hier gibt es einen Hausherrn, der alles so schdn ange-
ordnet, und zwar nur einen einzigen; wenn es mehrere
giibe, dann wiirde hie und da ein Streit und eine Unordnung
entstehen. Auf der Welt ist aber alles in Ordnung, auf die
Nacht kommt der Tag, auf den Regen die Sonne, auf den
Winter das Frithjahr. Deshalb mufl es auch einen einzigen
Gott geben. Auch wenn wir beten, so beten wir nur zu einem
Gott, indem wir sagen: ,Vater unser, der du bist in dem
Himmel.”



s BRI

b) Seine Werke.

Gott hat alles erschaffen, was hier auf Erden und was im
Himmel ist. Er hat die Erde und den Himmel selbst erschaffen.
Die Engel im Himmel, die Menschen auf der Erde, die Sonne,
Mond und Sterne, alle die grofien Weltkérper, die off tausend-
mal gréfer als unsere Erde sind, sind das Werk seiner Hiinde.
Auf der Erde sind wir Menschen, dann die tausend und wieder
tausend Arten der Tiere, Pflanzen und Steine und alles, was
da ist, von ihm erschaffen worden. Dieses alles hat aber der
liebe Gott nicht so gemacht, wie wir Menschen etwas zu machen
pflegen. Er hat dies nicht so gemacht, wie etwa der Tischler
eine Schulbank macht: dall er sich zuerst Holz verschafft, dann
abmift, wie groll die Bank sein miisse, sondern er hat bloB
gedacht und auf seinen bloflen Gedanken hin ist alles geworden.
Er dachte oder sagte: ,Es werde Licht” und es ist Licht ge-
worden. Er dachte: ,Es werde das schone blaue Firmament”
und es ist das Firmament geworden. Deshalb sagen wir von
Gott nicht, daB er etwas macht, sondern dal} er schafft oder
erschafft. ,Gott hat alles erschaffen”, so pflegen wir zu sagen
und seine Werke nennen wir Geschopfe, ihn selbst aber
Schopfer. Auch wir sind seine Geschopfe: deshalb beten wir
dich an, o Gott, als unseren Vater und Schopfer, der du uns
erschaffen hast und der du auch die Haustiere und die Pflan-
zen erschaffen hast, dall sie uns niitzen und ndhren! —

¢) Seine Eigenschaften.

Wir Menschen konnen eigentlich nicht begreifen, was
Gott ist und welche Eigenschaften er hat; denn wir sehen ihn
selbst nicht, sondern nur seine Werke. Doch wie man aus einer
schon geschriebenen, fehlerlosen Ausarbeitung einer Aufgabe
schliefen kann, dal der Schiiler fleiffig ist und gut lernt, so
kann man auch aus den Werken Gottes auf ihn selbst und
seine Eigenschaften schlieflen, indem wir sagen, wenn schon
die Werke Gottes, namentlich aber der Mensch, so viele Voll-
kommenheiten haben, wie vollkommen muf} erst der Schopfer
dieser Werke sein?!; und so nennen wir Gott hochst voll-



o Ak

kommen, weil er alle guten Eigenschaften, die seine Werke be-
sitzen, im hochsten Grade besitzt. Betrachten wir aufmerksam
die vorziiglichsten seiner Eigenschaften:

1. Gott ist der reinsie Geist.

Wir sehen den lieben Gott, so lange wir auf dieser Welt
sind, nicht. Erst wenn wir sterben werden, werden wir, wenn
wir fromm gelebt haben, ihn sehen. Jetzt sehen wir ihn nicht,
weil er keinen Leib hat, wie wir Menschen, sondern ein (Geist
ist, das ist ein Wesen, das denkt und handelt, jedoch keinen
Leib hat. Auch unsere Seele ist ein Geist, weil sie wohl denkt
und handelt und empfindet, jedoch nicht gesehen und ange-
griffen werden kann. Sie wohnt in dem Leibe; deshalb ist sie
nicht ein reiner Geist, wie Gott, der keinen Korper braucht.
Auch die Engel, von denen wir spéter lesen werden, sind reine
Geister, da sie ja keinen Leib haben; aber ihr Verstand und
ihr Wille ist bei weitem nicht so vollkommen, wie der Verstand
und der Wille Gottes, den wir deshalb den reinsten Geist
nennen.

2. Gott ist ewig und unverdnderlich.

Gott hat niemand erschaffen, sonst gibe es noch einen
anderen Gott und er selbst wire auch ein Geschopf; deshalb
ist er immer gewesen, wird auch immer gein. Alle Dinge waren
einmal nicht da, nur er ist immer dagewesen. Auch alle
Dinge auller den Engeln und unserer Seele werden einmal ver-
gehen, nur er wird, angebetet von den Engeln und frommen
‘Seelen, immer da sein. Wir sagen: Gott ist ewig.

Gott #ndert sich auch nieht. Wir verdindern uns. Jeizt
sind wir noch Kinder, bald werden wir erwachsen sein und
wenn wir nicht frither sterben, auch alt werden. Wir werden
«dann anders ausschauen als jetzt. Bei Gott geschieht dies nicht:
Wie er vor vielen Zeiten gewesen ist, so wird er auch immer
sein. Wiirde ein Fels bis zum Himmel reichen und ein Voglein
alle tausend Jahre ein Sandkérnchen davon abbrdéckeln und hin-
wegtragen, so miiite der Fels einmal verschwinden, doch Goft
wird noch immer gleich sein und gleich bleiben. Nun ver-



T

stehen wir auch, warum wir andichtig beten sollen: ,Ehre
sei Gott dem Vater, dem Sohne und dem heil. Geiste, wie im
Anfange, so jetzt und allezeit und in alle Ewigkeit. Amen.”

3. Gott ist allgegenwartig.

Wir sehen iiberall die Werke Gottes: blicken wir auf die
Erde, so sehen wir die Pflanzen, Tiere u. s. w., fiir die der
liebe Gott sorgt, blicken wir gegen den Himmel, da bemerken
wir, wie Gott die Sonne, den Mond und die Sterne so weise
leitet. Uberall sehen wir sein Wirken, deshalb schliefen wir
richtig, wenn wir sagen: Gott ist tiberall, im Himmel und auf
der Erde oder Gott ist allgegenwiirtig. Woran du denkst und
wohin du dich begibst, iiberall ist er. Wir sprechen wohl da-
von, dafl er im Himmel ist oder dort seine Wohnung hat,
dies aber nur deshalb, weil wir ihn dort, wenn wir wiirdig
werden, in seiner ganzen Grdfe und Schonheit sehen und an-
beten werden.

Wir sollen deshalb in jedem Augenblicke unseres Lebens.
daran denken, daB Gott bei uns ist. Wir diirfen nie so etwas
tun, daB Gott mit uns unzufrieden wire, auch dann nicht, wenn
wir allein sind. ,Wo ich bin und was ich tw’, sieht mir Gott
mein Vater zu.”

4. Gott ist allméachtig.

Der Mensch wiirde einige Jahre brauchen, um zu Full um
die Erdkugel zu kommen. Diejenigen, welche die Sternenwelt stu-
dieren, sagen, daf viele Sterne, ja sogar die Sonne, millionen-
mal grofer sind als unsere Erde. Alle diese Sterne sind Welt-
korper, die sich auf genau bestimmten Bahnen nach genau be-
stimmten Gesetzen bewegen. Simtliche hat Gott aus nichts er-
schaffen!

Bild des Universums wie im Atlas!

Wie michtic mull er sein, da er so ungeheuer grofie
Welten, so schdn und richtig regiert! Doch auch jedes Tierchen,



AT T

jedes Pllinzchen verkiindet die grofie Macht Gottes. Aus einem
Samen macht er einen michtigen Baum. Alles kann der liebe
Gott machen und so sagen wir von ibm: Er ist allmichtig.
Weil er allmichtig ist, so kann er uns auch helfen in allen
Noten unseres Lebens, nur miissen wir mit Vertrauen und reinem
Herzen ihn anrufen. Es ist kein Ding so grol und sehwer, das
Gottes Allmacht unmdoglich wiir’!

5. Gott ist allwissend und héchst weisex
Ausfithrung!
6. Gott ist gilitig, barmherzig und langmitig.

Ausfithrung!

7. Gott ist héchst heilig und gerecht.

Ausfithrung !

8. Gott ist hdchst wahrhaft und getreu.

Ausfithrung!

Diese Kapitel werden in #hnlicher Weise ausgefithrt. Als
9. Kapitel kommt:

Gott ist dreieinig.

Unser Heiland Jesus Christus hat gelehrt, dall es zwar
einen Gott gibt, jedoch in drei Personen. Weitere Ausfithrung
in Gleichnissen! Anschlieffend an diese Lehrstiicke kommt das
herrliche ,GrofBler Gott, wir loben dich”.

Hierauf kommen die weiteren Lehrstiicke auf Grund meiner
oder einer anderen Einteilung zur Abhandlung.

Im Vorhergehenden wird man leicht bemerken, daBl die
Darstellung nicht nur den Verstand, sondern auch das Gemiit
beriicksichtigte und beide in religidse Verfassung, d. i. in den
Zustand eines gewissen Suchens und Verlangens nach dem
gottlichen Wesen versetzte. Zum Schlusse kommt immer eine
kleine Anbetung oder Huldigung vor Gott. Auf die heil. Schrift
habe ich mich nicht berufen, da die Kinder in diesen Jahren
wohl die biblischen Geschichten, die aber fiir sie noch dieselbe

Yogrinec, nostra culpa. 6



=

A e )

Autoritit haben, wie die profanen Erzéhlungen, kennen, jedoch
nicht die heil. Schrift als solche, insoferne sie das Buch der
Offenbarungen Gottes ist. Die Lehren des Katecheten haben
allerdings die Offenbarung zur Voraussetzung, damit sie richtig
sind, doch bei den Kindern mufl man psychologisch vorgehen
und sich nicht auf etwas stiitzen, was fiir sie noch keine Stiitz-
kraft abgeben kann.

Die allgemeine Lehre iiber Gott und seine Werke sollte
iiberhaupt genauer vorgenommen werden, da ja diese Lehren
das Fundament der Religion bilden. Das Kind soll nicht nur
durch den oft logisch sehr zerrissenen Vortrag des Katecheten
zur Betrachtung Gottes bewogen werden, sondern es soll ihm
das Buch die Gelegenheit bieten, Ofters und solange es das
Kind freut, das Sein und Wirken Goftes zu bewundern und es
an jedem Ort und in jedem Wesen zu erblicken. Die Abhand-
lung iiber Gott und seine Eigenschaften bilden die religiose
Verfassung fiir simtliche iibrigen Wahrheiten. Diese religitse
Verfassung wird noch vermehrt durch das schine Lied: ,GroBer
Gott”, welches jedes Kind auswendig wissen und singen kénnen
miiBte, wenigstens die ersten drei Strophen.

Mitten in das Lehrstiick iitber die Allmacht Gottes kommt
ein Doppelbild, darstellend die beiden Hilften des Universums,
wie es die Atlanten und die populiren astronomischen Schriften
oft bringen. Die Astronomie hat Gelehrte fromm gemacht, die
Betrachtung der Unermeflichkeit Gottes im Weltall wird auch
das weiche Kinderherz zur Frimmigkeit stimmen.

Ich will nun ein anderes Beispiel anfiihren, wie das Reli-
gionslehrbuch die religidsen Wahrheiten behandeln soll. Ich
wihle eines der schwierigsten, aber wichtigsten Kapitel der
Religionslehre, nimlich die Lehre vom heil. Mefopfer. Die heu-
tigen Katholiken haben iiberhaupt gar keine klare Auffassung
iiber das heil. MeBopfer und leider mufl man gestehen, daBl
selbst der Klerus in einzelnen Fillen nicht von der GréBe und
dem Werte des heil. MeBopfers durchdrungen ist, wihrend
doch das heil. MeBopfer der Mittelpunkt des gesamten katholi-
schen Gottesdienstes ist. Die Zeremonien der heil. Messe sind
so schon, daB, wenn die heil. Messe auch kein dogmatisches



Fundament hétte, sondern nur ein Opfer fdquivalent etwa den
jildischen Opfern wire, jeder denkende Mensch die heil. Messe
als ein Kunstwerk des religitsen menschlichen Geistes auffassen
muB, wenn er nur den Schliissel zu ihrer Bedeutung findet.
Jetzt ist aber das heil. MeBopter infolge mangelhafter Katechese
fir die weniger Intelligenten in ein geheimnisvolles Dunkel
gehiillt, was keineswegs zur Erbauung beitrigt. Fir die Intelli-
genten ist es ein Theaterspiel ohne religitsen Hintergrund.
Sie sehen oft das unfromme unverstindliche Benehmen des
Priesters am Altare, horen die in fremder Sprache schleuder-
haft und oft Ohr verletzend vorgetragenen Gebete, am Chore
oft Sachen, die man nicht einmal im Theater gerne hért, sondern
welche nur fiir den Tanzboden geeignet sind. Kein Wunder, daB
es ihnen scheint, als ob es sich nur um ein prunkvolles Schau-
spiel handeln wiirde. Wer noch zweifelt an der Richtigkeit der
vorangehenden Worte, der moge die Auffassung der verschie-
denen Stinde #iber das heil. MeBopfer recht eifrig untersuchen,
oder sich etwa zuriickerinnern an seine Gymnasialzeit und sich
fragen, wie tief etwa das Verstindnis fiir das heil. MeBopfer
bei ihm und seinen Kollegen gewesen sein mag. Ieh will mich
versuchen in der Darstellung einer Katechese tiber das heil.
MebBopfer, wie etwa das Lehrbuch sie enthalten soll, nicht aber
in dem Umfange, in dem sie der Katechet vortragen soll.

IV. a. Vom heiligen MefBopfer.

1. YVom Opfer ttberhaupt.

Gott ist unser Schopfer und unser Vater. Von ihm haben
wir alles, er ist unser Herr. Wir miissen aber auch nach aulien
anerkennen, dafl er unser Herr und Vater ist. Auch sonst
brauchen wir vom lieben Gott vieles, bald Gesundheit, bald
tigliches Brot, bald sonst etwas anderes, meistenteils aber die
Verzeihung unserer Siinden, durch die wir ihn oft beleidigen.
Wenn wir wieder Gnaden von ihm bekommen, so geziemt es
sich, dal wir uns fir dieselben bedanken.

Wie erkennen wir nun den lieben Gott als unsern Herrn
an, wie pflegen wir ihn zu bitten, namentlick um die Verzei-

6*



e =

hung unserer Siinden, wie bedanken wir uns bei ihm fir die
empfangenen Wohltaten? Doch zunéchst, indem wir beten, noch
ausgiebiger und gottgefilliger aber, indem wir opfern. Wir
opfern oft etwas von unserem Gelde, damit zu Gottes Ehre eine
Kirche gebaut wird. Wir geben oft Almosen den Armen, die ja
Briider Jesu Christi sind, um uns z. B. die Gesundheit oder die
Verzeihung unserer Siinden zu erbitten. Wir opfern oft eine
Kerze fiir den Altar, um Gott Dank zu sagen fiir eine erhaltene
Gabe, vor allem aber lassen wir das heil. MeBopfer in diesen
Fillen feiern. Das Opfer ist somit die freiwillige Hingabe von
etwas, was uns gehdrt, zur Ehre Gottes oder zu einem gott-
gefilligen Zwecke.

Bei allen Volkern, sogar bei solchen, die den lieben Gott
nicht genau gekannt haben, finden wir Opfer, die auf verschie-
dene Weise dargebracht wurden. Wahre Opfer hatten nur die
Juden, da ihre Opfer von Gott vorgeschrieben waren. Sie haben
meistenteils Limmer und Wein geopfert. Die jiidischen Opfer
hatten nicht den Wert wie bei uns das heil. MeBopfer.

Das Bild der Opfer bei den Griechen und Juden.

Wie eine papierene Banknote, insoferne sie aus Papier be-
steht, keinen Wert hat, sondern nur deshalb einen Wert
vorstellt, weil sie anzeigt, dal man fiir sie eine bestimmte
Menge Goldes oder Silbers bekommen kann, dort wo die Bank-
note herausgegeben wurde, so hatten die jiidischen Opfer auch
keinen inneren Wert, sondern hatten nur insoferne als sie auf
das wahre und einzige Opfer am Kreuze hindeuteten, einen
Wert.

2. Dag Kreuzopfer am Kalvarienberge.

Durch Adam und Eva haben die Menschen das paradie-
sische Glick verloren, sie tragen alle die Erbsiinde an sich,
die ihnen den Eintritt in den Himmel verwehrt und sie in
einen Zustand der Hilflosigkeit versetzt, derzufolge auch unsere
Seele schwach ist und sich auch fast tiglich zu Beleidigungen



L AR o

Gottes durch die Siinde verleiten 148t. Doch hat sich Gott der
Menschen erbarmt und ihnen die Moglichkeit geboten, wenig-
stens nach diesem Leben das Gliick des Paradieses wieder zu
finden, Kinder Gottes und Bewohner des Himmels zu werden.
Wie hat er dieses Erbarmen gezeigt? In der heiligen Schrift
heilit es: ,So hat Gott die Welt geliebt, dali er seinen einge-
borenen Sohn fiir sie hingab.” (Joh. 8, 16.) Der Sohn Gottes
kam, und er, der Hochstheilige und Unschuldige fithrte ein
Leben voll Leiden und gab das Beste was er hatte, sein Leben
fiir die Menschen hin, indem er am Kreuze starb. Freiwillig
ging er in den Tod; denn er, der grofle Wundertiter, der
Tote zum Leben erweckt hatte, hitte wohl sich fliichten kénnen
vor seinen Verfolgern.

Durch den Tod Jesu sind alle Opfer des alten Bundes
iitberfliissig geworden. Jesus war das Opferlamm, das fiir alle
Menschen aller Zeiten geopfert wurde; deshalb hat ihn Johannes
der TAufer am Jordan begriiit: ,Sehet das Lamm Gottes, das
hinwegnimmt die Stinden der Welt.” Nicht nur die Mdglichkeit,
die Vergebung der Siinden zu erlangen und in den Himmel
zu kommen, hat uns der Kreuzestod Christi gebracht, sondern
wir kénnen auch durch die Verdienste desselben viele Gnaden
vom lieben Gott erlangen. — ,Was kann dafiir ich Staub dir
geben? Nur danken kann ich, mehr doch nicht! Wohl mir!
Du willst fiir deine Liebe ja nichts als wieder Lieb’ allein; —
und Liebe, Dankerfiillten Liebe — soll meines Lebens Wonne
‘sein.”

8. Das heil. MeBopfer auf dem Altare.

Nur wenige Menschen konnten beim Kreuzesopfer am Kal-
varienberge zugegen sein. Da wiire es leicht moglich, daff Millionen
von Menschen, die spiter auf der Welt leben, gar keine Kenntnis
von diesem Kreuzesopfer erhalten und sich die Gnaden der-
selben nicht zunutze machen. Dal} dies nicht geschehe, hat Jesus
die heil. Messe eingesetzt, damit diese immer wieder und wieder,
zu allen Zeiten und an allen Orten das Kreuzesopfer erneuere
und versinnbilde. Téglich sollte der Mensch durch die heil.
Messe sich an den Kalvarienberg erinnern, wo der Sohn Gottes



— 86 —

sein Blut vergossen hatte, jeden Tag sollte er bei der heil. Messe
derselben Gnaden teilhaftic werden, die durch das Kreuzes-
opfer verdient wurden. Wie hat er das heil. MefBopfer ein-
gesetzt?

Er versammelte am Abende vor seiner Kreuzigung seine
Apostel in einem Saale in der Stadt Jerusalem. Er wusch ihnen
die FiiBe, um durch sein Beispiel sie zur Nichstenliebe anzu-
eifern, lehrte auch, wie sie das Gebot der Liebe erfiillen sollten.
Bei dieser feierlichen Gelegenheit nahm er das Brot in seine
heil. Hinde, segnete es und verwandelte es in seinen heil. Leib,
indem er sprach: ,Dies ist mein Leib.” Ebenso nahm er den
Kelech mit dem Weine in seine Hénde, segnete ihn und ver-
wandelte den Wein in sein heiligstes Blut, indem er sprach:
sDies ist der Keleh meines Blutes, das fiir euch und fiir viele
wird vergossen werden zur Vergebung der Siinden.” Dann gab
er sowohl den Leib als auch das Blut unter den Gestalten des
Brotes und Weines seinen Aposteln zum Genusse. Er befahl
ihnen auch, sie sollten stets zum Andenken an ihn dieses Abend-
mahl erneuern, indem er sagte: So oft ihr dieses tun werdet,
werdet ihr das Andenken an meinen Kreuzestod feiern.

Das Bild des letzten Abendmahles.

Beim heil. MeBopfer ist derselbe dJesus Christus, wie er
am Kreuze gewesen ist, denn der Priester handelt bei der heil.
Messe entsprechend dem Auftrage des Herrn, dal der Priester
das tun solle, was er beim letzten Abendmahle getan hat, nfim-
lich sprechen: ,Dies ist mein Leib” und ,dies ist mein Blut”,
also wird der Leib und das Blut Jesu Christi auch bei der
heil. Messe gegenwiirtig.

Das Opfer und der Opfernde sind die gleichen, wie am
Kalvarienberge, nimlich Christus selbst. Der Priester und das
Volk vertreten nur die Stelle Christi, sind aber diejenigen, fiir
die das Opfer dargebracht wird. Wenn nun derselbe Christus
sich bei der heil. Messe opfert wie am Kalvarienberge, so spendet



B R L

er auch dieselben Gnaden wie damals. Das heil. MeBopfer
werden wir somit das unblutige Opfer des Erlésers nennen,
weleches uns dessen Kreuzesopfer am Kalvarienberge erneuert
und versinnbildet.

4, Die Feier der heil. Messe.

Das heil. MeBopfer ist von unserem Heilande beim letzten
Abendmahle eingesetzt worden. Um dieses Opfer zu feiern,
mubll somit alles das getan werden, was Christus beim letzten
Abendmahle getan hat. Die heil. Schrift erzihlt uns, dafl der
Herr vor der Einsetzung des heil. MeBopfers den Aposteln die
Gebote der Liebe erklirt hat und durch die FuBwaschung ihnen
auch gezeigt hat, wie sie sich gegen die Nichsten liebevoll
erweisen sollten. Nachdem die Apostel den Leib und das Blut
Jesu Christi unter den Gestalten des Brotes und Weines ge-
nossen hatten, wurden fromme Psalmen gesungen. Somit gingen
schon beim letzten Abendmahle dem eigentlichen Opfer Beleh-
rungen der Apostel voraus, wiilhrend Psalmengebete nachfolgten.
So besteht auch bei uns das heil. Mefopfer nicht nur aus der
wesentlichen Handlung, nidmlich der Verwandlung des Brotes
und des Weines in den Leib und das Blut Jesu Christi, son-
dern auch aus vielen Gebeten und Zeremonien. Die Gebete
gind an verschiedenen Festtagen verschieden. In denselben
beten wir zu Gott, er moge uns in mannigfachen Anliegen un-
seres Lebens, namentlich durch die Fiirbitte der Heiligen gnidige
Hilfe erweisen. Durch die verschiedenen Zeremonien wird an-
gedeutet, dal wir auch nach auflen unsere innere fromme Ge-
sinnung zeigen und mit allen unseren Sinnen Gott dienen
wollen. Die Zeremonien des heil. MeBopfers stammen aus der
iltesten Zeit des Christentums, aus jener Zeit, wo noch die
Apostel lehrten; deshalb sind diese Zeremonien schon wegen
des Alters ehrwiirdig.

Heute unterscheiden wir beim heil. MeBopfer vier Teile,
und zwar a) die Vorbereitung, b) die Opferung, ¢) die Wand-
lung, als den wesentlichen Teil des heil. MeBopfers, d) die
Kommunion.



B i

a) Die Vorbereitung.

Zu einer so wichtigen und heiligen Handlung, wie der
wesentliche Teil des heil. MeBopfers ist, darf man nicht ohne
Vorbereitung schreiten. Deshalb bereiten sich sowohl der
Priester als auch das Volk auf dieselbe vor. Der Priester tritt
mit den Ministranten, die die Vertreter des gliubigen Volkes
sind, hin wvor den Altar, denkt an seine Siindhaftigkeit und
bittet Gott um Verzeihung der Siinden. Das Gebet beginnt mit dem
Wort Confiteor, d. h. ich bekenne; deshalb heiflt auch das Gebet
das Confiteor. Die Ministranten beten gleichfalls im Namen der
Versammelten das Reuegebet. Dementsprechend bittet auch der
Gesangschor um Erbarmen, indem er singt:

Kyrie eleison (dreimal) Herr, erbarme dich unser!
Christe eleison Christus, erbarme dich unser!
Kyrie eleison Herr, erbarme dich unser!

Das Bild, wie der Priester das Confiteor betet.

Bald darauf beginnt die Verherrlichung und Lobpreisung
Gottes, indem der Priester den Gesang der Engel in der Ge-
burtsnacht des Heilandes anstimmt mit den Worten: ,Gloria
in excelsis Deo”, d. i. Ehre sei Gott in den Hoéhen. Die Singer
fahren fort:
et in terra pax hominibus bonae | und Friede auf Erden den
voluntatis. Laudamus te ete. | Menschen, die eines guten

(Ist ganz auszufithren!) Willens sind. Dich loben wir
efc.

(Der deutsehe Text soll
auch in der Zeile dem lateini-
schen entsprechen.)

Wie schon und begeistert wird Gott hier angebetet! Dann
tolgen Gebete, die an verschiedenen Festtagen verschieden
sind. Man betet zu Gott um die notwendigen Gnaden, die er
uns auf die Fiirbitte der Heiligen, welche an dem Festtage
gefeiert werden, geben moge.




Bl S

Vor diesen Gebeten und auch mehreremale wiihrend der
heil. Messe kiiit der Priester den Altar in der Mitte, dort wo
sich die Reliquien oder die Uberreste der Heiligen befinden,
wendet sich gegen das Volk und spricht: ,Dominus vobiscum”,
d. i. der Herr sei mit euch. Er kiift den Altar an der ge-
nannten Stelle, um den Heilicen die Verehrung zu bezeugen
und sie gleichsam zur Teilnahme am heil. MeBopfer einzuladen.
Dem Volke wiinscht er mit ,,der Herr sei mit-euch”, dall der Geist
Gottes in den Herzen der Andichtigen wohnen mdge, damit
diese mit andichtigem Sinne einer so wichtigen Handlung bei-
wohnen. Nach den Gebeten wird ein Stiick aus der heiligen
Schrift, namentlich aus den Episteln oder Briefen der Apostel,
welche diese an die Christengemeinden geschrieben haben, vorge-
lesen; weshalb man diese vorgelesenen Stiicke Epistel nennt.
Nach der Epistel wird in feierlicher Weise das Evangelium ge-
sungen. Hs ist dasselbe Evangelium, welches auf der Kanzel
deutsch vorgeleser wird oder ein anderes, aus den vier Evan-
gelienbiichern genommenes., Nach dem ,Dominus vobiscum”
kiindigt der Priester an, dafi das Wort Gottes verkiindet wird,
indem er singt:

Sequentia sancti evangelii secundum Matthaeum, d. h. Es
wird nun das heil. Evangelium verkiindet, wie dasselbe der
Evangelist Matthéius geschrieben hat. Ist das Evangelium aus
den anderen drei Evangelisten genommen, so wird statt
Matthéius einer von diesen genannt. Im Evangelium spricht
Christus selbst, deshalb wird er auf die Ankiindigung des
Priesters hin, mit ,Gloria tibi, Domine” d. h.: ,Ehre sei dir,
o Herr!” begriifit. Beim Evangelium stehen die Gliubigen, um
anzudeuten, sie seien bereit, das Wort Gottes zu héren und zu
befolgen. Auch die Offiziere hoéren stehend die Befehle des
Feldherrn. Bei der heil. Messe wird das Evangelium verkiindet,
weil wir erst durch die Lehre Christi belehrt wurden, auf
richtice Weise Gott zu opfern.

Das Evangelium ist das Wort Gottes. Es geziemt sich, daB
wir nach dem Anhéren desselben offen bekennen, dal} wir alles
glauben wollen, was Christus gelehrt hat, d. h. dal wir das
Glaubensbekenntnis feierlich beten. Der Priester stimmt nun



— 90 —

die Anfangsworte des Glaubensbekenntnisses an: ,Credo in
unum Deum’’ — ,Ich glaube an einen Gott.”

Die Singer singen das Folgende:
Patrem omnipotentem, facto- | den allmichtigen Vater, Schi-
rem coeli et terrae, visibilum | pfer Himmels und der Erde,
ete. ete.

(Ganz, — der lateinische
Text stets in gleicher Zeile mit
dem Deutschen.)

Dieses Glaubensbekenntnis ist etwas linger als dasselbe,
das wir zu beten pflegen. Es sind die einzelnen Glaubenslehren
genauer ausgefiihrt.

b) Die Opferung.

Zum heil. MeBopfer ist Brot und Wein notwendig. Dieses
wird nun vorbereitet. In der fritheren Zeit haben die Gliubigen
Brot und Wein in die Kirche gebracht und auf dem Altare
geopfert. Deshalb heifit dieser Teil der heil. Messe noch heut-
zutage Opferung oder Offertorium. Auch geschieht es noch
jetzt an manchen Orten, dall die Gldubigen um den Altar gehen
und meistens Geld, hie und da aber auch andere Sachen
opfern. In der fritheren Zeit wurde nur ein Teil vom mitge-
brachten Brot und mitgebrachten Weine geopfert, das iibrige
wurde fiir andere gute Zwecke verwendet. Ieute wird das
Opterbrot aus ungesiuertem Weizenmehl in runder Form be-
reitet und man nennt es Hostie, d. i. Opfergegenstand. Zum
Wein in dem Kelche werden einige Tropfen Wasser gegossen,
um anzudeuten, daB Jesus Christus als Gottmensch sich fiir
uns aufopferte, d. h. in sich vereinigend die gdttliche Natur,
versinnbildet durch den Wein, und die menschliche Natur, ver-
sinnbildet durch das Wasser. In stillen Gebeten betet der
Priester zu Gott, daB er das Opfer der Glidubigen wohlgefillig
aufnehmen und diesen die notwendigen Gnaden geben moge.
Nicht nur bitten sollen wir bei der heil. Messe, sondern wir
sollen auch Gott preisen und verherrlichen. Deshalb wird nach
den vorhergehenden stillen Bittgebeten ein herrliches Loblied
zur Ehre Gottes angestimmt. Es wird Priifation genannt. Zu-



R G

niichst fordert der Priester die Gldubigen zur Bekriftigung
seiner Stillgebete auf, indem er die SchluBworte der Gebete:
»Per omnia saecula saeculorum”, d.i. ,von Ewigkeit zu Ewig-
keit” laut singt, worauf die Gliubigen, vertreten durch die
Ministranten und die Singer antworten: Amen, d. h. So soll
es geschehen. Sie wollen sagen, ja, wie du (Priester) gebetet
hast, so soll es sein. Der weitere Wechselgesang lautet:

Pr, Dominus vobiscum Der Herr sei mit euch.

M. Et cum spiritu tuo Und mit deinem Geiste.

Pr. Sursum corda! Erhebet eure Herzen!

D. Habemus ad Dominum, Wir haben sie beim Herrn.

Pr. Gratias aganus Domino | Lasset uns danksagen dem
Deo nostro! Herrn, unserem Gott!

M. Dignum et justum est. Das gebiihrt sich in jeder Weise.

Der Priester singt allein:
Vere dignum et justum est | Ja, wahrhaft gebithrend und

ete. recht ist es ete.

(Ganz die Préfatio communis.)

Sanctus, sanctus, sanctus | Heilig, heilig, heilig bist du,
Dominus Deus Sabaot! ete. Herr Gott Sabaot! ete.

Das Bild, wie der Priester Wein zum Opfer vorbereitet.

Bei der Opferung miissen wir alle unsere Gedanken zu
Gott richten, voll Demut die eigene Siindhaftigkeit betrachten
und die Giite und Liebe Gottes preisen.

¢) Die Wandlung.

Der heil. Augenblick der eigentlichen Opferhandlung naht.
Der Priester betet die innigsten Gebete zu Gott, ruft die Hei-
ligen an, um auf ihre Fiirbitte wiirdiger das Opfer zu feiern.
s wird im Gotteshause alles still. Der Priester vertritt die
Stelle Christi und spricht die Worte, die Christus beim letzten
Abendmahle gesprochen hat, iiber die Hostie: ,Dies ist mein
Leib”, iiber dem Kelche mit dem Weine: ,Dies ist der Kelch



meines Blutes u. s. w.”” Er zeigt beide Gestalten den Gliubigen
zur Anbetung.

Bild: Elevation der Hostie.

Jesus Christus ist auf dem Altare! Voll Demut soll man
mit den Gldubigen auf die Brust klopfen und den Herrn be-
griiffen. Man betet: ,Jesus dir lebe ich, Jesus dir sterbe ich,
Jesug dein bin ich im Leben und im Tode”, oder ein anderes
Gebet. Er wird von den Singern begriifit, wie damals beim
Einzuge nach Jerusalem: ,Benedictus, qui venit in nomine
Domini! Hosanna in excelsis! Hochgelobt, der da kommt im
Namen des Herrn! Ehre und Ruhm ihm in der Hohe.” In-
briinstige Gebete werden jetzt still an den lieben Heiland ge-
richtet. Fiir die Lebenden und Verstorbenen, fiir Gerechte und
Siinder wird gebetet. Kein Gebet ist wirksamer als das Gebet
unseres Herrn, das Vater unser; deshalb wird dieses in feier-
licher Weise gesungen. Kine auffordernde Einleitung geht dem-
selben voran:

Oremus. Praeceptis salu- Lasset uns beten. Durch
taribus moniti et divina insti- | heilsame Vorsgchriften ermun-
tutione formati ete. (Ganz.) tert und durch gottliche Unter-

weisung angeleitet ete.
Wie gewdhnlich wird der Schlufl der Gebete wieder mit
,per omnia saecula saeculorum” angedeutet. Durch den Opfertod
Jesu ist der seelische Friede, die Vergebung der Siinden, der
Welt zugekommen; auch bei der heil. Messe erlangen wir
Frieden fiir unsere Seelen, deshalb verkiindigt dies der Priester
den Gliubigen mit den Worten: ,Pax Domini sit semper vobis-
cum”, d. h. der ,Friede des Herrn sei mit euch”. Er bittet mit den
Singern zugleich das auf dem Altare befindliche Lamm Gottes
um Erbarmen und um Erteilung des Friedens mit den Worten:
Agnus Dei qui tollis peccata Lamm Gottes, welches du
mundi, miserere nobis ete. hinwegnimmst die Siinden der
Welt, erbarme dich unser ete.



Bei diesem Teile der heil. Messe sollen wir besonders an-
déchtic sein. Denke dir, du stehst am Kalvarienberge unter
dem Kreuze, auf dem der gottliche Heiland den Opfertod er-
leidet, sein Blut triufelte auf dich! — Wenn du Siinder bist, so
bete mit dem rechten Schicher: Herr, gedenke meiner und ver-
urteile mich nicht! Bist du gerecht, so bitte den Heiland, dal}
die Seele, die er durch sein Blut erldst hat, nicht der Siinde
anheimfalle.

5. Die Kommunion.

Auch beim letzten Abendmahle haben die Apostel vom
Leibe und Blute Jesu Christi genossen. Er hat sie selbst auf-
gefordert: ,Nehmet hin und esset” — ,nehmet hin und trinket
alle davon.” Dieser Genuli des Leibes und Blutes Jesu Christi
findet auch bei der heil. Messe statt. Der Priester geniefit
jedesmal, so oft er die heil. Messe feiert, den Leib und das Blut
unseres Herrn; von den Gliubigen ist es gewiinscht, daBl sie
dies auch tun, wenigstens geistiger Weise, indem sie den Wunsch
erwecken, den Leib des Heilandes zu empfangen. Den GenuB
des Leibes und Blutes Jesu Christi unter den Gestalten des
Brotes und Weines nennt man Kommunion. Der Priester betet
vor derselben namentlich fitr seine Seele, damit sie nicht un-
wiirdig die heil. Kommunion empfange, klopft an die Brust
und spricht:

Domine, non sum dignus Herr, ich bin nicht wiirdig
etc. ete.

Er kommuniziert unter beiden Gestalten, die Glédubigen
nur unter einer, weil die Kommunion unter einer Gestalt einer-
seits geniigt, anderseits die Kommunion unter beiden Gestalten
tir die Gldubigen nicht angezeigt ist. (Vgl. die Lehre vom heil.
Altarsakramente.)

Das Bild: Der Priester an die Brustklopfend ,,Domine etc.” .

Wenn du nicht bei der heil. Messe die Kommunion em-
pfangen kannst, so erwecke wenigstens das Verlangen nach



o W guRS ol

derselben, indem du mit dem heidnischen Hauptmann sprichst:
oHerr, meine siindhafte Seele ist nicht wiirdig, dich aufzu-
nehmen. Doch du bist michtig und barmherzig genug, um
durch einen bloBen Gnadenstrahl meine Seele zu kriftigen und
zu dir hinzuziehen. Herr, ich glaube, Herr ich hoffe, Herr vom
Herzen liebe ich dich.”

Schluf.

Der Priester betet in feierlichem Tone singend einige Ge-
bete, in denen er auch der Tagesheiligen gedenkt. Nach den
Gebeten wendet er sich von der Mitte des Altares gegen das
Volk und singt: ,Ite missa est”, d. h. Gehet, das Opfer ist zu
Ende. Diese Aufforderung entstammt der alten Zeit, in welcher
diejenigen, die in den christlichen Lehren noch nicht ganz
unterrichtet waren, bei diesem Zurufe die Kirche verlassen
mufiten. Darauf fanden die Liebesmahle statt, an denen nur
glaubenskriftice Christen teilnehmen durften und bei denen
namentlich der Teil von den mitgebrachten Opfern verzehrt
wurde, der bei der heil. Messe nicht verwendet worden ist. Auf
,1te missa est”, oder zu manchen Zeiten auf ,Benedicamus Do-
mino”, d. h. ,Preisen wir den Herrn”, wird von den Singern
und Ministranten geantwortet: ,Deo gratias”, d. i. ,Gott sei
Dank”, nimlich fiir die Gnade des heil. Mellopfers. Zum Schlusse
wird in der Regel der Anfang vom Johannesevangelium still
vom Priester gelesen, weil gerade der Anfangsabschnitt dieses
Evangeliums, die Menschwerdung des Sohnes Gottes, erzihlt.

Wenn die heil. Messe feierlich vom Priester gesungen
wird, heifit sie Amt, bei dem die S#nger lateinisch singen
miissen, da der Priester auch lateinisch singt. Wenn der Priester
nicht singt, spricht man von stiller heil. Messe, bei der auch
die Sdnger in der deutschen Sprache fromme Lieder singen
diirfen.

Fiir die Verstorbenen wird oft ,Requiemamt oder schwarze
Messe” gehalten. Das Reqiuemamt wird so genannt, weil das
Anfangswort der heil. Messe ,Requiem” lautet. Es unter-
scheidet sich nur darin von der gewdhnlichen heil. Messe, daB}
einige Gebete namentlich am Anfange derselben sich auf die



L5 R S

Verstorbenen beziehen und das Opfer in schwarzer Kleidung
verrichtet wird.

Oft wird auch die Monstranze mit dem Allerheiligsten
ausgesetzt und vor und nach der heil. Messe der Segen erteilt;
dann spricht man von Segenmessen.

Da nun das heil. Mellopfer die Erneuerung des Kreuzes-
opfers selbst ist und bei der heil. Messe der liebe Heiland
selbst zugegen ist, welche Andacht sollte wohl da herrschen!
Welche Sehnsucht soll uns erfiilllen, an diesem Opfer teilzu-
nehmen! Allerdings! Wir sind schwache Menschen und kénnen
nicht tun, was fiir die Grofe und Wiirde eines solchen Opfers
geziemend wire. Doch wir sollen uns bemiihen, recht oft und
recht andiichtic an dem heil. MeBopfer teilzunehmen. Hier
spendet Gott die Gnaden, hier ruft er uns: ,Kommt zu mir
alle, die ihr miihselic und beladen seid, ich will euch er-
quicken!”

MefBllieder.

1. Wir werfen uns darnieder etec.

2. O Christ, hie merk, den Glauben stirk’ ete.

Bemerkungen des Verfassers zur vorhergehenden Abhand-
lung,

«) Durch gemeinsame Arbeiten konnte ein Lehrstiick tiber
das heil. MeBopfer verfaBt werden, das viel treffender den
Gegenstand behandelt als meine Ausfithrungen. Bei einem so
schwierigen Kapitel ist sogar fiir die reifere Jugend eine griind-
liche Erklirung notwendig. Das im Buche Enthaltene ist nur
ein Wegweiser fiir den Katecheten, fiir den Schiiler Stoff, {iber
den er beim Lernen zu Hause nachdenken soll. Dieses Kapitel
mufl iiberhaupt in reiferen Jahren vorgenommen und nach
allen Gesichtspunkten behandelt und gepriift werden. Ich habe
schon gesagt, daB die Schiiler ein ausgezeichnetes Gedichtnis
haben, so dal sie oft wiederholte, jedoch unverstandene Worte
nachsagen, ohne irgendwie in das Wesen der Sache einzu-
dringen. Die Schiiller werden deshalb tiber diesen Gegenstand
schriftliche Hausarbeiten liefern, z B. die Erklirung des Lie-
des: O Christ, hie merk ete. Man wird die Schiiler tiberhaupt



N R

anleiten, mit eigenen Worten sich auszudriicken, damit wir auf
diese Weise eine Probe halten, wie weit das Verstindnis ge-
diehen ist.

B) Fir alle vier Teile der heil. Messe sollen auech Bilder
in dem Buche vorhanden sein, wenn sich auch Wandbilder
dafiir finden, aus dem Grunde, weil die Bilder im Buche Ofters
gesehen werden und sich dem Gledichtnis stark einprigen und
auch die Sache selbst wieder ins Gedéichtnis zuriickrufen. Es
ist zu lesen, dal} wir ansgezeichnete liturgische Bilder bekommen,
Diese werden sehr viel nutzen, nur miissen sie allgemein ein-
gefiihrt werden und nicht zu teuer sein. Man wird die Kinder
in die Kirche fithren und ihnen dort liturgische Gerite, z. B.
Kelche, Paramente, den Altarstein ete. zeigen. Dies ist eine
Pflicht jedes Katecheten. Unsere Verhéltnisse im Religions-
unterrichte sind leider so zerfahren, dal auch die Besten der-
artige Pflichten aulier acht lassen.

Es ist jedoch nicht zu billigen, daBl ein Priester auf der
Kanzel die heil. Messe erklirt, wihrend z B. ein anderer Priester
die heil. Messe liest, wie es leider schon geschehen ist. Die
Grofle des heil. MeBopfers verlangt, dafl der Gliubige mit An-
dacht demselben beiwohnt, nicht aber seine Willbegierde be-
friedigt. Die erste Pflicht des Priesters und der Glidubigen ist
die, daB sie beim Gottesdienst auf alles vergessen und ihre
Gredanken einzig und allein bei Gott haben. Wo das andichtige
Benehmen des Priesters und der Glaubigen bei der heil. Messe
fehlt, dort hat die Religion weniger tiefe Wurzel gefalit als bei
den Heiden, die zu Tausenden voll Ehrfurcht ihren Opfern bei-
wohnten.

y) Dali ich die Aufnahme der lateinischen Texte z B.
Kyrie, Gloria, Credo, Sanctus ete. verlange, habe ich schon
beriihrt, ich werde aber noch néher begriinden, wenn ich iiber
die Liturgie und den Kirchengesang spreche.

d) Man soll nicht zu ausfiihrlich die Zeremonien der heil.
Messe erkliren, z. B. alle Gesten oder wie oft man an die Epistel-
seite geht etc. Das sieht das Kind ohnehin in der Kirche.
AuBerdem wiirde das Verstindnis fiir das Wesentliche ver-
flachen, wenn das Gediichtnis mit verschieden Namen z B.



R PR

Kollekte, Sekrete, Introitus u. dgl. belastet wiirde. Auch die
Gebetbiicher sollten nicht diese Ausdriicke enthalten. Auch die
symbolische Erklirung ist nicht zu billigen, Bald wird man
die ganze heil. Messe als etwas Symbolisches betrachten und
in ihr nicht mehr das finden, was sie ist. Zu einem Konglomerat
von altertiimlichen, der modernen Zeit fremden mystischen
Gebriuchen wird sie herabsinken.

¢) Was ist fiir den Religionsunterricht an der Volksschule
noch erforderlich ?

1. Die Gnade Gottes. Allein die ist eine unverdiente Gabe
Gottes, unabhingig von den Menschen. Es ist Sache des Priesters
und des Katecheten, die Menschen anzueifern, um diese den
lieben Gott zu bitten. Wenn wir jedoch wie hier iiber die kate-
chetischen Grundsitze schreiben, dann sind ja unsere Pflichten
gemeint, nicht die Gnade Gottes. Diese gehort in den Wirkungs-
kreis des allméchtigen Gottes, dessen Tétigkeit fir uns ein
unberechenbarer Faktor ist. Wir miissen arbeiten auch im
Religionsunterrichte, als ob alles von wuns abhinge, jedoch
denken, unsere Arbeit ist umsonst, wenn nicht Gott seine Gnade
gibt. Auch fiir uns gilt: ,Von der Stirne heil, rinnen muf} der
Schweill — Soll das Werk den Meister loben, doch der Segen
kommt von oben” Es ist gar nicht christliche Anschauung,
wenn wir manches Millingen dem gottlichen Ratschlusse zu-
schreiben, anstatt in unserer Arbeit selbst die Ursache des
MiBlingens, z. B. des Religionsunterrichtes zu suchen. Wozu
erwiihne ich das? Weil es dem Dr. Katschner Seite 26 seines
genannten Buches gefiel, plotzlich auch an die géttliche Gnade
zu appellieren. Er schreibt: ,Man darf aber auflerdem nicht
auBer acht lassen die Tugend des Glaubens, welche darin be-
steht, daB eine Offenbarungslehre auf Grund der gottlichen
Offenbarung, nicht aber auf Grund der menschlichen Einsicht
angenommen wird. Und diese Tugend des Glaubens ist den
Kindern in der heil. Taufe eingegossen worden als gdttliche
Gnade. Sie sind also sowohl fihig als geneigt fiir die Aufnahme
der Glaubenslehren und werden hierbei durch die gottliche
Gnade unterstiitzt” Nun da begreife ich nicht, warum die ersten
Christen die Katechumenen solange frither unterrichteten, be-

Vogrinec, nostra culpa. i



— 98 Se

vor sie sie tauften und warum noch heutzutage z. B. die Israe-
liten schon vor der Taufe sich in der christlichen Religion unter-
weisen lassen. Hitte man sie doch gleich getauft! Sie wiren
,fihig und geneigt” fiir die Aufnahme der Glaubenslehren!
Somit empfehlen wir dem lieben Gofte unsere Schulkinder,
dall er sie nach seiner unermefBlichen Giite mit Gmaden be-
schenke, und erwigen wir, was unsere Pflicht ist, damit die
Kinder in der Religon genug unterrichtet werden; deshalb setze
ich als fernere Forderung fiir den Religionsunterricht

2. eine gut illustrierte biblische Geschichte. Soeben lese
ich, dall die bibliseche Geschichte von Ponholzer einzufithren
ist. Ich kenne sie noch nicht. Vielleicht wird sie allen Anfor-
derungen entsprechen. Meine Grundsiitze sind folgende: Was
den Text anbelangt, so kann er wortlich oder nur in um-
schriebener Form der heil. Schrift entnommen werden, je nach-
dem es die pidagogischen Prinzipien erheischen. Wo der Text
leicht zu verstehen ist, wird er wortlich aus der heil. Schrift
heriibergenommen. Aber was verlangt werden mub, ist, dafl
der biblischen Geschichte eine schone Form gegeben wird.
Wenn ich die weltlichen Biicher mit der biblischen Geschichte
Schusters vergleiche, da bemerke ich, dafi es aussieht, als ob
die biblische Geschichte bezliglich der Illustration verurteilt
wire, immer um ein halbes Jahrhundert zuriickzubleiben. Wie
weit ist heutzutage die Kunst der Illustrierung vorgeschritten!
Man sehe sich doch verschiedene illustrierte Journale an! Die
oft undeutlichen Umrisse in der biblischen Geschichte inter-
essieren wohl das Kind, ohne es zu befriedigen. Man beachte
doch, was das Kind tut, wenn es so gliicklich war, in den Be-
sitz eines Rotblaustiftes zu kommen? Bald fingt es lustig zu
malen an. Es ist somit zu verlangen eine biblische Geschichte
in schoner Ausstattung mit chromierten Bildern. Welchen In-
halt das Buch haben sollte, habe ich nicht untersucht. Jeden-
falls sollte den Psalmen, gut und in Versen tibersetzt, sowie
den Sprichwoértern mehr Aufmerksamkeit geschenkt werden.

3. Nun kommt die Forderung von schriftlichen Arbeiten.
Wir haben wochentlich nur zwei Religionsstunden und da
heiBt es, die Zeit ausnutzen namentlich an ein- oder zwei-



(oo A

klassigen Schulen. Das Schulkind mufi zur Beschéftigung mit
der Religion auch zu Hause angeleitet werden. Die schriftlichen
Arbeiten kommen uns da sehr zuhilfe, nicht nur an den Volks-
schulen, sondern auch an den Mittelschulen. Diese schriftlichen
Arbeiten haben nicht nur diesen zufilligen Zweck, néimlich um
die geringe Stundenzahl auszugleichen, sondern sie haben
iiberhaupt den Wert, den jede schriftliche Arbeit hat. Sogar
der erwachsene intellicente Mensch soll immer mit dem Stifte
in der Hand studieren, Excerpte aus den Biichern machen,
talls er sich einen dauernden Gedankenschatz aneignen will.
Durch das Niederschreiben werden die Gedanken aus dem
Chaos, in dem sie sich in unserer Seele befanden, in ein logi-
sches System gebracht. Dadurch, dal uns das Niederschreiben
die Gelegenheit gibt, genauer nachzudenken, lassen wir man-
ches, was wir fir richtig gehalten haben, fallen, manche Vor-
stellung éndert sich wieder, so dafl iiberhaupt ein klares Ge-
dankensystem entsteht. Es ist gerade so wie bei einem Meister,
der glaubt, eine genaue Vorstellung von einem Werke zu be-
sitzen, das er neu ausfithren will, wihrend er erst bei der
wirklichen Ausfithrung auf manche Schwierigkeit st66t und erst
nach Uberwindung dieser das Werk ausfithren kann.

Durech die sehriftlichen Arbeiten wird der Geist des Schiilers
sozusagen an den Gegenstand angekettet. Er wird zur Selbst-
titigkeit angeeifert, sucht seine religiosen Anschauungen in
einen bestimmten logischen Zusammenhang zu bringen. Diese
sehriftlichen Arbeiten werden dem Lehrer die Ge-
legenheit bieten, in das Innere seiner Schiiler zu
schauen und sich zu dberzeugen, wie weit die religiose Er-
ziehung gediehen ist und dort, wo sich eine Liicke im reli-
gidsen Denken und Empfinden herausgestellt hat, belehrend
einzugreifen. Was die Schiiler namentlich an den Mittelschulen
aufsagen, ist etwas in der Eile Zusammenstudiertes ohne innere
Vertiefung. Die schriftlichen Arbeiten werden den Schiiler
zwingen, sich mit dem Gegenstande linger und intensiver zu
besehiifticen. Der kluge Lehrer wird auch leichter die Gelegen-
heit wahrnehmen, ob der Schiiler etwa nicht seine religitse
Uberzeugung heuchelt, um nur eine gute Note zu erzielen. Von

sk
1



— 100 —

diesem Standpunkte ist an und fiir sich der Nutzen der schrift-
lichen Arbeiten einleuchtend. Doch in der Volksschule bezwecken
die schriftlichen Arbeiten nicht so sehr eine Selbstbetiti-
gung, ein Suchen nach tiefer Einsicht in die religidsen
Erkenntnisse, ein Bringen der Vorstellungen in einen logi-
schen Zusammenhang, der stets als Eigentum des Schiilers
bleibt, was die schriftlichen Arbeiten an den Mittelschulen zum
Ziele haben, sondern sie haben mehr den Wert, daf sich
der Schiiler das in der Schule Vorgetragene genauer
aneignet, durch die abermalige selbsttitige Vorfiih-
rung des in der Schule Gehorten oder im Buche Ge-
lesenen die Wahrheit tiefer in seinen Verstand und sein
Gemiit einpflanzt. Daher wird der Religionslehrer nur dort die
nihere Ausfithrung des schriftlichen Themas in der Schule
vorher unterlassen, wo dieses der Anschauung des Kindes ent-
nommen ist, z B. iiber die Einrichtung der Pfarrkirche oder
des Altars. Oft wird in den katechetischen Lehrbiichern ver-
langt, daB man in jeder Stunde jedes Kind abfragen sollte.
Im Durchschnitte ist die Schiillerzahl grofBer als fiinfzig. Soll
man in einer Stunde jeden abfragen, das in friiherer Stunde
Vorgetragene wiederholen und schlielilich noch vortragen? Es
ist einleuchtend, dafl dieses nicht allgemein durchgefiihrt werden
kann. Die schriftlichen Arbeiten werden uns hier zugute kommen,
Die Begritfe werden auch leichter eingeprigt. Auf diese Weise
wird sich der Erfolg des Religionsunterrichtes abermals um
einen Faktor vermehren. Die drei Faktoren, die nach Um-
stéinden verschieden sein konnen und den Erfolg des Religions-
unterrichtes hauptsichlich bedingen, sind also: Das beim
miindlichen Unterrichte Erworbene, durch das Lesen
des Buches Befestigte und durch die schriftlichen
Arbeiten Vertiefte.

Diese schriftlichen Arbeiten werden natiirlich in den rei-
feren Jahren des Kindes gegeben, im 12. bis 14. Lebensjahre.
Fiir die einklassigen Schulen, deren es in Osterreich die Hilfte
der gesamten gibt, werden die schriftlichen Arbeiten auch
in der Schule gegeben. Dies kann auch an zweiklassigen
Schulen geschehen, falls in der zweiten Klasse in zwei Abtei-



— 10f =

lungen unterrichtet wird. Sobald der Katechet in die Schule
kommen wird, wird er eine biblische Geschichte deutlich er-
ziihlen, einzelne Namen, die in der Geschichte vorkommen, auch
auf der Tafel aufschreiben, dann wird er die reiferen Kinder
das Erzihlte auf der Schiefertafel nachschreiben lassen, wih-
rend er der ersten Abteilung den miindlichen Unterricht er-
teilen wird. Auf diese Weise werden die biblischen Geschich-
ten sehr leicht eingepriigt. Von einzelnen Schiilern kann er
gich in jeder Stunde die Ausarbeitung vorlesen oder zeigen
lassen.

Manchem diirfte die Einfithrung der schriftlichen Arbeiten
unausfithrbar vorkommen. Allerdings wenn man glaubt, es
miisse von den Kindern etwas Originelles, Vollkommenes ge-
leistet werden. Fiir uns bedeutet es einen grofien Erfolg, wenn
nur irgend eine Ausarbeitung des Themas gegeben wird, mag
sie aueh orthographisch und kalligraphisch unrichtiz und un-
beholfen aussehen.

Der Themata gibt es wohl genug. Der Lehrer wird das
Thema an die Schultafel aufschreiben lassen und einige Schlag-
worte beifiigen. Dies tragen die Kinder sofort in ihre Aufsatz-
hefte ein, um die Arbeit zu Hause auszufiihren. Es ist klar, dal}
man den Katecheten eine Beispielsammlung der Themata in
die Hand geben muf. Ich fithre hier einige Aufgaben an, die
gegeben werden konnten:

1, Wozu bin ich auf der Welt?

a) Etwa zum Essen, Trinken, Lustigsein?; b) ich bin dazu
da, um Gott zu dienen. Warum denn?

2. Gott ist héchst weise. Betrachte die Pflanzen, Tiere, den
Menschen, die Erde, die Himmelskorper ete.

3. Wie haben wir uns im Leiden zu benehmen?

4. Das Leben des Patrons der Pfarrkirche: a) Geburt,
b) Leben, ¢) Werke, d) Wunder.

5. Das Leben anderer Heiligen in der Kirche.

6. Was erziihlen uns die drei ersten Stationstafeln ete.?

7. Erziihlung des Evangeliums vom vergangenen Sonntag.

8. Welche Begebenheiten erziihlen die zwei letzten Geheim-
nisse des freudenreichen Rosenkranzes ete.?



— 102 —

9. Aufgaben {iber die Pfarrkirche. Wie sieht der Altar
aus ete.?

10. Wie feiern wir den Sonntag in der Kirche und zu
Hause?

11. Was geschieht in der Kirche in der Christnacht,
Ostern ete.?

12, Wie oft pflegt man bei uns wihrend des Tages zu
liuten? Was bedeutet das Liuten, was soll man tun beim
Liuten der Glocken?

18. Das Begriibnis (Memento homo, quod pulvis es efe.).

Und so konnte man noch eine endlose Reihe geeigneter
Themata anfithren.

4. Weiters ist flir einen gedeihlichen Unterricht an der
Volksschule eine geniigende Inspektion notwendig. In allen
Kategorien des menschlichen Lebens ist eine ausreichende In-
spektion notwendig, nicht am wenigsten auch im Religions-
unterrichte. Diese Inspektion muBl sich erstrecken 1. auf die
punktliche Einhaltung der Religionsstunden, 2. auf die eifrige
und methodisch richtige Religionserteilung.

Was die piinktliche Einhaltung der Religionsstunden an-
belangt, so ist- es notwendig, dall sich in jeder Schule ein
Katalog vorfindet, wo der Katechet die Unterrichtsstunden ein-
triigt und sich unterschreibt. Wenn es die Gymnasiallehrer
tun miissen, warum sollten es nicht die Religionslehrer tun?
Es ist auch nicht beschimend fiir den Katecheten, wenn der
Schulleiter in den Katolog Einsicht nehmen kann und vielleicht
auch die angegebene Stundenzahl bestitigt. Mufl ja hie und
da ein einfacher Kaplan manchem hochgestellten Pensionisten
die Quittung bestitigen.

Wie aber der Religionsunterricht heutzutage inspiziert
wird, grenzt an das Licherliche. Jedes Jahr kommt der Visi-
tator, schon frither angekiindigt. Die Kinder versammeln sich
dort, wo sie nicht unterrichtet werden und wo sie sonst still
sein miissen, nimlich in der Kirche. Hier werden oft mehrere
Klassen in einer Stunde abgefragt. Der Katechet unterrichtet
nicht vor dem Dechant, um den Beweis seiner katechetischen
Tétigkeit zu liefern, er stellt gar nicht eigene Fragen, sondern



— 108 —

er bedient sich wie ein Automat der Katechismusfragen. Das
gut eingedrillte Kind antwortet auch wie ein Automat, und zwar
die kithneren Kinder viel mutiger als die schiichternen, die sich
gar nicht trauen, den Mund aufzumachen. Bleibt die Maschinerie
des Lehrerautomaten stehen, so versagt auch das Kind oder
es stottert auf verschiedenes Zunicken ja oder nein heraus.
Oft erzihlt das Kind eine Geschichte mit staunenswerter Ge-
ldufigkeit. Forseht man nach, ob auch die Einsicht in den Gang
der Geschichte vorhanden ist, so wird man abermals staunen
iitber das Gedichtnis des Kindes, das sich eine Geschichte merkt,
ohne sie zu verstehen. Der Katechismus gut gedrillt, geht wie
~Wasser”. Die Erledigung lautet: Der Erfolg sehr gut, die
Methode sehr gut, wihrend der Katechet vielleicht in der Schule
Zeitungen las und die armen Kinder bis zum Verzweifeln die
Katechismusdefinitionen auswendig lernen lieff. Oft miissen auch
jene Kleinen, deren Kdépfchen fiir derlei Sachen zu hart sind,
zu Hause bleiben. Bei den bischoflichen Visitationen, die immer
in der Kirche stattfinden und bei denen die Kinder schon beim
Anblick der ihnen fremden Erscheinung des Oberhirten mit
Stab und violettem Talar auBer Rand und Band geraten, ist der
Vorgang noch eigentiimlicher. Es ist zu traurig, um sich bei
diesem Punkfe linger aufzuhalten,

Die Inspektion durch Dechante ist aber schon deshalb
nicht angezeigt, weil der untergeordnete Klerus in der Nachbar-
sehaft in der Regel zu seinem Freundenkreise zdhlt, bei denen
der Erfolg natiirlich griéfler sein mufi. Wird er streng, dann
wird er gemieden. Aullerdem wird bei der Kreierung der
Dechante nicht auf dessen katechetische Eignung Riicksicht ge-
nommen, da die Pridsentierung von Privatpatronen abhingig
ist, denen die katechetische Eignung des Petenten am aller-
wenigsten am Herzen liegt. AuBerdem besteht die Religions-
priifung von alters her im Abfragen der Katechismusnummern.
Soll es nun ein Dechant éindern? Ich gestehe es offen, dafi es die
unfruchtbarste Unterrichtszeit fiir mich in der Schule ist, wenn
ich paar Monate vor der Priifung die Kinder auf diese vorbereite.
Ich will mich doch nicht in der Kirche blamieren, wenn der Visi-
tator plotzlich mit den {iblichen Katechismusfragen ausriickt.



—_ 104 -—

Es ist somit klar, daB eigene Inspektoren zu bestellen sind,
die zu beliebigen Zeiten die Schulen visitieren konnen. Uberall
muBl ihnen am Anfange des Schuljahres der Zeitpunkt der
Abhaltung des Religionsunterrichtes in den einzelnen Schulen
bekannt gemacht werden. Diese Inspektoren konnen auch andere
Stellen bekleiden, z, B. Biirgerschulkatecheten, Gymnasialpro-
fessoren oder auch schlichte Pfarrer sein, vor allem aber
miissen sie erprobte Katecheten sein, die sich in der
Katechetik theoretisch und praktisch ausgebildet haben. Die
Inspektion muf} sich nicht nur auf den Umfang, sondern auch
aui die Qualitit des Unterrichtes erstrecken. Den Insgpektoren
kommen die von der Kirche zu zahlenden Visitationsgebiihren
zu. Mehrere Dechanate unterstehen einem Inspektor. Dem Bischof
steht es frei, eine Religionspriifung zu veranstalten oder nicht.
Den gesamten Unterriecht iiberwacht ein Didzesanreligions-
inspektor.

5. Von Bedeutung, wenn auch nicht von absoluter Not-
wendigkeit fiir einen guten Erfolg ist auch lingere Tétig-
keit des Katecheten an einem Orte. Diesbeziiglich ist es
namentlich in Kérnten schlecht bestellt. Oft hat ein Kind wihrend
seines Schulbesuches acht bis neun Katecheten. Dieser Ubel-
stand ist wohl aus dem Priestermangel erklirlich, doch auch
vielfach verschuldet. Den Beweis fiir den Tatbestand namentlich
an Orten, wo sich Kapline oder provisorische Seelsorger be-
finden, zu erbringen, wiirde mir nicht schwer fallen. Durch die
stete Ubersetzung des Seelsorgers gewdhnt sich dieser an eine
gewisse Flatterhaftigkeit und Planlosigkeit beim Unterrichte.
Der richtige Katechet wird nicht darauf schauen, dal} er schon
bei der ersten Visitation den Beifall des Visitators erringe,
sondern er wird wenigstens drei Jahre langsam in den Kindes-
herzen bauen, Steinchen auf Steinchen zusammentragen, um
einen herrlichen religiosen Bau zu erzielen. Unbedingt not-
wendig ist es, dali der Katechet die Kinder kennf, {iber ihre
Lebensverhiltnisse unterrichtet ist, namentlich aber sich der-
jenigen annimmt, die vom Haus aus religiés verwahrlost sind.
Kann er dies in einigen Monaten oder in einem Jahre er-
reichen? Kommt der Katechet an einen anderen Posten, so



— 106 —

findet er wieder andere Verhiltnisse vor, die ihn zwingen,
seinen Plan zu #ndern. Und so wird er selbst nie ein halb-
wegs annehmbarer Katechet. Und was wird aus den Kindern,
die verschiedene Katecheten besessen haben? Ich und einige
meiner Kollegen haben die Gelegenheit gehabt, wenigstens
einander mitzuteilen, was wir unterrichtet haben, wenn wir
unsere Posten gewechselt haben. Allerdings wiirden die Nach-
teile, die durch den Wechsel der Katecheten verursacht werden,
sehr gering dureh die Einfiihrung meines sehr bestimmten
Lehrplanes unter allen von mir gegebenen Voraussetzungen.

Ieh habe bis jetzt meistenteils positive Untersuchungen
iiber den Religionsunterricht an der Volksschule angestellt,
nun will ich zeigen, daB der Katechismusunterricht ein ganz
zielloser ist.

d) Warum ist der jetzige Katechismus fiir die Schulen
ungeeignet?

Dr. Katschner sagt in seiner Katechetik Seite 20: ,Die
erste und wichtigste Quelle, welcher der katechetische Lehr-
stoff zu entnehmen ist, bietet sich im Katechismus dar, dessen
Begriff, Nutzen und Bestimmung im folgenden Kklargelegt
werden soll.” Auch ich will den ,Begriff, Nutzen und Bestim-
mung” des Katechismus klarlegen, und zwar in einzelnen Be-
trachtungen.

I. Betrachtung.

»An ihren Friichten werdet ihr sie erkennen.” Es ist das
Wort des Heilandes. Man kann auch den Katechismus und die
Katecheten an ihren Friichten erkennen. Man betrachte einmal
die Kinder an jenen Schulen, die am meisten Religionsunter-
richt geniefen, etwa an mehrklassigen Stadtschulen. Welches
unandichtige, oft herausfordernde Benehmen in der Kirche!
Beim Empfange der Sakramente! Welche Gleichgiltigkeit! Man
tdusche sich nicht und komme einmal als ein heimlicher Be-
obachter, z. B. zu den Kinderbeichten. Da ‘wird man schauen!
Schon in der Schule kann man die Friichte des Unterrichtes
beobachten. In der Stadt kommen die Kinder, nachdem sie aus
der Schule ausgetreten sind, in die Lehre. Konnen wir mit der



— 106 —

Religiositit der Lehrjungen namentlich in der Stadt zufrieden
sein? Was sehen wir selbst, was berichten die Zeitungen ? Ist das
die I'rucht des Religionsunterrichtes? Dall die Katecheten nicht
eifric wiren, ist nicht anzunehmen. Man sieht es ihrer politi-
schen und sozialen und sonstigen Titigkeit an, dal} sie fir die
Sache Gottes eifern, deshalb auch die Katechetenpflicht doch nicht
so groblich verletzen, daB so wenig Friichte erzielt werden. Da
erzihlt, wenn ich nicht irre, Dr. Scheicher im ,Korrespondenz-
Blatt”, daB ein Universititsprofessor sein Staunen dariiber duflerte,
dall der Katechismus, den er in den Héinden seines Kindes ge-
funden, die Lehre von der Gegenwart Christi im Altarsakra-
mente enthalte. Ein Professor, der das Gymnasium absolvierte,
wird dessen erst gewahr, als er das Buch seines Kindes nach-
las! Unde ignorantia ista? Selbst in den Kreisen, die sich noch
zur Kirche rechnen, findet man sowenig klare Vorstellung iiber
die katholischen Lehren. ,Hat sich der ,alte Canisi”” bewihrt’’,
wie jemand in der Linzer Quartalschrift glaubt?

II. Betrachtung.

Ursprung des Katechismus. Spirago schreibt in seiner
Methodik Seite 183, Nr. 523: ,Luther gab im Jahre 1529 einen
gedruckten kleinen Katechismus fiir die Jugend heraus, trug
durch diesen zur raschen Ausbreitung seiner Lehre wesentlich
bei. Durch die Erfolge des Lutherischen Katechismus bewogen,
sah sich die katholische Kirche desgleichen zur Herausgabe
katholischer Katechismen fiir die Jugend gendtigt. Er war auch
der erste, der dem Buche den Namen Katechismus gab.”

Es ist merkwiirdig, dall man dort, wo man auf den Kate-
chismus so viel hilt, ganz auf den Bruder Martin vergifit, wiih-
rend man die Verdienste des seligen Peter Canigius, der nur
nachahmte, und erst im Jahre 1555 seinen Katechismus heraus-
gab, so hoch anschligt. Der Vater des Katechismus, Dr. Martin
Luther, sagt in dem Vorwort zum Katechismus: Das Kind
miisse zuerst die Fragen mechanisch auswendig lernen, dann
soll erst die katechetische Erklirung eingreifen. Dieser seiner
Anordnung entsprechend, ist auch der Katechismus abgefalit,



oY ==

nicht bloB der seine, sondern noch mehr der Canisische. Deshalb
wird der Katechet durch die Einrichtung des Katechismus un-
willkiirlich gezwungen, den vom Vater des Katechismus ange-
gebenen Weg einzuschlagen. — Ubrigens ist die analytische An-
lage des Katechismus auch dem Zeitgeist entsprechend, fiir den
der Katechismug verfalit wurde. Zur Zeit der Reformation stand
alles noch unter dem Zeichen des Glaubens und niemandem
fiel es ein, an den Grundfesten des Christentums zu riitteln,
wihrend nur um einzelne Glaubenssitze gestritten wurde, und
zwar nicht blof von den Priestern, sondern auch von den Laien.
Es war alles noch immer umflossen von der Atmosphire des
Glaubens, man koénnte fast sagen fanatischen Glaubens, sowohl
auf katholischer wie protestantischer Seite. Die breiten
Massen des Volkes waren noch nicht reif, selbst zu
urteilen und sich selbst Rechenschaft zu geben iiber
ihren Glauben,sondern verliefen sich sowohl beziiglich
weltlicher als auch religioser Anschauungen auf die
Autoritiit, die ohne Beweise und Begriindung dem
Volke ihre Anschauung diktierte. Es geniigte somit
den Gliubigen sowohl im Mittelalter als auch in den
ersten Jahrhunderten der Neuzeit, wenn ihnen ein-
fach so autoritativ und mit solcher Sicherheit die
Glaubenswahrheiten vorgestellt wurden, wie es im
Katechismus geschieht. Selbst die medizinischen und natur-
wissenschaftlichen Biicher aus der angegebenen Zeit setzen hei
den Lesern keine Kritik, sondern blinden Glauben voraus.
Ganz anders ist die Situation namentlich seit dem Beginne
des XIX.Jahrhunderts beschaffen. Da kam das ,Warum”. Man
untersuchte, man wollte alles verstehen, man drang in die
Geheimnisse der Natur, suchte den Gang der Geschichte auf-
zukliren und manches zu lsen, nach dessen Losung frither nie-
mand fragte. So will man sich heutzutage auch iiber die Reli-
gion, vom gelehrtesten bis zum schlichtesten Mann, klar sein.
Schon aus diesem Grunde wird in jedem Denkenden der be-
rechtigte Zweifel auftauchen, ob ein und dasselbe Buch fiir diese
eanz verschiedene Zeitrichtungen mallgebend sein konne. Frither
geniigte ein einfaches Darlegen der Wahrheiten, heute wird



— 108 —

auch das Begriinden derselben verlangt. Friiher bekimptte nie-
mand die Fundamente des Glaubens. Heutzutage wird der
Kampf hauptsichlich gegen diese erdffnet, und da diese eben
durch die heutigen Unterrichtsmittel nicht geniligend oder gar
nicht geschiitzt und befestigt werden, stiirzt der ganze Bau,
der iiber diesem unsicheren Fundament aufgebaut wird, zu-
sammen., Aufgabe des heutigen Unterrichtes ist nichf, einfach
positive Glaubenssiitze hinzustellen und diese zu analysieren,
wie es der Katechismus tut, sondern da legt man Steinchen
zum Steinchen, von einer befestigten Wahrheit zur andern
schreitend, d. h. man geht synthetisch genetisch vor. Alle
Lehrer der modernen Katechetik verwerfen zwar das Analy-
sieren in der oben angedeuteten Weise, nimlich zuerst den
Glaubenssatz oder das sittliche Prinzip aufstellen und dann auf
die einzelnen Merkmale eingehen, sie verteidigen aber, ich will
nicht sagen in unbegreiflicher Weise, sondern in begreiflicher
Weise, néimlich in ,kirchlicher Kriecherei” ein Buech, welches
so vorgeht, wie sie es selbst nicht haben wollen und welches
die Katecheten fast zwingt, in methodisch falscher Weise vorzu-
gehen. Sie wollen, daB mit veralteten Werkzeugen nach neuer
Methode und in neuer Zeit gearbeitet werde, jenen vergleichbar
die mit Bogen und Pfeil oder mit alten SchieBwaffen versehen,
gleiche Resultate erzielen wollten, wie der modern ausgeriistete
Feind. Hat der Katechismus somit in seiner jetzigen Verfas-
sung irgend welche Berechtigung fir die Neuzeit? Wird sich die
Neuzeit der Form des Katechismus anpassen oder die Form
des Katechismus der Neuzeit?

III. Betrachtung.

Psychologische Erklirung der Wertschitzung des Kate-
chismus. Dem einfachen Volk, mit dessen Religidsitit wir noch
zu rechnen haben, ist alles heilig, was iiber heilige Sachen
handelt. Ein Gebet oder eine Schrift kann oft den unsinnig-
sten Inhalt haben, doch sie wird heilig, wenn nur sehr oft die
Worte Gott, Jesus, die allerheiligste Dreifaltigkeit etc. vor-
kommen. Ich bin heuer den Kindern darauf gekommen, wie sie



— 109 —

eifrig ein unsinniges Zaubergebet abschrieben, das von heiligen
Namen und Kreuzen wimmelte.

Auch der Katechismus ist ein Buech, das fiber heilige
Sachen handelt. AuBlerdem ist es das einzige Religionslehrbuech,
das die Katholiken kennen, aus dem sie und ihre Kinder unter-
richtet wurden. Deshalb hat das Buch bei der urteilslosen Bevilke-
rung Achtung und Ansehen, obwohl man sagen mull, dal diese
Achtung mit rapider Schnelligkeit abnimmt, bei der jiingeren Ge-
neration {iberhaupt Null ist. Das Buch ruft mehr traurige Erinne-
rungen aus der Schulzeit als frohliche in das Gedichtnis zuriick.

Der Katechismus hatte in der fritheren Zeit eine andere
Bedeutung. Damals wurden auch die Erwachsenen aus der
Religion ausgefragt. In Steiermark besteht an einzelnen Orten
noch jetzt die Sitte, dal an einem Orte ein eigener Laien-
katechet aufgestellt ist, der die jiingeren Dorfinsassen zu kate-
chetischen Abenden einladet, bei welehen nicht etwa die christ-
lichen Wahrheiten erklirt oder betrachtet werden, sondern man
sich im harmonischen Aufsagen der Katechismusfragen ein-
iibt, um sie dann in der Kirche aufsagen zu kénnen, sobald der
Pfarrer die bestimmte Nachmittagszeit kundgibt. In fritherer
Zeit war namentlich wihrend der Fastenzeit dieser Gebrauch
allgemein. Fiir dieses Abfragen hatte natiirlich der Katechismus
einen gewissen relativen Wert.

Auch die Priester kennen den Katechismus nur insofern als
er das Buch war, nach dem sie selbst unterrichtet wurden. Ein-
zelne von hochgestellten Geistlichen, falls sie Katecheten ge-
wesen sind, haben auch nur den Katechismus benutzt. Deshalb
ist dem allzu konservativen Teil der Katholiken der Katechis-
mus das, was dem Tiirken der Koran, an dessen Inhalt und Form
nicht geriittelt werden darf. Kann sich der denkende Teil der
Katholiken so sehr von dem antiquierten Werte des Buches hin-
reifen lassen, dal er den Katechismus als das beste Religions-
lehrbuch betrachtet?

IV. Betrachtung.

Was ist der Katechismus? Ich will keine Definition geben,
Am Schlusse meiner Betrachtungen kann sich jeder den Be-



— 110 —

griff des Katechismus selbst bilden. Wir wollen lieber den
Dr. Katschner horen, was der Katechismus ist. Seite 20, § 11, 1
schreibt er: ,Unter Katechismus versteht man in der Neuzeit
jenes Buch, in welchem die katholische Lehre fiir den Reli-
gionsunterricht der Schiiler vollstindig und rein, in bestimmter
Form und iibersichtlicher, systematischer Darstellung enthalten
IsEinoain e a) Der Katechismus enthélt in materialer Hinsicht
die katholische Lehre vollstindig, d. h. es sind in ihm alle jene
Offenbarungslehren enthalten, welche ein katholischer Christ
ausdriicklich wissen und glauben muf. Im katholischen Glauben
gibt es keinen Unterschied zwischen wesentlichen und un-
wesentlichen Glaubenslehren . ... Wohl aber gibt es einen
Unterschied zwischen solchen Lehren, welche der katholische
Christ ausdriicklich wissen und solchen, welche er nicht
ausdriicklich wissen mulB, um selig zu werden. ... Im Katechis-
mus sind nun alle jene Offenbarungslehren enthalten, welche
man wissen und glauben mufB.” Es sind somit alle jene Wahr-
heiten darin enthalten, die man ,ausdriicklich wissen mufi”. ..
Lum selig zu werden”. Das klingt so, als ob es wo hiefle:
Wahrlich, wahrlich sage ich euch, wenn ihr nicht den Katechis-
mus ausdriicklich wissen und glauben werdet, so werdet ihr
nicht selig! Und dann weil man erst nicht, ob man den kleinen
Katechismus oder den mittleren oder vielleicht die 877 Fragen
des groBien Katechismus ausdriicklich wissen mull. Aus diesem
Grunde allein diirften gewiff 99 von 100 meiner Pfarre nicht
selig werden. Vielleicht noch mancher Priester dazu! Ist wohl
gut, daB ich weilf, daB es beim lieben Gott nicht so viel auf
das ausdriickliche Wissen ankommt als auf etwas ganz anderes.
AuBerdem sind im groflen Katechismus auch die Fragen ent-
halten wie: Was ist der Rosenkranz? Was ist der Kreuzweg?
ete. Dann sind die ersten Christen zu bedauern, dal} sie dieses
nicht aubdriicklich wuliten, da ja Rosenkranz, Kreuzwegandacht
viel spiiter eingefithrt wurden. Ob diese Christen auch Katho-
liken waren?!

Jeder Unvoreingenommene wird beim Lesen der Stelle
die angefiihrte Definition und Erklirung so auffassen, wie ich.
Es ist aber auch sehr leicht moglich, dall die Vollstindigkeit des



— 111 —

Kateechismus so aufzufassen ist, dali der Katechismus aufier den
vielen anderen religitosen Lehrstiicken und Glaubenswahrheiten
auch jene Wahrheiten behandelt, die der katholische Christ
ausdriicklich wissen und glauben mufi. Welche Wahrheiten sind
das? Nr. 29 des vom Episkopate herausgegebenen Katechismus
gibt uns darauf die Antwort. Die Frage lautet: Welche Wahr-
heiten miissen wir vor allen ausdriicklich wissen und glauben?
Als Antwort werden die sechs Grundwahrheiten aufgezéhlt.
Bei der Frage steht der Zusatz ,um selig zu werden” nicht da-
bei. Ist auch richtig. Viele wissen und glauben nicht aus-
driicklich, dafl die Gnade Gottes zur Seligkeit notwendig ist.
Sie wissen wohl, dafl vom lieben Gott alles abhiingig ist, aber
das ausdriickliche Wissen von der Notwendigkeit der Gnade
haben sie nicht, sondern das implizite Wissen. Der Katechismus
wiire somit deshalb in materieller Hinsicht vollstindig, weil er
die sechs Grundwahrheiten enthilt. Dann werden wir aber ent-
sprechend der Definition des Dr. Katschner auch den Namen
Katechismus einem Papierstiick, aufgezogen auf Pappendeckel,
geben, auf dem die sechs Grundwahrheiten aufgeschrieben
sind; auch die iibrigen Merkmale ,rein, in bestimmter, syste-
matischer Darstellung” passen fiir den erwiihnten Pappendeckel.
Durch diese Betrachtung bekimpfe ich die hyperbolische, irre-
elle Definition des Katechismus. Keinem Buche der Welt, am
wenigsten dem Katechismus, kommen die in der Definition an-
gegebenen Merkmale zu. Auf die Sondierung der iibrigen Merk-
male lasse ich mich nicht ein. Wozu diese grund- und gedanken-
losen Ubertreibungen?

V. Betrachtung.

Ist die Methode des Katechismus dem Lehrziele des Reli-
gionsunterrichtes an der Volksschule entsprechend? ,Ex ore
tuo te judico, werden wir dem Verteidiger des Katechismus,
z. B. dem Dr. Katsehner zurufen. Der Herr Doktor sitzt iiber-
haupt zwischen zwei Sesseln; einerseits will er an dem Kate-
chismus festhalten und in ihm laut fritheren Kapitels alles
Vollkommene sehen, anderseits lilit er wieder seine Vernunft
sprechen, die ihm richtige pidagogische und didaktische Grund-



— 112 —

sitze diktiert. Seite 76 des benannten Buches schreibt er:
»a) der synthetische Lehrgang nimmt in der Erklirung des
Katechismus die erste Stelle ein; er ist anzuwenden, wann
immer es moglich ist. Dieser Vorzug ist ihm deshalb einzuriumen,
weil er mehr geeignet ist, den Schiilern neue Begriffe und
Wahrheiten zu vermitteln als der analytische. Das synthetische
Verfahren 146t die Begriffe gleichsam vor den Augen der
Schiiler entstehen, es erleichtert das Auffassen durch die wohl-
geordnete logische Zusammenstellung der Merkmale des Be-
griffes und der Vorstellung sowie der Teile des Lehrganzen
und erweckt dadurch das Interesse und damit die Lernfreude
der Schiiler. . . . Nicht der Katechismug ist das Leitende und
Fiihrende, sondern das Wort des Katecheten. Ist dann das
Lehrganze, z. B. der Glaubensartikel, synthetisch schon erklirt,
so folgt die Erweiterung und Vertiefung der Kenntnis seiner
einzelnen Teile nach dem analytischen Vorgehen des Katechis-
mus. Die Synthese ist ferner am Schlusse eines Lehrganzen,
z. B. eines Sakramentes als Zusammenfassung anzuwenden. Da
nimlich der Katechismus groBtenteils analytisch vorgeht, das
(Ganze durch eine Reihe von Fragen in Teile auflost, so miissen
diese Teile am Schlusse wieder verbunden werden, um den
Schiilern eine einheitliche Vorstellung der Lehre zu geben. .. .
Der analytische Lehrgang dient also zur Vertiefung und Erweite-
rung der Kenntnis.” Aus den Ausfithrungen des Dr. Katschner,
die ausgezeichnet und bis auf einige Stellen richtig sind, folgt:

1. Dafi der synthetische Lehrgang, welcher die erste Stelle
einnimmt, mehr geeignet ist, neue Wahrheiten zu vermitteln
als der analytische;

2. erweckt er das Interesse und die Lernfreude der Schiiler;

3, dafl das Wort des Katecheten das Leitende und Fiihrende
ist, nicht der Katechismus;

4. dafi die Erweiterung und Vertiefung der Kenntnis nach
dem analytischen Vorgehen des Katechismus geschieht;

5. der Katechismus ist groBtenteils analytisch;

6. am Schlusse ist die Synthese als Zusammenfassung an-
zuwenden — um den Schiilern eine einheitliche Vorstellung
der Lehre zu geben.



— 1183 —

Meine Bemerkungen dazu:

Ad 1 und 2. Wenn also der synthetische Lehrgang so
sehr dem analytischen {iberlegen ist, warum ist das Religions-
lehrbueh nicht nach synthetischer Methode verfaBt, damit es
mehr ,geeignet wire, neue Wahrheiten zu vermitteln” und
damit es auch ,mehr Interesse und Lernfreude” bewirken
kénnte, was bei den Schiilern sehr wichtig ist?

Ad 3. Bei dem gesamten iibrigen Unterrichte leiten und
tihren sowohl das Bueh als auch der Lehrer zum Lehr-
ziele. Hier soll nur das Wort des Katecheten das Leitende und
Fithrende sein? s ist merkwiirdig, dafi es mdglich ist, der-
articen Unsinn aufzustellen.

Ad 4 und 5. Daraus geht auch hervor, dafl der Katechis-
mus eine Vertiefung und Erweiterung der Kenntnis anstrebt,
da ja der analytische Lehrgang die Vertiefung und Erweiterung
anstrebt; somit hat der Schiiler fiir die Zufithrung des Stoffes,
der notwendig ist, um zur Kenntnis der Religionswahrheiten
zu gelangen, iiberhaupt keinen Lernbehelf, kein Buch. Der Kate-
chismus dient ja zur Vertiefung und Erweiterung der Kenntnis.
Da ist aber vorausgesetzt, dall der miindliche Vortrag hin-
reichend ist, um eine solche Kenntnis der Religionswahrheiten
zu bewirken, dafl man durch den Katechismus bereits auf eine
Erweiterung und Vertiefung Bedacht nehmen kann. Wo ist nun
der Wunderkatechet, der jedesmal so vortragen kann und wo
die Wundersehiiler, bei denen dieser Erfolg immer garantiert
ist 2 Damit rechnet Dr. Katschner selbst nicht; denn Seite 140
sagt er, dafl die Wiederholung sich nicht bloB auf den Wort-
laut der Katechismusantworten und auf den Inhalt der biblischen
Geschichten besehriinken soll, sondern sie muB sich auch auf die
Erklirung und Nutzanwendung erstrecken, also auch auf den
synthetischen Unterricht. Wie kann aber das zustande gebracht
werden, wenn der Schiiller zu IHause gar keine Stitzpunkte
findet, um den synthetischen miindlichen Unterricht sich ins
Gedéchtnis zu rufen? Wir miissen vielmehr annehmen, dafl der
Schiiler im Durchschnitt durch den blofien miindlichen Vortrag
nicht zur dauernden Kenntnis wie der weltlichen Wissenschaft,

Vogrinec, nostra culpa. 8



SR

so auch nicht der Religionswissenschaft gelangt, und dafi der
Katechismus das, was nicht vollstindig gekannt oder
vielleiecht auch gar nicht verstanden wird, fiberhaupt
nicht erweitern und vertiefen kann; denn erweitert
und vertieft werden kann nur etwas bereifs in seinem
Wesen Erkanntes.

Ad 6. Dr. Katschner verwickelt sich in einen eklatanten
Widerspruch. Seite 23 des angegebenen Werkes oben und Ab-
satz III behauptet Dr. Katschner: ,Der Katechismus habe die
Bestimmung, eine kurze Formulierung und Zusammenfassung
des vorausgegangenen Unterrichtes zu sein.” Nun an der
fritheren zitierten Stelle Seite 76 sagt er, dafi die Synthese als
Zusammenfassung des ganzen Unterrichtes am Schlusse anzu-
wenden ist. Nach Seite 23 ist somit der grdBtenteils analy-
gierende Katechismus eine Zusammenfassung des mindlichen
Unterrichtes, nach Seite 76 soll die Zusammenfassung syn-
thetisch geschehen! Das letzte ist sogar gesperrt gedruckt. Ist
das nicht eine Konfusion?

Wenn nach eigenen Worten des Dr. Katschner die Syn-
these am Schlusse eine einheitliche Vorstellung bewirkt, so
wird man sich doch bemiihen, dal den Schiilern diese einheit-
liche Vorstellung als Eigentum bleibt, wozu es notwendig ist,
dafll sie zu Hause iiber den ganzen Hergang, auf Grund dessen
sie zur Vorstellung gelangt sind, nachdenken, und nicht bloB
die Merkmale, die zur Vorstellung notwendig sind, sondern
auch das Bindungsmittel dieser Merkmale samt dem ganzen Auf-
bau sich vergegenwirtigen, d. h.: man wird ein Protokoll des
synthetischen Vortrages den Schiillern an die Hand geben,
nicht aber den Katechismus, der gerade verkehrt, analytisch
vorgeht.

Wenn fiir den analytischen Vortrag, der Erweiterung und
Vertiefung der Kenntnis bezweckt, der Katechismus da ist, da
konnen wir den Liebhabern desselben diese Freude gonnen,
wir verlangen aber fiir den weit wichtigeren und {iber-
wiegenderen synthetischen Unterricht auch ein der Methode
entsprechendes Buch, ein Religionslehrbuch nach meinen
Grundsétzen.



— 115 —

Aus den Ausfiihrungen des Dr. Katschner ist somit er-
sichtlich, dafl der Katechismus, falls er als einziges Buch in
Anwendung steht, ein unpidagogisches, weniger geeignetes Buch
ist. Iech konnte wohl dies auf andere Weise noch beweisen,
doch es geniigt das Zeugnis des Lobredners des Katechismus.

VI. Betrachtung.

Niitzlichkeit des Katechismus. Dr. S. Katschner sagt
Seite 22: ,Der Katechismus ist fiir einen gedeihlichen Religions-
unterricht sehr niitzlich:

a) ,Er bewirkt Einheit im Unterrichte.” Iin anderes, pida-
gogisch und didaktisch richtig verfafites Religionslehrbuch, das
auch die Kenntnis der Religionswahrheiten vermitteln wiirde,
wiirde in ungleicher Weise noch mehr die Einheit im Unter-
richte bewirken, da es auch dem Lehrenden einen bestimmten
Weg zum Ziele angeben wiirde.

b) ,Der Katechismus gibt dem Katecheten die GewiBlheit,
dafl keine wesentliche Lehre iibergangen wird.” Als ob ein
anderes Buch dies nicht auch tun kénnte! Dem denkenden
Katecheten bringt der Katechismus aber auch die Uberzeugung
bei, daB das Buch wie das Reglement beim Militdr zum Quélbuch
fitr die Schiiler wird, ohne entsprechende Friichte zu tragen.

¢) ,Er erleichtert das Einprigen.” Freilich, als ob die
Unzahl von Definitionen und Aufzihlungen, die sich im Katechis-
mus vorfinden, nur so in das Képfchen der Kinder hineingegossen
werden kénnte und als ob vom Einprigen dieser Definitionen und
Einteilungen das praktische Christentum abhingen wiirde!

d) ,Er ermdglicht die Mithilfe der Eltern beim Memorieren.”
Als ob ein pidagogisches Buch dies nicht viel besser ermog-
lichen wiirde und als ob es eine ausgemachte Tatsache wire,
daf sich die Eltern zu dieser Mithilfe vordréngen!

¢) ,Er erleichtert die Wiederholung.” Natiirlich, wenn
der Katechismus in seiner analytischen Anlage die Vertiefung
und Erweiterung dessen bezweckt, was fast gar niecht vor-
handen ist!

f) ,Er ermdglicht die Uberwachung des Religionsunter-
richtes durch die vorgesetzte Behorde.” Dall der Katechismus

]#



— 116" —

die Uberwachung ermdglichen sollte, ist doch zu arg! Besser
wire es, wenn es hieBe: er erleichtert die Uberwachung und
kommt jenen Visitatoren und Katecheten, die eine Anstrengung
scheuen, sehr zustatten, indem der Visitator der Unterrichts-
sprache gar nicht méchtig zu sein braucht, da er aus dem Kate-
chismus die Fragen herauslesen kann und sich nach demselben
wieder {iberzeugen kann, ob die Fragen auch richtig beant-
wortet wurden. Wie viel diese Erleichterung wert ist, versteht
wohl der Leser.

q9) ,Er beseitict oder vermindert wenigstens den nach-
teiligen Einflufl des Wechsels in der Person des Katecheten.”
Das ist der Vorteil jedes Buches.

Damit ist aber nicht gesagt, dall der Katechismus ohne
Nutzen wire: Fiur die Zeit des kritiklosen Denkens war er ein
sehr brauchbares Buch, auch dort, wo es noch Laienkatecheten
gibt, hat er einen Wert, allerdings einen minimalen. Auch
fiir die Erwachsenen ist er ,eine Volksdogmatik”, wie er oft
genannt wird, indem es demjenigen, der sich dafiir interessiert
Aufschluf gibt, z. B. wie etwa die fiinfte Bitte des Vater
unser zum Unterschiede von der sechsten lautet, oder wie
der neunte Glaubensartikel lautet oder welche Siinden sich
7. B. gegen den Glauben richten. Der Katechismus ent-
hilt fernmer im Anhange einige Gebete, den Beichtspiegel,
hie und da kleine Nutzanwendungen mit Zitaten aus der heil.
Schrift. Somit ist auch fiir die Schule der Katechismus doch
noch immer besser wie nichts, wenn man auch oft daran
zweifeln mufi, da die Kinder durch das Auswendiglernen erbittert,
bald an der Religion iiberhaupt keine Freude haben und oft
traurige Erinnerungen an ihren Religionsunterricht in das
Leben mitnehmen. Einen Wert hat der Katechismus auch aus
dem Grunde, weil er von den Bischifen approbiert ist und
der Katechet weil, welche Wahrheiten er zu unterrichten hat.

VII. Betrachtung.

Ist ein piadagogisches Religionslehrbuech not-
wendig? Spirago sagt in seiner Methodik Seite 127 u. ff.:
»1. Das Religionshandbuch ist kein Lehrbuch, da es nicht die



w2

Bestimmung hat, das freie Wort des Katecheten zu ersetzen.
Nicht das Buch, sondern der Katechet ist der Lehrer. Denn
der Glaube kommt vom Horen, nicht aber vom Lesen des Buches.
Die Art und Weise, wie der Heiland und nach seinem Vorgange
die heiligen Apostel gelehrt haben, soll fiir den Katecheten
mafgebend sein.

2. Die Religionsbiicher sind nichts anderes als Lern- oder
Memorierbiicher, da sie den Zweck haben, die Kinder bei der
Wiederholung und beim Memorieren des in der Schule durch-
cenommenen Lehrstoffes zu unterstiitzen.”

Ich habe dariiber schon frither gesprochen, als ich von
der Notwendigkeit eines Lehrbuches fiir den Religionsunterricht
redend die fast gleichlautenden Sitze des Dr. Katschner be-
leuchtet habe. Doch der Umstand, daB diese Siitze von einem
so gewichtigen Autor, wie es Spirago ist, aufgestellt werden,
zwingt mich, hier abermals darauf einzugehen, damit nicht die
Verteidiger des Katechismus sich ausreden und sagen: Auf das
Buch komme es nicht an.

Spirago sagt: Das Religionsbuch ist kein Lehrbuch, da
es nicht die Bestimmung hat, den Lehrer zu ersetzen. Sind des-
halb z. B. die Gymnasiallehrbiicher keine Lehrbiicher, da sie
doch auch nicht die Bestimmung haben, den Lehrer zu er-
setzen? ,Der Glaube kommt nicht vom Lesen des Buches”!
Was erzihlt uns die Geschichte der Konvertiten? Auch das
Buch ist Lehrer, wenn auch per literas! Wenigstens ist es ein
dulerst notwendiges Lehrmittel, nicht blof Lernmittel,
in der Hand des Katecheten. Ein und derselbe Schiiler kann
auch zwei Lehrer haben; nur miissen sie eintrichtig lehren.
Das Buch ist hie und da ein viel besserer Lehrer; es trigt schon
und fliefend den Gegenstand vor, ist auch am eifrigsten, indem
es immer bereit ist zu lehren, wihrend der Katechet nicht immer
diese guten Eigenschaften besitzt.

Wie das Bibelwort ,Der Glaube kommt vom Horen” auf-
zufassen ist, habe ich schon dargetan. Die Art und Weise, wie
der Heiland und die Apostel lehrten, soll fiir den Katecheten
maBgebend sein. Es tut mir leid, diesen Satz auf gleiche Stufe
zu stellen mit dem Satze Dr. Katschners Seite 23: ,Die kirch-



= SR

liche Praxis zeigt, wie aus der Geschichte erhellt, daff der ge-
samte katechetische Unterricht wesentlich ein miindlicher ist,
welcher durch Jahrhunderte ohne katechetisches Schulbuch er-
teilt wurde.” Also weg mit dem Katechismus! Wozu denn die
Kinder plagen mit der Erfindung Dr. Martin Luthers?!

Wir wollen nun den Heiland und die Apostel nachahmen!
Da werden wir keine Post, keine Kisenbahn benutzen, ferner
Wunder wirken, iiber die Beschimpfungen in den Zeitungen
werden wir uns nicht aufregen, sondern geduldig alles er-
tragen, wenn man uns auch an das Kreuz schligt! .. Doch die
Komik beiseite. Freilich brauchte man in der ersten Zeit des
Christentumes kein Schulbuch, weil es keine Schule im heutigen
Sinne gab, eine Schule, zu der Knirpse mit sechs Jahren scgar
in dem letzten Erdenwinkel pilgern. Auflerdem — hitten die
Apostel die heutigen Druck- und Verkehrsmittel zur Verfiigung
gehabt — welche feurige Biicher wiirden sie geschrieben haben,
namentlich wenn sie nicht auf soviele Analphabeten, wie es
solche zu ihrer Zeit gab, hiitten Riicksieht nehmen miissen!

Das ist aber richtig, daf die heutigen Religionsbiicher,
nédmlich die Katechismen, Memorierbiicher sind; dall sie es
auch fernerhin bleiben sollten, ist aber unrichtig. Sie sollen
auch gute Lehrbiicher sein, sowohl ein Behelf fiir den Lehrer
als auch fiir den Schiiler.

VIII. Betrachtung.

Definitions- und Einteilungssuecht des Katechis-
mus. Schon in der V. Betrachtung wurde ausgefithrt, daff der
Katechismus analytisch vorgeht. Nur der analytische Lehrgang ist
nach der richtigen Behauptung Dr. Katschners zur Erweiterung
und Vertiefung der Kenntnis geeignet; daraus folgt, dali der
Katechismus auch die Erweiterung und Vertiefung der bereits er-
worbenen Kenntnisse bezweckt und weiters, dafl die Kenntnis
der Religionswahrheiten vorhanden sein muf}, da doch otwas,
was nicht vorhanden ist, nicht vertieft oder erweitert werden
kann. Das Vorhandensein oder die Erwerbung der Kenntnisse,
die fiir die Erweiterung und Vertiefung die Grundlage bilden,



— 119 —

muB somit auf andere Weise, durch andere Mittel bewirkt
werden und der Katechismus hat nicht den Zweck, die Erwer-
bung der religitsen Vorstellungen und Kenntnisse zu vermit-
teln. Wer ist nun dieser Vermittler der Kenntnisse? Bei den
heutigen Verhiltnissen nur der Lehrer. Dall aber der Lehrer
wirklich diese Kenntnisse soweit beibringt, daB auf Grund des
Katechismus bereits auf Vertiefung und Erweiterung gedacht
werden kann, wird, wie ich hier nochmals kurz andeute, die
ideale Eignung des Katecheten und ideale Schiiler mit dem
idealen Schulbesuch, gefordert. Ein idealer Katechet wird ver-
langt, der alles so vortriigt, dal er leicht verstanden wird, ideale
Sehiiler, welche auch so auffassen, wie es der Katechet wiinscht,
ferner idealer Schulbesuch, so dafl die Schiiler auch bei jedem
Vortrage zugegen sind. Dann wird auch eine solche Auffassung
verlangt, daf die Schiiler durch das blofie ein- oder zweimalige
Anhéren sich die Kenntnisse dauernd aneignen, so dafi sie die-
selben nicht vergessen werden. Sie kinnen sich jedoch nur durch
das bloBe Anhoren des Vortrages diese Kenntnisse aneignen, da
ihnen auch zu Hause kein Mittel, kein Buch zur Reproduktion des
Gehorten, zur irgend einer Wiederholung zu Gebote steht. Der
Katechismus ist ja dazu da, um bei der Vertiefung und Er-
weiterung der Kenntnisse, nicht aber bei der Erwerbung nach-
zuhelfen. Wiirde nun jemand behaupten, dali die Erwerbung
der Kenntnisse unter den oben angefithrten Bedingungen még-
lich ist oder etwa schon geschieht, so wiirde ihn die Praxis der
ganzen ibrigen Welt, die sich bei ihrem Unterrichte nie auf
derlei Faktoren ausschlieBlich stiitzt, Liigen strafen. Und doch
miissen diese Bedingungen gestellt werden, wenn wir eine wirk-
liche Erwerbung der Kenntnisse voraussetzen wollen; es miite
denn sein, daB wir, wie es richtig ist, uns auch zum Zwecke
der Erwerbung der Kenntnisse eines Buches bedienen, das fir
den Lehrer und Schiiler ein guter Behelf sein wird. Der
Katechismus kann immerhin noch die Bestimmung haben,
das mit Hilfe des pidagogischen Religionsbhuches und des
miindlichen Vortrages Erworbene zu vertiefen und erweitern.
Der Erfolg ist heutzutage auch ganz genau meinen voran-
gehenden Ausfithrungen entsprechend. Die Katecheten und



— 120 —

Schiiller haben kein Lehrbuch, das sie leiten und unterstiitzen
wiirde zur Erwerbung der Kenntnisse, deshalb tragen jene oft
ganz willkiirlich vor und die Kinder koénnen nicht einmal das
Vorgetragene sich dauernd aneignen; deshalb ist die Kenntnis
fast Null. Die soll nun vertieft und erweitert werden auf Grund
des Katechismus, zumal ja bei den Visitationen die Kate-
chismusnummern abgefragt werden, woraus die Erscheinung zu
erkliren ist, daB die Kinder etwas gedankenlos ableiern, was
sie nicht verstehen und was ihnen nicht in das Herz gedrungen
ist. Es ist ihnen allerdings erklirt worden; jedoch um sich die
Kenntnisse zu erwerben, waren die Voraussetzungen nicht vor-
handen; um diese Kenntnisse zu vertiefen, waren eben diese, die
Kenntnigge, nicht vorhanden.

Dall der Katechismus nur die Vertiefung und Erweite-
rung der Kenntnisse natiirlich mit Hilte des Lehrers bezwecken
kann, belehrt uns ein Blick in denselben. Da wimmelt es von:
»Was ist”, ,Was versteht man unter”, Was heiit”, ,welche sind”,
,2wie viele Teile”, d. h. die Hauptwahrheiten sind groéftenteils
gegeben in Definitionen, die in ihrer Analyse eine grofle Zahl
von Einteilungen zur Folge haben. Die Kenntnis der Definiti-
onen und Einteilungen schafft aber nicht von selbst die Vor-
stellung und de¢n Begritf einer Sache, sondern vertieft und er-
weitert dieselben, deshalb zielt auch der Katechismus auf diese
Vertiefung und Erweiterung. Ieh habe frither eine Konzession
gemacht, indem ich sagte, daB der Katechismus iiberhaupt zur
Vertiefung und Erweiterung der Kenntnisse benutzt werden
kénne, wenn nur ein entsprechender Behelf auch fiir die Erwer-
bung derselben beschaffen ist. Nun werfe ich die Frage auf: Ist
die Vertiefung der Religionswahrheiten durch Definitionen, Ein-
teilungen, {iberhaupt durch analytische Sondierungen fiir den
Religionsunterricht notwendig, auch von den tatséchlichen Ver-
hilltnissen gefordert? Da ist natiirlich die Vertiefung des Ver-
standes auf die im Katechismus gegebene Weise durch Defi-
nitionen ete. gemeint, denn auch ich bin fiir eine Vertiefung
des religiosen Denkens, jedoch nicht in dieser Weise. Auf diese
Frage antworte ich: Es ist gut, wenn man von einer Sache
die Definition weiff und sie auch einteilen kann; so ist es auch



—dl =

fiir den Religionsunterricht gut und sehr zu empfehlen, wenn
man die einzelnen religiosen Begriffe definieren und einteilen
kann, sobald man die Garantie hat, dall sie in der Vor-
stellung geniigend eingeprigt sind, aber absolut
notwendig ist es nicht und auch nicht von den heuti-
gen Verhéiltnissen gefordert, da die geringe Unterrichtszeit
das Abgeben mit Definitionen, Aufzéihlungen, Begriffsentwick-
lungen ete. nicht gestattet. Warum ist es nicht notwendig?

Wir kennen tausende von Dingen, fir die wir keine Defi-
nition und keine Einteilung wissen. Fragt man einen Schneider-
meister: ,Was ist der Roek? Aus wie vielen Teilen besteht
er?” Da wird er sich verwundern! Tausende von Rocken hat er
gemacht, jetzt weifi er nicht einmal, was der Rock ist! Ebenso
wenig wird eine annehmbare Definition der Sechuhmacher iiber
seinen Schuh, die Kdchin {iber die chemische Zusammensetzung
ihres Mehlkuchens geben konnen. Und fragen wir selbst einen
Priester, der schon lange sich mit dem Katechismus nicht be-
schiiftigte, er soll uns schnell die dogmatiseh richtige Definition
von der Gnade, oder von irgend einem Sakramente, von der
Tugend ete. sagen. Er wird sie in den seltensten Fillen zustande
bringen. Oder frage man ihn um die Aufzihlung der Siinden
wider den heil. Geist. Da wird er noch seltener Auskunft geben
koénnen! Ist er deshalb weniger fromm oder ist deshalb die Vor-
stellung von der Tugend, von der Gnade nicht vorhanden? Man
frage ihn einmal, was ist der Rosenkranz, was die Litanei ete.
Tausendmal hat er schon die Andacht verrichtet, aber die De-
finition wird er nicht geben. Auch die heil. Schrift gibt uns
keine Aufzihlungen. Zu wissen, welcher der sechste oder siebente
(laubensartikel oder die dritte oder fiinfte Bitte ist, hat den-
selben Wert, wie zu wissen, der wievielte Buchstabe m oder
q im Alphabete ist oder welches das fiinfte oder sechste Dort
von Leifling nach Klagenfurt ist.

Ich weill, man wird sagen: der Zweck der genau in der
Definition fixierten Wahrheiten ist der, dafl das Kind sich die
Wahrheit im Namen der kirchlichen Autoritit tief einprige,
fiir das ganze Leben im Gedichtnisse behalte und sie als
Richtschnur des Lebens beobachte.



—  1R2 —

So handeln auch die Mohammedaner, die es als die erste
Aufgabe betrachten, die Verse des Koran den Kindern ordentlich
einzudrillen. Fiir den Mohammedaner hat dies in Beziehung zu
seiner Kultur einen Wert, da derselbe gewohnt ist, von oben
(Gesetze anzunehmen, ohne sich weiters um ihren inneren Ge-
halt zu kiimmern. Es ist auch das religitése Leben bei ihnen
danach. Doch bei uns ist die Zeit der Annahme einer Doktrin
auf bloBe Autoritit hin schon lingst verschwunden. Nicht nur
was die Kirche lehre, sondern warum die Kirche etwas lehre, will
man erforschen und wissen. Will man dem Irrtum vorbeugen,
dann wird man dies nicht tun durch Einprigen der Defi-
nitionen, sondern den Stoff so zufiihren, daf eine richtige Vour-
stellung entsteht.

Es ergibt sich somit, dall die Vertiefung durch Definition,
Aufzihlungen etc. nach dem Vorgange des Katechismus fiir
den Religionsunterricht nicht absolut notwendig ist, und daf
wir in dem Katechismus ein Buch haben, das das nicht absolut
Notwendige bezweckt, withrend wir ein Buch, das richtige Vor-
stellung von religidsen Wahrheiten vermitteln soll, nicht be-
gitzen. Auf diese Betrachtung lege ich ganz besonderen Wert
und bitte die Katecheten, ihr die entsprechende Zeit zum
Studium derselben zu widmen.

IX. Betrachtung.

Die Didaktik des Katechismus. Man miilite ein ganzes
Buch sehreiben, um den Katechismus auf didaktische Richtigkeit
zu pritfen. Wir wollen nur ganz kurz dariiber betrachten. Die
erste Frage des grofien Katechismus fillt gleich mit der Tir
ins Haus: ,1. Welches ist der notwendigste Unterricht?” Wie
eine Preisfrage oder wie ein Ritsel steht die Frage da. Die
zweite Frage klirt uns erst auf, warum der Unterricht in der
katholischen Religion so wichtig ist. Was die katholisehe Reli-
gion ist, was die Religion iiberhaupt ist, weifi das Kind noch
nicht. In der ersten Klasse haben wir natiirlich mit Gott an-
gefangen, in der dritten Klasse stellen wir zunichst philo-
sophische Betrachtungen an, welcher Unterricht der notwendigste
ist, um lange spiiter vom lieben Gott etwas zu lernen. Heilit



— 123 —

das, von den bereits vorhandenen Anschauungen des Kindes
ausgehen? Fiir unseren Gegenstand ist es natiirlich auch wichtig
zu wissen, was der Katechismus ist, und in wie viele Teile oder
Hauptstiicke er zerfillt! Diese Fragen sind geeignef, um das
Gemiit des Kindes zun gewinnen, dafB es sich gleichsam lech-
zend nach den weiteren Lehren des Katechismus sehnt! — —

Die erste Abteilung beginnt mit der Frage: ,Was heilit
christkatholisch glauben?” Die Antwort lautet: ,Dal} wir alles
fiir wahr halten, was Gott geoffenbart hat und durch die
katholische Kirche zu glauben vorstellt.” Diese Frage ist z. B. fiir
einen Nichtkatholiken geeignet, der sich dafiir interessiert,
was bei den Katholiken glauben heifit. Diese Frage wissen die
meisten Kinder flieflend auswendig, verstanden wurde sie viel-
leicht bis zu den theologischen Studien nicht. Sogar der Ausdruck :
,Zzu glauben vorstellt” ist nicht deutseh, sondern ein Latinismus.
Wir befinden uns oft in einer intellektuellen Tduschung, indem
wir meinen, daBl das, was fiir uns selbstverstindlich ist, von
den Kindern ohne weiteres verstanden wird. Denken wir doch
an unsere eigene Kindheit zuriick. Was haben wir uns wohl
bei den Worten: ,durch die katholische Kirche zu glauben
vorstellt” selbst vorgestellt?

Dann behandelt man die sehwierigen Kapitel vom Glauben,
heil. Schrift, Tradition u. s. w.,, um erst spiter auf Gott zu
kommen. Um die Offenbarung zu verstehen, mufl ich doch ge-
nauer iber den Urheber der Offenbarung nachdenken. Aus
seinen Kigenschaften, namentlich aus seiner Weisheit und Giite
wird mir die Tatsache der Offenbarung erklirlicher. Nr. 33 ant-
wortet, daB} die katholischen Christen ihren Glauben durch das
Zeichen des heil. Kreuzes bekennen. Dies erweckt den Schein,
als ob das Bekenntnis des Glaubens notwendig von der wirk-
lichen Ausfithrung des heil. Kreuzzeichens abhiinge. Die Ge-
pflogenheit, Kreuz zu machen, ist erst spiter aufgekommen.

Nr. 42 antwortet auf die Frage ,Was ist Gott?”: ,Gott ist
ein Wesen, welches von sich selbst und unendlich vollkommen
ist.” Seit den d&ltesten Zeiten stellen sich die Menschen Gott
als ihren Schopfer und als den Regierer der Welt vor. Und
wenn wir an Gott denken, so denken wir nicht an ein Wesen,



— 124 —

welehes von sich selbst und unendlich vollkommen ist, sondern
an unseren Vater im Himmel, an den Schipfer und Regierer
der ganzen Welt. Das ,von sich selbst und unendlich voll-
kommen” ist erst durch Spekulation gefunden worden, indem
man nachdachte, wie mull er denn sein, da seine Werke schon
soviele Vollkommenheiten haben. Professor Spirago hat das
gefiihlt, da er in seinem Katechismus Nr. 61 sagt: ,Gott
ist unser Vater im Himmel, der von sich selbst und unendlich
vollkommen und der Herr des Himmels und der Erde ist.”
Ich hitte koordiniert und einfach gesagt: Gott ist unser Vater
im Himmel, der Herr des Himmels und der Erde. Wie natiirlich
beteten die Apostel: ,Iech glaube an Gott, den allmichtigen
Vater, den Schépfer Himmels und der Erde”, nicht aber an
,ein Wesen, welches von sich selbst und unendlich vollkommen
ist.” Von Nr. 43 beginnen die ,Was heit?” Wir miissen uns
klar werden, daB alle diese Antworten nur Erklirungen der
Begriffe ,von sich selbst”, ,ewig”, ,unverinderlich” u. s. w.
sind. Diese Nummern haben nicht den Zweck, dem Kinde die
Grinde anzugeben, warum Gott ewig, unverénderlich u. s. w.
ist, sondern sie sagen einfach, was z. B. hochst gerecht ete.
bedeutet. Welchen religitsen Wert diese Begriffserklirungen
haben, ist klar. Ein Beispiel: ,Der Vater des N. ist sehr giitig”
heifit: ,Der Vater des N. ist voll Liebe gegen seine Kinder und
Mitmenschen; er vergdnnt ihnen nur Gutes.” Wir kénnen das
glauben oder nicht. Besondere Achtung werden wir deshalb
gegen den Vater des N. nicht haben. Ganz anders wiirden wir
empfinden, wenn uns jemand vom Vater des N. erziihlt, wie er sich
vom frithen Morgen bis zum Abende fiir die Seinigen abmiiht,
wie er diesem oder jenem in der Not beispringt. Deshalb hitte
es auch beim Katechismus mehr Sinn, wenn statt nach ,,Was
heifit” nach ,Warum ist Gott hochst giitig, gerecht ete.” gefragt
wiirde. Doch genug. Wir unterlassen die weitere Untersuchung
iiber den jetzigen Katechismus. Jeder Leser soll selbst den Kate-
chismus in die Hand nehmen, seinen eigenen Verstand zurate
ziehen und namentlich sich in die Lage der Kinder hineindenken,
da wird er Unpidagogisches und Undidaktisches in Menge
finden, um nicht einen stirkeren Ausdruck zu gebrauchen.



— 125 @ —

X. Betrachtung.

Andere Katechismen. Wir haben in Osterreich einen ein-
heitlichen Katechismus. Doch haben viele, namentlich in Deutsch-
land versucht, ein Religionsbuch in der Form des Katechismus
zu verfassen. Die Klippe, an der ihre Bemithungen scheiterten,
war eben die Katechismusform, von der sie sich nicht trennen
konnten, vielleicht auch sich zu trennen nicht wagten. Der Kate-
chismus ist eben ein Buch, das fiir seine Zeit pafit und die
vom Erfinder selbst vorgezeichnete Methode verlangt; dann
modle man, wie man wolle, befriedigen wird ein Buch in der
Katechismusform nie. Vielleicht der beste moderne Katechismus
ist: ,Katholischer Katechismus fiir die Jugend von Fr.Spirago.”
Diese Arbeit, namentlich aber sein Volkskatechismus wird auch
eine sehr ergiebige Fundgrube bei der Verfassung eines allge-
meinen, ungekiinstelten Religionsbuches bilden. Der Katechismus
Spiragos verstofit auch hie und da gegen seine eigenen Lehr-
sitze, die er in seiner Pidagogik angefiithrt hat. Sehon mit der
ersten Frage: ,Was ist der Katechismus?” hat Spirago seinem
Buche eine Wunde zugefiigt, weil er die Frageform wihlte. Er
gibt selbst im Vorworte zu, dal er auf Verlangen vieler diese
Form wiihlte, obwohl er selbst nicht dafiir war. Nun da hétte
er eben auf diejenigen, die aus den alten Stiefeln nicht heraus-
kriechen konnen, keine Riicksicht nehmen sollen!

Ganz entschieden hat aber Spirago pidagogisch geirrt
dadurch, dal er in einem Buche bei der Behandlung ein
und derselben Lehre auf verschiedene Altersstufen Riicksicht
nimmt und durch dreifach verschiedenen Druck bunt durch-
einander andeutet. Seite II sagt er: ,2. die fettgedruckten Sitze
des Grofidruckes enthalten das Wichtigere und sind fiir An-
finger (vom dritten Schuljahr an, wo das Buch erst Verwen-
dung findet), 3. die nicht fettgedruckten Sitze des Grofidruckes
sind schon fiir vorgeschrittene Schiiler, 4. der Kleindruck ist
fiir die Schiiller der obersten Klasse.” Dagegen ist hervorzu-
heben:

Nie soll weder im miindlichen Vortrage noch im Buche
bhei der Behandlung ein und derselben Lehre etwas geboten



— 126 —

werden, was zum Teile fiir die reiferen, zum Teile fiir die
weniger fihigen Kinder bestimmt wire. Wenn man bei einer
Lehre eine bestimmte Schiilerzahl unterrichtet, dann mufl man
die Lehre so einrichten, daB nicht nur einige sie verstehen, die
anderen aber nicht; ein und dasselbe Buch mufl so verfalit
sein bei der Behandlung eines Lehrstickes, daBl alle das
ganze Lehrstick verstehen konnen. Nur die Lehrsticke
konnen im Buche so geordnet sein, dall die ersteren von allen
leicht, die letzteren von den Fortgeschrittenen verstanden
werden. Diesen Grundsatz befolgen alle Biicher, nicht blof die
Schulbiicher. Bei Spirago wechselt oft auf einer und der-
selben Zeile die Art des Druckes, z. B. Seite 63: ,1. Sie (die
Kirche) mul} einig sein” — ist grofi gedruckt, die Ifortsetzung:
d. h. ,sie mull zu allen Zeiten dieselbe Lehre haben” ist klein
gedruckt. Das Kind hat keine Freude an einem Lehrstiick, von
dem es einen Teil nicht versteht und wo ihm eine andere Art
des Druckes sagt: ,Schau, das ist nicht fiir dich, dein Kopf
faBt es nicht.” Auflerdem bewirkt der stete Wechsel im Druck
die Vorstellung von etwas Zerrissenem, Unvollkommenem.
Es ist ein aus vielen Stiicken zusammengeflickter Roek! Doch
fiir die Ablehnung eines solchen Vorganges existieren noch
andere gewichtigere Griinde. Der zweitgrolite Druck und der
kleine Druck enthalten nimlich meistenteils Erklirungen und
Begriindungen und Nutzanwendungen fiir den groBlen fetten
Druck, den die Anfinger zu lernen hiitten. Nun gibt es aber
folgende Moglichkeiten: '

1. Die Anféinger verstehen nicht das, was im grofien fetten
Druck enthalten ist; dann wire es toricht, dafi sie etwas ganz
oder halbwegs Unverstandenes zu lernen hitten. Ks ist schade
um die kostbare Zeit.

2. Die Anfinger verstehen das Fettgedruckte, und dann
werden sie um so leichter die Erklirung und Begriindung und
Nutzanwendung verstehen, d. h. das Kleingedruckte.

Wenn die Antéinger das Fettgedruckte lernen sollten, da
besteht kein Grund, warum sie die Erklirungen und Begriin-
dungen im kleinen Drucke nicht lernen sollten, da sich die
Wiederholung auch auf dieses erstrecken miifite. Somit ist die



L

Verteilung ein und desselben Lehrstiickes auf verschiedene
Altersstufen aus rein didaktischen Griinden unzutreffend.

Wenn man sagt, die Erklirung und Begriindung ersetzt
bei den Anfiingern der miindliche Unterricht; dann miissen die
Kinder die Erklirung und Begriindung auch kennen; die
Kenntnis der nackten Lehre ist ja nicht geniigend. Dann kann
ich aber nicht begreifen, warum die Grofien die Erklirungen
und Begriindungen durch das Gedruckte lernen sollten, da
schon bei den Anfingern der miindliche Unterricht hinreicht,
um die Begriindung der Lehren zu vermitteln.

Im Katechismus Spiragos sind auch Sachen enthalten, die
in ein Schulbuch nicht gehdren, wie Empfehlung, Vorwort, die
Angabe der Grundlage, allerdings Mingel, die leicht beseitigt
werden konnen. Auch die von Spirago in seiner Methodik selbst
geriigten Einteilungen finden sich vor. Seite 18, Nr. 57, werden
ohne Not gleich elf Dinge fettgedruckt aufgeziihlt. Wenn man
den Katechismus Spiragos studiert, dann wird man sagen, er
ist nicht nur ein Lern- und Memorierbuch, wie der Verfasser
von den Religionsbiichern verlangt, sondern auch ein Lehr-
buch! Unter den bischoflichen Empfehlungen Seite III finden
wir, dafy auch der Bischof Lukas von Solecki von Przemysl den
Katechismus Spiragos als ,vortreffliches Lehrbuch” bezeichnet.

Dem Katechismus Spiragos fehlen auch Bilder und
Lieder. Der Herr Professor sagt, dafl er seinen Katechismus
selbst ,ausprobiert habe”. ,Denn bei der Herstellung eines
Katechismus mufi so vorgegangen werden, wie bei der Her-
stellung eines Gewehres oder einer Kanone. Diese werden zuerst
in der Fabrik ausprobiert.” Nun, die Ausprobierung ist dann
wohl vom Professor Spirago, vom Erfinder des Gewehres,
selbst geschehen, ohne daB andere dabei waren. Da ist es
allerdings moglich, dafi der Erfinder leicht das Gewehr hand-
haben konnte, wihrend es in den IHinden anderer seine Wir-
kung versagen konnte. Da der Erfinder das Gewehr selbst
ausprobiert und wahrscheinlich niemand ihn grindlich kontrol-
liert hat, so ist es fraglich, ob er die Zielscheibe getroffen hat;
vielleicht hat er sich in der Treffsicherheit getiiuscht, oder
waren die Zielobjekte derart, dal sie leicht zu treffen waren.



— 128 =

Das Gewehr des Katechismus hiitten somit mehrere Fach-
leute, nimlich Katecheten ausprobieren und sieh vergewissern
sollen, ob es brauchbar ist fiir alle Zielobjekte, nicht etwa blofi
fiir die Schiiller an den Biirger- und Ubungsschulen, wo sich
die Kinder von den besseren Stianden einzufinden ptlegen,
sondern ob das Gewehr auch die oft verwahrlosten Rangen der
Vorstidte und Gewerkschaften erreichen kann.

Hiermit soll aber durchaus nicht der Wert des verhiiltnis-
miifig ausgezeichneten Buches herabgemindert werden und der
verdiente Herr Professor wird in diesen Ausfiithrungen gewil3
auch keine Herabminderung erblicken. Sicher ist es aber, daf
das Buch bei eventueller Einfithrung ungleich grofiere Dienste
leisten wiirde als der jetzige Katechismus, dal es aber den
Anforderungen, die man an ein Religionsbuch stellen muf}, doch
nicht entspricht.

XI. Betrachtung.

Das Urteil des Herrn Erzherzog Ferdinand. Diese
Betrachtung empfehle ich namentlich jenen Kreisen, die daraus
den ersprieflichsten Nutzen ziehen konnten. Ich gebe sie ohne
Kommentar. Seite V des ,Katholischen Volkskatechismus” von
Spirago steht geschrieben (mit notwendiger Abkiirzung):
,Kammer Sr. k. u. k. Hoheit des Durchlauchtigsten Herrn Erz-
herzogs Franz Ferdinand.

Sr. Hochwiirden Herrn Franz Spirago, k. k. Religions-
professor in Trautenau.

Seine kais. u. konigl. Hoheit der Durchlauchtigste Herr
Erzherzog Franz Ferdinand geruhte die von Euer Hochwiirden
Hochstdemselben unterbreiteten Werke:

Katholischer Volks-Katechismus ete. (simtliche Werke
Spiragos) huldvollst anzunehmen,

Der durchlauchtigste Herr Erzherzog geruhte zugleich in
die oben erwihnten Werke Ew. Hochwiirden griindliche Ein-
sicht zu nehmen, und Héchstderselbe fand diese Biicher fiir
wahrhaft geniale, zeitgemiile, praktische Werke, fiir
wahrhaft reformatorische Leistungen auf dem Gebiete
der Katechetik. Sehr lobenswert fand Seine kais. u. konigl.



— 139 —

Hoheit das Bestreben Ew. Hochwiirden, die Fortschritte
der modernen Piadagogik fiir den Religionsunterricht
zu verwerten, was ja schon so dringend notwendig
war. Fir besonders lobenswert aber fand der Durchlauchtigste
Herr Erzherzog, dal Ew. Hochwiirden in Ihren Werken,
namentlich in der Beispielsammlung auf die Pflege des
Patriotismus und der dynastischen Gesinnung so grofes Ge-
wicht legen.

Seine kais. u. konigl. Hoheit wiinschen den Werken
Ew. Hochwiirden die grofite Verbreitung nicht nur im engen
Kreise der Geistlichkeit, die in denselben uniibertroffene Hilfs-
biicher findet, sondern auch in den weitesten Kreisen der
christlichen Bevilkerung.

Dr. Josef von Lanyi, pipstl. Kimmerer,
im hdchsten Auftrage.”

X1I. Betrachtung.

a) Der Katechismus entbehrt auch wichtigerer Anschau-
ungsmittel, der Bilder sowie auch des religiésen Liedes. Wenn
in den Anhang die gebriiuchlichsten Gebete aufgenommen sind,
warum sind nicht die noch wirksameren Gebete in Form eines
Liedes aufgenommen ?

b) Die Anhinger des Katechismus scheinen selbst nicht
zu wissen, was der Katechismus ist. Einigen ist er eine popu-
lire ,Volksdogmatik”, um die sich aber niemand kitmmert,
anderen wieder ein Lehr- und Memorierbuch, fiir andere hat er
wieder wenig Bedeutung; denn der Lehrer, nicht das Buch,
ist der Leitende und Fiithrende. Ubrigens die meisten von
diesen Verteidigern des Katechismus sind in einer solchen
Stellung, daB sie iiberhaupt nieht die Gelegenheit gehabt haben,
lingere Zeit den Katechismus und seine Friichte zu stu-
dieren. Wenn man die Anschauungen des Dr. Katschner
und zum Teile Spiragos iiber den Katechismus liest, da
lichelt man, wenn man im Vorworte zum Kolner Katechismus
(1894) die Stelle findet: ,Der Katechismus ist nicht lediglich
ein Memorierbuech fiir die Schiiler, sondern er bildet in

Vogrinec, nostra culpa, g



e S

erster Reihe ein kurz gefalites und soweit es die Natur des
Lehrstoffes zuldft, populéires Handbuch, das dem Religions-
unterrichte in Schule und Kirche zugrunde liegt.”

Dr. A. Hartl schreibt in seiner Schrift ,Zur Verbesserung
des Religionsunterrichtes an den Gymnasien” 1891, Seite 11:
,Denn diese drei Dinge gehoren zusammen wie eine unzer-
trennliche Dreifaltigkeit: der Lehrplan, das Lehrbuch und der
Lehrer; diese drei bilden zusammen den Unterricht. Und wenn
unseren Schiilern in der gegenwirtigen Zeit Heil werden soll,
so ist der Retter in dem Lehrbuch zu erblicken, das uns mit
dem Lehrplane wieder versohnt, von dem wir abgewichen
sind.” Bemerke dazu, dafi ich nicht weil, wie Dr. Hartl tiber
den Katechismus denkt, doch es ist interessant, dafi er dieses
Gutachten auf die Aufforderung des Linzer Ordinariates ab-
gab, allerdings mit Riicksicht auf die Gymnasien; man sieht
aber, dafl der Herr Professor diese Stelle wohl auch allgemein
auffassen diirfte, da die pidagogischen Grundsiitze des Gymna-
siums doch auch mit denen der Volksschule im grofien iiber-
einstimmen miissen.

Nachtrag.

Manchem, der gewohnt ist, in dem Auswendiglernen der
Katechismusantworten das Heil zu erblicken, diirfte es viel-
leicht unmoglich erscheinen, die Lehrstiicke, die in dem Buche
behandelt werden, so beizubringen, dali deren Gehalt zum
dauernden Eigentum der Schiiler wird.

Ich gestehe offen, daB jetzt wohl mehr Anforderungen
an den Katecheten im allgemeinen gestellt werden miissen wie
frither in Wirklichkeit gestellt wurden. Die Anforderung, die
heute idealiter ohne Urgenz an den Katecheten gestellt wird,
nimlich mit heutigen Mitteln zum Lehrziele zu gelangen, ist
eine iibermenschliche und unerfiillbare. Mit Pfeil und Bogen
kann man nicht gegen einen Gegner ausriicken, der die
modernste Bewaffnung hat. Deshalb bemiiht man sich heutzu-
tage im Ernste {iberhaupt nicht, diesen Anforderungen nach-
zukommen. Den Anforderungen jedoch, die der Religions-
unterricht nach meinen Grundsétzen fordert, mufl entsprochen



— 131 —

werden, um so mehr als sie derart sind, dall sie auch von
schwicher begabten Priestern erfiillt werden kénnen,
deshalb miissen die Priester wenigstens die Grundziige der
modernen Pidagogik kennen wund sich in ihrem Unterrichte
danach richten, wofiir die Inspektion zu sorgen hat.

Um somit den Inhalt eines Lehrstiickes den Schiilern bei-
zubringen, wird der Priester alles das tun, was ein weltlicher
Lehrer tut, um den Kindern den Inhalt des Lehrstiickes zu ver-
mitteln. Er wird solange den Verstand und das Gemiit des
Schiilers bearbeiten und behauen, bis er seine eigene Erkenntnis
und sein eigenes Empfinden in dem Schiiler zustande gebracht
hat, einem Steinmetz vergleichbar, der so lange den Marmor
bearbeitet und glittet; bis er sich in demselben wie in einem
Spiegel sieht. Nach geniigender Erklirung eines Lehrstiickes,
z. B. vom Dasein Gottes, wird er Fragen stellen, nicht immer
in gleichen Worten, sondern in verschiedenen Wendungen, um
die Wahrheit von verschiedenen Seiten zu beleuchten und den
Kindern die Gelegenheit zu geben, mit eigenen Worten ihre
Vorstellungen auszusprechen. Die Fragen werden lauten zum
genannten ersten Lehrstick iiber Gott:

Was sehen wir alles auf Erden? Konnen die Menschen
das alles machen? Wie schlieflen wir daraus, daf} es ein anderes
Wesen gibt? Was sagt uns noch, dal es einen Gott gibt? Was
ist somit Gott? Warum kann es nur einen einzigen Gott geben?
Was wiirde geschehen, wenn es zwei Gotter gibe? Die Frage-
stellung kann auch anders beginnen. Manche Fragen werden
auch zur schriftlichen Ausfiilhrung zu Hause, sei es auf der
Schreibtafel oder auf dem Papiere gegeben. In der zweiten
Stunde wird immer anschlieBend an das Lehrstiick im Buch
die Wiederholung stattfinden, natiirlich in kleinen Fragen; da-
durch werden die Kinder gezwungen, auch zu Hause zu lernen,
damit sie antworten kdnnen. Wichtigere Kapitel, z. B. iiber
Jesus Christus oder das heil. Mefopfer wird man auch aus-
wendig lernen lassen, jedoch so, dafl man der Wiederholung
mit eigenen Worten immer den Vorzug lassen wird.

Der Katechet wird nicht bloBl den Inhalt eines Lehrstiickes
50 erkliren, wie ein Lehrer bei der Behandlung cines weltlichen

9%



— 182 —

Stoffes zu tun pflegt, wiewohl der gediegene Lehrer auch stets
die Einwirkung auf das Gemiit im Auge hat, sondern ihm wird
als Seelsorger stets das seelsorgerliche Ziel vorschweben, wor-
auf iibrigens auch das Buch verweisen wird.

Sehlulb.

Der Religionsunterricht an der Volksschule ist der wich-
tigste und pflegt auch der erfolgreichste zu sein, da das Herz
der Kinder in der Regel rein und zur Aufnahme des gottlichen
Samens sehr empfinglich ist. Ich habe die feste Uberzeugung,
daB durch einen guten Religionsunterricht in der Volksschule
ein ganz neues vertieftes religitses Leben und dementsprechend
auch mit der hohen modernen Kultur kongruentes sittliches
Leben unter den Vdlkern zu pulsieren anfangen miifite. Den
Leser bitte ich aber, daB er bei der Beurteilung meiner Grund-
siitze nicht nur einzelnen Faktoren, wie z. B. dem Lehrbuche
seine Aufmerksamkeit schenke, sondern simtlichen Fak-
toren, die dem Religionsunterrichte neue Erfolge zusichern
sollten, als Ganzem aufgefallt, damit er sich ein klares Bild
{iber meine Anschauungen verschaffe.

i
Der Religionsunterricht an den Mittelschulen.

Allgemeines. Unter den Mittelschulen verstehe ich nament-
lich die zahlreichsten Mittelschulen, die Gymnasien. An den
iibrigen Mittelschulen wird der Religionsunterricht mehr oder
weniger nach den gleichen Gesichtspunkten zu erteilen sein.
Hier will ich |mich sehr kurz fassen, da ich voraussetze und
auch fiir das richtige Verstindnis dieser Ausfithrung fordere,
daB das, was ich iiber den Religionsunterricht an der Volks-
schule geschrieben habe, gelesen und erwogen wurde.
Es ist {iberhaupt kein wesentlicher Unterschied zwischen den
Arten des Religionsunterrichtes an der Volks- und Mittelschule.
An der Mittelschule wird der Unterricht Riicksicht nehmen
auf den weiteren geistigen Horizont, der dem Mittelschiiler
eigen wird. — Auch der Absolvent der Volksschule kann eine



SRS 1 C

gewisse Bildung erreichen; jedoch wird er es schwerlich soweit
bringen, um Interesse und Versténdnis fiir wissenschaftliche
Werke zu besitzen, wihrend Zeitungen und Broschiiren in ihm
einen willkommenen Leser finden. Der Absolvent des Gymna-
siums findet in den Tagesblittern und Broschiiren keine Zugkraft
von entscheidender Bedeutung, sondern er wird, um seine An-
schauungen zu klidren, zu wissenschaftlichen Produkten greifen.
Wiihrend sich somit der Unterricht an der Volksschule zum
Ziele setzen wird, die religiose Uberzeugung so tief in das
Herz zu versenken, dall die Angriffe auf die Religion durch
die Presse, Vortrige ete. nichts anhaben konnen, wird die
religiose Erziehung wihrend des achtjihrigen Besuches des
Gymnasiums so befestigt, daB auch die Angriffe, die unter der
Fahne der Wissenschaft vollfithrt werden, den Jiingling zum
Aufgeben seiner Religion nicht umstimmen koénnen. Die Reli-
gion wird am Gymnasium in mdéglichst vollkommener Weise
unterrichtet, d. h. so, dafl die in der Seele des Jiinglings vor-
handene religiése Anlage zur moglichst vollkommenen Liebe
zu Gott, zu sich und den Geschdpfen ausgebildet wird. Der
jymnasiast, der auf Kosten des Volkes seine Studien macht
und berufen ist, einstens dem Volke als Fiithrer zu dienen,
muB auch in religiéser Beziehung sich hervortun; seine Reli-
giositdt mufl eine viel feinere und intelligentere sein; bei ihm
muB sich zeigen, dafi er Gott in spiritu et veritate dient.

Der Religionsunterricht am Gymnasium ist sehr wiehtig,
da sich aus den Schiilern des Gymnasiums die gesamte hohe
Intelligenz rekrutiert; deshalb ist man vollstiindig berechtigt,
die Untersuchung iiber den religidsen Indifferentismus auch
auf das Gymnasium, die Erziehungsstitte der Intelligenz, zu
erstrecken.

Uber den Religionsunterricht an unseren Gymnasien
schrieb der leider im dJahre 1903 zu frith verstorbene Uni-
versititsprofessor in Prag, Dr. Virgil Grimmich, ein Werk,
betitelt: ,Der Religionsunterricht an unseren Gymnasien”, Ver-
lag Fromme, Wien 1903, Nach meiner Meinung diirfte es in
Osterreich keinen Religionsprofessor geben, der nicht nur das
Buch gelesen, sondern auch mit Nutzen studiert hat. Fiir den



— 134 —

Religionsunterricht am Gymnasium soll sich auch der ganze
iibrige Klerus interessieren. Ein guter Unterricht am Gym-
nasium wiirde fiir die Kirche ungleich mehr bedeuten, wie
etwa eine katholische Universitit oder irgend eine andere Er-
rungenschaft. Leider hat der Herr Professor etwas zu umfang-
reich das Buch angelegt, was viele vom vollstindigen Durch-
lesen des Buches abschreckt. Kleineren Umfang hitte er durch
Auslassen mancher Zitate erreicht. Ieh will gleich hier jene
Punkte in dem Buche hervorheben, mit denen ich nicht ein-
verstanden sein kann, allerdings sind dies Punkte von Be-
deutung. In diesem Kritikversuch des ausgezeichneten Werkes
werden dem Leser bereits manche meiner Leitsitze des Reli-
gionsunterrichtes klar werden.

a) Seite 60 seines Buches gibt uns Professor Dr. Grim-
mich als Aufgabe des Religionsunterrichtes an den Mittel-
gschulen an: ,Dem Schiiler die Ansitze und Grundlagen einer
einheitlichen christlichen Welt- und Lebensanschauung zu ver-
mitteln, ihm Anregungen zu geben und Sinn fiir ein selbst-
titiges Mitarbeiten an der Konsolidierung seiner religidsen
Anschauungen beizubringen, ihm Verstindnis fir religitse
Probleme und ein ruhiges, besonnenes Urteil in Fragen solcher
Art zu verschaffen, dazu soll sich der Religionsunterricht des
Gymnagiums vor allem berufen fithlen. Er soll den Schiiler
wiederholt aufmerksam machen, wie die Menschheit sich immer
wieder dieselben metaphysischen und ethischen Probleme stellt
und auf die verschiedenste Weise zu ldsen sucht, wie aber
der Inhalt der christlichen Offenbarung die erhabenste und
den Menschen am meisten begliickende Lisung dieser Probleme
bietet.”

Seite 63 sagt er, nachdem er den einseitigen Intellektua-
lismus verurteilt hat: ,Religidose Bildung, das Endziel des
Religionsunterrichtes am Gymnasium, deckt sich also nicht mit
religiosem Wissen. Letzteres ist als solehes nicht jenmer feste
und unverlierbare Bestandteil der Persinlichkeit, welcher der-
selben innere Festigkeit, spontanes Leben und zielbewulites
Streben verleiht. . . . Anderseits ist aber die religitse Durch-
bildung des Gemiites- und Willenslebens die beste Biirgschaft



— 136 —

dafiir, dali der Mensch sich von ihnen angetrieben fiihlt, seine
religiose Weltansehauung immer vollstindiger auszubauen, seine
religitsen Kenntnisse zu kliren, zu festigen, zu erweitern: ,mores
primum, mox sapientiam disce, quae sine moribus male dis-
citur”, war ein Grundsatz der Stoa.” Ich fiige gleich hier hinzu
auch ein Grundsatz der Handlungsweise Christi, der Apostel
und der ersten Christen. Die Darstellung Seite 63 kommt viel
niher der richtigen Aufgabe des Gymnasialunterrichtes und ist
durchaus nicht identisch mit der ersten Seite 60 gegebenen Dar-
stellung: ,Dem Schiiler die Ansitze und Grundlagen einer
einheitlichen christlichen Weltanschauung ..... zu vermitteln.”
Nach meinem Dafiirhalten ist diese Darstellung der Aufgabe des
Gymnasialunterrichtes zum Teile sogar falsch. Wir werden doch
die Schiiler nicht als Zweifler und religitése Forscher aus dem
Gymnasium entlassen, die am Gymnasium nur ,Ansitze zur
christlichen Welt- und Lebensanschauung, Anregungen zum Mit-
arbeiten an der Konsolidierung der religidsen Anschauungen,
Fihigkeit zur Losung religiéser Probleme” erhalten sollten!
Nein, wir diirfen nicht damit rechnen, daB nach dem Gymnasium
die Konsolidierung der religitsen Anschauungen erst statt-
finden soll, sondern die religiose Erziehung mufi relativ voll-
endet sein, die religiosen Anschauungen miissen konsolidiert,
das religiose Problem fiir den Abiturienten schon gelost sein,
wir miissen aus dem Gymnasium einen jungen religidsen Mann
entlassen, der vom religidsen Standpunkte aus das Weltleben
samt allen einzelnen Phasen desselben betrachtet. Im Kampfe um
das tégliche Brot und bei dem {iiblichen Weltgetriebe findet
er auch in der Regel keine Gelegenheit, um religiose Probleme
zu losen. Wenn ich Gelegenheit hiitte, mit wie vielen Dingen wiirde
ich mich abgeben?! Wie die Durchschnittsbildung durch Vollen-
dung der Gymnasialstudien abgeschlossen werden muf, niimlich
was die erziehliche Mitwirkung der staatlichen Erzieher anbelangt,
so muB auch die religitse Erziehung, was die Tétigkeit der
Religionslehrer anbelangt, eine abgeschlossene, fertige sein,
die wohl hoffen, nicht aber rechnen darf auf die eventuelle
Vervollkommnung im Leben. Die Universitit ist nicht dazu da,
im allgemeinen zu bilden, sondern um den einzelnen in be-



S

sondere Wissenschaftszweige einzufithren. Die Theologie ist
nicht zun#chst dazu da, um religiés zu erziehen, sondern um
den Studierenden tiefere, kritische Kenntnis der Religionswahr-
heiten zu vermitteln. Auch die Theologie setzt im allgemeinen
bereits religids erzogene Kandidaten voraus oder sollte sie
wenigstens voraussetzen, was ihr aber mit Riicksicht auf die
tristen Erziehungsresultate an der Volksschule und am Gym-
nasium nicht angeraten werden kann; dies ist auch der Grund,
warum man nicht zugeben darf, daBl unter den jetzigen Ver-
hiiltnissen den Theologiestudierenden iiberhaupt keine religidse
Erziehung in Seminarien zugute kommen sollte, sondern daf}
sie gleich anderen Studierenden volle Freiheit geniefien
sollten.

Besser ist die Darstellung der Aufgabe auf Seite 635,
die ich schon frither =zitiert habe. Dal} ,die religiose Durch-
bildung des Gemiits- und Willenslebens die beste Biirgschaft
dafiir ist, daBl der Mensch sich von ihnen angetrieben fiihlt,
seine religiose Weltanschauung immer vollstiindiger auszu-
bauen ete.” ist gleichbedeutend mit dem, was ich iiber den
Wert der religidsen Verfassung in den Kapiteln {iber die Volks-
schule geschrieben habe. Nur ist die praktische Ausfithrung der
Durchbildung des Gemiits- und Willenglebens nach meinen
Prinzipien eine viel intensivere und allgemeinere; das durch-
bildete Gemiit und der durchbildete Wille ist fiir mich die
Bedingung zu einer erfolgreichen Aufnahme der Wahr-
heit. Allerdings gehen der Gemiits- und Willensbewegung Er-
kenntnisse voraus, jedoch diese Erkenntnisse sind entnommen
dem natiirlichen oder bereits verstandenen Erkenntnisgebiete.

Dr. Grimmich gibt in rithmlicher Weise auch die Mittel
an, wie das Gemiits- und Willensleben durchbildet werden
soll, Seite 65 sagt er, dali der Religionsunterricht die Sehop-
fungen der Dichtkunst, der Tonkunst und der darstellenden
Kiinste, soweit es nur mdglich ist, in den Dienst der religidsen
(Gemittsbildung stellen soll. Die heutigen Religionslehrer emp-
finden ebenfalls die Notwendigkeit, mehr auf das Gemiits- und
Willensleben zu wirken, jedoch sie kennen nicht die Wege, wie
dies geschehen soll. Professor Grimmich n#hert sich dem



richtigen Wege, indem er fiir den katholischen Religionsunter-
richt am Obergymnasium ein Lesebuch in drei Abteilungen
vorsehldgt, und zwar nach Seite 247:

I. Abteilung fiir die dritte Religionsstunde der achten
Klasse: ,Sorgsam ausgewiihlte Texte aus der heil. Schrift, teils
in guter Ubersetzung, teils mit lateinischem oder griechischem
Text, und zwar aus den Psalmen, Job, den Propheten und
didaktischen Biichern des alten Testamentes und nach oben
aufgestellten Gesichtspunkten ausgewihlte Abschnitte aus den
Evangelien und Stellen aus den apostolischen Briefen”;

II. Abteilung far die fiinfte Klasse: ,Eine nach piddagogi-
schen, nicht theologischen Gesichtspunkten getroffene Auswahl
von Texten aus der Apostelgeschichte, aus den apostolischen
Vitern, aus den Apologeten und Kirchenviitern im Original-
texte oder in guter Ubersetzung, eine sorgsam ausgearbeite
Anthologie von kirchlichen Hymnen und zum mindesten den
Kanon der heil. Messe im lateinischen Texte mit kurzen
Notizen”;

III. Abteilung: ,Eine Auswahl von Texten oder Zitaten
(sittlich-religiosen Inhaltes) aus der altklassischen und christ-
lichen Literatur aller Jahrhunderte, geordnet etwa nach den
Hauptteilen des Lehrbuches der Religionslehre fiir die siebente
oder achte Klasse.”

Tatsiichlich wire dies ein grofer Behelf fiir die Gym-
nasiallehrer des Religionsunterrichtes, ein bestimmter Weg-
weiser jedoeh nicht. Ubrigens verfiigen die heutigen Biicher
oft iiber tberfliissige Zitate aus allen oben genannten Quellen
und doch kommt der Unterricht nicht weiter, da eben die
fundamentale Ansechauung, wie auf das Gemiit eingewirkt
werden soll, fehlt und aueh nicht von Dr. Grimmich
hinreichend illustriert wurde.

b) Die Stellung des Professors Grimmich zum Lehrbuch.
Fiir die sechste, siebente und achte Klasse will er ein Lehr-
buech in drei Abteilungen, deren jede 70 bis 100 Seiten fassen
und die Glaubens- und Sittenlehre und Apologetik behandeln soll.
Das Lehrbuch soll nach ihm ein kurzgefalites Protokoll sein iiber
den miindlichén Unterricht. Es ist richtig, das Lehrbuch soll



— 138 —

fiir den Schiiler ein Protokoll des miindlichen Unterrichtes,
jedoch fiir den Lehrer gleichzeitig ein Wegweiser, fiigen
wir hinzu, vielleicht auch ein Protokoll sein, verfaft von der
cgesamten Religionsglehrerschaft nach pidagogisehen Prinzipien.
Mit Riicksicht auf den Schiiler mul} das Buch ein Protokoll sein,
das nicht nur Schlagwoérter und Unterrichtsresultate,
sondern den ganzen psychologischen Zusammenhang des idealen
(nicht des wirklichen!) miindlichen Vortrages enthiilt und in
gewandter, zu Herzen dringender Sprache geschrieben ist. Fiir
das Gymnasium, wie fiberhaupt fiir die Schule, eignet sich nicht
ein totes Buch. Dal} es nicht zu umfangreich werde, kann da-
durch vorgesorgt werden, dafl das Unwesentliche nur kurz,
pauschaliter behandelt wird.

Fiir das Untergymnasium will der Herr Professor den
Katechismug, allerdings mit Erklirungen und Notizen versehen,
eingefithrt wissen. Meine Ansicht iiber den Katechismus ist aus
dem frither Gesagten bekannt.

¢) Konzentration des Unterrichtes. Von Seite 10 an ver-
langt Dr. Grimmich auch von anderen Fachlehrern des Gym-
nasiums, daf sie in ihrem Unterrichte dem Religionsunterrichte
an die Hand gehen sollten. Sonst wiire es kein Wunder, wenn
christliche charakterfeste Minner mit christlicher Uberzeugung
und christlichen Lebensmaximen unter den Gebildeten immer
seltener wiirden! Er verlangt fiir den Religionsunterricht die
zentrale Stellung und zitiert Seite 24 Wolf: ,Der Religions-
unterricht wiirde einen schweren Standpunkt haben, wenn in
den iibrigen Stunden so gut wie keine religidsen Anklinge er-
tonen, wenn selbst in solehen Fillen, wo der Unterrichtsstoff
gebieterisch die Beziehung auf christliche Religion verlangt,
die Gelegenheit zu dieser Beziehung nicht bemerkt oder ab-
sichtlich nicht benutzt wird.” Der Verfasser selbst aber spricht
Seite 48: ,Entweder — oder: entweder eine Religionslehre,
welche durch Konzentration in das Ganze des Gymnasialunter-
richtes eingegliedert ist, oder gar keine Religionslehre als
Unterrichtsgegenstand an einer Anstalt, deren Lehrplan sie nur
insoferne kennt, als sie wie cine Ltikette zur TAuschung vieler,
jedenfalls aber zum sittlichen Nachteile der Jugend selbst in



— 189 —

den Zeugnissen an der Spitze aller Unterrichtsgegenstinde
genannt wird.” Die Folgerung ist doch eine hyperbolische und
zu wenig Uberlegte. Hiingt alles von der Konzentration, d. h.
von der innigen Verbindung der weltlichen Fiicher mit der
Religion ab? Dazu wiiren religitse, sogar konfessionelle Gym-
nasien notwendig. Nicht einmal an geistlichen Gymnasien pflegt
diese Konzentration zu geschehen, die {ibrigens gldubige Pro-
fessoren voraussetzt. Um solche zu finden, ist aber wieder
ein erspriefilicher Religionsunterricht an den Gymnasien not-
wendig. Heutzutage geschehen sogar unzweideutige, der Reli-
gion nicht gewogene Anspielungen auf den Religionsunterricht.
Werden auch wir folgern ,entweder oder”? Hitte sich der
Herr Professor die Frage gestellt, wie wird der Mensch reli-
gids oder wie erlangt der Gymnasiast eine tiefe und moglichst
vollkommene Religiositiit, die eben das Endziel des Religions-
unterrichtes am Gymnasium ist, so hiitte er nicht so vieles von
der Konzentration abhiingig gemacht. Doch gesetzt den Fall,
es wiirden die Professoren in ihren Féchern stets auch auf
religitse Tatsachen hinweisen, so wird fiir diese Xonzentration
auch gefordert, dafl die Schiiler religiés sind, dal} sie das vom
Lehrer Hervorgehobene auch religits verwerten kénnen. Nicht
die Wissenschaft macht den Menschen religits, son-
dern ein religioser Mensch durchschaut die Wissen-
schaften vom religidsen Standpunkte. Die Wissenschaft
kann nur den religiésen Sinn vertiefen, indem durch sie
gleichsam der Vorhang hinweggezogen wird, um das religiose
Auge auch unbekannte Gebiete schauen zu lassen. Deshalb
ist die Konzentration wohl sehr wiinschenswert, je-
doch nicht so allgemein erforderlich.

d) Der Religionslehrer. Seite 250 zitiert das Buch Grim-
michs eigentiimlicherweise: ,Aller Erfolg des Religionsunter-
richtes liegt in der Person des Lehrers, und wenn diese auch
tiir die anderen Gegenstinde von Wichtigkeit ist, so ist sie
fiir unseren Unterricht geradezu die Haupt-, wenn nicht die
einzige Bedingung des Gelingens.” Er behandelt dann, was der
Lehrer alles im Auge zu behalten hat: die individuelle Eigenart
des Schiillers mit ihren Fihigkeiten und Bediirfnissen, das




== S

Leben im Eltern- oder Kosthause und in der Schule, den Lehr-
korper der Anstalt, die Gesellschaft und die Zeit mit ihren
eigentitmlichen Richtungen intellektuellen, iisthetischen, ethi-
schen und sozialen Lebens, die Lektiire, die Betitigung des
katholischen Gilaubenslebens in der Teilnahme am Gottesdienste
und im Gebrauche der Gnadenmittel.

Dies ist sehr richtig, man soll danach streben, dafl man
tiichtige, in jeder Beziehung fihige Religionslehrer anstelle.
DaB die Personlichkeit des Lehrers jedoch die ,Haupt-, wenn
nicht die einzige Bedingung des Gelingens” wiire, das kénnen
wir fiir die jetzige Einrichtung des Religionsunterrichtswesens
an ' den Gymnasien in jenen Fillen, wo der Erfolg teilweise
gelungen ist, gelten lassen, im allgemeinen aber nicht.
Wo gelingt iibrigens die religiose Erziehung? Es gibt ja Reli-
gionslehrer, die wirklich die Fihigkeiten besitzen, die der
Beruf fordert, doch sie konnen sich eines sicheren allgemeinen
Erfolges nicht rithmen. Somit wird es doch nicht so sehr an der
Personlichkeit des Lehrers liegen! Ubrigens kinnen wir etwa nur
zur Hilfte rechnen auf ideale Religionslehrer?! Grimmich
zitiert selbst Seite 112 den Professor Dr. A. Hartl: ,Diese
drei Dinge gehéren zusammen wie eine unzertrennliche Drei-
faltigkeit: der Lehrplan, das Lehrbuch und der Lehrer. . ..
Wenn unseren Schiilern in der gegenwirtigen Zeit Heil werden
soll, so ist der Retter in dem Lehrbuch zu erblicken, das uns
mit dem Lehrplane wieder versthnt, von dem wir abgewichen
sind.” Somit kommt viel, jedoch nicht alles auf den
Lehrer an!

Nachdem ich hier kurz zur Orientierung des Lesers jene
Punkte hervorgehoben habe, in denen ich mit dem ausge-
zeichneten Werke Dr. Grimmichs nieht tibereinstimme, will
ich gleich hier meine Grundsitze aufstellen, die zum ge-
wiinschten Unterrichtsziel am Gymnasium fithren konnten:

1. Der Religionsunterricht baue nicht auf irgend
welche #uflere Nachhilfe, sondern miisse sich in sich
selbst angesichts der dargebotenen Wahrheiten genug
stark fithlen,dieJiinglinge fiir dieSache Gottes dauernd
zu gewinnen,



— 141 —

2. Man bedenke die geringe Stundenzahl und den
schon bei den Volksschulen erwihnten Umstand, daB
der Verstand der Schiiler durch einen weit gréferen
Zeitraum von anderen Gegenstinden okkupiert isf,
darum nur schwer die Zeit und auch die Neigung fin-
det, sich in den religiosen Unterricht zu vertiefen.
Man wird deshalb solche Mittel anwenden, dall der
Schiiler gezwungen wird, sich mit den religidosen
Fragen zu beschiftigen.

3. Man rechne auf eine mittelmiBige Tiichtigkeit
des Lehrers und mache nicht den ganzen Erfolg vom
Lehrer abhiingig. Man sorge fir einen verniinftigen
Lehrplan und gute Lehrbiicher; unterrichte nament-
lich auf Grund der heil. Schrift, wirke auf das Ge-
miit und Willensleben durch religiose Lektiire ein.

4. Sorge dafiir, dafl das #dullere Auftreten der
Kirche dem wahren Fortschritt der Neuzeit entspreche
und der Schiiler nicht eine gewisse Furcht empfinde,
die zwar wahren Lehren einer in ihrem dulleren Auf-
treten jedoch ritckstindigen Kirche anzunehmen und
zu bekennen.

5. Beachte beim Unterrichte alle pidagogischen
Grundsitze und verlange auch vom Lehrer, dall er die
notwendige Eignung besitze.

6. Man iiberzeuge sich, daB eine fachménnische
Inspektion notwendig ist.

7. Sorge dafiir, dafl den Schiilern gute christliche
Lektiire zu Gebote stehe — durch Griindung von Biblio-
theken — und daf gute Gebetbiicher in den Héinden der
Schiiler sich befinden und dirmere diese Gebetbiicher
gratis bekommen.

8. Sorge fiir Behelfe fiir den Anschauungsunter-
richt und pflege den religiésen Gesang.

Ad 1. Wir sind ganz allein auf uns selbst angewiesen; dies
zeigt die ganze Konstellation der Zeit. Wir dirfen uns nicht auf
die Forderung des konzentrischen Unterrichtes verlegen, weil
eine solche Forderung unerfilllbar ist. Wir miissen trachten,



— 142 -

namentlich die Grundpfeiler der Religion tiel in das Herz des
Jinglings zu versenken und auf diesen Grundpfeilern das
iibrige Religionsgebinde aufzubauen. Die Grundpfeiler sind:

o) Gott, p) Jesus Christus, ) die Kirche, d) das Sitten-
gesetz. Wir werden uns bemiihen, dem Jiinglinge die Lehre
von Gott in seiner ganzen Grofie und Liebe, von Jesus Christus
in seiner Erscheinung und in seinem Wirken, von der Kirche
als der weiteren Exekutive der Mission Christi, vom Sitten-
gesetz als dem Ausflufl des gottlichen Willens, geoffenbart durch
das natiirliche Licht der Seele und das iibernatiirliche der
christlichen Offenbarung, beizubringen. Bis zur achten Klasse
werden wir immer bauen, ohne die Angriffe abzuwehren, so
dall nach der Vollendung des Baues die feindlichen Angriffe
von selbst zuriickgewiesen werden. Das Gegenteil der Wahrheit
muB als Verirrung des Verstandes, entsprungen der Bosheit
des Willens oder verschuldeter oder unverschuldeter Un-
kenntnis, von selbst erscheinen. Nicht Sucher der Wahr-
heit, sondern Besitzer der Wahrheit, der jeden Ubergriff
auf sein Besitztum zuriickweist, mufi der Schiiler sein, der das
Gymnasium verlilfit.

Ad 2. In der Woche sind nur zwei Stunden fiir den
Religionsunterricht bestimmt. Die Folge davon ist, dafl der
Schiiler 12- bis 15mal mehr von anderen Fichern in Anspruch
genommen wird, und dal die religitsen Eindriicke von anderen
Erkenntnissen fast erdriickt werden. AuBlerdem halte man sich
vor Augen, dall der Schiiler nicht immer ein zur Aufnahme
der vorgefragenen Lehren willfiihriges Geschopf ist. Gerade
wihrend der feierlichen Religionsstunde meditiert er vielleicht
iiber den Gegenstand, aus dem er in der nichsten Stunde
gepriift wird. Oft treibt er auch offenkundig Allotria. Wir
miissen somit jene Mittel anwenden, die auch andere Fécher
anwenden, nimlich schriftliche Arbeiten und religiose Vortrige.
Uber den Wert der schriftlichen Arbeit habe ich schon friither
geschrieben. Schriftliche Arbeiten verlange ich fir das ganze
Gymnasium, allerdings nicht schriftliche Arbeiten, wie sie hie
und da wohl gegeben werden, niimlich solche, welche die miind-
liche Prifung ersetzen, vielleicht im Semester einmal gegeben



— 143 —

werden und sich auf gewisse Kapitel des Lehrbuches erstrecken.
Die haben einen minimalen Wert. Ich fordere schriftliche Ar-
beiten fiir zu Hause, daf nimlich Themata gegeben werden,
iiber die der Schiiler nachzudenken hat. Diese schriftlichen
Arbeiten werden den Wert haben:

1. DaBl der Schiiler sich zu Hause mit religiésen Stoffen
befalt, tiefer {iber sie nachdenkt und sich besser dieselben
einpragt;

2, dafl der Lehrer sich ein klares Bild entwerfen kann
iiber den religidosen Stand seines Schiilers;

3. daB der Schiiler die Gelegenheit bekommt, sich {iber
religidse Themata priiziser auszudriicken und zu schreiben,
was von eminentem Werte ist;

4, daB die Klassifikationsnote leichter zu eruieren sein wird.
Aus der schriftlichen Arbeit wird aueh der Fleil des Schiilers
zu enfnehmen sein.

Es gibt eine Unzahl von Themata, die von den Schiilern
leicht und mit Freude ausgefiihrt werden. Fiir die achte Klasse
mochte ich Themata stellen, wie z. B.:

1. Erkenntnis Gottes in der Natur, 2. welche Bedeutung
hat die Religion fiir das Volk, 3. wie unterscheidet sich die
altklassische Religion von der christlichen, 4. wie die alttesta-
mentliche von der christlichen Religion, 4. das Leben des Men-
schen mit Religion, 6. ohne Religion, 7. praktische Ausarbeitung
der in den Kapiteln x, y der ,Nachfolge Christi von Th. wv.
Kempen” enthaltenen theoretischen Lehren, 8. warum sind
in der Kirche auch Mifistinde vorgekommen, 9. meine religiosen
Vorsitze fiir das Leben, 10. das Lebensende, wie ich mir es
wiinsehe, 11. was hat man in Versuchungen zu tun, 12. der
Priester, der Tréster am Krankenbette, 13. die Nichstenliebe
bei den heidnischen, bei den christlichen Volkern, 14. wie hat
sich die moderne ,Humanitit” entwickelt, 15. Schiden des
Alkohols fiur das religits - sittliche Leben, 16, Homilien,
iir-verc.ietc,

Der miindliche Vortrag soll fiir die siebente und achte
Klasse bestimmt sein. Er hat zundchst jene Bedeutung wie die
schriftlichen Arbeiten, da er ja zunfchst schriftlich verfafit und



— 144 —

dem Religionslehrer zur Korrektur iibergeben werden
mull; weiters soll er bezwecken, dal} sich der Schiiler gewdhne,
seine religitose Uberzeugung auch vor seinen Kommilitonen zu
bekennen. Ich wiirde auch statt der sonntiglichen Exhorten
einen Schiiler selbst vortragen lassen, etwa eine Viertelstunde
hindurch, worauf ich noch meine eigenen Zuspriiche und Er-
klirungen hinzufiigen wiirde. Der stete Wechsel der dazu
noch aus der Mitte der Schiiler gewiihlten Vortragenden wiirde
orofles Interesse erwecken und auch gegenseitige Erbauung
befdérdern.

Ad 3. Wir werden auch nicht rechnen auf ideale Religions-
lehrer am Gymnasium, weil dies eine unerfiillbare Forderung
ist, wiewohl wir durchaus verlangen miissen, dal} die Religions-
lehrer die Priiffung nicht nur theoretisch ablegen, sondern dafl
sie auch praktisch dazu herangezogen werden, etwa nach den
Vorschligen des Professors Dr. Grimmich. Doch auch hier
miissen wir die Bemerkung beifiigen, dafl es nicht immer
riechtig ist, daB diejenigen, die ein katechetisches Seminar be-
sucht haben, oder iiberhaupt dazu praktisch angeleitet wurden,
verade die fihigsten Lehrer sein miifiten. Es ist mehr notwendig,
dal} der Lehrer von den Aufgaben des Religionsunterrichtes
durchdrungen ist und auch genug Willen hat, diese Aufgaben
zu erfilllen. Doech von tiichtigen Lehrern verlieren viele im Alter
entweder durch Krankheit oder durch andere Umsténde ihre Ener-
gie, so daB ihre Personlichkeit wenig zur Erziehung der religiosen
Charaktere beitrigt. Sie zu entfernen, ist nicht immer angezeigt.

Alle diese Umstéinde plidieren dafiir, dafi ein gutes Lehr-
buch notwendig ist. Dieses darf nicht katechismusartig verfalit
sein, sondern nach didaktischen Grundsiitzen. Bezliglich der
Volksschule habe ich gefordert, daB das Religionslehrbuch durch
Mitwirkung sidmtlicher Katecheten in der dortselbst ange-
deuteten Weise verfaBt sein soll. Das ist dort notwendig,
weil wir kein einziges Buch haben, das uns als Muster dienen
kénnte. AuBerdem verlangt die Verfassung des Lehrbuches fiir
die Volksschulen eine viel gréfiere Erfahrung und eine viel
grofiere Meisterschaft, um in die Herzen der Kleinen Eingang
zu finden. Ferner ist das Schiilermaterial an der Volksschule



— 145 ~—

sehr verschieden, so dafl ein Buch von einem Einzelnen, der
eine beschrinkte Erfahrung iiber die Schiiler hat, nicht alle zu-
friedenstellen kann. Das Gymnasium hat mehr oder weniger
auf gleicher geistiger Stufe stehendes Schiilermaterial, da der
Anfnahme eine Priiffung vorangeht; deshalb kann hier ein Buch
von einem Einzelnen verfafit leichter entsprechen als an der
Volksschule. Fir die Glaubens- und Sittenlehre haben wir ein
Meisterwerk, ndmlich Spiragos Volkskatechismus, ein geniales
Werk, dem man von allen Seiten grofle Beachtung entgegen-
gebracht hat. Es ist nicht notwendig, iiber die Bedeutung des
Buches weitere Worte zu verlieren. Allerdings ist das Bueh in
dem jetzigen Umfange nur zu gebrauchen fiir den Fall, daB
der Lehrer selbst manches auslifit, was aber wieder Anlaf}
zu mancher Willkiirlichkeit geben wiirde. Am besten wire es,
wenn der Verfasser oder sonst ein bevollméichtigter Religions-
lehrer den ,Volkskatechismus” nicht beziiglich der Anlage oder
des Haupttextes uméndern wiirde, sondern von der Vielheit
der oft psychologisch unverbundenen Gedankenschétze die un-
bedeutenderen weglassen, die Erklirungen und Begriindungen
in einen systematischen Zusammenhang bringen wiirde. Ich
wiirde mich gliicklich schéitzen, wenn ich alle diese im Volks-
katechismus angesammelten Gedanken im Gedichtnisse hitte.
Verlangen wir somit auch von den Gymnasiasten nicht zuviel.
Es ist auch nicht ganz richtig, zur Illustrierung ein und der-
selben Sache allzu viele Beispiele anzuwenden.

In Spiragos Volkskatechismus haben wir ein Meisterwerk,
das die ganze Welt, auch sehr viele Bischofe als solches anerkannt
haben. Warum soll man dieses Meisterwerk nach Anpassung
der Form den Schiilern vorenthalten? Sobald von einem an-
deren ein besseres Buch geschrieben wird, dann werden wir
dieses einfithren. Der Volkskatechismus hat mit dem Katechis-
mus in der heutigen Volksschule den Namen gemein, sonst
nichts Wesentliches.

Die Apologetik ist erst in der achten Klasse einzufiihren,
nachdem in den fritheren Klassen der religitse Bau bereits
vollendet worden ist. Ist die Festung fertig, fiirchtet man nicht
so sehr den Feind, wie wihrend des Baues.

Vogrinec, nostra culpa. 10



— 146 —

Fir die Apologetik haben wir kein vorbildliches Buch,
obwohl wir fiir dieselbe Quellen von musterhafter Beschaffen-
heit besitzen. Der franzosische Priester Segur hat ein herr-
liches, mdglichst populires apologetisches Werkehen verfa3t, in
sehr anziehender Form. Fiir die deutschen Verhiltnisse ist es
bearbeitet von Miiller und fiihrt den Titel: ,Antworten auf
die Einwiirfe gegen die Religion”.

Der Franzose versteht, auf den Verstand und das Gemiit
gleichzeitig einzuwirken; deshalb hat das Biichlein die Wande-
rung durch die ganze Welt gemacht. Fiir die kurze Unter-
richtszeit in der achten Klasse ist es sehr geeignet und wird
ungleich mehr nutzen, als die gelehrten Biicher des Ober-
gymnasiums.

Fir die Offenbarungsgeschichte soll man kein eigenes
Lehrbuch einfithren, sondern diese soll auf Grund der
Heil. Schrift gelehrt werden; der Lehrer wird nur zu
einzelnen Kapiteln notwendige Bemerkungen dik-
tieren. Die Umrisse des heil. Landes werden auf die Tafel
gezeichnet. Die Schiiler miissen sie nachzeichnen. Beim Lesen
der heil. Schrift wird die Einleitung zu einem Buch z. B. iiber
Ursprung, Sprache etec, sowie der pragmatische Zusammenhang
kurz skizziert und von den Schiilern notiert. Der Lehrer wird
sich bemiihen, dem Schiiler das Verstindnis fiir die Zeitverhélt-
nisse beizubringen, in denen sich z. B. ein biblisches Kapitel
abspielt. Wissenschaftliche Abhandlungen mit Zahlen und Namen
‘verfehlen den Zweck.

Man sei nicht zu #ngstlich, um zu glauben, der Schiiler
werde Argernis nehmen an manchen Stellen der Heil. Schrift.
Ich hitte nichts dagegen, wenn soleche Kapitel einfach ausge-
lassen wiirden. Meine Anschauung ist es aber, man soll dem
Schiiler die Heil. Schrift ganz bieten, er soll nicht spéter hiren
oder selbst erproben, dal er nur Teile der Heil. Schrift studiert
habe. Warum hat man ihm etwa den iibrigen Teil vorenthalten,
wird er sich denken! Deshalb soll die Heil. Schrift wohl ganz
geboten werden, jedoch richtig erklirt werden. Die Heil. Schrift
ist nicht ein heil. Buch in dem Sinne, als ob alle Handlungen
und Gebriuche des jitdischen Volkes und ihrer Fiihrer



— 147 —

gottgefdllige Handlungen gewesen wiren. Nur das, was
ausdriicklich als Ausflull des Willens Gottes erkennbar ist, ist
als solcher zu betrachten. Es ist darauf hinzuweisen, daf} das
Buch vor vielen tausend Jahren verfalt wurde und daB es die
Geschichte eines zwar begnadigten, jedoch noch sehr rohen,
in den Kinderschuhen steckenden Volkes enthélt. Man wird
z. B, das Gebaren des dgyptischen Josef, wie er den Briidern
goldene Gefifle in die Sicke gab, nicht als ideale, nachahmens-
werte Tat hinstellen. Wihrend der Burenkriege hat man sich
sehr erbaut an der Frommigkeit der Buren. Ihr Gottesdienst
bestand vielfach in der Lesung der Heil. Schrift. Sie empfanden
grofle Freude, als durch Intervention der Regierung viele ge-
raubte Bibeln zuriickgegeben wurden. Auch der Englinder und
Amerikaner schiitzt die Bibel hoch. Er kann oft ganze Kapitel
von derselben auswendig. Dies beweist die Tatsache, dal je
mehr man die Bibel kennt, sie um so mehr achtet.

Es ist unverantwortlich, dafl wir denjenigen, die einstens
die hochste Intelligenz bilden werden, die Bibel vorenthalten.
Die Leser, die das Gymnasium absolviert haben, sollen sich
selbst fragen, ob sie nach Absolvierung der Gymnasialstudien
eine klare Vorstellung von der Bibel hatten; es miifite denn
sein, daf} sie zufillig zu Hause eine hatten,

Die Heil. Schrift wird aber nicht nur dazu im Ori-
ginale am Gymnasium benutzt werden miissen, um die Offen-
barungsgeschichte zu studieren, sondern sie ist stets das wirk-
samste Mittel gewesen, um auf den Verstand und das Gemiit
gleichzeitiz einzuwirken. Durch die heil. Schrift wird die reli-
giose Verfassung der Schitller im grofien geschaffen. Sie
schildert uns in dramatischer Weise das Heilwirken Gottes.

GrofBartice Wirkungen erzielt Schillers ,Wilhelm Tell”.
Ich meine, in dem Schweizer mufl das Drama eine glithende Liebe
zu seinem Vaterlande und seinem Helden, dem Wilhelm Tell, her-
vorrufen, mehr als ganze Binde von Geschichtschreibern. Ein
groBartiges Drama ist auch die Befreiung der Menschheit von
der Herrschaft der Finsternis. Dieses groBartigce Drama, dessen
Held Jesus Christus ist, berichten uns die Evangelisten. Das
Gemiit und der Verstand wird hingerissen, wenn das Drama

10%



~- 148 —

sich dem Ende, dem Kreuzestode, niihert. Der Verstand spricht:
Hie est vere filius Dei, das ist wahrhaft der Sohn Gottes, das
Herz ruft: Herr sprich! Dein Diener hort.

Die Heil. Schrift mufi im Originale gelesen werden. Wir
vergessen alles, wovon wir nur den Inhalt horten, z. B. von
einem Drama; was wir selbst gelesen und studiert haben, das
bleibt uns im Gedéchtnis und hat auch einen Wert fiir unsere
Bildung.

Wenn man mir noch soviel Schénes von fremden Klassikern
erziahlt, wenn ich sie nicht kenne, so messe ich ihnen keine
oder nur geringe Autoritit bei. Die Heil. Schrift ist nun aber auf
eine hohere Stufe zu stellen als die Klassiker. Ich mufl an den
gbéttlichen Ursprung derselben glauben; schon dieser Umstand
allein zwingt mich, dal ich sie kennen lerne im Originale.
Man mag mir erzihlen was man will von ihr, wenn ich nicht
selbst in sie Einsicht genommen, wird meine Hochschétzung der-
selben nur eine geringe sein. Die heutige Zeit kennt eine der
wichtigsten Glaubensquellen nicht und deshalb glaubt sie auch
nicht an die Echtheit dessen, was als aus der betreffenden
Quelle kommend angegeben wird.

In der Volksschule ist die Kenntnis des ganzen Originales
nicht notwendig, da iiberhaupt jeder Unterricht an der Volks-
schule auf Autoritit beruht. Fiir die Erwachsenen wire es aber
ersprieBlich, wenn sie auch mit der ganzen Heil. Schrift be-
kannt wiirden, freilich nachdem durch die Schule eine ge-
niigend klare Auffassung der Heil. Schrift erreicht und garan-
tiert sein wird.

Aus allem dem ergibt sich, wie notwendig die Einfiihrung
der Heil. Schrift am Gymnasium ist. Wenn der Schiiler ge-
zwungen ist, sich teuere Atlanten und Worterbiicher anzu-
schaffen, so wird der Zwang zur Anschaffung des ,goldenen
Buches”, des ,einzigen Buches”, das er im Leben o&fter auf-
sehlagen soll, noch begreiflicher.

DaB die Kirche verlangt, dal die Heil. Schrift mit Kom-
mentar versehen sein soll, ist nur zu begriiflen.

Ich habe frither Professor Dr. Grimmich zitiert, welcher der
Personlichkeit des Lehrers eine grofie Rolle im Religionsunter-



— 149

richte beimiBit. Das ist sehr richtig; jedoch sind ideale Reli-
oionslehrer selten, namentlich solche, deren Lehren mit ihrem
Handeln iibereinstimmen. Trotzdem will auch ich, dafi der Schii-
ler religits ideale Gestalten reden hért und handeln sieht und
sich an ihren Lehren erbaut. Dies werde ich erreichen durch
Vorfithrung von schwunghaft geschriebenen, von Kiinstlern
verfaBten Biographien der Heiligen. Namentlich aber will ich
vor den geistigen Augen des Schiilers die Mirtyrer der ersten
Zeit handeln lassen durch Darbietung der ,Fabiola” oder des
,Lebens in den Katakomben”. Das Werk wurde schon vielfach
bearbeitet und auch wissenschaftlich korrigiert. Wie wird dem
Jiingling das Herz brennen, wie grol wird ihm jener christ-
liche Glaube erscheinen, fiir den tausende mit Freude in den
Tod gingen! Die religitose Verfassung wird geniihrt, der Verstand
und das Gemiit beeinfluffit. Bei weitem mehr wird das Lesen
des Buches mit der Nachhilfe des Lehrers nutzen als die weit-
liufigen, trockenen Darstellungen von der Ausbreitung des
Christentums und von den Christenverfolgungen.

Ich will aber auch, daf der Schiiler zum Nutzen seiner
Verstandes- und Gemiitsbildung in den Glaubens- und Sitten-
lehren in einer vollendeten, kiinstlerisch gegebenen Form
unterrichtet werde. Freilich wird selten ein Lehrer diese Form
treffen; jedoch diese Forderung wird hinlinglich ersetzt, wenn
wir den Schiiler die herrliche Sammlung von religidsen Perlen,
von zum Herzen gehenden Predigten und Betrachtungen des
P. Doss, S. J.,, sowohl in der Schule als auch zu Hause unter
der Leitung des Lehrers lesen und betrachten lassen. Das Werk
ist betitelt: ,Gedanken und Ratschlige gebildeten Jiinglingen
zur Beherzigung.” Von P. Adolph von Doss, S. J, Herder-
sche Verlagshandlung, Freiburg i. B. Wer das Buch nicht kennt,
dem rufe ich zu: ,Nimm und lies” und wenn du Religions-
lehrer bist, sorge dafiir, dal moglichst viele Schiiler das Buch
besitzen.

Die ethischen Bliiten des Christentums, den feinsten Ex-
trakt der christlichen Sittenlehre enthiilt die ,Nachfolge Christi”
von Thomas von Kempen. Ich habe gehort, daf die Jesuiten
ihren Zodglingen zuniichst dieses einzige Betrachtungsbuch in



160 —

die Hand geben. Sie haben auch recht. Nur die vom Haus aus
frommen Laien werden von selbst Verstindnis fiir das Buch
haben; und doch haben wir in dem Buche einen herrlichen
Schatz der katholischen Kirche; und es trifft uns die Schuld,
wenn wir diesen Schatz nicht weiteren Kreisen erdffnen. Dies
wird geschehen, wenn die ,Nachfolge Christi” in der achten
Klasse unter der Leitung des Lehrers gelesen und studiert
wird. Manches Kapitel paBt allerdings mehr fiir Klosterinsassen,
doch soll nichtsdestoweniger dem Schiiler die Tugend hoherer
Vollkommenheit klar gemacht werden.

Die Apologetik wird mehr den Glauben verteidigen,
Thomas von Kempen aber in positiver Weise die christliche
Sittenlehre vor Augen fithren. Ich zweifle durchaus nicht, daf
die meisten Schiiler das Biichlein lieb gewinnen und in das
Leben mitnehmen werden; und haben wir das erreicht, dann
haben wir genug erreicht.

Um den Schiiler zum offenen Glaubensbekenntnis zu be-
wegen, ihm Sinn fiir das Schone und Gute beizugeben, ihm
Vaterlandsliebe einzufléBen, wird kein verniinftiger Pidagoge
gelehrte, schwungvolle, wissenschaftliche Vortrige iiber den
{lauben, iiber die Asthetik und Ethik, iiber die Vaterlandsliebe
halten, sondern er wird meistenteils durch Vortiihrung von
Beispielen und Mustercharakteren, durch gute Lektiire und
Schilderung #sthetischer und ethiseher Gegenstiinde, durch Be-
schreibung der Vorziige des Vaterlandes und Biographien be-
kannter Patrioten zum Ziele gelangen. Aus dem Vorhergehenden
wird auch klar, was ich unter religidser Verfassung verstehe
und welche Bedeutung ich ihr in der Schule beimesse.

Die Kirche, bestimmt, das von Christus geschaffene Werk
zu erhalten und die Segnungen desselben der ganzen Welt und
zu allen Zeiten zukommen zu lassen, besteht bereits 19 Jahr-
hunderte. Es geziemt sich, daf} der Intelligente die Entwicklung
der Sozietidt, der er angehdrt, kennt. AuBerdem ist auch die
Entfaltung der Kirche in vielfacher Beziehung die Apologie
des Christentums. Wie sehr es auch wiinschenswert wire, daf} die
Kirchengeschichte in ihrer ganzen Aufeinanderfolge ohne Riick-
sicht auf die von Laien vorgetragene Weltgeschichte am



— 151 —

'Gymnasium vorgetragen wiirde, so ist dies doeh nicht durch-
fihrbar, weil die notwendige Zeit fehlt. In der achten Klasse
ist die Apologetik unbedingt notwendig. Aullerdem ist durch
den Vortrag der Kirchengeschichte in einem Jahre durch etwa
70 bis 80 Stunden auch nicht viel geholfen. Wir miissen uns
in anderer Weise helfen, um doch zu erreichen, daf der Schiiler
ein genaues Bild von ihrer Entwicklung hat und namentlich
ihre Kulturarbeit kennen lernt. Deshalb werden wir unser
Augenmerk auf den Umstand richten, dafi die Weltgeschichte
am Obergymnasium durch drei Jahre, auBerdem noch die Vater-
landsgeschichte durch ein Jahr in wochentlich drei Stunden
verhiltnismiBig intensiv behandelt wird. Die Geschichte der
Kirche ist aber auf das innigste mit der Profangeschichte
verbunden; die Geschichte des Mittelalters ist auch die Ge-
gchichte der Kirche, wihrend erst in der allerneuesten Zeit die
Weltgesehichte ihre eigenen Wege geht. Wir diirfen damit nicht
rechnen, wenn es auch oOfter geschieht, dall der Lehrer der
Weltgeschichte die Stellung der Kirche richtig markieren und
ihre Titigkeit in geziemender Weise hervorheben solle. Es wird
vielmehr die Aufgabe des Religionsprofessors sein, anschliefend
an die Weltgeschichte der Kirche den richtigen Wert
und die gebiihrende Stellung in derselben zuzuweisen.
Wie wird dieses geschehen? In der fiinften Klasse wird die
profane Geschichte bis zum Untergange des romischen Reiches
vorgetragen. Das Christentum arbeitet mehr im stillen, um die
Welt zu bekehren; in der Geschichte macht es sich namentlich
durch seine Verfolgungen bemerkbar. Die profane Geschichte
gibt uns in ausgezeichneter Weise die Konstellation der Zeit. Da
wird nun der iibrige Religionsunterricht etwa einen Monat vor
SchulschluB abgeschlossen und der Religionslehrer wird sich
durch acht Stunden einzig und allein mit der Kirche in dieser
Periode beschifticen, indem er alle wichtigen, zum Verstindnis
der Entfaltung der Kirche notwendigen Momente hervorheben,
deutlicher erkliren, hie und da, ohne gegen den Fachprofessor
der profanen Weltgeschichte zu arbeiten, rektifizieren wird.
Im Mittelalter zeigt sich die ganze Kraft der Kirche, und die
(teschichte mull sich Sehritt an Schritt mit der Kirche beschéf-



— 152" —

tigen. Die Tiitigkeit der XKirche ist eine vielfiltige; deshalb
wird der iibrige Religionsunterricht zwei Monate vor Jahres-
schluf abschlieBen. Hier wird die Kulturarbeit der Kirche nach
allen Richtungen hervorgehoben und namentlich werden jene Ab-
schnitte behandelt, die zum Gegenstande der Vorwirfe der
Gegner werden. In der siebenten Klasse behandelt die profane
Gteschichte die Neuzeit; der Religionslehrer wird in gleicher
Weise in einem Monate die wichtigsten Ziige der Kirchenge-
schichte hervorheben. Hier wird die Reformation besprochen, die
Wiederbelebung des kirchlichen Geistes seit dem Tridentinum;
der geistice Abfall der Intelligenz vom positiven Glauben in
den letzten zwei Jahrhunderten wird besonders hervorgehoben.
Doch auch die Bemiihung der Kirche, sich gegen die Angriffe
zu wappnen, wird nicht aufleracht gelassen. Es wird aber ab-
solut notwendig sein, dall man die freiheitlichen Bewegungen
der Neuzeit nicht” samt und sonders verurteilt, sondern auch
das Gute derselben hervorhebt. Auch wird man Millstinde, die
hie und da eingerissen sind, nicht verschweigen; iitberhaupt
nicht alles als fehlerlos und ideal hinstellen, was es nicht ist.
Wenn der Schiiler spiter gewahr wird, dal es doch in der
Kirche nicht immer so ideal zucegangen ist, wie der Reli-
gionslehrer es vorgebracht hat, dall er somit getduscht worden
ist, wird er auch gegen das Wahre, das der Lehrer vorgetragen
hat, miBtrauisch oder sogar wvon Haf erfillt. Es ist dies ein
Fehler, der nicht genug getadelt werden kann, da er sehr viel
Unheil anrichtet.

Die wichtigsten Kapitel der Kirchengeschichte sollen in
ein Buch vereinigt werden, welches sich an ein gewdhnlich
eingefiithrtes Lehrbuch der Profangeschichte anschliefien soll,
z. B. an das Lehrbuch von Gindely. Die Verfassung eines
solchen Buches begegnet keiner Schwierigkeit.

Dal} die Kirchengeschichte nicht in die fiinfte Klasse ge-
hort, wie Professor Grimmich verlangt, ist einleuchtend, da
der Schiller noch keinen geniigenden Uberblick iiber die ge-
samte Weltgeschichte besitzt; deshalb hat der bischdfliche
Lehrplan die Kirchengeschichte fiir die achte Klasse bestimmt,
wodurch die Apologetik nicht eigens vorgenommen werden,



— 158 -—

sondern sich nur mnebenbei bei den einzelnen Lehrsitzen
durch das Gymnasium als Anhingsel fortfristen konnte. Durch
meine den Verhiiltnissen entsprechenden Vorschlige kommt
sowohl die Apologetik als auch die Kirchengeschichte auf ihre
Rechnung, diese letztere, indem sie sich an den Gegenstand
der Weltgeschichte anschlieBt wund dadurch auch mehr
bei den Schiilern erzielt; die erstere, weil sie ihren Platz in
der achten Klasse findet, wo der Schiiler dem Bildungs-
ziele nahe ist und bereits im Besitze des ganzen religiésen
Baues ist.

Ad 4. Es mufl auch dafiir Sorge getragen werden, dal}
in den Einrichtungen der Kirche nichts zu finden ist, was bei
den Intelligenten Anstoli erregt oder weshalb sie als ,riick-
stindig” bezeichnet wird. Die Menschen sind einmal so, dal}
sie mach dem #dufleren Auftreten oder nach der dulleren Er-
scheinung ihr Urteil fillen. Nun soll man bedenken, dafl sich
der Mittelschiiler immer mehr der Intelligenz nihert und dafl
er sich bemiiht, bereits iiber vieles sich sein eigenes Urteil zu
bilden. Wenn er nun zur Einsicht kommt, dall manche Einrich-
tung in der Kirche nicht ganz zutreffend ist und wenn er
sieht, daB sich auch die Hochgebildeten unzufrieden erkliren
mit manchen Sachen, wenn diese auch unbedeutend sind, so
wird er auch mifitranisch gegen die Lehren der Kirche; er
wirft auch das religids Gute weg und wird das, was heute
der Hochschulstudent ist. Die Kirche besitzt die idealsten
Lehren und verlangt von ihren Angehdrigen, dal sie auch
nach den von ihr proponierten Idealen streben; deshalb ist es
auch ihre dieser Tatsache entsprechende Pflicht, dafiir Sorge
zu tragen, daB ibhre Diener und ihre Einrichtungen iiber das
gewdhnliche Niveau hinausragen und sich durch eine gewisse
relative Vollkommenheit auszeichnen. Dieser Umstand verdient,
dal} sich die kirchlichen Kreise denselben stets vor Augen
halten, so oft sie irgend einen erziehlichen Einfluf auf die
Intelligenz ausiiben wollen.

Ad 5. Sehr viele finden von selbst den richtigen Er-
ziehungsmodus, jedoch nicht alle. Deshalb sollen diejenigen, die
auf eine Religionslehrerstelle aspirieren, einen eigens einge-



— 164 —

fithrten Kurs besuchen oder wenigstens eine Zeitlang bei aner-
kannten P#dagogen zuhdren. Das Priesterseminar hat auch die
Aufgabe, wie ich spiter ausfithren werde, die Kandidaten zu
tiichtigen Volksschulkatecheten heranzuziehen. Ich habe die
Uberzeugung, daf in der Regel ein tiichtiger Katechet der
Volksschule auch ein tiichticer Religionslehrer sein wird, voraus-
gesetzt, daB er das notwendige Wissen besitzt. Zur Vorsicht soll
der Aspirant jedoch frither den Beweis von seiner Eignung liefern.

Ad 6. Jedermann wird eine Inspektion fiir notwendig
halten, und zwar eine fachminnische. Sonst kann der Fall ein-
treten, daf sich der eine bemiiht, der andere jedoch der Sache
gleichgiltig zuschaut, der eine baut, der andere niederreifit.
Als Inspektor wird nicht der nichstbeste ernannt, etwa ein
Domherr, der nicht die notwendige Eignung besitzt, sondern
Fachleute, die durch ihre Leistungen gezeigt haben, daB sie
die Aufgaben und Ziele des Religionsunterrichtes verstehen
und sie auch erreichen kénnen. Wihrend meiner Studienzeit
wurde der Religionsunterricht nie inspiziert. Zum Gliick haben
wir einen Professor gehabt, der soviel geleistet hat, als eben
von ihm abhiingen konnte.

Ad 7. Es soll auch fiir passende religitose Lektiire
gesorgt werden und fiir Gebetbiicher, die demBildungs-
grad der Jugend entsprechen. Der Klerus baut alle mog-
lichen Wohlfahrtseinrichtungen, die nicht immer der Religion
die gewiinschten Erfolge bringen. Daf man mit minimalem
Gelde nicht Bibliotheken errichtet, in denen etwa nur die aus-
erlesensten christlichen Werke heimischer und auslindischer
Provenienz enthalten wiiren, was jihrlich eine Kleinigkeit kosten
wiirde, ist unerklirlich. Allerdings haben nicht alle Schiiler
Zeit zum Lesen, doch die begabteren finden noch immer Zeit
dafiir. Der Gymnasialjugend wird oft ein minderwertiges Zeug
zum Lesen dargeboten; wie wiirde sich die Begeisterung fiir
christliche Ideale steigern, wenn die christlichen Kunstwerke,
wie Weber, Dante, Sienkiewicz ete. der Jugend erschlossen
wiirden?!

Auch gute Gebetbiicher sind von unschitzbarem Werte.
Es geniigt nicht nur, daff der Student Gebetbiicher hat, sondern



— b =

es ist auch notwendig, daB er gute Gebetbiicher besitzt.
Hier wiire eben die christliche Charitas am Platze. An manchen
Anstalten bekommen die Schiiler die meisten Biicher umsonst.
Durch kleine Geldspenden kénnten den Armeren auch umsonst
die Gebetbiicher verschafft werden. Von den Religionslehrern
zu verlangen, daB sie die minimale Summe opfern, wire eine
Unhoflichkeit, wenn sie auch namentlich beziiglich der Pension
zwei- bis dreimal besser situiert sind als die ibrige clericale
»plebs”.

Das Gebetbuch enthilt natiirlich Gebete, und die Gebete
sind Gespriiche mit Gott, sie sind Herzensergiisse der nach
tott verlangenden Seelen. Aus allen meinen Grundsitzen wird
auch zu ersehen sein, was von den Verfassern lateinischer und
griechischer Gebetbiicher und auch von denen zu halten ist,
welche die Einfiihrung solcher fremdsprachiger Gebetbiicher
gutheiffen. Die haben einen Begriff von der religitsen Bildung
am Gymnasium! Jeder, der schon jahrzehntelang unter fremden
Volkern lebt, wird noch immer am liebsten in seiner Mutter-
sprache zu Gott beten. Dem Gymnasiasten, der mit Ach und
Weh den Tacitus oder Demosthenes entrétselt, gibt man ein
lateinisches oder griechisches Gebetbuch in die Hand, damit er
withrend des Gottesdienstes Satzkonstruktionen macht und sich
iitber die kirchlichen technischen Ausdriicke den Kopf zerbricht!
Freilich dem Studenten sehmeichelt es, sich von dem iibrigen
Volke zu unterscheiden und in ein lateinisches oder griechisches
Gebetbuch hineinzuschauen. *

Vielleicht will man in dem Studenten Interesse fiir das
Gebetbuch erwecken; nun da bleibt es beim Interessieren und
es kommt nicht zum Beten. Ob dieses Interessieren auch zur
andiichtigen Teilnahme am Gottesdienste gehoért?! Auch in
unserem Lande ist ein solches Gebetbuch erschienen. Scheinen
auch die Erfolge danach zu sein! Traurig!

Ad 8. Die weltlichen Fiicher haben in ihren Lehrbiichern
herrliche Illustrationen. Ich sah vor nicht langer Zeit ein
herrlich illustriertes Spezialworterbuch zu Cisars Schrift: ,,De
bello gallico” und dachte mir, wie viel leichter wiire uns das Ver-
stindnis seines Buches gekommen, wenn wir im Besitze des be-



— 156 —

ziiglichen Spezialworterbuches gewesen wéren. Auch die Ge-
schichte verfiigt iiber schone Illustrationen, die noch durch grofe
Wandbilder vervollstindigt werden. Heutzutage wird {iberhaupt
fast jedes Buch illustriert, sogar die Kochbiicher und schlichte
Erzihlungen aus dem Volke. Ist nun die religidse Sache nicht
einer geniigenden, kiinstlerischen Illustration wert? Deshalb
stelle ich das Verlangen, daf namentlich archiiologische Bilder
zum Verstindnis der heil. Schrift, z. B. Bilder von Palistina,
den historischen Stédten des Landes, vom Tempel, Zelt u. 5. w,,
ferner zum Verstindnis der Kirchengeschichte Bilder von ge-
schichtlichen Kunstdenkmilern, zum Verstindnis des Rifus
liturgische Bilder beschaffen werden und dal sich auch an
jeder Anstalt eine bestimmte Anzahl soleher Bilder befinden
miiBten.

Da fiir die erste und zweite Gymnasialklasse dasselbe
Lehrbueh gebraucht werden miifite wie in der Volksschule und
da in diesem Lehrbuche passende Lieder samt Noten enthalten
sind, so sollen hauptsichlich in diesen Klassen diese Lieder
Ofters gesungen werden, sei es wihrend des Religionsunter-
richtes, sei es wihrend des Gottesdienstes. Sonst soll aber der
Religionslehrer dafiir verantwortlich gemacht werden, daBl das
religitse Lied durch sédmtliche Klassen Pflege findet, und zwar
nicht nur bei den Singern, sondern bei allen Schiilern. Alle
Schiiler miissen imstande sein, jeder nach seiner Art, ihren
Gefithlen in Form eines Liedes Ausdruck geben zu kénnen. Bei
der Kneipe singen alle; sie sollten auch singen kdnnen, wenn
sie fromm gestimmt sind. Manches werden sie vergessen, jedoch
wenn einmal eine fromme oder auch frohliche Stimmung sie
erfaBt, wird ihnen die Arie in das Geddchtnis zuriickkommen
und mit der Arie der Sinn.

Die Liturgik ist anschlieffend an das Kirchenjahr nur
miindlich zu erkliren und durch die Bilder zu verdeutlichen.
Ubrigens was soll der Intelligente von der Liturgie wissen?
Wenn es die Zeit erlauben wiirde, so ware allerdings eine
vollstindige Erklirung der Liturgie winschenswert, jedoch am
wenigsten in der zweiten und dritten Klasse. Unsere Liturgie
ist nicht eine pldtzlich eingefithrte, auch nicht so leicht ver-



— 157 —

stdndliche, dall das bloBfe duBere Zeichen oder die fduflere Hand-
lung den Sinn derselben anzeigen wiirden, sondern sie hat sich
im Laufe der Jahrhunderte herausgebildet und entspricht oft
einer sehr tiefen Auffassung der religiésen Handlungen. Um
diese Liturgie zu erfassen, dazu gehort ein angehend geschicht-
lich und bereits religiés gebildeter Mann. Deshalb messe ich
dem Unterrichte der Liturgie in den unteren Klassen einen sehr
geringen Wert bei und schiitze den Vorschlag des Professors
Dr. Grimmiech hoeh, in allen Klassen bei gegebenen Fillen,
dem Fassungsvermdogen der Schiiler entsprechend, auf die kirch-
liche Lifurgie hinzuweisen. Die Behandlung der Liturgie als
eines besonderen Gegenstandes in den unteren Klassen ist ein
Zeichen dafiir, daf man sich in das Verstindnisgebiet und in das
(Gemiitsleben eines 13- bis 14jdhrigen Knaben nicht hineindenken
kann, den alles eher interessiert als die Zeremonien der Glocken-
oder der Kirchenweihe. Nach dieser Diskussion will ich die
Frage beantworten: Was soll der Intelligente von der Liturgie
angesichts der obwaltenden Verhiltnisse wissen? Vor allem das,
woran er teilzunehmen verpflichtet ist und woran er auch
teilzunehmen pflegt, nimlich die Zeremonien der heil. Messe
und der Sakramente. An den Zeremonien der Osterwoche be-
teiligt er sich nicht und ist auch nicht dazu verpflichtet. Die
Zeremonien der heil. Messe und der Sakramente kennt er schon
in den Hauptziigen von der Volksschule, respektive den unteren
Gymnasialklassen her; deshalb wird der Unterricht aus der
Liturgik diese Zeremonien geschichtlich und populidr-philo-
sophisch begriinden, indem er in denselben einerseits gottliche
Institution, anderseits das Bemiihen des menschlichen Geistes
nachweisen wird, dem inneren frommen Sinne durch dulere
Zeichen und Handlungen Ausdruck zu geben. Die ohnehin ver-
stiindlichen Gebrduche zu Weihnachten, zu Ostern, iiberhaupt
das Kirchenjahr 1iBt sich in einzelnen Minuten jedes Schuljahr
behandeln. Niemals wird man in den Zeremonien unbegriindete,
von frommen Minnern erdichtete Symbolik suchen, auch wird
man sich nicht bemiihen, jede Kleinigkeit, iber die man sich
selbst nicht klar ist, zu begriinden, sondern wird derlei Zere-
monien als altehrwiirdig hinstellen. Ich will nun den meinen



— 168 —

oben angefithrten Grundsiitzen entsprechenden Lehrplan fiir
den Religionsunterricht an den Gymnasien entwerfen:

Der Lehrplan des Religionsunterrichtes an den
Gymnasien:

I und IL Klasse: Das Religionslehrbuech und die biblische
Gieschichte wie in der Volksschule. Schriftliche Hausarbeiten.
Besondere Pflege des religiosen Liedes.

Begriindung: Auch die iibrigen Gegenstiinde schlielen sich
an den Volksschulunterricht an., In das Gymnasium kommen
Schiiler zwischen 10 bis 12 Jahren, die somit kaum zwei bis
vier Jahre das Religionslehrbuch benutzt haben. Es ist klar,
dall diese das Ziel des Religionsunterrichtes an der Volksschule
nicht erreicht haben, Am Gymnasium findet somit die Fort-
setzung des Religionsunterrichtes der Volksschule statt. Na-
mentlich {iber den Inhalt der Heil. Schrift werden die Schiiler
schriftliche Aufsiitze liefern, Das Herz der Schiiler ist in diesen
Jahren sehr empfinglich; deshalb wird das Lied durch den
Religions- oder Gesangslehrer wie an der Volksschule ‘ganz
besonders gepflegt. Der Erfolg wird sein, daf der Schiiler
seine Religion kennt und sie auch im Gemiit und Willensleben
als Triebfeder seiner Handlungen empfindet.

III. und IV. Klasse: Die Heil. Schrift des Alten und Neuen
Testamentes im Original, kommentiert und illustriert. Einige
Kapitel werden unter der Leitung des Lehrers gelesen und
erklirt, andere zu Hause schriftlich paraphrasiert. Archéiologisch
and religiés wichtige Notizen zur Heil. Schrift, auch zu ein-
zelnen Abschnitten derselben werden diktiert und vom Schiiler
behufs Einprigung in das Mitschreibeheft notiert.

Unter der Leitung des Lehrers werden die Biographien
grofer Heiliger gelesen und erklirt, namentlich solcher, die
Mithegriinder der christlichen Kultur waren, und auch solcher,
die der Jugend als Muster eines frommen Lebens vor-
leuchten sollen, Das Leben des heil. Benedikt, Franz von Sales,
des heil. Bonifazius, des Thomas von Aquin, des heil. Aloisius,
der Elisabeth von Thiiringen ete. soll in einem einzigen Buche
von einer geschichtskundigen Kiinstlerhand beschrieben werden.
Auf die Heil. Schrift, auf die Lektiire der Biographien der Hei-



— 159 —

ligen, auf das Kirchenjahr werden sich die schrifflichen Ar-
beiten beziehen.

V.Klasse: Der Volkskatechismus des Professors Spirago,
I. Teil, Glaubenslehre, bearbeitet fiir das Gymnasium mit Illu-
strationen. Den letzten Monat die Geschichte der Kirche bis
zu Konstantin dem GroBen. Lektiire: Jede dritte Stunde in
der Schule, sonst zu Hause: Wisemann: ,Fabiola” oder das
Leben in den Katakomben, verkiirzt und wissenschaftlich richtig-
gestellt, wie etwa das Buch, herausgegeben von der St. Josef-
biicherbruderschaft in Klagenfurt. Schriftliche Arbeiten.

VI. Klasse: Katechismus von Spirago, IIL. Teil, die
Gnadenlehre, ebenfalls bearbeitet und illustriert. In die zwei
letzten Monate gehort die Kirchengeschichte. Lektiire zu Hause
und in der Schule: P. Doss, S. J, Gedanken und Ratschlige
zur Beherzigung fiir einen gebildeten Jiingling (Herder). Das
Bueh wird manchen Jiingling von der Stinde abhalten, die sich
in diesem Stadium einzunisten sucht.

VII. Klasse: Volkskatechismus Spiragos, IL Teil, die
Sittenlehre, bedeutend verkiirzt und umgearbeitet. Griindlich
erklirt und gelesen mufl das Johannesevangelium werden.
Hauslektiire: ,P. Doss, Gedanken etec.”

Schriftliche Arbeiten. Miindliche Vortrige, eventuell Schiiler-
exhorten mit anschliefender Rede des Religionslehrers. In den
letzten Monat oder wenn die Zeit nicht ausreicht, in den ersten
Monat der VIIL Klasse gehort die Geschichte der Kirehe in
der Neuzeit.

VIIL. Klasse: Apologetik. Solange wir kein eigenes Buch
haben, kdnnte mit Segurs ,Antworten auf die Einwiirfe gegen
die Religion” (Missionsdruckerei in Steil) mit Riicksicht auf
die Kiirze der Zeit gedient werden. Lektiire: Hauptséchlich
in der Schule: ,Die Nachfolge Christi” von Thomas von
Kempen. Mehr zu Hause: P. Doss, 8. J., Gedanken.

Liturgik wird in jeder Klasse, namentlich im An-
schlusse an das Kirchenjahr, vorgenommen, das religidse
Lied, gute Gebetbiicher, christliche Klassiker nicht auBer-
acht gelassen.

Schriftliche Arbeiten und Vortrige wie in der VII. Klasse.



= i

Was ist vom heutigen Religionsunterrichte am
Gymnasium zu halten?

Dali er fast erfolglos ist. Nur sehr gute Religionslehrer
erreichen etwas, jedoch nicht geniigend wegen der herrschenden
falschen Auffassung sowohl iber die Ziele, als auch iiber die
Methoden des Religionsunterrichtes nicht nur von ihrer Seite,
sondern vielleicht mehr von Seite derjenigen, die den Lehrplan
vorschreiben. Wenn der Religionsunterricht wirklich erfolgreich
wire, so miilte man irgendwo Friichte sehen. Doch die sieht
man nirgends. Die wirklich katholischen Studenten an den Uni-
versititen sind in so geringer Zahl, dall sie gegeniiber Tausenden,
die vor Monaten noch mit vorziiglichen Religionsnoten das
Gymnasium verlassen haben und nunmehr nicht nur im Herzen
der Religion Adieu gesagt haben, sondern auch mit Stocken
auf ihre katholischen Kameraden dreinhauen, vollends ver-
sehwinden. Die Optimisten sollen einmal beilfiufig nachzihlen,
wie viele Mediziner, Juristen, Philosophen ete. auch in ihrer
Praxis noch gut katholisech genannt werden koénnten. Wir
Geistliche sind gewohnt, jedem Laien, wenn er geistig noch so
inferior ist, aber wenn er noch in unserem Sinne religios ist,
alle moglichen Ehren zu bezeugen, weil dies eben etwas Seltenes
ist. Unde hoc? An der Volksschule wird Religion unterrichtet,
am Gymnasium wird durch acht Jahre strenge die Religion
vorgetragen, und dann diese Friichte! An den Lehrerbildungs-
anstalten ist es noch drger. Man betrachte die Resolutionen
von Osterreichischen, bayerischen Lehrern u. s. w. und mache
sich die notwendigen Giedankenschliisse! Ich glaube, man wird
mich von der weiteren Ausfiithrung entheben. Die Sache ist klar.

Warum ist der heutige Religionsunterricht erfolglos?
Meine Antwort geht dahin, dafl der Unterricht wohl scheinbar
weise und wissenschaftlich vorgeht und baut, jedoch auf sehr
schwachem Fundament steht, d. h. er baut, ohne stets auf die
natiirliche religiose Anlage des Menschen und ohne auf die Heil.
Sechrift, die ja den meisten Abiturienten in ihrer wirklichen Be-
schaffenheit unbekannt ist, gebiihrende Riicksicht zu nehmen.
Ferner baut er ohne oder nur mit sehr schwachem Bindemittel
indem er lose Ziegel auf Ziegel legt, bis der ganze Bau nach



— 161 —

dem Abschlusse der VIII. Klasse und — ich kénnte mich auf
das Zeugnis Erfahrener stiitzen — oft schon frither zusammen-

fallt. Das Bindemittel ist die Durchbildung des Gemiites und
Willenslebens, welche zwar immer betont, jedoch nicht aus-
gefithrt wird, da man die Methode des Ausfiihrens nicht kennt.,
Betrachten wir ganz kurz den Lehrplan des oOsterreichischen
Episkopates.

I. und. II. Klasse: Katechismus. Welchen Wert er hat,
habe ich bei der Behandlung des Volksschulunterrichtes aus-
gefithrt.

III. Klasse: 1. Semester. Liturgik. Hier werden die Riten
mechanisch in ihrer Bedeutung erklirt, ohne daf die Sache,
auf die sich die Zeremonien beziehen, selbst geniigend vor-
gestellt worden wiire. Dazu kommt noch, dafl zum Verstindnis
der Zeremonien eine geniigende historische und religiése Vor-
bildung fehlt.

2. Semester. Die Offenbarungsgeschichte des Alten Testa-
mentes.

IV. Klasse: Die Offenbarungsgeschichte des Neuen Testa-
mentes. Man behandelt hier den Inhalt eines Buches, das man
nur dem Namen nach kennt. Ohne Illustration! Es wird einfach
nacherzihlt. Auf diese Weise wird die heil. Schrift nie als Quelle
gottlicher Offenbarungen erscheinen, sondern hochstens als
ein sehr altes Buch, das viele fromme Erzihlungen enthilt. Nur
dann hat die Offenbarungsgeschichte eine Bedeutung, wenn
die heil. Sehrift als bekannt vorausgesetzt wiirde als jenes
Buch, aus dem die Eltern des Schiilers oder dieser selbst
jeden Sonntag nachlesen. Nun ist aber bekannt, daf in den
seltensten Fillen die heil. Schrift beim Volke eingefiihrt ist,
Zu bemerken ist, daB Professor Grimmich fiir die L und
II. Klasse die biblische Geschichte verlangt. Er hat nicht beriick-
sichtigt, daB sich der Unterricht in den zwei ersten Klassen
des Gymnasiums mehr an die Volksschule anschlieft, aus-
genommen natiirlich die klassischen Sprachen, ferner daB der
Geschichtsunterricht, und zwar die Geschichte des Altertums
erst in der II. Klasse beginnt. Fiir die biblische Geschichte in
ihrer historischen Entwicklung hat der Schiiler noch kein Ver-

Vogrinec, nostra culpa. 11



B e

stindnis. In den wenigen Religionsstunden wird ihm auch der
Lehrer dieses Verstindnis nicht beibringen. Auch ist der Schiiler
nicht fahig, die heil. Sehrift als die Quelle géttlicher Offen-
barungen geniigend aufzufassen; deshalb wiire der Unterricht
in der biblischen Geschichte nur eine intensivere Behandlung
des biblisechen Stoffes, den schon die Volksschule behandelt
hat, ohne eigenen Unterrichtswert.

Fiir die V., VI. und VIL Klasse verlangt der bischofliche
Lehrplan die Glaubens- und Sittenlehre. Man sehe sich die
Biicher an! Christus wird durch diesen wissenschaftlichen
Apparat nicht in das Herz des jungen Studenten versenkt. Es
ist viel Lehren und Lernen um nichts! Der Jiingling verlangt
nach den Lehren Christi, die ihm das Gemiit erwiirmen wiirden;
er bekommt jedoch statt derselben ein theologisches System von
Definitionen, fremd klingenden Begriffen, hochwissenschaft-
lichen Begriindungen zu verschlucken. Die Zeit zum Verdauen
gebricht ihm; deshalb erlischt oft das brennende religiose Licht
in seiner Seele.

VIII. Klasse: Kirchengeschichte. Hier finden wir eine
Summe vom Gedichtniskram und von Zahlen in den meisten
Biichern. Ubrigens in 70 bis 80 Stunden die ganze Kirchen-
geschichte vorzunehmen, heifit die ganze Weltgeschichte in
dieser Zeit repetieren, was natiirlich nicht viel Nutzen bringen
diirfte. Deshalb muf} sich die Kirchengeschichte infolge Kiirze
der ihr zu Gebote stehenden Zeit der Profangeschichte anschlieflen.
Wo ist die Apologetik? Ist es verniinftig, frither die christliche
Wahrheit zu verteidigen, etwa anschliefend an die einzelnen
Lehren in der V. bis VI. Klasse, bevor nicht die ganze Wahr-
heit des Christentums in die Seele des Jiinglings versenkt wird ¢

Der Religionsunterricht an den Lehrerbildungs-
anstalten und Birgerschulen.

Noech erfolgloser als an den Gymnasien ist der Religions-
tunterricht an den Lehrerbildungsanstalten. Die bekannten Er-
scheinungen in Osterreich und auch im Auslande beweisen
dies zur Geniige.

Man trachtet an der Lehrerbildungsanstalt auch im Reli-
gionsunterrichte wie in den iibrigen Fidchern mehr danach,



—— il ==

den Kandidaten fiir seinen Beruf vorzubereiten. Man unter-
richtet somit in der Religion zum Teile auch so, als ob die
Lehrer berufen wiren, nach katechetischen Lehrsitzen die
Kinder zu unterrichten, anstatt dall jede Minute dafiir ver-
wendet wiirde, dafl die Kandidaten selbst religiés wiirden. Die
religiose Erziehung wird sich fihnlich der religiosen Erziehung
am Obergymnasium gestalten, die religitse Erziehung an den
Biirgerschulen aber #hnlich der religiésen Erziehung am
Untergymnasium. Es werden somit fiir den religitsen Unter-
richt an diesen Anstalten meine eben vorher bezeichneten
Grundsétze maligebend sein.

SchluBlbetrachtung.

Beziiglich der Ausfithrungen iiber die Volksschule bin ich
iiberzeugt, daB sie bei vielen Katecheten Anklang finden werden.
Beziiglich der Ausfilhrungen iiber die Mittelschule kann ich
mir dieses nicht versprechen. Manche diirften entriistet sein,
daf ein Laie in ihrem Fache und dazu noch ein Landpfarrer
sich erkiihnt, von den jetzigen Normen des Religionsunterrichtes
so verschiedene Normen vorzuschreiben. Sie diirfen vielleicht
mit Mitleid auf meine Propositionen herabblicken. Nun sie
konnen iiberzeugt sein, daf ich in begriindeter Weise von
ihren Erfolgen, die nicht so sehr infolge Mangels an Eifer als
vielmehr infolge des Systems, gegen das sie sich nicht riihren,
ausbleiben, auch nicht erbaut bin, und dall ich klagend iiber
den Verlust an kostbarer Zeit, die sie mit nutzlosem Unter-
richte vertrodeln, als auch klagend iiber die Religionslosigkeit
der Intelligenz, die durch ihre Hinde gegangen ist, mit dem-
selben Mitleid zu ihnen hinaufblicke.

ITI.

Die Studien und Erziehung an den theologischen Fakultiten
und Dibzesanseminarien.

Wenn sich in irgend einer Institution einer Sozietét infolge
einer gewissen Geistesrichtung derselben Mingel vorfinden,
so kOnnen wir iiberzeugt sein, daff sich in sdmtlichen anderen

11*



— 164 —

Institutionen die dieser (eistesrichtung entsprechenden Méngel
nachweisen lassen werden; und so entsprechen auch die heu-
tigen theologischen Lehranstalten nicht den Anforderungen, die
an diese heutzutage gestellt werden miissen.

Ich lasse mich nicht in die Untersuchung ein, ob die
einzelnen theologischen Wissenszweige verniinftic vorgetragen
werden oder nicht, sondern will nur Erwigung anstellen, ob die
Gesamtbildung der Theologen eine richtige ist. Die Aufgabe der
theologischen Lehranstalten ist wohl die, die Kandidaten zu reli-
giosen Fithrern des Volkes und zu Aposteln Christi in unter-
geordneter Stellung heranzuziehen, und zwar dadurch, daf ihnen
ein tieferes, allseits begriindetes Verstindnis des religits-christ-
lichen Wissens, sowie eine den gewd&hnlichen Stand tiberragende
religigs-sittliche Erziehung beigebracht wird. Eine religitse Er-
ziehung mufl der Kandidat schon wvon der Volksschule und
dem Gymnasium mitbringen. Im Seminar miilite diese er-
halten und, wenn notwendig, auch vervollkommnet werden. Da
beim Eintritt in das Seminar eine religiése Erziehung stets
vorauszusetzen ist, wenn auch spiiter an ihrer Erhaltung und
eventueller Vervollkommnung weiter gearbeitet werden muf, so
ist das erste und vorherrschendste Ziel — freilich heutzutage
nicht, wo auch bei Kandidaten des Priesterstandes nicht immer
auf religiose Erziehung zu rechnen ist — die wissenschaftliche
Vertiefung der theologischen Ficher. Die Wissenschaftlichkeit
ist auch die Forderung der iibrigen Fakultiiten. Der Volks-
schiiler begniigt sich mit Kenntnis der Zahlen, der Gymnasiast
glaubt, es gibt nichts tiber Algebra, und staunt, wenn er die
hohere Mathematik studiert, daB so viele herrliche Unter-
suchungen f{iber die Zahlentheorie und die Algebra angestellt
werden konnen. Hier findet er erst die wissenschaftlichen
Untersuchungen. Und so ist die Wissenschaftlichkeit in der
Behandlung der verschiedenen Ficher auch eine Forderung
fiilr die theologischen Hochschulstudien. Wird diese nicht ge-
fordert, dann kann sich die Theologie wenigstens in dieser Be-
ziechung mit den heutigen weltlichen Fakultiiten nicht auf die
gleiche Stufe stellen, sondern sie ist dann mehr eine hohere
Fachschule. Die Dogmatik wird somit nicht wissenschaftlich



M

vorgetragen, wenn sie sich damit begniigt, nur Thesen zu er-
kliren, ohne Untersuchungen nach allen Seiten anzustellen und
ohne namentlich die Philosophie (Logik, Noetik, Kosmologie)
zur Grundlage zu haben. Ebenso wird die Moral nicht wissen-
schaftlich behandelt, wenn sie sich nicht auf der Ithik und
Asthetik aufbaut, gleicherweise kann man bei den iibrigen Fichern
nicht von Wissenschaftlichkeit reden, wenn nicht kritische, auf
Quellen sich stiitzende Forschungen angestellt werden.

Die Hochschulen werden mit den Steuern des Volkes er-
halten; daraus folgt die Pflicht der Studierenden, nicht aus Privat-
vergniigen zu studieren, sondern zu lernen, um mit dem Erlernten
sich spiter auch in den Dienst des Volkes zu stellen. Deshalb wird
auch verlangt, daB sich der Studierende jene praktische Befiihi-
oung aneignet, die er fiir seinen Beruf notwendig hat. Darum
muf} der Mediziner sich auch praktiseh in den Krankensiilen be-
titigen, der Jurist mufl neben den wissenschaftlichen Rigorosen
auch Staatspriifungen ablegen, der Philosoph sich auch fiir seinen
Lehrberuf vorbereiten; und so trifft auch den Theologen die Auf-
gabe, sich auch fiir die praktische Seelsorge auszubilden. Doch bei
allen Fakultiten bemerken wir, daf die wissenschaftliche Aus-
bildung die erste und vorwiegendste Aufgabe derselben sei;
die praktische Ausbildung ist mehr eine unbedeutendere, schon
aus dem Grunde, weil die wirklich zufriedenstellende praktische
Ausbildung erst im praktischen Wirken, und zwar viel leichter
erreicht werden kann.

Halten wir uns das eben Angefithrte vor Augen, so
wird sich ergeben: Es ist unmoglich, dal der Theologe nur
annihernd wissenschaftlich in alle Ficher, die heute an den
theologischen Lehranstalten gelehrt werden, eingefiithrt wird,
wie es anderseits wieder unmoglich ist, daB der Theologie-
professor den ganzen Gegenstand in der knapp bemessenen Zeit
wirklich wissenschaftlich vortrigt. Kein einziger Theologe kann
sich rithmen, alle theologischen Fidcher im notwendigen wissen-
schaftlichen Umfange gehort zu haben, noch weniger aber dort,
wo der Versuch zu wissenschaftlichen Vorlesungen gemacht
wird, ordentlich studiert zu haben. Wenn dies geschehen
wiirde, dann wire er eben ein Wunder oder er hitte etwa



. JRE

durch zwolt Jahre Theologie studiert. Auch diejenigen, die den
Doktorgrad erreichen wollen, brauchen oft vier Jahre in eigenen
Anstalten, wiewohl sich die Rigorosen nur auf Wiederholung
keineswegs wissenschaftlich gehaltener Vorlesungen erstrecken.
Wir Geistliche wissen selbst am besten, wie es uns ergangen
ist, wenn wir es mit den Studien Ernst nahmen. Wollte man sich
mit der Philosophie beschifticen, da wire es gut gewesen, wenn
man durch zwei Jahre sich nur ihr hitte widmen kdénnen; wenn
mit der Bibel, zu deren Verstindnis umfangreiche archiolo-
gische Kenntnisse und Sprachkenntnisse notwendig sind, da
reichten auch zwei dem steten Studium derselben gewidmete
Jahre nicht aus. So geht es auch mit den {ibrigen Fichern.

Jedermann wird mir zugeben, daBl das wissenschaftliche
Durchschauen eines Faches bei weitem besser ist als ober-
flichliches Kénnen mehrerer Facher. Wer vieles kann, kann von
einem Fache wenig. Der ganze heutige Fortschritt griindet sich
darauf, dall sich einzelne in nur einen Wissenszweig vertieften.
Wir Theologen, wenn wir Ernst hatten, mubten wohl im Durch-
schnitt viel mehr lernen als Studierende anderer Fakultiten,
und doch horte ich sogar von Fleiigen am Schlusse der Studien
klagen, daB der Geist so wenig tief in das religiose Wissen
eingedrungen ist. Die Vielheit der Fécher ist auech Schuld,
daB so wenige wissenschaftliche Produkte von den Theologen
geliefert werden.

Die Fehler der heutigen theologischen Lehranstalten sind,
soweit es auf den blofen Studiengang ankommt:

1. Dal der Theologe in vier Jahren wissenschaftlich
folgende Fiécher studieren soll: Philosophie, Dogmatik, die
stark verzweigte biblische Wissenschaft (Hermeneutik, Intro-
duktion, Archiologie, die Sprachen: Hebriisch, Aramiisch,
Syriseh, Arabisch), die Moral, Kirchengeschichte, Patristik,
Kirchenrecht, Pastoral, Pidagogik, Katechetik, Kirchenbaukunst,
Kirchengesang, Liturgie, Pastoralmedizin, Kanzleiwesen und an
manchen Orten auch die Soziologie.

Die Folge davon ist, daBl diejenigen Studierenden, denen
das wissenschaftliche Ziel ihrer Studien vorschwebt, mit
allem Eifer den Anlauf machen, um sich in die Studien



= —

zu vertiefen, jedoch angesichts der unerfiillbaren Leistung bald
erlahmen, oft erkranken oder sich -dem grofleren Teile der
Studierenden ansechlieflen, die sich nach Art der Volksschiiler
iber derlei Dinge einfach hinwegsetzen und die mit einigen
auswendig erlernten Sitzen kiihn sich der Priifungskommission
stellen, wohl wissend, daB diese das Unmdgliche nicht fordern
wird.

Auf diese Weise bekommen wir den Klerus, wie er eben
ist. Man meine ja nicht, daff dies etwa nur von den Didzesan-
seminarien gelte; es ist auf der Universitit auch nicht besser,
ich meine im allgemeinen vielleicht noch schlechter. Ich besitze
ein unaufgeschnittenes Dogmatikbuch, das ein Horer in den
ersten zwei Semestern an einer Universitit benutzt hat. Er
lernte einfach im Index die angegebenen Thesen auswendig,
das iibrige wiederholte er aus den Gymnasiallehrbiichern.

2. Ein guter Teil des MiBerfolges des heutigen theo-
logischen Unterrichtes ist auch der Anwendung der lateinischen
Sprache zuzuschreiben. Diese hat einst eine Bedeutung ge-
habt, weil sie die Sprache der Gelehrten war. Jeder Unterricht
an den hoheren Schulen, sogar noch am Anfange des ver-
gangenen Jahrhunderts wurde in der lateinischen Sprache er-
teilt. Ich habe noch einen Pfarrer gekannt, der in Kroatien
noch lateinischen Mathematikunterricht genossen hat. Sogar in
Parlamenten sprach man lateinisch. Wie unbeholfen war man,
wenn man in modernen Sprachen iiber wissenschaftliche Themata
schrieb! Gedichte in lateinischen Versen zu verfassen, gehdrte
zu Schulaufgaben. Heutzutage ist die lateinische Sprache nur
Kirchensprache, aber nicht in dem Sinne, wie etwa die deutsche
Sprache eine Armeesprache ist, sondern einzig und allein, weil
der Ritus in der lateinischen Sprache, aber auch nicht iiberall,
stattfindet. Die Geistlichen konversieren weder untereinander
noch mit ihren Oberen lateinisch; nicht einmal bei den romani-
schen Volkern bedient sich der Klerus der lateinischen Sprache
zur Austragung seiner Angelegenheiten. Heutzutage lernt man
am Gymnasium lateinisch, nicht um reden zu kdnnen, sondern
mehr, um in den Geist des Volkes zu dringen, das einstens
die lateinische Sprache gesprochen hat. Dies geschieht aber am



— 168 —

erspriefllichsten durch das Lesen der Klassiker im Original.
Der Gymnasiast ist gewohnt nur in der Mutter-, respektive
Umgangssprache zu denken und zu reden. Seine ganze Bildung,
seine ganze Erziehung kniipft sich an die Muttersprache. Plotz-
lich erténen in der Theologie vom Katheder, oft holperig und
schlecht akzentuiert, lateinische Vortrige. Es ist notwendig, um
sich richtige Vorstellungen zu bilden, dall der Theologiestudie-
rende mit doppelter Beschleunigung sich einzelne Sitze libersetzt.
Ubersetzt er gut, versteht er, iibersetzt er gar nicht oder
schlecht, versteht er nicht. Gerade so ist es, wenn er selbst
lateinisch reden mul. Entweder hat er den Vortrag mechanisch
auswendig gelernt; nun dann ist damit nicht viel geholfen,
auflerdem kann sich das Auswendiglernen nur auf sehr Ge-
ringes erstrecken; oder er hat es nicht auswendig gelernt, dann
horen wir, wie er stottert und sich bemiiht, sich halbwegs
verniinftic auszudriicken, wie ein Schulkind, das noch nicht
recht weill, die Siitze zu verbinden. Er denkt nimlich deutsch
und braucht eine gewisse Zeit, um seine deutschen Gedanken
zu iibersetzen. Beim Professor sehen wir dieselbe Schwierig-
keit. Durch seine Umgebung ist er an die Umgangssprache
gewdhnt. Sogar die Jesuiten, die mehr wissenschaftliche Unter-
haltungen zu fithren gewOhnt sind, haben in der Praxis einen
gewissen Horror vor der lateinischen Sprache. Der Theologie-
professor verfiigt nur ither den lateinischen Wortschatz seines
Faches. Kommt die Diskussion auf Gegenstiinde, die erst die
Neuzeit kennt und deren Namen erst die Neuzeit geschaffen
hat, dann versagt die lateinische Sprache, wenigstens beim
Professor, da er selbst diese Gegenstinde nur in modernen
Sprachen kennen gelernt hat. Ubrigens wer die Herren
Professoren beobachtet, wenn sie versuchen, frei und ohne
Skripta vorzutragen, wird bald bemerken, wie schwer sie es
tun. Man merkt ihnen die Miithe an, ihre Gedanken halbwegs
in guter Form zum Ausdrucke zu bringen. Wenn es nicht mehr
gut geht, fallen sie in die Umgangssprache hinein. Oft trauen
sie sich gar nicht die Augen von einem fixierten Punkt weg-
zuwenden, um nicht aus dem Kontext zu geraten. Die Zuhorer
empfinden dabei Langeweile. Wie herrliche Vergleiche aus der



— 169 —

Natur oder aus verschicdenen Wissenschaften kénnte so man-
cher Professor vortragen! Allein wie wiirde die Sprache aus-
schauen, wenn er sich in das Labyrinth neuer Begriffe und
Bilder verirren wiirde! Es ist eigentiimlich, man kdnnte fast
sagen licherlich: in die zahlreichen theologischen Zeitschriften
schreiben die Professoren ihre Artikel nicht in der lateinischen
Sprache, obwohl sie nur Priester als Leser voraussetzen, also
solche, die doch besser die lateinische Sprache beherrschen
als die Horer des ersten Semesters, wihrend sie vor diesen in der
lateinischen Sprache ihre Vorlesungen halten. Unsere Predigten
und Christenlehren wiirden eine ganz andere Form erhalten;
wir wiirden viel beredter und gewandter werden, wenn wir uns
schon in der Theologie wihrend der Zeit der Aussaat angewdhnt
hiitten, in der Sprache des Volkes zu studieren und vorzutragen.

Alles was zur Beibehaltung der lateinischen Sprache gesagt
wird, fillt so wenig in die Wagschale, dali es nicht zu zihlen
ist, Vielleicht schitzt jemand die Vergangenheit der Sprache
so hoch, daB er sie als Unterrichtssprache eingefithrt wissen
will. Allerdings ist der Vergangenheit Hochschitzung entgegen-
zubringen, jedoch nicht in der Weise, daf daraus Nachteile
entstehen, sonst miibte man immer das Altehrwiirdige behalten,
ohne das Praktischere zu ergreifen.

Dafi die Sprache wohltonend und schén ist, ist richtig;
daff eine moderne Sprache es nicht wiire, ist aber unrichtig.
DaB man sich in der Kklassisch-lateinischen Sprache préziser
ausdriicken kann wie in einer modernen, ist eine durch nichts
bewiesene Annahme. Die lateinische Sprache neigt iiberhaupt
zur Umschreibung der Substantivbegriffe durch Nebensitze.
Aulerdem haben simtliche modernen Sprachen die lateinischen
otermini technici” aus Niitzlichkeitsgriinden angenommen, ohne
auf den Gedanken zu kommen, deshalb die lateinische Sprache
zu einer Sprache der Gelehrten zu machen. Die Behauptung,
dall man sich in der lateinischen Sprache priziser ausdriicken
konnte, konnte ich gerade durch den Beweis aus den lateini-
schen theologischen Werken umstiirzen. Wie verschieden werden
manche Stellen der lateinischen Werke des heil. Augustinus
oder des heil. Thomas von Aquin aufgefafit!



SRR« (1

Will man deshalb die lateinische Sprache als Unterrichts-
sprache beibehalten, weil sie Kirchensprache ist und als solche
auch die Einheitlichkeit der katholischen Kirche fordert, da
bedanke ich mich fiir die Einheitlichkeit und die Kirchlichkeit,
die uns hindert, tief genug in die Wahrheiten des Christen-
tums einzudringen und mit beredtem Munde dem Volke das
Evangelium zu verkiinden. Wenn man die Prediger lateinisch
unterrichtet, dann sollen sie auch lateinisch predigen! Dal} ge-
rade die lateinische Sprache es wire, die das Verstindnis der
Geistlichen untereinander vermitteln wiirde, ist auch nicht
richtig. In Osterreich sind verschiedene Nationen und als der
Klerus dieser Nationen die bekannten Klerustage abgehalten
hat, ist niemandem eingefallen, die lateinische Sprache als
Kongrefisprache zu bestimmen. Ferner kommen gerade die
Geistlichen am wenigsten durch die Welt. Wenn die Kaufleute,
die viel mehr reisen als die Priester, ohne die lateinische Sprache
auskommen, so werden es auch die Priester kénnen. Aufier-
dem ist der Verkehr unter dem Klerus verschiedener Nationen so
gut wie keiner. Erscheint irgendwo ein epochales wissenschaft-
liches Buch, so wird es ohnehin iibersetzt. Dafiir sorgt schon
der Autor. Dal} die Bischdfe bei den Konzilien lateinisch reden
konnen, dafiir sollen sie selbst sorgen, da der gesamte katho-
lische Klerus doch mit dieser Eventualitit nicht rechmen
kann.

Ubrigens wer durchaus mit dem ausléindischen Klerus latei-
nisch konversieren will, der kaufe sich um 1 oder 2 Kronen ein
Biichlein: ,Wie spreche ich schnell lateinisch?” Das Buch wird
ihm fiir die Konversation mehr niitzen, als alle wissenschaft-
lichen Vortrige, wo ihm nur wissenschaftlicher Sprachschatz
geboten wird.

Dal} der lateinische Ritus verstanden wird, ist doch vom
Theologen, der den Tacitus und Horaz gelesen hat, anzu-
nehmen, namentlich da ja der Ritus auch erklirt werden mul.

Die SchluBfolgerung ist somit die: Es ist eine berechtigte
Forderung, dafl die Unterrichtssprache in den theologischen
Lehranstalten nicht die lateinische, sondern die gewdhnliche
Volkssprache ist.



=g

Es konnte jedoch hie und da in der Woche eine Stunde
eriibrigt werden, wo lateinische Sprachiibungen z. B. beim Lesen
der lateinischen Viter stattfinden kénnten.

Den Studierenden und oft auch dem Klerus schmeichelt
es, wenn sie sagen, sie haben die Vortrige lateinisch gehort,
doch es ist fiir sie durchaus nicht schmeichelhaft, daB es oft
nur beim Hdoren geblieben ist.

3. Ein weiterer Fehler unserer theologisechen Lehranstalten
ist der, daB sie abgeschlossen sind. An den Universititen haben
allerdings auch Laien Zutritt, doch die Erziehung am Gym-
nasium und gleichgestellten Instituten ist derart, daB niemand
ein Bediirfnis hat nach religits-wissenschaftlicher Ausbildung.
Namentlich ist aber hier die lateinische Sprache das Gespenst,
das die Laien vom Besuch der theologischen Horsiile ferne
hiilt. In die Didzesanlehranstalten kommt der Laie ohnehin nur
bis zur engen Pforte des Pfdrtners. Die Folge davon ist, &) daB
der Laie denkt, die theologische Bildung bestehe nur im Ein-
tiben von Predigten und Messelesen, im Lesen von Heiligen-
legenden, in Andachten u. dgl, ) daB die Professoren nament-
lich in den Priesterseminarien sich als Herren der Situation
tithlen. Sie haben nicht zu fiirchten, daf héher Gebildete Zeugen
ihrer Titigkeit sein k6nnen. Deshalb werden sie oft gleich-
giltig in der Vorbereitung und im Vortrage. Der Studierende
mul} schweigen, sonst ,fliegt er hinaus”. Auf alle Menschen
mul} erzieherisch eingewirkt werden, und so auch auf Profes-
soren. Der Mensech, sich selbst ganz {iberlassen, wird sehr leicht
versucht, seine Pflichten zu vernachlissigen.

Es ergibt sich somit, daf auch die gebildeten Laien Zu-
tritt zu den Vorlesungen bekommen, namentlich durch Be-
seitigung der lateinischen Unterrichtssprache und durch Schaf-
fung der Mittel, die auch sonst den Besuch der Vorlesungen
ermoglichen. Ich fiige gleich hier hinzu, um manchen Leser
in Erstaunen zu versetzen, dafl auch die Frauen, die hohere
Bildung genossen haben, namentlich die Lehrerinnen Zutritt
bekommen sollten. Diesbeziiglich spiter mehr! Mancher Herr,
der frithzeitic in die Pension getreten ist, wiirde es freudig
begriien, wenn er hie und da religiése Vortrige zu horen be-



— 172 —

kime. Auch manche Lehrer und Beamte konnten auf diese Weise
in einer Provinzstadt ihr Bildungsbediirfnis erfillen. Die Vor-
lesungen miiiten immer in einem eigenen Programm oder am
schwarzen Brett ersichtlich gemacht werden. Die Professoren
werden sich gut vorbereiten und auch eleganter vortragen,
wenn sie wissen werden, dal} sie nicht nur ,sub potestate con-
stitutos’’, sondern auch freie Biirger zu Zuhorern haben.

4. Oft werden Dozenten berufen, die nicht die geniigende
Befihigung fiir ihren Beruf besitzen, nicht selten nach der
Anstellung keinen Eifer zur weiteren Ausbildung an den Tag
legen. Zu einem Professor an den Hochschulen geniigt micht
das trockene viele Wissen oder das viele Lesen von Biichern,
sondern ernste selbstindige Verstandesarbeit, allerdings auf
Grund der erworbenen Wissensmaterien, es gehdrt hierzu das
Geschick, einen Wissensgehalt nach allen Seiten erschépfend
aufzufassen und zu priifen und dariiber auch ein wissenschaft-
lich begriindetes Urteil abzugeben. Ferner muB er auch ein
pidagogisch gebildeter Lehrer sein. Dall nicht geeignete Krifte
fiir die Lehrkanzel der Theologie gefunden werden, liegt
in den frither geschilderten Verhiltnissen der Lehranstalten.
Denn auch kiinftige Professoren miissen schon in der Theo-
logie den Grund zum spiteren Beruf legen. Wie ist es
moglich, daf heute jemand nur halbwegs ein theologisches
Fach iibersieht angesichts so vieler vorgetragener Fiicher?!
Manchesmal weill der Absolvent nicht einmal die Wege, die
ihn zur wissenschaftlichen Ausbildung in einem Fache fithren
konnten. Viele werden auf die Lehrkanzel berufen, die den
Doktortitel fithren oder die zwei Jahre in Rom oder in Pali-
stina die toten Gebiude angestaunt haben. Dall der Doktor-
titel bei unserem Studiengange eine wissenschaftliche Ausbil-
dung nicht garantiert, ist aus fritheren Ausfithrungen klar. Es
besteht dasselbe Verhiltnis zwischen einem Promovierten und
nicht Promovierten, in #hnlicher Weise wie wir es zwischen
einem Kinde beobachten, das den Inhalt des Katechismus wohl
kennt, jedoch nicht wortlich kennt, und einem Kinde, das den
Katechismus auch auswendig kann. Auf wie lange Zeit?! Viel
Zeit geht den Studierenden verloren, wenn sie unfiihige Pro-



e

fessoren besitzen. Wie viel Gutes kdnnte geleistet werden, wenn
ein Mann. der seine hohe Aufgabe voll auffallt, als Lehrer der
nach Klarheit sich sehnenden jungen Herzen fungieren wiirde?!

Nach diesen Erwidgungen will ich den Unterrichtsgang an
den theologischen Lehranstalten formulieren:

Der ganze theologiseche Unterricht ist in drei
Gruppen zu zerteilen und von einem Studierenden nur
eine Gruppe als Fachstudium zu wéihlen.

Erste Gruppe umfalit die Dogmatik und Moral. Die Philo-
sophie (Logik, Noetik, Kosmologie, Religionsphilosophie) soll
auch als Grundlage und Hilfswissenschaft der Dogmatik, wie
auch als grundlegende Hilfswissenschaft der Moral in ihren
Teilen: Psychologie, Ethik, Asthetik, gelehrt werden.

Diese Gruppe miisse von wenigstens fiinf Professoren
vorgetragen werden und die alleinige Materie des wissenschaft-
lichen Studiums durch drei Jahre sein.

Es sind sogar drei Jahre fiir eine halbwegs niitzliche Be-
arbeitung dieser Gruppe zu wenig; doch es ist zu bedenken,
dal in der Moral nicht jede geringfiigice Einzelheit behandelt
werden soll, z B. wie viel Unzen man abends an einem Fast-
tage zu geniefen hat. Die Moralisten diirfen keine Pharma-
zeuten sein, die alles kleinlich abwigen. Durch die Moral soll
nicht in der Kirche ein neuer Talmud mit tausend Bestim-
mungen geschaffen werden. Solche Ikleinliche Moralbestim-
mungen konnen die Gldubigen nur skrupulds oder vollstindig
gleichgiltig gegen die Anordnungen der Kirche machen. Wissen-
schaftlicher sollen dafiir die Moralprinzipien behandelt und
namentlich in ihrer Beziehung zur Psychologie hervorgehoben
werden. Die Verbindung der Dogmatik mit der Moral ist eine
natiirliche, die dazu noch die 6ftere Wiederholung von gleichen
Materien wie des heil. Meffopfers, Sakramente entbehrlich macht.

Diese Gruppe stellt an das Denken die meisten Anforde-
rungen; deshalb sollen fiir sie auch die meisten Lehrstiithle
geschaffen werden.

Die zweite Gruppe soll die biblischen Wissenschaften um-
fassen und die Patristik. Die biblischen Wissenschaften miissen
griindlich studiert werden, namentlich aber die hebriische



Sprache, in der es soweit gebracht werden mub, daBl der Student
die Bibel aus dem Urtexte lesen konne. Ohne Kenntnis des
hebrédischen Idioms wird der Priester die Melgebete kaum
richtig verstehen, nicht einmal den Psalm Judica.

Die Patristik ist nicht so zu lehren wie jetzt, dalf der
Studierende die Biographien einzelner Viter und die Namen
ihrer Werke kennt, was wohl auch einen gewissen Wert hat,
sondern so, daB er die Werke auch im Originale liest und stu-
diert. Dal} ich die Patristik nicht in die Gruppe der Kirchen-
geschichte nehme, wird jeder einsehen, der den Wert der Bibel
und der Kirchenviter, in denen ja im gewissen Sinne derselbe
Geist Gottes wie in der Bibel waltet, fiir die dogmatischen
Begriindungen kennt.

Die dritte Gruppe umifalit die Kirchengeschichte als Haupt-
fach. Mit der Kirchengeschichte ist aber das Kirchenrecht, die
kirchliche Kunst und derKirchengesang auf das engste verbunden.

Das Kirchenrecht ist durch die Geschichte der Kirche be-
griindet und erst durch diese vollstindig begreiflich. An und
filr sich, ohne die Geschichte der Kirche ist das Kirchenrecht
nur auf das Fundamentalste der kirchlichen Organisation be-
schrinkt. — Ebenso hat sich die kirchliche Kunst erst allméhlich
entwickelt. Der Kirchengesang gehort auch zu den kirchlichen
Kiingten und soll bei weitem besser und umfangreicher gelehrt
werden als die tbrigen Kiinste. Selten wird ein Geistlicher in
den Stand kommen, eine Kirche zu bauen u. dgl, wihrend er
oft tédglich dem Kirchengesang die Aufmerksamkeit schenken
mufl. Er entwirft zu den Bauten keine Pline, sondern dazu sind
sehr erfahrene Techniker berufen. Ganz anders ist es mit dem
Gesange. Der Gesang ist nicht wie ein Monumentalbau, der
von einem Meister gebaut, in hunderten von Jahren immer noch
entziickt und seiner Aufgabe entspricht, sondern der Kirchen-
gesang bedarf einer hochgebildeten Stiitze von Tag zu Tag, und
diese Stiitze kann bei heutigen Verhiltnissen nur der Geistliche
sein. Der Kirchengesang ist heutzutage auch eine notwendige
Kunst in der Kirche.

Da es aber nicht zu verlangen ist, daf ein tiichtiger
Kirchenhistoriker gleichzeitig ein Kenner der kirchlichen Ton-



— 175 —

kunst ist, so kann der Kirchengesang auch von einem anderen
sehr befihigten Geistlichen oder Laien, welche notwendige Studien
gemacht haben, vorgetragen werden. Diese Vortrige miissen
jedoch der hoheren Bildung der Studierenden angemessen sein
und sich nicht auf dem Niveau der Volksschule halten, Jeder
Mensch hat eine gewisse musikalische Anlage. Der Mensch ohne
musikalische Anlage konnte iiberhaupt nicht reden, denn auch
fiir die Rede gehort ein gewisses Mall von ,Gehor”. Deshalb halte
ich dafiir, daB alle Zuhorer dieser Gruppe die theoretischen
Vortrige iiber den Gesang als auch (allerdings verschieden nach
ihrer musikalischen Anlage) die praktischen Vorfithrungen, die
unbedingt notwendig sind, sich nutzbar machen sollen. Ubrigens
sollen sich diese Gruppe namentlich diejenigen wihlen, die
besser musikalisch veranlagt sind. Wie wird der Kirchengesang
blithen, wenn eine Reihe von der edlen Kunst kundigen Priestern
in die Seelsorge hinaus kommt!

Fiir die zweite und dritte Gruppe geniigen je drei Pro-
fessoren, da hier die Vorbereitung auf die Vorlesungen eine
viel leichtere, die Vorlesungen selbst nicht so geistig an-
strengend sind. Die erste Gruppe miifiten fast die Hilfte
simtlicher Theologiekandidaten wihlen, die librige Hilfte kiime
auf die beiden letzten Gruppen.

Da natiirlich nicht die Néchstbesten auf die Lehrkanzel
berufen werden, sondern Gelehrte von Ruf, wenn auch aus
dem Auslande, so soll ihre Stellung und ihre Bezahlung gleich
der der Universititsprofessoren sein. Da auf das wissensechaft-
liche Studium der gewihlten Gruppen von Einzelnen im all-
gemeinen drei Jahre verwendet werden, so wird das vierte
Jahr eine mehr praktische Bestimmung haben. Die Theologen
werden in diesem Jahre pastoralen Studien obliegen, und zwar
nicht in dem Sinne wie heute, sondern sie werden in diesem
Jahre populdre Vortrige ohne wissenschaftliches Geprége iiber
jene Gruppen horen, die nicht zu ihrem Fache gehdrten, also
die Horer der ersten Gruppe - Dogmatik und Moral —
werden iiber die biblischen Wissenschaften und die Kirchenge-
schichte samt den dazu gehorigen Fichern orientiert werden.
Vorgetragen werden somit von befihigten Priestern der Didzese,



— 176 —

z B. vom Bischof oder von den Domherren simtliche Ficher
der drei Gruppen in populirer, kurz abgeschlossener Weise,
nur wird derjenige, der eine Gruppe schon wissenschaftlich
gehort hat, nicht verpflichtet werden, die Vortrige aus seinem
Fache anzuhoren.

Die Pastoral, wie sie heute aufgefalit wird, entnimmt ihren
Stoff vielfach der Moral, und ist eigentlich kein wissenschaft-
licher Zweig der Theologie, sondern nur eine praktische Er-
ziehung (nicht wissenschaftliche Ausbildung) der Theologie-
kandidaten zu tiichtigen Seelsorgern. In diesem Sinne ist es
hinreichend, dall sie zwei bis drei Stunden wochentlich ein-
nimmt.

Die Pidagogik soll im vierten Jahre theoretisch vorge-
tragen werden, praktisch aber als sogenannte Katechese schon
vom dritten Jahre durch Hospitieren bei tiichtigcen Katecheten
der Universititsstadt erlernt werden.

Jeder Priesterkandidat mul} es wenigstens so weit bringen,
dafl er auf der Violine die einfachen Lieder des Religionslehr-
buches der Volksschulen spielen kann. Eine Violine kann sich
jeder verschaffen und diese wenigen religiosen Lieder an-
eignen. Schon vom ersten Jahre an soll der Kandidat gleich-
sam zur Erholung mit gelegentlichen Eintibungen anfangen.
Diese praktische Einiibung des religiosen Volksgesanges ist
nicht zu verwechseln mit dem Kirchengesang, den die Studie-
renden der dritten Gruppe studieren miissen. Kann man sogar
den Béren und Affen beibringen, nach dem Rhythmus der Musik
ihre Bewegungen zu machen, um so mehr wird es einem Intelli-
genten gelingen, die wenigen Melodien wenigstens einstimmig
auf der Violine zustande zu bringen. Oft bemerkte ich, wie
protestantisehe Pfarrer, die selbst zugaben, keine musikalische
Fihigkeiten zu besitzen, fast jede Stunde den Kindern religiose
Lieder vorspielten.

Eine sehr wichtige Frage bleibt noch zu 1ésen. Es werden
fiir die drei Gruppen wenigstens elf Professoren, die im Rufe
der Gelehrsamkeit stehen, verlanct. Diese Professoren sollen
gleiche Beziige beziehen wie die Universititsprofessoren. Sollten
nun die Diézesanseminarien aufgehoben werden? Wird sich jede



S IR

Di6zese eine so grofie ZahlProfessoren erwerben kénnen? Wird sie
auch der Staat bezahlen ? Diese Fragen konnten so gelost werden:

In den Di6zesen, wo siech Universitdten befinden, unter-
liegt die Realisierung meiner Vorschlige keiner Schwierigkeit.
In der Regel sind noch mehr Professoren angestellt. Die iibrigen
Ditzesen sollen entweder in eine Universititsstadt ihre Semi-
narien verlegen, wo der Theologiekandidat seinen wissenschaft-
lichen Studien nachzugehen hat, wihrend er das vierte Jahr,
das Pagstoraljahr, in seiner Bischofsstadt auf die frither ange-
deutete Weise zuzubringen haben wird oder die Didzesen
sollen sich zu zwei bis vier vereinigen in einer Weise, daf
z. B. die erste Gruppe der theologischen Fécher in Salzburg,
die zweite Gruppe in Klagenfurt, die dritte Gruppe in Marburg
vorgetragen wiirde, worauf sich die Absolventen der drei
Gruppen wieder im vierten Jahre in ihrer Bischofsstadt zu-
sammenfinden. Bei den immensen Verkehrsmitteln ist es heutzu-
tage ganz gleich, ob einer ein paar Stunden mehr oder weniger
mit der Bahn zu seiner Studienstadt zu fahren hat. Der letztere
Vorschlag ist der realisierbarste, da der Staat durch die ange-
deutete Zusammenziehung beziiglich hoéherer Besoldung der
Professoren keine Mehrausgabe vorzuschiitzen haben wird. Ich
halte die Reform jeglichen Unterrichtes in der Kirche fiir
dringend, wollen wir nicht vollstindigen Bankerott machen;
deshalb jede einseitige Hervorhebung unserer Rechte gegen-
iber der Regierung fiir unsere Sachlage verschleppend.

Die Professoren der drei Gruppen brauchen nicht aus ein-
zelnen Didzesen genommen werden, sondern iiberhaupt von dort,
wo sich geeignete Minner finden. Das Pastoraljahr besorgt der
Ditzesanklerus, und ich halte die Herbeiziehung eines Priesters,
der die Ditzesanverhiltnisse nicht kennt, wenigstens fiir hochst
unangebracht.

Zur Realisierung meiner Vorschlige ist keine Uberwindung
von sonstigen Sehwierigkeiten notwendig als dief}berwindung der
Einbildung, dafi die heutigen Unterrichtsverhiltnisse an den
theologischen Lehranstalten nur annfhernd den modernen An-
forderungen entsprechen, zu welcher Uberwindung nur ein
guter Wille vorhanden sein mulfl.

Vogrinec, nostra culpa. il
7



e

Jeder, der unbefangen urteilt, wird einsehen, dall uns die
vorher besprochene, oder dieser dhnliche Gestaltung des Unter-
richtes ungleich groferen Erfolg sichern wiirde, als die heu-
tige Unterrichtsart. Heute haben wir Priester, die sich mit dem
Studium sémtlicher Ficher gemartert oder auch nicht gemartert
haben und die kein Fach nur halbwegs beherrschen, Priester,
denen ihre Studien nur geringen Stoff fiir ihre Predigten lieferten.
Nach der Reform werden wir in den Didzesen ganze Minner
haben, die in einem Fache geniigende wissenschaftliche Ausbil-
dung genossen haben, in den {iibrigen Fidchern aber infolge
des Pastoraljahres keine Ignoranten sind. Sie haben sich in ein
Fach vertieft; mit Freude werden sie noch im spiteren Leben
ihre Fachstudien fortsetzen; sie werden sich interessieren fiir
ihre Fachliteratur; durch die Beschiftigung mit der Wissenschaft
wird auch der sittliche Wert des Klerus ein hoherer werden. Wie
einst, wird Gelehrsamkeit auch jetzt ein Vorzug des Klerus
werden. Aus der ersten Gruppe werden sich Philosophen ent-
wickeln, die auch von der iibrigen Wissenschaft respektiert
werden, aus der zweiten Gruppe Sprachforscher, und die dritte
Gruppe wird manchen Historiker und Kenner der Kiinste von
Ruf hervorbringen. Auch bei der Besetzung der Seelsorgeposten
wird man darauf Riicksicht nehmen, dalf dorthin, wo der Pfarrer
ein Dogmatiker ist, als Kaplan ein Historiker oder Biblist ge-
schickt wird. Die Predigten werden viel klarer, sie werden mit
vielmehr Uberzeugung vorgetragen werden; auch das Volk wird
angenehm beriihrt, wenn es bald einen Dogmatiker, bald einen
Biblisten, bald wieder einen Historiker predigen hort. Die Pro-
fessoren pflegen nimlich immer ,fachménnisch” zu predigen.
Ich konnte selbst bei meinen Professoren diese Beobachtung
machen. Als Historiker hérte ich z. B. P. Abel predigen Nun,
er war auch lingere Zeit Geschichtsprofessor.

LV

Die Erziehung in den Didzesanseminarien.

Ich bin nicht fiir die volle Freiheit der Seminaristen, wie
soleche der Universititsstudent hat. Nicht einmal das Gericht
betrachtet den jungen Mann als grofijahrig, d. h. als jemanden,



der frei iiber sich selbst und seine Sache disponieren kann.
Wir Geistliche diirfen dem Priesterkandidaten auch nicht das
volle Verfligungsrecht iiber seinen noch nicht gestdhlten
Willen iiberlassen, sondern nur soweit es seinem Entwicklungs-
stadium und der Berufsbestimmung entspricht. Jedoch in medio
est virtus! Es sind meistenteils junge Ménner, iliber 20 Jahre
alt: deshalb ist es nicht angezeigt, wenn man sie wie die Locke-
rin ihre drei- bis fiinfjihrigen Kinder behandelt, die sie nicht
aus dem Auge lassen darf, damit ihnen nicht etwa ein Unfall
zustolt.

Das Zeichen, unter dem die heutigen Seminarien stehen,
ist strenge Absperrung und kleinliche Aufsicht. Wir hatten
zweimal in der Woche Spaziergang, und zwar an ganz be-
stimmten Tagen, in ganz bestimmten Stunden, in ganz be-
stimmter Richtung, einen bestimmten Dux, der ganz bestimmte
Weisungen iiber die zulissige Auffilhrung wihrend des Spazier-
ganges erhielt. Rauchen konnte man in ganz bestimmter Zeit.
Alles war fixiert und bestimmt. Nun denke man sich ein alter-
tiimliches, rings abgeschlossenes, feuchtes Gebiude, einen Stu-
diersaal, wo zu 22 in einem Saale beim Licht der ruBigen
Lampen iiber ihren Pulten hockten. Der eine lief hinaus, der
andere kam, der eine rasselte mit den Schliisseln, der Neben-
mann kochte eben seinen Tee oder knackte an einer Nuf. Im
ganzen Hause nur schwarze, in lange Talare gehiillte Gestalten,
die sogar beim Spaziergang den Staub ihrer Fiile dem Hinter-
mann zu schnupfen geben! In den schweizerischen und italieni-
schen Arresten wire etwa das ewige Einerlei der Farben das
Furchtbarste. Nun der Theolog sieht nur schwarze Gestalten.
Kein Wunder, dafi der Jiingling, der mit starken Nerven in
das Seminar gekommen ist, bald krank und nervios wird und
seine ganze Energie verliert! Ich weise immer zuriick, dal ein
halbwegs brauchbarer Abiturient nur wegen des lieben Brotes
den Priesterstand wiihle, sondern behaupte, dall er stets mehr oder
weniger hohere Ideale bei seinem Eintritt in das Seminar habe.
Schon wihrend meiner Studien konnte ich die Beobachtung
machen, dafl ideale Jiinglinge allmihlich gegen alles abge-
stumpft, gegen das vierte Jahr zu immer energieloser wurden.

12%



— il —

Die meisten jingeren Geistlichen sind krank. Den Keim der
Krankheit haben sie sich in der Theologie geholt. Ich will das
Bild nicht weiter ausfiihren.

Verlangt mul} somit werden, dal dem Jiinglinge innerhalb
gewisser Grenzen Freiheit geboten wird. Es ist notwendig, dafl
er abends piinktlich zu Hause ist, dal er gewisse Zeit mit
den Studien hinbringt, es ist auch notwendig, dall er ein de-
zentes Auftreten nach auBlen bekundet, nicht notwendig ist es
aber, dafl seine Erholungszeit ihm durch alle méglichen Statuten
verbittert wird. Er soll sich in Gesellschaft eines Kollegen einen
Spaziergang wihlen. Man wird ihn nie verurteilen, wenn er
sich beim Spaziergang eine Zigarre anziindet oder irgendwo
ein Glas Bier vergonnt. Es soll ihm auch gestattet sein, sich
wihrend der Erholungszeit an bestimmten, selbst gewéhlten
Tagen in eine seiner Bildung angemessene Gesellschaft zu
begeben.

In der freien Natur, freien (Gedanken folgend, wird der
Jiingling seine Zukunftspline schmieden, er wird mit klarem
Verstande und gesteigerter Lust zu seinen Biichern zuriick-
kehren. — Nie sollen mehr wie vier Kandidaten in einem Zimmer
wohnen.

Dieses Kapitel liefe wohl eine weitldufige Ausfithrung zu;
jedoch um sich der vorgenommenen Kiirze zu bedienen, schliefie
ich das Kapitel mit dem Schlullsatze, dall neben der Reform
des Unterrichtes auch eine Reform des Erziehungsmodus statt-
finden muf}, dahingehend, dafi die richtige Mitte zwischen der Ab-
sperrung und vélligen Freiheit gefunden wird. Man sei nicht
zu dngstlich! Besser ist es, dal der Kandidat jetzt seine schwache
Seite zeigt, so lange er noch nicht ausgeweiht ist, als spéter.
AuBerdem mull er mit einem festen Charakter in das Leben
hinaustreten, und an dieser Befesticung des Charakters kann
er nicht arbeiten, wenn ihm keine vollends freie Willens-
betitigung gelassen wird.

Gesunde, nervenkriftice und energische Seelsorger werden
in der Schule, in der Kirche, iiberhaupt in der Seelsorge ganz
andere Leistungen aufweisen, als krinkliche, unzufriedene, ganz
gedemiitigte.



— 181 —

V.
Der religiose Unterricht und die religiose Erziehung auBer-
halb der Schule.

Der religiose Unterricht und die religidse Erziehung aulier-
halb der Schule geschieht in der Kirche durch die Predigt und
Christenlehre, in der Familie durch die religiose Presse. Der
Unterricht, den der Geistliche in der Familie selbst erteilt, ist
minimal. Es ist wahr, hie und da kann ein verniinftigces Wort gute
Friichte bringen, doch im allgemeinen kann der personliche
Verkehr des Priesters nicht als religiéses Unterrichts- und Er-
ziehungsmittel gelten, schon deshalb nicht, weil der Geistliche
nicht immer Zeit hat, sich mit den Leuten wegen eines sehr
problematischen Erfolges abzugeben und weil die Leute, mit
Ausnahme einiger oft listicer Personen, auch nicht mehr die
Gewohnheit haben, sich in ihren religiésen Angelegenheiten an
den Geistlichen zu wenden. Gut wire es allerdings. Doch manches
wire gut, was nicht geschieht und auch nicht geschehen wird. —
Tatsédchlich ist das Leben, Reden und Handeln des Seelsorgers
ein indirekter Unterricht fiir das Volk; doch wie dies geschehen
solle, gehort in die Pastorallehre. Ich will nur beziiglich der
Predigt, Christenlehre und der religiésen Presse meinen An-
schauungen entsprechende Grundsitze stipulieren.

Die Predigten miissen den modernen Bediirfnissen sowohl
beziiglich des Inhaltes als auch beziiglich der Form entsprechen.
Die heutigen Predigten bewegen sich noch immer im alten
Geleise. Viele Predigtwerke sind nur Abschreibungen von
Predigten, die ein Bossuet oder Faber gehalten haben. Erscheint
einmal etwas Originelles, dann wird es ordentlich ausgeschrotet,
wie z. B. die Predigten P. Abels. Sehr viele begniigen sich
jedoch mit irgend einem Predigtblatt, das ihnen die Predigt fir
den néchsten Sonntag bringt. Es ist dem Priester nicht zu ver-
argen, wenn er sich beim jetzigen Studiengange mit der nichst-
besten Predigt zufrieden gibt. Der Priester, erzogen nach meinen
frither angefithrten Grundsitzen, wird jedoch nach Héherem
und Besserem verlangen; seine Predigten, hervorquellend aus
gliubigem, tief fithlendem Herzen, und vorgetragen in schéner



— BE ==

Sprache und in flieBendem Tempo, werden Wurzel fassen in
den Herzen der Zuhirer. Die gediegene Ausbildung auf Grund
der Muttersprache im Seminar wird ihn dazu befihigen.

Es ist gar nicht zu glauben, welche Leistungen oft auf
der Kanzel geschehen, Produktionen, die eher fiir einen Zirkus
taugen als fiir die geheiligte Stétte der Kanzel. Kein Wunder,
daB sich die Intelligenz von solchen Predigten zuriickzieht!
Man hort oft Predigten, daB man sich skandalisiert. Auch in-
haltlich sind sie nicht immer richtig. Manches wird iibertrieben,
kleinere Siinden werden so dargestellt, als ob sie das Hollen-
feuer verdienten! Dies alles beruht auf mangelhafter Vorbil-
dung im Seminar.

Es ist somit zu fordern, dafll die moderne Predigtliteratur
einer genauen Kritik unterzogen wird, ferner dafl die Predigten
nach einem gewissen System verfalit und vorgetragen werden,
in den Predigten auch nie etwas iibertrieben, das Unwesent-
liche nicht zum Wesentlichen gemacht wird, ferner, dall wie
beim Unterrichte so auch bei der Predigt auf die gleichzeitige
Bildung des Verstandes und des Gemiites Riicksicht genommen
wird. Fiir geeignete Predigtliteratur ist Sorge zu tragen etwa
durch Einsetzung eines Komités von bekannten Predigern, die
den iibrigen mit Rat an die Hand gehen sollten. — Schon bei
den gewdohnlichen Vortriigen in den Seminarien ist darauf
Bedacht zu nebmen, daB die Vortrige flieBend, in schoner rhe-
torischer Form gehalten werden.

Die Abhaltung der Christenlehren hat an Sonntagnach-
mittagen eine verhiltnismiBiz sehr geringe Bedeutung, da
heute nicht mehr wie ehedem die Kirche das alleinige Zentrum
des geistigen Lebens ist. In den Stadten gab es ehemals kein
so hastiges Geschiftstreiben, auf dem Lande keine so ange-
strengte Wochenarbeit, wie heutzutage. Von der weitumher zer-
streuten Bevolkerung kann man nicht verlangen, vormittags
und nachmittags den weiten Kirchweg zuriickzulegen Der
Sonntagnachmittag ist auf dem Lande und in der Stadt die Zeit
der geisticen und korperlichen Erholung. Ferner ist es auch
fiir den Geistlichen anstrengend, nach dem vormittigigen
Gottesdienste und einer oft durch viele Stunden dauernden



- 183 -~—

Sakramentserteilung noch von der Kanzel herunter Christen-
lehren zu halten. In der Regel findet man stets die gleichen
Personen, meistenteils Frauenspersonen als Teilnehmerinnen am
Nachmittagsgottesdienste. Und doch soll dafiir gesorgt werden,
daB der religiése Unterricht nicht mit dem Austritte aus der
Schule fiir immer abgeschlossen wird! Wir miissen somit andere
Wege einschlagen.

In groBeren Orten, sogar auf dem Lande bestehen ge-
werbliche Fortbildungsschulen; bei uns in Kiirnten will man
in jedem geschlossenen Orte landwirtschaftliche Fortbildungs-
kurse einfithren, In diesen Schulen fehlt meistenteils der wich-
tigste Gegenstand, die Religion. Die kirchlichen Kreise nehmen
davon auch nicht viel Notiz, Ich bin {iberzeugt, wenn ein Geist-
licher den Religionsunterricht dem iibrigen Unterrichte an-
schliefen wiirde, was allerdings gratis geschehen miifite, wiirde
niemand dagegen etwas haben. Es sollte so vorgegangen werden:
Der Geistliche liest unter Teilnahme der Gewerbeschiiler und der
Besucher der landwirtschaftlichen Kurse die heil. Messe in einer
Kirche in der Niihe der Schule, worauf er sich in die Schule
begibt, wo der religitse Unterricht mit Absingung eines reli-
gidsen Liedes beginnen soll. Der Gewerbeunterricht pflegt Sonn-
tag vormittags stattzufinden; deshalb soll der Priester den
Gottesdienst und den Unterricht so einrichten, dall um die fest-
gesetzte Stunde der iibrige Unterricht einsetzen kann. Der Unter-
richt muB auf den Verstand und das Gemiit einwirken, der
Seelsorger mull guter Freund, Kamerad und Ratgeber der Schii-
ler sein. Ein langweiliger, iiber jede Kleinigkeit sich aufhalten-
der Seelsorger pafit am wenigsten fiir diesen Unterricht.

Im Lehrlingsheim, sowie an manchen Fachschulen wird
auch heutzutage der Religionsunterricht erteilt, doch wie? Der
niichstbeste Kaplan wird einfach hineingeschickt und dort waltet
und schaltet er nach seiner Willkiir. Man wirft den Pudel ins
Wasser, damit er dort schwimmen lernt. Ich meine jedoch, wenn
einer in dieses Wasser geworfen wird, da sollte er schon gut
schwimmen konnen, Ich war einstens in einem katholischen Lehr-
lingsheim Zeuge einer Christenlehre, die ein hochgebildeter
Ordensmann gehalten hat. Ich war noch Theolog. Der Herr sal3



— 184 -

beim Tisch, sehaute 6fter in sein Buch hinein als zu den unauf-
merksamen Jungen hiniiber. Er trug vor, als ob er gebildete Theo-
logen vor sich hétte. Ich habe mich vor Lehrlingen und einigen
grifieren Gesellen geschiimt wegen des ganz unpidagogischen
Vortrages meines vorgesetzten Begleiters. Nebenbei erwihne ich,
daB ich bei der Konkurspriifung einige Kandidaten Katechesen
ausfithren horte, die ganz wie eine Predigt und auch im iiblichen
Predigttone vorgetragen wurden. Mit dieser Leier vor die
Kinder treten! Er bekam ,sehr gut” fiir die miindliche Katechese.
Ich war konsterniert. Der andere, der natiirlich und gemiitlich
gesprochen hatte, entsprach nur ,gut”. :

Die Midechen im Alter von 14 bis 16 Jahren, die keine
hohere Volksschule besuchen, sollen in den Stddten be-
‘sonders und zwar vor dem Nachmittagsgottesdienste in den
Christenlehren #hnlich wie die Gewerbeschiiler unterrichtet
werden. Auf dem Lande sollen Knaben und Midehen im Alter
von 14 bis 16 Jahren, wenn mehrere Geistliche da sind, abge-
sondert, wenn einer, zusammen und zwar in allen Féllen in
der Schule den religidsen Unterricht geniefllen. In der Schule
bewegen sie sich viel freier und gehen lieber dorthin zum
Unterrichte wie in die Kirche. Die Jugend in diesen Jahren ist
von téglichen Sorgen noch nicht geplagt, von der Arbeit nicht
ermiidet; deshalb wird sie im religidsen Unterrichte eine geistige
Erholung finden. Dieser sonntiigliche religiose Unterricht soll
jeden Sonntag vom 1. November bis 1. Mai stattfinden, spiter
soll auch die Jugend den Sonntagsnachmittag frei haben.

Der Leser wird sehen, dall da niechts unmogliches verlangt
wird, sondern etwas, was sich sehr leicht erreichen lafit. Nur
mub es allgemein eingefiihrt sein, damit nicht ein Nachbar den
anderen, der so etwas einfiithrt, wegen seiner Extravaganzen
auslacht. Anfangs wird man in einigen Orten allerdings ge-
ringere Teilnahme finden, doch bei allgemeiner Einfithrung und
bei ununterbrochener Ausdauer wird die Teilnahme als christ-
liche Pflicht empfunden werden.

Ich schreibe dies, wiewohl ich weill, dafl man trotzdem
vorziehen wird, vor den leeren Biinken nur einigen schwer-
horigen Weiblein das kostbare Wort Gottes zu erkliren. Es



—  1BB —

scheint, als ob es uns ,verwunschen” wire, dem alten Gehiuse
nicht entschliipfen zu kénnen!

Unsere religiése Presse, nicht im Sinne der christ-
lichen Presse genommen, bezieht sich nicht so sehr auf die Reli-
gion iiberhaupt, als vielmehr auf die verschiedenen separitisti-
schen Andachten. Es gibt Orden und auch Priesterparteien, die
auf die Propagation irgend einer Andacht alles Gewicht legen.
Sie miissen ihre Andachtsparteiblitter haben. Da haben wir nun
eucharistische Blitter, Marienblitter, Antoniusblitter, Kongre-
gationsblitter u. s. w. Was ich iiber die Andachten denke, werde
ich spéter sagen.

Manche Menschen haben {iberhaupt keinen Sinn fiir spe-
zielle Andachten. Kein Mensch darf ihnen dies iibel nehmen.
Sie sind trotzdem gut katholisch und religids. Fiir diese mul
auch eine religiose Presse geschaffen werden, die die Reli-
giositdt tiberhaupt auf Grund der fundamentalen katholischen
Lehren befordert, ohne sich auf irgend welche Privatandachten
zu beschriinken. Uber den Unterrichtswert der Presse brauche
ich wohl kein Wort zu verlieren.

Die religitse Presse soll vollkommen unpolitisch sein.
Zum Muster kénnte man sich etwa die ,Hausblitter” nehmen
die als Beilage des ,Landboten” von A. Opitz herausgegeben
werden; nur miiite der Leitartikel sich an die Sonntagsevan-
gelien anschlieBen und religiose Erbauung bezwecken. Jedes
Pfarramt soll eine bestimmte Menge dieser religiésen Schriften
empfangen und sie durch eine geeignete Person draullen vor
der Kirche feilbieten. Bei jeder Pfarrkirche, auch die Stadt-
kirchen nicht ausgenommen, sollen sich eigene Schaukasten
oder eigens konstruierte, zusammenlegbare Tische befinden, an
denen sofort nach dem Gottesdienste die Andachtsblitter, und
zwar nur diese feilgeboten wiirden. Im Laufe der Zeit lassen
sich vielleicht auch Automaten aufstellen. Bei den Kirchen auf
dem Lande verkaufen oft Biicker ihr Brot vor der Kirchentiir.
Warum sollten auch wir den Menschen keine geistige, reli-
gitse Nahrung fiir die Sonntagsnachmittage bieten? Sogar die
Bahn sorgt fiir die Unterhaltung der Reisenden durch Auf-
stellung der Zeitungsverschleile! Fithren auch wir den Gléu-



— 186 —

bigen seeleneririschende Nahrung fiir die langweiligen Winter-
nachmittage zu. Es ist zu erwarten, dafl die freie Kolportage
freigegeben wird. Beniitzen wir sofort die giinstige Gelegenheit,
um nicht hinterher das Nachschauen zu haben, wie es leider
gerade bei der Presse geschehen ist. Auch jetzt ist die Lizenz
zum derartigen Verschleil leicht nur gegen Bezahlung der
Stempelgebiihren zu erlangen.

Ausgezeichnet geschieht die religidse Schulung durch
Biichervereine wie z.B. die St.Josefsvereins-Biicherbruderschaft
in Klagenfurt. Doch man soll ihr nicht Konkurrenz machen
durch andere Biichervereine! Kaum hat man ihren Erfolg ge-
sehen, so gehen auch andere Didzesen daran, #hnliche Insti-
tutionen in das Leben zu rufen, anstatt durch gemeinsame
Arbeit aller katholischen Deutschen an einem Werke zu ar-
beiten, damit sich dieses durch gediegene und billice Biicher
itberall Eingang verschaffe.

Zur Religiositit tragen auch viel gute Gebetbiicher bei.
Gebetbiicher werden wohl geschrieben und gedruckt und auch
genehmigt. Daff nicht alle gut sind, ist bekannt, da namentlich
die Kritik sich nicht geniigend mit einem so wichtigen Gegen-
stande, wie es die Andachtsbiicher sind, befalit. Der Geistliche
weill selbst nicht, wo man echte Perlen bekommt, noch weniger
das Volk. Auf die Anpreisungen ist nicht viel zu halten. Die
Gebetblicher, die fiir das gewdhnliche Volk bestimmt sind,
miissen verschieden von den Gebetbiichern sein, welche die
Intelligenz bedarf. An letzteren fehlt es uns iibrigens fast ganz.
Jeder Geistliche soll iiber gute Gebetbiicher orientiert sein.
Sie sollten in den Verordnungsblittern &fters und nidher an-
gegeben werden.

Die christliche Charitas hitte ein sehr edles Feld, wenn
sie einen Fond gegriindet hitte, um arme Diengtboten, nament-
lich an parititischen Stationen, mit guten Gebetbiichern zu be-
schenken. Die Protestanten haben eine Bibelgesellschaft, wir
haben nichts dhnliches.

Fast jedes protestantische Haus verfiigt auch iiber ein
populires Hausandachtsbuch. Diejenigen, die nicht in die Kirche
gehen konnten, kommen Sonntags zusammen und verrichten



— 187 —

ihre Andacht, wiihrend einer aus dem Buche vorliest. Hitte
dies nicht auch bei uns Katholiken einen immensen Wert? Tau-
sende und Tausende kénnen nicht in die Kirehe gehen, sind oft
zu ermiidet wegen der Wochenarbeit, es fillt ihnen schwer, dort
eine bis zwei Stunden zu stehen: sie bleiben zu Hause. Die
Katholiken in der Diaspora hiitten in dem Andachtsbuch ihren
Seelsorger. Welcher Trost wiire fiir sie ein Andachtsbuch. Ein
ganz geeignetes Andachtsbuch haben wir nicht, oder wenn es
jemand kennt, dann ist es im allgemeinen nicht eingefithrt.
P. Cochemsche Biicher sind zu wenig allgemein gehalten; das
Andachtsbueh muf} sich an die Sonntagsevangelien anschliefien.
Der ,Goffine” ist zu viel katechisierend. Das Buch mufl wie ein
beliebter Prediger sein, der alle Kiinste anwendet, um das Herz
des Menschen zu gewinnen. Der Besitz eines Hausandachts-
buches mufl eine katholische Gepflogenheit werden; wie ein
religitses Bild an der Wand, so muf} sich auch das Andacehtsbuch
samt der heil. Schrift im Kasten des Familienzimmers befinden.

Die Gebet- und Andachtsbiicher sollen gleichzeitig mit den
Andachtsbléittern auf die frither gezeichnete Weise mit den schon
auBerhalb ersichtlichen Preisen an Sonntagen feilgeboten werden.

Das Lesen wird zum allgemeinen Bediirfnis. Wird den
Leuten nicht Gutes geboten, so lesen sie Schlechtes. Kargen
wir doeh nicht mit der religitsen Nahrung fiir das Volk und
ziehen wir die Schlafmiitze herunter und schauen wir, wo
etwas fiir unsere heilige Sache zu gewinnen ist! ,Die Seele ist
willig, doch das Fleisch ist schwach”, weil es sich in seiner
gewohnten Ruhe nicht storen lassen will! — —

Zur religitsen Erziehung des Volkes gehdrt auch ein
verstindlicher und geziemender Gottesdienst samt einer er-
bauenden Liturgie. Jedoch diesen Gegenstand will ich im
folgenden Abschnitte behandeln.

Nicht zu iibersehen ist es, dal bei der religiésen Er-
ziehung auch die christlichen Kiinste ein grofie Rolle spielen.
Auch diesbeziiglich muf Klarheit geschaffen werden. Wir
héren in der Jetztzeit klagen, als ob wir Katholiken uns allzu
wenig an Schaffung moderner Kunstwerke beteiligen wiirden,
daBl unsere Literatur riickstéindig ist u. s. w. Auch Dr. Ehr-



— 188 —

hard erweckt den Schein, als ob er meinen wiirde, dai durch
eine regere Beteiligung der Katholiken an wissenschaftlichen
und kiinstlerischen Taten der Neuzeit wenigstens ein wichtiger
Faktor zur Aussdhnung der Kirche mit der modernen Mensch-
heit gesetzt wiirde. Nun setzen wir den Fall, dafl in der
Neuzeit zufillig die grofiten Gelehrten und die besten Literaten
katholischer Gesinnung wiren, wiirde eine solche Annéherung
stattfinden? Durchaus nicht. Das Volk wiirde zum Teile ihre
Werke hochschitzen, sich um ihre katholische Gesinnung je-
doeh gar nicht kiimmern, zum Teile wiirde man sie einfach
ignorieren und als minderwertig bezeichnen, wie es sehr oft ge-
schieht. Ob Webers ,Dreizehnlinden”, in welcher Dichtung der
Verfasser so schon das Sachsenvolk besingt, an den sichsischen
Schulen gelesen wird?! Dafiir gibt man der Jugend anderes
Zeug. Aullerdem betrachte man, wie z B. die italienische Re-
gierung mit dem beriihmten Jesuiten Secchivorgegangen ist. So-
eben las ich von den Verfolgungen des beriihmten Astronomen,
dem man deswegen nachstellte, gerade weil er Jesuit war.

Deshalb kann nur die fundamentale religitose Er-
ziehung der Welt einzig und allein die Auss6hnung
der Kirche mit der Welt zustande bringen, die christlich ange-
hauchte Wissenschaft und Kunst kann sie nur befestigen. Es ist
ferner auf Grund der Geschichte aller Zeiten festzuhalten, daBl ein
religiéses Volk religiése Kunst produziert und die Wissenschaft
mit religidsem Geist auffaBt, nicht aber umgekehrt, dal christ-
liche Wissenschaft und christliche Kunst das Volk ohneweiters re-
ligits mache. Wer somit nach christlichen Kunstwerken verlangt
und christliche Wissenschaft verlangt, setze die erste Bedingung
dafiir: die Religiositdt des Volkes. Es blitht noch teilweise die
christliche Baukunst, weil ihre Werke Abnehmer finden, die
christliche Literatur kann nicht gedeihen, weil sie eben keine
Abnehmer findet. Jede Klage iiber die Riickstindigkeit der
Kirche in der Jetzzeit beziiglich der Kiinste und Wissen-
schaften reduziert sich auf die berechtigte Klage iiber den Mangel
an Religiositit des Volkes, welches religiose Kiinstler und
Gelehrte hervorbringen, respektive unterstiitzen sollte. Wir
sehen somit, wo der Anfang zu machen ist.



— 189 —

B. Die Verhiltnisse innerhalb der Kirche erfordern
in vieler Beziehung eine Anderung.

I.
Die kirchliche Liturgie.

Wir Katholiken haben einen herrlichen Gottesdienst, so
daBl ihn auch Andersgliubige bewundern. Trotzdem machen
wir die Erfahrung, dali gerade die Katholiken vom Gottes-
dienste ferne bleiben, weil sie die Bedeutung desselben nicht
kennen.

Der einzige obligate, gemeinsame und &ffentliche Gottes-
dienst ist bei ung das heil. Mefopfer; denn blofi von der heil.
Messe bestimmt die Kirche strenge: Du sollst an Sonn- und
Feiertagen die heil. Messe mit gebiihrender Andacht horen. Die
meisten Menschen nehmen nur, wenn sie eben iiberhaupt an re-
ligiosen Ubungen teilnehmen, an diesem Gottesdienste teil. Die
verschiedenen Zeremonien bei den Prozessionen, in der Karwoche
sind im Vergleiche zur heil. Messe nurnebenséchlich. Weder wir
Priester noch die Gliubigen sind verpflichtet, an denselben teil-
zunehmen. Die Zeremonien der Sakramentserteilungen sind mehr
privater Natur, so wie auch die iibrigen Zeremonien, wie Be-
erdigung, Segnungen ete. Diejenigen, die glauben, in der
Kirche wére nichts Unwesentliches, konnen sich in die geschicht-
liche Entwicklung der Kirche gar nicht hineindenken.

Mit Riicksicht auf den Umstand, dafl die heil. Messe gewigser-
malen der einzige Gottesdienst ist, habe ich fiir das Religions-
lehrbuch der Volksschule eine griindliche Erklérung des heil
MeBopfers verlangt. Ich fordere auch, daB sowohl der latei-
nische Gesang auf dem Chore als auch der laute Gesang des
Priesters von allen Glidubigen verstanden und der Gottesdienst
nicht zu einem unverstandenen Schauspiel werde. Die lateinische
Sprache ist nur fiir die Feier der heil. Messe beizubehalten,
wihrend die librige Liturgie in der Landessprache stattfinden
miiBte. Die Griinde fiir die Beibehaltung der lateinischen Sprache
bei der heil. Messe sind folgende:



— 190 -

1. Da das zweite Kirchengebot alle tiberall obligiert, wo
eine katholische Kirche ist, so konnen alle Nationen ihrer
Pflicht nachkommen, ohne daf} sie Grund zur Klage iiber die
Bevorzugung eines anderen Idioms haben, was bei heutiger
nationaler Verhetzung sehr wichtig ist.

2. Der offentliche, alle obligierende Gottesdienst wird
iiberall sprachlich gleich gefeiert, so dafi sich jeder in jeder
katholischen Kirche heimisch fiihlt.

3. Haben die meisten Volker keine autoritative Uber-
setzung der Mefigebete und auch keinen Kirchengesang, der
nur annihernd mit den monumentalen Leistungen auf dem
Gebiete der lateinischen Kirchenmusik zu vergleichen wiire.

Die MeBliturgie in der Volkssprache hat auch seine Griinde,
jedoech hinsichtlich des Gemisches der Nationalititen ist der Ge-
brauch der Volkssprache nicht angezeigt. Wo aber der latei-
nische Chorgesang und der Gesang des Priesters nicht
verstanden wird, weil er nicht erklirt wird, dort hat die
Volkssprache in der Liturgie der heil. Messe den
Vorzug.

Was fiir die Beibehaltung der lateinischen Sprache bei
den iibrigen Zeremonien auller der heil. Messe vorgebracht
wird, ist sehr hinfillig. Die Einheitlichkeit auf das Unwesent-
liche zu erstrecken, wird nie gelingen, es wiire gleich, wenn
jemand eine grofe Fabrik errichten wollte, um fiir alle Men-
schen gleich grofie Rocke zu fabrizieren. — Was gewinnt man
durch die lateinische Sprache und was nicht? Gewonnen wird
eine Einheitlichkeit in unbedeutenden Dingen, nicht gewonnen
wird aber die Erbauung der Gliubigen und das Verlangen der
Verstindigen, dall die Kirche zu ihrem Volke in dessen
Sprache rede.

Was die Zeremonien bei der Ausspendung der heil. Sakra-
mente anbelangt, so sind dieselben allerdings notwendig, haben
aber einen mehr privaten Charakter und richten sich an den
Empfinger der Sakramente. Es wird gesagt: Ego te baptizo, ego
te absolvo. Im letzeren Falle wird ein Urteil in einer fremden
Sprache dem Beichtenden bekannt gemacht. Eine soweit ge-
triebene Einheitlichkeit wird niemandem imponieren, sondern



— 191 —

jeder wird es merkwiirdig finden, dal} etwas in einer unbe-
kannten Sprache gesagt wird, was ohne Verletzung irgend
jemandes in der Muttersprache gesagt werden kdnnte. Der
Einwurf, fremde Nationen werden sich dariiber aufhalten, wenn
der Ritus in der Sprache eines Volksstammes, mit dem sie
nicht harmonieren, stattfinden wiirde, ist kliglich. Kein Mensch
hilt sich dariiber auf, wenn bei den Beerdigungen die gewdhn-
lichen ,Vater unser” am Schlusse in der Landessprache ge-
betet werden. Auch beim Gottesdienste wird in einer bestimmten
Sprache gepredigt. Bei den meisten Sakramenten kommt die
Sprache der Empfinger der Sakramente wenigstens teilweise
zur Geltung. Niemand hélt sich dariiber auf. Es schmerzt mich,
wenn am Karfreitage und iiberhaupt die ganze Karwoche hin-
durch die herrlichen Gebete, die im Namen der Versammelten
verrichtet werden, in einer unverstandenen Sprache gesprochen
werden.

Schitich sagt in seiner Pastoral, VIIL. Aufl, Seite 440:
,Durch die Einfiihrung der Landessprache in den Gottesdienst
wiirde die Einheit desselben und damit auch die Einheit der
Kirche bald ihr Ende erreichen.” Das wire wohl traurig, wenn
die Einheit der Kirche schon deshalb zugrunde ginge. Ubrigens,
dann 1i6t das Ende der Kirche lange auf sich warten, denn
schon dJahrhunderte gebrauchen einzelne Slavenvolker, die
Griechen, Armenier etc. nicht die lateinische Sprache beim
Gottesdienste. In der Kirche gilt ferner der Grundsatz: Unitas
in necesariis. Die Latinitit der Zeremonien ist aber gewil}
nicht eine der Notwendigkeiten.

»Schon die Vielheit der lebenden Sprachen in der Welt,”
fihrt Schiich fort, , . . . . wiirde eine strenge Aufsicht iiber
samtliche Liturgien und die Erhaltung der Einheit derselben
sehr schwierig machen.” Nun die wichtigste Einheit bezieht
gich doch auf die Glaubens- und Sittenlehren, die nieht in der
lateinischen Sprache, sondern in der Sprache jedes
einzelnen Volkes verkiindet werden. Die Aufrechterhaltung
der Einheit der Glaubens- und der Sittenlehren ist viel schwie-
riger, als die der Liturgie, die sichtbar und horbar fir jeder-
mann ist. Wenn trotzdem diese Aufsicht iiber die Einheit



— 192 —

des Glaubens, welche Aufsicht sich nicht auf die lateinische
Sprache stiitzt, gelingt, kann jemand noch im Ernste die Be-
hauptung Schiichs aufrecht erhalten, dall die Aufsicht {iber
nicht lateinische Liturgien nicht gelingen wiirde?

Schiich und Kerschbaumer, der erste Seite 440, der
zweite Seite 1456 (II. Aufl) ihrer Pastoralbiicher, bezeichnen es
als der menschlichen Natur entsprechend, dali die Feier des Hei-
ligen und Geheimnisvollen in einer geheiligten Sprache statt-
findet. ,Durch das ahnungsvolle Helldunkel (!) einer solehen
fremden und geheiligten Sprache wird um den Gottesdienst ein ge-
wisser geheimnisvoller Schleier gelegt, der das Mysteriose des
katholischen Kultus ganz zutreffend symbolisiert und dem religi-
Osen Gefithle ebenso entspricht als dasselbe fordert.” Es wider-
strebt mir, auf diese okkultivistischen Gedanken néiher einzugehen.
Man will somit eine unverstandene Sprache, damit der Gottes-
dienst mysteridser werde! — Heute will man unseren Gottesdienst,
der in spiritu und veritate gefeiert werden soll, so geheimnis-
voll gestalten, wie es die alten Auguren und Haruspizes getan
haben, die ebenfalls altertiimliche Ausdriicke liebten, oder wie
die Wahrsager und Zauberer, die absichtlich alle mdglichen
Fremdworter zusammentragen, um ihre Prophezeiungen geheim-
nisvoll zu gestalten! — Dall Christus und die Apostel diese
Seite der menschlichen Natur nicht kannten! — Die Geheim-
haltung der Sakramentslehre in den christlichen Zeiten
hatte in Anbetracht der Zeitverhiiltnisse ganz andere Bedeu-
tung und einen ganz anderen Zweck.

Dal} die lebenden Sprachen fortwihrenden Verinderungen
unterworfen sind, schidigt nicht, wenn nur die Sache bleibt.
Ubrigens ist die Fassung der Sprachen durch die heutige
Wissenschaft fixiert und kann kein Grund angefithrt werden,
daB die modernen Sprachen nach Jahrhunderten sich soweit
dndern wiirden, dafl sie nicht verstanden werden. Heute ist
ja die Sprache an das Buech gebunden, nicht wie frither an den
Dialekt.

Dal} der Gottesdienst in den modernen Sprachen unziihligen
Entweihungen ausgesetzt wiirde, ist bei einer unverstandenen
Sprache noch viel mehr méglich. Ich kann mit einer Reihe



— 1983 —

von Volkswitzen gerade iiber die lateinische Liturgie dienen.
Nirgends kommen soviele Religionsverletzungen vor, als gerade
in der katholischen Kirche; man hort auch nichts von derartigen
Entweihungen bei den Vilkern, die nicht die lateinische
Liturgie haben. Wie kann man nur solche Behauptungen
aufstellen, wie es die beiden Verfasser der Pastoralbiicher tun!

Das Konzil von Trient sess. XXII. de sacrific. missae ¢. 8
sagt nur ither das heil. Meflopfer ,non expedire, ut vulgari passim
lingua celebraretur”. Das Konzil sagt auch nur: ,non expedire”
In derselben Session tritt es gegen diejenigen auf, die in der
heil. Messe eine Belehrung haben wollten und sagt unter an-
derem: sacrifieii oblatio magis in re, quam in verbis consistit. ..
quare impertinens est, utrum missa dicatur lingua vulgari vel
non vulgari! Somit verlangt das Konzil nicht einmal far die
heil. Messe strikte die lateinische Sprache, wie ich gie aus
Griinden der ZweckmifBigkeit gefordert habe.

Auch die Stelle des Apostels im I. Corinth. 14, 18: ,Ich
will doch lieber vor der Gemeinde fiinf Worte sagen, die ver-
stindlich und belehrend sind, als zehn Tausend in einer frem-
den Sprache” wird willkiirlich erkldrt. Das Zitat spricht klar
fir mich!

Dr. Kersechbaumer bietet wenigstens im Kleingedruckten
die ganze Wahrheit, dal ndmlich verschiedenen orientalischen
Vélkerschaften der Gottesdienst in ihrer Sprache erlaubt worden
ist und zitiert den Ausspruch des Papstes Benedikt XIV.: ,Ut
omnes Catholici sint, non ut omnes Latini fiant, est necessarium.”
Jetzt vergleiche man die frithere Behauptung des Dr. Kersch-
baumer mit dieser letzteren Stelle und bilde sich das Urteil!

Wie tief das Verlangen des Klerus nach teilweiser Liturgie
in der Volkssprache ist, wird die Anfithrung und Betrachtung
des Protokolles der Konferenz der Dechante am 27. Mai 1902
in Klagenfurt lehren. Ich will die zum Gec'enstande gehdrigen
Stellen zundchst wdortlich anfiihren.

»IIL. Kurze Erlduterungen iiber das neue Rituale. Die
Frage iiber das neue Rituale wird damit erledigt, dafl die Be-
sprechungen, wie sie bei der Konferenz stattgefunden, schriftlich
in Erinnerung gebracht werden.

Yogrinec, nostra culpa. 13



— 194 —

Uber das Rituale im allgemeinen bemerkt P. T. Fiirst-
bischof: Das Rituale ist eigentlich vergritfen gewesen; darauf
wurde nach Salzburg die Anfrage gestellt, ob Balzburg in
kiirzerer Zeit eine Neuauflage fiir die ganze Erzditzese zu
machen gedenke, da die Ritualien in vielen Ditzesen vergriffen
wiren. Salzburg dachte aber an eine Neuauflage nicht; andere
Bistiitmer hatten sich unmittelbar nach Rom gewendet, so
Linz, Lavant, Brixen, wie auch Wien und St. Pélten. Die haben
alle den Ritus fiir Singularia aufgenommen, die in ihren Did-
zesen bestanden. Rom hat aber nicht zugestimmt; es sollen
die singuliren Riten, die einzeln genehmigt wurden, nicht
einmal mit dem rdmischen Rituale zusammengebunden werden.
Die besonderen Riten hat das Konzil von Trient ja beschiitzt
als altehrwiirdige Gebraduche, aber die Praxis in Rom ist
jetzt diese, wie sie in dem neuen Rituale zur Darstel-
lung kommt. Es wird nicht mehr lange dauern, dali das
groflie Rituale aufgelegt wird. .. .. Im besonderen wurden
folgende Vorschriften und Wiinsche vorgebracht.

a) Nach der Austeilung der heil. Kommunion darf nicht
mehr der Segen mit dem Allerheiligsten gegeben werden. Man
weist dagegen auf Indulte von Rom fiir andere Didzesen hin.
Fiirstbischof entgegnet: Die Kirche ist auf der ganzen Welt
die gleiche, das soll auch im Ritus erkenntlich sein. Auf Rei-
sende macht es einen groflen Eindruck, wenn sie iiberall den
gleichen Ritus finden. Das Volk wird sich bald an den neuen
Ritus gewdhnt haben. Ferner ist die Pietfit gegen die réomische
Kirche doch mehr als das Singuldre. Jetzf ist auch schon das
Rituale bestimmt. Man miilite um eigene Indulte ansuchen. . . . .

b) Bei der Kommunionspendung miissen die Worte: ,0
Herr, ich bin nicht wiirdig” lateinisch gesprochen werden. Es
wurde unter anderem ersucht, diese Worte deutsch sprechen
zu diirfen. Fiirstbischof erwidert: Ich habe auf allen meinen
Visitationen diese Worte lateinisch gesagt. Diese Worte gehdren
zur forma sacramenti, zum Kommunionritus, sowie die lateinische
Formel beim Taufritus. Darum nicht viel riitteln daran! Das
romische Rituale ist das einfachste, das sicherste, das bedeu-
tendste und das verbreitetste . . . . . Eine weitere Entgegnung



—  h e

war: das gesamte Gebet der Gliubigen, welche alle mitgebetet
haben, hat viel zur Andacht gestimmt. Der Fiirstbischof: In dieser
Diozese wird auch meistenteils nur leise mitgesprochen, nicht
laut. So haben mir auf Anfragen vor kurzem erfahrene Herren
mitgeteilt. In der Seckauer Dibzese wird i{iberhaupt nur leise
mitgesprochen. Von Obervellach kamen 1887 Klagen, dal3
diese Worte laut mifgesprochen werden, denn Rom gestattet
nicht, daB diese Worte in der Muttersprache gesprochen werden,
weil sie schon zur forma der Spendung des Sakramentes ge-
horen. Fiirstbischof von Marburg hat mit vollem Ernst die
Bitte, ,Domine non sum dignus” in der Muttersprache sprechen
zu dirfen, abgewiesen, weil er iiber die romische Anschauung
wohl informiert war. Eine weitere Bitte ging dahin, diese Worte
wenigstens einmal in der Muttersprache sprechen zu diirfen,
wenn sie schon dreimal lateinisch gesprochen worden sind.
Fiirstbischof: Das hiingt leider nicht von mir ab. In Rom bei
der Congregatio falt man die Sache anders auf. Es wire eine
Interruptio der von der Kirche vorgeschriebenen forma sacra-
menti. Es wiire gut, wenn Gebetbiicher herausgegeben wiirden,
in denen beide Formulare lateinisch und deutsch gegeben
werden. Keine Didzese wird sich der anderen fiigen, aber alle
werden sich Rom fiigen. In Frankreich hat es iiber die zwei-
hundert Jahre gedauert, bis ein einheitlicher Ritus ange-
nommen war. . . . .

¢)...d)...e) Ein anderer Wunsch in einer Separat-
angabe enthilt die Bitte, dall bei Beerdigungen zuerst die latei-
nischen Gebete und sodann dieselben deutsch gebracht werden
diirfen. Darauf wird hier erwidert, dall dieser Gebrauch vor
30 bis 40 Jahren nirgends in der Dibzese bestanden hat und
auch in anderen Ditdzesen, soweit bekannt, fiberhaupt nicht be-
steht, nur an einzelnen Orten illicite in Ubung gekommen ist.
Wenn einzelne Pfarrer nach ihrem Belieben bei rituellen Hand-
lungen vorgehen, wie stehen dann die anderen Pfarrer, die
sich genau nach dem Rituale halten, bei etwaigen neuen Ein-
filhrungen da, und wer wird die Grenzen bestimmen?....”

Meine Notizen: In der Gurker Didzese haben wir ein
kleines Rituale bekommen, das nur den Ritus der wichtigsten

13%



== G

kirchlichen Funktionen enthilt. Dariiber sollten sich die Dechante
dulfern! ,Salzburg dachte an eine neue Auflage nicht.” Fiirchtete
es sich etwa, dafl die neue nicht bestitigt wiirde! Fiir Linz,
Lavant, Wien etc. wurden einzelne Riten genehmigt, nur sollten
sie nicht mit romischen zusammengebunden werden. Die Riten
sind zu stark eingebiirgert, deshalb will man eben auf geeignete
Gelegenheit warten, um sie zu entfernen! In der fritheren Zeit
durften die Bischife sogar Feiertage eintithren, jetzt ,hingt es
leider von einem Bischofe nicht ab”, das einmalige Sprechen
der Worte ,Domine non sum dignus” in der Volkssprache einzu-
fiihren. Die Bischofe sind Nachfolger der Apostel. Der Papst
ist nur primus inter pares. Sie haben das Recht, sogar bei
Glaubensentscheidungen mifzuberaten.

Besteht die Gewalt der BisechOfe nur darin, Priester zu
kreieren und zu regieren? -— Jetzt kommt das Interessante:
»,Das Konzil von Trient hat die besonderen Rifen beschiitzt, die
Praxis in Rom ist jetzt eine andere.” Da werde ich irre, ich
glaube, die Dogmatiker und die Kanonisten auch. Steht die
Congregatio rituum iiber dem Konzil?

Ad a) ,Die Kirche ist auf der ganzen Erde die gleiche.”
DaB sich die Kirche dessen nicht frither bewufit war, als sie
sogar in einzelnen Teilen éigene Riten einfithrte! Warum geht
die Vertretung der Kirche heute nicht iiberall gleich vor? Wenn
ein Indult den Linzern gegeben wurde, so kénnte dasselbe
auch den Kirntnern gegeben werden. Es ist eben dies das Bittere,
dall man nicht geniigend begriindete Entscheidungen fillt; denn
gleiche Griinde miifiten ja gleiche Entscheidungen zur Folge
haben. Auf ,Reisende macht es allerdings einen grofien Ein-
druck, wenn sie iiberall den gleichen Ritus” finden, noch mehr
Eindruck macht es aber auf das gute, in seinem Glauben schon
ohnehin irre gemachte Volk, wenn ein alter Brauch plotzlich
abgeschafft oder latinisiert wird! Pietiit sollen wir allerdings
gegen die romische Kirche besitzen, doch diese Pietiit soll nicht
jene Pietét hindern, die wir dem gliubigen Volke schuldig sind.
Gebet Rom, was Rom gehort und dem Volke, was ihm gebiihrt!

Ad b) Den Punkt iiberlasse ich den Dogmatikern zur Be-
trachtung, indem ich sie auf den Vergleich mit der Taufformel



— 197 —

aufmerksam mache, da ja an dieser nicht geriittelt werden
diirfe und sie auch forma sacramenti sei! Der Fiirstbischof von
Lavant hat mit vollem Ernst die Bitte abgewiesen, blol weil
er iiber die rdmische Anschauung informiert war. Diese ,romi-
schen Anschauungen” sind aber michtig! Interessant!

Ad ¢) Man sieht, wie der Klerus sich bemiiht, dem Volke
dieergreifende Zeremonie der Beerdigung begreiflich zu machen.

Das Vorhergehende wolle man nicht als Auflehnung gegen
die kirehlichen Obrigkeiten auffassen. Es ist nur eine theoretische
Kritik. Es ist doch besser, dafl wir Priester offen unsere An-
schauungen kundgeben, als im Geheimen ziirnen und oft auch
den Laien gegeniiber unserem Unmut Ausdruck geben. In der
Praxis ist es aber unsere Pflicht, uns den Anordnungen der
Oberen zu fiigen und diese auch auszufithren. Jeder ehrliche
Biirger iibertritt nicht ein unverniinftiges (esetz, sondern er
erfiillt es, bis das Gesetz beseitigt wird.

Iech glaube in dem Vorhergehenden Griinde genug ange-
fithrt zu haben, dal die Forderung der Einfithrung der Volks-
sprache in die gesamte Liturgie mit Ausnahme des Zentrums des
ganzen Kultus, dem Kultus per excellentiam, dem heil. MeB-
opfer eine berechtigte ist, nicht ein ,deutschtiimliches Ge-
gschrei” von unkirchlichen Geistlichen, wie Kerschbaumer
sich in seinem Lehrbuch der Pastoral ausdriickt. Es wird sich
zeigen, wer kirchlicher ist, diejenigen, die ohne das Wesentliche
aufzugeben, in unwesentlichen Dingen den Anforderungen der
Zeit Rechnung tragen wollen, oder diejenigen, die sich lieber
totschlagen lieflen, als daB sie den altertiimlichen Rock ablegen
wiirden. .

1t

Das BuBsakrament.

Es fillt mir natiirlich nicht im entferntesten ein, irgend-
wie die Lehre iiber die heil. Sakramente zu bekritteln. Ich
will jedoch zwei Sachen hervorheben, die in der Praxis einer
Korrektur bediirfen.

1. Das kirchliche Gebot iiber den Emptfang der heil. Sakra-
mente wird in der Praxis dem Volke nicht immer ganz richtig



— 198 —

und klar vorgestellt. — Wir Katholiken sind noch so gliicklich,
daB wir das BuBsakrament haben. Wir sollten doch vorsichtiger
und der Wahrheit entsprechender bei der Erklirung der Pflicht
zum Empfange dieses Sakramentes vorgehen. Wir miissen ja
stets vor Augen haben, dall wir nicht mehr mit einer urteils-
losen Masse des Volkes zu tun haben, sondern daf} die Urteils-
losigkeit immer mehr schwindet und jeder nach Aufklirung
strebt.

Zunichst waren die Gebote i{iber den Empfang des Bub-
sakramentes und des allerheiligsten Altarsakramentes getrennt
erlassen worden, wie auch der Empfang des einen durchaus
nicht den Empfang des anderen voraussetzt, wie heutzutage
sich die Praxis herausgebildet hat. Was den Empfang
des BuBsakramentes betrifft, so bestimmte das Konzil. Lat. IV.
can. 21: Omnis utriusque sexus fidelis — omnia sua peccata
saltem semel in anno fideliter confiteatur. Jeder Gliubiger soll
wenigstens einmal im Jahre seine Siinden seinem Seelsorger
beichten. Fiir das Altarsakrament bestimmt das concil. Trid.
sess, 13, can. 9: Si quis negaverit, omnes fideles teneri singulis
annis saltem in paschate ad communicandum juxta praeceptum
s. matris Ecclesiae, A. S.

Daraus folgt, ¢) dali jeder verpflichtet ist, einmal im Jahre
zu beichten, und zwar wie an anderen Orten wieder die Moral
lehrt, nur dann, wenn er schwere Siinden hat, sonst ist
es nur ratsam, auch zur Beicht zu gehen, wenn man sich nur
leichter Stinden bewulitist, ) dal man zu Osterlicher Zeit
die Kommunion empfangen mufl, ) daB Beicht und Kommunion
nicht notwendigerweise aufeinander zu folgen haben. Warum
sagen wir das nicht dem Volke in der Praxis? Warum sind
wir strenger als die Kirche selbst? Durch diese Vorenthaltung
schaden wir unserer Religion ungemein. Dem Volke wird etwas
als Pflicht auferlegt, was nur guter Rat ist. Die Verbindung der
Kommunion mit der Beicht zur Osterzeit kann nicht einmal
fiberall ein guter Rat sein, da beim grofien Zudrang zu den
Beichtstithlen gerade in den Stunden vor der Erteilung der
heil. Kommunion eine gewissenhafte Verrichtung der Beicht
sowohl von Seite des Priesters als von Seite des Beichtenden



— 199 —

auf Schwierigkeiten st68t. — Oft las ich in den Verkiindbiichern,
wo die ,Osterbeicht” angekiindigt wird, daf alle Gliubigen
unter sehwerer Siinde verpflichtet seien, die heil. Sakra-
mente zur Osterzeit zu empfangen. Wir sprechen von der
Osterbeicht, verteilen ,Beichtzettel”, die wir im Beichtstuhl
abnehmen, respektive wieder als Bestiiticung der Beicht an die
Beichtenden abgeben. Wir betonen auch zu wenig, daBl die-
jenigen, die sich keiner schweren Siinde bewulit sind, eigentlich
nicht verpflichtet sind, zur Beicht zu kommen, daB sie aber
ohne weiteres die heil. Kommunion empfangen kénnen, zu dster-
licher Zeit auch empfangen miissen.

Die Befiirechtung, dall man nicht weill, ob man nicht eine
schwere Siinde habe, als Grund der kirchlichen Praxis anzu-
geben, ist ein Zeichen eines #dngstlichen, nicht konsequenten
Moralisten. Eine schwere Siinde wird iiberhaupt nur dann be-
gangen, wenn eine freiwillige und iiberlegte Abwendung von
Gott und seinen Satzungen stattfindet. Die Siinde mufi vom
Yewissen als schwer bezeichnet werden. Der Seelsorger kann
wohl helfen bei der Gewissenserforschung, doch ein bestimmtes
Urteil kann er nicht abgeben, weil er keine Garantie hat, daB
er vom Konfitenten alle ersechwerenden und mildernden Um-
stinde erfahren hat. Der Konfitent wird selbst noch immer
hesser urteilen, da er den Grad der Willensfreiheit und der
Stiarke der Leidenschaft empfunden hat. Bei intelligenten Kon-
fitenten wird dies immer der Fall sein, namentlich wenn fir
einen klaren Religionsunterricht und lichtere Predigten Sorge
getragen und nicht mehr in den Predigten peroriert wird,
wie z B.: ,Du sagst, Du hast keine Siinde! Du brauchst also
nicht zur Beicht zu gehen! Nun zornig, ungeduldig, etwas hof-
firtig bist Du gewil gewesen. Deine Gedanken und Worte
waren auch nicht immer in Ordnung u. s. w.”

Die Verantwortung fiir einen unwiirdigen Empfang der
Kommunion trigt ja der Kommunizierende. Wenn er so ge-
wissenlos war, zur Kommunion mit unbereuter schwerer Siinde
za gehen, dann wird er auch die Beicht nur pro forma ab-
legen. Hat aber jemand die aufrichtige ﬁberzengung gehabt,
dalB er ohne schwere Siinde sei, dann tritt er ohnehin wiirdig



— 200 —

zum Tische des Herrn und hat das Bekenntnis an der Giltigkeit
der Beichte in diesem Sinne nichts gefindert, da der Konfitent
die Siinde nicht als schwere beichtet und der Priester die
Schwere der Siinde nur in eklatanten Fillen als schwere
konstatieren kann, wo ein normaler Mensch sie ebenfalls als
schwer empfindet.

Es kann somit manche geben, die, streng genommen,
jahrelang nicht verpflichtet sind, zur Beicht zu kommen, wih-
rend sie die heil. Kommunion zu Ostern empfangen konnen. Tat-
siichlich kann ich sagen, dall namentlich unter den Verhei-
rateten in gut christlichen Lindern drei Viertel ohne schwere
Siinde sind: Fluchworte im Zorne bei den Minnern, Klatsch-
sueht bei den Frauen sind die gewdhnlichen Fehler. In der
Stadt gibt es auch sehr viele Familien, namentlich aus intelli-
genten Kreisen, bei denen keine besonderen Ubertretungen
vorkommen. Manche gehen auch deshalb nicht zur Beicht, weil
sie sehen, dall doch immer das Gleiche zum Beichten kommt.
Die Leser wissen aus eigener Erfahrung, dal man meistenteils
aus verschiedenen Aufregungen und Versuchungen nicht heraus-
kommen kann, oder besser gesagt, herauszukommen pflegt.

Wir Priester empfangen jedesmal bei der heil. Messe die
Kommunion und haben dort, wo mehrere Geistliche sind, viel
mehr Gelegenheit, jedesmal vor der heil. Messe zur Beicht zu
gehen. Warum gehen wir nicht jedesmal vor der heil. Messe
zur Beichte, sondern nur alle acht oder vierzehn Tage, die
wir ja bei den Gldubigen so stark darauf dringen, dali auch
sie jedesmal vor der Kommunion zur Beicht gehen?

Es ist somit eine Unehrlichkeit nicht nur gegen das Volk,
sondern auch gegen die Kirche, wenn wir in der Praxis anders
handeln, als es die Theorie verlangt. Ganz anders wiirde sich
die Intelligenz dem Kirchengebote gegeniiberstellen, wenn das
Gebot richtig beleuchtet wiirde. Die Erfiillung der Oster-
pilicht wiirde mit keinen Schwierigkeiten verbunden sein, die
Beicht an frei gewihlten Tagen des Jahres, wo man gerade
disponiert ist, wiirde eine viel gewissenhaftere sein. Man
brauchte nicht solange, oft an kalten Tagen, niichtern warten,
bis man an die Reihe gelangt. Grofle Erbauung wirde es



— 201 —

hervorrufen, wenn z B. in der Karwoche alle Gldubigen
eines Pfarrortes die Seelennahrung empfangen und vor der
Kommunion laut die Reue erwecken wiirden. Es ist somit nur
ratsam, dal diejenigen, die liBliche Sinden haben, zur Beicht
kommen, nicht aber notwendig; diese Tatsache mufi als der
Wahrheit entsprechend dem Volke klargelegt werden, ebenso
daB es nirgends vorgeschrieben ist, daf die jihrliche Beicht
der schweren Siinden zu Ostern geschehen miisse. Dal}
sogar Moralisten diese Praxis wohl nicht aus moralischen
Griinden, sondern aus unbegriindeter, oft fiir das Volk nach-
teiliger Angstlichkeit, befiirworten, dafiir zeugt die Moral-
theologie Dr. Miillers Lib. ITL., 5. Aufl,, Seite 273. ,Hinc com-
muniter cum s. Alphonso docent, eum qui mortaliter per annum
non pececavit, stricte non teneri ad confessionem. Etenim Ecclesia
suo praecepto determinavit solum quoad tempus confessionis
peragendae praeceptum divinum, quod non obligat ad confes-
sionem venialium. Ita in theoria, cujus nec in catechesibus
neque in concionibus mentio fiat, si quidem in praxi
omnes omnino fideles urgendi sunt, ut saltem singulis
annis peragant confessionem sacramentalem. Wie
herrlich wiire die kirchliche Wahrheit, wenn nicht Allzuiingst-
liche sie mit zentnerschweren Lasten behiingen wiirden! ,Et
quid de iis censeres, qui licet non mortaliter peceasse puta-
verint, tamen ad ss. Eucharistiae sacramentum susecipiendum
ommissa per annum vel amplius confessione sacramentali acce-
dere auderent?” fragt Dr. Miiller weiter. Und was sollte man
iiber die Moralisten sagen, die einen solchen Unfug mit der
Lehre der Kirche treiben? frage ich. — —

2. Was die Achtung vor dem heil. Buisakrament bei den
intelligenteren Glédubigen ganz besonders schmilert, ist die
Art des Beichthérens in den Beichtstiihlen. Diese Art palt in
jene Zeit, wo der Biirger selbst in den grofiten Stidten draufien
vor seinem Hause auf einer holzernen Bank safl und die
Pfeife rauchend das Getriebe der Stadt beobachtete. Jetzt ist
es anders.

Zuniichst weil «) der Konfitent nicht, ob er iiberhaupt
einen Beichtvater findet. Er verschiebt die Beicht, weil er nicht



T

mit voller Bestimmtheit weil, dall er an einem bestimmten,
ihm zur Verfiigung stehenden Tage seine Beicht ablegen kann.

) Mull er herumschauen, wo ein Beichtstuhl besetzt ist.
Da wiire es gut, hineinzugucken, ob nicht ein ihm bekannter
Priester darin sitze, zu dem er kein Vertrauen hat.

y) Wenn man zum Beichtstuhle hingeht, sefzt man sich
dem Anblicke simtlicher Kirchenbesucher aus. Da ist es eine
bekannte Tatsache, dall namentlich der Intelligente, der es mit
der Beicht ernst nimmt und nicht aus blofer Gewohnheif oder
um seine Frommigkeit zu zeigen, wie es oft auf dem Lande
geschieht, sondern aus wahrer Frommigkeit zur Beicht gebt,
sich scheut, im Angesichte vieler Menschen sein Herz zu erdffnen.
Die Beicht ist eine Vertrauenssache und liebt die Stille und
Einsamkeit, was iiberhaupt bei jeder Offenbarung des Herzens
notwendig ist. Ich habe noch nie gesehen, einen Geistlichen
offentlich zur Beicht zu gehen, so daf} ich sogar sehr alte Leute
getroffen habe, die geglaubt haben, der Geistliche gehe iiber-
haupt nicht zur Beicht. Wir suchen meistenteils das Zimmer-
chen manches gutmiitigen Beichtvaters auf. s stehen uns auch
die Zeit und die Mittel zu Gebote, daBl wir auch in die Ferne
zu ihm gehen. Bei dem Laien ist das nicht immer maoglich, er
bringt es nicht iiber sich, sich in die Ginge irgend eines
weiten Klosters zu verirren, um die Zelle eines geeigneten
Beichtvaters ausfindig zu machen. Wer weili es ferner, ob der
Beichtvater Zeit hat oder iiberhaupt zu Hause ist?!

d) Die Kirchen sind oft kalt, und die Beichtenden dringen
sich vor dem Beichtstuhle zusammen, so dali man das Knistern
der Beichtstithle hort. Da soll sich ein besser Gebildeter hinein-
wagen !

g) Die Art des Beichthorens entspricht nicht der Heilig-
keit der Handlung. Wie gerne mdchte man ruhig, nicht lispelnd
sein Herz ausschiitten, um dieses oder jenes fragen! Doch
man ist nicht an den Priester gewodhnt und versteht ihn
schwer. Der Priester konnte sich fast das Genick brechen,
um den Kopf geniigend in die Nihe des Konfitenten zu
bringen, damit er ihn halbwegs versteht. Gefahr ist immerhin
vorhanden, daf ein Herumstehender die Beicht belauscht. Oft



— U e

sprechen auch Priester, ohne daf sie es wissen, laut. Ich kenne
Priester, von denen ich in einem anderen Beichtstuhle alles
gehdrt habe, was sie gesagt haben. Ist der Konfitent schwer-
horig oder auch der Priester, da ereignen sich oft komische
Szenen.

¢) Die Beschaffenheit des Beichtstuhles ist derart, da} er
eher allem anderen #hnlich ist, als dem, was er sein soll. Der
Priester und der Konfitent befinden sich in einer Zwangsstel-
lung, wie in einem Selchkasten, in dem oft von Priestern, noch
mehr aber von Konfitenten alle moéglichen Gertiche vorkommen,
aus denen man oft auf die genossenen Speisen oder Getrinke
des Priesters und auch der Gliubigen schlieflen kann. Die
Gitter selbst sind geschwiirzt von verschiedenen Ausatmungen,
die ansteckend wirken kénnen, Wie komisch nimmt sich oft
der ganze Beichtakt aus, wenn der Konfitent eine ungeschickte
Stellung einnimmt und die Nase durch das Gitter hineinsteckt!
[st das alles modern? Ist das der Platz, um sich seinem
Herzensfreunde zu offenbaren?

3. Wie werden wir nun das Beichtinstitut gestalten, damit
es den Anforderungen entspricht?

In jeder groferen Pfarre haben wir kleine Kirchen und
Kapellen, die nur selten im Jahre benutzt werden. Auch in der
Stadt gibt es eine grofie Zahl wenig frequentierter Kirchen.
Diese Kirchen und Kapellen werden wir zu Beichthiiusern oder
Konfessionarien umwandeln. Auch fiir weltliche Gerichte gibt
es eigene Lokale, warum sollte fiir das Beichtgericht kein
eigener Platz gefunden werden? Dort wo es keine derartigen
Kirchen geben wiirde, sollten eigene gebaut werden. Auf dem
Lande wird es geniigen, wenn zwei oder drei Pfarren oder
auch mehrere iiber ein Beichthaus verfiigen! Die Seitenkapellen
sowie das Presbyterium einer Kirche konnen etwa durch Holz-
verschalungen abgeschlossen und als Beichtlokalititen benutzt
werden. In den grofleren Kirchen sind auch-Seitenschiffe leicht
in eigene Abfeilungen einzuteilen. Nur das Mittelschiff oder iiber-
haupt ein Raum soll gleichsam als Warteraum dienen. Der Eingang
zur Beichtzelle besteht aus einer Glastiir mit einem Vorhange
an der AuBenseite, so daB der Forderung der Kirche nach



A

einem ,locus apertus”, einem allen sichtbaren Platz, Geniige
geleistet wird. Im Inneren befindet sich ein Sessel fiir den
Beichtvater und ein Betschemel oder Knieschemel fiir den
Konfitenten. Der Beichtvater soll durch einen Vorhang, der
ofters gewaschen werden kann, und bis zu seinem Haupte reicht,
von dem Konfitenten getrennt werden. Der Konfitent spricht
nicht in das Ohr des Beichtvaters, sondern geradeaus neben
dem Ohre desselben, in ungezwungener Stellung. Auferhalb
des Beichtzimmers muf stets die Tafel mit dem Namen des
Beichtvaters angebracht werden.

Es miissen die Tage bestimmt sein, an denen Beicht ge-
hért wird, wie aueh die Stunde, z. B. zweimal in der Woche
von 6 bis 8 Uhr frith und 6 bis 8 Uhr abends, in der Oster-
zeit jeden Tag. Dies gilt fir die Stidte. Auf dem Lande sollen
an bestimmten Tagen des Jahres Beichtviter, denen auch die
Pfarrer der Umgebung behilflich sein werden, in den Beicht-
hiusern Beicht horen. Die Gldubigen haben dabei eine grofle
Auswahl der Beichtviter. Hie und da werden auch von
den Pfarrern, angesichts der leichten heutigen Verkehrs-
mittel, eigene Wallfahrten zu Beichtkapellen veranstaltet
werden.

Als Beichtviiter sind stindige Priester fiir zwei oder
mehrere Jahre zu bestimmen. Sie sollen sich mehr im vorge-
schrittenen Alter befinden und aus den Reihen jener genommen
werden, denen die Seelsorge aus irgend einem Grunde zu be-
schwerlich ist und die friihzeitic in Pension getreten sind.
Die Ordensgeistlichkeit hiitte hier ihren schonsten und geeig-
netsten Wirkungskreis. Die Ordensgeistlichen, die im Streben
nach Vollkommenheit sich den Ordensberuf erwiihlt haben, sind
am meisten berufen, Seeleniirzte zu sein.

Die Erhaltung der Beichtviter geschieht auf Kosten des
Religionsfonds, da in der Seelsorge weniger Priester bendtigt
werden, oder wird aus milden Gaben oder aus Stiffungs- und
Pensionsertriignissen bestritten.

Es ist selbstverstindlich, dal es jedem freisteht, auch
auf die heutige Art zu ecigenen Seelsorgern zur Beicht zu
gehen.



— 205 —

Die Vorteile eben erwihnter Einrichtungen werden sein,
dafl die oben geschilderten Nachteile beseitigt werden. Ins-
besondere wird folgendes erreicht:

«) Jedermann wird wissen, wo und zu welcher Stunde er
beichten kann. Er wird sich auch den Beichtvater frei wihlen.

) Der Konfitent, weil in einer ungezwungenen Stellung,
kann ungestort reden und sich mit dem Beichtvater verstindigen.

y) Es entfillt das unangenehme Hin- und Herlispeln durch
das Gitter. Auch der wunzierliche Beichtstuhl wird allmihlich
verschwinden.

d) Man wird nicht von Umstehenden beobachtet und in
seiner IHerzensstimmung gestort.

¢) Das Gedridnge zur Osterzeit, welches jede Andacht
stort, wird aufhéren.

¢) Die Bestimmung eigener Beichtviter zumeist aus dem
Ordensklerus wird auch die Skrupel derjenigen beseitigen,
die bei eventueller Aufhebung des Zolibates nachteilige Folgen
beziiglich des Buflsakramentes befiirchten.

Es ist noch zu bemerken, dali ein anderer Erziehungs-
geist in den theologischen Anstalten auch viel tiichticere Beicht-
viter hervorbringen wird, die nicht bloB wie die Automaten
die Lossprechungsformel sprechen werden, sondern die auch
als Seeleniirzte, als liebe Freunde und Troster den Beichtenden
entgegenkommen werden.

Meine Vorschlige werden allerdings manchem phantastisch
erscheinen. Nun wenn ich richtig denke, ohne Vorurteil und mit
ungetritbtem Auge, dann ist die heutige Art des Beichthérens noch
phantastischer und horrender als meine Vorschlige. Allerdings
ziehen noch ganze Massen zum Beichtstuhle, doch leider werden
diese Massen desto kleiner, je mehr sie sich der Intelligenz nihern.

Man sehe sich die Konfitenten in den Stiddten und auf
dem Lande an, man zihle sie namentlich in den Stidten und
itbertreibe nicht die Zahl der Konfitenten, um sich selbst zu
beschénigen, mache eine ernste Betrachtung i{iber alle jene
Punkte, die ich getadelt habe und nehme die Menschen wie
sie sind, nieht' wie sie sein sollten, dann sechelte man mich
einen Phantasten! — — —



S Ao

T
Das Fasten und das offentliche Gebet.

Das Fastengebot ist ein kirchliches Gebot. Als solches
hatte es einstens eine sehr grofie erziehliche Bedeutung. Die
Volkerschaften, welche die Kirche zur Erziehung iibernommen,
waren groblich sinnlich, nur auf die Geniisse bedacht, sie
konnten auch eine geistice Macht nicht leicht als solche auf-
fassen. Da hat die Kirche das schon bei den Juden iibliche
Fasten urgiert, um die Menschen zur Enthaltsamkeit zu er-
ziehen, sie fiir das Hohere zu gewinnen und zur Erweisung
des Gehorsames gegen die Kirche anzuleiten. Mag die heutige
Zeit auch grobe sinnliche Verirrungen zutage fordern, im
Durchschnitte ist sie doch vom geistigen Streben nach richtigen
oder falschen kulfurellen Lebenszielen beseelt. Auch die Re-
ligion will heute mehr im Inneren des Herzens geiibt, in gei-
stiger Weise, in spiritu et veritate, betitict werden, wenn auch
dieses Streben nicht zum richtigen Erfolge fiihren kann wegen
allzu geringer Mithilfe der Diener aller Religionen. Die Kirche
hat auch mit diesem Zuge der Zeit gerechnet und hat das im
Laufe der Zeit oft geéinderte Fastengebot bedeutend be-
schrinkt und das Fasten erleichtert. Doch gerade durch die
Unzahl von Dispensen wurde die Verpflichtung zum Fasten
bedeutend erschiittert. Wie eine Regel mit allzuvielen Aus-
nahmen fast keine Regel wird, so wird auch das Fastengebot
im praktischen Leben der Katholiken fast zu keinem Gebot.

" Die heutige, mehr oder weniger intelligente Gesellschaft,
die iber alles mit Recht Rechenschaft verlangt, sieht die Zweck-
miBigkeit des Fastens nicht mehr ein. Den Grund, daf ge-
fastet wird, um den Gehorsam gegen die Kirche zu bezeugen,
will sie nicht mehr annehmen. Das Gebot kommt ihr vor als
der Vogteihut, vor dem die Schweizer die Hiite liften muften.
Etwas zu tun, was noch hie und da in Kldstern geschieht, um
bloBen Gehorsam zu beweisen, kann die heutige Zeit mit Recht
nicht mehr zulassen. Es wire auch eine ganz falsche pida-
gogische Erziehung, wenn ein mameluckischer Gehorsam ma-



— 207 —

gebend wire. Solche Erziehung ohne Angabe der Griinde er-
zeugt Verachtung und Erbitterung gegen die Erzieher.

DaB das Fasten innere Abtotung versinnbilden und auch
erreichen soll, kann fir die weitaus groflere Zahl der Gliu-
bigen nicht als zweckentsprechend bezeichnet werden, da die
heutigen sozialen Verhiltnisse ihnen ein viel strengeres Fasten
diktieren als es das strenge Fastengebot der friiheren Zeiten
tat. Man denke an die Entbehrungen der meisten Arbeiter-
klassen, oder der Kleinbauern, die sich Tag fir Tag mit ihrer
ganzen Familie manches entziehen miissen, um ein Fortkommen
zu finden, Die wohlhabenden Klassen haben keine, oder ihre
eigene Religion und kiimmern sich nicht viel um das Fasten-
gebot und so trifft dieses hauptsichlich diejenigen, die
ohnehin das ganze Leben fasten miissen.

Die Verpflichtung zum Fasten ist hauptséichlich durch
den immensen Verkehr aus dem Gewissen verschwunden. Dieser
Verkehr hat so manche alte Einrichtungen und Anschauungen
iitber den Haufen geworfen. Tag fiir Tag kommen Menschen
verschiedener Anschauungen und verschiedener Konfessionen
zusammen, so dafl das Besondere in den einzelnen Kon-
fessionen verschwindet und der Katholik sich nicht
durch Beobachtung des Fastengebotes von den iibrigen
unterscheiden will. Auch stumpft sich das Pflichtgefiihl
durch die Tatsache immer mehr ab, dal man nicht immer das
Fastengebot erfiillen kann.

Es ist aber weiters eine bekannte pastorelle Erfahrung:
Hat man sich einmal tber ein Kirchengebot ofters hinweg-
gesetzt, dann fallt man bald auch die iibrigen Anordnungen der
Kirche gleichgiltig auf; so daBl die Folgerung ganz richtig ist,
daB die Ubertretung des Fastengebotes — durch die sozialen
Verhiltnisse verschuldet — auch einen groBlen Schaden fiir
die Religion iiberhaupt mit sich bringt. Die heutige
Intelligenz setzt sich meistenteils tiber das Fastengebot hin-
weg. Es ist auch erklérlich. Man fiihrt eine sitzende Lebens-
weise infolge der Berufsstellung und verlangt eine leicht
verdauliche zutrigliche Nahrung, was bekanntlich die Fasten-
speisen nicht sind. Selbst Geistliche fiirchten den Freitag. Aufler-



— 208 —

dem ist die gewoOhnliche Fleischnahrung viel billiger als die
schwer zu beschaffenden Fastenspeisen. Die Landbevolkerung
kommt in die Stadt und sieht wie sich die Stéddter um das
Fastengebot nicht kitmmern; viele kommen auch zum Militir,
wo zu ihrer Verwunderung kein Freitag respektiert wird und
so werden auch diese indifferent. Die Dispens wird einfach
nicht verstanden. Ich habe noch nie einen Laien getroffen,
der richtig liber das Fastengebot aufgeklirt wire. In Kirnten
und in Stdsteiermark besteht in noch christlichen H#usern
die Gewohnheit, dafl etwa bis 11 Uhr vormittags an Fast-
tagen nichts gegessen wird. Ieh kannte Dienstboten, die von
4 Uhr in der Frith bis zum Mittag niichtern arbeiten muf-
ten und die deshalb den Erfinder des IFastengebotes ver-
wiinschten.

Freilich diejenigen, die das Fastengebot auslegen, kennen
die tatsichlichen Verhiltnisse nicht und sie empfinden auch
nicht die ganze Strenge des Fastengebotes. Neunzig von Hundert
wirden Gott danken, wenn sie solche Kost an allen Tagen
des Jahres hiitten, wie es die kirchlichen Kreise an Fasttagen
haben. Deshalb nehmen wir Riicksicht auf das Volk, belasten
wir dessen Gewissen nicht mit wunnétigen I"Ibertretungen,
namentlich wenn es sich um etwas Unwesentliches handelt,
um etwas, das doch die Religion nicht im geringsten ausmacht
und heutzutage auch keinen besonderen religids erziehlichen
Wert mehr wie in den fritheren Zeiten hat.

Wir miissen darum dahin wirken, dafl das strikte Fasten-
gebot sich nur auf die drei letzten Tage in der Kar-
woche und auf den Aschermittwoch erstrecke, mit Be-
ziehung auf andere Fasttage aber nicht mehr als Gebot, son-
dern als Rat zur Verrichtung eines guten Werkes auf-
gefalit wird.

Unter dem 6ffentlichen Gebet verstehe ich hier nicht
das Gebet in der Kirche, auch nicht im Privatleben, sondern das
Gebet, welches der Katholik an &ffentlichen Plitzen oder in
Offentlichen Lokalen, oder in einer griofieren Gesellschaft vor
und nach dem Essen, bei Liuten der Glocken ete. nach der
Forderung der Kirche verrichten soll.



Der Katechismus sagt uns ausdriicklich, daBl wir in diesen
Fillen beten sollen und wir Katecheten miissen auch die Schiiler
dazu anleiten. Doch wir bringen die Erklirung dieser Ver-
pflichtung sehr oft so heraus, als ob wir durch das Nieht-
beten den Glauben verleugnet hétten, und zitieren die
Worte Christi: ,Wer mich vor der Welt bekennt, den werde
ich auch vor meinem Vater bekennen, der im Himmel ist.” Man
vergleiche nur die verschiedenen katechetischen und Predigt-
ausfithrungen! Diese Auslegung ist ganz unrichtig; sie ist ein
Zeichen dafiir, wie gedankenlos wir uns in manche Anschauungen
hineinverannt haben. Weder das Gebet vor dem Essen noch beim
Glockengeliute hat die Bedeutung eines Glaubensbekenntnisses,
wenn allerdings auch indirekt nach aullen die Gliubigkeit sicht-
bar wird. Das Gebet ist eine Erhebung des Geistes zu Gott, ein
Gesprich mit Gott, kann also auch ohne fdullere Zeichen verrichtet
werden. Zum Gebete, als einer so wichtigen Handlung, die gleich-
sam eine Audienz beim lieben Gott darstellt, ist eine bestimmte
Fassung und auch eine Umgebung, welche die Andacht nicht
stort, notwendig. Es ist klar, dall in einer Gesellschaft, in der
sich Leute verschiedener Anschauungen und Konfessionen be-
finden, oder auf dem Marktplatze und auf der Gasse, wo ein
ununterbrochener lirmender Verkehr stattfindet, keine Samm-
lung moglich ist, so daB ein Lippengebet, oft nicht einmal
das, dem Munde des Betenden entstromt. Was ist damit ge-
holfen? Auch Christus betete nicht gerne vor dem Volke, das
iibrigens gleiche Konfession hatte wie er, sondern zog sich
zuriick in die Einsamkeit; in das Innere des Gartens am Ol-
berge nahm er nicht einmal seine Lieblingsapostel mit.

Es gehort auch zur modernen Hoflichkeit, dafl man unter-
1iBt, was nicht unbedingt notwendig ist und wodurch man
andere provoziert. — Das Gebet vor dem Essen und beim
Glockengeldute, erst spiiter eingefiibrt, gehort ebenfalls nicht
zu den speziellen Geboten der Kirche, sondern zum frommen
Brauch der Gliubigen, welcher Brauch sehr erbauend war, so-
lange noch alle eines Sinnes waren.

Solange wir in der Schule noch die allgemeine Praxis
befolgen und das Gebet bei genannten Anliissen einschirfen

Vogrinec, nostra culpa. 14



— 210 —

und solange auch der Katechismus dies verlangt, ist es aller-
dings unsere Pflicht, auch selbst diese Praxis zu befolgen und
sich nicht etwa mit unserer Lehre in Widerspruch zu setzen.
Da hat einstens ein Schulinspektor sehr konsequent pidagogisch
gehandelt. Bei einer groferen Jagd, an der sehr viele illustre
(iiiste, darunter auch der Schulinspektor, teilnahmen, wurden
Schulknaben als Treiber verwendet. Als Jéiger und Treiber
das Mittagmahl erhielten, betete der Schulinspektor allen Herren
vor, wodurch er die Kinder sehr erbaute.

Doch gerade dadurch, daBl der Schiiler in der Schule zu
etwas angeleitet wird, was er im wirklichen Leben nicht aus-
gefithrt und befolgt sieht, wird der Zwiespalt in sein Herz
getragen; er verwirft bald auch die iibrigen religitsen
Grundsitze. Kein verniinftiger Mensch kann aber anderseits
sagen, daf} es der Kirche in Anbetracht der heutigen Stréomungen
gelingen wird, die Menschen dazu zu bringen, dal sie auf der
Gasse, in der Gesellschaft ete. beten werden. Sie kann es so-
weit bringen, dafi die Mehrzahl der Menschen wieder die eigent-
lichen Kirchengebote erfiillt, doch nicht, dal} sie alte Briuche,
die ihnen aus mehr als einem Grunde unzweckmilBig erscheinen,
wieder annehmen. Es ergibt sich hieraus die Folgerung, daf
wir anstreben miissen, die schone Sitte des gemeinsamen Ge-
betes oder auch des Gebetes fiir sich in der Familie und in
gleichgesinnten Kreisen beizubehalten, dall wir aber auf 6ffent-
lichen Plitzen, in der Gesellschaft vieler das Gebet unterlassen
konnen.

Es wire auch durchaus nicht pietitlos, wenn in den
Stiadten das feierliche Versehengehen aufgegeben wiirde. Dadureh
verkennen wir keineswegs unseren Glauben, sondern wir ver-
hindern viele Unehrerbietigkeiten und Argernisse. Wie sorg-
tiltic die ersten Christen jede Profanation verhiiteten! Es
dauerte lange, bis man die Katechumenen erst in die Geheim-
nisse des Altarssakramentes einweihte. Sie betrachteten das
Sakrament als einen kostbaren Schatz, den sie in einem eigenen
Héuschen verborgen hielten und #dullerst selten den Gliubigen
zeigten! Der gottliche Heiland hat sich auch iiberall zuriick-
gezogen und aufgetragen, man solle seine Wunderwerke nicht



— 211 —

zu viel ausposaunen. Heutzutage mehren sich Klagen wegen
Religionsstérung in erschreckender Weise. Aus meiner Nach-
barschaft kamen gleich zwei vor das Landesgericht. Von
der Zukunft haben wir nichts besseres zu erwarten, da ja den
priesterlichen Lesern die Entscheidungen des obersten Gerichts-
hofes beziiglich der Reverenz gegeniiber dem Altarssakramente
bekannt sind.

TV
Der Kirchengesang und der religiose Volksgesang.

Die Wichtigkeit des Kirchengesanges wird zwar in der
Theorie hervorgehoben, und derselbe wird auch durch Cicilien-
vereine halbwegs gefdordert. Dall aber ein wirklich wiirdiger
Gesang eingefiihrt wiirde, daflir werden die notwendigen Be-
dingungen nicht gestellt. Deshalb bemerken wir die Erscheinung,
dall manche Cicilienvereine durch drei Jahrzehnte arbeiten
und doch verschwindend wenig erreichen. Es geht zwar weiter,
jedoeh so langsam, daB ein Riickfall in die alte Lethargie
stets zu befiirchten ist. Man gehe doch durch Kirnten, Steier-
mark und andere katholische Linder und erkundige sich nach
dem Chorgesang: ein schreckliches Resultat wird sich da er-
geben. Man wird herrliche Altiire finden, die tausende von Gulden
gekostet haben, herrliche Paramente und kostbare Kelche, doch
auf dem Chore eine unbeschreibliche Vernachlissigung des
(Gesanges. Es ist zwar viel leichter, um das blofe Geld derlei
Gegenstinde anzuschaffen, als die grofe Miihe der Einfiibrung
eines wiirdigen Kirchengesanges anzuwenden. Und doch ist
ein guter Gesang bei einfacher Kircheneinrichtung
bei weitem zur Erbauung wertvoller, als ein schlechter
Gesang bei schéoner Kircheneinrichtung. Der Gesang
ist ein Bestandteil des Gottesdienstes, und zwar ein lebendiger
Bestandteil, indem er wie z B. bei den Hochimtern einen Teil
der MeBgebete im Namen des Volkes in -melodischer Form
vortrigt. Ein frommer Gesang ist auch besser als ein Gebet,
weil er in intensiverer Form die religiosen Gefiithle ver-
dolmetscht. Will der Mensch irgendwelche Gefiihle auf beson-
dere Weise zum Ausdruck bringen, so kleidet er sie, wenn er

14*



— 212 —

eine hohere Befihigung besitzt, nicht in einfache Worte, sondern
in die Gedichtform und trigt sie im Gesange vor. Deshalb
lege ich bei allen Unterrichtsanstalten auf religidsen Gesang
so viel Wert.

Wenn man in eine Kirche kommt, dann weifl man auch
beiliufig, was man vom Seelsorger zu halten hat. Ist die Kirche
unrein und herabgekommen, dann ist der Seelsorger samt der
Pfarrgemeinde sehr nachlidssig. Ist sie herrlich eingerichtet
und rein gehalten, dann kann man sagen, der Pfarrer und die
Gemeinde haben Freude an ihrer Kirche. Ist der Gesang
schlecht, dann kann man immer auf geringe Bildung des Seel-
sorgers schlieffen. Es ist nicht notwendig, dali Gott weil}
welche schwierige Messen aufgefiihrt werden. Das schlichteste
Lied ist geniigend zur Erbauung fiir jedermann, wenn es gut
und fromm vorgetragen wird. Doch was pflegt man bei uns zu
finden? Da sitzt ein Seelsorger 20 bis 30 Jahre in einer Pfarre,
iiberldBt den Gesang durch alle diese Jahre der Leitung des Orga-
nisten, der jahraus jahrein dasselbe herableiert, manchmal nicht
einmal iiberirgendwelche Noten verfiigt. Alle Achtung vor einem
Tischler, Schneider oder dergleichen, doch dafl man ihm die
ganze Sorge fiir den Kirchengesang iiberlifit, ist gleichbedeutend
mit dem, wenn ich einem schlichten Maurer den Bau einer Kirche
anvertrauen wiirde. In unserer Didzese und auch in der Nach-
barschaft besorgen den Organistendienst meistenteils Professio-
nisten, die irgendwo ein paar Akkorde anzuschlagen erlernten.
Es dominieren auf dem Chore durch Jahrzehnte die gleichen
Singerinnen, die nicht immer in bestem Rufe stehen. Kommt
ein junger Kaplan, dem ein wiirdiger Gesang am Herzen liegt,
und sucht dem Organisten nachzuhelfen, so kann er vom selbst-
bewuBten Organisten bald mit den Worten zuriickgewiesen
werden: ,Der Chor geht nur mich an, kitmmern Sie sich um
Ihre Sachen.” Kein Wunder, dall die Intelligenz keine Freude
an dem Gottesdienste findet, wo alles — sit venia verbo — hand-
werksmifBig geschieht. Sogar manche Mirkte machen dies-
beziiglich keine Ausnahme. In Tirol ist der Kirchengesang
besser, wenn auch hier fast ausschlieflich der lateinische domi-
niert. Der Gesang ist hier besser, weil ihn eben der Lehrer



— 213 —

iiberall leiten muB. Trotzdem werden hie und da lustige
Messen, die in der Zeit, als noch das Verstéindnis fiir echt
kirchlichen Gesang fehlte, entstanden sind, und die sich auf
die Nachfolger vererbt haben, aufgefithrt und mit Trompeten-
ceschmetter begleitet, als ob eine Zirkusvorstellung stattfinden
wiirde.

Hier in meiner Umgebung ist es Sitte, daB der Organist
wihrend des heiligen MeBopfers Pitcen aus verschiedenen
Mirschen und Tanzstiicken, und zwar gerade die prickelndsten,
aufspielt. Beliebt sind aber namentlich die Melodien der
Kirntner Gstanzln, ,Wie der Auerhahn balzt” kann man in der
Kirche horen. Der Geistliche kiimmert sich nicht um den Ge-
sang und so geschehen unglaubliche Dinge. Ich predigte in
einer Wallfahrtskirche, worauf bei der Messe der elendeste
Giesang mit einem Potpourri der Kirntnerlieder als Zwischen-
spiel aufgefiihrt wurde. Welche desolatio in templo Domini!

Ich weil nicht, ob der gottliche Heiland, wenn er in
Menschengestalt erschiene, zuerst den Geistlichen oder den
Gesangschor aus der Kirche hinausjagen wiirde. Es ist wahr,
daB in dem groBten Teile, z. B. unserer Didzese, sich das nicht
mehr vorfindet, es ist aber ein Skandal, dali so etwas auch
nur in einzelnen Fillen noch immer geschieht. Geschehen
grobliche Verletzungen des Anstandes irgendwo in der Welt,
dann ist die ganze Welt dariiber aufgebracht; unsere Kirchen-
vertreter stehen gleichgiltig derartigen Profanationen gegen-
itber. Bei den Slovenen war fast bis in die jungste Zeit nur
das Orgelbuch von Tribnik eingefiihrt und die mir vorliegende
Ausgabe datiert ab 1885, also nicht aus einer lingst vergangenen
Zeit. In sehr vielen Liedern erkennen wir Melodien weltlicher,
meistenteils erotischer Lieder, Ich bin in der Lage ganz ge-
nauen Beweis dafiir zu liefern, verzichte aber auf die Beweis-
fiithrung in dieser Schrift, um nicht weitliufig zu werden. Die
meisten Lieder, sogar das Tantum ergo erinnern an verschie-
dene Tanzstiicke. Dieses Buch ist oft das einzige, in den
Hinden des Organisten befindliche Buch, das von Kirche zu
Kirche wandert. Diese Lieder sollen schon sein! Sie gehen ins
Gehor! Die neuen, mehr im kirchlichen Geiste gehaltenen



— 214 —

Lieder, wie solche in allerneuester Zeit bei den Slovenen immer
mehr herausgegeben werden, sind zu langweilig.

Der Organist wird desto mehr. geriihmt, je mehr er die
Ohren kitzeln kann. Diese weltlichen Lieder gehen auch zu
Herzen, wo sie aber nicht fromme, sondern erotische Ge-
fithle erwecken, die nach der Messe auf dem Tanzboden zum
Ausdrucke kommen. Bei den Spartanern durfte die Lyra nicht
zu viele Saiten haben, um nicht durch eine zu iippige Musik
dag Volk zu entnerven und ihnen die Tapferkeit zu benehmen.
Und bei uns ist eine solche desolatio in templo Domini még-
lich! Die wenigsten Seelsorger kilmmern sich um den Gesang.
Einige bemiihen sich wohl, opfern vieles, aber sie verlassen
die Pfarre und der Nachfolger nimmt sich nicht die Miihe,
weiter den Gesang, zu pflegen. In dem Visitationshogen wird
nur gefragt, wie der Gesang beschaffen ist, wihrend sich der
Visitator weiter gar nicht kiitmmert, wie und was gesungen wird.
Das Gutachten des Pfarrers geniigt, der sich natiirlich selbst
kein nachteiliges Zeugnis ausstellen wird! Ubrigens werden
bei der Visitation Singer aus der Umgebung zusammen-
getrommelf, die das wahre Bild verdecken. Und so wursteln
wir fort in den meisten DiGzesen!

i Wenn die kirchlichen Behtrden es nicht bloB beim guten
Rat belassen wollen, sondern auch einen tatsichlich wiirdigen
Gesang in allen Kirchen ohne Ausnahme. und zwar je nach
Leistungstihigkeit der einzelnen Pfarren, einen mit mehr oder
‘weniger Kunst vorgetragenen Gesang erreichen wollen, dann
milssen nach meiner Meinung folgende Bedingungen erfillt
werden :

1, DafB der Kirchengesang von einem Teile der Theologen,
nimlich denjenigen, die die Kirchengeschichte mit den Neben-
fichern wihlen werden, wissenschaftlich und bis zur relativen
Erschdpfung gepflegt wird, wodurch sehr viele Priester in die
Seelsorge kommen werden, die mit groffem Verstindnis an der
Restauration. des Gesanges arbeiten und auch den Nachbarn
mit Rat und Tat an die Hand gehen werden. Jeder Seel-
sorger ohne Ausnahme mufi soviel vom Gesang verstehen,
daB er die einfachen Lieder des Religionslehrbuches fiir die



O

Volkssehulen auf der Violine spielen kann. Den Theologen
miissen auch gute, leichte, im kirehlichen Geiste ge-
schriebene Messen vorgefiithrt und erklart werden, so
daB sie #dhnliche Messen auch in der Seelsorge auffiihren
kdénnen.

9. DaB der Seelsorger auch fiir Noten sorge und auf die
schwachen Landorganisten, denen ein Verstindnis fiir guten
kirchlichen Gesang infolge Mangels an Intelligenz abgeht, er-
ziehend einwirke, sie von Jahr zu Jahr, von Quartal zu Quar-
tal zur Einiibung neuer Lieder und Messen ansporne. Wenn
nur jedes Jahr eine einstimmige Messe einstudiert wiirde, so
wiire hinreichend viel gewonnen. Und dies kann doch der
schwiichste Organist zustande bringen, namentlich wenn der
Geistliche bei der Eintibung der Singer behilflich ist. Der
Einwurf, die Organisten sind zu schlecht besoldet, um besseres
zu leisten, ist nichtig. Denn jeder Seelsorger wird auf Grund der
Gesetze die Gemeinde soweit bringen, dall der Organist in
irmeren kleinen Pfarren auf dem Lande 160 bis 200 K fixen
Gehalt bezieht. Dies ist geniigend, da doch von dem Land-
organisten keine Kunstfertigkeit verlangt wird, deshalb das
Orgelspiel keinen eigenen Beruf erfordern’kann. Bei ihm ist es
geniigend, daf er sich von Fall zu Fall im Begleiten leichter
(fesangsstiicke einiibt. Die héhere Leitung steht aber laut
Voraussetzung ohnehin dem Geistlichen zu.

Es ist nur zu begriilBen, wenn der Lehrer Chorregent ist
und wenn er Freude am Kirchengesange hat. Daf} sich aber
die Lehrer heutzutage vom Organistendienste immer mehr
zuriickziehen, sowohl aus anderen als auch aus diesem Grunde,
weil sie sich in der kurzen Studienzeit keine Eignung erwerben
konnen, ist Tatsache. Diejenigen, die meinen, daB in der
niichsten Zeit wieder der Lehrer fiir den Chorgesang gewonnen
wird, und zwar auf gesetzlichem Wege, die kennen die Ver-
hiiltnisse nicht. Sie tduschen sich!

Das Notenschreiben kann durch einen Vervielfiltigungs-
apparat besorgt werden. Ich benutze das ,Non plus ultra’-
Papier, zu bekommen bei Schilbers, Wien, I. Wallnerstrafie 1,
ein Dutzend Quartbogen zu 6 K. Die Noten sind nur einmal



=i G —

zu schreiben und die Notenlinien auszuziehen und so kann
jede Seite des Papieres bis 80 Exemplare liefern.

3. Dal der Gesang genau visitiert wird, wobei man sich
ausdriicklich um das Repertoire ete. erkundige, und
dafl von Jahr zu Jahr die Fortschritte verzeichnet werden.

4. DaBl in den Dibdzesanverlagsbuchhandlungen die vom
Cécilienvereine vorgeschlagenen Musikalien aufliegen. Die
drmeren Kirchen sollen aus eigenem Fonde ihre Musikalien
beziehen, Der Gesang ist iibrigens so wichtig, daB jede
Kirchengemeinde gerne das Wenige beisteuern soll.

5. MuBl einmal festgestellt werden, dali bei Hochimtern
nur das Ordinarium Missae zu singen ist. Ich habe fiir den
Gottesdienst verlangt, daB er verstanden wird, um nicht
als ein Schauspiel ohne Gehalt zu erscheinen. Das Volk so-
weit zu bringen, dall es den auf jedes Fest fallenden Introitus
ete. verstehe, wird uns auch nicht gelingen. Das Ordinarium
Missae, das Kyrie, Gloria, Credo, Sanctus, Benedictus und
Agnus kann aber sehr leicht zum Verstiindnis der Gliubigen
gebracht werden, da die kiirzeren Teile, wie Kyrie, Sanctus,
Benedictus und Agnus, zum Teile auch Gloria und Credo,
schon ohnehin bekannt sind und da ich ja fiir die Volksschule
die Forderung gestellt habe, dall daselbst der lateinische Text
des Ordinariums erklirt und ein Choralmodus der lateinischen
Messe gesungen werde, damit so der lateinische Gesang in
Fleisch und Blut der Gldubigen {iibergehe. Diese Choralmesse
soll Ofters, etwa an Quatembersonntagen von allen, die sie
bereits kennen, gesungen werden. Man wird zu diesem Vor-
schlag ldcheln! Doch wer das leichtfaBliche Gedéchtnis der
Jugend kennt und beriicksichtigt, dali in der Mehrzahl einer
den anderen unterstiitzt, wird es nicht unausfithrbar finden,
daB die Kinder der oberen Klassen fliefend die beziigliche
Choralmesse singen werden. Je mehr sich dieser Brauch in das
Volk einleben wird, desto geliufiger, wird der Gesang.

DaB Introitus, Graduale ete., wie es z. B. unser Direktorium
verlangt, gesungen werden soll, ist ein Zeichen, dal man die Ver-
hiltnisse nicht kennt, oder daB man so sehr in den Romanis-
mus, worunter ich die Sucht verstehe, jede noch so sehr den



— 217 —

Verhiltnissen nicht entsprechende rémische Einfithrung anzu-
nehmen, eingebohrt ist, daf man fir die wirklichen Verhalt-
nisse ganz blind ist.

Dreifligc Jahre arbeitet schon der Cicilienverein in Kirnten
und keine einzige Kirche in Kirnten, auller etwa der
Domkirche kann sagen, sie habe das ganze Jahr liturgisch ge-
sungen. Hie und da geschieht es wohl, dal an manchen Fest-
tagen die liturgischen Regeln, allerdings nicht beziiglich der
Qualitit des Gesanges, sondern der Quantitit genau be-
achtet werden. Doch das kommt schon so seltsam und selten
vor, dal man in den Zeitungen publiziert, dali wieder einmal
kirchlich gesungen wurde. Dal} dies an allen Festtagen, bei allen
Requiemiimtern ete. geschehen wiire, dessen kann sich kein Chor
rithmen. Anderswo diirfte auch das gleiche stattfinden. An
manchen Orten wird Introitus, Graduale ete. gesungen, dafiir
aber das Gloria und das Credo fleiBig gekiirzt. Da haben wir’s!

Die Einwendung, daB auch der Gesang in der Landes-
sprache nicht verstanden werde, dal zum lateinischen Gesang
somit das Verstindnis nicht ganz notwendig sei, ist hinfallig.
Wenn auch nicht beim deutschen Gesang der ganze Kontext
verstanden wird, so versteht man doch manche Sitze wund
Worte, auBerdem bewegt sich der Gesang in bekannt klingen-
den Lauten.

Es stort uns niimlich, wenn in einer Gesellschaft oder z. B.
in einem Coupé der Eisenbahn jemand eine Sprache spricht,
die wir nicht verstehen. Wie fremd klingen uns die Worte!
Freudig sind wir wiederum gestimmt, wenn wir die Laute
unserer Muttersprache vernehmen. Werden Opern in den
Theatern in einer fremden Sprache aufgefithrt, so gibt man
den Besuchern wenigstens die beziigliche Ubersetzung in die
Hinde, auBlerdem sind den Besuchern die Laute der fremden
Sprache mehr oder weniger bekannt.

Gesetzt den Fall, daff die Forderung nach einem voll-
stiindigen Gesange, wie ihn Rom verlangt, auch {iberall durch-
fithrbar wiire, dann stofien wir auf andere Schwierigkeiten,
Der Gottesdienst dauert dann zu lang, zwei bis drei Stunden!
Die Leute auf dem Lande haben weit in die Kirche, die in



— 218 —

der Stadt sind mit Geschiiften iitberladen und miissen nament-
lich Sonntags mit der Zeit kargen. Die Erfahrung bestitigt
es. Als ein Gebirgspfarrer in seiner Pfarre einen quantitativ
ganz liturgischen Gesang eingefithrt hat, da war die Folge,
daB seine Pfarrinsassen in die Nachbarpfarre in die Kirche
gingen, weil sie auf diese Weise trotzdem eine halbe Stunde
gewannen, ferner brauchten sie nicht mitten im Winter durch
fast drei Stunden die Kilte der Kirche auszuhalten. Bekannt-
lich ist auch in der Stadt wihrend des Hochamtes, wenn der
liturgische Gesang aufgefithrt wird, die Kirche leer. Man sei
doch nicht blind und verlange nicht das, was sich durech die
tdgliche Erfahrung als unpraktisch herausgestellt hat!

Ich glaube hiermit genug die Notwendigkeit der Be-
schrinkung des lateinischen Gesanges auf das blofe Ordinarium
Missae bewiesen zu haben. Warum ich den lateinischen Gesang
und unter welcher Bedingung fordere, habe ich schon bei Be-
sprechung der Liturgie hervorgehoben. KEs wire lécherlich,
wenn der Priester das Lobgebet mit ,,Gloria in excelsis” oder
den Glauben mit ,Credo in unum Deum” anstimmen, und der
Chor etwas ganz anderes und in einer anderen Sprache fort-
fahren wiirde. Dies widerspricht jeder Asthetik, welche
die Liturgie unbedingt beobachten mul.

Wie notwendig und erklirlich der lateinische Gesang bei
den Hochidmtern ist, in denen der Priester singt, so not-
wendig und natitelich ist der religiose Volksgesang bei allen
iibrigen Verrichtungen, bei denen man zu singen pflegt, somit
auch bei den sogenannten Segenmessen.

Das Volk denkt und fiihlt in seiner Sprache, deshalb soll
ihm auch die Gelegenheit geboten werden, in seiner Sprache
auf eine erhabenere Art Gott die Ehre zu geben, d. h. in
seiner Sprache zu singen. Uber den Wert des religidsen Ge-
sanges habe ich mich auggesprochen, als ich iiber die Pflege
desselben in den Volksschulen sprach. Der Volksgesang in
der Kirche hat einen groflen erziehlichen Wert.

Das Lied wird aus der Kirche in das gewohnliche Leben
hinausgetragen, reinigt die Herzen der Menschen und erhebt
sie zu Gott. In Freud und Leid erfillt es seinen Zweck. Wo



— g e

das religiose Lied blitht, dort steht es noch gut mit dem Volk,
wo dieses Lied verschwunden ist, ist auch manches andere
verschwunden. In heiteren Tagen bemiiht sich jedermann irgend
eine Melodie zu singen; fillt einem die Melodie des religitsen
Liedes ein, da werden auch die religiosen Gefiihle, vermittelt
durch den Inhalt des Liedes, wach. Wie erbauend ist ein
religioser Volksgesang! Ich erinnere mich noch, wie ich als
Knabe einen alten Herrn am Sylvesterabend begeistert das
,Grofer Gott” singen horte. Der Mann ist gestorben; ich aber
sehe ihn noch in seiner Begeisterung!

Es ist bezeichnend genug, daf vor einigen Jahren der
angesehenste Mann einer Partei, ein Laie, die Theologen in
Tirol auf den Wert des religitsen Gesanges, namentlich der
herrlichen Marienlieder ete. aufmerksam machte. Er erziihlte,
wie sich oft Kinder Andersdenkender zu den Maiandachten
vordringten, um mitsingen zu konnen. Seine Worte scheinen
gewirkt zu haben: denn man gab daselbst bereits ein Gesangs-
buch heraus.

Man bilde sich nun sein Urteil {iber die immer grdferen
Bemiithungen der kirchlichen Kreise, sogar Litaneien, diese
Bittgebete der Gliubigen, sowie das ,GroBer Gott” und die
Segenlieder lateinisch singen zu lassen! Sonst betet man die
Litaneien in der Landessprache: gesungen werden sie lateinisch.
Im Mittelalter lernte man sogar den Katechismus durch eine
Zeit lateinisch und die Laienbriider und Klosterfrauen beten
die vollkommene Reue noch jetzt lateinisch, um darauf deutsch
zu beichten. Zeigt dies von irgend welcher Einsicht, wie reli-
gidser Sinn und Frommigkeit geférdert sein sollten!

Das Resultat meiner vorhergehenden Ausfithrungen soll
somit sein: 1. Der Vortrag des ,Ordinarium Missae” ge-
schehe wihrend des Hochamtes in der lateinischen
Sprache, 2. In allen {ibrigen Féllen miisse der reli-
giose Volksgesang gepflegt werden.



— 220 —

\7
Wiirdige Feier des Gottesdienstes.

Wenn unser Gottesdienst nicht das wire, was der Glaube
uns lehrt, sondern gleichen Motiven entspringen wiirde, wie
etwa der heidnische Gottesdienst, so miiite der Gottesdienst
trotzdem mit der moglichsten Wiirde gefeiert werden. Von
den heidnischen Priestern wird erzihlt, dafi sie samt dem Volk
eine so feierliche Wiirde beobachteten, so still sich verhielten,
daB man glaubte, niemand sei anwesend. Bei uns fehlt es
leider an sehr vielen Orten, namentlich in mehr abgelegenen
Orten, aber auch in der Stadt an der ndtigen Wiirde. Viele
Priester setzen sich iiber die einfachsten isthetischen Regeln
hinweg. Es wéire noch nicht so arg, wenn sie sich wie eine
eut funktionierende Maschine benehmen wiirden. Wir Priester
sind zwar auch Menschen, bei denen nicht alles glatt abgehen
kann, doch es sind gewisse Grenzen, die man nicht iiber-
schreiten darf. Da singt einer die Messe nachlissig und ohne
Vorbereitung, als handelte es sich um die Orgien des Bacchus.
Der andere macht mit den Hinden die sonderbarsten Gesten,
wieder ein anderer zelebriert ,stramm”, um in den Ruf des
schnellen Messelesens zu gelangen. Die Worte fliefflen oft da-
hin, wie ein Steingerdlle, um am Schlufl mit plétzlichen Ge-
polterlauten in den Fluf} zu stiirzen, wo sich die Gebete lispelnd
weiterbewegen. i

Bald fiingt man sich zu schneuzen an oder seitwirts zu
spucken, fixiert die Ministranten, dann wieder die Versammelten
oder die Singer auf dem Chore. Man betrachtet sich in der
Kirche nicht als Diener des Allmiichtigen, sondern als ob alles
seinetwegen da wére. Ich will das traurige Bild nicht weiter
ausfithren, namentlich nicht beziiglich der Predigt, mit der die
licherlichsten Posituren verbunden werden. Der zu wenig
vertiefte Glaube und der Mangel der Kenntnis der hohen Be-
deutung des Gottesdienstes, sowie die mangelhafte Inspektion,
welche den Priester auf die Ungebiihrlichkeiten aufmerksam
machen wiirde, verschulden derartige Zustiinde.



SRS

Die Gleichgiltigkeit des Priesters geht auch auf die Mesner
iither. Weh’ dem Priester, der mit einem Mesner zu tun
bekommt, der Jahrzehnte lang unter dem Vorginger desselben
nach seiner Willkiir in der Kirche gewirtschaftet hat! Der
Priester soll stets erziehend auf den Mesner einwirken und
ihm namentlich kein indezentes Benehmen in der Kirche er-
lauben. Der Visitator wird sich nicht begniigen, dall der
Pfarrer allgemein den Mesner qualifiziert, sondern er wird
sich bei unvorhergesehenem Eintreffen selbst fiberzeugen, ob
er den Anforderungen entspricht.

Auch soll nicht der Nichstbeste als Mesner angestellt
werden, sondern wirklich geeignete Personen, denen man ganz
genaue Vorschriften in die Hand gibt, welche die Mesner auch
wissen miissen. Der Gerichtsdiener, der Totenbeschauer, der
Bahnwiichter mufl seine Priifung ablegen, so soll auch der
Mesner vor dem Dechant eine kleine Befihigungspriifung ab-
legen. Die wiirdige Feier des Gottesdienstes erbaut, die nach-
ligsige erregt Argernis und HaB gegen die Priesterschaft.

VI
Der Zilibat.

Ich will nun das unangenehmste Kapitel des Buches be-
handeln, nimlich den Zolibat. Es ist ein unangenehmes Kapitel,
weil man wegen der Behandlung desselben auf Anrempelungen
von allen Seiten gefaBt sein muf und weil es den Anschein
erwecken kann, man wolle sich den Schméhern des ohnehin
bedauernswerten Klerus anschliefen und nicht vielmehr das
kirchliche Gebot des Zolibates selbst einer Besprechung unter-
ziehen. Die daraus entstehenden Verdiichtigungen werden mich
nicht so sehr betriiben, wie mich gerade manche Ubertretungen
des Zolibates in den Priesterkreisen betriibt gemacht haben,
indem sie meinen Stand dem Gespotte des Volkes auslieferten.
Wer meine fritheren Kapitel liest, wird auch den Geist ver-
stehen, in welchem ich dieses Kapitel schreibe.

Der Zolibat besteht darin, daB in der lateinischen Kirche
die Priester ehelos und natiirlich auch enthaltsam leben miissen.



— 222 —

Ein Priester hat zum allgemeinen Staunen in einer Gesellschaft
behauptet, die Kirche dringe nur auf die Ehelosigkeit, nicht aber
auf die Enthaltsamkeit der Priester. Gott bewahre, daf ich an-
nehmen wiirde, daB es noch einen zweiten Priester gebe, der sich
oetraute eine solche Theorie zu vertreten, obwohl ich nicht leugne,
daB es eine bedeutende Anzahl Priester gibt, die in der Offentlich-
keit fiir die Ehelosigkeit der Priester sind, jedoch fiir das gele-
gentliche Ubertreten des Gebotes namentlich in den jiingeren
Jahren gleich die Entschuldigung finden: Homines sumus! Irren
ist menschlich. Die haben keinen Begriff von ihrem Beruf! Ge-
dankenlos arbeiten sie im Weinberge des Herrn und richten
oft mehr Schaden an als sie Nutzen stiften! Auf derlei An-
schauungen will ich nicht reflektieren!

Der Zolibat ist kein Dogma, das keine Diskussion zuliefle,
sondern ein rein kirchliches Gebot. Das Konzil von Trient
sagt zwar: S. qu. d., clericos in sacris ordinibus constitutos vel
regulares castitatem solemniter professos posse matrimonium
contrahere, contractumque validum esse, non obstante lege
ecclesiastica vel voto, a. s. sess. 24. can. q. Das Anathem
richtet sich gegen die Reformatoren, nicht gegen die Gegner
des Zolibates. Die Reformatoren behaupteten die Giltigkeit
der Ehe der Kleriker ohne Riicksicht auf das kirch-
liche Zolibatsgesetz Es fillt mir gar nicht ein, so etwas zu
behaupten, da sogar unser Staat die Giltigkeit derartiger Ehen
nicht anerkennt. Ich will nur die Griinde untersuchen, die
den Zolibat als notwendig erweisen und wieder die Griinde,
die fiir die Aufhebung desselben plaidieren und abwiigen,
welche Griinde méichtiger sind.

1. Der Zdlibat in der lateinischen Kirche kann sich ent-
weder bloff auf die Einfithrung desselben im christlichen Alter-
tum oder sowohl auf die Einfiihrung im Altertum als auch auf
jetzt noch bestehende Griinde stiitzen. Anderseits kann in der
griechischen Kirche die Zulassung der Ehe der Priester sich
ebenfalls auf die Zulassung seit jeher oder sowohl auf diesen
alten Brauch als auch auf noch jetzt bestehende Griinde stiitzen.
Bekanntlich hat sich nun die abendlindische Kirche mit der
griechischen uniert und wir haben alle den gleichen Glauben.




— 223 —

Bei dieser Union hat die abendlédndische Kirche dem orienta-
lischen Klerus die Ehe konzediert. Welche Griinde haben die
abendlindlische Kirche zu dieser Konzession bewogen? Wenn
der alte Brauch der griechischen Kirche der Beweggrund der
Zulassung war, dann sind die Grinde der abendlédndischen
Kirche doeh nicht so gewichtig und zwingend, daf} der
Zolibat als ein durchaus notwendiges Postulat der
abendlindischen Kirche aufgefallt wird; denn wo
zwingende und gewichtige Griinde vorhanden sind,
dort wird man nie einen gegenteiligen Brauch tole-
rieren. Wenn andere Griinde in der griechischen Kirche die
abendlindische zur Zulassung bewogen haben, so waren die
Griinde fiir Zulassung der Ehe wenigstens ebenso ge-
wichtigwie fiir dieEinfiihrung respektiveBeibehaltung
des Zolibates, woraus wieder folgt, dafl die Griinde
fiir den Zolibat doch nicht so gewichtig und zwingend
sind, daB sie denselben notwendig erforderten. Dies
beweist somit der Vorgang der Kirche bei der Union der
lateinischen mit einem Teile der griechischen Kirche.

2. Die Griinde, welche die lateinische Kirche fiir
die Beibehaltung des Zolibates anfithrt, sind durchaus
nicht so @iberzeugend, dafl sie den Zolibat fir alle
Zeiten motivierten, vielfach auch gar nicht wahr.

Zunichst kann man nicht mit voller Bestimmtheit nach-
weisen, daB die Forderung des Zolibates von allem Anfange
oine wesentliche Forderung der Kirche und nicht vielmehr
ein guter Rat war, der angesichts der herrschenden Ver-
hiltnisse besonders urgiert wurde. Da waren die Verhilt-
nisse der Kirche ganz andere. Der Priester stand dem Heiden-
tum gegeniiber, war nicht so sehr Hirte bereits getaufter,
fiir das Christentum gewonnener Menschen, besal keine defi-
nitive Stellung, sondern war eher Fischer der Menschenseelen,
der darauf gefaBt sein muBte, jeden Augenblick in die ver-
schiedensten Teile, zu den verschiedensten Vilkern auf Fang
ausgeschickt zu werden. Er war in der Gefahr, jeden Augen-
blick seinen Kopf zu verlieren und seine Familie brot- und
trostlos zu machen. Wihrend eines 300jéhrigen geistigen und



— 204 —

blutigen Krieges zwischen Christentum und Heidentum durften
die christlichen Glaubensoffiziere an keine Heirat denken, wie
auch heute wihrend einer Kriegszeit keinem Offizier die Hei-
rat erlaubt wird. Heute leben wir aber in einer huma-
neren, bereits vom Christentum erleuchteten Zeit, wo doch
niemand wegen anderer Anschauungen in das Jenseits be-
tordert wird. Auech wir Priester genieflen die Vorteile dieser
Zeit; somit ist die Forderung des Zolibates in dieser Bezie-
hung durchaus nicht so motiviert wie in der alten Zeit. Die
Berufung auf Christus und die Apostel, dal sie unvermihlt
waren, ist ungeschickt, um nicht zu sagen irreligits. , Wer von
euch kann mich einer Siinde zeihen” hat er ausgerufen! Er
konnte auch 40 Tage lang fasten. Es sollen die Zdlibats-
freunde dies einmal probieren! Die Apostel waren nicht alle
unvermihlt. Maria war vermihlt, damit sie eine Stiitze im Leben
hitte. Auch der Geistliche braucht eine ,Gehilfin”!

Hauptsichlich beruft man sich jedoch auf den Umstand, daf
vollige Enthaltsamkeit, d. i. die Jungfriulichkeit besser ist als
der Ehestand, und daf man im zdlibatiren Stande leichter und
besser Gott dienen kann, als im Ehestande. Namentlich der
Priester soll diesen Grundsatz befolgen und ehelos bleiben.
Man stiitzt sich auf den Apostel Paulus, I. Kor,, 7: ,Ich wiinsche,
daB ihr ohne Sorge wiret. Wer kein Weib hat, sorgt fiir das,
was des Herrn ist, wie er Gott gefallen moge. Wer aber ein
Weib hat, sorgt fiir das, was der Welt ist, wie er dem Weibe
gefallen moge. Er ist geteilt. Ein unverheiratetes Weib und
eine Jungfrau ist auf das bedacht, was des Herrn ist, damit
gie an Leib und Geist heilig sei; die Verheiratete ist aber auf
das bedacht, was der Welt ist, wie sie dem Manne gefallen
moge. Also wer eine Jungfrau verheiratet, tut wohl, wer sie
aber nicht verheiratet, tut besser.” Spéter sagt er wieder I. Kor.,
70, 40: ,Ich sage den Unverheirateten und Witwen: Es ist
ihnen gut, wenn sie so bleiben, wie auch ich bin.” Auf diese
zwei Stellen beruft man sich und verschweigt oft die weitere
Fortsetzung von L Kor, 7: ,Melius est enim nubere, guam
uri”, es ist besser zu heiraten, als von starken, brennen-
den Begierden beherrscht zu werden.”



— 225 —

Wie herrlich sind die Worte des Apostels! Aus diesen
Worten tfolgt:

«) DaBl der ehelose Stand tatsichlich fiir diejenigen besser
ist, die Uberwindungskrifte genug in sich spiiren, um nicht
durch zu grofe Leidenschaften einen Schaden zu erleiden, und
die die Ehelosigkeit vorziehen, um Gott leichter zu dienen. Daf
diejenigen, die heiraten, nicht ein gottgefillliges Leben fiihren
kénnten, folgt nicht aus den zitierten Worten; denn der Apostel
sagt ja auch, wer heiratet, tut wohl. Der Satz, ,wer ein Weib hat,
sorgt filr das, was der Welt ist”, ist nicht exklusiv zu ver-
stehen; denn dann hitte man aus der Reihe der Verheirateten
iiberhaupt keine Heiligen. Und doch haben wir eine heil. Monika,
eine heil. Elisabeth u. s. w. Dafl Simon, Bar Jona, der spitere
Petrus vor der Zeit seiner Berufung, als er noch in seiner
Familie lebte, allzu weltlich gesinnt gewesen wire, ist
auch nicht anzunehmen! Auch umgekehrt ist der Satz nicht
so allgemein zu nehmen, als ob die Ledigen wirklich so eifrig
dafiir sorgen wiirden, was des Herrn ist. Es sind die Worte
des heil Paulus somit so zu verstehen, dall diejenigen, die sich
dem Dienste Gottes weihen und einzig und allein aus dieser
Riicksicht, nicht etwa infolge eines Zwanges, sondern kraft
eigener Entschliefung ehelos bleiben, in der Regel besser
und leichter ein gottgefilliges Leben fithren, voraus-
gesetzt, dal sie Krifte genug in sich spiiren. Das will
nicht ich und wird auch kein anderer leugnen, wenn nur die Be-
dingung hervorgehoben wird, dal die Ehelosigkeit aus dem
genannten edlen Motive und in der Erkenntnis der Tragfihig-
keit der iibernommenen Last frei gewiihlt wird.

) Ferner folgt aus den Worten des Apostels, daB die Ehe
wieder fiir diejenigen besser ist, die nicht die Kraft in sich
spilren, um ehelos zu leben, um ihre Gedanken mit
gleichem Nutzen auf Gott allein zu richten. Sie dienen auch
Gott, obwohl es ihnen auch in der Regel nicht gelingen wird,
jene Stufe der Vollkommenheit zu erreichen, welcher die-
jenigen zustreben, die den stimulus carnis nicht so stark em-
pfinden wie sie und die die Ehelosigkeit leicht und mit Nutzen
ertragen. Der Apostel sagt ,melius est nubere, quam uri”. Es ist

Vogrinee, nostra culpa. 15



LR

besser zu heiraten, als von brennenden Begierdengepeinigt und
auch vielleicht fiberwéltigt zu werden. Der Apostel sagt
nicht, quam peccare, das Heiraten wire besser, als zu slindigen,
sondern uri: von brennenden Leidenschaften beherrscht
zu werden, von Leidenschaften, die der Seele Schaden zu-
fiigen konnen, wie das Feuer oder wie die Stiirme an einem
Hause. Dieser Schaden braucht sich nicht auf das sinnliche
Gebiet zu erstrecken, dall man etwa fleischlich siindigt, sondern
darauf hin, dal andere Titigkeitsgebiete gestort werden, z B,
daB infolge iibergrolier Leidenschaften die kirperliche Energie,
die Arbeitsfreudigkeit schwindet und dal man der goéttlichen
Bestimmung nicht nachkommen kann. Der gottliche Ileiland
sagt diesbeziiglich mit meinen Ausfithrungen ganz kongruent:
»Wer es fassen kann, der fasse es.”

p) Dall die Ehelosigkeit somit nur relativ besser ist
und dal der Wunsech des Apostels (,ich wiinsche”) nur ein
guter Rat ist, den zu befolgen nur diejenigen anveeifert
werden, die den Brand in der Seele nicht zu befiirchten
haben. Wir Priester handeln somit auch ganz verniinftig, wenn
wir im Beichtstuhle den Personen, die iiber die Schwierigkeit
der Enthaltsamkeit klagen, die Ehe, die nach der Lehre der
Moral auch dazu da ist, um die Siinde zu vermeiden,
anraten. Auf Grund dieser Worte und auf Grund unserer Ver-
nunft werden wir in folgender Weise argumentieren:

1. Es kann nicht nachgewiesen werden, dall der Priester
eine Ausnahmsstellung beziiglich der vorhergehenden Erorte-
rungen einnehmen wiirde, dafl er der einzige wire, der den Rat
des Apostels fiir gsich als notwendig zu erfiillendes Ge-
setz betrachten miifite. Die Priesterweihe gibt wohl besondere
Gnaden; es ist jedoch nirgends verbiirgt und auch nicht durch
Erfahrung bestitigt, dall der Priester unter dem Brande des
Geschlechtstriebes nicht gerade so leiden wiirde, wie die Laien.
Es gilt somit aueh fiir einen Teil des Klerus das paulinische:
ymelius est nubere quam uri.” Sich auf die Gnaden bei der
Priesterweihe zu berufen, ist iiberhaupt ungebiihrend, da von
unserer Seite die Gnade Gottes wohl angefleht werden muf,
jedoch mit ihr nicht wie mit einem irdischen Faktor ge-



= s

rechnet werden kann, was ich schon bei einer friiheren Ge-
legenheit bemerkt habe. Grofen aus irdischem und iiber-
irdischem Gebiete lassen sich weder summieren noch multi-
plizieren.

Man wird sagen: ,Diejenigen, die sich dem Priester-
stande widmen, die kennen ihre Kraft und in Kenntnis derselben
verpflichten sie sich zur Tragung der Last und lassen sich
gleichsam eine Zwangsjacke fiir das ganze Leben anlegen, d. h.
sie legen ein lebenslingliches Geliibde ab, auf dessen Einhal-
tung die Kirche zum Teile sogar mit Hilfe des Staates besteht.”
(Ich werde noch spéter darauf zurlickkommen). ,Es sollen sich
nur diejenigen zum Priesterstande melden, die meinen, diese
Kraft in sich zu empfinden.” Darauf antworte ich: dJedenfalls
uniiberlegt ist es von denjenigen, die ein solches Gelitbde ab-
legen, durch welches sie sich unter ein Zwangsgesetz begeben,
das sie das ganze Leben zu erfiillen haben und nicht richtig ist
die Handlungsweise derjenigen, die ein solches Geliibde zu-
lassen. Bei den Priesterkandidaten entschuldigt die Jugend
und die Unkenntnis der Biirde. — Warum ist die Handlungs-
weise beiderseits nicht richtig? Weil doch kein Mensch weiB,
ob nicht spéter sich verwiistende Stiirme und verheerende
Brinde einstellen, die der Seele schaden und sie an ihren
Téatigkeiten hindern, und ob nicht vielleicht spiter der Zustand
eintreten kann, wo das apostolische ,Melius est nubere quam
uri” zur Geltung kommt. Es ist gerade so uniiberlegt, als wenn
sich jemand in der Fiille seiner Kraft verpflichten wiirde, das
ganze Leben eine Aufgabe zu leisten, die er eben nur zur
Zeit des Gelithdes leisten kann. Hs ist das Wort der heil
Schrift: ,Wer meint zu stehen, sehe zu, daf er nicht falle.”
Es ist somit sehr unbillig, wenn ein Geliibde abgelegt wird, das
man um jeden Preis erfiillen mufl und das in der GroBe der
Verpflichtung erst spiter erkannt wird und sich nach
den Worten des Apostels selbst nachteiliger als das Gegenteil
erweisen kann; und ebenso ungerecht ist es, ein solches Ge-
liibde anzunehmen oder zu verlangen.

2. Mit der weiteren Behauptung. dal etwas, was im all-
cemeinen nur guter Rat ist und in der Befolgung sich als

15*



— 228 —

Vollkommenheit erweist, nicht Gegenstand eines Zwanges
sein kann, wenn es sich um Sittlichkeitsakte handelt, enttillt
die Berechtigung zum Zolibatszwange. Die natiirliche Einsicht
der ganzen Welt bestitigt dies. Die Welt gibt sich zufrieden,
wenn die Menschen das leisten, was gut ist, und verlangt nicht,
was vollkommen ist.

Dall der Zdélibat ein Stadium der Vollkommenheit dar-
stellen will und bei manchen Personen auch wirklich vorstellt,
ist eine Tatsache. Die verniinftice Welt perhorresziert aber
jeden Zwang, der fiir eine Menschenklasse tiberall und unter
jeder Bedingung zu gelten hitte, sobald es sich um voll-
kommene Sittlichkeitsakte handelt. Keinem Staate fiillt es ein, Ge-
setze einzufithren, wonach sich jeder vom Alkohol enthalten, auf
seine Kleider, auf seine Kost etc. nicht so viel Gewicht legen
sollte. Es wiren dies alles Vollkommenheiten, die viel leichter zu
erfiillen wéren, als der Zolibat, wo es sich um die Bezéihmung
eines natiirlichen Triebes handelt, nicht aber um die
Selbstbeherrschung in einer angewohnten Leidenschatt. Wiirde
die Kirche von ihren Dienern das Abstinenzgebot beziiglich alko-
holischer Getridnke fordern, so wiirde sie vor der Welt glinzen-
der dastehen, als jetzt mit der Zolibatsforderung. Dieses Gelitbde
wirde auch viel gewissenhafter beobachtet werden. Ein richtiger
Abstinent kann gar nicht begreifen, dall man ein Verlangen
naeh Alkohol haben kénnte. So leicht féllt ihm die Alkoholabsti-
nenz! Ob dem Priester der Zoélibat auch so leicht ankommt!? —

3. Die Behauptung, dafl dies nur fiir die Laien zu gelten hat,
nicht aber auch fiir die Priester, ist hinfillig; denn es 16t sich
wieder eine Ausnahmsstellung mit stichhiltigen Griinden nicht
nachweisen. Oder doch? Im ,Korrespondenz-Blatt fiir den katho-
lischen Klerus Osterreichs” des Jahres 1903 ist eine Diskussion
iber den Zolibat erdffnet worden. Es wurden Griinde pro und
kontra vorgebracht. Am Schlusse der Diskussion war eine
begeistert geschriebene Verteidigung des Zolibates. Ich habe
die betreffenden Nummern dieses Blattes verlegt, doch den
Inbalt mir gemerkt, den ich angeben will. Es hie: Wodurch
wir den Menschen noch imponieren, ist der Zdlibat! Der Priester
soll sich iiber die niederen sinnlichen Regungen in die Hohe



— 229 -

schwingen, um als Lehrer und Fiihrer des Volkes dazustehen.
Er soll ein Jiinger Christi, ein ,alter Christus” sein. — Es ist
dies eine feine Sophistik, die anfangs auch einen Denkenden
frappieren kann. Ja er soll sich {iber die niederen Neigungen
des Fleisches in die Hohe schwingen, um iiber die iibrigen
Menschen durch seine Enthaltsamkeit hervorzuragen. Diesem
Ziele soll er nachstreben, so viel es nur méglich ist, jedoch dieses
Hervorragen iiber die anderen Menschen soll nicht Gegen-
stand des Zwanges sein. Der Priester ist gleich wie die
ibrigcen Menschen ein gebrechliches Gefii, mit der miseria
humana ebenso behaftet, wie die iibrigen Menschen. Soll man
nunihn zwingen, ein engelgleiches Leben zu fiihren, da ihm die
notwendigen Geistes- und Willenskriifte fehlen? Ist ferner die
Ehe ein so absolutes Hindernis, daB sich der Priester in der-
selben nicht zu der verlangten Hohe emporschwingen kénnte und
dall man ihn zur Ehelosigkeit zwingen miisse? Durch seine
Ehelosigkeit kann er héchstens die Jugend zur Enthaltsamkeit
aneifern, den Verheirateten kann er doch nicht durch eine
Tugend, die diese nicht zu beobachten brauchen, vorleuchten.
Ubrigens kann niemand den Beweis liefern, daBl etwa die Ehe-
losigkeit der Priester eine gréfere Sittenreinheit beim Volke
zur Folge hitte als die Verehelichung derselben. Bei den
unierten Slaven und auch bei den nicht unierten steht die ge-
schlechtliche Sittlichkeit des Volkes auf einer Hohe, mit der
sich nur wenige katholische Liinder messen kinnen; und doch
ist der Klerus bei denselben verehelicht! Selbst der Vergleich
zwischen katholisechen und protestantischen Lindern liefert
keinen vollgiltigen Beweis vom allzugrofien sittlichen Werte
des Beispieles der Ehelosigkeit der Priester. Allerdings kommen
hier auch andere Umstiinde in Betracht.

Weiters stelle ich die Bitte, wenn wir dem Ideal Christi
niher kommen wollen, was auch unsere Pflicht ist, doch beim
Leichteren anzufangen, um dann zu dem Schwierigeren, zum Zoli-
bate, fortzuschreiten. Der natiirliche Weg zur Vollkommen-
heit fithrt ja zunichst durch leicht passierbare Stellen,
an denen man sich abhirten kann, zur Uberwindung
der gréBeren Schwierigkeiten. Sind wir Fiihrer des Volkes



— 280 —

und jene Rufer, die das Volk zur Nachfolge einladen, dann fiihren
wir doeh das Volk durch jene Strafien, wo es uns leicht nach-
folgen kann, nicht dort, wo wir auf eine Nachfolge nicht rechnen
konnen, d. h. geben wir dem Volke nicht zunfichst mit dem
Zolibate, sondern in anderen Tugenden ein gutes Beispiel! Be-
folgen wir die Abstinenz vom Alkohol, diesem ,bosen Feind”
der Menschheit, verzichten wir auf jedes Vermoégen, eingedenk
des Wortes des Heilandes: ,Willst du vollkommen sein, ver-
kaufe alles und folge mir nach.” Handeln wir nicht, wie sogar
manche Pépste handelten, die ihre Verwandten zu hohen Ehren
erhoben und sogar in ihren Geburtsstidten Museen errichteten,
die an ihr Leben erinnern sollten, sondern verzichten wir auf
alle Verwandtschaftsbande. Wenn uns jemand auf die linke
Wange schligt, bieten wir ihm auch die rechte dar. Warum
sollte man so elegant auftreten, mitten durch die Massen, denen
Entbehrung ihr tiéigliches Brot ist, mit Equipage ausfahren und
Paliiste bewohnen? Also vorwiirts! Fangen wir mit dem Leichten
an, haben wir dieses {iberwunden, dann biirden wir uns erst
die Last des Zdlibates auf!

4, Nun will man aber in kirehlichen Kreisen gar nicht
héren, dal es einen Zolibatszwang gibt, da sich ja jeder freiwillig
dem Priesterstande widmet. Vielleicht ist das Wort Zolibats-
zwang nicht ganz geeignet, um den Sachverhalt zu bezeichnen;
es wire besser, wenn wir freilich in lingeren Ausdriicken von
einem lebenslinglichen Zélibatsvertrage, auf dessen Ein-
haltung die Kirche ihre Diener als VertragsschlieBende,
sowohl im Gewissen alsg auch durch moralische Macht-
mittel zwingt. Nur in diesem Sinne kann man von einem
,Zwingen” sprechen! Wir werden darauthin so argumentieren:

Der Zolibat ist ein lebenslinglicher Vertrag, dessen Kraft
mit dem ,promitto” bei den Weihen anfingt. Die Vertrag-
schlieBenden sind die kirchlichen Vertreter als Exekutoren des
kirchlichen Gesetzes und der Priester. Die Vertragssache ist:
Die Beherrschung des natiirlichen Geschlechtstriebes auf die
Lebensdauer.

Betrachten wir den Vertragsgegenstand, die Beherrschung
des Triebes auf die Lebensdauer. Wir sehen, dafi die Ver-



— e

tragssache derart ist, daB die ganze Welt einen solchen
Vertrag als ungiltig findet. Der Mensch beraubt sich durch
den Vertrag eines Teiles seiner selbst, fast als ob er sich ver-
pflichten wiirde, das ganze Leben nicht zu reden, oder das
ganze Leben wie Simon Stylites einen Platz nicht zu verlassen.
Von den alten Germanen liest man, dafl sie in ihrer Spielwut
ihr Leben dem Gewinner verpfindeten und dann die ganze
Lebenszeit Sklaven desselben waren. Heute wire ein solches
Spiel ungiltig und sogar strafbar, da sogar viele Spiele ums
Geld verboten sind. Und doch war die Verpfindung der korper-
lichen Freiheit nicht so schwer empfindlich, als es die Ver-
pflichtung ist, den natiirlichen Trieb lebenslinglich zu beherr-
schen. Heutzutage wird sogar die Ubervorteilung iiber die
Hilfte als unerlaubt angesehen. Es ist somit schon die Ver-
tragssache derart, daB die denkende moderne Welt
sie als unmoralisch findet, wenn auch ein guter Zweck
damit befolgt wird.

Der Priesteramtskandidat ist in den meisten Fillen noch
nicht grofBjihric und erkennt nicht die ganze Tragweite der
Vertragspflicht, die zu gewissen Zeiten belastender ist als in
anderen.

Vielfach in den Knabenseminaren erzogen, treten die Kandi-
daten in das Priesterseminar, und ihren Studien ganz ergeben,
empfinden sie die Schwierigkeit der Einhaltung der Ver-
tragstreue nicht, wie sie dieselbe etwa imvorgeschrittenen
Alter empfinden. Erst drauflen im Leben werden sie gewahr,
dal ihnen eine familiire Umgebung abgeht. Nicht der
Geschlechtstrieb ist es allein, der ihnen Schwierigkeiten bereitet,
sondern auch der Trieb, die Familie zu grinden und in
derselben zu leben. Friiher, selbst noch Kinder, haben sie
keine Ahnung davon gehabt, daff im Grofijéhrigkeitsalter ein
solches Verlangen entstehen konnte. Gesetzt den Fall, schon im
vierten Jahre ihres Studiums sehen sie die Schwierigkeit der
Vertragspflicht ein. Nun, was jetzt tun? Die schonsten Jahre
des Lebens verlieren?! AuBerdem hat man ja an dem Priester-
beruf Freude! Wohin jetzt? Die meisten treten nun unbe-
kiimmert um die Folgen in den Priesterstand ein, wo ihnen



— 232 —

die Last des Zolibates auferlegt wird, die bei denjenigen, deren
Krifte zu schwach sind, oft von selbst hinabrollt und erst
dann mithsam aufgeladen wird, wenn sich ein strenger Manda-
tar der anderen Vertragspartei néihert.

Der Zolibat wird oft so dargestellt, als ob er eine Spielerei
wire und ob nur solche Priester, die das Gebet vernachlissigen
oder miifig sind, denselben iibertreten wiirden. Man lockt das
arme Voglein in den Kifig und wenn es klagt und fast unter
der iibernommenen Last zusammensinken will, ruft man ihm
zu: Bete und arbeite, ohne zu bedenken, dall gerade der Brand
ihn am Beten und Arbeiten hindert! — — —

Ob die Kirehe berechtigt ist, auf die Einhaltung von derlei
Vertrigen zu bestehen, reduziert sich auf die Frage, ob das Kir-
chengesetz fiir die Jetztzeit gerecht ist oder nicht. Die Frage ist
schon durch das Vorhergehende beantwortet und wird durch
das Weitere niher beleuchtet. Hier werfe ich noch die Frage
auf, ob es billig und gerecht ist, diejenigen, die den Priester-
beruf in sich fithlen, von diesem nur deshalb ferne zu
"halten, weil sie sich nicht getrauen, die Schwierigkeit
des Zolibates auf sieh zu nehmen?! Der Priesterberuf
besteht natiirlich nicht darin, dafl man die Méglichkeit, ein
zolibatiires Leben zu fithren, einsieht und in sieh fiihlt;
denn dann hédtte z. B. die ruthenische katholische
Geistlichkeit, die verheiratetist, keinen Priesterberuf.

Aus dem Vorhergehenden geht hervor, dafl der sogenannte
Zolibatszwang keine Berechtigung hat. Nur diejenigen Priester,
die sich geniigend stark fithlen, sollen, um desto leichter fiir
die Sache Gottes zu arbeiten, die Ehelosigkeit vorziehen.

Doch nie darf man auch bei diesen einen Vertrag zulassen,
von dem sie sich nicht zuriickziehen koénnten, sobald das apo-
stolische: ,Melius est nubere, quam uri” bei ihnen zur Geltung
kommt.

Von einem Bilirgermeister einer grolien Stadt erzihlt man
sich, daB er deshalb unverheiratet bleibe, um desto besser das
Wohl der Stadt zu besorgen. Nun, was wiirde geschehen, wenn
der Staat alle Biirgermeister ebenfalls zum ehelosen Stande
zwingen wollte? — —



5. Dal der Zolibat wirklich ein Vertrag mit einer Ver-
tragsobligation ist, die in ordentlicher Weise nur wenige er-
fiilllen konnen, zeigt die geschichtliche Erfahrung. Kein Jahr-
hundert kann sich rithmen, diese Vertragstreue rein beobachtet
zu haben. Heutzutage ist die Disziplin des Klerus beziiglich
der Erfiillung aller iibrigen Pflichten eine viel gewissenhaftere
und strengere geworden. Dafl der Zolibat in seiner Reinheit
dastehen wiirde, kann nicht behauptet werden. Mag auch nach
auBen die Beobachtung des Zdlibates eine vorsichtigere sein,
so kann man doch nicht zugeben, daB der Zélibat in seiner
ganzen Reinheit beim Klerus tiefe Wurzel gefalit hitte.
Dall dies richtig aufgefaBt wird, ist es notwendig, dall wir uns
klar dariiber werden, wie der Zolibat iibertreten wird.

In der Religion erblicke ich die Wurzel jeder Sittlichkeit.
Eine andere Sittlichkeit als diejenige, welche uns die Religion
lehrt, gibt es nicht und ist die Sittlichkeit, die uns die Religion
lehrt, nicht die richtige, dann ist die Religion, respektive die Deu-
tung der Religion eine unrichtige. Wenn der Priester Lehrer der
Religion ist, so ist er eo ipso auch Prediger der Sittlichkeit.
Es ist seine Aufgabe, die in der Seele schlummernden religiésen
und gleichzeitig sittlichen Gefiihle des Menschen nach Anleitung
Christi zur Entfaltung zu bringen. Er ist der Fithrer der
Menschen im héheren sittlichen Streben; deshalb ist die For-
derung gerecht, daB wenigstens der Priester sich beziiglich
der Sittlichkeit keine BloBen gibt und sich nicht gegen seine
eigene Lehre in griblicher Weise vergeht, damit nicht ein
Blinder die Blinden fithre und damit ihm nicht zugerufen
wird: ,Arzt, heile dich selbst.” Zur christlichen Sittlichkeit
gehort es aber auch, daB das sechste Gebot beobachtet wird,
welche Beobachtung fiir den Priester noch mehr zur Pflicht
gemacht wird, da es ihm nieht erlaubt ist, durch den Ein-
tritt in den Ehestand, wenigstens in einer Beziehung
das Gebot fiir sich nieht verpflichtend zu machen.
Auf dem Priester lastet die doppelte Verpflichtung, die
des Menschen und die des Zolibatirs, die Sittlichkeit in
diesem Gebote zu beobachten, welche Verpflichtung bei ihm
dadurch mehr als verdoppelt wird, dal er Lehrer der



= 2oA

Sittlichkeit ist. Deshalb ist die Verletzung der Sittlichkeit bei
ihm mehr als doppelt &rgerniserregender als bei anderen
Menschen. Bei einem anderen Stande wird die Verletzung der
Sittlichkeit nicht in jeder Beziehung so {ibel genommen, wie
beim Priester. Dem politischen Beamten wird namentlich die Un-
treue gegen seine Vorgesetzten, den Sparkassebeamten die De-
fraudation der Gelder, dem Offizier die Feigheit schlecht an-
gerechnet, wilhrend sich kein Mensch darum kitmmert, wenn von
ihnen das Keuschheitsgesetz — wenn nicht gerade in verbreche-
rischer Weise — verletzt wurde. Doch was die Felonie beim
politischen Beamten, die Defraudation beim Sparkassebeamten,
die Feigheit bei einem Offizier, das ist in noch stirkerem
Mafle die Verletzung der Keuschheit bei einem Priester. Jeder
Stand hat spezifische Tugenden; die spezifische Tugend
des Priesters ist Sittenreinheit. Das Volk falit bewulit oder
unbewufit diese Priesterpflicht ganz richtig so auf und ver-
langt, dal} der Priester ihm keinen Anlafl zum Verdachte
oder zum Mifitrauen in seine Sittenreinheit gebe. Wenn
es aber einen Grund zum Verdachte gegen die Sittenrein-
heit des Priesters hat, so verliert es gerade so die Achtung
vor ihm wie vor einem Offizier, in dessen Tapferkeit man kein
Vertrauen hat. Von dieser psychologischen Erscheinung rithren
zum Teile die Schmihungen und die Abneigung gegen den
Klerus, da man die private Moral desselben anders als seine
Lehre zu finden glaubt. Es ist noch immer ein gutes Zeichen,
wo man sich noch fiiber die Sittlichkeitsverletzungen des
Klerus empdrt, wenn auch diese Verletzungen oft erdichtef
sind. Die Zustinde in einer Pfarre, wo das Volk jahrelang das
Treiben eines gutmiitigen, jedermann willfdhrigen Priesters mit
Gleichgiltigkeit beléchelt oder sogar entschuldigt hat, pflegen
die tristesten zu sein, Jahrzehnte nicht mehr heilbar. Ein
Teil des Volkes entschuldigt jedoch in einsichtiger Weise
den Klerus, weil es die schwere Last des Zdélibates
begreift und pflegt zu schweigen, so lange ihm der
Priester in anderer Beziehung noch gefiillt.

Doch in jeder Beziehung leidet die Religion und mit ihr
die Sittlichkeit des Volkes. ,Worte bewegen nur das Herz,



— 285 —

Beispiele gewinnen es ganz’ gilt auch hier. Das Volk denkt,
wenn sich der Priester aus der Ubertretung seiner Lehren
nichts mache, warum sollte ich so fest an seine Worte glauben
und sie befolgen? Aus der Geschichte wire sehr leicht der
Beweis zu bringen, daB die Sittlichkeit des Klerus und des
Volkes sich gegenseitic bedingen. In unseren Kreisen zirku-
lieren die Sprichworter: ,omne malum ex clero” und ,sicut
rex, ita grex”, d. h. jedes Ubel kommt vom Klerus und wie
der Hirte, so die Herde.

Nachdem wir die Auffassung des Volkes vom Zolibate
und die Folgen dieser Auffassung untersucht haben, wollen
wir die Frage, wie der Zolibat verletzt wird, beantworten.

Der Zdélibat hat nur dann den idealen und intendierten
Wert, wenn er von der Priesterschaft in ihrem Denken und
Wollen und entsprechendem Handeln in allen Bezie-
hungen, die diese Verptlichtung zur Folge hat, beobachtet
wird. Der Zolibat fordert nicht nur, dall die Siinde durch die
Tat nicht begangen wird, sondern dafl {iberhaupt nichts unter-
nommen wird, wodurch das Volk in gewohnter Weise auf die
Tat selbst zu schlicBen pflegt. Gerade die Ubertretung des
sechsten Gebotes ist derart, daB nur aus verschiedenen Um-
stdnden auf dieselbe geschlossen werden kann. Ich kann
keinem Pfarrinsassen nachweisen, dali er das beziigliche Gebot
iibertreten hiitte, woraus nicht folgt, dai etwa nie das Gebot
iibertreten wird. Wir dringen oft auf die Losung der Konku-
binate, wiewohl wir nicht nachweisen konnen, dall stindhafter
Verkehr stattfindet, sondern wir begriinden es damit, dafi das
Zusammenwohnen #rgerniserregend ist. Schon mancher Geist-
liche konnte von einem Konkubinarier die Worte horen:
~Wenn Sie Ihre Kochin entlassen, entlasse ich auch meine
Wirtschafterin. Sie geben nicht zu, dal bei Ihnen etwas Siind-
haftes geschieht, ich will es fiir meine Person auch nicht ein-
gestehen. Von Fleisch und Blut sind wir ja beide.”

Wir diirfen es deshalb dem Volke nie verargen, wenn es
infolge mancher Umstiinde und auch infolge oft uniiberlegten
Benehmens von unserer Seite an unseren Zolibat nicht recht
glauben will. Die Tat selbst 1Bt sich wohl in den seltensten



Fillen nachweisen. Ubrigens ist doch der Priester zu intelli-
gent, um in flagranti iiberfithrt zu werden, wie die Siinderin
im Evangelium. Die Nebenumstinde, die dem Volke Anlal zur
Verdichtigung geben, pflegen zu sein: Die Beobachtung, dal
der Priester mit einer Person freundlich spricht oder mit ihr
geht. In der Stadt kiimmert man sich nicht so sehr um Privat-
angelegenheiten wie auf dem Lande, wo bald die ganze Pfarre
auf Grund gewisser #dullerer Zeichen fast sdmtliche
Liebschaften entdeckt. Das Volk beobachtet scharf und
schlieBt aus dem freundlichen Verkehr ganz richtig, daB der
Priester doch nicht so gegen die Liebe gestiihlt ist. Er braucht
nur ofters in ein Gasthaus oder sonst in ein Privathaus zu gehen,
bald werden Kombinationen gemacht. Namentlich aber kann in
den seltensten Fillen das Zusammenwohnen mit einer weib-
lichen Person jeden Verdacht beseitigen. Die kirchliche An-
ordnung, dali die Wirtschafterinnen tiber 40 Jahre alt sein
sollten, ist nicht geniigend, da gerade diese IFrauen, namentlich
wenn sie Witwen waren, viel unverfrorener dem Priester ent-
gegentreten, wihrend eine jiingere, unerfahrene Person noch
jede Siinde perhorresziert. Erfahrene Priester werden auch zu-
geben, dall dieses Alter noch nicht den Verdacht beseitigen
kann. In dem von einem Jesuiten herausgegebenen Andachts-
buche ,Der Hausprediger” wird das Verhiltnis zwischen Mann
und Weib als das zwischen Feuer und Stroh bezeichnet. Bei den
Priestern und ihren Haushélterinnen kann das Verhiltnis keine
Ausnahme machen. Wenn auch von Seite des Priesters ein Brand
verhiitet werden kann, so kann man doch keine Garantie beziig-
lich des anderen Teiles haben, da die Wirtschafterinnen keinen
Begriff von der Bedeutung des Zolibates haben. Von den Ver-
wandten kann nur die Schwester den Verdacht ferne halten.
Zwischen den Cousinen werden viele Ehen geschlossen, Onkel
und Nichte traute ich schon. Alle diese Verhiltnisse kénnen
den Verdacht beziiglich der Sittenreinheit des Priesters wach-
rufen und Argernis erregen. Wir haben nicht den gering-
sten Grund, wie es leider geschieht, dieses Argernis als
scandalum pharisaicum zu bezeichnen. Es wire nun licher-
lich, behaupten zu wollen, dal der Priester wirklich eine



o

mit Asbest iiberzogene Eigenschaft beséiie, um nicht selbst
anzuziinden oder angeziindet werden zu koénnen. Das Volk
glaubt nicht an diese Eigenschaft. Auch ich erklire hier
offen, daB ich zu denjenigen gehdre, die an die Ein-
haltung des Zoélibates in einem betréichtlichen Teile des
Klerus nicht glaube, so daB deshalb dem gesamten
Klerus ein gerechter Vorwurf gemacht werden kann.
Wire dieser Teil nur ein Viertel des Klerus, so wire dies Grund
genug, um iber den Zolibat den Stab zu brechen und {iber den
Klerus im allgemeinen ungiinstig zu urteilen. Was wére das fir
eine Beamtenschaft, deren Viertel Felonisten wiren, was fiir ein
Armeekorps, dessen Viertel Feiglinge sind? Freilich ist ein
immenser Unterschied zwischen der Verpflichtung des Klerus,
bei der es sich um Beherrschung eines Naturtriebes handelt,
und zwischen der Verpflichtung der iibrigen Beamten, was die
Schwierigkeit der Obligation anbelangt. Doch die letztere Ver-
pflichtung ist eine verniinftice, wihrend der Zodlibatszwang
eben ein in der Natur des Priesterberufes gar nicht begriindeter
Zwang ist.

DaB} der Zolibat in einem groBen Teile des Klerus nicht be-
obachtet wird, 146t sich nicht durch Anfithrung einer Zahl von
Verbrechen erweisen, die die Geistlichkeit begangen haben soll,
wie man in unserem Abgeordnetenhause es versucht hat; denn
gerade die geringe Zahl der Verbrechen hat ein glinzendes Zeug-
nis fiir die Gewissenhaftigkeit und Ehrenhaftigkeit der Priester
abgelegt. Vielmehr lehrt uns die tégliche Erfahrung durch eine
grofie Reihe von Umstéinden, dafi der Zolibat nicht so ge-
wissenhaft beobachtet wird, daB man sich bei der Verteidigung
desselben auf die Erfilllung der Zolibatsverptlichtung berufen
konnte. Jene Priester, die den Zolibat bis an ihr Lebensende
bewahrt haben, sind Heilige, und findet man irgendwo heilige
Priester, dann schlieBt man leicht darauf, daf sie den Zolibat
auch beobachten. Es gehdrt zur Beobachtung des Zolibates
eine heroische Leistung. Ich weill auch, dafl viele Priester sich
zur Ehre rechnen, diese Last, wenn auch unter grofien Uber-
windungen, durch das Leben zu tragen. Doch so stark konnen
nicht alle sein und so heilig auch nicht. Die Krifte werden er-



schopft und manche stolpern und stiirzen. Deshalb mdgen meine
Kollegen nicht glauben, dall ich sie etwa verurteile. Ich sah
manche Argernisse seitens der Priesterschaft und wollte dfters
die Anzeige erstatten. Doch ich zbgerte immer und heute wiirde
ich es nie tun. Ich will keinen Stein auf den unter der Schwere
der Last zusammengefallenen Priester werfen. Wiirde man mich
auffordern, meine Behauptungen beziiglich der Verletzung des
Zolibates zu beweisen, go wiirde ich es nur vor einem Kon-
zile ehrenhafter Priester tun, die keine Vorgesetzten sind und
die nur ihr Urteil {iber das Gelingen oder Miflingen meines
Beweises abgeben miifiten. Wie wiirde ich den Beweis liefern?
Ich wiirde nach dem Gebaren der Wirtschafterinnen, nach ihrem
Alter ete. nachforschen. KEin angelegter Schematismus der
Wirtsehafterinnen wiirde mir interessantes Material liefern. Ich
nehme nicht bald eine Klatschgeschichte als wahr an, sondern
halte nur daran fest, dessen Richtigkeit ich selbst erforscht habe.
Innerhalb einer Menschengeneration konnte im Durchschnitte
jeder Pfarrhof eine pikante Priestergeschichte erzihlen, die sich
immer weiter verbreitet und Mibitrauen in die Sittenreinheit der
Priester hervorruft. Man meine ja nicht, dafl dies etwa nur fiir
Kirnten zu gelten hiitte. Keine Dizese kann der anderen etwas
diesbeziiglich vorwerfen. In manchen Gegenden ist es moglich,
daB die seit altersher {iblichen Grenzen des Verkehres der
Priester mit dem Volke eine 6ftere Ubertretung des Zdlibates ver-
hindern, jedoch nur weil eben die moralischen oder die natiir-
lichen Grenzen, wie z. B. die Klostermauern bestehen, nicht
aber als ob dort der Wille des Klerus stirker wiire als bei
unsg. In Kirnten wurde in der letzten Zeit ein Priesterstand
herangezogen, der alles opfert, um die katholische Sache weiter
zu bringen; unserem Klerus kann man durchaus nicht Disziplin-
losigkeit vorwerfen, die mich zu solchen Urteilen, wie ich sie
frither ausgesprochen habe, bewogen hiitte. Bei uns ist das Volk
allerdings gutmiitig und aufgeklirt, welches vieles an seinem
Priester entschuldigt. Auch anderswo drgert sich das Volk im
geheimen an manchem, was es an seinen Priestern sieht, doch
es ist duBerlich noch so religits, daB es sich gar nicht
getraut laut zu sagen, was es denkt.



— 239 —

Kurz gesagt: Der Zolibat ist eine ideale oder heroische
Tugend oder sittliche Verpflichtung und verlangt dement-
sprechend auch eine ideale oder heroische Erfillung. Forscht
man nach, ob diese Erfiilllung wirklich ideal oder heroisch ist,
so kommt man zu demselben Resultate, um sich einmal auch
hyperbolisch auszudriicken, wie wenn man nachforschen wiirde,
ob die Schnecke ihren Vorsatz, eine Reise um die Welt zu
machen, ausgefithrt hat.

Ich bin nicht der Einzige, der die vorher skizzierten An-
schauungen hat, sondern es gibt wohl viele, die meine Mei-
nung teilen, nur wihnen, es diirfe die Offentlichkeit nichts
erfahren. Wenn wir darauf Riicksicht nehmen, dann kommt
tiberhaupt keine Besserung zustande. Ich fithre zunichst meinen
ehemaligen Seminardirektor an, P. Max Huber, S. J, der in
der Linzer Quartalschrift 1900, II. Heft, Seite 298, in dem
Kapitel iiber die Verwertung der Kanzel gegen die Siinde der
Keuschheit wortlich so schreibt: ,Wohin die Unterlassung einer
solechen Vorbereitung (nimlich die Vorbereitung des Priester-
amtskandidaten auf die Gefahren der Unkeuschheit schon im
Seminar durch geeignete Betrachtungen — A. d. V.) auf die
Gefabhren der Seelsorgstiitigkeit, sowie die Unterlassung ent-
sprechender Betrachtungen im spiteren priesterlichen Leben
fitlhren kann, das lehren die iiberaus traurigen Verschul-
dungen und grofien Argernisse sittlich gesunkener Priester zu
allen Zeiten und in grdéBerer Zahl als man es denken
sollte.” Guter Pater! Wenn Sie noch niher das Priesterleben
kennen gelernt hiitten, dann hiitten Sie wohl einen stiirkeren
Ausdruck gebraucht!

Seite 303 in der Behandlung desselben Kapitels 1ost der
gelehrte Jesuit die Frage, woher es komme, dal mancher
Seelenhirt von der Siinde der Keuschheit gar nicht predigt.
,Der Grund liegt wohl hie und da in der persdnlichen
Lebensfiithrung des Priesters. Vielleicht pflegt er selbst fiir
sich die Tugend der Keuschheit nicht geniigend, und fiir eine
Tugend, die man selbst nicht besitzt, wird man natiirlich nicht
mit Wirme eintreten . . . . Sollte aber der Geistliche iiberdies
annehmen miissen, daBl die Gliubigen an der Reinheit seines



— 240 —

Wandels zweifeln oder von diesem ungiinstig reden, so wird
er sich selbstverstindlich noch mehr scheuen, iiber die Pflicht
der Keuschheit zu predigen, namentlich dann nicht, wenn er
in seinem Hause eine weibliche Person hilt, deren Alter oder
sonstige Eigenschaften einen Zweifel tiber ihre Beziehungen
zu ihm aufkommen lassen. Ein solecher Priester befindet
sich in einem mehr als peinlichen Dilemma: predigt er
gegen Unkeuschheit, so weckt er von neuem den Verdacht
gegen sich, predigt er nicht dagegen, so denken die Leute,
das bose Gewissen schliefle ihm den Mund. In unseren Tagen
glaubt das Volk selbst der Benennung ,Nichte” nicht mehr
iitberall ohne weiteres (warum denn etwa?! A. d. V.) und wenn
dann so eine jugendliche Nichte sich unter jungen Kaplinen
im Pfarrhause herumbewegt, skandalisiert es sich nicht mit
Unrecht.”

So schreibt der alte, gelehrte Pater, durchaus nicht ein
,Reformkatholik”. Man vergleiche diese Ausfithrungen mit den
meinigen.

Ein anderer Jesuit, der jetzt mit der geistlichen Leitung
der Jugend betraut ist, war Weltpriester und wihlte den
jetzigen Beruf, weil ihm drauflen die Verhiltnisse beziiglich des
Zolibates doch zu arg vorgekommen sind. Er ist nicht aus
Kirnten, sondern aus einer nérdlichen Provinz. Professor
Dr. Einig sagt in seiner Schrift ,Katholische Reformer” gegen
Dr. Ehrhard: ,Hitte Ehrhard mit gleichem Freimut und
gleicher Begeisterung doch ein Buch geschrieben gegen das,
was wenigstens in Osterreich nach dem Urteile der Ver-
stindigen des Ubels Ursache ist, gegen Josefinismus und den
auf der Kirche so schwer lastenden staatlichen Bureaukratis-
mus sowie die mannigfachen Armseligkeiten des Klerus,
die jene Dinge zur Folge haben, ein Buch mit dem Inhalte
,Jerusalem sit sancta et libera”, .. alle Guten hitten Ehrhard
zugejubelt!” Nun die mannigfachen Armseligkeiten des Klerus,
was sind die, daB ein Buch mit dem Iphalte: ,Jerusalem sit
sancta . . .” notwendig wire?!

Bekanntlich war im Jahre 1902 eine Diskussion iiber die
Zolibatsfrage im ,Korrespondenz-Blatt” eroffnet worden. Unter



— 241 —

vielen anderen sprach sich auch ein Pfarrer aus Oberdsterreich
gegen die Aufhebung des Zolibats aus mit der Begriindung, daf
beim griechisch-katholischen Klerus die Unverheirateten ein
grofleres Vertrauen beziiglich des Beichtstuhles besitzen als die
Verheirateten. Es war eine ganz harmlose Bemerkung. Ich meine,
dali auch bei uns, falls es zur Zolibatsaufhebung kime, die-
jenigen, die wirklich aus hdheren Motiven ehelos bleiben,
ein grolieres Vertrauen bei der Bevilkerung bei sonst gleich
groBer Tiichtigkeit geniefen werden als die Verheirateten,
wie auch die Ordensleute jetzt mehr Zudrang zu Beichtstiihlen
haben als die Weltpriester, weil sie eben auch einer héheren
Tugend nachstreben. Kein verniinftiger Priester wird die
Ordensleute deshalb beneiden. Doch der ruthenische Klerus
tiel in voller Wut iiber Dr. Scheicher her, als ob er den
Artikel geschrieben hitte. GewiB hat einer, der das ,Korre-
spondenz-Blatt” gelesen, in seinem Eifer die Unterschrift iiber-
sehen, teilte den Inhalt des Artikels seinen Mitbriidern mit, die
das Deutsche nicht beherrschen, und daher der geharnischte
Artikel! Ieh will den ganzen Artikel, den der ruthenische Klerus
im ,Halyezanin” veroffentlichte, hier drucken lassen, um den
Lesern die Gelegenheit zu geben, zu erfahren: ¢) wie man gegen
seinen Mithruder ohne Grund aufgebracht sein kann, ) wie der
mit uns unierte Klerus sich durch seine Ehe gliicklich und auch
im Priesterberufe unterstiitzt fithlt, ») wie man am Schlusse
des Artikels eine arge Verdéichtigung gegen den zdlibatiren
Klerus ausgesprochen hat, ohne daB unser Klerus dagegen
protestiert hitte. Der ruthenische Klerus droht, er werde sich
das Leben und Weben unserer ,unbeweibten” Konfratres niher
anschauen . .. . . Desghalb bringe ich auch den Entriistungs-
beschlull an dieser Stelle.

wDer am 25. November L J. in Sklo zu einer Dekanats-
konferenz versammelte griechisch-katholische Kuratklerus des
Jaworover Dekanates, Przemisler Didzese in Galizien, hat den
Unterzeichneten beauftragt, gegen Dr. Scheicher, anlifilich
seiner fiir den genannten Klerus, wie auch fiir eine wie das
Christentum selbst altehrwiirdige Institution der heiligen orien-
talischen Kirche im allerhdchsten Mafle ehrenriihrigen, durch

Vogrinec, nostra culpa. 16



e

und durch triigerischen Behauptungen Ausdruck zu geben der
hiéchsten Emporung und Entriistung dieses Klerus, und gleich-
zeitig diesen hochgelehrten Herrn entschieden aufzufordern,
zur Offentlichen Widerlegung seiner den gesamten griechisch-
katholischen Klerus tief beleidigenden, aus der Luft gegriffenen
Schmihungen — welchen Auftrag im Namen des genannten
Klerus ich hiermit erfiille.

Wir laden den hochgelehrten Herrn Schmiher zu uns ein,
damit er an Ort und Stelle unser segensreiches Wirken im
Beichtstuhle, beim Altar, auf der Kanzel, in der Pfarre, iiber-
haupt wo immer beobachte, und dann urteile er {iber un-
seren bis zur Selbstverleugnung und Selbstaufopferung rei-
chenden priesterlichen Pflichteifer: — seiner famosen ,Null”
wird er schon hoffentlich manchen Einser voranstellen, falls
er ein nur ein wenig gewissenhafter Mann ist, woriiber wir
nicht den mindesten Zweifel haben wollen.

Der hochgelehrte Herr bekomme zu wissen, daB bei uns
selten im Jahre eine Woche, ja selten ein Tag vergeht, ohne
daB wir von Sammlern fiir Kirchenbauten efe. besucht werden
und der beweibte griechisch-katholische Priester ist immer der
erste in der Gemeinde, der seine Spende in die Sammelbiichse
legt. Bei jeder Gelegenheit, wann nur ftunsere ,beweibten”
Priester, sei es in minderer, sei es in griflerer Anzahl zu-
sammenkommen: sofort veranstalten sie unter sich eine Samm-
lung zu frommen oder milden Zwecken, fiir die unbemittelte
studierende Jugend ete,

Kein Armer ging je — Dank sei eben unseren Gemah-
linnen — von einem griechisch-katholischen Pfarrhofe weg,
ohne nach Kriften beschenkt worden zu sein.

Der hochgelehrte Herr bekomme zu wissen, dall unsere
Gemahlinnen keineswegs an unseren Hinden und Fiillen
Fesseln sind, die uns in gottgefilligem Wirken hemmen. Im
Gegenteil, unsere tiefreligiésen, frommen, keuschen, beschei-
denen, milden, =zartliebenden, miithsam arbeitenden Gemah-
linnen sind wahrhaft unsere Mitarbeiterinnen im Wein-
berge Christi, sie tragen Sorge um die Reinheit und Ord-
nung in unseren Kirchen, in unseren Pfarren besuchen sie und



T

pflegen die Kranken, sie nihren und bekleiden die Armen, sie
versorgen und trosten die Verlassenen und Verwaisten, sie
wirken zivilisatorisch und kulturell auf unser Volk ein, wes-
halb unsere priesterlichen Gemahlinnen in Wiirdigung ihres
Wirkens von unserem dankbaren Volke ,nanu-mamka — Frau
Mutter” betitelt werden.

Der hochgelehrte Herr Schmiher wird doch nicht be-
streiten wollen, daB bei der Wahl eines Bischofs der heil. Geist
wirkt. Nun als im Jahre 1896 bei uns das bischifliche Katheder
verwaist blieb, trotzdem dal unter uns auch unverehelichte
Priester sich befinden, hat der heil. Geist zu dieser hichsten
Wiirde in der Kirche Christi doch einen Priester, der ,be-
weibt” und Familienvater war, erkoren . .. . .

Moégen die Herren unter sich fiir oder gegen den Zolibat
ringen, das ist ihre hiusliche Angelegenheit. Jedoch sollen sie
sich nicht unterstehen, an unserer, des verehelichten griechisch-
katholischen Klerus vollkommenster Priestertreue, und an un-
serer, dieses verehelichten Priesters vollkommenster Priester-
wiirde und Priesterehre zu riitteln, damit wir im Eifer nach
Vollkommenheit nicht gezwungen werden, uns das Leben und
Weben unserer ,unbeweibten” Konfratres niher anzu-

sehafen 300 .
Im Namen des griechisch-katholischen Kuratklerus des

Jaworover Dekanates
Josef Kruschinsky,

Pfarrer in Seliska.

Dies ist die wortliche Beschlufifassung des genannten
ruthenischen Dekanatsklerus! Fiir uns sehr interessant!

(tanz harmlos sind meine Behauptungen beziiglich der
Nichteinhaltung des Zdlibates bei einem Teile des Klerus, wenn
man den Artikel eines hoheren Wiirdentrigers im ,Korre-
spondenz-BIatt” Nr. 15 vom 10. August 1908 liest. Dal} es ein
hoherer Wiirdentriger ist, erfahren wir aus der Aussage des Re-
dakteurs selbst in der nidchsten Nummer, wo sich einzelne doch
iiber die zu stark aufgetragene Portion beschwerten. Der Artikel
Seite 62 ist betitelt: ,Ursachen des religiosen Indifferentismus”.

16%



e Bl

» - - - Keiner hat noch gesagt, worin eigentlich der Grund
desselben (des religidsen Indifferentismus) zu suchen sei, da
doch nach dem Grunde gefragt wird. Ieh meine, dall die hoch-
wirdigen Herren Mitbriider den Grund desselben sehr gut
kennen, aber sich nicht recht damit heraustrauen, um nicht
den einen oder den anderen Mitbruder zu beleidigen. Doch soll
ein Ubel behoben werden, muf man unbedingt die Ursache
desselben kennen. Welche Schmerzen verursacht der Arzt gar
oft dem Kranken bei der Untersuchung der Wunde? Doch
miissen diese Schmerzen verursacht werden durch Schneiden
oder Brennen oder Nihen, wenn die Wunde geheilt werden soll.

Der religiose Indifferentismus ist auch ein Geschwiir;
eine Wunde!” Den Grund findet er zuniichst im materialisti-
schen Zeitgeiste. Dann sagt er weiter: ,Wenn man dag Leben
so vieler geistlicher Herren betrachtet, und ich spreche als
Mann von 62 Jahren und 37jdhriger Priester, so mul ich ge-
stehen, dafl eine grofle Anzahl derselben sich zu viel den
sinnlichen Geniissen im Essen, Trinken, Tanzen und in anderen
Unterhaltungen hingibt, viele sogar Vaterfreuden geniefen, die
priesterlichen Funktionen aber sehr handwerksmiiflig verrichten,
in der Stolaforderung gar oft unverschimt, ja herzlos sind.”
Die weiteren zwei Sitze verdienen nicht den Druck. In der
Fortsetzung schreibt er: ,Und was das Leben confra Sextum
anbelangt, so nimmt es mich gar nicht Wunder, wenn beson-
ders die jiingeren Priester in dieser Beziehung leicht sind,
wenn dieselben wissen, dall so manche ihrer hochwiirdigen
Professoren an der Lehranstalt selbst Liebesverhiltnisse unter-
halten, ja Vaterfreuden geniefien! Es gibt schon so manche
Kaplidne, weleche fiir so kleine Anhéingsel zu sorgen haben. Und
was sagen denn die betreffenden hochwiirdigen Konsistorien
dazu? Sie trachten, dall solche Kapline die Katechetenpriifung
machen und sich dann um eine Katechetenstelle umschauen,
damit sie fiir Mutter und Kinder leichter sorgen kdnnen. Sind
solche Katecheten auch die entsprechend tauglichen Erzieher
der jiingeren Generation?”

Ein hoéherer Wirdentriger, dazu 62 Jahre alt, der das
Leben vieler Priester kennt, fiillt ein solches Urteil! Unsere



— 245 —

Didzese ist nicht gemeint, wir haben keine Kateehetenprﬁfung,
auch die Konsistorien sind bei uns nicht so — entgegen-
kommend! ‘

Unsere Priester sind gegeniiber den von diesem hohen
Wiirdentriger geschilderten doch noch fast Engel! Es lieBen sich
manche (Glossen daran kniipfen, ich will nur im Ernste konsta-
tieren, daB dem Verfasser des Artikels, der sich mit ,sincerus
et verax” unterschreibt die Titel ,aufrichtic und wahrhaft” wirk-
lich zukommen, doch bin ich der Zustimmung aller Leser ge-
will, wenn ich dem Artikelschreiber noch den Titel ,et sim-
plex” (,einfiltic”) wverleihe.

Ich bin somit doeh nicht der einzige Schwarzseher he-
ziiglich des Zolibates. Wiirde man noch die katholische Intelli-
genz fragen, was sie beziiglich der Beobachtung des Zolibates
beim Klerus denkt, da wiirde man noch ganz andere Antworten
bekommen. Man glaube nicht, sie sind Toren oder iibelwollende
Menschen, sondern sie kennen alle moglichen Ziige des mensch-
lichen Lebens und sehen, wie der zdlibatire Priester beziiglich
des in Betracht kommenden sittlichen Verhaltens keinen Unter-
schied von anderen Personen mache. Die Folge ist, dall selbst
diejenigen, die wirklich es fiber sich bringen, unbemakelt
dazustehen, stets Gegenstand der Verdﬁchtigungen be-
ziiglich der Zolibatstreue werden.

Der Zolibat bringt jedoch dem Priester, falls er wirklich
beobachtet wiirde, abgesehen von der Schwierigkeit der Be-
zihmung des Triebes, noch andere Unannehmlichkeiten.

Das kanonische Gesetz sehreibt vor, dal} die Wirtschafterin
des Priesters wenigstens 40 Jahre alt und iiber jeden Verdacht
erhaben sein sollte. Zunichst schlieit das Alter, wie ich frither
ausgefilhrt habe, den Verdacht nicht aus, dann entsteht die
Irage, wo findet man heutzutage solche Personen, bei denen
jeder Verdacht ausgeschlossen erscheint? Das Leben ist heutzu-
tage zu viel bewegt, so daf nur sehlichte, ungebildete, meistenteils
exzentrische Personen sich noch in einem guten sittlichen Rufe
befinden. Ist diese Person auch reinlich in der Kiiche, geduldig,
schweigsam, nicht klatschsiichtig? Ist sie auch gesund? Die
Priester sind meistenteils kréinklich und ebenso die Frauen im



— 246 —

vorgeschrittenen Alter. Beide infolge des krénklichen Zustandes
miirrisch! Passen die zusammen?!!

Ieh kann mir nicht vorstellen, welchem Berufe geeignete
Pfarrerkéchinnen vor ihrem 40. Lebensjahre nachgehen sollten.
Waren sie zuvor irgendwo Kochinnen, z. B. in Privathiiusern,
Gendarmeriekasernen ete., da ist es nicht sicher, dall sie ein
makelloses Vorleben gefiihrt haben, und waren sie tleifig, dann
hiitten sie ihren Dienstort nicht verlassen, an welchem sie viel
mehr verdienten, als ihnen der Geistliche geben kann. Gute
Kochinnen verdienen heute monatlich 40 bis 70 Kronen; der
Geistliche kann ihnen kaum ein Viertel davon geben. Oder
soll sich der Geistliche mit solchen Wirtschafterinnen begniigen,
die man anderswo nicht gut brauchen kann? Oft geheuchelte
Frommigkeit maeht noch keine Kdchin.

War die Wirtschafterin frither Privaten, dann wird sie

eben auch im Pfarrhofe die Rolle der Privaten spielen. Ferner
gestaltet sich im Pfarrhofe das Leben fiir sie ganz anders.
s An die Einsiedelei nicht gewdhnt, tritt sie in einen freund-
schaftlichen Verkehr entweder mit dem priesterlichen Haus-
herrn, wobei das Verhéltnis nicht lange das, welches zwischen
Herrn und Dienerin bestehen soll, bleiben kann, sondern sich in
das Verhiltnis zwischen Freund und Freundin umwandelt, oder
sie tritt in einen freundschaftlichen Verkehr mit den Orts-
weibern, wobei der Priester nicht immer gut wegkommt. Selbst
sehr alte Frauenspersonen pflegen ungemein eifersiichtig zu sein
und konnen es #ullerst schwer ertragen, wenn sich der Grad
der Freundschaftlichkeit gegen eine andere Frauensperson er-
héht oder wenn man tberhaupt gegen andere freundlich ist.
Bekam da ein Priester eine sehr alte Haushélterin und da
er sich mit ihr nicht abgeben wollte, fing sie an, ihn im Ge-
heimen beim Volke zu verdichtigen.

Der Priester ist auch ein ens sociale, welehes Gesellschaft
haben muB. Auf dem Lande kommen die Kollegen nur sehr
selten zusammen. Uber den Priester kommen so viele Miih-
seligkeiten, iiber die er sich aufier Gott auch seinen Mitmenschen
gegeniiber aussprechen mochte. Er hat ein Bediirfnis danach, Da
findet er wieder die Haushilterin, der er dieses und jenes mit-



— 247 —

teilt, er weiht sie in seine Bekiimmernisse ein. Daraus wird sich
erklirlicherweise ein siindhaftes Verhiltnis entspinnen. Wenn er
sich der Haushilterin nicht offenbart, so sucht er das Gasthaus
auf, wo das Argernis oft noch gréfer wird. Hier schiittet er
sein Herz aus und wird gleichzeitig durch ,sorgentilgende
Mittel”, d. i. Alkoholgetrinke mit bekannten Folgen geheilt.
Zu bemerken ist auch, daB ein Weib groflen EinfluB auf
das Denken und Handeln des Priesters ausiiben kann, so daB
er oft jeden idealen Halt verliert. Dieser Einflul} ist meistenteils
kein guter, da der Priester doch auf gut erzogene, hoch ge-
bildete Wirtschafterinnen nicht reflektieren kann. Wie
viele ausgezeichnete Priester wiirden auf einem anderen Stand-
punkte stehen, wenn sie in einer geordneten Familie gelebt hiitten !

Oft geschieht es, dafl sich namentlich alte Haushilterinnen,
welche anderswo nicht mehr dienen konnen oder die sich nach
Selbstéindigkeit sehnen, in die Pfarrhofe vordringen. Der arme
Priester ist dann gezwungen, von seinem kérglichen Ge-
halte diesen &lteren Frauen gleichsam eine Altersversorgung
zuteil werden zu lassen, nachdem sie die schonsten und kriif-
tigsten Jahre des Lebens anderswo zugebracht haben. Jede
Familie bemiiht sich, frische und kréftige Dienstboten zu be-
kommen, nur der Geistliche soll mit Ausgedienten zufrieden
sein. Fiir alle schwere Arbeiten, fiir das Reiben, Waschen, fiir
die Gartenarbeiten miissen eigene Personen aufgenommen
werden. Wie ich selbstéindig geworden bin, kamen zwei éltere
Damen des Nachbarschlosses, um mir ihre Kéchin, die schon
alt und fiir sie nicht mehr tauglich war, anzubieten. ,Fiir Sie
wiire sie gerade recht” meinten sie! Sie kamen zum Richtigen!
Ich kochte mir lieber selbst!

Viele Priester gehen auch durch die Verschwendungssucht
der Haushilterinnen materiell zu grunde. Sie meinen, der
Priester hitte ja von allem genug und da sie nicht, wie eine
Frau durch das Band der Liebe an ihn gebunden sind, wirt-
schaften sie auch lieblos mit seinen Giitern. Die téigliche Er-
fahrung lehrt uns dies!

Manche Frauen sind so schlau, dafl sie sich schon wiihrend
der Studienzeit bei den Priesterkandidaten einschmeicheln; sie



— 248 —

helfen ihnen mit Geld aus, werden ihre geistlichen Miitter u. s. w.
Spiéter bieten sie sich als Haushilterinnen an und bringen den
Geistlichen in Abhfingigkeit von sich, zumal wenn sie dem
pekuniér schlecht situierten Priester mit ferneren Geldmitteln,
Mobeln u. s. w. an die Hand gegangen sind. Hier herrscht die
Ko6chin, namentlich aber dann, wenn der unerfahrene Priester
zur Siinde verleitet wurde.

Weh dem Priester, der in eine solche Lage kommt! Er ge-
traut sich nicht in die Offentlichkeit, verliert den letzten Funken
Energie. Wo sind seine Ideale, wo sein Streben nach Wissen-
schaft, wo die Friichte, die er als Student versprach?

Von den Gegnern verachtet und verhéhnt, von den Vor-
gesetzten militrauisch beobachtet, gezwungen seiner rohen Haus-
hélterin alles zu gestatten, beunruhigt im Gewissen, bekommt
der Priester jene nervdésen Charaktereigenschaften, die
wir so oft beobachten kénnen.

Nicht jeder ist so gliicklich, eine Schwester zu besitzen,
die zur Leitung des Hauses geeignet ist und die selbst mit
dem Bruder das Joeh des Zolibates tragen mufl und auch
da bleibt der Verdacht nicht aus, da Freundinnen sich zum Be-
suche melden, die nicht mehr Schwestern sind, — — —

Es ist eine ganz unrichtigce Annahme, als ob der Priester
durch seine Frau in den Berufspflichten gehindert wiirde.

Auch im gewoOhnlichen Leben hat die Heirat einen grofien
Einfluf auf den Charakter des ganzen Menschen. Die Ledigen
sind in der Regel nicht die idealsten Menschen. Es fehlt ihnen
der Lebensernst und sie wandeln ohne ein bestimmtes Lebens-
ziel durch die Welt. Durch die Heirat und das Leben in der
Familie wird ihr Sein viel wertvoller. Deshalb 4ndern sich die
gleichgiltigsten und nachlissigsten Ménner in der Ehe. Natiir-
lich ist die Ehelosigkeit bei denjenigen fruchtbarer an Taten,
die im Besitze geniigender Kriifte sich hiohere Lebensziele ge-
setzt haben, wie zuvor erwiihnt worden ist.

Derer gibt es aber wenige und der ganze Priester-
stand hat keine Garantie, dall er zu diesen gehdrt.
Deshalb wiirden sehr viele Priester, unterstiitzt von einer
frommen Frau, viel ernster ihren Beruf auffassen, wie es jetzt



— 249 —

geschieht. Welche Argernisse kénnten verhindert werden, wenn:
er eine sorgende Frau an seiner Seite hiitte, die berechtigt
wire, ihn hie und da vom Bdsen, z B. vom Trinken oder
heftiger Zornesaufwallung abzuhalten?!

Dal die Frau den Priester hindern wiirde, fiir seine Uber-
zeugung einzutreten, oder dafi die Sorge fiir die Familie ihm
allerlei Riicksicht auferlegen mdchte, wire nur dann richtig,
wenn die Erzieher der Priester nicht imstande wiren, charakter-
feste Minner fiir den heiligen Beruf heranzubilden und wenn
es dem Priester freibliebe, die Nichstbeste sich zu seiner
Lebensgefiihrtin zu erwihlen. Eine verniinftige Frau wird
im Gegenteil den Mann ermutigen. Man denke an die
Burenfrauen, die fiir die Minner kein Hindernis waren, sondern
die sie zur Ausdauer und Tapferkeit aneiferten. Auch die-
Offiziere diirfen auf ihre Familien keine Riicksicht nehmen,
sobald sie ihr Leben auf das Spiel setzen, was von den Geist-
lichen heutzutage nicht mehr zu befiirchten ist.

Als Missioniire sollten allerdings ehelose Priester aus-
gesendet werden, die fiir immer oder zeitweise auf die Ehe
verzichtet haben. Missiondre sind ohnehin ausschliefllich jene
Ménner, die, mit geniigender sittlicher Kraft ausgestattet, hGhere
Ziele anstreben.

Auch die Arzte miissen ihr Leben auf das Spiel setzen,
wenn sie ansteckende Krankheiten zu behandeln haben, wie-
wohl sie deshalb nicht zdlibatdr zu sein brauchen.

Dall das Beichtinstitut leiden wiirde, ist in gewisser Be-
ziehung richtig, indem von Seite der Frauen allerdings
ein geringerer Zudrang stattfinden wiirde. Damit ist
keine Verdichtigung ausgesprochen, sondern es wird nur die
Erscheinung konstatiert, dal neben der Frommigkeit bei den
Frauen doch ein natiirlicher, vielleicht nur unbewufBter Zug
zum miéinnlichen Geschlechte besteht, namentlich wenn der Mann:
ledig ist. Est miseria humana! Wie anderseits bei den Minnern
die Erscheinung zu beobachten ist, dafl sie gerne dorthin gehen,.
wo gie mit Frauen verkehren koénnen. Der Zug zum Irdischen 146t
sich auch bei heiligen Dingen nicht ohne weiteres abstreifen. Eg
erwiichst kein bedeutender Schaden, wenn manche Frauen bei



— 250 —

der Beicht ausbleiben wiirden. Ubrigens habe ich bei Be-
sprechung des BuBsakramentes gefordert, dal an manchen
Orten eigene Beichthiuser errichtet werden, wo eigene iiltere
Beichtviter Beicht horen sollten, fiir die teilweise auch der
Zolibat verlangt sein sollte! Ich stelle mir unter den Beicht-
vitern ohnehin meistens Ordenspersonen vor.

Dafl das Beichtsiegel gebrochen wiirde, ist ebensowenig
zu befiirchten wie jetzt, wo die Haushélterinnen ungebildeter
wie die eventuellen Gattinnen sind, ebenso gerne intime Dinge
erfahren. Doch kein Geistlicher macht nur den Versuch
und wird ihn auch spéter nicht machen, irgendwie iiber die
Beicht iiberhaupt zu reden. Die Arzte, Offiziere, Diplo-
maten sind in viel schwerwiegendere Geheimnisse
eingeweiht, ohne dafl man deshalb von ihnen Ehelosigkeit
verlangt.

Dall die Armen nicht mehr auf die Geistlichkeit rechnen
konnten, ist auch nicht richtig. Die Frauen, eines Sinnes mit
dem priesterlichen Gatten, wiirden vielleicht manchen Groschen
mehr eriibrigen fiir die Armen, als die Geistlichen heutzutage.
Sie sind in dieser Beziehung viel opfervoller. Eine ganze Reihe
von Biuerinnen kann ich aufziihlen, die mehr fiir die Armen
tun, als im Durechschnitt die Priester. Man studiere nur das
Volk! Durch die Frau wird mancher frgerniserregender Geiz
des Priesters verhindert, Ubrigens man erinnere sich, was
der ruthenische Dekanatsklerus von Jaworowo zu diesem KEin-
wurf sagt!

Dr. Miller sagt in seiner Moraltheologie B. II, T. II,
§ 183, dali ,derjenige, der mit dem Brote der Engel zu tun
hat, auch nach Sitte der Engel leben miisse”. Feine Sophistik,
die dem gewdohnlichen Priester gleich als Beweis erscheint!
Soleche Argumente wirken bei Kritiklosen ganz gewaltig. Man
sage ihm was man wolle, es schwebt ihm diese heilige Phrase
vor. Das allerheiligste Altarssakrament wird in symbolischer
Weise das Brot der Engel genannt. Auf Grund dieser Symbolik
wird der obige Schlull gemacht.

Wenn wir nach der Sitte der Engel leben wollen, dann
miissen wir auch gleich starke Sittlichkeitskrifte und auch



— 21 —

Verstandeskrifte besitzen. Man vergesse ja nicht, dall wir noch
immer im Kerker des Leibes stecken; nach der Befreiung aus
diesem wird es uns erst moglich, mit den Engeln beziiglich
der Vollkommenheit wettzueifern. Der gdttliche Heiland
rechnete, als er das heilige Altarssakrament einsetzte, nicht mit
Priestern,die engelgleich sind,sondern mit solchen, die deniibrigen
Menschen gleich sind. Dies folgt daraus, daf} er sich unter dem
gewohnlichen Brote, von dem anderen téiglichen Brote gar nicht
unterschieden, dem Priester und den Gliubigen auf eine nicht
wie bei den Engeln iibliche Weise, sondern auf ganz ge-
wiéhnliche Weise zur Seelennahrung hingab. Die Engel
genieflen ja nicht die Brotgestalten wie wir, sondern ihre
Nahrung besteht im Anschauen des Lammes Gottes, das Licht
und Leben in sie gieBt. Somit hinkt der SchluB an allen
Seiten.

Durch seine Familie wird der Priester auch leichter mit
intelligenten Kreisen in Kontakt kommen. Er steht in der
Gesellschaft rein da, ohne Verdiichtigung seines Lebens. Sein
Leben wird nicht zu einem pikanten Gesprichsstoff werden.
Wenn man auf den Niedergang anderer Konfessionen hinweist,
bei denen die Priesterehe besteht, so kann diesen Untergang
am wenigsten die Priesterehe verschuldet haben, sondern der
Mangel an gottlicher Institution und Organisation, der Mangel
an jenen Lehren, welche wir noch besitzen. Dieser Niedergang
wird in unseren Blittern oft iibertrieben dargestellt und ist
vielfach nicht groBer als bei uns selbst.

Die zeitlichen Sorgen werden sich nicht vergrdfern. Bei
uns hat der Lehrer im Durchschnitt weniger Beziige als der
Priester und doch bringt er die Familie ehrenvoll fort, wihrend
manche Priester sehr von Schulden gedriickt werden, was nicht
in letzter Linie das Gebaren der Haushiilterinnen verschuldet
hat. Die Beziige der Geistlichkeit werden ohnehin reguliert
werden miissen, wie ich spiter ausfithren werde.

Da vor der Verheiratung ein entsprechendes Vermdgen
ausgewiesen werden miifite, wiirde die Gattin in die Ehe auch
Vermdgen mitbringen, was die materielle Stellung des Priesters
namentlich beim Antritte seines Dienstes sanieren mochte.



— 262 —

Das Volk wird nicht Argernis nehmen, wenn der Priester
mit einer Frau spricht oder geht, wie es auch bei den tibrigen
Stinden kein Argernis nimmt. Er wird viel leichter sowohl
die Jugend zur Sittlichkeit als auch die Erwachsenen zur che-
lichen Treue aneifern, wenn sein Leben frei von jeder Ver-
déchticung ist.

Es ist durchaus nicht richtig, dall die Achtung und das
Ansehen des Priesters abnehmen wiirde. Ubrigens wie grof
ist diese Achtung heutzutage? Jeder Gerichtsschreiber hat
mehr Ansehen als wir. Dort, wo die Priesterschaft verheiratet
ist, kann man nicht konstatieren, daBl die Achtung und das
Angehen kleiner wire, wie in den katholischen Liindern, es
miiite denn sein, daBl man auf das unwiirdige, ungebiihrliche und
unmoderne Handkiissen der #drmeren, ungebildeten Land-
bevilkerung irgendwie Gewicht legen will. Nicht diejenigen
sind die wahren Christen, die uns mit allen moéglichen Titeln
iitberhiiufen und Biicklinge vor uns machen, sondern diejenigen,
die unsere Lehren nicht unsertwegen, sondern um Gotteswillen
befolgen.

Das Zolibatsgebot ist jedoch nicht ohne weitere Voraus-
setzung und Bedingung aufzuheben. Meine Ausfithrungen
sind nicht so zu verstehen, als ob ich dafiir plaidieren wiirde,
dall in Rom pldtzlich ohne weiters jedem Priester die Verehe-
lichung erlaubt wird. Im ersten Augenblicke wiirde man unter
das Volk, das an zolibatdre Priester gewohnt ist, grofie Ver-
wirrung bringen.

In manchem Tale Tirols wire der Auflauf, wenn ein
Kurat plotzlich in sein Vidum mit seiner ,Gnédigen” einziehen
wiirde, vielleicht grdofier, als einer zur Zeit der Franzosen-
kriege. Die Stddte und Méirkte jedoch méchten in ihrer Vertre-
tung die Aufhebung des Zolibates gerecht und verniinftig finden.

Die Bedingungen, die bei der Verehelichung eines Priesters
erfilllt sein miifiten, wiren folgende:

1. Die Bewillicung miifite von der Pfarrgemeinde erteilt
werden, wo der betreffende Priester pastoriert oder pastorieren
wird. Die einzelnen Pfarrgemeinden werden sich tberhaupt
fir verheiratete und zdlibatiire oder nur fiir ehelose Seelsorger



— 253 —

erkliren. Wird ein Priester, der sich verehelichen will, von
der Gemeinde liebgewonnen, so wird ihm ohnehin gerne die
Erlaubnis zur Verehelichung erteilt, namentlich wenn er sich
eine Lebensgetihrtin aus der Mitte der Pfarrinsassen gewéhlt
hat. Die Gemeinde, die nur zolibatire Priester verlangt, wird .
keinen Grund zu Vorwiirfen haben, wenn sich ihr Seel-
sorger hie und da beziiglich des Zolibates nicht korrekt benimmt.

2. Es mul} auch die Bewilligung von Seite der kirchlichen
Behorden nach Priiffung der Konduiten und des Vermdgens-
ausweises der Braut erfolgen. Dadurch wird erreicht, daf} der
Priester nicht ungeeignete Personen heiraten wird. Dies wird
sogar bei der k. k. Gendarmerie gefordert.

3, Der Priester mufl sowohl in den Lehranstalten als auch
spiter durch wohlwollende Inspektion dazu erzogen werden,
daB er seinen Beruf nicht so sehr in die Sorge um die Familie,
als in die Erfiilllung der geistlichen Pflichten setzt, was iibrigens
meistenteils zusammenzutreffen pflegt. Ein guter Familienvater
wird auch ein guter Vater seiner Pfarrgemeinde sein.

,In der Familie lerne ich den Mann kennen,” rief einmal
P. Abel 8. J. aus; ich setze hinzu: auch den Priester.

Diejenigen, die den Zdlibat verteidigen, sollen immerhin
z6libatir leben. Wir gratulieren ihnen, dal} sie sich so hohe
Ziele gesetzt haben und daB sie eine so grofie Willensstirke
besitzen, um die iibernommene Last zu tragen. Wir betrachten
den Zolibat noech immer fiir relativ besser, nimlich fiir die-
jenigen, wie es die Vorgenannten sind. Sie sollen aber deshalb,
im Besitze solcher Willenskrifte, nicht diejenigen verurteilen,
die die Aufhebung desselben verlangen, da sie bei sich und
anderen Mitbriidern die Erfahrung machen, dafl der Zolibat sie
im Streben nach héherer Vollkommenheit hindere und hemme!

Das Resultat dieser Auseinandersetzungen ist: Kein
Priester soll zur Ehelosigkeit, aber auch nicht zur Ehe-
schlieBung gezwungen werden. Der Zdlibat wird als
guter Rat betrachtet fiir diejenigen, die sich héhere
Lebensziele gesetzt haben und sich auch geniigender
Krifte bewulit sind, um den Zd6libat in seiner ganzen
Reinheit zu beobachten.



VII.
Die materielle Stellung des Klerus.

Ich will jedes Breittreten derartiger Ausfithrungen ver-
meiden und deshalb Satz fiir Satz nur die leitenden Gedanken
angeben, da die materielle Frage des Klerus ohnehin schon
des Ofteren erortert wurde.

Wie jeder Mensch, so hat auch der Priester seine Bediirf-
nisse, und zwar den Verhiltnissen, in denen er sich befindet, ent-
sprechende. Um seinen Beruf zu erreichen, hat er die schénsten
Jahre seines Lebens verbraucht, sich durch Verwendung des
viiterlichen Vermogens oder sonst unter groflen Entbehrungen
zu seinem Berufe emporgeschwungen. Er hat hauptsiichlich die
geistige Seite seines Seins ausgebildet, zum nicht geringen
Schaden der korperlichen Krifte, deren Erhaltung nach Er-
reichung des Zieles weit mehr Umsicht und Pflege erfordert,
als bei einem anderen Stande. Da sein Beruf fiir die Menschen
wenigstens ebenso natiirlich und notwendig ist, wie die anderen
Berufsarten, ist es notwendig, dafl auch die materielle Stellung
desselben die gleiche ist, wie die der iibrigen Berufsarten, und
zwar nicht eine von Zufilligkeiten abhfingige materielle Stellung,
sondern eine geordnete. Die Erfilllung der Bediirfnisse ver-
langt eine gewisse Ordnung und so muB auch die Quelle der
Moglichkeit dieser Ertfiillung eine bestimmte, geordnete sein.

Man sagt, der Priester soll sich einer gewissen Zuriick-
gezogenheit und Entbehrung betfleifien, deshalb soll er nicht
gleich entlohnt werden, wie die librigen Berufsarten. Sogar
aus der Mifte des Klerus hoért man derlei Worte. Dal der
Priester sich durch Zuriickgezogenheit auszeichnen soll, ist
allerdings eine Forderung, die den einzelnen Priester angeht,
deren Erfilllung jedoch ganz dem freien Willen desselben an-
heimgestellt ist. Diese Forderung von Seite des Staates oder
von einem anderen I'remden aufzustellen, ist hichst ungerecht.
Kein Lohngeber darf einem Arbeiter mehr geben, weil dieser
mehr braucht, dem anderen weniger, weil es bekannt ist, dal}
er sich mit weniger begniigt. Die Zuriickgezogenheit ist eine
Tugend, und man darf wegen der Tugend des anderen keine



— 285 —

Ungerechtigkeit begehen, das hiefle auf die Giite des anderen hin
siindigen.

Von wem soll der Priester bezahlt werden? Streng ge-
nommen von denjenigen, fiir die er arbeitet, von den katho-
lischen Gldubigen, und zwar da die Entlohnung der Beamten
auch im Staate nach dem Gesetze der Wechselseitigkeit statt-
findet, soll die Entlohnung gleichmifBig in simtlichen Didzesen
eines Staates erfolgen. Wenn die Kirche ihre Giiter hétte und
wenn sie von richtigen Prinzipien geleitet wire, miilite dieser
Modus auch durchgefithrt werden. Nun hat der Staat die fiir
die Seelsorger bestimmten Giiter an sich gerissen und sich
durch verschiedene Gesetze verpflichtet, fiir den Klerus zu
sorgen. Es ist nur zu begriifen, wenn der Staat die materielle
Seite der Kirche vertreten und fiir die Seelsorger sorgen will.
Die allgemeinen Grundsitze bei der Regelung der Gehalte
miifiten sein:

1. Die Entlohnung muffi eine gerechte, anderen Stéinden
entsprechende sein.

2. Die materielle Stellung muf fiir alle Priester unter
gleichen Verhéltnissen die gleiche und nicht abhingig von
der Willkiir irgend eines Patrons oder Protektors sein.

3. Fiir den gesamten Klerus muf} ein und derselbe Grund-
gehalt bestimmt sein. Fiir verschiedene Stellungen sind nur
Funktionsgebiihren, fiir verschiedene Dienstzeit Quinquennalien
zu bestimmen.

4. Da der Seelsorgedienst nicht iiberall der gleiche ist,
wie bei den Beamten, bei denen eine bestimmte Arbeit und
eine bestimmte Arbeitszeit vorgeschrieben ist, sondern sich je
nach der GréBe der Pfarre und der Schwierigkeit der Pastoration
verschieden stellt, soll ein bestimmter Schliissel gefunden werden,
um dem schwierigeren Seelsorgedienst auch die bessere Besol-
dung zuzuweisen. Die Faktoren, die dabei zur Sprache kommen
wiirden, sind: «) Weite Ausdehnung und gebirgige Lage der
Ptarre. ) Mehr als 1000 Seelen, wobei fiir je 500 Seelen ein
Beitrag fixiert wird. p) Teuerung der Lebensmittel an Kur-
orten und auch an anderen Stationen.

5. Pension und Urlaubsverhiltnisse sollten geordnet sein.



— 256 —

Ad 1. Dadurch, dall wir nicht gleichgestellt sind mit den
iibrigen geistigen Arbeitern, leidet zunfichst unsere weitere
-geistige Ausbildung, indem wir nicht immer iiber geeignete
Mittel verfiigen, um uns z B, Biicher anzuschaffen oder Reisen
zu unternehmen, auf denen wir manches Gute lernen kdnnten.
Weiters arbeiten andere Stinde vielfach mit Geld, um ihre
Ziele zu erreichen, wihrend der Geistliche seine Beziige zum
allernotwendigsten Lebensunterhalte verwenden mufl. Von uns
materielle Geniigsamkeit zu verlangen, heifit vielfach verlangen,
dafl wir auf weitere Ausbildung verzichten und nicht so leicht
die Ziele unseres Berufes erreichen.

Wieviel Gutes moéchte mancher wirken, wie sehr fiir die
kulturelle Ausbildung seines Volkes Sorge tragen, wenn ihm
der nervus rerum zu gebote stiinde! Diejenigen, die dazu da
sind, um Ubertretungen der Gesetze zu bestrafen, be-
ziehen hohe Gehalte, diejenigen, die diese Uber-
tretungen durch die Verbreitung des wahren Lichtes
und der wahren Volksbildung zu verhiiten bestimmt¢
gind, werden wie Kanzleidiener behandelt!

Es gibt solche, die sagen, dem Klerus geht es gut. Auch
manche Geistliche behaupten dies. Freilich, einem Teil des
Klerus geht es gut, denen, die Ministergehalte beziehen, allein
diese Zahl ist im Verhiltnis zur Zahl der Darbenden eine sehr
geringe. In den Zeitungen liest man oft vom NachlaB dieses
oder jenes Stadtpfarrers und denkt sich, schau, den Geistlichen
geht es doch gut! Manchen Geistlichen geht es auch deshalb
gut, weil sie wirklich mit dem, was ihmen der Staat bietet
auskommen. Es sind meistenteils jene Personen, die kein Be-
diirfnis zu weiterer geistiger Ausbildung fithlen und die seit
jeher, in ihrer Arbeit sich mifBlicend, gesund sind und denen
-die Kost, an die sie sich in ihrem Elternhause gewdhnt ha-
ben, Knodel und Kraut, Mileh und Sterz, am besten schmeckt.
Sie verstehen auch oft ihre Aufgabe nicht, mildtiitig zu sein, fiir
gute Biicher ete. zu sorgen. Doch alle kénnen weder so geniig-
sam noch so gesund, Uberhaupt so disponiert sein, wie diese!

In Kérnten diirften die Geistlichen im Durchsechnitte
am besten besoldet sein, weil infolge des grofien Priester-



— 267 —

mangels ein Seelsorger oft zwei Pfarren zu versorgen hat.
Doch gibt es auch Pfarren, wo der Priester nicht die rosigste
Stellung hat. Als Provisor bezog ich zuerst vierzig Gulden
und hie und da kam mir ein Mefstipendium zugute. Da
heit es jeden Heller auf die Wagschale legen und nicht
viele Wohltaten erweisen. Nicht einmal eine Tageszeitung
kann man sich in diesen Verhéltnissen vergénnen. Spiter
bezog ich in einer protestantischen Gegend monatlich 45 Gul-
den und 15 Gulden jihrlich an Stiftungsgebiihren. Messen so
gut wie keine, Stolgebiihren gleich Null, da die Bevélkerung
meistenteils arm war. Da wire es aber ndtig gewesen, den
Gliubigen gute Gebetbiicher zu verschaffen und manche andere
Auslagen zu machen. In anderen Didzesen ist es mit der Ent-
Iohnung des Klerus noch érger. Der Geistliche darf sich in
einem Badeorte oder in der Stadt nicht einmal in ein besseres
Gasthaus wagen, da einige Tage gleich die Hilfte seiner monat-
lichen Beziige verschlingen kénnen.

Nach meiner Meinung beziehen manche Staatsbeamten
mehr, als es das Volk im allgemeinen zu tragen und zu leisten
imstande ist; deshalb werden wir schon allein in Hinsicht dar-
auf etwas kleinere, annihernde Forderungen stellen. Wir
Ptfarrer kénnten uns gar nicht fassen vor Freude, wenn wir, wie
so manche Staatsbeamte, Aussicht héitten, mit 2000 bis 3000 oder
noch mehr Gulden in Pension zu treten; doch nach dem
Grundsatze, gleiches MaB fiir alle, welche gleiche Pflichten er-
fiilllen, wiren wir berechtigt, gleiche Entlohnung wie die Be-
amten zu verlangen.

Ad 2. Der Klerus ist der Prediger der Gerechtigkeit, die
verlangt, dal} einer fiir gleiche Pflichtleistung nicht iiberm#Big,
der andere nicht zu wenig entlohnt wird. Deshalb zeigt — ge-
linde gesprochen — die jetzige, von vielen Zufilligkeiten ab-
hiingige, ungleiche materielle Stellung des Klerus nieht im ge-
ringsten, daBl die Lehrer der Gerechtigkeit diese in
ihrer eigenen Organisation zur Geltung gebracht
hitten.

In allen Ditzesen ist ndmlich die Erscheinung zu konsta-
tieren, daf} einige Geistliche, fast zweimal, hie und da auch drei-

Vogrinec, nostra culpa. 17



und mehrmal mehr Gehalt beziehen als andere, die gleich eifrig
sind und gleiche Dienstjahre haben. Es geschah, dal z. B.
mancher meiner Kollegen, auch solche, die hinter mir waren,
fast zweimal mehr Gehalt bezogen wund gleich 600 Gulden
mehr Einnahmen hatten als ich. Sie hatten keinen Grund zu
ihrer auBerordentlichen Befdérderung. Ich kenne auch dltere
Priester, die oft 20 Jahre linger pastorieren als ich und doch
nicht mehr, viele auch weniger beziehen, als ich an dem jetzigen
Posten! Die Pfriinden sind verschieden. Einige tragen kaum
600 Gulden, so dall Kongruaerginzung notwendig ist, andere,
die viel leichter zu pastorieren sind, tragen die Hilfte mehr.
Kleine Pfarren mit 500 bis 800 Seelen haben eine systemisierte
Kaplanei, wodurch sich der Gehalt bei der infolge des Priester-
mangels regelmifigen Vakanz gleich um fast 800 Gulden erhdht,
wiithrend an anderen Posten mit 1500 Seelen der Pfarrer allein
mit 600 Gulden auskommen mufl. An einigen Posten sind sehr
gute Stiftungen, die oft mehrere hundert Gulden abwerfen und
in den Gehalt nicht eingerechnet werden, wihrend anderswo so
gut wie keine Stiftungen bestehen. Manche Pfarre ziihlt wohl-
habende, andere wieder arme Insassen; dort betragen die Stol-
gebithren samt Funktionsgebiihren mehrere Hunderte, hier
wire es sogar notig, die Stempel bei verschiedenen Anlissen
selbst zu zahlen.

Kurz, es besteht ein schreiender Gegensatz zwischen den
Entlohnungen verschiedener Priester, so daff das Einkommen
auch um Tausende differieren lkann. Der eine lebt iippig oder
kann wenigstens leben, der andere mufi darben.

Ich wundere mich noch immer, dafl das jetzige Kongrua-
gesetz uns in Anbetracht der eben geschilderten Umstiinde
so giinstig ist. Wére ich Kultusminister und wiirde man
an mich mit der Bitte um Gehaltserh6hung herantreten, so
wiirde ich die Forderung stellen, dall man auch konzediert,
daB wirklich eine gleichmifige Entlohnung stattfindet, dal}
nicht gleichzeitie diejenigen, die ohnehin iibermifig mit dem
Zeitlichen bedacht sind, abermals eine Gehaltserhdhung be-
kommen, sondern dafB Anstalten getroffen werden, wodurch
simtliche Einnahmen des betreffenden Geistlichen revidiert und



eingerechnet werden. Sogar die Zustellungsgebiihren bei den
Gerichtsdienern werden genau eingehoben und als Staatsein-
nahmen verrechnet. Bei uns sollten alle Einnahmen genau noti-
fiziert, der Uberschulf iiber einen fixen Gehalt abgeliefert
werden, um den schlechter Dotierten die Gehaltsergénzung zu
zahlen, Ein derartiger Modus zur Ausfindung sémtlicher Ein-
nahmen wiire sehr leicht gefunden, und zwar etwa so:

Jede kleinste Einnahme, wie Mefstipendien, Stolgebiithren,
jede Funktionsgebiihr soll genau in ein Vormerkbuch einge-
tragen werden, welches in der Sakristei oder im Pfarrhof auf-
liegt. Fiir jede Zahlung ist der Partei ein Coupon oder Empfangs-
schein auszufolgen, der von den genau numerierten Blittern des
Vormerkbuches getrennt wird. Der Vorgang soll wie auf der
Post sein, Das Buch selbst soll die Richtigkeit der Einnahmen
kontrollieren. Jedes Jahr milite die Rechnung den kireh-
lichen und staatlichen Behorden vorgelegt werden. Da der
Priester hie und da auch manche Spenden an Arme maechen,
einzelnen Kindern zu Gebetblichern wverhelfen muf, ist ihm
auch ein entsprechender Betrag zur Disposition zu iiberlassen,
obwohl die Sorge fiir die Armen heute mehr Sache der Ge-
meinde ist. Ist es ja das groBte Almosen des Geistlichen, wenn
er dem wiirdigen Armen an die Hand geht, um die gesetzliche
Unterstiitzung zu erhalten. Auf die iiberschiissigen Ertriignisse
der Pribenden wird natiirlich verzichtet werden miissen,

Diese Verzichtleistung auf die zufiilligen Einnahmen, re-
spektive die Notifizierung sfimtlicher Empfinge behufs Ver-
rechnung in die Gehaltsbeziige ist eine Notwendigkeit, falls wir
verlangen, daBl der Staat der Gesamtheit mit Gerechtigkeit
entgegenkommt. Wir machen heutzutage die Erfahrung, daf
der Staat und das Volk die Meinung von kolossalen Einnahmen
des Klerus hat. Sie lernen aus der Zeitung, wie viel Tausende
dieser oder jener Stadt- oder Marktpfarrer hinterlassen hat.
Sie sehen auch, daBl an manchen Orten dem Geistlichen ver-
schiedene Volksgebriuche zugute kommen und glauben, der
gesamte Klerus erfreue sich derartiger Benefizien. Namentlich
bei der Fatierung der Personaleinkommensteuer erleben wir
diese traurige Erfahrung. Ilie und da fatiert man ohnehin

19



— 260 —

recht zweifelhafte Einnahmen, um Ruhe vor den Vexationen
der Behorden zu haben; doch da kommt noeh immer die An-
frage: Sind das Ihre wirklichen Einnahmen? Die Behorden
haben keinen Begriff von der Volksbewegung und meinen,
daB man jeden Tag eine Taufe und jeden Tag ein Begribnis
mit Kondukt hat. Fir die Taufen bekommt man hie und da
eine Krone, an manchen Orten nichts. Weiters wird nach
Vigilmessen gefragt, die an manchen Orten nicht iiblich sind,
Beichtgroschen, die auch in seltensten Fillen einkassiert werden,
Vorsegnungen, Andachten, Opfern, Geschenken etec. Wenn sie
gich wo erinnern, dall gute Leute manche Geschenke, wie
Kirschen, Honig, Butter o. dgl, in den Pfarrhof bringen, die
iibrigens doppelt vom Pfarrer gezahlt werden, dann meinen
sie, was fiir horrende Einnahmen die Geistlichen haben. Dafiir,
daf} einzelnen wirklich manche Benefizien zugute kommen, muf}
der arme Klerus grolle Steuern zahlen! Deshalb wollen wir,
daB volle Klarheit {iber unsere Einnahmen herrscht. Es wire
ungerecht, wenn der Staat gleichzeitig auch den ohnehin gut
Situierten ihre Beztige vermehren wiirde.

Der Umstand, daBl die Pfriinden so unregelmifig dotiert
sind, stort die Pastoration, indem ein Geistlicher nicht lingere
Zeit an einem Posten verharren kann, wo er mit materiellen
Sorgen zu kimpfen hat, und verleitet den Priester sogar zur
unmoralischen Stellenjigerei wund Schmeichelei vor denen,
welche die Macht haben, die Pfriinden zu vergeben. Die Ver-
gebung der Pfriinden ist meistenteils von einzelnen Personen
abhiingig, mégen es nun Privat- oder offentliche oder geistliche
Patrone sein. Die Plriinde wird demjenigen verliehen, der
dem Patron oder seiner Gniidigen zu Gesichte steht oder wel-
eirer vom Protektor empfohlen wird. Weder der Studiengang,
noch die pastorelle Befihigung, noch das Dienstalter kann mal-
gebend sein, sondern rein zufillige Dinge vermitteln sehr oft,
nicht immer, die Verleihung. Das Ordinariat kann allerdings
Unwiirdige zuriickweisen. Doch welche sind Unwiirdige? Die
mit dem Kirchengesetz irgendwie in Konflikt geraten sind, was
doch selten geschieht. So geschieht es sehr hiufig, dal jingere
Priester iilteren, verdienten vorgezogen werden. Das Bittere



— 261 —

daran ist noch das, dal derjenige, der eine gute Piriinde er-
halten hat, im Gefiihle seiner materiellen Pripotenz bald geistig
iiberlegen sein will. Wihrend mancher in der Schule unter den
Letzten figurierte, sieht man ihn jetzt plotzlich als Weisheits-
autoritiit vor sich. Mit einzelnen Stellen sind sogar Decanats-
posten verbunden und so wird ein Pfarrer durch die Gnade eines
vielleicht andersgldubigen Patrons Dechant, der alle Eigenschaf-
ten haben mag, nur die eines Dechants nicht. Wie bitter ist es den
nach Idealen ringenden, fiir die GroBle der Kirche und fir das
Seelenheil besorgten Priestern, wenn sie unter die Aufsicht eines
unbefihigten Oberen kommen! Sie erwarten von dieser Kirche
keine Gerechtigkeit, verlieren die Liebe zu ihr und beschriinken
gich auf den kleinen Kreis ihrer Wirksamkeit, falls sie nicht
jede Willenskraft verlieren und zu gefiihllosen Menschen herab-
sinken, die in den Freuden dieses Lebens ihre Erholung
suchen.

In Bthmen ist es Sitte, daBl in einem Patronatsbezirke
nur die Priester des Patronates fiir die Pfriinden prisentiert
werden, wodurch das Riickenkriimmen vor den Michtigen noch
mehr geférdert wird.

Ein Landesschulinspektor hat sogar den Lehrern ver-
boten, sich bei Bewerbung um Stellen bei ihm vorzustellen und
gleichsam durch ihre Personlichkeit die Stelle zu erringen.
Und bei uns, den Lehrern der Sittlichkeit und Gerechtigkeit?

Auf simonistische Umtriebe waren und sind noch strenge
Kirchenstrafen ausgesetzt. Allerdings finden die heutigen Kano-
nisten in der Protektionswirtschaft keine Simonie mehr, weil sie
eben die Worte der Gesetze abwiigen, nicht aber den Geist, in
welchem dieselben verfaft sind. Zwar nicht um das Geld oder
um ein geistliches Gut, sondern um die politische Gesinnung,
oder um die Schmeichelworte, oder um die Befiirwortung eines
Protektors wird eine Priéibende verliechen. Eine Verleihung, die
ebenso schlecht ist wie eine Verleihung um Geld! Dadurch,
daB die Gehalte der Geistlichen reguliert werden, wird die
Stellenjigerei aufhoren, doch wird es notwendig sein, daB jeder
Versuch, auf einem anderen als auf dem erlaubten Wege sich
irgendwie die Stelle zu erwerben, strenge mit Absetzung von



= b Z

der betreffenden Pfriinde bestraft wird. Durch den Zo6libat ver-
langt man vom Priester, dafl er sich dem Ideale Christi nihert,
hier toleriert man, daf er dem Ideale des Judas nachgeht.

Der Firsterzbischof von Olmiitz hat in dem dortigen
Verordnungsblatt verboten, die Pfarren wvor Ablauf von zwei
Jahren zu wechseln. Ganz richtig! Doch wo liegt der Grund?
Der. Geistliche mdehte auch einmal im Lieben auf einen griinen
Zweig kommen und eine bessere Pfriinde erhalten.

Ad 3. Die Lehrer in Kirnten haben iiberall gleichen
Grundgehalt in allen Stellungen. Auch bei den ibrigen Be-
amten ist dies der Fall, deshalb darf auch bei uns kein Unter-
schied bestehen zwischen dem Grundgehalte eines Kaplans,
Pfarrers, Dechants oder Domherrn. Diese Einrichtung ist ver-
niinftig und gerecht. Nicht die Stellung soll bezahlt werden, son-
dern die Arbeitsleistung in einem bestimmten Berufe. Wer lingere
Zeit dient, soll deshalb nicht weniger haben, weil er eben noch
nicht Pfarrer oder Dechant geworden ist. Die einzelnen Stel-
ilungen oder Wiirden, wie Pfarrer-, Dechants- oder Domherren-
wiirde sollen nur bestimmte Funktionsgebithren erhalten und
sich beziliglich des Grundgehaltes gar nicht von der Stellung
eines Kaplans unterscheiden.

Ferner sind auch mit Einschlufi der Jahre vor der Kon-
kurspriifung, fiir je finf Jahre Zulagen zu bestimmen.

Die Einteilung in vier Gehaltsklassen, nicht Rangs-
kklassen wird den Diensteifer des Klerus erhdhen, da nur zu-
friedenstellende Pastoration die Vorriickung zur Folge
haben soll.

Die Jahre vor der Konkursprifung sind als provisorische
zu behandeln und mit einem geringeren Gehalte als der Grund-
gehalt betrigt, zu entlohnen.

Die oft unwiirdige, entmutende, zur Gleichgiltigkeit und
zum Aufgeben der Ideale verleitende Stellung der Kooperatoren
wird einer besseren Platz machen. s ist unnotwendig, die
heutige Stellung des Kaplans weiter zu untersuchen und zu
bewerten, da sie ohnehin als triste bekannt ist.

Uber die Stellung der Bischdfe will ich keine Notiz
machen, wiewohl ich nicht unterlassen kann, einige Mitbhriider



— 263 —

auf einen wenig beriicksichtigten Umstand aufmerksam zu
machen. Bekanntlich haben die Bischofe iiber den Klerus eine
absolute Macht. Das Wohl und Wehe, aber auch die Gesinnung
des Klerus hiingt vielfach von ihnen ab. Da lifit es sich nicht
leugnen, daf} gerade die Regierung dies benutzt, um die Bischofe
fiir sich zu gewinnen, indem sie dieselben ungewdohnlich gut do-
tiert, mit hohen Ehren iiberhiuft, wihrend der ,niedere” Klerus
sich der bekannten F,Begﬁnstigung” der Regierung erfreut. Es
ist ein feiner diplomatischer Griff, stets den Michtigsten und
EinfluBreichsten auf seine Seite bringen zu wollen. Ich will
damit durchaus nicht behaupten, dal unsere Oberhirten wirklich
wegen dieser irdischen Dinge gute Freunde der Regierung
wiiren, sondern dafi die Regierung tatsiichlich dies im Auge zu
haben scheint. Ich sage dies auch nicht von der Osterreichi-
schen Regierung, im Gegenteil kann ich diese Bemiihungen
anderswo noch mehr herausfinden. Die Sache liefe noch eine
weitere Ausfithrung zu, ist aber zu heikel.

Ad 4. Von samtlichen Pfarren einer Didzese ist sehr leicht
oin Verzeichnis anzulegen, in dem die aufgezéhlten Schwierig-
keitsfaktoren ersichtlich wiren, nimlich «) die gebirgige Lage
oder weite Ausdehnung der Pfarre, ) eine groffere Seelenzahl,
y) oder eine lokale Teuerung. Fir die gebirgige Lage wiire
etwa ein Betrag von 100 bis 150 Kronen zu bestimmen.

Als Musterpfarre fiiv einen Geistlichen sollte eine Pfarre
mit 1000 Seelen bestimmt sein. Fir je weitere 500 Seelen wire
ein ZuschuB von 300 Kronen notwendig. Betrigt die Seelen-
zahl mehr als 1500 Seelen, so muf} eine Kaplanei systemisiert
sein. Ist ein Kaplan angestellt, so bekommt der Pfarrer keinen
ZuschuB. Uberhaupt sollen die Verhiltnisse beziiglich der
Kaplaneien geordnet sein. Es gibt Pfarren mit 700 bis 1000 Seelen,
die eine systemisierte Kaplanei haben, wihrend die zweimal
groBeren keine besitzen. Manche Industrie- und Fabriksorte
sind riesig angewachsen, wiihrend sie noch immer die gleiche
Seelsorgeranzahl haben. Man liest hie und da Klagen von
Priestern, daB 10.000 bis 25.000 Seelen von drei Geistlichen
pastoriert werden, wihrend hierbei noch der Pfarrer meisten-
teils alt und gebrechlich zu sein pflegt. In Tirol weil ich, daB



BN L

in einer Pfarre von 1200, sage zwolfhundert Seelen, gleich drei
Geistliche angestellt sind. Wie steht es da mit der ,unitas eccle-
siae?” Wire es nicht schén, wenn auch eine einheitlichere prak-
tische Seelsorge die Welt von dieser unitag {iberzeugen wiirde?

Ad 5. Die Pensionsverhiltnisse und Urlaubsverhéltnisse
gollen geordnet sein, wobei allerdings ein Untersehied zwischen
den Verheirateten und Unverheirateten zu machen wire. Den
Landgeistlichen soll nur von Fall zu Fall ein Urlaub erteilt
werden, der Stadtklerus soll auf bestimmte freie Zeit im Jahre An-
gspruch haben, um seine Gesundheit auf dem Lande zu kriftigen

Die lizitationsweise O6ffentliche Verpachtung der Pfarrhof-
grundstiicke ist notwendig, nicht nur, um eine gleiche materielle
Stellung des Klerus zu erzielen, sondern auch weil die Beschéf-
tigung mit der Okonomie dem geistlichen Beruf abtriglich ist.
In der fritheren Zeit war der Klerus gleichzeitic Forderer der
Agrikultur und aullerdem hat er in Hinsicht auf bedeutend
geringere Anforderungen des Berufes Zeit genug gehabt, sich
mit der Agrikultur abzugeben. Die Griinde geben nicht {iberall
gleichen Pachterlés. Mir war irgendwo in die Fassion mehr
eingerechnet als dem eine Stunde entfernten Nachbar, der
aber dafiir gleich einige hundert Gulden mehr Pachtzins erhielt
als ich. Zur gleichen materiellen Stellung wird die Verpachtung
notwendig sein. Ubrigens kann der Pfarrer, wenn er durchaus
will, auch mitlizitieren. Auf den Garten und einen ganz kleinen
Grundanteil soll er das Erstehungsvorrecht haben, damit er
gich, wenn er dazu Lust hat, eine kleine Wirtschaft einrichten
kann. Der dafiir notwendige Komplex soll zusammen feil-
geboten werden.

Am besten ist es jedoch, wenn der Pfarrer bei seinem
Berufe bleibt. Auch manchen anderen Stinden ist die Be-
schiftigung mit Agrikultur verboten. Der’ Geistliche hat in
seinem Berufe genug zu tun und findet auch Erholung in ihm,
wenn er ihn versteht.

Unter der Voraussetzung, daB in der vorher angedeuteten
Weise simtliche Einnahmen des Geistlichen notifiziert und ein-
gerechnet werden miissen, wilren zur Regelung der Gehalte
nach meiner Meinung folgende Normen geltend:



L SRR e

1. Der Grundgehalt, beziehbar nach der Ablegung der
Konkurspriifung, d. i. nach wenigstens dreijihriger Pastoration,
betriigt 2000 Kronen. Vor der Konkurspriifung beziehen die
Geistlichen 1400 Kronen. Mit Einrechnung der Jahre vor der
Konkurspriifung sind Quingquennalien zu 200 bis 300 Kronen
einzufithren.

Die Geistlichkeit ist in vier Gehaltsklassen, die sich um
je 400 Kronen unterscheiden, einzuteilen. Die vierte Gehalts-
klasse miisse bei zufriedenstellender Dienstleistung vor dem
30. Dienstjahr erreicht werden.

Pfarrer, Dechante, Domherren beziehen entsprechende
Funktions- und Dispositionsbeitriige. Die Geistlichkeit, die sich
nicht mit der Seelsorge beschiiftigt, hat ohnehin ihre eigenen
Gehaltsnormalien.

2. Verschiedene Pfarren, die sich durch Schwierigkeit
hervortun, sollen mit entsprechenden Mehrbetrigen von 200
bis 300 Kronen dotiert sein, so z B. die Pfarre N, 1500 Seelen
zéihlend, ganz im Gebirge, vielbesuchter Alpenkurort, soll dotiert
sein: Grundgehalt 2000 Kronen, fir die schwierige Lage
200 Kronen, fiir 500 Seelen iiber dem Normale (1000 Seelen)
300 Kronen, weil Kurort, 200 Kronen.

Durch eine entsprechende Besserung der materiellen Lage
wird die Unzufriedenheit des Klerus, die nach Jahren auch zu
einer Katastrophe fiir die Kirche fithren kann, behoben, die
Stellung des Klerus eine gerechtere und die Titigkeit desselben
auch eine bessere.

Durch die Ausgleichung der Einnahmen wird der Staat
nicht besonders stark in Anspruch genommen, er wird deshalb
eher entgegenkommen, zumal da auch unsere Forderung eine
gerechte und verniinftige sein wird. Allerdings wird mit einer
bloBen ,Empfehlung”, wie manche die Kongruaerhohung er-
reichen wollen, nichts erreicht werden. Die Minister horen
nicht auf Empfehlungen, namentlich aber der Finanzminister
nicht, der sich stets in einer bedringten Lage befindet! Da
mufB die Zahlungsanweisung vom Abgeordnetenhause kommen
und dorthin muB sich der gesamte Klerus wenden, allerdings
nicht mit iibertriebenen und ungerechten Forderungen!



— 266 —

VIIL

Die Teilnahme der Laien an religiosen und kirchlichen
Interessen.

Heute ist der Priester fast ganz allein noch da, der
die Kirche verteidigt. Gliubige Laien gibt es wohl viele;
jedoch sie nehmen eine reservierte Haltung ein; es miilite denn
sein, daf} sie schon ex professo fiir die Kirche eintreten miissen,
z. B. als Redakteure der katholischen Zeitungen oder als Ab-
geordnete, die mit Hilfe des Klerus gewiihlt wurden. Der
Grund hiervon ist in dem Umstande zu suchen, dal wir uns
nicht bemiihen, die Laienwelt fiir unsere Interessensphire zu
gewinnen.

Die erste Bedingung ist allerdings die, dafl das von der
Kirche abgestreift wird, woran sich die heutige Welt mit voller
Berechtigung st66t, insoferne es niimlich mit der Wiirde und dem
Wohle der Kirche unvereinbar erscheint. Nach der Erfiillung
dieser Bedingung miiten wir aber auch daran denken, welche
Wege eingeschlagen werden miissen, um die Liebe zur Kirche
in den Herzen der Laien zu entfachen. Die Religion ist ein Gut,
welches nicht nur den Priestern gehOrt, sondern sie ist auch
das wertvollste Gut aller Menschen. Die Kirche ist nur die
Beschiitzerin der von Gott geoffenbarten Lehren. Sie mul fir
die Unversehrtheit der Lehren garantieren. Deshalb kann jeder
Laie die Religion lehren und auslegen innerhalb der von der
Kirche gezogenen Grenzen. Uberschreitet er diese Grenzen,
dann lehrt er nicht mehr die katholische Religion. Wir Priester
sind so dngstlich, dal wir meinen, nur wir konnen die Religion
verstehen und sie auslegen und weisen die Laienwelt zuriick.

Dafl die Laien kein Interesse fiir unsere Religion ge-
winnen; dafiic sorgen schon unsere Einrichtungen. Die theo-
logische Wissensehaft wird in verschlossenen Seminarien, so
daB ja niemand die Vortrige hiren, ferner in der lateinischen
Sprache vorgetragen, so dal} sie niemand leicht verstehen kann.
Es erscheinen wohl Broschiiren, in denen die Religion in
populirer Weise verteidigt wird, es mangelt aber ganz an Zeit-
schriften, welche die Religion populirwissenschaftlich behandeln



— 267 —

wiirden und in denen eine der modernen Zeit entsprechende,
nicht scholastische Form gewiihlt wiire. Der ganz modern aus-
gebildete Laie kann sich nicht an eine Form gewodhnen, die
seiner iiblichen Form des Denkens nicht entspricht.

Ein unbebautes Feld, auf dem wir noch den Samen der
Religion anbringen und zur Ernte reifen lassen konnten, haben
wir noch zur Verfiigung: Es ist dies das tiefreligitose Gefiihl
der Frau. Wenn auch hier jede Bedingung zu einer hoffnungs-
vollen Aussaat schwindet, dann ist der religitse Indifferentis-
mus vollendet. Findet sich noch etwas Religion in manchen
Hiusern, so ist es der Frau zu verdanken, mag sie Mutter,
Gattin oder vielleicht auch Tochter sein. Auch die Frauen streben
heutzutage nach hoherer Bildung. Da ist es immer traurig zu
betrachten, mit welchem Eifer sie sich dem Studium der
Philosophie, des Jus, der Medizin ete. hingeben, wihrend man
nie hort, daf sie besonderes Interesse fiir die theologischen
Wissenschaften zeigten, wiewohl man glauben konnte, dal} sie
besondere Neigung fiir religiose Wissenschaft hitten. Wie
werden wir das Interesse fiir die Religion bei ihnen wachrufen?
Dadurech, daB wir nicht in kleinlicher Angstlichkeit namentlich
den Absolventinnen der Lehrerinnen-Bildungsanstalten und
hoherer Institute den Zutritt zu theologischen Vorlesungen,
namentlich zu den Vorlesungen des Pastoraljahres verwehren,
sic vielmehr dazu einladen. Geniigend grofle Riumlichkeiten
lassen sich in jedem Seminar herrichten. Nicht nur Andachts-
und Erbauungsbiicher werden wir in eigenen Bibliotheken in
der Stadt zur Leihe oder zum Ankaufe haben, sondern populir-
wissenschaftliche Biicher iiber alle theologischen Disziplinen.
Allerdings miite den Laien, auch den Irauen, Gelegenheit
geboten werden, in geeigneten theologischen Zeitschriften ihre
Ansichten zum Ausdruck bringen zu konnen.

Die Hochschulprofessoren weltlicher Fakultiten haben an
manchen Orten Hoehschulkurse eingefiihrt. In Berlin kénnen
sich die verschiedenartigsten Sténde an diesen Kursen be-
teiligen, bei uns nur die Lehrer. Doch in unseren Kreisen, wo
man am meisten apostolischen Eifer voraussetzen sollte, da
ruht alles. Da regt sich niemand.



e AR

Eine gut religiés ausgebildete Lehrerin konnte oft an
Midchenschulen ganz andere religiose Erfolge bei den Schiile-
rinnen erzielen, als wir. Die Lehre, aus dem gefithlvollen
Herzen der Frau kommend, wird ein ganz anderes Echo in den
zarten Kinderherzen finden als unsere kiihl, mit reiner Beweis-
logik vorgebrachten Lehren. Uberhaupt ist es meine und die
Anschauung vieler anderer, dafl Midchen nur von Frauen unter-
richtet werden sollten.

Allerdings sind die Frauen jetzt noch nicht ganz geeignet
fiir die hohere Erziehung, allein sie miiiten eben dazu er-
zogen werden. Die Weichlichkeit und Empfindlichkeit mufl in
der Erziehung der kiinftigen Frau wegbleiben.

Der Religionsunterricht leidet mamentlich dort (und das
ist vielleicht bei vier Funftel der Schulen der Fall), wo es keine
stindigen Katecheten gibt, weil die Seelsorge oft stérend in
den TUnterricht eingreift. Wie schén wire es, wenn eine
religios hoher gebildete Lehrerin oder ein Lehrer supplieren
kénnte! Die jetzige Religionspriifung in den Lehrerbildungs-
anstalten ist wohl ungeniigend und nur zur Not konnte der
Lehrer irgendwie den Priester ersetzen.

DaBl hoher gebildete Ménner zum Besuch der Vorlesungen
iiber theologische Féicher und zum Studium der Theologie an-
geleitet werden miissten, versteht sich von selbst.

In der fritheren Zeit hatten die Laien auch mehr Recht
an kirchlicher Verwaltung und oft auch an der Wahl des Klerus.
Selbst Bischofe wurden vom Volke gewilhlt. Allerdings diirfen
wir nie zulassen, dafll die kirchliche Verwaltung und auch die
Erwihlung der Seelsorger ganz der Laienwelt iiberlassen bliebe.

Die Kirche hat uns zu dem Volke gesandt, dall wir es
lehren, deshalb hat die Kirche das Recht, diejenigen zu erwihlen,
die das Volk unterrichten sollten. Jedoch wie auch bei An-
stellung der Lehrer die Ortsbevélkerung durch den Ortsschul-
rat mitzureden hat, wiewohl die Schulbehdrde die ausschlag-
gebende Macht ist, so sollen den Pfarrinsassen gewisse Rechte
eingerdumt werden. Heute hat das Volk nicht einmal das
Recht, gegen die Anstellung eines Seelsorgers Protest einzu-
legen, -



o BEG

Es sollten nicht blof zwei Kirchenkimmerer, sondern
sechs oder in grofieren Pfarren auch mehr Ménner erwihlt
sein, die wie ein Rat, mit dem Pfarrer an der Spitze, die
kirchlichen Verhiltnisse beraten, Anschaffungen beschlielen,
bei Kompetenzen ihr Gutachten abgeben kdnnten. Die kirch-
lichen Erfordernisse werden viel williger gedeckt werden, wenn
das Volk die Deckung gleichsam durch ihre Vertreter konze-
diert. Dem Ortskirchenrat steht ein Dekanatskirchenrat, be-
stehend aus den vom Bischof erwiihlten Mitgliedern, vor; diesem
Rate steht wieder der Didzesankirchenrat vor. Verschiedene
religidse Unternehmungen, respektive die Beaufsichtigung der-
selben kiime einzelnen Ratsversammlungen zu. Zur Unterstiitzung
armer Pfarren, zur Griindung der Pfarrbibliotheken, zur Er-
haltung der Didzesandruckerei ete. haben alle Pfarren ent-
sprechende Beitriige jéhrlich zu leisten. Uber die Verwaltung
dieser Fonds wacht der Didzesankirchenrat.

Es ist moglich, daB derlei Einrichtungen hie und da zu
Streitigkeiten Anlaf geben wiirden. Jedoch jedes gute Gesetz ist
erst nach langwierigem Kampfe zustande gekommen, und des-
halb werden Meinungsverschiedenheiten auch bei unserer Kin-
richtung nicht immer schlechte Friichte bringen. Ferner werden
sie reichlich aufgewogen durch die Erfolge, die das Mitwirken
der Laien an der guten Sache erzielen wird.

X
Das Verhiltnis des Klerus untereinander.

Zu diesem Kapitel lasse ich einen Gewandteren reden als
ich es bin. Es ist Dr. Scheicher, der in seinem Buche ,Der
Klerustag”, herausgegeben bei C. Fromme in Wien, Seite 234
bis zum Schlusse, herrliche Worte iiber das Verhiltnis der
Kleriker untereinander geschrieben hat. Wenn das Buch keinen
anderen Wert hitte, so verdiente es wegen dieser Schluf3-
betrachtung allein angekauft und gelesen zu werden. Ich hebe
hier nur einzelne Stellen heraus:

,Der heilige Hieronymus hat schon angedeutet, daf eigent-
lich der Bischof nur dadurch {tiber die priesterliche Wiirde
sich erhebe, dall er wieder ordinieren, also Priester einsetzen



e SHED e

kénne, was dem Priester nicht moglich ist. Der Bischof hat
aufer dieser Weihgewalt das regimen. Dieses kommt hier fiir
uns zunfichst in Betracht. Es ist das Wort der Schrift: Spiritus
s. posuit, regere ecclesiam Dei.

Dieses Wort wird allerdings o6fter nicht verstanden . ...
Da ist es nun ein oftmals gebrauchter Trick, dafl man das Wort
auch dann anzieht, wenn es nichts bei einer Sache zu tun hat.
Wenn ein einfacher Priester oder ein Laie eine Meinung, eine
Ansicht ausgesprochen hat und ein oder der andere Bischof
hat sich dagegen gefdullert, so fehlt es nie an solchen, welche
sagen: A spiritu s. ... d. h. die Meinung des Bischofs ist
selbstverstindlich die weisere, gescheitere, denn der heilige
Geist hat den Bischof gesetzt.

Das ist aber ein grofer Unsinn nach einer Seite, nach
der anderen ein Trick. Die Worte des Apostels wollen sagen,
dal die Gewalt der Kirchenregierung von Gott, beziehungs-
weise dem heiligen Geiste sei. Ob eine wissenschaftliche An-
sicht des Bischofes der anderer Menschen vorzuziehen sei,
hingt von den Argumenten der Begriindung ab. Der heilige
Geist hat hier nicht zitiert zu werden. Ob der Bischof gut
regiert oder nicht, ob er weise verwaltet oder unweise, darf
dem heiligen Geiste absolut nicht in die Schuhe geschoben
werden . . .. Unser Heiland hat die richtige Ordnung selbst
gelehrt. Sie wird nicht immer beobachtet.

Wiirde sie das, dann stiinden unsere religiosen Verhilt-
nisse viel besser. Wir konnten uns dann auf die Autoritiit
Goftes berufen, wir hiitten festen Boden unter den Fiflen. So
beruft man sich neunmal von zehn Féllen immer nur auf
menschliche Anordnungen und Einfithrungen. . . .

Allein viel Unheil, vielleicht das meiste, kommt doch daher,
daff man den Erwachsenen zumutet, gar nie eine eigene
Meinung zu haben, unter Umstinden sogar Dinge un-
kritisiert hinzunehmen, weleche selbst von naiven Kindern
widersproechen oder bezweifelt werden. Stolzer Sigamber beuge
dein Haupt!

Vor Gott es zu beugen, bringt es der verniinftice Mensch
leicht, oder wenn schon nicht leicht, doch zusammen aber



= TR

jede menschliche Anschauung gleich als Offenbarung Gottes
zu betrachten, weil sie von hoher Obrigkeit kommt, das darf
man nicht begehren . . . . .

Wenn man tiefer blickt (némlich in die Klerusverhiltnisse),
dann findet man unter Umstinden auch eine Unmasse von
Unzufriedenheit, von MiBtrauen und Erbitterung. Auf mancher
Seite glaubt man wahrscheinlich, dall es geniigend sei, wenn
man davon nicht sprechen und schreiben lasse. . . ..

Im Evangelium sind Vorschriften enthalten, welche heute
anscheinend nicht als solche betrachtet werden.

Wenn wir Markus aufschlagen, X. 35ff, so finden wir,
daB Jakobus und Johannes sich einst begierig gezeigt haben,
hoheren Klerus zu spielen. Sie wollten rechts und links vom
Herrn im Reiche der Herrlichkeit sitzen, d. h. die ersten Stellen
einnehmen. Der Herr antwortete ihnen: Ihr wisset nicht, um
was Ihr bittet! Konnt ihr den Keleh trinken, den ich frinke,
d. h. kénnt ihr all die Arbeit leisten ete.?

Die beiden Jiinger dachten an Ehren, der Herr an die
Arbeit. SchlieBlich sprach der Herr: Ihr wisset, dafl die, welche
als Herren der Vilker angesehen werden, {iber sie herrschen,
und daf ihre Fiirsten Herrschaft fiber sie ausiiben; unter euch
aber ist es nicht so, sondern wer grofier werden will, der sei
euer Diener u. s. w.

Bei Matth. XX, 21 ist es die Mutter, welche die beiden
Jitnger an die Seite rechts und links vom Heilande postieren
mdochte.

Bei Lukas XXII. erfahren wir wieder iiber den Streit des
Vorranges. Ein Beweis, dal} Ehrgeiz und Streberei schon sehr
alten Datums ist. Da spricht der Heiland die inhaltsreichen
Worte: Die Konige der Volker herrschen iiber sie und die
iiber sie Gewalt iiben, heiffen Gniidige, Ihr aber nicht also!!
Die Fiirsten dieser Welt herrschen — vos autem non sic. Non
dominantes in clero! Wer der grdfiere ist, sei wie der Minister
ete. ete. So steht es bei allen Synoptikern. Trotzdem, wenn
man sich darauf berufen wollte, ist es nicht ausgeschlossen,
dafl die Beschwichtigungshofrite kommen und sduseln: Pst!
Pst! Der Celsissimus weill schon, was er zu tun hat!! . . .



— 2T —

Wird die Kirche zum Abbilde eines weltlichen Fiirsten-
tumes, dann ist sie Christi Kirche nicht . . .

Das Priesterreich ein Bruderreich! So habe ich mir einst
vorgestellt, sollte es iiberall sein. Weiter, und da komme ich
wieder auf den Klerustag, weiter meinte ich immer, sollten wir
Geistliche alle, hoch und nieder, Regular und Sékular, einander
in Liebe und Aufopferung niher treten. Es sollte jeder, der
im trockenen Alltagsleben halb eingetrocknet wire, von den
Briidern erwirmt und wieder eifrig gemacht werden. Das Band
der Liebe und Hochachtung ist jedoch streckenweise nicht sehr
stark. Das wissen wir alle. So kalt, so gleichgiltig, wie wir
Priester uns gegenseitic behandeln, wie wir aneinander vor-
iibergehen, tun es allenfalls Teichgriber, die einander nicht
kennen. Hochschiitzung und Achtung fiir den Mitbruder und
Néchsten bringen wir oftmals wenig auf.” ,

Soweit der Prélat Dr. Scheicher! Dafl die Verhéltnisse
unter dem Klerus nicht ideal sind, ist Tatsache, die sich aber
vieltach auf historische und psychologische Griinde zuriick-
fithren 14(t. Die absolute Gewalt der Obrigkeiten aus dem
Mittelalter hat sich in unserem Kirchenregiment eben noch in
den Grenzen, die das Mittelalter gezogen hat, erhalten. Der
gewdohnliche Priester besafl eine sehr geringe Bildung, so dal3
sogar strenge Auftrige erfolgten, dall er wenigstens das Pater
noster, Dekalog und das Credo wissen miisse. Hohere Bildung
war nur in einem Kloster oder in einer Universititsstadt zu
erreichen. Dal} da der Klerus im allgemeinen nichts zu raten
oder zu sagen hafte, und dafl man ihm auch mit einem ge-
wissen Nimbus entgegenkommen mubte, ist erklirlich. AuBer-
dem lag eine allzu grofle Kriecherei, die selbst den heutigen
Herrschern unverniinftig erscheint, im Zuge der Zeit. Las ich
doch vor kurzem in der Zeitung, dall man in einem Orte Nieder-
Osterreichs ein hitbsches Monument seinerzeit aufgestellt
hat, weil sich die IHénde einer Kaiserin erniedrigt hitten zum
Pfliicken einer Traube. Sogar in neuerer Zeit war so etwas
moglich! In der Kirche weht noch sehr stark dieser Geist.

Je gebildeter der Mensch wird, desto weniger kann er
eine mit einem gewissen Nimbus ausgestattete Autoritit er-



EWR g

tragen und einen sklavischen Gehorsam gutheilen. Der ameri-
kanische Priisident ist jedem freien Biirger zuginglich, muf
dem Armsten die Hand driicken, ohne daB deshalb sein Ansehen
im geringsten leiden wiirde. Deshalb werden auch im Klerus
die allzu groBen Hoheitsrechte der Vorgesetzten im nicht
rechtmiiligen Gebiete schwer empfunden.

Der tiefste Grund der Disharmonie im Priesterstande
liegt jedoch anderswo. Nebenbei wird bemerkt, dal diese Dis-
harmonie mehr eine stille, im geheimen sich offenbarende ist.
Nicht etwa der Episkopat ist infolge personlicher Veranlagung
schuld an dieser Disharmonie; denn er leidet ebenso darunter
wie wir, Schuld sind die von mir getadelten Zustinde der
Kirche oder das ganze Kirchensystem, welches die Herzen der
Priester unzufrieden macht. Die dullere Disharmonie ist
nur ein Gesamtresultat der Unzufriedenheit in den
Herzen der einzelnen Priester. Auf diese Wahrheit lege ich
ebenfalls sehr grollen Wert. Der eine sieht in der Kirche
diesen Miflstand, der andere jenen, der eine leidet infolge der
driickenden materiellen Stellung und drgert sich, wenn er sehen
mufl, wie der andere iibergenug des Irdischen besitzt. Der eine
ist gehindert durch den Lehrplan an der Volksschule, Mittel-
schule ete., so daB er nicht seinen vermeintlichen Erfolg er-
langen kann, wéhrend der hoher Gestellte zu merken glaubt,
dal man allzu wenig auf kirchliche Vorschriften Riicksicht
nimmt, der eine ist drgerlich iiber die rdmischen Rubriken,
der andere seufzt unter dem Fehltritte, veranlalt durch den
Zolibat, wiihrend wieder ein anderer iiber die Ubertreter des
Zolibates klagt. Der eine meint, durch die Politik ist alles zu
erreichen, wihrend der andere ruft: Was hat der Geistliche
mit der Politik zu schaffen! Unzufriedene Geister aber
bilden keine Harmonie, sondern immer Disharmonie.
Dies ist der Grund! Allen wire geholfen, wenn sie wiillten,
daB man ungestraft seine Meinung sagen kann und dal auch
gerechten Forderungen Gehor geschenkt wird. Wir Priester
haben doch mehr oder weniger alle gleiche Bildung, oft sehr
,niedriggestellte” Priester ein viel fundamentaleres Wissen als
Hochgestellte. Die Unzufriedenheit mufl aus den Herzen heraus

Vogrinec, nostra culpa. 18



— ML —

und das Bruderreich wird allmihlich, soweit es menschliche
Schwiichen erlauben, erreicht. Dies ist auch der Zweck meines
Buches. Ich will nicht ein im Stillen unzufriedenes Mit-
glied des Klerus werden, und ich will auch nicht, dal}
es andere sind, sondern dafl wir alle mutig an die
Arbeit in den Weinberg des Herrn gehen.

Was den Verkehr mit dem Oberhirten und dem Klerus
anbelangt, so konnen sich die Priester unserer Ditzese wohl
nicht beklagen, wenn allerdings oft die nervise Umgebung, vom
livrierten Diener angefangen, durch ihr Benehmen einem
zum Herzklopfen verhilft, wenn er sich dem milden Oberhirten
vorstellen will. Doch anderswo ist das ,Hofzeremoniell” em-
pfindlicher. ,Auf das Nro. gehe ich nimmer,” kann man bei
der Pforte nach der Beendigung der Audienz horen.

Oft bewunderte ich die Offiziere, wie sie sich gegenseitig
griiften und der Hochste auch den Geringsten freundlich
behandelte. Sogar ein Leutnant kann einen hohen Offizier
zum Duell fordern, wenn er ihn beleidigt. Auch jlingere Geist-
liche fiithlen sich angeeifert, wenn sie von einem #lteren
Dechanten liebevoll behandelt wiirden. Dal jingere Priester
Achtung gegen #ltere erweisen sollen, ist selbstverstéindlich;
wenn dies nicht geschieht, so setzt dies eine mifigliickte Erzie-
hung schon seit der Volksschule voraus.

Es ist somit dahin zu arbeiten, daff der Geist Christi, der
Geist der Liebe auch in unsere Kreise komme, in viel reich-
licherem Maf@e, als es bei anderen Stiinden der Fall ist. An gutem
Willen fehlt es nirgends, wenn nur die Hindernisse des Systems
beseitigt werden.

X.

Die Visitation des Klerus,

Uber die Inspizierung verschiedener Unterrichtsgattungen
habe ich schon frither meine Bemerkungen gemacht.

Die Visitation des Bischofs gestaltet sich heutzutage mehr
zu einem Schaustilick als zu einer wirklichen Inspektion. Schon
monatelang weil man voraus, wann die Visitation stattfinden



e Bl

wird. Da wird mit Fiebereile daran gearbeitet, um Potemkinsche
Dorfer herzubauen. In den Zeitungen wird dann berichtet, wie
glinzend die Visitation ausgefallen ist. Die Kirche wurde ge-
reinigt, den Kindern wird der Katechismus eingedrillt. Die
Leute stromen zusammen, um das Schauspiel anzuschauen.
Niemand will die schone Feier, am allerwenigsten durch eine
Klage iiber den Pfarrer storen. Zum Schlusse wird ein Diner
gegeben. Die eigentliche Seelsorge, Predigt, Messelesen, Kirchen-
gesang, Christenlehren, das Aussehen der Kirche zur gewéhn-
lichen Zeit, die Unterrichtsmethode und der Unterrichtseifer
in der Schule werden nicht inspiziert. Ganz anderen Einblick
in die pastoralen Verhiltnisse des Seelsorgers wiirde der Visi-
tator gewinnen, wenn er unvermerkt sich unter den Zuhoérern
der Predigt und unter den Teilnehmern der heil. Messe ein-
finden wiirde. Die Mesner, die Ministranten und der Organist
koénnten richtig beurteilt werden. Wenn der Visitator nicht
ymit grofier Macht und Herrlichkeit” kime, wiirde er Zutrauen
bei der Bevilkerung gewinnen und vielleicht in manches Ge-
heimnis der Pfarre eingeweiht werden.

Die absolute, fast dem Monarchen dhnliche Stellung und
Erscheinung der Bischéfe hat zur Folge, daB sich niemand so
recht getraut, wenn der Bischof ad personam noch so leut-
selig ist, ihm in vertrauter Weise etwas mitzuteilen, so daB der
Bischof tatsiichlich den Klerus sehr wenig kennt. Die Riite, die
verschmihen es, ihrer Pflicht zu walten, da sie sich zu anderen
Lasten des Lebens nicht die Unannehmlichkeit zuziehen wollen,
von der Geistlichkeit als Denunzianten betrachtet zu werden;
die Dechante wollen mit ihren Nachbarn auch im Frieden
leben; deshalb zdgern sie, die pflichtgemiifle Anzeige zu machen.
Die notwendige Folge ist, dal die Oberhirten oft in ihrem
Urteile sich tiuschen und zum Argernis des Klerus Unwiirdige
mit Vertrauensposten versehen. Iis geschehen Fille, wo eifrige
Priester ihre Pfarre verlassen, um in einen anderen Dekanats-
bezirk zu kommen, da sie doch ungern einen Unfihigen zum
Vorgesetzten haben. Wiéhrend andere still und eifrig ihrem
Berufe nachgehen, suchen andere dadurch Karriere zu machen,
dal sie bei jeglicher Gelegenheit mit weltmiinnischer Hof-

18



— 276 —

lichkeit bei den Personen vorsprechen, von denen ihre Beforde-
rung abhingig ist. Beschwerte sich da ein ehrenhafter Priester
iiber seinen Nachbar bei einem hochgestellten Geistlichen,
daB der Nachbar in der Fastenzeit zum groBen Argernis der
Gldubigen getanzt habe. Uber das Tanzen selbst pflegt sich das
Volk nicht aufzuhalten, doch daf der Priester in der Fasten-
zeit getanzt habe, das war dem Volk zuviel. ,Es war nur ein
yEhrentanz”,” war die Zuriickweisung des hohen Geistlichen,
der den Geklagten zu beschiitzen ptlegte. Wird ein Nachfolger
auf diese Pfarre kommen, so wird er, falls er gegen die Aus-
schreitungen des Tanzes predigen wird, noch Jahrzehnte lang
vom Volke zu horen bekommen: ,Ihr Vorginger hat sogar in
der Fastenzeit getanzt!” —

Wie der Priester beim Volke beliebt und bei den Behorden
gut angeschrieben sein kann, wiewohl sein Leben und Ge-
baren mehr die guten Sitten niederreifit als fordert, hat die
Gerichtsverhandlung gegen P. Thomas Maschek gezeigt, der
wegen Mordversuches und Diebstahles zu 15 Jahren schweren
Kerkers Mitte Mirz des Jahres 1903 zu Klagenfurt verurteilt
worden ist. Fiir den Klerus war es aber noch beschéimender, dall
er zum MeBwein Gift gemischt hat, um auf diese Weise den
sicheren Tod des Pfarrers, den er beseitigen wollte, zu erreichen.
Bei der Verhandlung hat sich laut Zeitungsbericht herausgestellt,
daB er oft iiber Mitternacht in den Gasthiiusern verblieb, dort
Zartlichkeiten mit der Wirtin hatte, in St. Veit Pretiosen kaufte
und hierbei sogar eine Krone verdienen wollte, daB er iiber-
haupt auf grofiem Fufie (infolge des gestohlenen Geldes) lebte.
Nun sein priesterlicher Nachbar sagte aus: Maschek galt in
der Gemeinde als Muster eines Geistlichen. ,Der fiirstbischdfliche
Sekretiir sprach sich iiber Mascheks priesterliches Wirken
sehr glinstig aus,” so lautet der Bericht im ,Weltblatt”. Wer
ist mehr zu bedauern, die Pfarrgemeinde, die sich iiber derlei
Armseligkeiten des Klerus nicht mehr idrgert, oder die Be-
horde, die sich mit der Zufriedenheit der Gemeinde begniigte,
oder der ungliickliche Priester, auf den eine richtige In-
spektion erziehend eingewirkt und vielleicht von
seinem Verbrechen zuriickgehalten hitte, oder schlieBlich



— T —

der Klerus, der durch derartige Verhiltnisse die ganze
Achtung des Volkes verliert?! Ich meine alle sind auf gleiche
Weise zu bedauern! — —

Viel Verdrufl macht mir ein Bauer meiner Pfarrgemeinde,
der vor sieben Jahren einem Geistlichen einer entfernten Pfarre
ein Rof um 120 Gulden kreditiert hat. Der arme Bauer kredi-
tierte, weil der Kiufer eben Priester war. Er bekam jedoch
nichts, mufite durch alle diese Jahre unzihlige Wege machen,
klagte, und da der Pfarrer kein Vermogen hatte, mulite er
noch 75 Gulden Prozefkosten zahlen. Ich habe simtliche
Gerichtsakten in der Hand. Das Haus des Bauers ist abgebrannt
und der Bauer lebt in schwerer Stellung auf dem Gebirge und
wird ein ganzes Jahrzehnt arbeiten miissen, um den Verlust
von 300 Gulden, die Zinsen und andere Spesen eingerechnet,
wieder einzubringen. Der Pfarrer, der voriges Jahr im Friih-
jahr starb, war iiber und iiber verschuldet und viele Gliubiger
muBten verlieren. Die Kontrahierung der Schulden dauerte
durch die ganze Seelsorgezeit. Ich will keinen Stein auf ihn
werfen, er war ein guter Mensch, auch sonst vielleicht ein guter
Priester, doch fiir seine Verhiltnisse ein Verschwender, der
sich stets eine Equipage halten mufte.

Iech bat aunf Ansuchen des Bauers das Ordinariat, es
wolle unter dem bhesser dotierten Klerus eine Sammlung ver-
anstalten, um dem Bauer wenigstens die Prozeflkosten zu er-
setzen, doch wurde ich abgewiesen.

Hitte nun das Ordinariat durch richtige, eventuell strenge
Inspektion auf den gutmiitigen Pfarrer erziehend eingewirkt,
dann wire der Pfarrer von seinem Ruin gerettet gewesen und
die Gliubiger wiren schadlos geblieben, Seine Verschuldung
war den kirchlichen Behdrden ganz gut bekannt, ebenso,
daB diese Verschuldung aus verschwenderischem Gebaren ent-
standen ist. Damit will ich meiner Behdrde keine Vorwiirfe
machen, da sie infolge der Art und Weise der heutigen In-
spektion nicht anders zu handeln pflegt, vielleicht auch nicht
kann, sondern ich will nur diesen Fall verwerten, um zu
zeigen, daB wirklich eine gewissenhafte, ernste Inspektion
notwendig ist. Ubrigens sobald normale, der Zeit entsprechende



— R78 —

Verhiiltnisse in der frither geschilderten Weise eingefiihrt wer-
den, werden derartige Fille seltener,

Das Resultat unserer Ausfiihrungen ist: Den Dechanten
soll noch immer wie jetzt eine Inspektion iiberlassen werden.
Sie sind auech bei groben Ausschreitungen irgend jemandes aus
dem Klerus, verursacht dadurch, daf nicht rechtzeitig einge-
schritten worden ist, zur Verantwortung zu ziehen. Als
Dechant ist stets der wiirdigste Priester des Dekanates zu be-
stellen. Diese Dechante sollen jedoch keine bereisende Inspektion
ausiiben, sondern dafiir sind eigene Inspektoren im Zen-
trum der Didzese aufzustellen. Die jetzt iiblichen Visi-
tationsgebiihren kommen diesen Inspektoren zugute.

Die Disziplinarvergehen (nicht etwa Delikte gegen
den Glauben) werden vor einem vom gesamten Klerus
gewihlten Ehrenrat untersucht und das Urteil dem
Bischofe zur Bestidtigung, Verschiirfung, Milderung
oder auch Aufhebung vorgelegt. Diese Forderung ist
iibrigens identisch mit der Bestimmung des kano-
nischen Rechtes, welches ebenfalls Synodalgerichte
verlangt, deren Urteil vom Bischof bestiitigt werden mufl.

XTI

Vorsicht und MaB bei der Verehrung der Heiligen und ihrer
Reliquien.

Wihrend der Los von Rom-Bewegung ist es geschehen,
daB protestantische Pastoren Forschungsreisen durch die
katholischen Linder machtfen und, zuriickgekehrt in ihre Hei-
mat, namentlich die katholischen Devotionalien zum Gegenstand
ihres Spottes machten. Auch die verschiedenen Andachten
kdénnen sie nicht begreifen. Tatsfichlich lernte ich erst als Priester
die Bestimmung mancher Votivgegenstinde an den Wallfahrts-
orten kennen. Sie sollten ein Zeichen der tiefgliubigen Gesin-
nung des Volkes sein, das nach auflen zum Ausdrucke bringt,
was es im Innern denkt. Bitten sie um Genesung ihres Fufles,
dann opfern sie einen Ful aus Wachs, bitten sie um die Ge-
nesung des kranken Hausviehes, opfern sie eine Figur aus



SR

Wachs, welches irgend ein Haustier vorstellt. Doch das Volk
soll dariiber aufgeklidrt werden; es soll nicht glauben, daB die
Wachsfigur alles erreicht.

Weiter soll bei der Verechrung der Reliquien auch Vorsicht
beobachtet werden. Als die kritischen Untersuchungen mancher
Reliquien, wie der Scala sancta, des Colosseum, des mamertinischen
Kerkers ete. ergaben, dal ihre Verehrung nicht historiseh be-
griindet ist, gab es einen Auflauf bei den Italienern, denen dies
iibrigens nicht zu verargen ist, da ihre Wissenschaft nicht weit
her ist. Man spottelte sogar iiber katholische Forscher, wie
FsiGrysar, By Ebrle n..a.

Dr. Scheicher schreibt in seiner Schrift ,Der Klerustag”
Seite 121: ,Ich stand ja unmittelbar im Kampfe mit den toll
gewordenen Alldeutschen im Reichsrate. Das heilige Pri-
putium (bitte, nachschlagen, was das heilit, Anm. d. Vertf),
das in einer Monstranze ausgesetzt wird, in einer Pro-
zession herumgetragen wird, hat Stiirme von Hohn hervor-
gerufen. Die in doppelter Auflage vorhandenen Kopfe von
Heiligen, welche von den Anhiingern mordicitus als echt,
wunderwirkend ete. verteidigt werden, haben mittelméiBige
Katholiken dahin gebracht, dali sie ihre eigene Kirche als riick-
stiindig behandelten.”

Die verschiedenen Andachten soll die Kirche nicht als
wesentliche Bestandteile ihres Kultus betrachten. Namentlich
bemiithen sich verschiedene Orden, die von ihnen usurpierten
Andachten zu f6rdern und einzufiihren. Verschiedene Menschen
haben verschiedene Bediirfnisse. Nun, wenn einige sich an den
Andachten erbauen, so ist es recht. Deshalb sollen diese An-
dachten mehr Gegenstand des privaten Gottesdienstes sein. Der
offentliche, allgemeine Gottesdienst soll durch das Unnotwendige
nicht {iberladen werden. Der Wert der Andachten und die
Nichtobligation an ihrer Teilnahme soll dem Volke ohne Uber-
treibung erklirt werden. Niemand ist verpflichtet, an derlei
Andachten teilzunehmen, aber auch niemand berechtigt, sie
zu verurteilen. Dieselbe Klarheit soll dem Volke auch iiber das
Rosenkranzgebet beigebracht werden. Nirgends sollen dogmatisch
unzulissige Ubertreibungen stattfinden.



DElas—

Gleiche Vorsicht verwende man bei der Erzihlung der
Anekdoten aus dem Leben der Heiligen, Die Heilicen haben
wegen der idealen Intention durch manche Handlungen
heroische Tugenden geiibt, wihrend uns diese Handlungen jetzt
licherlich vorkommen. Als ein Narr wiirde uns heutzutage sin
Simon Stylites erscheinen. Doch sucht man auch heutzutage
manche Handlungen der Heiligen als ideale hinzustellen, wiihrend
sie nichts weniger als ideale gewesen sind. Wie oft wird zur
Demonstrierung der Tugend der Demut auf das Vorgehen des
heil. Philippus Neri hingewiesen, der vom Papste bestimmt war,
eine in der Nihe Roms lebende Nonne, die im Rufe der Heilig-
keit stand, auf ihre Heiligkeit zu priifen. Er ging hin und bot
ihr die schmutzigen Stiefel zum Reinigen an. Sie wies ihn
zuriick. Er kehrte zurtick und meldete: Sie ist nicht heilig.
Subjektiv genommen, war die IHandlung des Philippus Neri
aus edlen Motiven entsprungen und der Akt eines Heiligen;
objektiv genommen, war die Tat des Heiligen, milde gesagt,
eine Unverfrorenheit. Die Nonne erscheint mir viel heiligméBiger,
dali sie einem fremden Manne nicht die Stiefel putzte, als der
Heilige, welcher der Nonne die Stiefel hinhalten wollte. Ebenso
ist es schlecht angebracht, wenn erzihlt wird, daBl derselbe Hei-
lige, um sich zu demdiitigen, einen Schluck Weines aus einem
Kruge, der ihm von einem Biirger Roms dargeboten wurde,
mitten auf der Strafie, vor den Augen aller zum Gespotte dieser,
nahm. Er hitte auch den Anschein erwecken konnen, dall er
seinen Durst nicht bezihmen konne. Die erste Geschichte er-
zihlt sogar Spirago und sie findet sich auch in den von den
Jesuiten revidierten Biichern der St. Josephs-Vereinsbiicher-
Bruderschaft.

Auch bei Predigten, Christenlehren ete. soll man vor-
sichtig sein, damit nicht kritische Personen ldcheln,

Die Bedeutung der Wallfahrtsorte soll nicht so sehr auf
Grund der Legenden, wiewohl diese Bliiten der christlichen
Phantasie nicht zu verwerfen sind, als durch Vorfithrung der
im Seelenleben des Menschen liegenden Griinde erklirt
werden.



— 1280 —

XIL
Einheit und Einigkeit der Kirche.

Die Kirche ist einheitlich im Glauben und in Sitten und in
der Regierung. Diese Einheit der Kirche tastet kein rechtgliu-
biger Katholik an. Jedoch die Einigkeit der Kirche in der
Praxis ist nicht immer die glinzendste. Ist die Kirche eine voll-
kommene Sozietiit, so ist es notwendig, dafl eine wechselseitige
Aushilfe zwischen verschiedenen Teilen der Sozietét besteht. Nun
strebt man eine pedantische Einheit der Liturgie an, damit die
Kirche dadurch imponiere, allein die Einigkeit in der
Tat bleibt unberiicksichtigt. Wenn in einer Familie alle
Knaben gleiches Gewand haben, macht es allerdings einen inter-
essanten Eindruek, doch mehr Eindruck macht es, wenn sich die
Knaben untereinander lieben. Selbst die einzelnen Nationen be-
zeugen ihre Einheit auch in der Tat. Werden Stammesangehdrige
in irgend einem Staate verfolgt, sogleich schreitet der mit
denselben verwandte Nationalstaat ein. Bei uns kann in ganz
Frankreich der Klerus totgeschlagen werden, ohne dafl man sich
in Osterreich rithrt und umgekehrt. Doch selbst innerhalb eines
Staates und innerhalb einer Didzese fehlt es an KEinigkeit bei
der gegenseitigen Hilfeleistung. An manchen Orten wird mit
geistlichen Geldern alles Mogliche gebaut, wihrend anderswo
nicht einmal genug Gotteshiuser den Gliubigen zu Gebote stehen.
Da liest man, daB in den Pfarren mit 10.000 bis 25.000 Seelen
drei Geistliche pastorieren, wihrend manche Kléster mit Geist-
lichen iiberfiillt sind. Viele Wiirdentriger verfiigen iiber grofie
Reichtiimer und konnen gleich tausende Gulden fiir auBer-
ordentliche Zwecke spendieren, wihrend Dr. Kiinzer auf
dem ,Klerustage” klagte: ,Jenseits der Elbe in Ober-Sedlitz
wohnen 4000 Katholiken; die sind ohne Kirehe. In Thurn
mit 10.000 Katholiken ist keine Kirche; die Protestanten bauen
dort eine Kirche um 11/, Millionen Gulden. Wenn man im katho-
lischen Osterreich eine so grofe Gemeinde ohne Kirche liBt,
so hort sich alles auf.” Religionsprofessor Dr. Hartl sagte:
,Ich glaube, dall es ungemein an Kirchenbauten in solchen
Stidten fehlt, welche erst in neuerer Zeit sehr angewachsen



BT e

sind, nicht genug, daf man Kirchen hat, welche keine Pfarr-
kirchen sind.” ,

Auf dem Lande gibt es elende Kirchen dort, wo die Be-
volkerung in Armut lebt, wihrend anderswo die Kirchen an
Paramenten reich sind, iiber herrliche Gefiifie und {iberhaupt tiber
manche tberfliissige Ausstattung verfiigen.

Ich glaube, es wiirde von groBlem Nutzen sein, wenn
unsere Didzesen innerhalb eines Staates, was die gegenseitige
Unterstiittzung bei den einzelnen Unternehmungen anbelangt,
mehr zentralisiert wiren. Sie sollten sich gegenseitig bei ihren
Bemithungen durch Geldaushilfe, auch durch pastorelle Aushilfe
unterstiitzen. Auch innerhalb der Didzese soll das Band der
Liebe stirker angezogen werden. Wie ich schon einmal
andeutete, es soll ein gemeinsamer Fond beschaffen
werden, gegriindet durch regelmifiige Beitriige, aus
dem die schwicheren Institute und Kirchen der Dio-
zese unterstiitzt werden sollten. Man bedenke doch, was
der ,evangelische Bund” und der ,Gustav Adolf-Verein” leistet.
Da hebt man immer die Zerfahrenheit des Protestantismus
hervor! Siehe, wie er in der Tat einig ist!

C. Die #duBere Stellung der katholischen Kirche.

1P
Die Stellung der Kirche in der Menschheit iiberhaupt.

Frage ich nach dem hochsten Ziele der Menschheit, dann
finde ich, daf dasselbe in der Ewigkeit endet, und dafl die
Menschen von Natur aus im grofien und ganzen diesem Ziele
zustreben, in bewuBter oder unbewuBter Weise, mit klarer oder
nur ahnender und unbestimmter Erkenntnis. Dieses iiber-
irdische Ziel ist den irdischen Zielen iibergeordnet, jedoch
nicht so, da man in Wahrheit einem Ziele nachgehen konnte,
ohne das andere gleichzeitic zu verfolgen. Das fiberirdische
Ziel ist das ewige Gliick, das irdische Ziel das irdische Gliick,
welches sich einstellt, wenn der Mensch den richtigen Weg



— 288 —

zur Erreichung des iiberirdischen Gliickes einschligt, welcher Weg
ihm von der Religion gezeigt wird, die nach meiner Auffassung
namentlich in der Betiticung der dreifachen Liebe besteht.

Am Ende des Zieles erlischt das Licht der Religion und
es beginnt das ungetriibte Leben der Gerechtigkeit.

1. In unseren Schriften wird oft Verwahrung dagegen ein-
gelegt, daB die Religion zur Schaffung des irdischen Gliickes
der Menschen bestimmt wire. Dieser Protest ist allerdings
richtig, wenn man unter dem irdischen Gliicke blof das ma-
terielle Gliick hienieden versteht. Wenn man aber unter irdischem
Glick die Zusammenfassung aller jener bei verschiedenen
Subjekten verschiedenen Faktoren versteht, welche
das wirkliche, dauernde, irdische Herzensgliick des
Menschen schaffen, so ist es wichtig zu betonen, dali die Reli-
gion auch das irdische Gliick schaffen soll, da ja dies nur in
Beziehung zum {iberirdischen Glicke gedacht werden kann.
Zu diesem irdischen Gliicke geh6rt auch als notwendiger
Faktor das materielle Gliick, und zwar nicht als einziger
Faktor, wie ich schon oben betont habe.

In dem letzten Punkte hat die Kirche nicht immer die
richticen Grundsiitze vertreten, indem sie das materielle Gliick
nicht immer vom streng religidsen Standpunkte ins Auge falite.
Es wire jedoch eine grofle Verleumdung, wenn man sagen wollte,
die Kirche hat tiberhaupt das materielle Gliick der Volker
nicht geférdert. Man mufl vielmehr sagen, dafl} gerade die
Kirche das allgemeine materielle Wohl, soweit es besteht, erst
geschaffen hat, indem sie durch die Beseiticung der Sklaverei,
auf Grund der Lehre vom gleichen Wert der Menschen vor
Gott allen Menschen die Freiheit gab, an den Giitern der Erde
zu partizipieren.

Unter dem materiellen Gliick verstehe ich 1. daB jeder
einzelne so viel zu seinem Lebensunterhalte, zu seiner Kleidung,
zur Erhaltung der Gesundheit habe, daf er ohne Entbehrung
seinem Berufe nachgehen kann, vorausgesetzt, dali es die Produkte
der Erde erlauben, 2. dall ein anderer nicht seine Freiheit be-
hindere, sondern nur soweit iiber ihn herrsche, als es das all-
gemeine Wohl der Menschheit erfordert.



— 284 —

Was den ersten Punkt anbelangt, so ist es klar, dal er
sich auch als religiose Forderung darstellen muf3; denn es ver-
langt die Liebe zu unserem Schépfer, der allen Menschen gleiche
Endbestimmung, gleiche Konstitution gegeben hat, dal} einer
nicht auf Kosten des anderen leide, auch nicht Uberfluf habe
zum Nachteile des anderen; weiters verlangt es die Selbstliebe,
dal der Mensch, eingedenk seiner hohen Wiirde, sich selbst
und seine Familie erhfilt und nicht durch Entziehung der Giiter
vonseiten anderer an dieser Erhaltung gehindert werde. Ferner
erfordert es auch die Nichstenliebe, dai man niecht ruhig zusehe,
wenn der Mitmensch leidet. Und in dieser dreifachen Liebe
besteht ja die Religion. Wiirde man ein heiligmifiiges Leben
fiihren und alle Bedingungen erfiillen, aufler dieser, daB man
in Wort und Tat (die Krifte natilirlich vorausgesetzt!) stets
dahinstrebte, seinen Mitmenschen auch materiell gliicklich zu
machen und wiirde man ruhig zuschauen, wie der Néchste
auf Kosten eines anderen leidet, dann wiirde man die religitse
Bestimmung des Menschen zum Teile verkennen und durchaus
nicht heilig sein. Ich selbst kann mir etwas vorenthalten, je-
doch nur soweit, dali meine Korperkrifte nicht darunter leiden.

Was den zweiten Punkt anbelangt, so 146t er sich gerade
so begriinden wie der erste, um zu ersehen, daB} auch dieser
Punkt eine religiése Forderung darstellt. Zur Erhaltung der
Gesamtheit einer Sozietdt ist allerdings notwendig, dall Gesetze
geschaffen werden, die gleichsam das Bindemittel oder den
Kitt der Gesamtheit bilden. Auch ist es notwendig, dal man
sich diesen Gesetzen, welche den Willen der Gesamtheit offen-
baren, unterordnet. Die toten Gesetze werden nur dureh
Personen ausgefiithrt und bewacht, doch die Personen sind nur
Funktionédre im Staate. Ihnen selbst schuldet man persénlich
keinen Gehorsam, sondern nur den Gesetzen. Jeder
Mensch der Gesamtheit ist gleichberechtigt und miisse gleich-
geachtet werden, deshalb soll kein Mensch dem andern nur
wegen der Person dienen, auch darf es keine Herrschaften,
keine Privilegien infolge der Geburt oder des Standes
geben, sondern nur Diener der Gesamtheit. Jede Bedienung
einer Person, soferne esg nicht das Wohl der Gesamtheit ver-



— 285 —

langt, erscheint auch vom religidosen Standpunkte un-
zulidssig, weil der Mensch seine von Gott geschenkten
Krifte zu gunsten eines anderen in unwiirdiger Weise
verwendet. Religionsverletzend, weil es die Wiirde des Men-
schen erniedrigt, ist der Dienst, der darin besteht, einem Men-
schen, der keinen Beruf hat, nur z. B. von seinen Zinsen lebt,
den Vergniigungen nachgeht, einen Kammerdiener abzugeben.
Ganz anders ist der Dienst, der z B. einem Beamten, einem
Offizier oder Geistlichen geleistet wird, weil da der Diener
durch Leistung der korperlichen Arbeit die betreffenden Herren
zur Leistung der geisticen Arbeit zum Wohle der Gesamtheit
unterstiitzt und somit der Gesamtheit dient.

Ist es richtig, daB sich der Mensch im Schweifle seines
Angesichtes das tigliche Brot verdienen mulf, so ifit derjenige,
der nicht arbeitet, eigentlich vom Brote, das ihm ein anderer
verdient; er ist ein Schmarotzer. Der Schmarotzer kann sich
auch infolge der Verhiltnisse soviel Geniisse erlauben, daf} ein
anderer verkiirzt wird und vielleicht auch darben mufB. Dal
dies die Religion, die die Liebe zum Nichsten verlangt, ver-
letzen mull, ist einleuchtend.

Ich habe immer einen Abscheu, in die Stiidte oder in Kurorte
zu gehen, wo man soviele Laken, gefiillt mit faulendem Wasser
findet, Drohnen, die nicht arbeiten, sondern nur geniefen.
Sport, Spiel, Theaterbesuch und Romanlesen ist ihr Beruf, was
kein Beruf sein kann, da dies nicht als Arbeit, sondern nur als
Erholung aufgefalit werden muB. Namentlich ist in der Stadt ein
Teil der Frauenwelt dazu da, das Drohnengeschift zu besorgen.
Es gibt Frauen, die oft nicht einmal ihre natiirliche Pflicht, die
Mutterpflicht erfiillen, wihrend dafiir andere Frauen, Arbeiters-
gattionen und Tdchter, Frauen von Gewerbetreibenden, die
Dienerinnen ete. sowie die Frauen auf dem Lande doppelt biiflen
miissen. Man braucht nur die Augen aufzumachen, um diese
Verhiiltnisse kennen zu lernen.

Ob das uns Priestern, den Lehrern der Religion,
gleichgiltig sein kann? Ob wir nur entfernt behaupten
kénnen, dal die heutige Ordnung eine von Gott gewollte ist?
Verkennen wir doeh nicht das Wort der Heiligen Sechrift:



— 286 —

Plenitudo legis est charitas, die Fiille des Gesetzes ist die
Liebe, die nicht zuldBt, dall jemand auf Kosten eines anderen
einen noblen Herrn und Feinschmecker spielt.

2. ,Pauperibus evangelizatur”, den Armen wird das Evan-
gelinm verkiindet, heifit es in der Heiligen Schrift. Christus,
der Herr, fand auch hauptsiichlich Gehor ®beim armen Volk,
bei der groflen Masse des Volkes, wie man zu sagen pflegt.
Die Reichen schimten sich, die Lehren des ,Zimmermanns-
sohnes” zu horen, Auch die Apostel befolgten das Beispiel des
Herrn. Sie haben sich nicht an die GroBen und die Miichtigen,
auch nicht an die Gelehrten dieser Welt gewendet, weil sie
wulBiten, die Lehre von der gleichen Wiirde der Menschen wire
ihnen unangenehm. Als Petrus nach Rom kam, suchte er nicht
die Professoren verschiedener Akademien auf, ging auch nicht
an die Hofe der Michtigen, sondern sammelte das arme, ver-
achtete Volk, um ihm seine Heilslehre beizubringen. Uberhaupt
geht jede heilbringende Bewegung von unten hinauf. Auch die
Statistik lehrt, daBl sich die wirklichen arbeitenden Faktoren
der Stadtbevilkerung, namentlich die der Intelligenz, aus den
unteren Klassen, vorziiglich aus den Landbewohnern rekrutieren,
wihrend die sogenannten hoéheren Stinde, weil sie eben un-
natiirliche, wenn auch historisch begriindete Auswiichse der
Gesellschaft sind, zugrunde gehen.

Von oben her pflegt nur ein iibler Einflull auf das arme
Volk ausgeiibt zu werden! ,,Von oben kommt der Sturzbach!”
rief P. Abel einmal in seiner Predigt aus. Es ist somit ganz
natlirlich, dal wir in unserer Tétigkeit uns zunichst
an die Armen anschlieBen, d.h. an das einfache und schlichte
Volk und von unten hinauf die menschliche Gesellschaft zu
restaurieren suchen. Ganz verfehlt ist somit das Auftreten der
Kirche, sobald sie sucht, den Méchtigen zu gefallen
oder nach auflen so aufzutreten, als ob sie zu den
héheren Stinden geho6rte. Alle Klassen der Bevolkerung
gehoren zwar zur Hirtensphire der Kirche, doch der Anfang
zur Bekehrung der Welt mufl dort gemacht werden, wo das
Wort angreift, nicht dort, wo es zuriickgewiesen wird. Will
man von den niederen Klassen gehort werden, dann mufl man



— ==

ihnen auch nach auflen als ihr Freund, nicht mit einem Glanze
und einer Autoritit entgegentreten, wie es oft die sie be-
driickenden GroBen der Welt tun. Wie hat die Kirche im Laufe
der Zeit ihre Mission in diesem Punkte erfiillt?

Nur die Weisesten der vorchristlichen Zeit haben die
Wiirde des Menschen teilweise anerkannt. Doch mull diese
Erkenntnis so schwach gewesen sein, daf} sie nicht den Mut
fanden, auch fiir die Verwirklichung ihrer Lehren erfolgreich
einzutreten. Menschenrechte hatten nur wenige Auserwiihlte,
withrend die {ibrigen rechtlos waren, oder es galt der Grundsatz,
der Schwiichere miisse der Diener des Stirkeren sein. Das
Christentum hat erst dem Menschen die wahre Wiirde zuge-
wiesen und betrachtete in jedem Wesen das Ebenbild Gottes,
welches der entsprechenden Behandlung wert sei. Es lehrte
nicht nur, sondern es handelte auch nach seinenLehren.

Einfache, schlichte Missionire arbeiteten an der christ-
lichen Restauration der Menschheit. Man hatte das Priestertum
liebgewonnen, weil man seine Wohltaten sah und iberhiufte
es mit den Giitern der Erde, namentlich weil die Herrscher
erkannten, dal sie in den Priestern die treuesten Vasallen haben
werden. Doch auch der Priester 1ifit sich blenden durch
dasirdische Gut! Man merkte von da an,sobald die Kirche als
Besitzerin auftrat, ein Nachlassen in der Ausfiihrung der traditio-
nellen christlichen Mission, Nicht mehr selbstéindig, in einfacher
schlichter Form trat der Priester an das Volk heran, um es
zur Kultar zu erziehen, sondern an der Seite der Michtigen.
Nur einzelne Vertreter, namentlich aus dem Benediktiner-,
Franziskaner- und Jesuitenorden, arbeiteten an der Bekehrung
und Kultivierung. der Volker im altchristlichen Sinne. Man
muBl es als ein groBies Verdienst unserer Kirche bezeichnen,
dal sie, wiewohl an der Seite der Herrschenden stehend, doch
nie zulieB, daB das Volk allzu stark bedriickt und bedringt
wiirde, zu welchem Zwecke sie alle ihre geistigen und diplo-
matischen Mittel einsetzte. Vielleicht war auch die weltliche
Machtstellung der Kirche ehemals notwendig! Wire es nicht mog-
lich gewesen, dal} ein ziirnender Potentat alle Pflanzungen einer
armen und schlichten Kirche vernichtet oder wenigstens wie



— 288 —

im Altertum ununterbrochen an der Entfaltung und in der
Titigkeit gehindert hiitte?

Doch es brach eine neue Zeit an. Das Volk merkte,
daB es auch eigenen Willen und eigenen Verstand habe, daB
es sich nicht alles von oben kommandieren lassen diirfe. Es
strebte, angefithrt von einzelnen Minnern nach geisticer und
staatlicher Freiheit. Dieses freiheitliche Streben der Vilker
haben die Vertreter der Kirche verkannt. Das Volk wollte auch
nicht mehr blof fiir die oberen Klassen arbeiten, sondern ver-
langte auch fiir sich ein entsprechendes irdisches Gliick. Da
sah man, daf die kirchlichen Vertreter sich ruhig verhielten
oder das Volk sogar beschwichtigten. So kam die grofie fran-
zosische Revolution! Man schildere nicht die Greuel dieser
Revolution, man entsetze sich nicht {iber die sittenlosen, wilden
Horden, ohne gleichzeitig dem Klerus die Schuld zu geben,
weil er sich nicht getraute, rechtzeitig die warnende Stimme zu
erheben und weil er die Erziehung der damaligen Zeit in den
Hinden hatte! — Er erzog Ko6nige und die GrofBien des
Reiches. Wie ist es nun moglich, daf trotz der vorwiegend
geistlichen Erziehung das Iofleben so entartet war und das
Volk, kaum daBl der Ruf zur Erhebung erscholl, so bald zu
wilden Hyfinen werden konnte?

Man verurteile nicht nur das Volk, sondern auch seine
Erzieher. Wenn man auf die Enzyklopédisten hinweist, daB
diese das Volk aufgehetzt hétten, so muB doch der Klerus
eine unbeschreibliche Lethargie und Schwiiche bekundet haben,
da er diese Angriffe nicht abwehren konnte. Freilich war es
schwer, da das mallose Elend das Volk gegen jede Lehre skep-
tisch machte; doeh moglich ist es gewesen. Ubrigens schrie
dieses Elend zum Himmel um Rache, allein der Klerus horte
nicht das Geschrei; er mufite spiter bitter biifen.

Seit dieser grofien Umwilzung bemerken wir tiberall das
Streben nach Gleichberechtigung des gewdhnlichen Volkes mit
den gliicklicheren Stéinden. Dieses Streben dullert sich meisten-
teils immer rationeller und intensiver und pflegt die Bahnen
der bestehenden Gesetze nicht zu verlassen. Es ist zweifellos,
dall dieses Streben noch von griéBieren Erfolgen gekront sein



— g

wird, als es bereits der Fall ist. Es ist aber auch ein berech-
tigtes, in der christlichen Religion begriindetes Stre-
ben, welches leider hie und da auch unerlaubte Mittel, die ihm
von der Geschichte her bekannt sind, zu ergreifen sucht. Dieses
freiheitliche Streben ist allerdings oft auch auf undurchfiihrbare,
auch religionsfeindliche Dinge gerichtet. Diesbeziiglich soll man
aber keine Angst haben! Alle Parteien streben in der Theorie
oft etwas an, was sie, sobald sie zur Herrschaft gelangen, un-
durchfithrbar finden. Kein Sozialreformer, mag er noch so
viel zur Forderung der Reform beigetragen haben, wird je-
mals sein ganzes System irgendwo durchgefiihrt finden. Der
gesunde Hausverstand der Menschen weist das Utopistische von
selbst zuriick.

Man muf} es zugeben, dafl unter dem Klerus an manchen
Orten auch ein sogenannter demokratischer Zug weht, daB die
Priester auch bemiiht sind, mit dem Streben des Volkes nach
besserer sozialer Stellung zu rechnen. Leider kommen wir mit
unserer Mithilfe erst hinterher, wenn sich andere oft in
egoistischer Weise bereits zu Fithrern des Volkes erwihlen
lieffen, weshalb man unseren Bemiithungen Militrauen entgegen
bringt. Es wird nicht lange dauern, bis sich andere der
dienenden Klassen auf dem Lande bemichtigen werden. Ich
sehe es voraus, daB man sich auch in unseren Kreisen daran
machen wird, wenn es schon zu spit ist. — Wir betonen oft
uniiberlegterweise Grundsitze, die doch nicht ganz stich-
hiltig sind. Wir verteidigen ohne Unterschied das Privat-
eigentum. Es ist richtig, daB jeder das Recht auf sein
Eigentum hat, wenn es rechtlich erworben ist. Doch
schwerlich kann behauptet werden, dall das iibermifBige
Vermégen vieler rechtlich erworben worden ist. Die
Ubervorteilung, die Spekulation zum Nachteile anderer kann
vom christlichen Gesetze nicht toleriert werden. Bekanntlich
hat das Kirchengesetz auch die Einnahme von Zinsen von
geliehenen Geldern verboten. Auch die Vererbung eines un-
rechtmiiflig erworbenen Gutes diirfte keinen gilticen Rechts-
anspruch auf dasselbe haben. Wenn nun das Volk sieht, wie es
von gewissenlosen Leuten ausgesogen wird, und hort, wie der

Vogrince, nostra culpa. 19



— 2800 —

Klerus ohne weiteres das Privateigentum verteidigt, da
ist es selbstverstindlich, daB es das Vertrauen zum Klerus
verliert.

3. Auch das #dullere Auftreten des Klerus, namentlich des
einflufireichen Klerus, erhilt das Volk in dem Glauben, dal} er
es mehr mit den reichen und méchtigen Volksklassen halte. Man
sehe sich einmal die zwei Binde des von der Leogesellschaft
herausgegebenen Werkes ,Die katholische Kirche” an. Es gleicht
wirklich einem Modejournal. Wenn einer da den Glanz des
Klerus betrachtet, wird er nicht den Eindruck gewinnen, daf der
Klerus der Freund des armen Mannes wire.

Man sehe sich doch die Auffahrt des Papstes Gregor X VL. in
dem obengenannten Werke an. Kein Herrscher lift mehr eine
solche orientalische Pracht entfalten. Freilich die Pépste tun es in-
tolge der Verhiltnisse auch nicht mehr, doch es besteht noch viel
unniitzer Prunk. Ich getraue mich das Buch den Kindern gar nicht
zu zeigen, damit sie lieber vom Papste und den Bischéfen die
Vorstellung von hochst heiligen Ménnern behalten, als dal sie
sich die Vorstellung von ihnen als von ungemein reichen
Herrschern aneignen.

Ich fubr einst auf der Bahn mit einem sehr aufgeweckten,
etwa zehnjihrigen Knaben lings des Worthersees, dessen Ufer
mit vielen herrlichen Villen beséet sind. Der Knabe, scheinbar
einer Arbeiterfamilie gehtrend, fing an {iber die reichen Leute,
die bei Nichtstun so schéne Hiuser bewohnen, loszuziehen und
wollte die schOonen Hiuser gar nicht anschauen.

Ich hebe hervor, dall ich keine personlichen Invektiven be-
absichtige. Der jeweilice Papst leidet selbst am meisten unter
dem ldstigen Zeremoniell und unter dem Prunk, der da entfaltet
wird. Mancher méchte gerne dieses Geflunker und Katzensilber
wegwerfen, um dem gdottlichen Lehrmeister auch in seiner
Armut nachzuahmen, allein welches Aufsehen wiirde deshalb
entstehen!

Das schon genannte Werk ,Die katholische Kirche” ent-
hilt gleich anfangs die Biographie des verstorbenen Papstes
Leo XIII. Derselbe war wirklich ein grofier Papst. Daraus
folgt aber nicht, daf} sein Tun und Handeln schon seit seiner



— 291 —

Jugend ideal gewesen sei. In dem Werke wird nun haarklein
beschrieben, wie der junge Pecci von adeligen Eltern geboren
wurde und von Ehrenstelle zu Ehrenstelle emporstieg. Es wird
ausdriicklich erwiihnt, daB er der Liebling des Kardinals Sala
war, der ,sein offizieller Beschiitzer” blieb. Er trat in die geist-
liche Adelsakademie, wo ihn ,neue Studien und neue Erfolge”
erwarteten. Zum Nachdenken iiber Italien zwingt uns auch die
Erziihlung, wie er gegen das adelige Brigantentum in Siiditalien,
wo er Statthalter war, auftrat. Es wird erwiihnt, daB er die Jagd
und namentlich den Virgil und den Horaz liebte. Das alles er-
ziihlt ein Jesuit! Wie der Papst am Sterbebette lag, da hatte er
abermals den Horaz und den Virgil am Tische. Ich las dies
selbst in unseren liberalen Zeitungen, die sich dariiber ver-
wunderten. ,Man hitte doch meinen konnen, dal} er in den
letzten Augenblicken an den Gekreuzigten allein dichte.” So
kalkulierten die Zeitungen. Ein franzosischer Gelehrter ver-
langte, daB ihm noch vor seinem Sterben das ,einzige Buch”,
die Heilige Schrift, vorgelesen werde. Alte Leute haben Eigen-
heiten, doch hiitte man verhindern sollen, dall solehe Sachen
zum Argernis des Volkes publiziert werden.

Gelegentlich des letzten Konklave berichteten die Zei-
tungen, da zwei Osterreichische Kardinile sich von aus-
wirts das Essen holen lieBen, und dafl der Glanz, mit dem der
ungarische Kardinal aufgetreten ist, das Volk entziickte. — —

Die Eleganzsucht, die an manchen Hofen bevorzugt wird,
geht auch auf den iibrigen Klerus zum Teile {iber. Und so
sehen wir oft in armen Gegenden, wo bei jedem Fenster das
Elend herausschaut, Priester, fein wie Puppen gekleidet, sich
an Laken und Diingerhaufen vorbei wie auf einem Parkett-
boden bewegen. Das nicht denkende Volk sieht die Eleganz
vielleicht gerne, weil ihm eben der Geistliche zum Schaustiick
wird. ;

Auch die Titulaturen kennzeichnen den Geistlichen nicht
als einen Volksmann. Die Schematismen zihlen bei Angabe der
Personalien immer auf, was einer ist und was fiir Auszeich-
nungen einer hat. Alle Titulaturen aus lingst vergangenen Zeiten
werden zusammengesucht, um einen Priester, der ein Gliicks-

19%



— 298 —

kind ist, auszuzeichnen. An manchen Orten scheinen selbst die
Klostergeistlichen an der Krankheit der Titelsucht zu laborieren.
Sie haben auf die Eitelkeiten der Welt verzichtet, um dafir
im Kloster andere Eitelkeiten anzunehmen. Iech habe den
Katalog der Kapitularen eines Stiftes bei Wien in den Hiinden.
In demselben sind die Vorgesetzten mit den sonderbarsten
Superlativen betitelt. Der Name eines verhiltnismiflig jungen
Kapitularen zieht im Gegensatze zu anderen titelarmen ,Ordens-
genossen” gleich eine siebenzeilige Schleppe nach sich, zu-
sammengestiickelt aus Titulaturen, die verdiente und unver-
diente Minner zu bekommen pflegen. Ist das der Geist des
demiitigen heiligen Augustinus, nach dessen Regeln die Herren
leben miissen?!

Auch die Didzesanschematismen verfiigen iiber exotische
Titulaturen.

Der eine hat den Titel illustris, der andere doctissimus,
ein anderer eximius oder admirabilis. Keinen Titel kann ich je-
doch so schwer aussprechen, wie den Titel ,der Hochwiirdigste”,
weil das Altarssakrament oft kurz als ,das Hochwiirdigste” (Gut)
bezeichnet wird. Dann die Titel Euer Gnaden, Celsissimus ecte.!
Die weltlichen Beamten diirfen untereinander keine Haflich-
keitsformeln in ihrem schriftflichen Amtsverkehr mehr ge-
pbrauchen. Es heilit nur kurz ,an den Minister N. N.”.

Nur wir, die Lehrer der Demut und der schlichten Sitte,
habén noch diese Chinesereien! Man vergleiche die einfachen
Verordnungen der Ministerien mit der Verordnung des Fiirsterz-
bigehofs von Olmiitz im dortigen Verordnungsblatt, beziiglich
des wenigstens zweijihrigen Verbleibens an einer Seelsorge-
station, wo man sich bei dem steten ,Seine Exzellenz” die
Zunge brechen konnte!

Diege Titulaturen erhdhen heutzutage nicht im geringsten
die Wertschiitzung der Person, sondern geben Anlall zu ge-
heimen oder offenen Spdéttereien. Die einfachen, schlichten
Jesuiten, die keine Ordensauszeichnung und keine Ehren-
titel annehmen, haben bei den Gebildeten noch immer mehr
Ansehen, als diejenigen, die mit Titeln @berhiuft sind. Sie
kriechen auch nicht vor ihren Oberen, wie es anderswo



SO EER

geschieht und trotzdem herrscht Ordnung in ihrer Organisation.
Wodurch die Jesuiten imponieren, ist Gelehrsamkeit, gepaart
mit schlichten Sitten und eine gesunde, nicht i{ibertriebene
Frommigkeit, wihrend das starre Festhalten an einzelnen allzu
mittelalterlichen Statuten ihres Ordens, hervorgegangen aus
der durch die Absonderung von der Welt entstandenen Un-
kenntnis des wirklichen geistigen Lebens und Strebens der
Menschen, sowohl ihnen als auch der Kirche nicht zum Vor-
teile wird. Ist die Kirche die Lobrednerin der Jesuiten, dann
muﬁ sie auch die Nachahmerin ihrer einfachen Sitten und ihres
Wissens sein; dann wird ihr Ansehen bei allen Denkenden ein
viel hoheres werden. Heute wandern Menschen der ver-
schiedensten Provenienz oft aus purer Neugierde nach Rom,
um den Papst zu sehen. Sie betrachten ihn mehr als ein ge-
schichtliches Monument, als den Troster und Segner der
Menschen, als den Nachfolger des heiligen Petrus. Einen ganz
anderen Wert wiirden die fremden Vélker dem Papsttum bei-
legen, wenn der heil. Vater hie und da nicht im Aufzuge eines
Miechtigen, sondern in einfacher und schlichter Weise, z. B. nor-
dische Ditzesen bereisen und hier das religitse Streben der
Volker kennen lernen wiirde!

Es ist somit klar, dal das Auftreten der kirchlichen Vep-
treter nicht immer danach ist, um vollends die Sympathien
des Volkes zu gewinnen. Wenn trotzdem riesige Massen noch
dem Christentum treu sind, so ist es der Lehre Jesu Christi
zu danken, die das Menschenherz stets noech fiir sich
gewonnen hat und auch noch gewinnen wird.

Die unleugbare Miflstimmung des Volkes gegen die Kirche
kommt aber sehr viel auf Rechnung des dufieren, oft taktlosen
Auftretens der Kirche.

Wir Priester entstammen meistenteils den »hiederen”
Volksschichten, dem Bauern- oder Arbeiterstande. Wir brauchen
uns deshalb nicht zu schiimen, sondern sollen als Priester Goit
danken, dal wir diesem Stande angehéren, indem wir seit
unserer Kindheit die wirklichen Miihseligkeiten des Lebens
der bei weitem zahlreichsten Menschenklassen kennen gelernt
haben. Wir haben uns unsere Stellung durch eisernen FleiR



RGN o

erworben, lernten frithzeitig das Leben auch von der hirteren
Seite kennen, wihrend die Sthne anderer Stéinde mit allen
moglichen Sehmiermitteln zur Erreichung ihrer Stellung férm-
lich getrieben werden, ohne daf sie sich um die Quelle ihrer
Erhaltungskosten zu kiimmern brauchten. Wir Priester sind
tiberhaupt die zahlreichste Intelligenz aus der Mitte
des drmeren Volkes. Deshalb ist es auch unsere Pflicht, dal
wir uns nicht zu den Grofien dieser Erde hindringen, sondern
das Elend des Volkes wahrnehmen und es zu lindern suchen.
Auch unser Auftreten sei so beschaffen, dall man in dem-
gselben nicht eine Verkennung unserer Abstammung erblickt.

Das Resultat vorhergehender Besprechungen ist somit,
dafl wir

1. auf Grund unserer Religion fiir die modglichste Gleich-
stellung des gemeinen Volkes mit den iibrigen Volksklassen
hinarbeiten, jedoch in Anbetracht der bestehenden Verhilt-
nisse etwa in den Predigten die Sache sehr vorsichtig be-
handeln. Unriehtig ist es aber, die jetzt bestehenden
sozialen Verh#ltnisse als von Gott gewollte zu be-
zeichnen.

2. Sowohl im Auftreten der ganzen Kirche als auch ein-
zeln sollen wir zeigen, daB wir treue Schiiler Christi sind, der
einfach und schlicht autrat, einfache und schlichte Leute zu
Aposteln wiihlte und iiberhaupt ,kein Ansehen der Person’”
kannte.

3. Wir Priester sind meistenteils Sohne des armen Volkes,
deshalb sollen wir diesem mit Wort und Tat an die Hand
gehen und auf diese Weise uns auch dankbar zeigen fiir die
Treue, mit der gerade das Volk an seiner Kirche zum Unter-
schiede von den Reichen hiingt.

Zum Schlusse noch eine kleine Bemerkung und kleine
Betrachtung.

Sobald ich die sozialen Verhéltnisse der mir bekannten
Bevilkerung erforsche, finde ich den Reichtum meistenteils
als Quelle der Unmoralitit und auch vielleicht der Verbrechen.
Derjenige, der mehr besitzt, als er fiir sich und seine Familie
braucht, kann sich mit dem Gelde alle moglichen, vom



— 295 —

christlichen Gesetze verbotenen Geniisse des Lebens ver-
schaffen.

,Wenn sich der z. B. einen Ehebruch ete. erlaubt, warum
sollte ich mir es nicht erlauben?” denkt sich der Arme. Kann
er die Mittel nicht auftreiben, wihlt er oft verbotene Mittel
und wird Verbrecher. Nicht nur durch das Beispiel wirkt der
Reiche verderbend, sondern auch dadurch, dall er ehrliche
Leute direkt mit dem Geld anlockt und verfithrt. Wenn man
findet, dal die Armut AnlaB gibt zum unmoralischen Leben
dann wird man auch finden, daB die Armut vielfach durch
den Reichtum einzelner herbeigetiihrt wurde. Auch wird esg sich
zeigen, daB die arme Landbevélkerung sittlich geblieben wire,
wenn sie nicht der Reiche auf verschiedene, leicht denkbare
Weise zum Falle gebracht hétte. Dall manche Reiche ihren
Uberflul nicht auch zu guten Zwecken verwenden wiirden, ist
natiirlich damit niecht behauptet, sondern nur der BSatz aus-
gesprochen, daB der Reichtum die Quelle der Unsittlich-
keit sein kann und oft auch ist. Wie sich somit unsere
Anschauungen diesbeziiglich gestalten werden, kann jeder selbst
beurteilen. Bei Gelegenheit will ich dariiber tiberhaupt eine
genauere Diskussion einleiten. Gleichsam als Anhiingsel fiige
ich hier zwei Betrachtungen hinzu.

,Quo vadis?" oder ,,Quo veheris?”

In einem Blatte war zu lesen, daB im vergangenen Jahre
ein ungarischer Bischof, dessen Namen ich nicht nennen will, -
mit einem Viergespann ausfuhr, wobei die Pferde scheu
wurden und iiber einen Zaun sprangen. Nun zu dieser dispositio
loci und zu diesem Factum die Betrachtung: Wiirde der
obttliche Heiland in seiner einfachen schlichten Erscheinung,
den langen Mantel um seinen Leib geworfen, die Sandalen an
den Fiiflen, ohne Kopfbedeckung, zufillic des Weges daher-
kommen und dem bischéflichen, vierspinnigen Gefidhrte be-
gegnen und liefle er das langgezogene Gespann halten oder
wiirde er vom Wege aus zurufen ,Quo vadis?” Und gesetzt den
Fall, der Bischof wiirde an dem Auftreten seinen Meister, dessen



— 296" —

Werk er fortsetzen soll, erkennen, was wiirde da geschehen?
Entweder wiirde er dem Kutscher in der Aufregung befehlen,
ja schnell weiterzufahren, damit die Stadtbevolkerung nicht
merke, mit weleh’ simplen Menschen sich der bischéfliche Graf
abgebe oder er wiirde doch, von der Religion iliberwiiltigt, wie
Petrus auf die Knie fallen und schreien: ,Gehe weg von mir,
denn ich bin ein siindhafter Mensch, der an derlei prunkvollem
Zeug, wie du siehst, Gefallen findet.” — — —

Der Ministerialrat.

Abermals las ich in der Zeitung von einem ungarischen
Bischofe, der einem Gauner aufgesessen ist, welcher sich als
Ministerialrat ausgab, der im Auftrage des N. N. im Ministe-
rium komme, um fiir ihn 6000 Gulden zu borgen, da N. N. sich
in augenblicklicher Geldverlegenheit befinde. Der Bischof be-
wirtete sogar den Mann durch einige Tage, fuhr mit dem Herrn
Ministerialrat aus und gab ihm bereitwillig die verlangte
Summe. Wie sind wohl manche Kirchen verwahrlost und wie
wiirden sich die Leute freuen, wenn ihnen einige Obolus ge-
schenkt oder geliehen wiirden zur Restauration ihrer Kirche,
der Wohnstétte Gottes! Wiirde bei einer solchen Gelegenheit
der Vertreter einer armen Kirche auch so freundlich empfangen
werden, wie der Herr Ministerialrat? — — —

TL
Unser Verhidltnis zu Italien.

Keinem iiberzeugten Katholiken wird es jemals einfallen,
in den Ruf ,Los von Rom” oder ,Los vom Papst” einzu-
stimmen. Jeder Katholik mufl Gott danken, daf wir ein gemein-
sames Oberhaupt haben und aullerdem eine {feste Organi-
sation zum Schutze unseres katholischen Glaubens haben.
Die Konzentration um Rom, von wo aus wir das Licht des
Christentums erhielten, ist wohl das Idealste auf der Welt.
Doch diese Konzentration geschieht nur wegen des allgemein
christlichen Roms, insoferne dort der Sitz des Nachfolgers des



— 297 —

heil. Petrus, des Papstes ist. Dieses Scharen der Volker um
Rom geschieht nicht wegen des italienischen Volkes. Dieses
Volk kann keine Anspriiche erheben, daf es in der katholischen
Kirche zu herrschen hitte. Das michtige Rom oder das michitge
Papsttum wurden am allerwenigsten von italienischen Vélkern
begriindet, sondern es waren gallische und germanische Stimme,
die es taten. Doch heutzutage hat der italienische Klerus eine allzu
grofe Macht in der Kirche, und zwar mit vollem Unrecht. Natiir-
lich kann der Papst fast 800 Millionen Katholiken nicht in per-
sona leiten, sondern er muf} sich zahlreicher Personen bedienen
zur Unterstiitzung bei der Regierung. Diese sind aber der Mehr-
zahl nach Italiener. Bei der letzten Papstwahl waren 84 Kardiniile
italienischer Abstammung und 24 auslindische Kardinile stimm-
berechtigt, wiewohl Italien kaum soviel Katholiken zéhlt wie
Amerika, wo nur ein einziger Kardinal kreiert ist. In
den verschiedenen Kongregationen finden wir wiederum Ita-
liener, die Entscheidungen fallen. Die Kirche wird vertreten
durch Nuntien, oft sehr junge Italiener, von denen man nichts
hort, als wenn sie mit den Diplomaten den Hofball besuchen.
Sie fillen Entscheidungen, die fiir unsere Verhiltnisse nicht
geeignet sind, oder wollen etwas einfiihren, was nur in Italien
iiblich ist. Dafiir steht die Bildung des italienischen Klerus weit
zuriick hinter der unseres Klerus. Man beachte es auch, daB
sie im vatikanischen Archiv oder bei der Indexkongregation
der Wissenschaft der Deutschen bediirfen. Die italienische theo-
logische Wissenschaft ist gar nicht nennenswert, Nur die friihere
Zeit nennt einige hervorragende Dogmatiker und christliche
Archiiologen. Weder die Volks- noch die Mittelschule kann
sich nur annéhernd mit unseren Schulen vergleichen. Oft trifft
man Geistliche an, die in Hotels herumziehen und Fremde um
MeBstipendien angehen.

Italien ist iberhanpt ein kulturell zuriickgebliebenes Land,
namentlich in jenen Gebieten, die nicht zu Osterreich gehdrten.
Es ist die Heimat der Maffia und der Anarchisten, wo sich
kein Fremder getraut, allein das Weichgebiet der Stadt zu ver-
lassen. Soll nun der Klerus dieses Landes, der weder vor der
Okkupation Roms, wo er noch die Macht in den Hiinden hatte,



— 298 —

noch jetzt imstande war, geordnetere religitse Verhiltnisse zu
schaffen, den iibrigen viel intelligenteren Klerus aulerhalb Ita-
liens in jeder Kleinigkeit leiten? Der Religionsunterricht ist aus
den Schulen verbannt, die Lehrer gratulieren sich noch zu
diesen Verhiltnissen, wihrend noch in Deutschland der Reli-
gion die gebithrende Achtung entgegengebracht wird und noch
die guten Sitten respektiert werden, wie sich Papst Leo selbst
zum deutschen Kaiser dulerte. Man solle Italien nicht die kirch-
lichen Vorrechte, z. B. dafl ein Italiemer zum Papste gewihlt
wird, nehmen, man darf sich aber auch nicht ganz unter das
Kommando Italiens stellen.

Sogar die Bezirkshauptleute erstatten dem Kaiser verschie-
dene Berichte iiber ihre Bezirke und werden oft um Rat ge-
fragt. So soll auch der Episkopat, der sogar in Glaubens- und
Sittenangelegenheiten mitzureden hat, die von ihm als gerecht
befundenen Wiinsche dem Papste vortragen, und zwar nicht
einzeln, sondern in der Gesamtheit. Jetzt bemerken wir aber,
dali bald der eine Bischof, bald der andere in irgend einer
liturgischen Angelegenheit petitioniert, so dafi Rom auf allge-
meine Notwendigkeit nicht schliefen kann. Richtig wiire es, wenn
der gesamte Episkopat einheitlich die Bitte einreichen und sich
hierbei auf den erfahrenen Seelsogeklerus stiitzen
wiirde. Ich gebe hiermit keine Vorschriften dem Episkopat,
sondern will den Leser nur zum Nachdenken anregen. Wird sich
ein Wortlein. hiervon als unrichtig herausstellen, werde ich es
gern widerrufen. ,Mal} in allen Dingen” soll unsere Maxime bei
allen Handlungen sein; deshalb sollen wir in Rom das sehen, was
es ist, nicht aber meinen, dal alles, was von dort kommt, von
Gott gewollt ist. Somit weder ein unserem Volke schiidliches
wZuviel” noch ein ,Zuwenig” in der Anhénglichkeit an Rom!
Beides ist unrichtig! Jede Anhinglichkeit mul eine Grenze
kennen!

Zum Schlusse des Kapitels wieder eine kleine Betrachtung:
Hitte die weltliche Herrschaft des Papsttums bis heute noch
fortgedauert, welche Affiren hiitten wir wohl angesichts der
Anarchistenattentate erlebt, wie wiirde die Kirche dastehen,
wenn statt des Kdnigs Umberto Papst Leo durch den Dolch-



=gy

stich des Morders gefallen wire und welchen Eindruck wiirde
es auf die katholische Welt machen, wenn der Papst stets mit
einer groflen Schar Polizisten umgeben sein miifite?

Da der jetzige Papst nach Zeitungsberichten als gewesener
Ptarrer fir die Vereinigung Italiens eingetreten sein soll, so
wird es auch mir erlaubt sein, die zuvor erwihnte Frage zu
beriihren.

I1I.
Verhiltnis der Kirche zur Politik.

Christus selbst hat den Priestern ihren Beruf mit den Worten
gegeben: ,Gehet hin und lehret alle Volker ete.” Auch die
Vernunfi sagt uns, daB der Priester dazu da ist, um die Men-
schen Religion zu lehren, d. h. um ihnen die Liebe zu Gott,
zu sich und den Mitmenschen beizubringen und sie mit den
von Christus eingesetzten Gnadenmitteln zu unterstiitzen. Diese
Berufsbestimmung des Priesters ist geniigend, um die Welt
ihrem Ziele entgegen zu fithren. Darnach richtete sich der
Herr selbst, richteten sich die Apostel und die ersten Missio-
nire des Christentums. Sie suchten nicht politische Stimmung
zu machen, dringten sich nicht in die Synedrien und in den
Senat vor, sondern trugen einfach die Heilswahrheiten vor und
begeisterten das Volk fiir die Betéiticung der Religion. Trotzdem
haben sie den heidnischen Staat besiegt, weil das religios ge-
bildete Volk von selbst die richtige, die Religion nicht be-
kimptende Gesinnung fand und einen christlichen Staat ver-
langte. Wenn dies nicht geschehen wire. so wire es ein Be-
weis daflir gewesen, daB der religidse Unterricht unzureichend
war. Denn bei einem religits tief gebildeten Volke
kann die religionsfeindliche Wissenschaft und Politik
nie die Oberhand gewinnen. Wo sich diese zeigt, dort war
eben die religiése Erziehung eine mangelhafte.

Wenn somit der Priester einen hinreichenden Religions-
unterricht erteilt, wird er auch indirekt eine religionsfreund-
liche politische Gesinnung beibringen, soweit diese die Re-
ligion beriihrt. Der Mathematiklehrer, der diese allgemeinen



—— J00N ——

Grundsitze der vier Rechnungsoperationen den Kindern bei-
bringt, hat diese auch in den Stand gesetzt, im spéiteren Leben
praktische Aufgaben zu ldsen, Rechnungen bei der Milch-
und Holzwirtschaft zu vollziehen. Die erste und vorziiglichste
Aufgabe des Klerus ist somit, die Menschen religios zu er-
ziehen. Wer glaubt, durch politische Machtstellung religitse
Friichte zu erzielen, ist dhnlich dem, der von seinen Schiilern
Losung praktischer Aufgaben verlangt, ohne ihnen die zugrunde
liegenden Grundsitze beigebracht zu haben. Hie und da hilft das
Vorrechnen, doeh dauernde Kenntnis wird nicht erworben, so
hilft auch hie und da das Vorreden vom Werte der Religion
u. s. w., um die Leute fiir eine politische Partei zu gewinnen,
doch dauernder Erfolg ist es nicht. — Doch ein idealer Erfolg,
der darin bestiinde, daBl der Mensch sich bei jeder Handlung
infolge seiner Religiositit objektiv richtig orientieren
wiirde, kann nur selten erreicht werden. Deshalb ist noch
immer eine gewisse Nachhilfe auch von Seite der Religions-
lehrer bei den meisten Menschen notwendig, d. h. der Priester
soll nicht ganz aut die Politik verzichten, nachdem seine
erste und wichtigste Pflicht, der religiése Unterricht,
erfiillt ist. Diese Nachhilfe mull sich jedoch auf Dinge
beziehen, bei welchen das religids-sittliche Wohl und
auch das dieses Wohl manchesmal bedingende, materi-
elle Wohl des Volkes gefihrdet erscheint, nicht jedoch
auf Dinge, die vom religiésen Standpunkte zweifel-
haften Wert haben. Er wird nicht Parteibildungen unter-
stiitzen, die nur Folge der Meinungsverschiedenheiten und oft
auch von Gehissigkeiten sind, sondern er wird stets auch in den
kleinsten Dingen die Liebe, ,die Fiille des Gesetzes”, beobachten.
Die Meinung, dall es hohere Ideale in der Religion gebe, als es
die Liebe ist, ist unrichtig. Deshalb soll der Priester nie agi-
tatorisch gegen eine politische Partei auftreten, sondern iiberall
belehrend, den richtigen Weg beleuchtend. Also weise ich
nicht jede Politik zuriick, sondern finde sie inner-
halb der den Priestern erlaubten Grenzen sogar gut,
wenn sie nach getaner berufsmifiiger Arbeit ge-
schieht.



= gl =

Bedenkt man jedoch, was ich iiber die mangelhafte reli-
gi6se Bildung in der Schule und in der Kirche gesagt habe,
dann wird man leicht urteilen, was ich von der Politik des Klerus
heutzutage halte. Es ist jeme Arbeit, die der Rechnungslehrer
mit den Zoglingen zur Losung praktischer Aufgaben unter-
nimmt, ohne daB ihnen zuvor die Grundsitze des Rechnens bei-
gebracht worden wiren. So ziihlen wir Parteien, auf deren
Bildung und Entwicklung der Klerus durch sein Ansehen und
durch seine Agitation sehr grofien Einflull hatte und noch hat.
Die Anhiinger rekrutieren sich meistenteils aus weniger ge-
bildeten Kreisen, deren religioser Besitz noch unangefochten
war, oder aus solchen, die die Religion iiberhaupt noch fiir
einen miichtigen Kulturfaktor halten. In Riicksicht auf den
letzten Umstand diirfen wir durchaus nicht annehmen, dafi die
Angehorigen der sogenannten christlichen Parteien auch iiber-
zeugte Katholiken sind in der Weise, wie die Kirche sie heutzu-
tage zu verlangen pflegt; im Gegenteil, gerade die lebens-
kriftigen christlichen Parteien empfinden in der katholischen
Kirche etwas, was ihnen nicht paft und keine besondere Liebe
fiir die Kirche hervorrufen kann. Sie geben dieser Empfindung
mit dem mehr geheimen, éingstlichen Rufe nach Reform Aus-
druck. DaB soleche Parteien, in denen keine tiefe Uberzeugung
herrscht und bei denen ein Stand, der geistliche Stand stets
als conditio sine qua non zu ihrer Erhaltung not-
wendig ist, nicht dauernd bestehen konnen, liegt auf der
Hand. Sie verfallen dem religitsen Indifferentismus.

Diejenigen Priester, die sich heutzutage dem politischen
Leben hingeben, gehdren zu den intellicenteren und zu denen,
welchen das Wohl der Kirche am IHerzen liegt. Bei meiner Aktion
will ich ganz besonders auf sie rechnen; deshalb liegt es mir
ferne, diese als diejenigen hinzustellen, als welche sie die
Gegner hinzustellen pflegen. Diese Priester sehen den geistigen
Abfall eines groBen Teiles des Volkes von der Kirche, sie
leiden selbst als Priester unter den Angriffen, die die Gegner
gegen die Kirche unternehmen. Da ist es moglich, dali sie auf
Grund ihrer Erziehung oder auf Grund der Zeitschriften und
apologetischer Werke glauben, daf in der Kirche wirklich



— 302 —

alles ideal, gottgewollt sei und daB nur der Weltgeist, der ich
weill nicht aus welcher Quelle entstromt, schuld sei an der
Bedringnis der Kirche und dafl somit dieser Geist mit Macht-
mitteln bekiimpft werden miisse; oder es ist modglich, dafi sie
die oft nicht idealen Zustinde in der Kirche wohl wahrnehmen,
jedoch meinen, dall eine Aktion im Innern ohnehin aussichtslos
ist; um doch die herrliche Festung der katholische Kirche zu
retten, ergreifen sie das, was noch einen Erfolg verspricht,
nimlich die Politik.

Auch die Seminarstudien, die infolge der Vortragssprache
und der Methode keine besondere Anziehungskraft ausiiben,
sind schuld, dali das Sinnen und Denken des jungen Theologen
mehr um den leicht verstéindlichen Inhalt der Zeitungen sich
bewegt. In der Seminarabsperrung vertreiben sie ihm auch die
Langweile. Das sind Griinde, wodurch die Neigung zur Beschiifti-
gung mit Politik gefdérdert wird.

Die Beschiftigung mit Politik hat zweitache Wirkung, eine
sammelnde und eine zerstreuende; eine sammelnde, indem sich
die katholisch Gesinnten zu Parteien, also zu Machtfaktoren
zusammenschlieBen, eine zerstreuende, indem wieder andere
falsche Intentionen beim Klerus erblicken und auch fiir das
duffere Auftreten der Kirche sich nicht erwirmen konnen,
darum abgestoBen werden und sich immer mehr in die feind-
lichen Lager begeben. Es entsteht die Frage, ob die sammelnde
oder die zerstreuende Wirkung die Oberhand gewinnen wird?

Solange die Kirche die in ihrer Lehre liegenden Kriifte
durch die Wahl geeigneter Mittel nicht verwertet, ist die
sammelnde Wirkung der Politik des Klerus eine relativ vor-
teilhafte zu nennen. Dies ist so zu verstehen: Die Gegner
haben in der Politik schon einen weiten Vorsprung gehabt,
als der Klerus anfing, die noch der Kirche Treuen zu poli-
tischen Parteien zu organisieren, um wenigstens den Riick-
zug der Kirche zu decken und manches Gute zu retten.
Dort, wo die Politik unberiicksichtigt blieb, hat die Kirche
eine groflere Niederlage zu verzeichnen, als dort, wo der
Klerus auch in die Politik eingriff. Der kirchlich religiose Zu-
stand der Katholiken ist doch noch am besten in Deutschland,



— 308 —

Osterreich, Belgien, Irland und Spanien, wihrend anderswo
die Kirche sogar aus der Heimstitte ihrer Tochter, der Schule,
vertrieben wurde. In einer Nummer der Linzer Quartalschrift
las ich den Ausruf eines Jesuiten: ,Wohin wiren wir wohl ge-
kommen ohne das Regiment der Zentrumsabgeordneten!” Die
sammelnde Wirkung kann naturgemé#B jedoch bis zu einem ge-
wissen Zeitpunkte die stérkere sein, némlich bis zu dem Augen-
blicke, wo nichts mehr zu sammeln sein wird, da die der
Kirche Treuen bereits gesammelt sind und sich somit zwei
Heerlager entgegenstehen. Es mull ferner konstatiert werden,
daB die der Kirche Treuen der Mehrzahl nach lindliche Be-
wohner sind. Wie wird sich nun in diesem Augenblick,
wo nichts mehr zu sammeln sein wird, die sammelnde Wir-
kung zur zerstreuenden stellen? Wird die Kirche durch die
Politik die Sammlung im anderen Lager fortsetzen kénnen oder
wird das Umgekehrte geschehen, nédmlich, daB die Gegner An-
hinger aus dem katholischen Lager hiniiberziehen werden?
Ich meine, es muBl das Letztere eintreten, wenn die Kirche
nicht solehe Mittel wiihlt und ein solches Auftreten einnimmt, dafl
gich die entfremdeten Kinder ihrer ehemaligen Mutter wieder
niihern; denn sonst finde ich nirgends den Grund zu einer An-
niiherung. Die richtige Folgerung aus dem Gesagten wird somit
sein, daB nur fiir den jetzigen dufieren Zustand der Kirche
und nur zeitweise die Beschéfticung des Klerus mit der
Politik vorteilhaft sein kann, indem der Riickzug der
Kirche gedeckt wird und gleichzeitig die Kirche doch
noch immer bessere Gelegenheit hat, sich auch vom
Inneren aus zu stiirken, den Riickzug aufzugeben und
wieder zur Offensive fiberzugehen — doch dall, wenn die
jetzigen Verhiéltnisse nicht gefindert werden, auch alle Politik
erfolglos sein wird. Wollen wir somit vordringen, dann heift
es, die Gllubigen durch religisen Unterricht sammeln, sie
durch kein fremdes Auftreten abstofen, und ihnen eventuell
im politischen Streben innerhalb gewisser Grenzen nachhelfen!

Die Politik des Klerus hat neben und gleichzeitic mit der
sammelnden Wirkung auch eine zerstreuende, indem ein grofer
Teil des Volkes, und zwar gerade der gebildetere in dem Poli-



— 304 —

tisieren des Klerus nicht so sehr das Streben erblickt, durch
politische Macht die wahre Religiositit zu verbreiten
als vielmehr das Bemiihen, tiber das Volk zu herrschen, wes-
halb man sich vom Klerus und auch von der Kirche zuriick-
zieht und in das feindliche Lager iibergeht. Wir kénnen nicht
auch von Gebildeteren eine so genaue historische Kenntnis
verlangen, um zu verstehen, dall nicht die verhiltnisméfig
grofie Macht der Kirche im Mittelalter an den Ubelstinden
schuld war, von denen die Geschichte richtic oder auch un-
richtig berichtet. Der Laie pflegt néimlich diesen falschen Schluf
zu machen: ,Im Mittelalter ist dies oder jenes geschehen, was die
Neuzeit perhorresziert; damals war die Kirche méchtig: also ist
die Kirche an den Ubelstiinden schuld; deshalb darf man dem
Klerus keine politische Macht einrdumen, um nicht reaktionir zu
sein und in das finstere Mittelalter zuriickzufallen.” Phrasen, wie
» Volksverdummer”, S/ Reaktiondre”, ,Finsterlinge” werden unter
das Volk geschleudert, das den auf diese Weize geschilderten
Feind zu meiden und zu hassen anfingt: Dies ist die zer-
streuende Wirkung des Politisierens, welche um so stirker
wird, je mehr neben der Politik die wahre religiose Bildung
vernachlidssigt wird.

Ich weill, daB das Endziel der geistlichen Politiker nicht
blofle politische Macht und das Motiv des Politisierens nicht
Herrschsueht ist, sondern dall der Klerus durch die Politik der
religiosen Aufgabe der Kirche Rechnung tragen will. Doch wenn
ich niher das Ziel der geistlichen Politik untersuche, so finde
ich, dafl die Furcht des Volkes vor einer allzu grofien
Macht des Klerus gewissermallen berechtigt ist. Was
wollen wir durch die Politik? Jedentalls, dal wir zu einer poli-
tischen Macht gelangen, die ihren Willen diktieren kann. Daf}
wir nur soviel politisieren wollen, um eine stete Opposition
gegen die herrschenden Parteien zu machen, so dafl wir also
in der Minoritit bleiben, kann im Ernste nicht behauptet
werden. Das niichste Ziel ist somit doch der herrsehende
EinfluB des Klerus. Nun soll aber kein Stand, weder der
Priester-, noch der Lehrer-, noch der juridische, noch sonst ein
Stand eine politische Ubermacht haben und seinen Willen dik-



— 3806 —

tieren. Man denke an Serbien, wo das Militir die Schreckens-
herrschaft ausiibt.

Wiirde man sagen, da@l sich der Klerus nach Durchsetzung
seiner Forderung vom politischen Leben in die Sakristeien
zuriickziehen werde, so wiirde man sich nur licherlich machen.
Eine Macht zu erlangen, ist nicht so sechwer, wie diese zu er-
halten! Gerade da miifite er sich besonders auf die Politik ver-
legen, damit er seine Macht nicht verliert.

Die Kirche besitzt eine absolutistische Klerusorganisation
und der Klerus ist abhingig vom Episkopat. Erinnere man sich
doch an die Geschichte der dsterreichischen Klerustage! Somit
wire auch die politische Titigkeit des Klerus von einzelnen
Oberhirten abhiingig, die ihren Willen bei ihren Untergebenen
durchsetzen koénnten. Man sage nicht, der Episkopat habe kein
Recht, Einflufl auf die politische Tétigkeit des Klerus zu iiben;
denn statt des Rechtes gibt es hundert Mittel, durch die die
Vorgesetzten ihren Willen bei den Untergebenen durchsetzen
konnten. Die tigliche Erfahrung bestitigt es.

Ubrigens, ich tdusche mich nicht, wenn ich behaupte,
daff der sogenannte ,niedere Klerus” fiir den Fall, dafi einmal
die Klerusherrschaft durchgesetzt wiirde, zuerst die Hinde
falten und ausrufen wiwrde: ab imperio clericali libera nos
Domine!

Uberlegen wir doch griindlich den Wert und das Ziel
der politischen Titigkeit des Klerus! Wir werden dann den
grimmigen Hali gegen alle politischen Bemiihungen des Klerus
begreifen.

Die zerstreuende Wirkung des Politisierens zeigt sich
auch bei unserer speziellen Pastoration. Bei der Politik kénnen
wir uns nicht im entferntesten auf die Unfehlbarkeit unserer
Grundsiitze berufen. Da geschieht es, dafl, wenn ein geistlicher
Politiker in eine Pfarre kommt, er sich den Anhéingern seiner
Partei anschlieBt oder diese bevorzugt. Oft haben sich
gute, religiose Leute durch Jahrzehnte in eine politische Ge-
sinnung hineingelebt. Plotzlich sollen sie diese aufgeben. Von
ihren Parteimidnnern und Parteiblittern werden sie auch falsch
instruiert und deshalb halten sie ihre Anschauung fiir richtig.

Vogrinec, nostra culpa. 20



— 806 —

Plotzlich kommt der Priester, der doch ein Trdster und Freund
jedes Menschen sein soll, und fingt an fiir eine andere politische
Richtung zu agitieren, die Gegner als falsch Unterrichtete ete.
hinzustellen, was die Leute empfindlich beleidigt und der Kirche
entfremdet. Dall hierbei auf die Sanftmut vergessen wird, bringt
die Natur der Politik, die Leidenschaften nihrt, mit sich.
Die Anhéinger der Partei des Seelsorgers sind oft Leute, die
aus purer Gewinnsucht sich dem Geistlichen anschliefien und
nicht immer im Rufe besonderer Religiositit stehen. Die Ver-
heerungen, die durch derlei Vorgehen verursacht werden, sind
groB. Der politischen Spaltung in der Gemeinde folgt auch die
religiose Spaltung. Der Geistliche, der dureh politische Agi-
tationen die Gemdiiter entzweit hat und nach angerichteter Ver-
wirrung seinen Posten verlidft, gilt als Held; derjenige, der mit
dem Hirtenstabe jedem verlorenen Schiflein nachgeht, ,arbeitet
nichts”, ,schadet mehr als er niitzt”. Das letzte Urteil fillte
iiber meine Pastoration einer meiner Nachfolger auf einem
schwierigen Seelsorgeposten.

Dall das Zuvorangefiithrte nicht fiir jene Priester gilt, die
vom Volke zu politischen Fiithrern erwihlt werden und die
nicht, um einen leider eingerissenen Ausdruck zu gebrauchen, nur
fiir klerikale Sachen eintreten, sondern volkswirtschaftliche und
nationale Interessen im Auge haben, ist selbstverstindlich. Der
Priester ist aus dem Volke hervorgegangen und hat auch das
Recht, fiir die Interessen des Volkes einzutreten, wenn ihm
dieses das Vertrauen schenkt.

Teh dachte, dal unser bekanntester priesterlicher Politiker,
Dr. Scheicher, die Politik des Klerus fiir eine Notwendigkeit
ohne Riicksicht auf die Zeitverhiltnisse hélt; da war ich er-
staunt, als er in seiner Schrift ,Der Osterreichische Klerus-
tag”, Seite 244 {f,, schrieb: ,Vielleicht wiire es besser, wenn wir
Priester alle nur auf geistlichem Gebiete beschiiftiot wiiren,
wenn wir uns saecularibus negotiis nicht eingemischt, die
Politik ferne gehalten hiitten. Leider war es eine Notwendig-
keit, schien wenigstens eine solche. Jedenfalls ist es aus guten
Griinden geschehen und geschieht noch. Der katholische Teil
des Volkes hatte einst und hat auch jetzt micht {iberall jene



— 30—

Laienkrifte zur Verfiigung, die sein Interesse gentigend selbst-
los wahren konnten. Kommt die Zeit, wo man uns nicht mehr
braucht, wo wir auch nicht mehr notwendig haben werden,
gegen Religionshall und Kirchenstiirmerei auf der Wache zu
stehen, dann werden wir gewill mit grioflerer Freude in die
Sakristei eilen, als wir sie verlassen haben. Iech mdchte
heute lieber, als morgen es tun, werde es aber wahrscheinlich
nicht erleben. Denn heute und morgen bricht der Augenblick reli-
giosen Friedens noch nicht an. Und des Menschen Jahre sind
70, heillt es in der Heil. Sehrift. Der Reformkatholik Scheicher
hat also mehr an das Ende zu denken als an Werke, fiir welche
viele und lange Arbeit noch ndtig sein wird. Ich bin nur ein
Mitmaurer, gebe meine Gedanken und Anregungen als Steine
oder Steinchen zum Baue. Hoffentlich gibt es Maurer Gottes
genug, welche fortarbeiten an dem Werke. Nicht unserer Person
wegen wiinschen wir Priester alle, dall der Zug, der unver-
kennbar grofle Mengen Menschen aus der Kirche hinausfiihrt,
endlich zum Stillstande gebracht werde.

Ich bin gekommen zu suchen, was verloren war! So lautet
nach Christi Wort unsere Aufgabe. Menschen zu Gott zu fithren
mull unser Tagewerk sein, nicht ein Firstentum kopieren zu
helfen.” Zu den herrlichen Worten nur die Frage: Wire diese
Politik in der Weise notwendig, wenn die Kirche durch Ande-
rung ihrer bisherigen Taktik und mancher #uflerer Einrich-
tungen, namentlich aber durch hinléinglichen Unterricht den
religiosen Frieden angebahnt hétte? Da sie die Wahrheit
beherbergt, warum sollte ihr nicht der Erfolg auch ohne
Politik gesichert sein?

Das Resultat der vorherigen Ausfithrungen:

1. Gute, religiése Bildung und Leitung der Men-
schen weisen von selbst auf den richtigen politischen
Weg. Ruhige, liebevolle Leitung von Seite des Klerus
auf diesem politischen Wege ist am Platze.

2. Die politische Titigkeit des Klerus bezweckt
heutzutage die Deckung des Riickzuges der Kirche vor
Angriffen der Feinde. Auch diese Deckung ist macht-
log zu einer gewissen Zeit, wenn nicht im Innern der be-

20%



— 808 —

dringten Kirche selbst fiir hinliingliche Kriftigung
Sorge getragen wird; denn

3. die Beschiftigung des Klerus mit der Politik
hat unter jetzigen kirchlichen Verhéltnissen den Nach-
teil, daB sich viele Katholiken abwenden und die Zahl
der Gegner der Kirche vergréfern.

IV.
Das Verhalten des Klerus gegeniiber der Schule.

Wer nur halbwegs in der Weltgeschichte bewandert ist,
wird die Verdienste der Kirche um die Schule nicht leugnen.
DaB es moglich ist, daf diese Verdienste herabgemindert oder
geradezu ignoriert werden, ist ein Zeichen, wie groli die Feind-
schaft der modernen Welt gegen die Kirche ist. Es ist eben
‘eine psychologische Erscheinung, dall man demjenigen, den man
nicht liebt, gar keinen Vorzug und gar kein Verdienst zuge-
stehen will, was bei der Kirche um so auffallender ist, als ja sie
die Erzieherin der Menschen nicht bloB in religioser Beziehung,
sondern auch in simtlichen kulturellen Gebieten tief bis in die
Neuzeit gewesen ist.

Doch auch das Verhalten der Kirche war nicht der Zeit-
lage entsprechend. Die zur kirchlichen Erziehung iibernommene,
minderjihrige Menschheit wuchs heran, strebte nach Selbstindig-
keit um so mehr, als sie sich der Groffjihrigkeit niherte. Diese
Grofjahrigkeitserklirung wurde durch die Reformation vor-
bereitet, dureh die zu verschiedenen Zeiten in einzelnen Lindern
ausgebrochenen Revolutionen aber gewaltsam durchgefiihrt.
Mit diesem Streben nach Freiheit hat die Kirche zu wenig ge-
rechnet. Sie wollte noch dieselben Mutterrechte ausiiben wie
zur Zeit der Minderjihrigkeit und klagte und klagt, daf ihr
diese Mutterrechte nicht konzediert wurden und auch jetzt nicht
mehr konzediert werden. Hitte sich die Kirche nunmehr mit
der Stellung einer miitterlichen Ratgeberin und Lehrerin be-
gniigt, so wire kein so beklagenswerter Zwist zwischen der
Mutter und ihren Ziehkindern eingetreten. Dieser Zwist hatte
zur Folge, daB man jede Beziehung mit der Kirche brechen



— 309 —

wollte, ihr die Schule entril und in manchen Lindern sogar
den Religionsunterricht aus der Schule eliminierte.

Die moderne Schule hat im Verhiltnisse zur alten Schule
riesige Erfolge in weltlichen Fédcechern zu verzeichnen,
doch die religits sittliche Erziehung der Menschen ist
auf gleicherStutfe geblieben oder auchzuriickgegangen,
sei es, dafl iberhaupt kein Religionsunterricht erteilt
worden, sei es, dall er aus den in den ersten Kapiteln
ersichtlichen Griinden erfolglos geblieben ist. Dazu
kommt noch, dal} die weltliche Lehrerschaft dem religiésen Unter-
richte feindselig gegentiiber steht, weil sieim Klerus die Gegner
der modernen Schule erblickt. Die Lehrerschaft, die besser
gebildet ist wie in der frithercn Zeit, perhorresziert die alten
Schulverhiltnisse und erblickt bei der harmlosesten Kritik des
Klerus iiber die jetzigen Schulverhiltnisse einen klerikalen
Vorstoll gegen die moderne Schule.

Hitte die Kirche in fritherer Zeit, wo sie noch die Be-
sitzerin der Schule war, mehr auf die pidagogische Einrichtung
der Schule, auf die Schaffung entsprechender Schulgesetze,
auf die bessere Ausbildung der Lehrer Bedacht genommen,
dann wiére die Trennung nicht eine so plotzliche, die Ab-
neigung zwischen Kirche und Schule eine nicht so grofe ge-
worden,

Nicht bloB in Osterreich, sondern auch in Deutschland,
noch mehr aber in anderen Liindern, nimmt die Lehrerschaft
eine feindselige Haltung gegeniiber der Kirche ein. Dieser
Zwist wird gendhrt durch Resolutionen in den Versammlungen
auf beider Seite, durch die Presse, durch die Politik, durch
privates Verhalten beider Streitenden. Die Lehrerschaft meinf,
sobald der Klerus fiiber ,die Glaubenslosigkeit” der Schule
klagt, man wolle die alten Schulverhiltnisse wieder einfiihren,
wo ein Lehrer so schlecht besoldet wurde, wie z. B. noch jetzt
im christlichen Tirol. Bei uns in Kérnten gibt es keinen ein-
zigen Lehrer, der gewillt wiire, offen fiir die Kirche einzutreten
— wodurch ich nicht der Lehrerschaft etwas Nachteiliges
nachsagen, sondern nur die Tatsache der geschilderten Ver-

héltnisse konstatieren will.



— 310 —

Man begeht noch heutzutage in den christlichen politischen
Parteien auf Anregung des Klerus die Ungeschicklichkeit, dal}
man wenigstens fiir das Land die Verkiirzung der Schuldauer
verlangt. Zunichst klagt man {iber zu wenige Religionsstunden,
dann will man eine Verkiirzung der Schuldauer, somit gleich-
zeitig des Religionsunterrichtes, und zwar gerade bei den
Kindern vom 13. bis 14. Lebensjahre, die fiir die Religions-
wahrheiten am empfinglichsten sind. Man arbeitet gegen sein
eigenes Interesse.

Vielleicht erfordert es das soziale Wohl des Volkes, dal
1. die Kinder frither zur Arbeit angewdhnt werden, 2. nicht
allzu gebildet werden und dann sich vor der Arbeit scheuen,
3. dem Bauer infolge Dienstbotenmangels auch materiell nach-
helfen ?!

Ich erklire es offen, da derlei Anschauungen eines
denkenden Menschen, der Liebe zum Volke hat, unwiirdig sind.

Im vorigen Kapitel stellte ich den Satz fest, dall auch die
Religion fordert, dal eine Verkiirzung der Rechte zugunsten
eines anderen nicht geschehen diirfe und dafl auf die moglichste
Ausgleichung beziiglich des Genusses der Wohltaten dieser
Erde hingearbeitet werden miisse. Dies ist aber nur erreichbar,
wenn sich auch der jetzt gesellschaftlich Tiefer-
stehende seiner Stellung bewuBit ist und auch sich genii-
gende Intelligenz erwirbt, um sich die Gleichberechtigung
und Gleichstellung auch wirklich zu verschaffen. Zur
Erreichung dieser Intelligenz ist .die Schule da, die somit
namentlich dem Armen zugute kommen muB. Dal} er des-
halb weniger Arbeitslust zeigen wiirde, ist unrichtig. Im
Gegenteile, je gebildeter der Arbeiter ist, desto fleifliger wird
er unter sonst gleichen Verhiltnissen sein. DaBl er sich
nicht zu einem Sklaven erniedrigen will, wie es leider Arbeitern
und Dienstboten an manchen Orten, sowohl in der Stadt als
auch namentlich auf dem Lande geschieht, ist auch vom reli-
gidsen Standpunkte aus erfreulich. Der Mensch soll sich seiner
géttlichen Abstammung bewuBt sein, damit er nicht wie ein
Tier behandelt werde. DaB die Arbeitsscheu in manchen Fillen
auftritt, ist mehr eine Folge der héuslichen Erziehung. Wenn



w311 —

die Eltern sehen, daB ihr Kind etwas mehr kann wie sie, dann
meinen sie, es diirfe nicht arbeiten, da es zu Besserem be-
stimmt sei. Wenn sie wollten, kinnten sie dem Kinde Gelegen-
heit genug geben zur Angewdéhnung an die Arbeit, da doch
die Schule nicht die ganze Zeit des Jahres in Anspruch nimmt,
sondern nur etwa den achten Teil.

Gute Ausbildung in der Schule und die Angewdh-
nung an die Arbeit zu Hause bedingen tiichtige Land-
wirte und Handwerker, die nicht nur arbeiten, sondern
auch verniinftig mit den Produkten ihres Fleifles um-
gehen, ohne denLohn ihrer Miihe den intelligenten Aus-
beutern auszuliefern. Daf die Leute die Arbeit auf dem Lande
meiden, daran sind die miBlichen wirtschaftlichen Verhéltnisse
schuld. Der Feldarbeiter hat keine Erholungsstunden, sondern
ist stets im Betriebe wie eine Maschine. Er fillt aueh in sitt-
licher Beziehung, da ihm keine Gelegenheit zur Griindung eines
Familienstandes geboten wird. Die Fabriksarbeiter und Stadt-
arbeiter sind Familienviiter und Herren, der Landarbeiter, der
Knecht muf beim Vieh im Stalle wohnen und sinkt im Alter zu
einem Bettler herab. Soll man die Armen deshalb nicht so
ausbilden lassen, damit sie nicht etwa ihre elende Lage auf
dem Lande einsehen, wo ihnen im Alter der Bettlerstab winkt,
und sich nach einem besseren Brote sehnen? Dall die landwirt-
schaftlichen Verhiltnisse saniert werden, dazu ist béuerliche
Selbsthilfe notwendig, die abermals bessere Bildung, somit
die Schule zur Voraussetzung hat.

Wenn wir meinen, daf} durch die Steuerlast, die vielfach
auch durch die Schulen verursacht wird, der Bauer erdriickt
wird, so miissen wir bedenken, dafi dort, wo MéBigkeit und Be-
sonnenheit unter den Bauern herrscht, diese gar nicht so arg
empfunden wird und dafl die oft verschwenderischen Ausgaben
bei Tanzunterhaltungen, Kirchweihfesten, Hochzeiten, Beerdi-
gungen u. dgl, iiberhaupt in den Gasthiusern, von denen oft
eines auf hundert Personen kommt, ungleich bedeutender sind.

Daf das Kind dem Bauer in den zwei letzten Schuljahren
bei der Arbeit aushelfen kann, ist richtic. Doeh diese Arbeit
geschieht im Sommer; nun dann sind diese Kinder ohnehin



— 3R —

vom Schulbesuche gesetzlich dispensiert. 'Hs ist eine wahre
Wohltat von grofer sittlicher Tragweite, wenn diese Kinder
im Winter in die Schule gehen, anstatt zu Hause geistiz und
korperlich zu verkiimmern. Eg wére sogar ratsam, wenn
sie noch iiber das vierzehnte Lebensjahr im Winter
die Schule besuchten.

Ubrigens in der Praxis handeln wir anders. Es bestehen
eine Unzahl von klosterlichen Anstalten, in die auch die
Bauernbevdélkerung ihre Kinder schickt, ohne daB sie deshalb
fir die Landwirtschaft erzogen wiirden. Nur in Niederdster-
reich beabsichtigt man in den Waisenhéiusern auch gute land-
wirtschaftliche Arbeiter heranzuziehen. Wenn wir dem Land-
manne helfen wollen, so sorgen wir fiir eine gute religitse
und sonstige Ausbildung, veranstalten an verschiedenen
Orten durch Klostervereine oder Ordensleute land-
wirtschaftliche Kurse. Ebenso sollten Nonnen von
Ort zu Ort durch mehrmonatliche Kurse die Midchen
zu einer guten Hauswirtsechaft, Milechwirtschaft ete.
anleiten. Solche wandernde Kurse wiirden gleichsam eine
landwirtschaftliche Mission fiir die Landbevilkerung werden.

Aus dem Vorhergehenden ist aber nicht zu schlieffen, dal}
der Klerus schulfeindlich wiire, er, der die ersten Schulen
gegriindet und tausende von Schulen noch griindet und leitet.
Ich wollte nur manchen irrigen Anschauungen des Klerus, die
sich von Generation zu Generation fortpflanzen und den An-
schein erwecken, als ob der Klerus die alte Schule zuriick-
verlange und ein Interesse habe, dall das Volk nicht eine bessere
Bildung bekomme, entgegentreten.

Die Schule ist heutzutage zum Teile noch in der Ent-
wicklung begriffen, nach meiner Meinung steht sie auch nicht
auf der Hohe der Zeit. Es wird auch keinen Einsichtigen
geben, der das behaupten wollte. Wir Geistliche miissen aller-
dings ein Interesse haben an der Weiterentwicklung der Schule;
denn je gebildeter das Volk wird, desto griindlicher
und tiefer wird die religiose Erkenntnis. Wir sollen
jedoch nicht abfillige Kritik an der Schule iiben, sondern
positiv und wissenschaftlich ihre Ziele férdern, wozu wir



— 313 —

durch unsere hohe Bildung und namentlich durch die prak-
tische Erfahrung, die wir uns als die intimsten Kenner
des Volkes angeeignet haben, besonders berufen sind.

Man hort oft die Klage iiber zu wenige Religions-
stunden. Tatsfichlich ist diese Klage fiir ein- und zweiklassige
Schulen, deren es bei weitem die Mehrzahl gibt, berechtigt. Es
kionnte vielleicht erreicht werden, daf hier die Stundenzahl
auf drei erhoht wiirde.

An den mehrklassigen Schulen ist bei richtiger Methode,
bei richtigem Lehrplane und bei richtigen Lehrmitteln die
Stundenzahl hinreichend. Beim herrschenden Priestermangel
werden kaum die heutigen Religionsstunden iiherall ausgenutzt.
Geschieht es ja, daB manchmal ein Katechet in Wien iiber
dreiffig Stunden Religionsunterricht erteilen muf.

Auf dem Lande ist der Zwist zwischen dem Klerus und
der Lehrerschaft von groflem Nachteile fiir das Volk. Fiingt
der eine Teil mit irgend einer guten Institution an, so arbeitet
der andere dagegen und umgekehrt. Die Lehrerschaft huldigt
der liberalen Richtung, der Klerus der entgegengesetzten und
so wird das Volk in allen Orten in zwei Parteilager gespalten,
die sich gegenseitig bekiimpfen. Nur der Gastwirt hat den
Nutzen, der sich stets auf die Seite der Partei stellt, von der
er am meisten Gewinn erhofft. Er ist auch der ausdauerndste
Agitator der Partei, solange ihm diese ihr eriibrigtes Geld
zubringt.

Als Resultat dieses Kapitels wird somit gefordert:

1. Dall der Klerus der Schule nicht kritisierend und im
Vergleiche zur alten Schule die Titigkeit der Neuschule ver-
kleinernd entgegentrete, sondern in positiv-wissenschaftlicher
Weise fiir ihre Entwicklung weiterarbeite.

2. Sich namentlich nicht der falschen Anschauung hin-
gebe, als ob durch lingeren Schulbesuch das Wohl der Land-
wirte benachteiligt werde.

3. Dal er durch einen richtigen Religionsunterricht in
den Lehrerbildungsanstalten, durch ein seiner hohen Bildung
und seinem Priesterberuf entsprechendes Benehmen fiir ein
eintrichtiges Wirken zwischen Kirche und Schule sorge.



— 814 —

Es ist wahr, dafl junge Lehrer, oft mit kaum 19 Jahren,
ein unhofliches, provozierendes Benehmen gegeniiber dem
Klerus an den Tag legen. Es ist dies jedoch die Folge der
allgemeinen, gegen den Klerus gerichteten Zeitstrémung. Sobald
diese Zeitstrémung auf Grund eines besseren Unterrichtes
nachlassen wird, wird das Entgegenkommen auch ein anderes,
namentlich wenn fiir einen péidagogischeren religiosen Unter-
richt in den Lehrerbildungsanstalten Sorge getragen wird.

Nachtrag. Zum Kapitel tiber die Schule fiige ich gleich-
sam als Nachtrag hinzu, dal wir nie fiir Thesen eintreten
sollten, die sich nicht ganz aufrecht erhalten lassen. Nament-
lich sollen diese Thesen nicht unter der Flagge der katholischen
Kirche behauptet werden. Vor Jahren gab bei den Slovenen
ein gelehrter Professor eine theologische Zeitschrift heraus,
betitelt ,Der romische Katholik”. Hier vertrat er mit Zihigkeit
den Grundsatz, dall sich das Weib fiir keinen Lehrberuf, {iber-
haupt fiir keinen Beruf, fiir den grifere Studien notwendig sind,
eigne. Unter den Lehrerinnen erregten seine Ausfithrungen
groflen VerdruB und Arger. Nun, heutzutage haben die Nonnen
fast in jedem Lande eine Lehrerinnenbildungsanstalt, in Bulgarien
leiten sie sogar ein Midchengymnasium. Von den Bischdfen
selbst werden derlei Anstalten protegiert.

Wozu somit jene hartnéickig verteidigten Thesen, die nur
Unwillen gegen den Klerus und die Kirche hervorrufen und
manche fromme Lehrerin abwendig machen, und dazu noch
in einer Zeitschrift, betitelt ,Der romische Katholik”?!

Die Zeitschrift hat auch einen geistlichen Dichter ver-
urteilt, bei dem das, was beanstiindet worden ist, viel harm-
loser war als manches, was die von den Bischofen protegierten
geistlichen Dichter heutzutage in den belletristischen Schriften
dichten. Der geistliche Dichter war der Liebling der Nation,
die sich {iiber die Ausfithrungen des geistlichen Kritikers be-
leidigt fithlte. Es ist begreiflich, dal die Erbitterung gegen die
Kirche auf diese Weise geniihrt wird. Also nicht etwas
als ,katholische” Anschauung aufstellen, was nur per-
sbnliche Anschauung ist!



— 315 —

N

Unum est necessarium.

Der Klerus mul sein ganzes Streben darauf richten, daf
sowohl die gesamte Menschheit als auch der Einzelne religits
werde, und daf die Religiositiit alle Handlungen der Men-
schen beeinflusse. Die religiose Erziehung mull so eingerichtet
werden, dafl sie Friichte bringe, dafi die Menschen gute Werke
verrichten, Krankenhiiuser, Waisenhiiuser und andere charitative
Anstalten griinden. Wir Geistliche sollen an uns selbst die
Friichte der Religion sehen lassen und den Glidubigen mit
gutem Beispiele vorangehen, doch sollen wir nicht alle uns
zur Verfiigung stehenden Krifte zuniichst darauf verwenden,
den Erfolg oder das Resultat selbst zustande zu
bringen, statt daB wir diese Kréifte dazu verwenden
wiirden, um die Menschen dazu anzuleiten, selbst den
Erfolg oder das Resultat der religiésen Erziehung
hervorzubringen.

Wir sollen nicht mit unseren Mitteln z B. charitative
Anstalten errichten, um gleichsam zu zeigen: Sehet, das sind
die Friichte unserer religiésen Erziehung, sondern alle unsere
Mittel sollen wir zuniichst verwenden, um uns den Erfolg
unserer Bemiihungen bei den Glidubigen zu sichern. Wir sollen
nicht den Rechnungslehrern fihnlich sein, die selbst die Rechnung -
vollziehen, anstatt die Schiiler zur Lésung der Rechnungsaufgabe
anzuleiten. Auf Verbreitung und Festigung des Glaubens und
christlicher Sitten sollen wir in erster Linie ausgehen; erst wenn
nach Erreichung dieses Zweckes tiberschiissige Mittel
und Krifte vorhanden sind, kénnen wir charitative An-
stalten ins Leben rufen. Man wird sagen: Dadurch, dall wir
derlei Anstalten griinden, zielen wir ja auf eine griindliche Religi-
ositiit. Dies ist wohl sehr schin gesagt; ist es jedoch klug, die-
selben materiellen und geistigen Mittel, die zum Unterrichte
und Erziehung weiter Massen der Bevolkerung ausgereicht
hiitten, zur Grindung von Anstalten zu verwenden, die nur
einem Hundertstel oder Tausendstel der Katholiken zugute



— 38 —

kommen? Wir sollen das ,eine Notwendige” bei allen Menschen
zunfichst im Auge haben und zunfichst ,das Reich Gottes
suchen, da uns das iibrige gegeben wird”. Das Folgende wird
diesen meinen Gedanken begreiflich machen. Die Gewissens-
erforschung, die wir {iber diesen Punkt anstellen sollten, wire
folgende:

1. Haben wir dafiir gesorgt, daB alle Schulkinder iiber
geeignete Religionsbiicher verfiicen, dall jede Schule gute er-
bauende Bilder besitzt?

2. DaB alle Schiiler iiher gute Gebet- und Gesangsbiicher
verfiigen ?

3. Haben wir an den Mittelschulen fiir gute religidse Biblio-
theken gesorgt, haben wir den Sechiilern die kommentierte
Heilige Schrift in die Hand gegeben, haben wir den Armeren
gute Gebet- und Gesangsbiicher gratis verschafft?

4. IHaben wir auch dafiir gesorgt, daf} sich in der firmsten
Keusche die Heilige Schrift oder ein gutes Andachtsbuch vor-
findet, woraus der Arme, wenn er verhindert ist in die Kirche
zu gehen, seine Andacht schopfen konnte?

5. Sorgen wir iiberhaupt fiir die Sonntagslektiire der
Glidubigen dureh Verbreitung von Andachtsschriften in der von
mir beschriebenen Weise?

6. Sorgen wir fiir gute religiose Lektiire fiir die Ge-
bildeten ?

7. Bauen wir in den Stidten genug Kirchen, damit
die Glidubigen nicht draufien stehen miissen oder iiberhaupt
kein Gotteshaus haben an den Orten, wo die katholische Be-
volkerung schnell angewachsen ist?

8. Haben wir die armen Kirchen unterstiitzt, damit nicht
eine Kirche von Gold und Silber strotzt, die andere verwahr-
lost dasteht?

9. Haben wir fiir guten Kirchengesang gesorgt, den armen
Kirchen Noten gekauft, Organisten ausgebildet, damit sie einen
wiirdigen Gesang auffithren konnen?

10. Haben wir arme, schlecht besoldete Priester
unterstiitzt, die viel ersprieBlicher wirken konnten, wenn sie
die Mittel besidfen?



— 817 —

11. Haben wir fiir die IHeranbildung guter Katecheten,
tiichtiger Mittelschullehrer und Seminarprofessoren gesorgt?

12. Haben wir fiir geeignete Wohnung und fiir geeigneten
Unterhalt der Priesteramtskandidaten Sorge getragen, damit
sie gesund und munter in die Seelsorge treten?

Wenn wir fiir das alles gesorgt haben, dann nur Geld her
und bauen wir Kloster verschiedenster Gattung! Errichten wir
statt des Staates Schulen, statt der Gemeinden Waisen-, Siechen-
und Krankenhiuser, bauen wir Knabenseminare und namentlich
die freie katholische Universitidt in Salzburg!

Gut wiire es, wenn wir verschiedene Sparkassen und Ge-
nossenschaften griinden wiirden. Freilich kiime die Griindung
der letzteren von Seite des Klerus erst dann an die Reihe,
wenn es festgestellt ist, daB der Klerus bereits das Volk zur
hinreichenden Intelligenz, zur MiBigkeit und Selbst-
beherrschung, zur Betdtigung aufrichtiger Néchsten-
liebe gebracht hat.

Eine Bemerkung zur beabsichtigten Griindung der katho-
lischen Universitit! Ich zweifle, dal der gesamte katholische
Klerus besondere Hoffnungen auf diese Universitit setzt. Die
Salzburger wollen eine Universitit und animieren die katho-
lische Welt dafiir. Gut wird sie jedenfalls werden; doch sie
wird Millionen verschlingen, die anderswo vielleicht zehn-
mal mebr erreichen wiirden.

Die bestehenden katholischen Universititen in der
‘Schweiz und Frankreich werden so minimal frequentiert,
daBl ihre Bedeutung vollends verschwindet. Die Phrase von
der Riickstindigkeit der Kirche wird gerade die Besten ab-
halten, sich dem Studium in einer Provinzstadt zu widmen,
wo der Unterhalt viel kostspieliger ist als im Kulturzentrum
des Reiches. Auf keine Nebenbeschifticung, durch die sich die
armen talentierten Studenten forthelfen, auch auf keine Sti-
pendien hat der Student Aussicht. Wird der Staat auch
die Absolventen dieser Universitit zu besseren Amtern zu-
lassen?

Wir finden nicht einmal genug Theologiestudierende und
auch keine geeigneten Seminar- oder theologische Universitiits-



s LR

professoren. Woher wird man die Professoren bekommen? Sind
sie nicht tiichtig, wird sie jemand anhoéren?

Wie es in anderer Beziehung auf dieser Universitéit zu-
gehen mag, wird der Denkende ersehen, wenn ich die Appro-
bation des bereits genannten Buches ,Der Religionsunterricht
an unseren Gymnasien” von Dr. Virgil Grimmich ohne Kom-
mentar hier anfithre. Die ganze katholische Welt mufite dem
verstorbenen Professor fir die auflerordentlich fleilige und
tiichtige Arbeit dankbar sein. Nun der Wortlaut dieser Appro-
bation:

,Das Manuskript ,Der Religionsunterricht an unseren
Gymnasien” von Dr. Virgil Grimmich, Professor in Prag, zum
Zwecke der kirehlichen Druckerlaubnis vorgelegt, enthiilt nichts,
was mit der katholischen Lehre in Widerspruch stehen oder
gegen dieselbe gedeutet werden konnte. Nach dieser Richtung
hin wird die Druckerlaubnis ohne Bedenken erteilt. Es kann
aber nicht unbemerkt gelassen werden, daBl der von dem Ver-
fasser in diesem Manuskripte fiir den Religionsunterricht an den
Osterreichischen Gymnasien empfohlene Lehrplan mit dem von
dem hochwiirdigsten Osterreichischen Episkopate im Jahre 1894
einstimmig beschlossenen Lehrplan nicht {ibereinstimmt.

Aus diesem Imprimatur kann und darf daher keineswegs
eine Gutheiflung des von dem Verfasser empfohlenen Lehr-
planes abgeleitet werden.

Es wird dem Verfasser selbst iiberlassen, bei der Heraus-
gabe seines Buches in geeigneter Weise auf diese Erklirung
aufmerksam zu machen.

Vom f.-e. Ordinariate.
Wien, am 27. Méirz 19038, Z. 2166.

Kornheisl . In Vertretung:

Kanzleidirektor. Dr. G. Marschall,
Weihbischof.”

Wertlose Broschiiren, die iibersehwiingliche Lobpreisungen
auf veraltete kirchliche Institutionen enthalten, werden dafiir
von manchen Ordinariaten wiirmstens empfohlen. Sapienti sat!



Schluf.
T

An die Laien.

Es ist moglich, dal diese Schrift auch von Laien gelesen
wird.

Sollte dies nicht geschehen, so will ich hier auch fir demn
Klerus einige Punkte hervorheben, auf deren Grund sie ein
religioses Gesprdch mit den Laien ankniipfen kénnen. Moglich:
ist es, dall nachstehende Zeilen auch vielen Priestern, bei denen
selbst der Glaubensinhalt nicht mehr fest ist, was bei
mangelhafter philosophischer Bildung in den Erziehungs-
anstalten sehr leicht eintreten kann, niitzlich sein kinnen.

Der Mensch brauecht lange Zeit, um gerade iiber die Reli-
gion ins Reine zu kommen, sobald er einmal zum Skeptiker ge-
worden isf. Es ist nicht so leieht, sich bestimmte und feste reli-
giose Anschauungen anzueignen. Mir hat es nie leid getan, Theo-
logie studiert zu haben, wenn auch die trostlosen Zustéinde unserer
Kirche einem Tag flir Tag Bitterkeiten bereiten, da ich einer-
seits durch das Studium derselben Gelegenheit gehabt habe, zur
religiosen Ruhe zu gelangen, anderseits beféihigt worden bin, fiir-
den nach meiner Uberzeugung wichtigsten Faktor des Menschen-
- gliickes, fiir die Religion arbeiten zu kénnen. Wiirde ich nicht
iberzeugt sein, dafl die Religion tiefer wie jede andere Regung
des menschlichen Seins in der Seele des Menschen von Natur
aus festgewurzelt ist, somit etwas Reelles, Unleugbares ist,
und daB auf der Religion das gesamte richtige ethische Leben
aufgebaut ist, somit die Religion von immensem Wert fiir die



— 820 —

Menschheit ist, so wiirde ich nie eine Silbe zugunsten derselben
schreiben, sondern ich wiirde mich freuen, wenn einmal diese
kiinstlich erzogene religiose Neigung ihr Ende finde. Jeden
Schlag auf die Religion wiirde ich als Fortschritt des mensch-
lichen Geistes bezeichnen. Meine Verhiltnisse haben mir iiber-
haupt Zeit genug erlaubt, um alles, was mir im Laufe der Zeit,
entweder durch die Lehrer, Biicher oder durch die Umgebung
beigebracht worden ist, auf seine Richtigkeit zu priifen. Man-
ches, was mir ehemals als wahr vorkam, habe ich weg-
geworfen. Ich erklire unumwunden, daB es mir leicht ge-
wesen wiire, auch jede religiose Uberzeugung aufzugeben,
wenn ich hinreichende Griinde dafiir gefunden hitte.
Doch es geschah, dafi je mehr ich iiber die Religion nachforschte,
desto mehr sie mir als dasjenige Band vorkam, welches uns
in unsichtbarer und geistiger Weise an Gott als un-
seren Schopfer bindet. Es ist eine groBe Selbsttiuschung
und ein Unfug der Wissenschaft, wenn jemand den
religiésen Zug der Seele verleugnen oder wenn die
Wissenschaft diesen als imagindr hinstellen wollte.
Wiewohl jeder Mensch das Recht hat, iiber die Religion Urteile
zu fillen, so ist jede andere weltliche Wissenschaft als solche
am wenigsten berufen, endgiltige Urteile iber die Religion ab-
zugeben. Die Philosophie, die neben der Theologie am ehesten
berechtigt ist, nach der religiésen Anlage des Menschen zu
forschen, hat fast ausschlieflich die Religion als etwas Reelles
konstatiert, freilich verschieden je nach den Gesichtspunkten
dhrer philosophischen Theoreme,

DaB die religibsen Forschungen nicht immer richtige
Resultate erzielen, daran ist am meisten der Umstand schuld, dafl
man diese Forschungen auf unrichtige Weise und in unzu-
linglichem MaBe anstellt. Zu religioser Forschung geniigt es
nicht, dal man sein eigenes Innere erforscht, sondern es ist
notwendig, dall man das Denken und Fiihlen vieler Hunderte
von Menschen, und zwar solcher, die nicht aus Mode, wie die
Stadtleute, ihr Denken und Fiihlen verhehlen, abgeschlossen
leben und selten ihr wahres menschliches Empfinden an den
Tag legen, erforscht. In den Kreisen, wo der erste des Monates



— il ==

der Geber alles Guten ist, oder wo man nur Zinsen von ange-
legten Kapitalien einstreicht, da hat man nicht Zeit, in sich
selbst zu gehen und sich ber seine Bestimmung Rechenschaft
zu geben, sondern man sinnt, wie man sich das Leben versiiien
sollte. Das Denken und Reden richtet sich nach dem der mo-
dernen Sophisten, die glauben, alles zu wissen und zu verstehen
und die ihr Scheinwissen in hochtrabende Phrasen kleiden. Ganz
anders ist es beim armen Mann, der um das tégliche Brot
kiimpft und mit vielen Unannehmlichkeiten des Lebens zu tun
hat. Er wendet oft seinen Blick nach oben, zu seinem Belohner
in der Ewigkeit, um nicht iiber das Geld des Reichen herzu-
fallen und sich eine bessere Existenz zu verschaffen. Es ist
wie bei einem Kranken, der infolge langwieriger Krankheit sich
iiber sein inneres Leben informiert, wiihrend der Gesunde sich
gar nicht kiitmmert, wo er seinen Magen oder sein Herz hat.

Die Religion ist allen Menschen angeboren. Sogar bei
einer materialistischen Weltanschauung miissen religiose Funda-
mente zugegeben werden. Diese Anschauung sieht tiberall Natur-
krifte, die den Lauf der Welt, das Leben der Menschen, der
Tiere, Pflanzen, {iberhaupt des Weltalls bestimmen. Man braucht
nicht ein Naturforscher zu sein, um die Einheitlichkeit dieser
Kriifte, ihr harmonisches Wirken auf Grund eines einheitlichen
Prinzipes einsehen zu konnen. Wie empfinden diese Krifte? Sind
sie sich selbst ihrer bewuBt? Wir wissen nicht, welches Empfin-
den die Tiere, die Pflanzen etc. haben, wir konnen allein
an uns dieses selbstbewuBte Empfinden oder Sichgewahr-
werden abmessen; und bei diesem Abmessen des Empfindens
unserer menschlichen Krifte finden wir, dal es bei allen Men-
schen ein und dasselbe einheitliche Motiv ist, wodurch wir
Achtung vor einer hoheren gemeinsamen Kraft, Freude an
Gutem, Abscheu an Bésem haben, uns dem Nichsten niihern,
in ihm unseren Lebensgefihrten respektieren ete. Sind das
nicht religiése Erscheinungen? Ist nicht das Bemiihen des
materialistisch gesinnten Menschen, bei allen Akten dem Zuge
der inneren Krifte zu folgen, gleichbedeutend mit unserer Lehre,
daB wir die Stimme des Gewissens, die Stimme Gottes, der
héchsten Kraft nicht tiberhéren sollten?

Vogrinec, nostra culpa. 21



—  B2% —

Doch die Wissenschaft negiert die Religion? Welche
Wissenschaft denn? Irgend eine kompetente, etwa die Theologie
oder die Philosophie? Ist das immer wirkliche Wissenschaft, was
die Hochschulprofessoren manchesmal bieten? Nur die Mathe-
matik und die elementare Physik dulden keinen Widerspruch, die
iibrigen Wissenszweige haben mehr einen subjektiven hypothe-
tischen Wert. Nicht die Professoren sind die gréfiten Denker,
sondern sie beschéftigen sich vielfach mit den Errungenschaften,
die die Nichtprofessoren erreicht haben. Sind die technischen
Errungenschaften wie auch die wissenschaftlichen Erfolge
wirklich den Hochschulen zu verdanken? — Die einseitige
Ausbildung hat zur Folge, dall manche Professoren die Welt
auch nur in ihrer Einseitigkeit betrachten; weshalb sie oft zum
Gespotte der weltklugen Ménner werden. Wer sich jemals
fiir Prozesse interessiert oder &rztliche Diagnosen gebraucht
hat, der wird iiber die Exaktheit der beziiglichen Wissenschaften
sich ein entsprechendes Urteil gebildet haben. Und da soll ihr
Urteil in religiéser Beziehung so maBigebend sein, dall man sich
darauf berufen sollte?

Alle Achtung und gebiihrenden Dank der Wissenschaft und
ihren Vertretern, die nach Wahrheit und dem den Menschen Nutz-
baren forschen, doch einen entschiedenen Protest gegen das Vor-
gehen jener Talmiforscher, die ihr Forschungsgebiet verlassend,
dem unkundigen Volke hypothetische, unbestimmte Resultate
als bestimmte vorstellen und namentlich die Religion, die Jahr-
tausende das Leitmotiv der menschlichen Handlungen war und
ist und die von einzelnen wohl geleugnet, doeh von der weit-
aus groBten Zahl nicht verworfen werden kann, als leeren
Menschenwahn hinstellen, ohne nur annéhernd einen Ersatz fiir
die Religion angeben zu koénnen; denn was mit der Phrase
Humanitidt bezeichnet wird, ist doch nur ein enger Begriff der
Religion! Ich bemerkte auf dem Lande und in der Stadt, daf
diejenigen, die durch ihre Bildung iiber die anderen erhaben
zu sein sich diinkten, zuniichst tiber die Religion sich hinweg-
setzen zu miissen glaubfen. Ob nicht auch manche hochgelehrte
Herren iiber die gewdhnlichen Menschenkinder eben dadurch her-
vorragen wollen, daf} sie das, was dem Volke das Teuerste ist und



— 323 —

was aus der innersten Uberzeugung desselben entspringt,
niimlich die Religion, negieren?! Ubrigens findet man diese
Negation nicht bei wirklichen Geistesheroen, sondern bei den-
jenigen, die es sein wollen und die durch die Gunst der Ver-
hiilltnisse ihre Stellung erreicht haben, von der aus sie als
wissenschaftliche Hochstapler das Volk tiuschen. Es wire so-
mit sehr unvorsichtig, wenn jemand sich durch die Phrase,
die Wissensehaft negiere die Religion, irrefiihren lieBe.

Doch gut! ,Religion haben wir schon, doch soll jeder
seine eigene haben. Eine positive Religion brauchen wir nicht,”
so konnte mancher sagen. Wenn es wahr ist, dal} die Religion
einen EinfluBl auf die menschlichen Handlungen hat, dann ist es
wotwendig, dall jene gemeinsamen Satzungen, die die Religion
fordert, erforscht werden und daB} die Satzungen als fiir die
Gesamtheit der Menschen geltend fixiert werden, dalB somit
positive Religionssatzungen existieren. Wie es in einem
geordneten Staate eine bestimmte, aufgezeichnete Gesetzgebung
geben muB und wie eine politische Anarchie ein Unding ist,
so muB es auch eine bestimmte auf bestimmter Verfas-
sung — in der katholischen Kirche die Dogmenverfassung —
ruhende religitse Gesetzgebung geben, die jede religicse
Anarchie ausschlieBt. Es lehrt auch die Geschichte aller
Zeiten, daB die Menschen die Gleichheit keiner anderen Uber-
zeugung so hoch schiitzen als die Gleichheit der Religion. Sie
ist der Kitt des Menschengeschlechtes, der zur Folge hat, daf
sich die Menschen als zusammengehdrend fithlen und dem-
entsprechend auch stets nach Einheitlichkeit der religiosen
Anschauungen streben, was nur moglich ist, wenn es eine
positive Religion gibt.

Auch die Jugend mul religiés erzogen werden oder, um
mit den Materialisten zu reden: die im Kinde ruhenden edlen
Krifte miissen geweekt und zu einem bestimmten harmonischen
(tanzen ausgebildet werden. Verschiedene Ausbildung dieser
Krifte, was eintreten wiirde, wenn die Religion eine rein private
Angelegenheit wire, wiirde keine Harmonie erzielen; weshalb
auch die Geschichte beweist, da die Religionseinheit Frieden,
religitser Zwist aber den Krieg zur Folge hat.

i i



— 324 —

»Wenn es nun eine positive Religion geben muf}, so taugt
am allerwenigsten die katholische Religion dazu, andere Reli-
gionen sind viel besser.” Gesetzt den Fall, es wire dies richtig,
dann ist es die Pflicht des Ehrenmannes, dahin zu wirken, daf
jenes in der katholischen Religion, in der er geboren worden
und in der er aufgewachsen ist, was ihm als nachteilig oder
schiidlich diinkt, beseitigt werde und dafi seine Konfession
wenigstens ebenso vollkommen werde, wie eine andere, die er
fiir besser hilt. Was wiirde man von einem Staatshiirger sagen,
der sein Vaterland verlifit und anderswohin auswandert, einzig
und allein nur deshalb, weil dort der Staat besser regiert wird?!

Ist es wahr, daBl andere Religionen, z. B. der Protestan-
tismus, unbedingt besser sind, als die katholische Religion? Der
Protestantismus war vielfach eine Folge der damaligen kirch-
lichen Zustiinde und hat fiir die religiése Freiheit, wie auch fiir
religiose Neubelebung entschieden grofie Bedeutung. Die katho-
lische Kirche, angeregt durch den Protestantismus, richtete sich
auf dem Konzil zu Trient michtig auf Wer weill es, ob nicht
ohne Protestantismus der religiose Verfall bis heute eine Lage
der Kirche herbeigefiihrt hiitte und nur noch Namen und Bauten
an sie erinnerten, das Volk aber in religiéser Anarchie sich be-
finde?! Doch der Umstand, dafl der Protestantismus mit unbe-
sonnener Eile und mit dem Schwerte eingefithrt wurde, begiinstigt
durch geringen religitsen Gehalt der damaligen Menschen und
durch die Habsucht der Fiirsten, denen mehr der Erwerb der
Kirchengiiter als religiose Erneuerung am Herzen lag, Lilt
schlieBen, dal durch derartige Reform nicht eine ideale posi-
tive Religion geschaffen wurde, so daB man ohne Skrupel zu
ihr hinliber marschieren konnte, um das religidse Gliick zu
finden. Durch die Eile und die Unbesonnenheit der Reformer
hat man das Kind mit dem Bade ausgeschiittet, mit manchem
Nebenséchlichen vieles Wesentliche weggeworfen,

Auflerdem fehlt dem Protestantismus jene feste Organi-
sation, die jede positive Gesetzgebung, auch die religiose
fordert. Wenn der Katholizismus manches Unwesentliche
wegliBt, der Protestantismus einiges Wesentliche, das
aber ihm infolge seiner freieren Auffassung als un-



L R

wesentlich gilt, annimmt, oder wenigstens toleriert, so
werden sich beide méchtige Konfessionen wieder zusammen-
finden, was zumal bei den Deutschen einmal geschehen mulf.

Einer oder der andere, der Katholik oder der Protestant,
werden nachgeben miissen, doch wahrscheinlich werden beide
zu einem Kulturfaktor verschmelzen. Sobald der obliga-
torische Zolibat des Klerus und die lateinische Sprache in den
Horsilen aufhéren werden, wird die Annidherung bereits be-
ginnen und ich bin iiberzeugt, daB die katholische Kirche dabei
groBe Aussichten auf den Sieg haben wird.

Heutzutage wird der evangelische Pastor, der eine Familie
hat und seine Theologie in der Umgangssprache gehért hat,
sich aus eigenstem Interesse jedem Vordringen der katho-
lischen Kirche entgegenstellen, mag er dies zugeben wollen
oder nicht.

Sogar der unierte Orientale ist am meisten empfindlich,
wenn man seine Ehe irgendwie als fiir ihn nachteilig ansehen
wollte. Vergleiche die Entriistung des ruthenischen Klerus in
dem beim Kapitel iiber den Zolibat genannten Falle.

Sollte es jemand fiir gut finden, dafl der Protestantismus
einmal bei uns einmarschiert, so soll er bedenken, ob sich
die Millionen des gewohnlichen Volkes demselben ohne weiteres
anschlieffen werden! Glaubt jemand, dali der eventuelle Sieg
des Protestantismus nicht ohne hundertjihrigen geisticen und
blutigen Kampf erreicht wiirde?! Was geschicht mit der katho-
lischen Kunst, was mit den herrlichen Baudenkmilern, mit der
wunderbaren, vom religiésen Inhalte durchwehten Liturgie, mit
dem kirchlichen Gesange ete., was alles nur in der katholischen
Kirche blithen und vollauf verstanden werden kann?!

Deshalb soll man schon aus vorher angefithrtem Grunde
der Entwicklung seiner eigenen Kirche die notwendige Auf-
merksamkeit schenken und fiir deren zeitgemifes Auftreten
Sorge tragen. '

Viele meinen, da die katholische Kirche Dogmen enthalte,
die sich mit der Vernunft nicht vertragen.

Auch andere Konfessionen hahen Dogmen, die sich noch
weniger mit der Vernunft vertragen diirften. Doch diese Dogmen



— RGN —

sind vielfach nicht derart, daf deshalb ihretwegen das praktische
und auch das wesentliche Christentum fallen miifite. Sobald das
religiése Studium in das richtige Geleise gebracht wird, ist es
moglich, dafl beziiglich der Fassung als auch Auffassung
der Dogmen ohne Verletzung des Inhaltes eine Anderung
eintreten diirfte; denn dieses Dogma existiert noch nicht, daf}
die Fassung der einzelnen Dogmen die beste und klarste
ist und daB ihre Erklirung durch die Dogmatiker un-
fehlbar ist; also bleibt eine klarere Fassung und eine mildere
Auffassung noch immer nicht ausgeschlossen. Deshalb soll
man die Dogmen tiberhaupt nicht antasten, sondern sie ruhig
den Dogmatikern iiberlassen. Ubrigens ist der von mir getadelte
mangelhafte Religionsunterricht meistenteils daran schuld, daB
die kirchlichen Dogmen falsch aufgefait und dann als vernunft-
widrig bezeichnet werden. Auch der Klerus iibertreibt oft den
Inhalt der Dogmen oder kirchlichen Entscheidungen. Vergleiche
meine Ausfithrung iiber das Beichtinstitut! Bei Einschlagung
des richtigen Unterrichtsweges wird sich von selbst die Wahr-
heit herausstellen.

An die Laien stelle ich somit die Forderung, dal} jeder
nach seiner Moglichkeit nicht zur Vernichtung unserer
alten Mutter, die mit unséglichen Mithen die Pflanzen
der heutigen Kultur gesfiet hat, sondern eher zur
Neubelebung derselben dureh ruhige und sachliche
Kritik, durch Unterstiitzung der Ménner, denen das
Wohl der Kirche am Herzen liegt, beitrage.

Am allerwenigsten weist es auf einen gebildeten und ehren-
haften Mann hin, wenn er Priester beschimpft und verunglimpft,
deren Anschauungen manchesmal Produkte vieler zusammen-
wirkender Umstinde sind, die jedoch meistenteils am empfind-
lichsten unter dem herrschenden kirchlichen System leiden
miissen.

Auch bitte ich, mit Beriicksichtigung des folgenden Ka-
pitels, mir ebenfalls auf die gestellten Fragen Antwort zu
geben.

Anmerkung. Da ich unsere Kreise kenne, so halte ich
die Bemerkung hier fiir notwendig, daf ich mich mit den



— 827 —

vorhergehenden Ausfithrungen iiber die kirchlichen Dogmen
mehr auf den Standpunkt des skeptischen Laien stellte, indem
ich ihm das Denken iiber die Dogmen erleichterte, da ich es
doch fiir besser halte, dal er sie, wenn sie ihm nicht ganz klar
erscheinen, von einem hdheren Standpunkte aus achte, als
dall er wegen einiger wenigen, flir ihn nicht ganz begreif-
baren Dogmen gleich den Stab fiber die katholische Kirche
breche,

II.

An den Klerus.

Die vorliegende Schrift verfafite ich in erster Linie fiir
den Klerus. Die Griinde, die mich zur Verfassung derselben
bewogen haben, habe ich in der Einleitung angefiihrt. Mancher
wird sagen: ,Nichts ist ihm in der Kirche recht, alles mufl er
beméingeln!” Schon frither habe ich darauf verwiesen, daf sich
bei allen menschlichen Einrichtungen in der Kirche ein und
derselbe allzu konservative Zug zeige, der allen diesen Ein-
richtungen ein bestimmtes Gepriige gebe. Es ist ein Stillestehen
bei Institutionen, die ihre Form in einer weit dunkleren Zeit,
als es die heutige ist, angenommen haben. Ein anderer wird
wieder finden, daB auch anderswo Reformen notwendig seien,
7. B. eine Kiirzung und Durchsichtung des Breviergebetes, eine
Revision der liturgischen Biicher und der Statuten mancher
Ordensverbindungen ete. Allerdings wiren diese Reformen
ebenfalls wiinschenswert, doch ihre Durchfiihrung ist bei weitem
schwieriger. Sie erstrecken sich auch mehr auf das interne
kirchliche Leben, welches nach auflen hin auf die Neubelebung
der Religion keinen so groBen EinfluB hat. Ob das Brevier-
gebet oder das Missale dieses oder jenes Kapitel enthiilt oder
nicht enthélt, ist fiir die christliche Welt von keiner so grofien
Bedeutung. Ebenso sind dem Volke die Klosterstatuten mehr
oder weniger unbekannt. Ferner vermag fast alles, was ich
als reformbediirftig bezeichnet habe, der einheimische Episkopat
aus eigener Machtvollkommenheit durchzufiihren und pépstliche
Indulgenzen, z. B. beziiglich des Zolibates und Fastens, wenigstens



— 328 —

fiir ihre Provinzen durchzusetzen. Das Hauptgewicht lege ich
auf die Reform des Religionsunterrichtes an allen Schulen, da
ich die Anschauung habe, daB, sobald im Religionsunterrichte
verniinftige Wege eingeschlagen werden, auch anderswo das
alte, schadhafte Geleise verlassen wird.

Und diese Reform des Religionsunterrichtes hingt ganz
vom einheimischen Episkopat ab, ohne damit zu sagen, daf}
nicht andere, auch Laien diese Reformen theoretisch vorbereiten,
besprechen und kritisieren diirften. Wie der Monarch die Ge-
setze sanktioniert und sie die Minister durchfiihren, nachdem
sie oft nach langen Debatten von den Volksvertretern beraten
worden sind, so sollen auch die Beschliisse des Klerus vom
Episkopat genehmigt, respektive mit Begriindung zuriickgewiesen
oder vervollstindigt werden. Die Rechte des Episkopates werden
somit nicht verkiirzt, sondern nur der Umstand als unrichtig
hingestellt, dafi ohne hinreichende Studien und ohne die
Seelsorger um ihre Erfahrung zu befragen, Anordnungen ge-
troffen oder alte fiir die Neuzeit ungeeignete Einrichtungen
zum Nachteile des Klerus belassen werden.

Nicht gegen unsere Kirche ist meine Schrift ge-
richtet, sondern fiir dieselbe. Diese soll ihren ganzen
Glanz ausstrablen lassen, frei, nicht verborgen in ein
irdisches, altertiimliches, die Menschen abstofendes
Gehiuse. Nicht Steine werden auf die Kirche geworfen,
sondern man will nur sachte den im Laufe der Zeit an-
gesammelten Staub wegbringen, um sie in ihrer ganzen Schon-
heit erscheinen zu lassen.

Wie oft kostbare Malereien vom Unverstand der Zeit
ibertincht wurden, so wurde auch die kunstvoll gebaute
katholische Kirche mit allem méglichen Tand behingt und mit
einer Tiinche verdeckt. Diese Tiinche mull vorsichtic und ver-
stindig weggebracht werden, damit der Bau der Kirche selbst
nicht irgendwo beschidigt wird.

In letzter Zeit wurde von vielen, namentlich von Gelehrten,
darunter sogar von amerikanischen Bischofen, der Ruf nach
Reform erhoben. Doch alle versuchten mehr oder weniger in
philosophisch-theologischer oder historischer Weise, in ele-



— 329 —

gantem Stil und mit Aufwand von Gelehrsamkeit die Not-
wendigkeit der Reform zu beweisen. Die meisten Priester kiim-
merten gich wohl wenig um ein intensives Studium ihrer
Werke, sondern griffen nur das Wort ,Reform” auf, worunter
jeder das verstand, was ihm eben in der Kirche nicht paBte.
Da kamen die Gegner dieser Bestrebungen, stellten ihrerseits
wiederum Grundsiitze auf, die ebenso gierig von nicht denkenden
Priestern aufgegriffen wurden, z B. der torichte Satz von der
Unversohnlichkeit der modernen Kultur mit der katholischen
Kirche.

Man hort bereits vom Katheder und von der Kanzel die
Behauptung von dieser Unversohnlichkeit, eine Behauptung,
die den Klerus nur in der Meinung bestirkt, in der Kirche
herrsche die vollkommenste Ordnung. Im Gegensatze zu diesen
mehr rein philosophischen Begrundungen zeigte ich, wie sich
bei einzelnen Einrichtungen die Notwendigkeit der Reform fiir
einen logisch Denkenden ergibt. Alle diejenigen, die, bestiirkt
durch die Presse und die katholische Literatur, nur Ideales
auch in rein akzidentellen Verhilltnissen der Kirche sehen,
sollen durch Besprechung spezieller Einrichtungen in concreto
von der Unhaltbarkeit derselben iiberzeugt werden. Sie sollen
einsehen, daf dem Laien die Kirche nicht in ihrem ganzen
idealen Begriffe wie einem Theologen vorschwebt, sondern
eher als eine Institution mit bestimmten, in das Auge
springenden Einrichtungen und mit den Dienern, wie
sie sind. Nach diesen beurteilt der Laie die ganze Kirche,
wenn auch filsehlich, so doeh erklirlich und natiirlich. DaBl er
kein giinstiges Urteil iiber die Kirche gewinnt, daran ist somit
nicht das Wesen der Kirche oder gar ihre Lehre schuld, sondern
das Gewand, in welchem die Kirche der Welt gegeniiber
auftritt.

Schon oft haben einzelne Priester das Wort fiir eine ver-
niinftice Reform innerhalb der katholischen Kirche ergriffen,
jedoch ihre gutgemeinte Anregung hatte in der Regel keinen
Erfolg; dafiir zwangen gewaltsame, schidliche Reformen die
Kirche zu mancher niitzlichen Mabnahme. Ich selbst wiirde keinen
Buchstaben fiir irgend eine Reform niederschreiben, ohne



— B30

gleichzeitig auech fir dieselbe arbeiten und agitieren zu wollen.
Und so soll diese Schrift gleichsam das Programm
meiner Tédtigkeit sein. Wird man das Buch nicht beanstédnden,
so darf man auch meine Titigkeit nicht beanstinden, solange
der dem Bischof versprochene Gehorsam nicht offenkundig
verletzt wird. Ich lese da im Korrespondenzblatt fiir den
katholischen Klerus vom 25. Oktober 1903, dali selbst ein
Bischof, ndmlich Monsignore John Lancaster Spalding von
Peoria in Nordamerika, entschieden fir Reformen eintritt, die
er vielleicht weitliufiger nimmt als ich. Er wird sich doch
auech der gleichen ,assistentia spiritus sanecti” zu erfreuen
haben, wie die iibrigen Bischofe! Es kann somit auch mir mein
Vorgehen nicht iibel gedeutet werden, zumal ich dieses Vorgehen
auf Grund der Enunziation des Gesamtepiskopates
fiir berechtigt finde. Der im November 1901 versammelte
Osterreichische Episkopat beschiiftigte sich n#mlich in der
X1 Sitzung auch mit dem im Monate August 1901 abgehaltenen
allgemeinen Klerustage. Das Protokoll dieser Sitzung enthiilt
unter anderem:

sDer Episkopat billigt die allgemeinen Klerustage nicht
und werden die einzelnen Bischéfe ihrem Klerus wie zuvor, so
auch fernerhin auf dem vom Kirchenrechte vorgeschriebenen
Wege Gelegenheit bieten, seine Wiinsche und Beschwerden
kundzugeben. Unter den vom Kirchenrechte vorgeschriebenen
Wegen sind die Synoden, die Konferenzen der Dechante,
die Pastoralkonferenzen zu verstehen.”

Daraus folgt, dal die allgemeinen Klerustage nicht genehm
sind; ferner ist hier zugegeben, dafi der Klerus ohne Unter-
schied des Ranges Wiinsche und Beschwerden haben
diirfe und dafl diese Wiinsehe und Beschwerden in den
Synoden, den Konferenzen der Dechante und in den
Pastoralkonferenzen vorgebracht werden diirfen. Was
diese Wege anbelangt, so mufl konstatiert werden, daB die
meisten Priester die Synoden gar nicht kennen, dall an den-
selben nicht der ganze Klerus, sondern in der Regel nur die
Pfarrer teilzunehmen pflegen, wie sich anderseits an den Kon-
ferenzen der Dechante nur die Dechante beteiligen.



— 331 —

Eine Konferenz, wo der Klerus ohne Unterschied des
Ranges teilnehmen kann, ist nur die Pastoralkonferenz. Hier
sind somit Wiinsche und Beschwerden vorzubringen.

Ferner muBl hervorgehoben werden, dafi die Wiinsche und
Beschwerden allgemeiner Natur sind. Sie sollten auch an
einem allgemeinen Klerustage vorgebracht werden. Reform
des Religionsunterrichtes, Besserung der materiellen Lage des
Klerus sind doch Dinge von allgemeiner Natur. Nun stelle
man sich vor: In einer Konferenz, z. B. Kirntens, wird bean-
tragt eine Reform der theologischen Hochschulstudien. Die
ganze Konferenz stimmt dem Antrage bei. Was hat man damit
erreicht?! Der Antrag wandert zur Freude der Motten in
irgend ein Archiv oder noch wahrscheinlicher anderswohin!
Eine andere Konferenz beschlieit wieder etwas anderes! Wer
wird darauf Riicksicht nehmen?

Wir nehmen somit das Anerbieten des Episkopates mit
Dankbarkeit an, doch wir beanspruchen hierbei auch das natiir-
liche, von der Vernunft konzedierte Recht, daB wir diese
Wiinsche und Beschwerden in einer Weise vorbringen,
die der Allgemeinheit derselben entspricht, somit
nicht einzeln, sondern zu einer groffen Masse vereinigt
— ferner in einer Form, dall man erwarten kann, daf
diese Wiinsche und Beschwerden fiir den Fall der Be-
rechtigung derselben auch vom Erfolg gekrént sein
kdénnen. Es soll doeh mit der bisehdéflichen Enunziation nicht
gesagt werden: Wiinsche und Beschwerden kénnt ihr schon
haben, jedoeh so vorbringen, dall man von vorneherein sieht,
daB ihr nichts erreichen werdet! — —

DaB somit diese Wiinsche und Beschwerden allgemein und
in einer Form, daB sie fir den Fall der Berechtigung er-
folgreich sind, vorgebracht werden, sind gewisse Mittel zu
withlen, d. h. die Wiinsche und Beschwerden des Klerus miissen
bekannt werden, dann in einer bestimmten klaren Form vor-
gebracht und begriindet werden. Es ist somit eine Vorarbeit
notwendig, die dies bezweckt, die eine Nachfrage nach den
Wiinschen und Beschwerden des Klerus hélt und eine Aktion
einleitet, dall diese zu gleicher Zeit nach der Weisung der



—i 887 —

Bischofe bei den Pastoralkonferenzen vorgebracht werden.
Weiters sind die Wiinsche und Beschwerden samt hinreichen-
den Begriindungen so umfangreich, daB sich die Pastoral-
konferenzen nur auf Resolutionen itber bereits nachgedachte
Wiinsche werden beschrinken miissen.

Diese Vorarbeit bezweckt meine Schrift. Binen anderen Aus-
weg zur wirksamen Vorbringung unserer Wiinsche und Be-
schwerden kenne ich nicht, deshalb halte ich mein Vorgehen
auf Grund der bischéflichen Kundgebung fiir Frichtig.

Gesetzt den Fall, man erinnere sich des kanonischen
Rechtes und halte innerhalb vorgeschriebener Zeitriume die
Synoden, so miiBite ebenfalls der Klerus zuerst vorarbeiten, um
daselbst seine Wiinsche und Beschwerden in begriindeter Weise,
somit nach Vorbereitung vorzubringen. Ich finde nichts
Lécherlicheres als eine Synode, wo die Pfarrer als blofle Zu-
horer erscheinen, die nur das annehmen und anhéren, meisten-
teils nicht recht auffassen, was einige Professoren aus verschie-
denen Dekreten kompiliert haben! Fiir die Zeit, in der der
Klerus noch geringe Bildung besafi, war ja dieser Modus ge-
rechtfertigt! Es ist somit auch fir eine Synode eine Vorarbeit
bis zu dem MafBe erforderlich, dafi sich jeder Priester iiber die
vorgelegten Fragen orientieren und dal auch die gesamte
Priesterschaft in hinreichend begriindeter Form ihre
Wiinsche vorbringen kann. Diese Vorarbeit setzt abermals
die von mir beabsichtigte Tatigkeit voraus. Eine andere Mog-
lichkeit sehe ich nicht ein, da die Klerustage nicht gebilligt
worden sind.

Ich wiire froh, wenn jemand anderer diese Aufgabe iiber-
nehmen wiirde, da meine Verhéiltnisse nicht gerade die giin-
stigsten gind, doch ich erklire hiermit feierlich, daBl ich mich
mit allen Kréften fiir die Ausfithrung der erwidhnten
Aufgabe einsetzen werde, falls mir eben nicht auf die be-
kannte Weise der Strich durch die Rechnung gemacht wird.
Fir diesen IFall ist schon Sorge gefroffen, dall ein anderer
die Arbeit weiterfithrt.

Wie werden wir arbeiten? Nie mit Waffen der Empoirung
gegen die Vorgesetzten, auch nicht mit den Waffen der Ver-



— 833 —

diiehtigung oder Beschimpfung, sondern mit den Friichten und
Resultaten ruhiger Uberzeugung des Klerus.

Das Volk ist schon lingst von der Notwendigkeit der Re-
formen tiberzeugt, nur der Klerus ist noch zu iiberzeugen.
Die Geistlichkeit zu iiberzeugen und die Uberzeugten
zu sammeln, soll die Parole unserer Titigkeit sein. Die Uber-
zeugungsarbeit mull von Mann zu Mann geschehen, nie in
Grobheiten ausarten, sondern immer mit Griinden operieren.
Diese Arbeit mul} von einzelnen Gleichgesinnten geteilt werden
und ausdauernd sein. Gleichzeitiz mit der Arbeit der Uberzeu-
gung miissen wir auch die Uberzeugten zu einem einheitlichen
Koérper sammeln, um beim Vorbringen der Wiinsche und Be-
schwerden als Ganzes aufzutreten. Nie soll der Gehorsam gegen
die Vorgesetzten verletzt werden, allerdings in Dingen, in
denen der beziigliche Gehorsam verlangt werden kann.
Der Grundstock unserer kirchlichen Organisation darf nicht
angetastet werden. Die erhabene Organisation der Kirche ist
unser Stolz und unsere Hoffnung! Deshalb rufe man nicht in
nervoser Weise aus: ,Wir riitteln an den Grundpfeilern der
Kirche!” —

Ich kenne die Denkweise des Klerus zu gut, als dal}
ich mich der falschen Hoffnung hingeben wiirde, daBl sich im
Nu die meisten Priester meiner Aktion anschliefflen werden.
Iech unterscheide verschiedene Gattungen des Klerus, was ihre
Denkweise anbelangt: Die einen haben sich in die jetzigen
kirchlichen Verhilltnisse so hineingelebt, wie sich ein altes
Mitterchen an ein zwar nicht #sthetisches, jedoch aus der
guten alten Zeit stammendes Kleid angewthnt, so dall es mit
Bedauern auf die junge Welt herabblickt, die ein anderes Ge-
wand trigt.

Sie triiumen noch immer von der grofien Macht der Kirche
und halten sich die Augen zu, wenn sie sehen, wie die gute
Mutter Schlige auf Schlige bekommt, sie gehen gedankenlos
an der Statue des Giordano Bruno vorbei, der zum Vatikan
gewendet die Jahre ziihlt, die etwa noch der Papst in diesem
Palast zubringen diirfte, halten die Verfolgungen der Katholiken
fiir voriibergehende Erscheinungen und sind mit fast 300 Mil-



— 334 —

lionen Katholiken zufrieden, ohne an fast ebensoviele Millionen
Christen zu denken, die sich bereits von der Kirche getrennt
haben. Sie fahren im alten Geleise und sind stolz auf ihre
Ladung, ohne sich daraus ein Gewissen zu machen, dafl sie die
Hiilfte der Ladung bereits vom Wagen verloren haben. ,Die
Pforten der Hélle werden sie nicht {iberwiltigen,” rufen sie,
wenn Tausende und Tausende die Kirche feindselig angreifen.
Jihrlich fallen Tausende infolge der ,Los von Rom-Bewegung”
ab, doch man will es nicht recht glauben, gleich einem mir be-
kannten Bauer, der von Tag zu Tag drmer wird, jedoch sich immer
noch als Grofigrundbesitzer geberdet. Bei diesen wird die Uber-
zeugungsarbeit lange dauern, bis sie geheilt werden, wenn sie
tiberhaupt geheilt werden. Sie erfordern eine vorsichtige,
mehr pathologische Behandlung. Ich fiirchte, sie sind
allzu zahlreich!

Andere sind hingegen gegen alles indifferent.

Uber kirehliche Dinge sprechen, wie Gde, wie langweilig!
MiiBig den epikuriiischen Grundsitzen huldigend, verrichten sie
mehr geschiftsmiBic ihr Seelsorgeamt. Vielleicht frmlichen
Verhiltnissen entstammend und schwach begabt, sind sie froh,
im Besitze des téiglichen Brotes und von den geistigen Torturen
erldst zu sein. Im Seminar wurden sie nicht zum selbstéindigen
Denken angeleitet, sondern eher zur willigen Annahme des Vor-
getragenen. ,Gott wird schon helfen,” rufen sie aus und iiberlassen
alles, wie die Tirken dem Fatum oder dem lieben Gott, anstatt
selbst zuzugreifen und zu schaffen. Hier ist bei der Uber-
zeugungsarbeit hinreichende Nachhilfe notwendig. Man suche
gsie zu interessieren, z B. dall man ihnen vorhilt, daB} sich
die Lage des Klerus bessern werde u. dgl. Es ist mdglich, dafi
ihr Herz fiir manches Ideale zu schlagen anfingt und der
Kirche wieder zuriickgegeben wird.

Eine andere Klasse ist die der Mifitrauischen und Zaghaften.
Sie sind in ihrem Amte sehr fleiflig, besitzen tiefe Religiositét,
doch ihnen erscheint die Lage der Kirche so trist und ihre
Entwirrung so schwer, daBl sie den Kopf sinken lassen und
sagen: ,Hilft ohnehin nichts.” Wenn diese sehen, dafl wir ernst
und mit Ausdauer an die Arbeit gehen, werden sie von ihrer



— 385 —

Zaghaftigkeit erlost und wir werden sie unter den ersten unserer
geistizen Kdmpfer finden.

Die vierte Gruppe bilden jene Geistlichen, die von der
Wahrheit und hohen Bedeutung der Kirche durchdrungen sind,
doch mit Bedauern wahrnehmen, wie das Menschenwerk an der
Kirche altertiimlich und hie und da schwichlich, den Anforde-
rungen der Neuzeit gar nicht entsprechend ist, die jedoch nicht
den Mut sinken lassen, sondern itberzeugt sind, dal bei einigem
guten Willen erreicht werden kann, daB manches in der Kirche
geiindert werde, worauf sich die Menschen wieder um die
Kirche, als um ihre gute Erzieherin und Wohltiterin scharen
werden. ,Mutig voran!” ist ihr Ruf. Das sind unsere Leute!
Die brauche ich! Auf deren Mitarbeit ziihle ich in erster Linie.
Ein charaktervoller Diener der Kirche sein — und diese in
ihrer Bedriingnis sehen und nicht dort zugreifen, wo es fehlt,
vertrigt sich nicht!

Mein Plan ist nun folgender: Jeden, der mein Buch liest
und studiert, ersuche ich um Bekanntgabe seiner Anschauungen
iiber die einzelnen Kapitel desselben. Da die Herren Kollegen
sogar Geschiiftsfirmen auf ihre Anfragen Auskunft geben, so
setze ich voraus, daB sie auch mir mit einigen Zeilen dienen
werden.

In jedem Buche befinden sich eigene Kuverte mit einem
Fragebogen zur Ausfiillung desselben, je nach dem Ermessen
der Kollegen. Die Fragen auf dem Bogen sind folgende:

1. Halten Sie die Lage der Kirche auf Grund der jetzigen
Verhiiltnisse fiir eine hoffnungsvolle? Wenn ja oder nein, was
veranlafit Sie zu dieser Annahme?

2. Glauben Sie, daf} die Kirche bei jetziger Unterrichts-
art und bei ihrem jetzigen Auftreten den Sieg iliber die
moderne Menschheit feiern werde? Wire dies in jeder Bezie-
hung ein Vorteil fiir die Menschheit?

8. Was halten Sie vom religiésen Unterrichte in der Volks-
schule? Wie urteilen Sie {iber den Katechismus mit Riicksicht-
nahme auf meine Erdrterungen?

4. Kénnen Sie sagen, dafl der religitse Unterricht an der
Mittelschule und die Studien in den theologisehen Lehranstalten



—- B36 —

den gewiinschten Erfolg hatten, sowohl bei Ihnen als auch bei
Ihren Kollegen?

5. Was sagen Sie iiber die lateinische Sprache in den theo-
logischen Anstalten und in der Liturgie?

6. Was sagen Sie zu den Ausfithrungen in den Kapiteln B, I,
TSIV SV, AR SV VAT ST R ] Xl 112

7. Was zu den Ausfithrungen in den Kapiteln C, I, II, III,
Iv, vz

8. Konnen Sie sagen, dall der Zoilibat in seiner idealen
Forderung ohne Argernis von den Geistlichen Ihrer Gegend
beobachtet wird?

9. Sind Sie willens, die Geistlichen TIhrer Umgebung in
privater Weise fiir diese oder andere gewiinschte Reformen zu
interessieren?

10. Genaue Adresse mit Angabe des Dekanates und der
Ditzese wird gewiinscht.

Auf Grund der einlaufenden Antworten werde ich ein-
zelnen Priestern, die sich sub 9 des Bogens bereit erklirt
haben, einzelne Distrikte zuweisen, in denen sie sich bei ihren
Kollegen iiber ihre Anschauungen durch schriftlichen oder
miindlichen Verkehr orientieren werden. Diese Priester sollen
dafiir sorgen, dal jeder meine Schrift in die Hinde bekommt
und erst auf Grund derselben sein Gutachten abgibt und
niecht gleich unbedachte Urteile fillt. Diese Vertrauenspriester
werden die Namen der Uberzeugten nach einem von mir zu-
gesendeten Formulare sammeln und mir bekanntgeben. Der ge-
nauere, mir in bestimmter Weise vorschwebende
Arbeitsplan wird ihnen zur Kenntnis gebracht. Solange
sich nicht eine geeignetere oder eine angesehenere Persdnlich-
keit findet, die als Zentralleiter fungieren wiirde, und die
von den Mandataren gewihlt wiirde, will ich oder ein
anderer von mir den Mandataren bekanntgegebener
verlédBlicher Priester den Zentralsammler der An-
schauungen abgeben.

Die Namen der Antwortgebenden werden natiirlich geh eim-
gehalten.



— 887 —

Nicht nur Deutsche, sondern auch andere Nationalitdten
sollen ihre Urteile abgeben, da fiir die Verdolmetschung der
Zuschriften vorgesorgt ist. Ich rechne namentlich auf den
bohmischen Klerus, der sich ebenfalls sammeln und mit dem
deutsehen Klerus in Verbindung treten soll.

Es handelt sich um keine Geheimbiindelei! Es werden
keine Statuten und keine Verpflichtungen fixiert, auch keine
Gebiithren verlangt. Nur Briefmarken fiir Zuschriften werden
geopfert. Ich will nur einen gegenseitigen schriftlichen Verkehr
einleiten, um unsere Wiinsche und Beschwerden kennen zu
lernen und sie in eine der Allgemeinheit dieser Wiinsche ent-
sprechende Form zu bringen. Es ist durchaus nicht verlangt,
daB alle meine Vorschlige in der angegebenen Form ange-
nommen werden, sondern wir wollen auf Grund derselben
weiterberaten, sie entweder verwerfen oder éndern, auch andere
annehmen, je nachdem sich die Mehrzahl entscheiden wird.
Bei den Reformen soll keine separatistische geistige Tyrannei
platzgreifen, sondern auch hier die gut qualifizierte (auf den
Ausdruck lege ich Gewicht!) Majoritit den Ausschlag geben.

Nun, wie werden wir dann vorgehen, wenn wir geniigend
iiber die Art der Wiinsche und Beschwerden des Klerus
mehrerer Didzesen informiert sind und wenn wir uns iiber
die Zahl der Gleichgesinnten, als auch iiber die Form der
wiingehenswerten Reformen orientiert haben?

Dann werden wir mit diesen , Wiinschen und Beschwerden”,
der Weisung der Bischofe entsprechend, bei den Pastoral-
konferenzen auftreten, und zwar {iberall in ein und demselben
Jahre. Wenn wir eifrig arbeiten, kénnen wir dies schon das
niichste Jahr tun. Uberhaupt befolgt der weitere Verlauf der
Aktion den Rat des Herrn: Petite, et dabitur vobis; pulsate et
aperietur vobis! Bittet, und Ihr werdet bekommen;
klopfet an, und es wird euch aufgetan werden. Wenn
unsere Oberhirten sich nicht deshalb zur Erfiillung bewegen
lassen werden, weil sie unsere Wiinsche und Anschauungen
als berechtigt finden, so werden sie doch durch die fortwihren-
den, ich will nicht einmal sagen, wie es der gottliche Heiland
tut, ungestiimen Bitten veranlaBt, die berechtigten Wiinsche

Vogrinec, nostra culpa. 29



— 338 —

zu erfiilllen. Unmoglich kann ich glauben, dafi man uns Skor-
pione und Steine entgegenschickt, ehe wir uns der Tiire der-
selben nihern. Eine solche Handlungsweise wire der Intention
des gdttlichen Heilandes nieht entsprechend.

Ich ertrage jede Form der Kritik; nur ersuche ich, daf}
der Kritiker dafiir sorgt, dafi mir die Schrift, in der sich
die Kritik befindet, zugesendet werde und dall mir
erlaubt wird, in derselben Schrift meinen Irrtum ein-
zugestehen, oder iliberhaupt ndtigenfalls auf die be-
treffende Kritik zu entoegnen.

Ieh sehime mich durchaus nicht, einen Fehler einzu-
gestehen; doch bitte ich gleichfalls, auf meine Gedanken ein-
zugehen, nicht blofi einzelne, vielleicht unvollkommen konstru-
ierte Sitze aus dem Zusammenhange herauszureiflen, namentlich
aber nicht in der Aufregung eine Kritik zu schreiben oder mich
zu verurteilen, indem man a priori gewisse sogenannte ,kirch-
liche” Anschauungen {iir richtig hillt, ohne tiber die gegnerischen
Anschauungen ruhig, tiefer und linger nachzudenken.

Meine Schrift wendet sich an simtliche Priester, nament-
lich aber an denkende, praktische Seelsorger, die das
Menschenherz am tiefsten kennen und die wissen, wonach sich
das Herz in der Religion sehnt. Derjenige, der vom Katheder
oder von der Kanzel oder vielleicht von der Gelehrtenstube,
~ vielleicht auch vom Audienzsaal aus gewohnt war, sich jahre-
lang in gewisse Ideen hineinzuleben, der wird alierdings manches
Sonderbare in meiner Schrift finden, doeh der praktische Seel-
sorger, dessen religioses Durchblicken sich von Tag zu Tag
erweitert und der die kirehlichen Anordnungen und ihre Lehr-
mittel ausprobieren mull, sieht von Tag zu Tag die Unbeholfen-
heit und Unzweckmifigkeit jener Mittel, die wihrend der Studien
und in den Biichern so sehr gerithmt wurden, immer mehr ein;
ihm wird die Trostlosigkeit der kirchlichen Zustinde immer
klarer, so dali er oft ,nostra maxima culpa” ausrufen mulf,
freilich in mehr geheimer, doch weniger hoflicher Weise, als
ich es tat.

Ich versichere auch diejenigen, weiche sich iiber meine
Ausfithrungen krinken und beim Lesen des Buches in Auf-



— 339 —

regung geraten werden, meiner innigsten Teilnahme und des
aufrichtigsten Beileides. Ich bin doch Priester, der weill, wie
es einem wehtut, wenn seine religidsen Anschauungen be-
miingelt oder bekrittelt werden, mag auch das Bemiingelte noch
so nebensiichlich mit der Religion zusammenhingen. Fingen
doch in einer Gesellschaft, als ein wenig gebildeter Herr iiber
den katholischen Glauben loszog, die anwesenden katholischen
Frauen zu weinen an! —

Doch trotz dieses Umstandes bin ich im Gewissen voll-
stindig beruhigt. Ich weiff ja, dal meine Gedanken bei manchen
geraume Zeit brauchen werden, um von der alten Burg der
althercebrachten Anschauungen Besitz zu nehmen. Wochen,
Monate, hie und da auch Jahre werden vergehen, bis derlei
Lesern meine Gedanken alg liebe, traute Freunde erscheinen
werden, die ihnen in mancher religidser Depression zuhilfe
kommen werden.

Wie ich somit diesen kondoliere, so gratuliere ich jenen,
denen ich schon gleich anfangs aus dem Herzen gesprochen
habe. Ich gratuliere ihnen, weil ich weil, daBl sie es nie zu
bereuen haben werden. —

Nur diejenigen, die, sei es .in wirklicher, sei es in nur
cingebildeter Weise, wie Zachius auf den Baum geklettert
sind, um die Massen des Volkes zu tberschauen, welche sich
um den gottlichen Heiland scharen und seine Kleider zu be-
rithren suchen, um von ihm Heilung in verschiedenen Not-
lagen des Lebens zu erbitten, werden schwerlich zu bewegen
sein, herabzusteigen und sich mit dem einfachen, schlichten
Heiland zu Tische zu setzen. Der Sitz im schattigen Wipfel
des Baumes ist doch zu behaglich eingerichtet! — — —

Ist es wahr, daB der katholische Klerus von der
Wahrheit und dem hohen Wert des christlichen Glau-

bens itherzeugt und durchdrungen ist — und daB er
den ,christlichen Freimut” hochschidtzt — und christ-

liche Nichstenliebe auch untereinander betéitigt, dann
erhoffe ich das Beste fiir meine Schrift und fiir meine
beabsichtigte Titigkeit.



K. und k. Hof-Buchdruckerei und Hof-Verlags-
Buchhandlung CARL FROMME, Wien und Leipzig.

Korrespondenz-Blat

fiir den kathol. Klerus Osterreichs.

Begriindet von

BERTHOLD A. EGGER

Chorherr von Klosterneuburg,  im Jahre 1892.

Chefredakteur:

ROMAN G. HIMMELBAUER

Chorherr von Klosterneuburg.

Dem »Korrespondenz-Blatt« liegen wechselweise bei: das Literatur-
blatt »AUGUSTINUS« und das Pastoralblatt »HIRTENTASCHE«.

Jahrlich 24 Nummern, jede 2!/, bis 3 Bogen stark.

Abonnement (nur ganzjibrig) per Post K 6.— =M. 6.—.

Das zweimal monatlich erscheinende »KORRESPONDENZ-
BLATT« mit seinen zwei Beilagen ist durch alle Buchhandlun-

gen sowie durch die k. u. k. Hof-Verlags-Buchhandlung zu beziehen.

Allgemeine Teilnahme durch literarische Beitriige und Abonne-
ments erbitten: Roman G. Himmelbauer, Chorherr von Kloster-
neuburg, Chefredakteur, und die k. u. k. Hof-Verlags-Buchhandlung.




5‘&&&'&

ﬁ%‘}s 19“:;' D un%r? Pm'
' R G

o

L.Stcw

,.'_F_, : W:-&-

£

S % " &ﬂ
'7‘-“2" ﬁ’i‘%g‘?(?—
Sol Pe i
L & 3 B

]




Kaiferl. u. Rémigl. Bof-Buchdruckerei und Hof-Verlags-
mRma%; Buchhandlung Carl Fromme Eyw-ime

Poit-Clearing-Konto $09.415. Wien und Leipzig.
Telephon 17055. C=we E=we C=ae E=ie E=we

Wien, im Mdrz 190%,
11/1 Glockengaiie 2.

Sefir geefirter Herr!

Biermit beehren wir uns, Jhnen mit Bezug auf unier ergebenes

Schireiben vom 5. d. IMl. das foeben in unierem Verlage erichienene
Werk:

Nosfra maxima culpa!

Die bedrdngte Lage der Ratholilchen Kirche,
deren Uriachen und Vorichldge zur Belferung

Von Hnton Vogrinec
Prarrer in Leiiling, Kdrnten

Preis K ¥.— = . 3.40

zu iiberienden, dabei uniere Bitte wiederholend, diefes duBerit
zeitgemdfe, hochintereilante Werk einer eingehenden Rezeniion
(wenn mdglich im Feuillefon) unferziehen laffen zu wollen.

Nebenitehend finden Sie einige Iofizen, die Sie ganz nach
Belieben benufen mdgen. Um Einfendung eines Beleg-Exemplares
biffen wir dringendst.

Hocachtungsvoll

K. u. k. Bof-Buchdruckerei
und Hof-Verlags-Buchhandlung

CHREL FROIMME.

V. 196.01.



Nosire maxima culpa! Die bedringte Lage ber
tatholijchen Sivdje, deren Urjachen und BVoridjlige zur Bejferung.
Bon Anton VBogriner, Pfavver in Leifling, Karnten. 22 Bogen.
®r. 8. Preid K 4.— = M. 5.40. Wien und Leipzig. ®. u. £ Hof-
Berlags-Buchhandlung Carl Fromnte.

Dag Wert ift von einem durdjaus modern Ddenfenden
und mobdern fithlenden Manne im beften Sinne bed Worted
perfafit. Der Autor ift Sidjfave, wad mandedmal in feiner Aus-
brudsmweife und GStilifierung mertbar wird, jedod) dem Werte bes
Budjes durchaus feinen Abbrud) tut. Neit erfrenlidhem, wofl:
tuenbem Miute greift der Landpjarrer — wie er fid) felber nennt
—inbie Wunben, an denen, wic er behauptet, die fatholijde
Rirde trantt. Frei, offen und ehrlid) jagt ev feine Meinung,
aud) feinen Vorgejesten gegenitber. ©r femnt feine Fuvdjt, jondern
halt e8 fitr jeine ‘Bilicht, offen bie Sddden aufzudeden, die,
jeiner Anfid)t nad), an dem Marie der fatholijdhen Kivde
sehrem. Offen jpricht ex unter andevem iiber dad Gebet — das
Beidten — dasd Fafjten — den Gebraud) der lateinijden
Spradie — den Unterricht in den fatholijden SGeminarien
— ben Bolibat — pie BVerehrung der Heiligen und ihrer
Reliquien — dag BVerhaltnis der Kivde sur Politif 20 2



B AL W
;‘7"_» A:L:wr‘"r ¥

ﬁm *;1“ Iaqluo nmbam mmaur

m b8 ';ga; a"wm LIRS h T T30 B
ﬁ n'fxwt{.‘ aauispod nelnl-
R gt odn ru.sf nrmﬁe - X B N8

ﬂ.nw:ﬁ“ Leg ;.-mnmn&'eagmi%?

' 86 g ad ,.x,. £ ]
;E;hf ﬁr! Citen - Tl Sy Y "v"f% h!
5 Bl o ol ol i | T :
RETTTC e SR R L
K1 ,mumh«u-vn sl b hipa g msml e
A :ﬂls{ Wit 39 51" < 'nrmimﬁm

l,.t Shak
ws'» 'u"ﬁ’ ;

3 uﬁﬁﬁ nft gy i
ﬂol e 8 ) pd L .l.l"‘i'.i-‘"i_hf

g ﬁu‘e‘#‘ Retizes,
b BT ’rg w.v ;




K. U. K. HOF-BUCHDRUCKEREI UND HOF-VERLAGS-BUCHHANDLUNG
woveoos (ARL FROMME IN WIEN UND LEIPZIG. wesswes

Der o6sterr. Klerustag.
Ein Stiick Zeit- und Kirechengeschichte.

Von Dr. JOSEPH SCHEICHER.
K1.-8°. 246 Seiten. Preis K 2.40 = M, 2.—.

Pfarrer Vogrinec sagt in scinem Werke: ,Nostra maxima culpal”:
oJHerrliche Worte hat Dr. Scheicher in seinem Buche »Der Klerus-
tage tber das Verhiltnis des Klerus untereinander geschrieben.
Wenn das Buch keinen anderen Wert hitte, so verdiente es allein
dieser Betrachtungen wegen gekauft und gelesen zu werden.”

(o] 3 = - i -0

Der Religionsunterricht

an unseren Gymnasien.
Von Dr. VIRGIL GRIMMICH

weiland Benediktiner von Kremsmiins.er
und k. k. Universititsprofessor in Prag.

Gr.-8°, VIIL 301 Seiten. Preis K 4.80 =M. 4.—,

»PADAGOGISCHE PERLEN« iiberschreibt Professor Dr. Th. Deimel
in Stockerau seine Besprechung in dem » Korrespondenz-Blatt fiir den katholischen
Klerus Osterreichss iiber obiges Buch und sagt u. a.:...,Der Verfasser hat dem
katholischen Klerus ein hochschétzbares piddagogisches Testament
hinterlassen, fiir welches die gesamte geistliche Schulwelt dem
verblichenen Meister zu groffem Danke verpflichtet ist”... und wei-
fer: .. .Mit piddagogischer Meisterschaft hat Dr. Grimmich gerade
diese Seite des modernen Unterrichtes betont und die Wege gezeigt,
welche der Religionsunterricht an den Mittelschulen gehen muB,
um zu jener idealen Hohe zu gelangen, welche den gesteigerten geistigen, wie
religiosen Bediirfnissen der Jetztzeit entsprechen soll. Gerade diese Ideen —
Umsturzideen in guter Bedeutung — sind es, welche die Lektiire
und das Studium des genannten Buches duflerst interessant und
lehrreich machen.” ...

Pfarrer Vogrinec sagt in seinem Buche » Voséra maxima culpal<: ..,,Nach
meiner Meinung darf es in Osterreich keinen Religionsprofessor ge-
ben, der nicht nur das Buch gelesen, sondern auch mit Nutzen stu-
diert hat. Fiir den Religionsunterricht am Gymnasium soll sich auch
der ganze librige Klerus interessieren.”...

In beziehen durch alle Buchhandlungen des In- und Auslandes.



K. U. K. HOF-BUCHDRUCKEREI UND HOF-VERLAGS-BUCHHANDLUNG
woeoose CARL FROMME IN WIEN UND LEIPZIG. ~eoowoes

Deutsch-Osterreichische
Isiteraturgeschichte.

Ein Handbueh zur Geschichte
der deutschen Dichtung in
wwo (Osterreich-Ungarn. wos

Unter Mitwirkung hervorragender Fachgenossen herausgegeben von

Dr. J. W. NAGL uwa Prof. JAKOB ZEIDLER.

Zwei Bidnde, reich illustriert.

Dererste Band umfaft die Zeit von der Kolonisation bis zur Kaiserin
Maria Theresia und liegt bereits seit lingerer Zeit abgeschlos-
sen vor. Mit 22 teils farbigen Beilagen und 122 Abbildungen
im Text. In Original-Leinwand-Einband gebunden Preis K 24.—.

Der zweite Band,” SchluSband. der die Zeit von Kaiserin Maria
Theresia bis in die Gegenwart, also die neueren und neuesten
Zeitabschnitte behandelnwird, erscheint gegenwiirtig lieferungs-
weise und wird keinesfalls mit mehr (eher weniger) als 17 Liefe-
rungen 4 K 1.20 komplett werden. Ebenfalls reich illustriert.

. 0. Kernstock sagt im » Korrespondenz-Blatt fiir den katholischen Klerus
Osterreichs« Uber dieses Werk u. a.: Es existiert kein literaturhistorisches Werk,
welches sich mit den literarischen Verdiensten der osterreichischen Geistlichkeit
in so eingehender und wohlwollender Weise befaft, wie die von Nagl und
Zeidler herausgegebene »>DEUTSCH:- OSTERREICHISCHE LITERATUR-
GESCHICHTE¢, deren Hauptband nun vollendet vorliegt . . . .

....Man sieht, die Darstellungen der »DEUTSCH-OSTER-
REICHISCHEN LITERATURGESCHICHTE« sind von warmer Liebe zu unserer
sang- und klangfrohen Heimat getragen und schenken dem literarischen
Wirken des katholischen Klerus gerechte Beachtung. Um so ent
schiedener tritt an die osterreichischen Katholiken die Pflicht
heran, fiir die Verbreitung des trefflichen Werkes unter allen jenen
Landsleuten Sorge zu tragen, deren Herz mit Vorliebe solchen Dichtern
entgegenschligt, die wie der unsterbliche Walther mit Stolz bekennen diirfen:

: »Ze Osterriche lernt ich singen unde sagen<.

T beziehen durch alle Buchhandlungen des In- und Auslandes,

V. 197.04

r'r,
1l






MAROOMA IH UNMIVERZITETHA

KHII2MICA

BRAEES 427D










