
GLASNIK SED 21 (1981) 3 71

INDIJANSKO VPRAŠANJE V BRAZILIJI

V začetku je bil samo Mavutsinim. Nihče ni živel z 
njim. Ni imel žene, niti otrok, pa tudi nobenega 
sorodnika ne. Bil je sam.

Nekega dne je iz školjke napravil žensko in se poročil 
z njo. Ko se je rodil sin, je Mavutsinim vprašal ženo:

„Je deklica ali deček? "
„Deček je."
„Torej, vzel ga bom s seboj."
In sta šla. Otrokova mati je jokala in se vrnila v svojo 

vas — v jezero, kjer je zopet postala školjka.
„Mi," pravijo Indijanci, „smo vnuki Mavutsini — 

movega sina."1

Kaj se danes dogaja z vnuki Mavutsinimovega sinu? 
Kakšno usodo doživljajo indijanska plemena v Braziliji, 
deželi kapitalistične mrzlice, močne industrializacije in 
urbanizacije? Odgovori na ta vprašanja niso prav nič 
razveseljivi. Brazilija si zadnje čase na vso moč prizadeva, 
da bi čim hitreje integrirala vse indijanske etnične 
skupine v sklop celotne brazilske družbe. Vendar pa je 
integracija vse prej kot posrečena rešitev socialnih in 
etničnih problemov, s katerimi se sooča Brazilija danes. 
Ti problemi imajo namreč tako globalen značaj, da jim 
brazilska družba ni kos, kljub institucijam in številnim 
strokovnjakom, ki se ukvarjajo zgolj s temi vprašanji.

Darcy Ribeiro2 eden vodilnih brazilskih antropologov 
in borcev za indijanske pravice, poudarja, da integracija ni 
identična stopitvi indijanskih etničnih skupin z nacio­
nalno brazilsko družbo. V tem primeru bi prišlo do 
asimilacije, ki pa se — kakor so pokazale raziskave — ni 
uresničila. Integracija predstavlja le neko obliko akomo- 
dacije, pri čemer gre za prilagajanje indijanskih etničnih 
skupin na ravni ekonomskega življenja in v sferah 
institucionaliziranega vedenja nacionalne družbe. Ome­
njeni brazilski antropolog deli indijanske etnične skupine 
v 4 kategorije — glede na stopnjo integriranosti: 1. 
izolirane etnične skupine; 2. etnične skupine, ki so v 
delnem kontaktu z brazilsko družbo; 3. etnične skupine, 
ki imajo stalen kontakt z brazilsko družbo; 4. integrirane 
etnične skupine.

V prvo kategorijo uvršča vse tiste skupine^ ki žive na 
ozemljih, kamor brazilska družba še ni prodrla, in imajo 
tako s „civiliziranci" le slučajne in redke stike. Te 
skupine so si ohranile še popolno kulturno avtonomijo. V 
drugo kategorijo vključuje tiste etnične skupine, na 
katerih ozemlja začenja prodirati „civilizacija". Do dolo­
čene stopnje so si še vedno ohranile kulturno avtonomijo, 
vendar pa se pri njih že pojavljajo nove ekonomske 
potrebe, katerih zadovoljitev je mogoča le v povezavi z 
brazilsko družbo, preko t. i. „agentov civilizacije". V 
tretjo kategorijo sodijo skupine, ki so že izgubile svojo 
socialno—kulturno avtonomijo in so tudi popolnoma 
odvisne od regionalne ekonomije. Še vedno ohranjajo 
svoje tradicionalne običaje, ki pa so že prilagojeni novim 
razmeram — torej so že močno preoblikovani. Ta 
preoblikovanost je rezultat vseh zunanjih pritiskov — 
ekoloških, ekonomskih, kulturnih. V četrto kategorijo pa 
sodijo tiste etnične skupine, ki so prestale vse zunanje 
pritiske in preživele vse predhodne stopnje integracije, 
vendar so vse do današnjih dni ostale izolirane sredi 
nacionalnega prebivalstva. V glavnem se ti Indijanci 
zaposlujejo kot pomožna delovna sila ali pa kot specializi­
rani proizvajalci določenih izdelkov nacionalnega tržišča. 
Navadno žive na svojih starih ozemljih, vendar je njihovo

bivanje omejeno na določene parcele ali pa se — oropani 
svoje zemlje — nenehno selijo. Nekatere od teh skupin so 
izgubile tudi svoj jezik in jih skoraj nič več ne loči od 
podeželskega prebivalstva, s katerim delijo ozemlje. Ena­
komerno rasno mešanje, isti način oblačenja in isti način 
prehranjevanja bi lahko zagotovili popolno zlitje z okoli­
co, če ne bi bili Indijanci sami prepričani, da predstav­
ljajo posebno, drugačno ljudstvo. V njih se je razvila 
zavest o zaščiti svoje etnične identitete. Sredi obkrožujo- 
čega prebivalstva se počutijo nezaželeni, diskriminirani in 
sploh ponižujoče zaznamovani kot „Indijanci".

Integracijski proces vsebuje proces etnično-kulturne 
transfiguracije, ki ima več vzrokov: ekološka prisila, 
biotična prisila, tehnično-kulturno, socialno-ekonomsko 
in ideološko vsiljevanje. Nenehni boji za življenjski 
prostor se navadno končujejo z zdesetkanjem indijanskih 
etničnih skupin. Tudi rasno mešanje pospešuje fizično 
redukcijo avtohtonega prebivalstva; poleg tega pa različne 
bolezni, ki jih prinašajo „agenti civilizacije", iztrebljajo 
celotne indijanske naselbine. Sprejem novega orodja, ki 
sicer pospešuje gospodarstvo, ima škodljive posledice. 
Povzroča namreč odvisnost etnične skupine od posredni­
kov, ki zagotavljajo tehnične novosti, katerih Indijanci 
sami ne morejo proizvajati. To pa je vzrok za vrsto 
razdiralnih učinkov v življenju rodovne skupnosti. Social- 
no-ekonomska prisila pahne Indijance v kapitalistično- 
tržni produkcijski sistem, ki si prisvaja njihovo zemljo in 
jih vključuje med pripadnike regionalne delovne sile. S 
tem pride do izničenja kulturne avtonomije in neravno­
težja na področju socialnega življenja Indijancev. Ideolo­
ško vsiljevanje se odraža v „kulturnem stresu" in psihič­
nih zavorah, ki so rezultat demoralizacije etosa rodovne 
skupnosti. Verovanja, moralne norme in vrednote, pa 
tudi osebna zavest se tako začno počasi prilagajati 
spremenjenim pogojem eksistence.

Računajo, da je leta 1500, ko so Portugalci odkrili 
Brazilijo, tu živelo več kot 5 milijonov Indijancev. Delili 
so se v približno 240 etničnih skupin, vsaka s svojim 
jezikom in načinom življenja. Zgodovina je izbrisala 
mnogo njih, vendar je zanimivo, da tako množičnega in 
naglega izumiranja plemen, kot ga je povzročil kapitali­
zem 20. stoletja, ni poznalo nobeno drugo obdobje.

Prve kolonije so si Portugalci ustvarili v vzhodnem in 
južnem obalnem predelu — v današnjih zveznih državah 
Bahfa, Pernambuco, Sao Paulo, Rio Grande do Sul in 
Santa Catarina.3 Tu so se srečali z Indijanci jezikovne 
skupine Tupi—Guaranc Ker so imeli prvi koloni precejšen 
interes ustvariti si trdno eksistenčno osnovo v novi 
domovini, se niso preveč ozirali na avtohtono prebi­
valstvo. Deloma so ga iztrebili (največ z evropskimi 
boleznimi), deloma so ga izpodrinili v notranjost dežele, 
še največ pa so se rasno pomešali z njim. V tem pogledu 
so bili vročekrvni Portugalci resnično brez vsakršnih 
predsodkov. V začetku 18. stoletja se je naseljevanje 
začelo širiti v notranjost kontinenta. Zlata in diamantna 
mrzlica sta povzročili množično naseljevanje v današnje 
zvezne države Minas Gerais, Mato Grosso in Goias in s 
tem prostorsko in kulturno preoblikovanje obeh podro­
čij. Precejšen prodor v tropske predele pa je povzročila 
kavčukova mrzlica v 19. stoletju.

Posegi v brazilski pragozd se danes seveda nadaljujejo, 
vedno bolj množični so in povzročajo vedno več ekolo­
ških in socialnih problemov. Prav področje Amazonije, 
kjer se je ohranilo največ Indijancev (50 %), je danes 
najbolj izpostavljeno ostremu prodoru kapitalizma. Bilo 
bi zmotno, če bi trdili, da je bil brazilski pragozd v



GLASNIK SED 21 (1981) 3 72

preteklosti nedotaknjen; dejstvo pa je, da ravno 20. 
stoletje s svojim ekonomskih razvojem in integracijsko 
politiko povzroča nepopravljivo škodo tako gozdu kot 
njegovim prebivalcem. Ti prebivalci pa so poslednji 
brazilski Indijanci, ki žive še vedno tako, kot so živeli 
pred 500 leti, ko je na ta tla stopila bela civilizacija. Njeni 
prvi sli, ki so širom celotnega brazilskega ozemlja od 
samih začetkov spremljali naseljevanje dežele, so bili 
misijonarji. S svojimi metodami spreobračanja so posegali 
v način življenja Indijancev in s tem povzročali razkroj 
socialne in kulturne strukture plemen. Prvo, kar so storili 
„v imenu civilizacije", je bilo razdiranje skupinskega 
življenja v t. i. „malocas"4 in razporejanje posameznih 
družin po lastnih kočah. S tem niso spremenili le bivalne 
kulture mnogih indijanskih plemen, ampak so posegli 
globoko v samo socialno strukturo. Staršem so odvzeli 
otroke in jih vtaknili v svoje internate, kjer so jih vzgajali 
v strogem krščanskem duhu. S katekizmom in evropsko 
moralo so jim vsiljevali drug jezik, drugačen način 
mišljenja in življenja sploh, kar niti malo ni bilo prilago­
jeno drugačnim življenjskih razmeram in potrebam. 
Dečki, ki so se po končanem šolanju vrnili v svoje vasi, so 
imeli precejšnje težave v asimilaciji s svojo avtohtono 
kulturo. Po eni strani niso bili več „divjaki", po drugi pa 
tudi „civiliziranci" ne. Mnogi misijoni, predvsem katoli­
ški, ki jih država najbolj podpira, nadaljujejo z napačnimi 
Posegi v kulturo Indijancev. Vse več pa se jih danes 
zaveda napak iz preteklosti in skušajo uresničevati svoje 
namene na drugačen način. Določeni krogi v brazilski 
cerkvi pa so trenutno celo najbolj zagrizeni borci za 
indijanske pravice — za pravice Indijancev do svoje lastne 
kulture in jezika. Kakor je bila glavna napaka misijonarjev 
nepravilno poseganje na področje socialne in duhovne 
kulture Indijancev, tako je glavna napaka današnjega 
kapitalizma v tem, da odvzema Indijancem zemljo. S tem 
Posredno prispeva k hitremu fizičnemu propadu celotnih 
Plemen ali pa k popolnemu razdoru njihove socialne in 
duhovne strukture. Izgradnje velikih nacionalnih in inter- 
oacionalnih kmetijskih, gozdarskih in rudarskih projektov 
na področju tropskega pragozda povzročajo prava geno­
cidna dejanja. Ti projekti zahtevajo namreč ogromne 
količine zemlje, ki jo odžirajo Indijancem. S tem pri­
hajajo v džunglo tudi ceste in velika moderna mesta. 
Sprva naseljuje ta mesta le delovna sila in strokovno 
vodstvo, ki je zaposleno v rudnikih, na plantažah in 
Podobnih objektih. Kasneje pa v te „betonske džungle" 
Sredipravedžungle naglo prodira vsesplošen migracijski val 
Prebivalcev obalnih urbanih središč.5 Tudi izgradnje 
klikih hidrocentral groze indijanskim ozemljem, saj 
zajezitve rek povzročajo velike poplave in odnašanje 
rodovitne zemlje. Vzporedno z vsem tem pa v džunglo 
naglo vdirajo tudi prostitucija, alkoholizem, spolne 
bolezni (predvsem sifilis) in druge „radosti" sodobnega 
razvoja. Vse to pa fizično uničuje indijansko raso. 
Navadna angina, gripa in podobne bolezni, ki jih belec 
Preboli brez posledic, naravnost kosijo Indijance. 
Nemalokrat zato izginejo celotne vasi.

Indijanec je postal v ideologiji kapitalističnega na­
predka naenkrat povsem nepotreben, neproduktiven, 
'zključljiv element, „aquele que deve morrer!" Tako 
Pcjmovanje, ki se je s kapitalizmom vsesplošno razširilo 

ljudmi, je naravnost potrebno vsem tistim, ki 
jemljejo Indijancem zemljo in jo obračajo v vir lastnega 
°bička. Na žalost je tega vedno več. V Braziliji je vsem 
°bro znano, da bogati koloni in velike multinacionalne 
ruzbe najemajo profesionalne morilce, ki „počistijo"

Poglavarji plemena Xavantes začenjajo dialog s predsedni­
kom FUNAI-ja v Brasiliji

ozemlje, primerno za širjenje posestva. Kolikor ne 
pomorijo vseh Indijancev določenega ozemlja, se ti sami 
umaknejo v za življenje manj primerna področja in se 
začno udinjati kot poceni delovna sila na bližnjih 
posestvih belcev. Ti jim potem še namerno vsiljujejo 
ceneno žganje in jih s tem pahnejo v popolno življenjsko 
pasivnost. Odvzem zemlje pa povzroča tudi migracijo 
Indijancev v urbana središča. Posledica tega je dokaj 
žalostna, saj pristanejo na dnu brazilske družbe, kot 
marginala. Nagel preskok iz rodovne družbene ureditve in 
ruralnega okolja v kapitalistično, urbano okolje je preveč 
šokanten. Indijanci postanejo žrtve brezposelnosti, prosti­
tucije in alkoholizma. S tem, ko smo Indijancu odvzeli 
zemljo, smo mu tako rekoč odvzeli vse. Zemlja je namreč 
temelj njegovega fizičnega in kulturnega obstoja. Indija­
nec živi z njo; zanj ni samo košček, iz katerega bi si 
produciral bogastvo. Zemlja, to so njegova ne le eksi­
stenčna, ampak tudi „kulturna" tla, na katerih goji vse 
svoje tradicije in način življenja; je torej podlaga strukturi 
njegove rodovno-plemenske družbene ureditve in z 
odvzemom zemlje je preoblikovanje te strukture ali pa 
celö izginjanje celih plemen neizogibno.

Medtem ko je do leta 1900 izumrlo le 10 indijanskih 
etničnih skupin, jih je od leta 1900 do leta 1957 izumrlo 
kar 87. Leta 1970 pa so v Braziliji našteli le še 109 
ljudstev indijanske rase z vsega skupaj 210.000 pripad­
niki. Toliko jih je torej ostalo od skupno približno petih 
milijonov (ok. 240 etničnih skupin), kolikor jih je na tem 
ozemlju živelo leta 1500.

Največji problem pri vsem skupaj je to, da vlada 
preko svojih številnih institucij že dobri dve desetletji 
vztrajno vodi politiko kolonizacije notranjosti dežele,6 
po drugi strani pa hoče zaščititi indijanske etnične 
skupine, ki so se ohranile edino še na tem območju. Torej 
podpira prodor kapitalizma v amazonski pragozd, a prav 
ta prodor povzroča usodno naglo redčenje indijanskih 
vrst.

FUNAI (Fundacao Nacional dos Indios)7 je institu­
cija, ki naj bi Indijancem zagotavljala zaščito z zakonom 
o pravici do njihove lastne zemlje, jezika in kulture. 
Vedno naj bi jim pomagala v boju za to pravico. Varovala 
naj bi tudi njihov teritorij pred vdorom kolonov in 
različnih virusnih bolezni. Na žalost pa je vse to več ali 
manj le na papirju. V praksi se rado dogaja ravno 
nasprotno. FUNAI je zatajila že tolikokrat, da se Indi­
janci večkrat ne obračajo na pomoč njene službe, ampak 
rešujejo probleme po svojih lastnih zmožnostih, seveda 
po načelu „zob za zob, glavo za glavo". Tako lahko 
nemalokrat beremo v dnevnem tisku podobne vrstice: 
„Na km 62 na cesti BOca do Acre — Cruzeiro do Sul je



GLASNIK SED 21 (1981) 3 73

sinoči skupina z loki in puščicami oboroženih Indijancev 
napadla hišo tamkaj živečega kolona zaradi nenehnega 
prilaščanja njihove zemlje in širjenja posestva . .Vzroki 
neuspešnega delovanja organizacije FUNAI so v njenem 
skrajno birokratičnem značaju in v pošastni korupciji, ki, 
tako kot vse ostale institucije, zastruplja tudi FUNAI. 
Dogaja se, da njeni uslužbenci „odstopijo" določen kos 
zaščitene zemlje instituciji, ki skrbi za kolonizacijo 
amazonske džungle, ali pa kar petičnemu kolonu 
samemu, za precej mične vsote denarja seveda. Tu se 
torej piše usoda Indijancev. Večkrat se je tudi že zgodilo, 
da so bili prav uslužbenci organizacije FUNAI tisti, ki so 
med nekatera plemena zanesli sifilis in s tem poskrbeli za 
zdesetkanje prebivalstva. Presenetljivo je, da organizacija 
v svoje vrste sila nerada vključuje antropologe, torej tiste 
strokovnjake, ki so v te vrste institucijah eni najbolj 
kompetentnih. Mnogi brazilski antropologi, skupaj s še 
nekaterimi drugimi intelektualci, študenti, določenimi 
predstavniki brazilske cerkve in predstavniki številnih 
indijanskih etničnih skupin pa so trenutno najglasnejši 
borci za indijanske pravice. Predstavniki posameznih 
etničnih skupin, ki imajo občasne ali pa stalne kontakte z 
nacionalno brazilsko družbo, se združujejo v t. i. „Assam- 
bleias Indigenas" (indijanske skupščine), ki se odločno 
borijo za vsak kos zemlje. Cesto se dogaja, da ti 
predstavniki pripotujejo na pogajanja v glavno mesto 
Brasflio.8

Eno najsvetlejših dejanj v zgodovini politike za 
zaščito Indijancev v Braziliji je bila prav gotovo ustanovi­
tev nacionalnega parka Xingu. 1980 km dolga reka Xingu 
izvira v pokrajini Mato Grosso in se izliva v Amazonko 
tik pred njeno veliko delto. Celotno ozemlje vzdolž reke 
je brazilska vlada leta 1961 proglasila za nacionalni park 
in s tem zaščitila teritorij z vsemi njegovimi prebivalci 
pred zunanjimi vplivi in vdori. Na tem področju ne sme 
nihče graditi industrijskih objektov, plantaž, cest, hidro­
elektrarn ipd. V glavnem ta zakon upoštevajo, vendar je 
tudi res, da glavna cesta, ki so jo speljali preko celotne 
brazilske džungle — Transamazonica — prečka ravno 
nacionalni park Xingu.

Največ zaslug pri ustanovitvi parka so imeli trije 
bratje, antropologi Leonardo, Claudio in Orlando Villas 
Boas, ki so svoje življenje posvetili reševanju indijanskega 
vprašanja. Bratje so prišli na področje porečja Xingu leta 
1940 kot delavci takratne službe za zaščito Indijancev 
(SPI). Njihova naloga pa je bila, da pomirijo takrat še 
„divja" plemena, ki so naseljevala to področje. Bratje so 
med Indijanci ostali več desetletij, Claudio in Orlando pa 
sta se posvetila tudi intenzivnemu preučevanju jezikov in 
mitologije skupin Txukahamae, Juruna in ostalih, ki žive 
ob reki.

Na celotnem teritoriju parka živi danes 16 plemen, ki 
se dele v dve naselitveni koncentraciji — severni in južni 
Xingu. V jezikovnem in kulturnem pogledu so si plemena 
zelo različna. To dejstvo pa je verjetno tudi pripomoglo k 
odločitvi o izbiri porečja Xingu za nacionalni park. Na 
tem področju najdemo namreč predstavnike vseh štirih 
glavnih jezikovnih skupin, ki jih pozna ves ostali brazilski 
prostor, to so: Je, Tupf, Karib in Aruak.

Če je pot počasne integracije oz. prilagajanja indijan­
skih etničnih skupin sodobni brazilski družbi, za kar si 
prizadevajo bratje Villas Boas, uspešnejša od krutega 
soočanja, ki spremlja vdor kapitalizma v brazilsko 
džunglo, bo pokazala šele prihodnost; seveda če bo 
omenjenim raziskovalcem in njihovim naslednikom vsaj 
še nekaj časa uspelo zadržati prodor kapitalističnih družb

na področje nacionalnega parka Xingu. Nedvomno pa je 
njihova pot bolj humana. Pustimo vse iluzorne, roman­
tične predstave o „dobrem divjaku" ob strani. Razum­
ljivo je, da gre razvoj naprej; da spričo vse večje 
naseljenosti, s tem prostorske stiske in spričo vse večjih 
potreb današnjega sveta ne moremo pustiti džungle 
nedotaknjene, saj skriva v sebi ogromne rezerve naravnega 
bogastva. Jasno je tudi, da je s prodorom v te predele 
neizogibno soočenje dveh popolnoma različnih civilizacij, 
izmed katerih se mora ena nujno prilagoditi drugi. In ta, 
ki se mora in se je vedno morala prilagajati, je bila na nižji 
stopnji gospodarsko-kulturnega razvoja. Vprašanje je le, 
kakšno naj bo to soočenje in na kakšen način bo 
prilagajanje potekalo. To pa je že problematika, ki se je 
sodobna družba z najrazličnejšimi strokovnjaki lahko 
loteva.

Navsezadnje moramo pripomniti, da to ni le problem 
Brazilije, ampak tudi drugih latinskoameriških držav, kjer 
še žive etnične skupine, ki jih moderna civilizacija še ni 
integrirala oz. asimilirala. Danes so to predvsem ljudstva 
tropskih pragozdov.

Opombe:

1) Orlando e Claudio Villas Boas, Xingu: Os indios, seus 
mitos. Rio de Janeiro: Zahar Editores, 1970. Legenda 
o prvem človeku, Mavutsinimu, je razširjena med 
Indijanci Kamaiura (jezikovna skupina Tupi), ki žive 
v južnem delu porečja Xingu.

2) Os indios e a civilizacab: A integrafao das populagoes 
indigenas no Brasil moderno. Petropolis: Editora 
Vozes, 1979.

3) Brazilija je danes federacija enaindvajsetih zveznih 
držav — Estados Unidos do Brasil.

4) „Maloca" je velika, skupna hiša, kjer je bivala celotna 
vas. Navadno je bila okrogle oblike. V njej so imele 
posamezne družine točno določene prostore za svoje 
mreže, v katerih so spali. Življenje v „malocas" je bilo 
običajno med večino brazilskih indijanskih etničnih 
skupin. Danes v tej vrsti bivališč živi le še malo 
plemen.

5) Brazilska vlada precej podpira to migracijo; pre­
naseljenost obale namreč povzroča s svojimi margi­
nalnimi naselji vse več socialnih problemov. To pa je 
že drugo vprašanje Brazilije, ki v ožjem smislu 
pravzaprav ne sodi v tematiko tega članka.

6) Načrtna kolonizacija poteka na ozemlju amazonskega 
pragozda in pa na področju stepske osrednje planote, 
kjer so zgradili leta 1960 tudi glavno mesto Brasilia.

7) Leta 1910 je bila prvič ustanovljena institucija za 
zaščito Indijancev — t. i. SPI (O Servigo de Protecao 
aos Indios), ki si je prizadevala na kompromisen 
način rešiti problem Indijancev. S postopkom t. i- 
„pacifikacije" je skušala plemena na miren in nevsiljiv 
način pripraviti na čim manj boleče soočenje s 
civilizacijo, imela je v glavnem enake naloge kot 
današnja FUNAI. Sprva je zelo uspešno delovala, 
potem pa je zašla v povsem birokratične vode in se 
pečala le še s korupcijo. Zato so jo v začetku 70. let 
ukinili in jo nadomestili z nič boljšo današnjo 
organizacijo FUNAI. Leta 1910 je bilo v Braziliji tudi 
prvič z zakonom uveljavljeno priznanje, da so indijan­
ske etnične skupine ljudstva, ki imajo pravico biti to, 
kar so; ki imajo pravico do svojih lastnih religij, do 
svojega lastnega načina življenja, ki edinega znajo



GLASNIK SED 21 (1981) 3 74

živeti; in to je način življenja, ki so ga prejeli od 
svojih prednikov in ki se lahko spreminja le počasi. 
Do takrat so namreč Indijanca imeli le za del krute 
prirode, nad katero je imel belec vso pravno oblast.

8) Tako je 5. maja 1980 skupina 31 z loki in puščicami 
oboroženih poglavarjev plemena Xavantes (drž. Mato 
Grosso) prišla v prestolnico Brasilio, in sicer narav­
nost v palačo FUNAI-a, da bi s predsednikom te 
organizacije razpravljali o krizi v rezervatu. Zgradbo 
je obkrožil kordon policajev, „a so ga umaknili, ko je 
poglavar Anceto opozoril na nevarnost spopada . . ." 
(Folha de S. Paulo, 6 de maio de 1980, p. I.).

MOJCA TERČELJ

POSVETOVANJE „ŠOLE IN MUZEJI"

V Puli je bilo 4. in 5. junija peto posvetovanje na 
temo „Šole in muzeji" (sodelovanje muzejev in šol kot 
oblika vzgojno-izobraževalnega dela).

Že tradicionalno posvetovanje je organiziralo Zgodo­
vinsko društvo Istre (Povijesno društvo Istre Pula) v 
sodelovanju z Zgodovinskim društvom Reka, Zavodom za 
Prosvetno-pedagoško službo skupščine občine Gospič in 
Reka, Samoupravno interesno skupnostjo za vzgojo in 
izobraževanje občine Pula in Arheološkim muzejem Pula, 
ki je bil tudi gostitelj posvetovanja. Z referati so se 
srečanja udeležili prosvetni in muzejski delavci iz Pule, 
Zagreba, Pazina, Buzeta, Reke, Našic, Kopra, Ljubljane, 
Cetinj in Beograda, da bi izmenjali dosedanje izkušnje 
medsebojnega sodelovanja, vendar so le štirje od osem­
najstih referatov povzemali izkušnje in vidike šol, ostali 
Pa so kazali predvsem na prizadevanja muzejev. Tudi to 
mzmerje kaže na dejansko stanje oblik sodelovanja med 
šolami in muzeji. To je zaenkrat kljub nekaterim pozitiv­
nim, predvsem pa ustvarjalnim izkušnjam (Prirodoslovni 
muzej Ljubljana, Pokrajinski muzej Koper, Pomorski 
muzej Piran, Muzej savremene umetnosti Beograd, 
Moderna galerija Reka) še vedno stihijsko. Na eni strani 
Se kaže kot izhod v sili za šole, ki zapolnjujejo praznine v 
Pčnem procesu z obiski muzejev, in na drugi strani kot 
Potrjevanje komunikativne funkcije muzejev. Pri tem se 
šola kaže predvsem kot receptor muzeja, muzej pa kot 
Ponudnik tistega, kar ima trenutno na zalogi.

Redki oziroma občasni so skupno načrtovani pro- 
9rami, ki pa najpogosteje dosežejo tisto raven, ko šolska 
mladina predvsem zbira predmete (primeri pri arheologih, 
*9odovinarjih in tudi nekaterih etnologih), manj pa je 
Poudarjen vidik raziskovanja (zbiranje vseh vrst virov, 
Pjihova ureditev, skupna interpretacija), ki je pomemben 

muzejskega in bi moral biti tudi del šolskega dela. 
^ajpogostejša so še vedno predavanja kustosov pred 
e^sPonati, ki se jih nihče ne sme dotakniti, poleg tega, da 
^elikokrat sploh niso usklajena (časovno in tematsko) s 
s°lsko snovjo. Zato bi bilo potrebno bolj smiselno 
načrtovanje, organiziranje in izpeljava šolskih in muzej- 
sk>h programov z vseh tematskih področij od biologije do 
Rodovine, umetnostne zgodovine, sodobne likovne 
^stvarjalnosti, arheologije, etnologije, tematike NOB. To 
.1 Zahtevalo večjo odprtost šol, njihovo „desholarizacijo" 

Razumevanje muzejev kot vzgojno-izobraževalnih inšti- 
C|J (ne le načelno), torej med pedagogi, prosvetnimi

6 avci in muzealci vzpostavljeno dvosmerno komunika­
cijo.

ki Položaj kaže tudi na premajhno prepoznavanje vloge, 
b' jo lahko imeli muzeji kot sooblikovalci šolskih

programov (tudi na lokalni ravni), in možnosti, ki jih 
muzej s svojo raziskovalno, varstveno in komunikacijsko 
dejavnostjo z ustreznimi sredstvi (tehnični pripomočki, 
načini predstavitve, . . .) in primernim kadrom (muzejski 
pedagogi oziroma za to angažirani kustosi) lahko ponudi 
šoli ne zgolj kot popestritev v izobraževalnem procesu, 
temveč kot program, ki je osmišljeno vključen v šolsko 
delo. Pogosto neinventivnost muzejev oziroma muzealcev 
išče opravičilo v pomanjkanju opremljenosti, denarja, 
kadrov ali pa se skriva za ideološko zapolnjenimi frazami 
samoobrambe svojega obstoja (nekateri muzeji NOB).

Konkretnih predlogov, razen deklaracij o nujnosti 
tesnejšega sodelovanja, potrebi po večji finančni pomoči 
(SIS-i za kulturo in izobraževanje) in „krožka vezilj" pri 
Flrvaškem etnološkem društvu, kjer bi „pokazali tradi­
cijo, ki izginja, izvirnost. . .", ni bilo. Pa tudi samogovor 
muzealcev v diskusiji je bil brez prisotnosti šolskih 
delavcev nesmiseln, zato naj bi v prihodnje poskušali 
razširiti krog udeležencev na tiste, ki bi strokovno in 
finančno omogočili plodnejše oblike sodelovanja in 
kvalitetnejše rezultate. Srečanja naj bi bila obogatena 
tudi s konkretnimi demonstracijami rezultatov, sicer 
obstaja nevarnost, da se bodo diskusijske izkušnje, 
predlogi ponavljali še leta.

Nedvomno pa so bili nekateri konkretni primeri dela 
muzejev s šolsko mladino, ki presegajo „Wunderkammer" 
izkušnjo muzeja, osvežitev za tiste, ki na to skušnjo še 
vedno prisegajo. V prvi vrsti gre za prevrednotenje 
položaja, ki ga imajo muzeji vseh vrst. Muzej mora na sebi 
lasten način postati šola in prostor aktivnosti, možnosti 
ustvarjalnosti, pa naj se to dogaja v okviru muzejske 
stavbe ali zunaj nje v obliki raziskovalnih načrtov, ki jih 
vodijo muzealci na terenu in se kažejo v vseh stopnjah 
muzejskega dela od zbiranja do predstavitve.

INGRID SLAVEC


