
VELIKI

krščanski nauk

Izvirnik potrdili vsi avstrijski škofje, zbrani na Dunaju,
dne 9. aprila 1894.

ra 1

Pripustilo visoko c. kr. ministrstvo za uk in bogočastje
z odlokom z dne 28. marca 1898, št. 7200, kot učno knjigo.

Cena 80 vinarjev

V Celovcu 1911

Natisnila in založila tiskarna Družbe sv. Mohorja.

*WfC #. Cit. TRST
i





v-

c>o'

o.a.



Vi \



VELIKI

ali

krščanski nauk.

Izvirnik potrdili vsi avstrijski škofje, zbrani na Dunaju
dnd 9. aprila 1894.

• Pripustilo visoko c. kr. ministerstvo za uk in bogočastje z odlokom
z dnč 28. marca 1898, št. 7200, kot učno knjigo.

Velja vezan 8o vinarjev.

V Celovcu 1911.
Natisnila in založila tiskarna družbe sv. Mohorja.



2-^Xoot| a



Pomen zvezdic.
1. Vprašanj brez zvezdic naj se učijo vsi učenci,

ki rabijo veliki katekizem. Vprašanja z jedno zvez¬
dico (sjc) se naj učencem na prvi stopnji sicer razlagajo,
a se jih ni treba učiti na pamet.

2. Učenci zgornje stopnje ljudske šole se morajo
učiti tudi vprašanj z jedno zvezdico; vprašanja z dvema

ni treba učiti.
3. Učenci meščanskih šol ter spodnjih razredov

gimnazije, realke, pripravnice in drugih srednjih šol
se morajo učiti vseh vprašanj velikega katekizma.
Vprašanja, ki so tiskana z malimi črkami, dalje opo¬
mini in stavki pod črto naj se samo prebirajo.

zvezdicama učencem razlagajo, a se jih

1 *



... , i t

.

.

i

'. * -

>

. -



Vsebina.
Stran

Vvod .. 9

1. Poglavje. O veri in apostolski veroizpovedi.

1. Oddelek. O krščanski veri . . ..11
2. Oddelek. O apostolski veroizpovedi.19

Prvi člen apostolske vere.19
Drugi člen apostolske vere.33
Tretji člen apostolske vere.36
Četrti člen apostolske vere.40
Peti člen apostolske vere.43
Šesti člen apostolske vere.45
Sedmi člen apostolske vere.46
Osmi člen apostolske vere ......... 48
Deveti člen apostolske vere.51
Deseti člen apostolske vere ......... 61
Enajsti člen apostolske vere.61
Dvanajsti člen apostolske vere.63

2. Poglavje. O npanju in molitvi.

1. Oddelek. O krščanskem upanju.65
2. Oddelek. Omolitvi.66

1. O molitvi sploh.66
2. O Gospodovimolitvi.71
3. Češčenamarija..75
4. Nekatere druge molitve in pobožnosti .... 78



3. Poglavje. O ljubezni in zapovedih.
Stran

1. Oddelek. O krščanski ljubezni.81
1. Ljubezen doBoga.81
2. Krščanska ljubezen do samega sebe.82
3. Krščanska ljubezen do bližnjega.83

2. Oddelek. Deset božjih zapovedij.84
Prva božja zapoved.86
Druga božja zapoved.92
Tretja božja zapoved.95
četrta božja zapoved.. 97
Peta božja zapoved.101
Šesta božja zapoved.103
Sedma božja zapoved.106
Osma božja zapoved.110
Zadnji dve božji zapovedi.113

3. Oddelek. Pet cerkvenih zapovedij.115
Prva cerkvena zapoved.115
Druga cerkvena zapoved.117
Tretja cerkvena zapoved.118
četrta cerkvena zapoved.120
Peta cerkvena zapoved.121

4. Poglavje. O milosti in zakramentih.

1. Oddelek. Omilosti.123

2. Oddelek. O zakramentih sploh.126

3. Oddelek. O zakramentih posebej.130
1. Zakrament svetega krsta.130
2. Zakrament svete birme.134
3. Zakrament svetega Rešnjega Telesa.137
4. Zakrament svete pokore.151
5. Zakrament svetega poslednjega olja.169
6. Zakrament svetega mašniškega posvečenja . . . 171
7. Zakrament svetega zakona.173

4. Oddelek. O zakramentalih in cerkvenih obredih . . . 176



5. Poglavj e. O krščanski pravičnosti in štirih poslednjih
rečeh.

Stran
1. Oddelek. O krščanski pravičnosti.179

Prvi del krščanske pravičnosti.179
Osebni greh in njega vrste.180
a) Sedem poglavitnih grehov.183
b) Šest grehov zoper svetega Duha.186
c) Štirje vnebovpijoči grehi.187
e) Devet tujih grehov .187

Drugi del krščanske pravičnosti.189
A. Krščanska čednost.189
1. Božje čednosti.190
2. Dejanske ali nravstvene čednosti.191

a) Štiri poglavitne čednosti.192
b) Čednosti, ki so nasprotne sedmim poglavitnim
grehom.193

c) Čednosti, katere je Jezus na gori posebno po¬
veličeval .195

6) Čednosti, ki jih posebno priporoča sveti evan¬
gelij.196

B. Dobra dela.197
G. Hrepenenje po krščanski popolnosti.200

2 Oddelek. O štirih poslednjih rečeh.202
1.Smrt.202
2.Sodba.203
3.Pekel.205
4.Nebesa.206

Dodatek.
Molitve.208
Izpraševanje vesti.221





V vo d

1. Kateri nauk je najpotrebnejši nauk?
Najpotrebnejši nauk je nauk o katoliški veri.

2. Zakaj je nauk o katoliški veri najpotrebnejši?
Nauk o katoliški veri je zato najpotrebnejši, ker
nas uči, kaj moramo storiti, da Bogu služimo in
se večno zveličamo.

3. Kako pravimo knjigi, v kateri je na kratko nauk o
katoliški veri?
Knjigi, v kateri je na kratko nauk o katoliški
veri, pravimo katekizem.

4. V koliko poglavij delimo katekizem?
Katekizem delimo v pet poglavij.

5. 0 čem govori petero poglavij katekizma?
Petero poglavij katekizma govori:
prvo o veri in apostolski veroizpovedi;
drugo o upanju in molitvi;



10

tretje o ljubezni in zapovedih;
četrto o milosti in zakramentih;
peto o krščanski pravičnosti in štirih poslednjih
rečeh.

Pomni! Pridno in pazljivo poslušaj krščanski nauk
in vtisni si ga globoko v srce, da dosežeš večno zveličanje. „Kaj
namreč pomaga človeku, če ves svet pridobi, na svoji duši pa škodo
trpi?“ (Mat. 16, 26.)



Prvo poglavje.
O veri in apostolski veroizpovedi.

i. Oddelek.

0 krščanski veri.

6. Kaj se pravi »krščansko verovati"?

„Krščansko verovati" se pravi, vse za resnico imeti,
kar je Bog razodel in nam po katoliški cerkvi za¬
poveduje verovati.

7. Zakaj moramo za resnico imeti, kar je Bog razodel?

Kar je Bog razodel, moramo za resnico imeti, ker
je Bog sam na sebi resnica in torej ne more ne
goljufati ne goljufan biti.

8. Po kom je Bog razodel, kar moramo verovati?

Kar moramo verovati, je Bog razodel po očakih
in prerokih, poslednjič pa po svojem Sinu Jezusu
Kristusu in po apostolih. 1)

') „Velikpkrat in po mnogih potih je nekdaj Bog govoril
očakom po prerokih, poslednjič te dni nam je govoril po (svojem)
Sinu.“ (Hehr. 1, 1. 2.)



12

ij: 9. Komu je izročil Jezus Kristus, kar je Bog razodel?

Kar je Bog razodel, izročil je Jezus Kristus kato¬
liški cerkvi.

:Jc 10. Čemu je izročil Jezus Kristus katoliški cerkvi, kar
je Bog razodel?

Kar je Bog razodel, izročil je Jezus Kristus kato¬
liški cerkvi, da vse nepokvarjeno ohrani, vse ljudi
uči in jim zapoveduje, kaj morajo verovati in sto¬
riti, da se zveličajo.

11. Zakaj moramo za resnico imeti, kar nam Bog po
katoliški cerkvi zapoveduje verovati?

Kar nam Bog po katoliški cerkvi zapoveduje vero¬
vati, moramo za resnico imeti:
1. ker je Jezus Kristus sveti cerkvi podelil dar
nezmotljivosti;

2. ker je naravnost zapovedal, da moramo po¬
slušati cerkev.

12. Kje se nahaja, kar je Bog razodel in nam po kato¬
liški cerkvi zapoveduje verovati?

Kar je Bog razodel in nam po katoliški cerkvi za¬
poveduje verovati, nahaja se deloma v svetem
pismu, deloma pa v ustnem izročilu.

13. Kaj je sveto pismo?

Sveto pismo je zbirka tistih knjig, ki so spisane
po navdihnenju svetega Duha in jih sveta cerkev
pripoznava za božjo besedo.



13

% 14. Kako delimo sv. pismo?

Sveto pismo delimo v sveto pismo stare in nove
zaveze ali starega in novega zakona.

jjc 15. Kaj je v svetem pismu starega zakona?

V svetem pismu starega zakona je to, kar je Bog
razodel od ustvarjenja sveta do Jezusa Kristusa. 1)

% 16. Kaj je v svetem pismu novega zakona?

V svetem pismu novega zakona je to, kar je Bog
razodel po Jezusu Kristusu in njegovih apostolih. 2)

*) Sveto pismo starega zakona ima 21 zgodovinskih, 7 pod-
učnih in 17 preroških knjig. Zgodovinske knjige so: 5 Mojze¬
sovih knjig; knjige: Jozvetova, sodnikov in Butina; 4 knjige kraljev;
2 kroniški knjigi; knjige: Bzdrova, Nehemijeva, Tobijeva, Juditina
in Esterina, in 2 knjigi Makabejcev. — Podučne knjige so: Jobova
knjiga, psalmi, Salomonovi pregovori, pridigar, visoka pesem,
knjiga modrosti in Sirahova knjiga. — Preroške knjige so:
knjige velikih prerokov, ki so bili: Izaija, Jeremija z Baruhom,
Ecehijel in Danijel; in knjige malih prerokov, ki so bili: Ozej,
Joel, Amos, Abdija, Jona, Mihej, Nahum, Habakuk, Sofonija, Hagej,
Caharija in Malahija,

2) Sveto pismo novega zakona ima 4 evangelije: sv. Ma¬
teja, sv. Marka, sv. Luka in sv. Janeza; dejanje apostolov
sv. Luka; 14 listov sv. Pavla, 7 listov drugih apostolov in
skrivno razodetje sv. Janeza. — Sv. Pavel je pisal te-le
liste: 1 Rimljanom, 2 Korinčanom, 1 Galačanom, 1 Efežanom,
1 Filipljanom, 1 Kološanom, 2 Tesaloničanom, 2 Timoteju, 1 Titu,
1 Filemonu, 1 Hebrejcem; izmed drugih apostolov je pisal: sv. Jakob
1 list, sv. Peter 2, sv. Janez 3, sv. Juda Tadej 1.



14

17. Kaj je ustno izročilo?
Ustno izročilo so tisti razodeti nauki, ki so jih
apostoli sicer oznanjevali, pa ne zapisali. 1)

18. Kako je ustno izročilo prišlo do nas?
Ustno izročilo je prišlo do nas:
1. po ustnem poduku in po obredih svete cerkve,
2. po cerkvenih veroizpovedih;
3. po določilih papežev in cerkvenih zborov;
4. po spisih cerkvenih očetov 2) in po cerkvenih

spomenikih.

19. Ali moremo razodete resnice spoznati tudi z raz¬
umom?
Nekaj razodetih resnic moremo spoznati tudi z
razumom; mnogo jih pa ne more spoznati noben
ustvarjen razum, še manj pa jih umeti.

20. Kako pravimo razodetim resnicam, katerih ne more
spoznati in umeti noben ustvarjen razum?
Razodetim resnicam, katerih ne more spoznati in
umeti noben ustvarjen razum, pravimo verske
skrivnosti.

21. Ali je vera k zveličanju potrebna?
Vera je k zveličanju neobhodno potrebna; zakaj
„brez vere ni mogoče, dopasti Bogu“. (Hebr. 11, 6.)

1) „Bratje, stojte torej trdno in držite se izročil, ki ste se
jih naučili ali po govorjenju ali po našem listu. 11 (II. Tes. 2, 14.)

2 ) Najznamenitejši cerkveni očetje so, na zahodu: sv. Ambrož
(t 397), sv. Hijeronim (f 420), sv. Avguštin (j- 430), sv. Gregor
Veliki (f 604); na vzhodu: sv. Atanazij (f 373), sv. Bazilij (f 379),
sv. Gregor Nacijanški (f 389), sv. Janez Krizostom (f 407).



15

22. Zakaj je vera k zveličanju neobhodno potrebna?

Vera je k zveličanju neobhodno potrebna, ker
more človek spoznati svoj večni namen samo po
veri in ga doseči edino tedaj, če živi, kakor ga
vera uči. 1)

23. Kakšna mora biti naša vera?

Naša vera mora biti:
1. splošna,
2. trdna,
3. živa,
4. stanovitna.

^ 24. Kdaj je naša vera splošna?

Naša vera je splošna, če verujemo brez izjeme vse,
kar uči katoliška cerkev.

% 25. Kdaj je naša vera trdna?

Naša vera je trdna, če verujemo tako, da prav nič
ne dvomimo.

^26. Kdaj je naša vera živa?

Naša vera je živa, če živimo tako, kakor vera
zahteva. 2)

*) „Kdor ne veruje, bo pogubljen.“ (Mark. 16, 16.)
2) ,.Kakor je telo brez duše mrtvo, tako je mrtva tudi vera

brez del.“ (Jak. 2, 26.)



16

% 27. Kdaj je naša vera stanovitna?

Naša vera je stanovitna, če smo pripravljeni, raje
dati vse, tudi življenje, kakor odpasti od vere ali
jo zatajiti. 12 )

28. Ali zadostuje, da samo splošno verujemo, kar je
Bog razodel?

Nikakor ne zadostuje, da samo splošno verujemo,
kar je Bog razodel, temveč si moramo prizadevati,
da tudi posamezne razodete resnice natančneje
spoznavamo in verujemo.

29. Katere resnice moramo pred vsem natančno znati
in verovati?

Pred vsem moramo natančno znati in verovati šest
temeljnih resnic, namreč:
1. da je en Bog;
2. da je Bog pravičen sodnik, ki dobro plačuje in

hudo kaznuje; 3)
3. da so tri božje osebe: Oče, Sin in sveti Duh;
4. da se je Bog Sin, druga božja oseba, včlovečil,

da bi nas s svojo smrtjo na križu odrešil in
večno zveličal;

5. da je človeška duša neumrjoča; 3)
6. da je milost božja k zveličanju potrebna.4)

*) Vzgled: sveti mučenci.
2) „Kdor hoče pristopiti k Bogu, mora verovati, da je, in da

plačuje tiste, ki ga iščejo.“ (Hebr. 11, 6.)
8) „Ne bojte se tistih, ki telo umore, duše pa ne morejo

umoriti." (Mat. 10, 28.)
*) „Brez mene ne morete ničesar storiti." (Jan. 15, 5.)



17

30. Zakaj moramo pred vsem šest temeljnih resnic
natančno znati in verovati?

Šest temeljnih resnic moramo zato pred vsem na¬
tančno znati in verovati, ker so temelj krščanskemu
življenju.

31. Kaj nam je razven šest temeljnih resnic še za¬
povedano znati?

Razven šest temeljnih resnic nam je še zapove¬
dano znati:
1. apostolsko vero;
2. Gospodovo molitev ali očenaš in češčenamarijo;
3. deset božjih in pet cerkvenih zapovedij;
4. sedem svetih zakramentov;
5. najpotrebnejše nauke o krščanski pravičnosti.

32. Ali je zadosti, da vero samo poznamo in v srcu
hranimo ?

Nikakor ni zadosti, da vero samo poznamo in v
srcu hranimo; moramo jo tudi na zunaj kazati z
besedo in dejanjem. 1)

33. S katerim znamenjem posebno spoznava katoliški
kristijan svojo vero?

Katoliški kristijan svojo vero posebno spoznava z
znamenjem svetega križa, ko se namreč pokriža.

l) „Kdorkoli bo mene spoznal pred ljudmi, tega bom spoznal
tudi jaz pred svojim Očetom, ki je v nebesih; kdor pa mene zataji
pred ljudmi, tega bom zatajil tudi jaz pred svojim Očetom, ki je
v nebesih. “ (Mat. 10, 32. 33.)

Vel. katekizem. 2



18

sjc 34. Kako se pokrižavamo ?

Pokrižavamo se na dvojen način:
1. tako, da s palcem desne roke naredimo križ na

čelo, usta in prsi in pri tem izgovarjamo besede:
„V imenu O f četa in Si f na in svetega f Duha.
Amen“; ali

2. tako, da se z desno roko dotaknemo čela in
prsij, potem leve in desne rame ter ob enem
izgovarjamo besede: „Y imenu Očeta — in Sina
— in svetega — Duha. Amen.“

35. Katere verske resnice posebno spoznavamo, kadar
se pokrižamo?

Kadar se pokrižamo, posebno spoznavamo ti dve
verski resnici:
1. da so tri božje osebe;
2. da nas je Jezus Kristus s svojo smrtjo na
križu odrešil.

36. Kje je v kratkem sestavljeno, kar mora verovati
katoliški kristijan?

Kar mora verovati katoliški kristijan, je v kratkem
sestavljeno v apostolski veroizpovedi ali „apostolski
veri“.

Pomni! Zahvali Boga za milost svete vere in drži se
trdno naukov katoliške cerkve; zakaj, kakor pravi sv. Avguštin,
„večjega bogastva, večjega zaklada ni, kakor je katoliška vera“.
Spoznavaj zmiraj očitno in pogumno svojo katoliško vero in zato
se tudi nikdar ne sramuj znamenja svetega križa. — Blagor ti, če
boš mogel kdaj reči s sv. Pavlom: „Dober boj sem bojeval, . . . vero
obranil. 11 (II. Tim. 4, 7.)



19

2. Oddelek.
0 apostolski veroizpovedi.

37. Kako se glasi apostolska vera?

Apostolska vera se glasi:
„Verujem v Boga, Očeta vsemogočnega, stvar¬

nika nebes in zemlje. — In v Jezusa Kristusa, Sina
njegovega edinega, Gospoda našega; — kateri je
bil spočet od svetega Duha, rojen iz Marije De¬
vice; — trpel pod Poncijem Pilatom, križan bil,
umrl in v grob položen; — šel pred pekel, tretji
dan od mrtvih vstal; — šel v nebesa, sedi na
desnici Boga Očeta vsemogočnega; — od ondot
bo prišel sodit žive in mrtve. — Verujem v sve¬
tega Duha; — sveto katoliško cerkev, občestvo
svetnikov; — odpuščanje grehov; — vstajenje mesa;
— in večno življenje. — Amen.*1

38. Zakaj se apostolska vera imenuje „apostolska“ ?

Apostolska vera se imenuje „apostolska“, ker iz¬
vira od apostolov.

39. Koliko delov ali členov ima apostolska vera?

Apostolska vera ima dvanajst delov ali členov.

Prvi člen apostolske vere.

40. Kako se glasi prvi člen apostolske vere?

Prvi člen apostolske vere se glasi: „Verujem v
Boga, Očeta vsemogočnega, stvarnika nebes in
zemlje.**

2*



20

41. Kaj nas uči prvi čien apostolske vere?

Prvi člen apostolske vere nas uči:
1. da je Bog;
2. da se prva božja oseba imenuje Oče;
3. da je Bog ustvaril nebo in zemljo.

1. O Bogu.
42. Kaj je Bog?

Bog je bitje, katero je samo od sebe in neskončno
popolno. 1)

43. Kaj pomeni: Bog je sam od sebe?

Bog je sam od sebe pomeni: Bog ni postal in svojih
popolnostij ni dobil od nobenega drugega bitja.

44. Kaj pomeni: Bog je neskončno popoln?

Bog je neskončno popoln pomeni: Bog ima vse
dobre lastnosti v naj višji meri.

45. Katere lastnosti božje si moramo posebno za¬
pomniti?

Posebno si moramo zapomniti te-le lastnosti božje:
Bog je zgolj duh, večen in nespremenljiv, povsod
pričujoč in vseveden, neskončno moder in vse¬
mogočen, neskončno svet in pravičen, neskončno
dobrotljiv in usmiljen, neskončno resničen in zvest.

b „Jaz sem, ki sem.“ (II. Mojz. 3, 14.) — „Gospod, tebi ga
ni enakega; velik si ti, in veliko je tvoje ime v moči.“ (Jer. 10, 6.)



21

46. Kaj pomeni: Bog je zgolj duh?

Bog je zgolj duh pomeni: Bog je bitje, ki ima
najpopolnejši um in najpopolnejšo prosto voljo,
telesa pa ne. 1)

47. Kaj pomeni: Bog je večen?

Bog je večen pomeni: Bog je vselej bil, je in bo
vselej. 2)

48. Kaj pomeni: Bog je nespremenljiv?

Bog je nespremenljiv pomeni: Bog je sam v sebi
od vekomaj do vekomaj vedno isti. 3)

49. Kaj pomeni: Bog je povsod pričujoč?

Bog je povsod pričujoč pomeni: Bog je povsod, v
nebesih in na zemlji. 4* )

50. Kaj pomeni: Bog je vseveden?

Bog je vseveden pomeni: Bog vč vse, preteklo,
sedanje in prihodnje; vč tudi naše najskrivnejše
misli. 6*** )

*) „Bog je duh.“ (Jan. 4, 24.)
2) „Predno so postale gorS in je bila ustvarjena zemlja in

nje okrog, si ti od vekomaj do vekomaj, o Bog!“ (Ps. 89, 2.)
3) „Jaz sem Gospod in se ne spreminjam. 11 (Mal. 3, 6.)
4) ,,Kam pojdem pred tvojim duhom? in kam pobežim pred

tvojim obličjem? Ako bi šel v nebo, si ti ondi; ako bi šel v pekel,
si ti tukaj. “ (Ps. 138, 7. 8.)

s) „Nobena stvar ni nevidna pred njim, ampak vse je golo
in odgrneno pred očmi tistega, kateremu nam bo treba dajati od¬
govor. “ (Hebr. 4, 13.)



22

51. Kaj pomeni: Bog je neskončno moder?

Bog je neskončno moder pomeni: Bog urejuje vse
tako, da vselej doseže svoje najsvetejše namene. 1)

52. Kaj pomeni: Bog je vsemogočen?

Bog je vsemogočen pomeni: Bog je ustvaril nebo
in zemljo in vse, kar je; storiti more vse, kar
hoče. 2)

53. Kaj pomeni: Bog je neskončno svet?

Bog je neskončno svet pomeni: Bog hoče in ljubi
samo dobro in sovraži vse hudo. 3)

54. Kaj pomeni: Bog je neskončno pravičen?

Bog je neskončno pravičen pomeni: Bog plačuje
dobro in kaznuje hudo, kakor kdo zasluži. 4)

55. Kaj pomeni: Bog je neskončno dobrotljiv?

Bog je neskončno dobrotljiv pomeni: Bog je poln
ljubezni do svojih stvarij; vse dobro imamo od
njega. 5)

*) „Kako veličastna so tvoja dela, o Gospod! vse si naredil
v modrosti. 11 (Ps. 103, 24.)

2) >;Vse, karkoli hoče, stori Gospod na nebu, na zemlji, v
morju in v vseh brezdnih.“ (Ps. 134, 6.)

s) „Jaz sem Gospod, vaš Bog; bodite sveti, ker sem jaz svet.“
(III. Mojz. 11, 44.) — Postava na Sinajski gori. (II. Mojz. 20.)

4) Bog „sodi brez ozira na zunanjo veljavo vsakega po nje¬
govem delu.“ (I. Petr. 1, 17.) — Vzgled: bogatin in ubogi Lazar.
(Luk. 16, 19. nasl.)

5) „Kaj imaš, česar bi ne bil prejel? 11' (I. Kor. 4, 7.)



23

56. Kaj pomeni: Bog jo neskončno usmiljen?

Bog je neskončno usmiljen pomeni: Bog je pri¬
pravljen in voljan, odpustiti nam grehe in odvrniti
hudo od nas. 1)

57. Kaj pomeni: Bog je neskončno resničen in zvest?

Bog je neskončno resničen in zvest pomeni: vse,
kar Bog reče, je res, in kar obljubi ali zažuga,
gotovo izpolni. 2)

58. Iz česa spoznavamo, da je Bog, in kakšne lastnosti
da ima?

Daje Bog, in kakšne lastnosti da ima, spoznavamo:
1. iz vidnega sveta; 3)
2. iz glasu svoje vesti; 4)
3. zlasti iz nadnaravnega razodetja.

Pomni! Veseli se neskončne popolnosti božje in ljubi ,
Boga nad yse; samo on more osrečiti tvoje srce. „Kaj imam/
v nebesih, in kaj ljubim na zemlji, kakor tebe? . . . Bog moje^t
srca in delež moj je Bog vekomaj.“ (Ps. 72, 25. 26.) /

*) „Kakor resnično živim, pravi Gospod, nočem smrti hudob¬
neža, temveč, da se ... . vrne s svojega pota in živi.“ (Eceh. 33,
11.) — Vzgled: Ninive (Jon. 3.); izgubljeni sin. (Luk. 15, 11. nasl.)

2) „Bog ni ko človek, da bi lagal; tudi ne ko sin človekov,
da bi se spreminjal. Bekel je, in ne bi storil? Govoril je, in ne
bi izpolnil?“ (IV. Mojz. 23, 19.)

8) „Neumnež pravi v svojem srcu: Ni Boga! 1' (Ps. 13, 1.)
— „Kar je nevidnega na njem (na Bogu), se od ustvarjenja sveta
sem spoznava in vidi po tem, kar je ustvarjenega, tudi njegova večna
moč in božanstvo, tako da (pagani) nimajo izgovora." (Rimlj. 1, 20.)

4) „Oni (pagani) kažejo, da je delo postave zapisano v nji¬
hovih srcih, ker jim o tem pričuje njihova vest." (Rimlj. 2, 15.) —
„Nikdo ne taji Boga, razven tisti, kateremu bi bilo ljubše, če bi
ne bilo Boga." (Sv. Avguštin.)



24

2. O treh božjih osebah.

59. Ali je več, kakor en Bog?
Le en Bog je. 1)

60. Koliko je oseb v Bogu?
V Bogu so tri osebe.

61. Kako se imenujejo tri božje osebe?

Tri božje osebe se imenujejo: prva Oče, druga Sin,
tretja sveti Duh. 2)

62. Ali je vsaka božja oseba pravi Bog?

Vsaka božja oseba je pravi Bog: Oče je pravi Bog,
Sin je pravi Bog, sveti Duh je pravi Bog; in vendar
je le en Bog.

63. Zakaj so tri božje osebe le e n Bog ?

Tri božje osebe so le en Bog, ker imajo vse tri
le eno in isto nerazdeljivo bistvo in naravo ali
naturo in zato tudi iste božje lastnosti.

64. Kako se razločujejo tri božje osebe med seboj ?

Tri božje osebe se razločujejo tako med seboj:
Oče je sam od sebe od vekomaj; Sin je rojen od
Očeta od vekomaj; sveti Duh izhaja zajedno od
Očeta in Sina od vekomaj. 8)
*) „Jaz sem Gospod, in ni drugega več; razven mene ni

Boga.“ (Iz. 45, 5.)
s) „Krščujte jih y imenu Očeta in Sina in svetega Duha.“

(Mat. 28, 19.) — Jezusov krst. (Mat. 3, 13. nasl.)
s) ,.Gospod mi je rekel: Moj Sin si ti, danes sem te rodil.“

(Ps. 2, 7.) — „Kadar pa pride Tolažnik, katerega vam pošljem od
Očeta, Duh resnice, kateri izhaja od Očeta, on bo pričeval o meni.“
(Jan. 15, 26.)



25

ijc 65. Katera dela se prilastujejo posameznim božjim
osebam?

Posameznim božjim osebam se prilastujejo ta-le
dela: Očetu stvarjenje, Sinu odrešenje, svetemu
Duhu posvečenje.

66. Kako se imenujejo tri božje osebe skupaj?

Tri božje osebe skupaj se imenujejo presveta Trojica.
(Praznik presvete Trojice.)

Pomnil Moli nepojmljivo skrivnost presvete Trojice v
ponižni veri in zahvali Očeta, ki te je ustvaril, Sina, ki te je
odrešil, in svetega Duha, ki te je posvetil. „Cast bodi Očetu
in Sinu in svetemu Duhu, kakor je bilo v začetku, zdaj in
vselej in na vekomaj. Amen.“ Nikdar ne pozabi, kar si pre¬
sveti Trojici slovesno obljubil pri svetem krstu.

3. O stvarjenju, ohranjenju in vladanju sveta.

67. Zakaj imenujemo Boga „stvarnika nebes in zemlje"?

Boga imenujemo „stvarnika nebes in zemlje 11 ,
ker je ustvaril ves svet: nebo in zemljo in vse,
kar je. 1)

68. Kaj pomeni beseda „ustvariti“?

Beseda „ustvariti“ pomeni: iz nič kaj narediti.

69. Čemu je Bog ustvaril svet?

Bog je ustvaril svet:
1. v svojo čast;
2. v blagor stvarem.
*) ,,V začetku je Bog ustvaril nebo in zemljo." (I. Mojz. 1, 1.)



26

70. Kako skrbi Bog za ustvarjeni svet?

Bog skrbi za ustvarjeni svet tako, da ga neprene¬
homa ohranjuje in vlada.

Hs71. Kaj pomeni: Bog ohranjuje svet?

Bog ohranjuje svet pomeni: Bog stori s svojo
vsemogočnostjo, da obstoji ves svet in vsaka stvar,
dokler on hoče. 1)

^ 72. Kaj pomeni: Bog vlada svet?

Bog vlada svet pomeni: Bog vodi in obrača vse
na dobro; nič se ne zgodi, če on noče, ali če on
ne pripusti. 23* )

X 73. Ali vodi in obrača Bog tudi hudo in trpljenje na
^ dobro?

Bog vodi in obrača tudi hudo in trpljenje na dobro:
hudobne hoče s tem kaznovati in poboljšati, dobre
pa skušati in jim povečati zasluženje za nebesa.

^ 74. Zakaj pripušča Bog tudi greh?

Bog pripušča tudi greh, ker noče vzeti človeku
proste volje, in ker more tudi nasledke greha
obrniti na dobro. 8)

J ) „Kako bi moglo kaj obstati, ako bi ti ne hotel?“ (Modr.
11, 26.)

2 ) „Ali se ne prodasta dva vrabca za en vinar? In ne eden
izmed njiju ne pade na zemljo brez vašega Očeta. Vaši lasje na
glavi pa so vsi prešteti. “ (Mat. 10, 29. 30.)

3) ,,Vi (bratje egiptovskega Jožefa) ste mislili hudo zoper
mene, Bog pa je tisto obrnil na dobro. “ (I. Mojz. 50, 20.)



27

75. Kako imenujemo skrb, s katero Bog vse ohranjuje
in vlada?
Skrb, s katero Bog vse ohranjuje in vlada, ime¬
nujemo božjo previdnost.
Pomnil Zaupaj vedno trdno in otroško v božjo pre¬

vidnost, ki ti hoče vselej le dobro, in nikar ne toži o božjih
naredbah. „Tistim, ki ljubijo Boga, služi vse k dobremu. 1'
(Rimlj. 8, 28.)

4. O angelih.

76. Katere so najimenitnejše stvari božje?
Najimenitnejše stvari božje so angeli.

77. Kaj so angeli?
Angeli so zgolj duhovi, to je take stvari, ki imajo
um in prosto voljo, telesa pa ne. 1)

78. Čemu je Bog ustvaril angele?
Bog je ustvaril angele, da ga molijo in ljubijo, mu
služijo in ljudi varujejo. 2)

79. Kakšni so bili angeli, ko jih je Bog ustvaril?
Ko je Bog angele ustvaril, bili so dobri in srečni;
obdarjeni so bili s posvečujočo milostjo božjo in
z mnogimi popolnostmi.

80. Ali so vsi angeli ohranili milost božjo?
Angeli niso vsi ohranili milosti božje; mnogi so
jo izgubili z grehom napuha.

*) Sveto pismo omenja devet angelskih vrst ali korov, ki so
tem popolnejši, kolikor višji, in sicer: angele, nadangele, prvaštva,
oblasti, moči, gospodstva, prestole, kerubine in seraflne. (Efež. 1, 21;
Kološ. 1, 16.)

2) „Hvalite Gospoda vsi njegovi angeli; ki, mogočni v moči,
izpolnjujete njegovo voljo." (Ps. 102, 20.) — „Svojim angelom je
zapovedal zavoljo tebe, naj te varujejo na vseh tvojih potih."
(Ps. 90, 11.) - Vzgled: Lot (I. Mojz. 19.); Tobija (Tob. 5. nasl.)



28

81. Kako je Bog kaznoval napuhnene angele?
Bog je kaznoval napuhnene angele s tem, da jih
je vekomaj zavrgel in pahnil v pekel. 1)

82. Kako pravimo zavrženim angelom?
Zavrženim angelom pravimo hudobni duhovi ali
hudiči.

83. Kako je Bog poplačal dobre angele?
Dobre angele je Bog poplačal z večnim zveličanjem
v nebesih. 2)

84. Kakšni so dobri angeli do nas?
Dobri angeli so nam blagohotni: nas ljubijo in
varujejo na duši in na telesu, opominjajo k dobremu
in prosijo za nas.

85. Kako pravimo angelom, katere je Bog posebno od¬
ločil, da nas varujejo?
Angelom, katere je Bog posebno odločil, da nas
varujejo, pravimo, angeli varuhi.
(Praznik svetih angelov varuhov.)

86. Kakšno dolžnost imamo do svojih angelov varuhov?
Do svojih angelov varuhov imamo dolžnost, da jih
častimo in na pomoč kličemo, da poslušamo njihove
opomine in smo jim hvaležni.
*) „Bog tudi angelom, ki so grešili, ni zanesel, temveč jih je

s peklenskimi vrvmi v brezdno potegnil in jih izročil v trpljenje."
(II. Petr. 2, 4.)

2) „Njih angeli v nebesih vedno gledajo obličje mojega Očeta,
ki je v nebesih." (Mat. 18, 10.)



29

87. Kakšni so hudobni duhovi proti nam?

Hudobni duhovi so nam sovražni: črtijo in zavidajo
nas ter nas napeljujejo v greh; žele nam škodovati
na duši in na telesu ter nas večno pogubiti. 1)

88. Kako se ustavljajmo zalezovanju hudobnih duhov?

Zalezovanju hudobnih duhov se ustavljajmo tako,
da čujemo in molimo in se stanovitno bojujemo
zoper njihove skušnjave. 2)
Pomni! Posnemaj dobre angele: bodi čist, voljen za

vse dobro in pobožen; vedi se lepo in spodbudno pri službi
božji; pomagaj bližnjemu k vsemu dobremu. —Varuj se, da
ne postaneš z grehom podoben hudobnim duhovom ali celo
njihov pomočnik, ko bi namreč druge zapeljeval v greh.

5. O človeku.

89. Katera je za angeli najimenitnejša stvar božja?

Za angeli je človek najimenitnejša stvar božja.

90. Iz česa je človek?

Človek je iz telesa in neumrjoče duše, ki je po
svoji naravi ali naturi podoba božja. 3)

91. Zakaj je človeška duša po svoji naravi podoba božja?
Človeška duša je po svoji naravi podoba božja, ker
je neumrjbe duh ter ima um in prosto voljo.
») Vzgledi: Eva (I. Mojz. 3.); Job (Job 2.); Juda Iškarijot

(Jan. 13, 2.); obsedenci.
2) „Bodite trezni in čujte; ker hudič, vaš zopernik, hodi okoli

kakor rjoveč lev in išče, koga bi požrl. Temu se ustavljajte trdni
v veri.“ (I. Petr. 5, 8. 9.)

s) »Naredil je Gospod Bog človeka iz ila zemlje, in je vdihnil v
njegovo obličje duha življenja, in bil je človek živa stvar.“ (I. Mojz. 2,7.)
— Naredimo človeka po svoji podobi in sličnosti. 1* (I. Mojz. 1, 26.)



30

92. Čemu je Bog ustvaril človeka?
Bog je ustvaril človeka, da ga spoznava in časti,
ga ljubi in mu služi ter se tako večno zveliča. 1)

sfc 93. Ali se more človek zveličati samo s svojimi narav¬
nimi močmi?
Človek se ne more zveličati samo s svojimi narav¬
nimi močmi; ker zveličanje, za katero je od Boga
namenjen, je nadnaravno in se torej more do¬
seči le z nadnaravnimi pripomočki svete vere
in milosti božje.

94. Kako je bilo ime prvima človekoma?
Prvima človekoma je bilo ime Adam in Eva, ki
sta prva roditelja vsega človeškega rodu.

95. Kakšna sta bila prva človeka, ko ju je Bog ustvaril?
Ko je Bog ustvaril prva človeka, bila sta dobra
in srečna; ker:
1. imela sta posvečujočo milost božjo, bila sta sveta in
pravična in tako nadnaravno Bogu podobna;

2. bila sta otroka božja in imela sta pravico do
nadnaravnega zveličanja v nebesih;

3. imela sta globoko spoznanje in voljo nagneno
k dobremu;

4. živela sta v raju, prosta vsakeršnega trpljenja
in neumrjčča tudi po telesu.

96. Ali sta prva človeka od Boga podeljene darove
prejela samo zase?
Prva človeka od Boga podeljenih darov nista pre¬
jela samo zase, temveč tudi za svoje potomce, ki
bi jih bili po njih podedovali.
l) ,,Ljubi Gospoda svojega Boga iz vsega svojega srca.“ (Mat.

22, 37.) — Bog „hoče, da bi bili zveličani vsi ljudje in bi prišli k
spoznanju resnice." (I. Tim. 2, 4.)



31

97. Ali sta prva človeka ostala dobra in srečna?

Prva človeka nista ostala dobra in srečna; hudo
sta se pregrešila in sta tako postala nesrečna na
duši in na telesu.

98. S čim sta se prva človeka hudo pregrešila?

Prva človeka sta se s tem hudo pregrešila, da
sta, zapeljana od hudobnega duha, jedla sad dre¬
vesa, ki ga jima je bil Bog prepovedal.

99. Kako sta postala prva človeka vsled svojega greha
nesrečna na duši in na telesu?

Prva človeka sta postala vsled svojega greha ne¬
srečna na duši in na telesu tako-le:
1. izgubila sta posvečujočo milost božjo, in zato
tudi nista bila več nadnaravno Bogu podobna;

2. nehala sta biti otroka božja, izgubila sta pra¬
vico do večnega zveličanja, in zaslužila sta
večno pogubljenje;

3. njuno spoznanje je oslabelo, in njuna volja se
je nagnila k hudemu;

4. izgnana sta bila iz raja, morala sta mnogo
trpeti in nazadnje umreti.

100. Ali je Adamov greh škodoval samo prvima člove¬
koma?

Adamov greh ni škodoval samo prvima človekoma;
s svojimi hudimi nasledki je prešel tudi na nas,
ki smo Adamovega rodu. 1)
*) „Kakor je po enem človeku greh prišel na svet in po

grehu smrt, in tako je nad vse ljudi prišla smrt, ker so vsi v njem
grešili. 1' (Rimlj. 5, 12.)



32

101. Kako se pravi grehu, ki je prešel od prvih starišev
tudi na nas?
Grehu, ki je prešel od prvih starišev tudi na nas,
pravi se izvirni ali podedovani greh, ker ga nismo
storili sami, temveč smo ga takorekoč podedovali.

102. Kdo edini je bil obvarovan izvirnega greha?
Blažena Devica Marija edina je bila obvarovana
izvirnega greha, in to po posebni milosti božji z
ozirom na zasluženje Jezusa Kristusa.
(Praznik brezmadežnega spočetja Device Marije, 8. decembra.)

^ 103. Zakaj je bila blažena Devica Marija obvarovana
izvirnega greha?
Blažena DevicaMarija je bila obvarovana izvirnega
greha, ker je bila izbrana za mater Sinu božjemu.

104. Kaj je Bog storil, da bi se ljudje tudi po grehu
prvih starišev mogli zveličati?
Da bi se ljudje tudi po grehu prvih starišev mogli
zveličati, se jih je Bog usmilil in je obljubil Od¬
rešenika že prvima človekoma. 1)

105. Kdaj je prišel obljubljeni Odrešenik na svet?
Obljubljeni Odrešenik je prišel na svet kakih štiri
tisoč let potem, ko je Bog ustvaril prva dva človeka.

^ 106. Zakaj Bog Odrešenika ni poslal takoj, ko ga je
^ obljubil?

Bog Odrešenika zato ni poslal takoj, ko ga je
obljubil, ker je hotel, da bi ljudje spoznali vso
nesrečo greha, da bi hrepeneli po Odrešeniku in
ga radi sprejeli.
(Adventni čas.)

*) „Sovraštvo bom naredil med teboj in med ženo, in med
tvojim zarodom in njenim zarodom; ona ti bo glavo strla, in ti
boš zalezovala njeno peto.“ (I. Mojz. 3, 15.)



33

107. Kdo je obljubljeni Odrešenik?
Obljubljeni Odrešenik je Jezus Kristus.
Pomni! Zahvali Boga, da te je ustvaril po svoji podobi,

in sovraži greh, ki je zanesel vso nesrečo na svet. Zahvali
pa tudi Boga, da te ni na večno zavrgel kakor napuhnene
angele, temveč ti je poslal Odrešenika.

Drugi člen apostolske vere.

108. Kako se glasi drugi člen apostolske vere?
Drugi člen apostolske vere se glasi: „In v Jezusa
Kristusa, Sina njegovega edinega, Gospoda našega. “

109. Kaj nas uči drugi člen apostolske vere?

Drugi člen apostolske vere nas uči, da je Jezus
Kristus
1. edini Sin Boga Očeta;
2. Bog in človek skupaj;
3. naš Gospod.

110. Kaj pomeni ime „iezus“?
Ime „Jezus" pomeni: Odrešenik ali Zveličar.')
(Praznik presvetega imena Jezusovega.)

111. Zakaj se imenuje Jezus Odrešenik ali Zveličar?
Jezus se imenuje Odrešenik ali Zveličar, ker nas
je greha in pogubljenja odrešil in nam prinesel
milost in zveličanje.

112. Kaj pomeni ime „Kristus“?
Ime „Kristus“ pomeni tisto, kar ime Mesija, nam¬
reč: Maziljenec.
‘) ,.Imenuj njegovo ime Jezus; on bo namreč odrešil svoje

ljudstvo njih grehov. 11 (Mat. 1, 21.)
Vel. katekizem. 3



34

sfs 113. Zakaj se imenuje Jezus Maziljenec ?
Jezus se imenuje Maziljenec, ker se je v stari
zavezi najvišja čast in oblast podeljevala z mazi¬
ljenjem, in ker ima Jezus vso čast in oblast kot
naš najvišji učenik, duhovnik in kralj. 1)

114. Zakaj se imenuje Jezus „edini“ Sin božji?
Jezus se imenuje „edini“ Sin božji, ker je samo
on pravi božji Sin.

115. Zakaj pravimo: Jezus Kristus je Bog in človek
skupaj?
Jezus Kristus je Bog in človek skupaj, pravimo
zato, ker je od vekomaj Bog in si je v času pri¬
vzel tudi človeško naravo, to je dušo in telo, ter
se je tako včlovečil. 2)

116. Koliko narav je v Jezusu Kristusu?
V Jezusu Kristusu ste dve naravi: božja in člo¬
veška.

117. Koliko oseb je v Jezusu Kristusu?
V Jezusu Kristusu je le ena oseba, in sicer božja,
ki združuje v sebi božjo in človeško naravo.

118. Čemu se je Sin božji včlovečil?
Sin božji se je včlovečil, da bi nas s svojo smrtjo
na križu odrešil in večno zveličal.

119. Zakaj se imenuje Jezus Kristus „naš Gospod"?
Jezus Kristus se imenuje „naš Gospod", ker je
Bog in naš Odrešenik in smo torej mi popolnoma
njegova last.
b Jezusa iz Nazareta je „Bog mazilil s svetim Duhom in z

močjo.“ (Dej. ap. 10, 38.)
2) „In Beseda je meso postala, in je med nami prebivala. 11

(Jan. 1, 14.)



35

120. Odkod vemo, da je Jezus Kristus Sin božji in pravi
Bog?
Da je Jezus Kristus Sin božji in pravi Bog, vemo:
1. ker je to pričeval nebeški Oče; 1)
2. ker je to zatrjeval Jezus Kristus sam; 2)
3. ker so to učili apostoli; 3)
4. ker to vedno uči katoliška cerkev.

121. Odkod vemo, da je Jezus Kristus obljubljeni Od¬
rešenik?
Da je Jezus Kristus obljubljeni Odrešenik, vemo
odtod, ker se je v Jezusu Kristusu izpolnilo vse,
kar so o Odrešeniku napovedovali preroki, in na¬
znanjale predpodobe.

122. Kaj so preroki napovedovali o Odrešeniku?

Preroki so napovedovali o Odrešeniku:
1. kdaj bo prišel na svet, in kje se bo rodil; 4)
2. da bo čudeže delal, trpel in umrl; 56*** )
*) „Ta je moj ljubi Sin, nad katerim imam dopadenje. 1'

(Mat. 3, 17.)
2) „In veliki duhoven (Kajfa) mu je rekel: Zarotim te pri

živem Bogu, da nam poveš, ali si ti Kristus, Sin božji ?“ (Mat. 26,
63.) — „Jezus pa mu je rekel: Jaz sem.“ (Mark. 14, 62.)

8) „Odgovoril je Simon Peter in rekel: Ti si Kristus, Sin
živega Boga.“ (Mat. 16, 16.)— „Tomaž je odgovoril in mu rekel:
Moj Gospod in moj Bog." (Jan. 20, 28.)

4) „Kraljeva palica ne bo vzeta od Juda . . ., dokler ne pride
tisti, M ima biti poslan, in katerega čakajo narodi. 11 (I. Mojz. 49,10.)
— „Tako je pisano po preroku: In ti, Betlehem, zemlja Judova,
nisi nikakor najmanjši med vojvodi Judovimi; zakaj iz tebe pride
vojvoda, kateri bo vladal moje ljudstvo Izrael." (Mat. 2, 5. 6.)

6) „Bog sam bo prišel in vas bo rešil. Tedaj se bodo odprle
slepim oči, in ušesa gluhih bodo odmašena. Tedaj bo kraljevi skakal
kakor jelen, in jezik mutastih se bo razvezal. 11 (Iz. 35, 4—6.) '■—

3*



36

3. da bo od mrtvih vstal in v nebesa šel;* 1)
4. da bo ustanovil sveto cerkev, katera nikdar ne
bo prenehala. 2)

123. Katere so najimenitnejše predpodobe Odrešenika?
Najimenitnejše predpodobe Odrešenika so: Abel,
Melhizedek in Izaak, egiptovski Jožef in Jona;
velikonočno jagnje in bronasta kača.
Pomnil »Hvaljen bodi Jezus Kristus — na veke! u

Njegovi, to je našega Gospoda in Odrešenika, hočemo biti;
»zakaj nobeno drugo ime pod nebom ni dano ljudem, v
katerem bi mi mogli zveličani biti.“ (Dej. ap. 4, 12.)

Tretji člen apostolske vere.

124. Kako se glasi tretji člen apostolske vere?
Tretji člen apostolske vere se glasi: »Kateri je bil
spočet od svetega Duha, rojen iz Marije Device/*

125. Kaj nas uči tretji člen apostolske vere?
Tretji člen apostolske vere nas uči, kako se je
Sin božji včlovečil.

126. Kako se je včlovečil Sin božji?
Sin božji se je včlovečil tako, da si je čudežno,
z močjo svetega Duha, privzel človeško naravo. 3)
(Praznik Marijinega oznanjenja, 25. marca.)

»Moje roke in moje noge so mi prebodli, vse moje kosti so
prešteli; . . . moja oblačila so si razdelili, in za mojo suknjo so
vadljali." (Ps. 21, 17—19.)

l) »Ne boš pustil moje duše v peklu, in tudi ne boš pripustil
svojemu Svetemu videti trohnobe." (Ps. 15, 10.)

a) »On bo gospodoval od morja do morja .... In molili ga
bodo vsi kralji zemlje, vsi narodi mu bodo služili." (Ps. 71, 8. 11.)

8) »Sveti Duh bo prišel v te (Marija), in moč Najvišjega te
bo obsenčila." (Luk. 1, 35.)



37

127. Koga hna Jezus Kristus kot človek za mater?

Jezus Kristus ima kot človek blaženo Devico
Marijo za mater.

128. Zakaj se imenuje Marija „Mati božja"?

Marija se imenuje „Mati božja", ker je rodila
Jezusa Kristusa, ki je Bog in človek skupaj. 1)

^ 129. Zakaj se imenuje Marija „blažena Devica"?

Marija se imenuje „blažena Devica", ker je ostala
vedno devica in jo moramo slaviti nad vse device. 2)

130. Ali ima Jezus Kristus kot človek očeta?

Jezus Kristus kot človek nima očeta; Jožef, ženin
Marijin, je bil samo rednik Jezusa Kristusa.
(Praznik svetega Jožefa, 19. marca.)

131. Kje je bil Jezus Kristus rojen?

Jezus Kristus je bil rojen v Betlehemu v hlevu.
(Božič, 25. decembra.)

132. Kdo je oznanil rojstvo Jezusa Kristusa?

Bojstvo Jezusa Kristusa so oznanili:
1. angeli pastirjem;
2. zvezda modrim v jutrovi deželi;
3. modri kralju Herodu in pismarjem;
4. sveti Duh starčku Simeonu in prerokinji Ani

v Jeruzalemu;
5. Simeon in Ana ljudstvu v templu.
*) „Odkod to meni, da pride mati mojega Gospoda k meni?"

(Luk. 1, 43.)
s) „Glej, Devica bo spočela in sina rodila." (Iz. 7, 14.) —

„Odslej me bodo blagrovali vsi narodi." (Luk. 1, 48.)



38

133. Kaj vemo iz Jezusovih otroških let?
Iz Jezusovih otroških let vemo to-lc:
1. osmi dan po rojstvu je dobil pri obrezovanju

ime Jezus;
2. štirideseti dan ga je Marija darovala v templu;
3. modri iz jutrove dežele so ga prišli molit in

so mu darovali zlata, kadila in mire;
4. Herodovemu zalezovanju je ušel v Egipt; po

Herodovi smrti sta ga pa Jožef in Marija pri¬
peljala v Nazaret.
(1. Praznik obrezovanja Gospodovega ali novo leto.
2. svečnica, 2. februarja..
3. praznik razglašenja Gospodovega ali sveti trije kralji,

6. januarja.
4. god nedolžnih otročičev, 28. decembra. — Sveta družina.)

134. Kaj vemo iz Jezusove mladosti?
Iz Jezusove mladosti vemo to-le:
1. ko je bil dvanajst let star, šel je s svojimi stariši
k velikonočnemu prazniku v Jeruzalem in je tam
zaostal; tretji dan pa so ga našli v templu;

2. bil je pokoren svojim starišein, rastel je v sta¬
rosti, modrosti in milosti pri Bogu in pri ljudeh
in živel je nepoznan, dokler ni začel javno učiti.

135. Kdaj je začel Jezus javno učiti?
Jezus je začel javno učiti, ko je bil trideset let star.

136. Kaj se je zgodilo, predno je začel Jezus učiti?
Predno je začel Jezus učiti, se je zgodilo to-le:
1. Janez Krstnik je oznanjeval pokoro in pričal, da
je Jezus jagnje božje, ki odjemlje grehe sveta;

2. Jezus je bil krščen od Janeza Krstnika v reki
Jordanu;
(Praznik svetega Janeza Krstnika, 24. junija.)



39

3. pri krstu se je prikazal sveti Duh v golobji
podobi nad Jezusom, in Bog Oče se je oglasil:
„Ta je moj ljubi Sin, nad katerim imam do-
padenje“ (Mat. 3, 17.);

4. po nagibu svetega Duha je šel Jezus v puščavo,
kjer se je postil štirideset dnij in štirideset
nočij; potem ga je hudobni duh skušal, in angeli
so mu stregli.
(Štiridesetčlanski post.)

137. Kako je Jezus učil?

Jezus je tako-le učil:
1. hodil je po svoji domovini od kraja do kraja,

in je povsod dobrote skazoval;
2. sprejemal je učence in izmed njih si izbral

dvanajst apostolov;
3. učil je resnice, katere moramo verovati, in čed¬

nosti, katere si moramo pridobivati.

138. S čim je Jezus spričal resnico svojega nauka?

Jezus je spričal resnico svojega nauka:
1. s svetostjo svojega življenja; 1)
2. z dokazi svetega pisma; 2)
3. s čudeži in prerokbami. 3** )

139. Kaj so čudeži?

Čudeži so taka izredna dela, katerih ne morejo
izvršiti naravne moči, temveč samo božja vse¬
mogočnost.
1) „Kdo izmed vas me bo greha prepričal? 11 (Jan. 8, 46.)
2) „Preiskujete pisma, .... in ona so, ki o meni pričujejo.“

(Jan. 5, 39.)
8) „Dela, katera jaz delam, pričujejo o meni, da me je Oče

poslal. 11 (Jan. 5, 36.)



40

ijc 140. Kakšne čudeže je Jezus delal?
Jezus je delal raznovrstne čudeže; spremenil je,
na primer, vodo v vino in nasitil dvakrat na tisoče
ljudij z malo kruhi in ribami; izganjal hudobne
duhove in pomiril vihar na morju; ozdravljal samo
s svojo besedo vsakovrstne bolnike, obujal mrtve
in sam veličastno vstal od mrtvih.

Kaj so prerokbe?
Prerokbe so določne napovedbe takih prihodnjih
rečij, katerih ne more noben drug vedeti, ko
sam Bog.

142. Kakšne prihodnje reči je Jezus napovedal?
Jezus je napovedal, da ga bo Juda izdal in Peter
zatajil; kako bo umrl, in da bo vstal od mrtvih;
da bo šel v nebesa in poslal svetega Duha; da
bo Jeruzalem razdejan, in še mnogo drugih rečij.

143. Ali so vsi verovali v Jezusa?
Niso vsi verovali v Jezusa; zlasti veliki duhovni,
pismarji in farizeji so ga sovražili zavoljo njego¬
vega nauka in ga skušali umoriti.
Pomni! Zahvali Boga, da se je iz ljubezni do tebe

včlovečil; trdno se drži njega in njegovega nauka in hodi
za njim. On ti kliče: „Jaz sem pot in resnica in življenje.
Nihče ne pride k Očetu, razven po meni.“ (Jan. 14, 6.)

Četrti člen apostolske vere.

144. Kako se glasi četrti člen apostolske vere?
Četrti člen apostolske vere se glasi: „ Trpel pod Pon-
cijem Pilatom, križan bil, umrl in v grob položen."

* 141



41

145. Ali je Jezus Kristus trpel kot Bog ali kot človek?
Jezus Kristus je trpel le kot človek; zakaj kot
Bog ni mogel trpeti.

146. Kaj je Jezus Kristus trpel?
Jezus Kristus je trpel neizrekljivo velike bolečine
na duši in na telesu.

147. Kaj je trpel Jezus na duši?
Na duši je Jezus trpel veliko bridkost in žalost,
zaničevanje in zasramovanje, obrekovanje in druge
krivice. 1)

148. Kaj je trpel Jezus na telesu?
Na telesu je Jezus trpel mnogo muk, udarcev in
hudih ran; bil je bičan, s trnjem kronan in križan.

149. Kdo je obsodil Jezusa v smrt na križu?
Poncij Pilat, oblastnik Judeje, je obsodil Jezusa
v smrt na križu, in sicer iz strahu pred Judi.

150. Kdo je tožil Jezusa Pilatu?
Veliki duhovni in pismarji so iz sovraštva in za¬
visti Jezusa po krivem tožili Pilatu, češ, da je
Boga preklinjal,in daje hotelpostati judovski kralj.

151. Kje je bil Jezus križan?
Jezus je bil križan na gori Kalvariji, blizu Jeru¬
zalemskega mesta, in je na križu umrl, ko se je
njegova duša ločila od telesa. 2)
(Veliki petek.)

*) „Moja duša je žalostna do smrti.“ (Mat. 26, 38.)
2 ) „Jezus je zavpil z velikim glasom in rekel: Oče, v tvoje

roke izročim svojo dušo.“ (Luk. 23, 46.) Po teh besedah „je glavo
nagnil in dušo izdihnil." (Jan. 19, 30.)



42

:jc 152. Ali se je pri Jezusovi smrti božja narava ločila
od človeške?
Pri Jezusovi smrti se božja narava ni ločila od člo¬
veške, ampak ostala je združena z dušo in s telesom.

ifc 153. Kateri čudeži so se godili ob Jezusovi smrti?

Ob Jezusovi smrti so se godili ti-le čudeži: solnce
je otemnelo, pregrinjalo v templu se je pretrgalo,
zemlja se je tresla, skale so pokale, grobi so se
odpirali, in vstalo je mnogo mrtvih.

154. Kdo je pokopal Jezusovo telo?

Jožef Arimatejec in Nikodem sta pokopala Jezu¬
sovo telo; položila sta je v nov, v skalo vsekan
grob, kamor še nihče ni bil položen.

155. Zakaj je hotel Jezus trpeti in umreti?

Jezus je hotel trpeti in umreti:
1. da bi za nas popolnoma zadostil božji pravičnosti;
2. da bi nas odrešil greha, sužnosti hudobnega

duha in večnega pogubljenja; 1)
3. da bi nam zaslužil mnogo milostij in večno

zveličanje.

156. Zakaj je mogel Jezus za nas popolnoma zadostiti?

Jezus je mogel za nas popolnoma zadostiti, ker
ni samo človek, temveč tudi Bog, in ker ima torej
njegova smrt neskončno vrednost.
*) „On pa je bil ranjen zavoljo naših grehov in potrt zavoljo

naših hudobij; pokorjenje je bilo nad njim zavoljo našega miru, in
z njegovimi ranami smo bili ozdravljeni. 11 (Iz. 53, 5.) — On „nas
je ljubil in nas opral naših grehov v svoji krvi. u (Skriv. raz. 1, 5.)



XX 43

157. Ali se morejo po Jezusovem zasluženju zveličati
vsi ljudje?
Po Jezusovem zasluženju se morejo zveličati vsi
ljudje, če store, kar je potrebno, da se ga udeleže. 1)
(Veliki teden, krvavi pot Kristusov, Kristusova smrt, božji
grob, češčenje žalostne Matere božje, križev pot, najdenje
svetega križa, povišanje svetega križa.)

Pomni! „Glej, jagnje božje, glej, katero odjemlje
greh sveta." (Jan. 1, 29.) „Bog je svet tako ljubil, da je dal
svojega edinega Sina, da, kdorkoli vanj veruje, se ne pogubi,
temveč ima večno življenje." (Jan. 3, 16.) — Premišljuj
Jezusa na križu; „vse kaže ljubezen: glava je nagnena, da
bi te poljubila; roke so razprostrte, da bi te objele; srce je
odprto, da bi te sprejelo v se." (Sv. Avguštin.)

Peti člen apostolske vere.

158. Kako se glasi peti člen apostolske vere?
Peti člen apostolske vere se glasi: „Šel pred
pekel, tretji dan od mrtvili vstal.“

159. Kaj pomenijo besede: „šel pred pekel"?
Besede: „šel pred pekel" pomenijo, da je šla
Jezusova duša po smrti v predpekel. 2)

160. Kaj je predpekel?
Predpekel je kraj, kjer so duše pravičnih, pred
Kristusom umrlih, mirno in brez bolečin pričako¬
vale Odrešenika.
‘) „On je sprava za naše grehe; pa ne samo za naše, ampak

tudi za grebe vsega sveta." (I. Jan. 2, 2.)
2) On je bil „umorjen po mesu, oživljen pa v duhu, v kate¬

rem je prišel tudi k duhovom, ki so bili v ječi, in jim oznanjeval".
(I. Petr. 3, 18. 19.)



44

181. Zakaj je šel Jezus pred pekel?
Jezus je šel pred pekel, da je oznanil dušam
pravičnih njihovo odrešenje.

162. Kaj pomenijo besede: „od mrtvih vstal"?
Besede „od mrtvih vstal" pomenijo, da je Jezus
Kristus z lastno močjo svojo dušo zopet združil s
telesom, in da je neumrjoe in častit prišel iz
zaprtega groba.
(Velika noč.)

Jjc 163. Kdospričuje, daje Jezus Kristus res od mrtvih vstal?
Daje Jezus Kristus res od mrtvih vstal, spričujejo
apostoli, ki so ga po njegovem vstajenju večkrat
videli in se ga dotikali, ž njim govorili in jedli
ter celo dali svoje življenje za resničnost njegovega
vstajenja.

^164. Kaj nam dokazuje vstajenje Jezusa Kristusa?
Vstajenje Jezusa Kristusa nam dokazuje:
1. Da so se izpolnile napovedbe prerokov 1) in
Kristusove lastne 2) napovedbe;

2. da je Jezus Kristus res Bog, in da je njegov
nauk resničen; 3)

3. da bodemo vstali tudi mi.4)
Pomnil „Kakor je Kristus vstal od mrtvih . . ., tako

hodimo tudi mi v novem življenju. 11 (Rimlj. 6, 4.) „Resničenje
nauk: ako namreč ž njim umrjemo, bomo tudi ž njim živeli; ako
ž njim trpimo, bomo tudi ž njim kraljevali.“ (II. Tim. 2,11.12.)

‘) „Ne boš pustil moje duše v peklu, in tudi ne boš pustil
svojemu Svetemu videti trohnobe. 11 (Ps. 15, 10.)

2) „Poderite ta tempel, in v treh dneh ga bom postavil. . .
On pa je govoril o templu svojega telesa. 11 (Jan. 2, 19. 21.)

3) „Ako pa Kristus ni vstal, tedaj je prazno naše oznanje¬
vanje, prazna tudi naša vera. 11 (I. Kor. 15, 14.)

*) „Zdaj pa je Kristus vstal od mrtvih, prvina spečih; ker po
človeku je smrt in po človeku vstajenje mrtvih. 11 (I. Kor. 15, 20. 21.)



45

Šesti člen apostolske vere.

165. Kako se glasi šesti člen apostolske vere?

Šesti člen apostolske vere se glasi: „Šel v nebesa,
sedi na desnici Boga, Očeta vsemogočnega.“

166. Kdaj je šel Jezus v nebesa?

Jezus je šel v nebesa štirideseti dan po svojem
vstajenju.
(Kristusov vnebohod.)

167. Kako je šel Jezus Kristus v nebesa?

Jezus Kristus je šel z lastno močjo, z dušo in
telesom, vpričo svojih učencev, z Oljske gore v
nebesa.

168. Zakaj je šel Jezus Kristus v nebesa?

Jezus Kristus je šel v nebesa:
1. da je prejel tudi kot človek zasluženo čast; 1)
2. da je poslal svoji cerkvi svetega Duha; 2)
3. da v nebesih pri Očetu za nas posreduje in

prosi; 3)
4. da nam je odprl nebesa in nam tam pripravil

prebivališče.4***8** )
’) Ali ni bilo potrebno, da je Kristus to trpel in tako šel

v svojo čast? 11 (Luk. 24, 26.)
s) „Ako ne grem, Tolažnik ne bo k vam prišel; ako pa grem,

vam ga bom poslal. 11 (Jan. 16, 7.)
8) .Jrnamo besednika pri Očetu, Jezusa Kristusa, Pravičnega. 11

(I. Jan. 2, 1.)
*) „V hiši mojega Očeta je veliko prebivališč . . . grem, vam

mesto pripravit. 11 (Jan. 14, 2.)



46

169. Kaj se pravi: Jezus „sedi na desnici Boga, Očeta
vsemogočnega" ?

Jezus „sedi na desnici Boga, Očeta vsemogočnega"
se pravi: Jezus ima tudi kot človek naj višjo oblast
in čast nad vsem v nebesih in na zemlji. 1)

Pomni! Oziraj se v boju in trpljenju kvišku proti
nebesom, kjer je tudi tebi pripravljeno prebivališče. „Iščite, kar
je gori, kjer je Kristus, sedeč na desnici božji; hrepenite po
tem, kar je zgoraj, ne pa po tem, kar je na zemlji." (Kol. 3,1. 2.)

Sedmi člen apostolske vere.

170. Kako se glasi sedmi člen apostolske vere?

Sedmi člen apostolske vere se glasi: ,,Od ondot
bo prišel sodit žive in mrtve."

171. Kdaj bo Jezus zopet prišel?

Jezus bo zopet prišel z nebes sodnji dan, to je
ob koncu sveta, z veliko močjo in veličastvom. 2)

172. Čemu bo Jezus sodnji dan zopet prišel?

Jezus bo sodnji dan zopet prišel sodit vse ljudi:
žive in mrtve, dobre in hudobne. 3)

*) „Ponižal je samega sebe in bil pokoren do smrti, do smrti
pa na križu. Zato ga je Bog tudi povišal in mu dal ime, katero je
nad vsa imena, da se v imenu Jezusovem pripogiba vsako koleno
teh, ki so v nebesih, na zemlji in pod zemljo, in da vsak jezik spri-
čuje, daje Gospod Jezus Kristus v časti Boga Očeta." (Filiplj. 2, 8—11.)

2) „Videli bodo Sina človekovega priti v oblakih neba z veliko
močjo in veličastvom." (Mat. 24, 30.)

8) „Mi vsi se moramo pokazati pred sodnjim stolom Kristu¬
sovim, da prejme vsakdo v svojem telesu, kakor je storil, ali dobro
ali hudo." (II. Kor. 5, 10.)



47

% 173. Kako imenujemo sodbo sodnjega dne?

Sodbo sodnjega dnd imenujemo poslednjo, splošno
ali vesoljno sodbo, ker je ta sodba zadnja, in ker
bo ta dan Jezus Kristus sodil vse ljudi celega sveta.

174. Kako bo Jezus Kristus sodnji dan ljudi sodil?

Jezus Kristus bo sodnji dan ljudi tako sodil:
1. ločil bo dobre od hudobnih;
2. razkril bo pred vsem svetom, kar so ljudje

storili dobrega in hudega;
3. sprejel bo dobre v nebesa, hudobne pa pahnil

v pekel. 1)

175. Ali je razven splošne še posebna sodba?

Razven splošne je še posebna sodba, pri kateri
Bog takoj po smrti sodi dušo vsakega človeka.

^ 176. Čemu bo razven posebne sodbe še splošna?

Razven posebne sodbe bo še splošna:
1. da se pokaže pred vsem svetom božja moč in
pravičnost, ljubezen in modrost;

2. da vsi ljudje priznajo in poveličajo Jezusa
Kristusa;

3. da prejmejo pravični zasluženo čast, brezbožni
pa zasluženo sramoto.
Pomni! Jezus, ki je kot Odrešenik prišel ubožen na

svet in prebiva med nami skrit v najsvetejšem zakramentu,
pride zopet slaven kot oster sodnik. — Kam bo obsodil tebe?

r) „Takrat poreče kralj tistim, kateri bodo na njegovi desnici:
Pridite blagodarjeni mojega Očeta, posedite kraljestvo, katero vam
je pripravljeno od začetka sveta .... Potlej poreče tudi tistim,
kateri bodo na levici: Poberite se izpred mene, prekleti, v večni
ogenj, kateri je pripravljen hudobnemu duhu in njegovim angelom. 1'
(Mat. 25, 34. 41.)



48

Osmi člen apostolske vere.

177. Kako se glasi osmi člen apostolske vere?
Osmi člen apostolske vere se glasi: „Verujem
v svetega Duha.“

178. Kdo je sveti Duh?
Sveti Duh je:
1. tretja hožja oseba;
2. pravi Bog;
3. Tolažnik, katerega je obljubil Jezus Kristus

poslati svoji cerkvi.

179. Zakaj se imenuje tretja božja oseba „sveti“ Duh

Tretja božja oseba se imenuje „sveti“ Duh, -ker~
nas posvečuje, in ker iz nje izhaja vsa svetost.

180. Kdaj je poslal Jezus Kristus svoji cerkvi svetega
Duha?

Jezus Kristus je poslal svoji cerkvi svetega Duha
deseti dan po svojem vnebohodu, to je binkoštni
praznik, ko so se nad glavami apostolov prikazali
goreči jeziki.
(Binkoštni praznik.)

% 181. Kaj je storil sveti Duh v apostolih?
Sveti Duh je
1. apostole posvetil;
2. jih razsvetlil in potrdil;
3. jim podelil dar, da so govorili razne jezike,

delali čudeže in nezmotljivo oznanjali sveti
evangelij.



49

% 182. Kaj dela sveti Duh v sveti cerkvi?

Sveti Duh
1. uči in vodi sveto cerkev, 1)
2. deli po njej svoje milosti.

^ 183. Kaj dela sveti Duh v nas?

Sveti Duh dela v nas to-le:
1. posvečuje nas s posvečujočo milostjo;
2. pomaga nam z dejansko milostjo;
3. deli nam svoje darove.

184. Katere darove posebno imenujemo „darove svetega

^ Darove svetega Duha“ posebno imenujemo take
darove, s katerimi nas stori sveti Duh voljne, da
radi sprejemamo njegove svete in opomine ter
tako popolneje izvršujemo krščanske čednosti.

185. Kateri so darovi svetega Duha?

Darovi svetega Duha so:
1. dar modrosti,
2. dar umnosti,
3. dar svčta,
4. dar moči,
5. dar učenosti,
6. dar pobožnosti,
7. dar strahu božjega.

*) „Tolažnik pa, sveti Duh, katerega bo poslal Oče v mojem
imenu, on vas bo vse učil in vas opomnil vsega, karkoli sem vam
Povedal. “ (Jan. 14, 26.)

Vel. katekizem. 4:



50

186. Kaj nam pomaga dar modrosti?

Dar modrosti nam pomaga spoznavati, občudovati in ljubiti
Boga naravnost v njegovi slavi in popolnosti ter vse presojati
in ceniti po tem spoznanju in tej ljubezni.

187. Kaj nam pomaga dar umnosti?

Dar umnosti nam pomaga natančneje spoznavati pomen verskih
resnic.

188. Kaj nam pomaga dar sveta?

Dar sveta nam pomaga v dvomih in težavnih rečeh se od¬
ločevati za to, kar je Bogu ljubo.

189. Kaj nam pomaga dar moči?

Dar moči nam pomaga premagati težave, ki nas ovirajo na
potu zveličanja.

}
190. Kaj nam pomaga dar učenosti?

Dar učenosti nam pomaga doseči trdno prepričanje, da so
razodete resnice verodostojne, in spoznati, kaj naj storimo
ali opustimo.

191. Kaj nam pomaga dar pobožnosti?

Dar pobožnosti nam pomaga gojiti vedno otroško mišljenje
do Boga.

192. Kaj nam pomaga dar strahu božjega?

Dar strahu božjega nam pomaga, iz spoštovanja do božjega
veličastva izogibati se vsega, kar bi utegnilo biti Bogu ne¬
prijetno.

Pomnil „Ali ne veste", pravi sv. apostol Pavel (I. Kor.
3, 16.), „da ste tempel božji, in da Duh božji v vas prebiva?"
Uči se odtod, da si tudi ti tempel in bivališče svetega Duha,
in ohrani svoje srce vedno čisto in brezmadežno. Kliči tudi
svetega Duha pri vsakem važnem opravilu na pomoč in rad
poslušaj njegove opomine. „Katerikoli so namreč po Duhu
božjem gnani, ti so otroci božji." (Eimlj. 8, 14.)



51

Deveti člen apostolske vere.

193. Kako se glasi deveti člen apostolske vere?

Deveti člen apostolske vere se glasi: „Sveto kato¬
liško cerkev, občestvo svetnikov."

194. Kaj je katoliška cerkev?

Katoliška cerkev je vidna družba vseh pravo¬
vernih kristijanov, ki verujejo iste nauke, pre¬
jemajo iste zakramente in imajo rimskega papeža
za svojega vidnega poglavarja.

1. Kako je bila sveta cerkev ustanovljena in kako je uravnana.

195. Kdo je ustanovil sveto cerkev?

Jezus Kristus je ustanovil sveto cerkev.

196. Kako je ustanovil Jezus Kristus sveto cerkev?

Jezus Kristus je ustanovil sveto cerkev tako-le:
1. zbiral je vernike krog sebe;
2. izbral je izmed njih dvanajst apostolov in jim

izročil trojno svojo službo: učeniško, duhov¬
niško in kraljevsko; 1)

3. postavil je mesto sebe apostola Petra za vid¬
nega poglavarja svete cerkve, sam pa je ostal
njen nevidni poglavar.

(Prazniki svetih apostolov.)

’) „Pojdite in učite vse narode in krščujte jih v imenu Očeta
in Sina in svetega Duha; učite jih izpolnjevati vse, karkoli sem
vam zapovedal. “ (Mat. 28, 19. 20.)

4*



52

% 197. S katerimi besedami je postavil Jezus Kristus apo¬
stola Petra za vidnega poglavarja svete cerkve?

Jezus Kristus je postavil apostola Petra za vidnega
poglavarja svete cerkve s temi-le besedami: „Ti si
Peter (to je skala), in na to skalo bom zidal svojo
cerkev, in peklenska vrata je ne bodo premagala.
In tebi bom dal ključe nebeškega kraljestva. In
karkoli boš zavezal na zemlji, bo zavezano tudi
v nebesih; in karkoli boš razvezal na zemlji, bo
razvezano tudi v nebesih." (Mat. 16, 18. 19.) —
„Pasi moja jagnjeta ... pasi moje ovce." (Jan.
21, 15. 17.)

198. Kdaj so začeli apostoli opravljati trojno Kristu¬
sovo službo?

Apostoli so začeli opravljati trojno Kristusovo
službo po prihodu svetega Duha, ko je Peter vstal
sredi apostolov, oznanjeval nauk Jezusa Kristusa,
zbiral vernike krog sebe in jih krščeval.

199. Kako dolgo mora trajati sveta cerkev?

Sveta cerkev mora po volji Jezusa Kristusa tra¬
jati vedno, do konca sveta. 1)

200. Kdo je po smrti apostola Petra vidni poglavar
svete cerkve?

Po smrti apostola Petra je rimski papež vidni
poglavar svete cerkve.

*) „Peklenska vrata je ne bodo premagala/ (Mat. 16, 18.) —
„Glejte, jaz sem z vami vse dni, do konca sveta/ (Mat. 28, 20.1



53

>'<
jjj 201. Zakaj je rimski papež vidni poglavar svete cerkve?

Rimski papež je vidni poglavar svete cerkve, ker
je apostol Peter umrl kot rimski škof in je torej
rimski papež njegov pravi naslednik.

202. Kako se imenuje katoliška cerkev, ker ima rim¬
skega papeža za svojega poglavarja?

Ker ima katoliška cerkev rimskega papeža za svo¬
jega poglavarja, imenuje se tudi rimsko-katoliška.

203. Kateri so razven papeža pravi nasledniki apostolov?

Razven papeža so pravi nasledniki apostolov
škofje, kateri so s papežem v zvezi.

% 204. Kako imenujemo papeža in škofe skupaj?
Papeža in škofe skupaj imenujemo učečo cerkev,
da se razlikujejo od drugih vernikov, ki se ime¬
nujejo poslušajoča cerkev.

205. Kdo pomaga škofom v njihovi službi?
Škofom pomagajo v njihovi službi zlasti mašniki,
ki so jim podrejeni.
Pomni! Globoko spoštuj in slušaj vedno rad svetega

očeta papeža in ž njim združene škofe in mašnike; o apo¬
stolih in njihovih naslednikih velja namreč beseda Gospodova:
„Kdor vas posluša, mene posluša; in kdor vas zaničuje, mene
zaničuje. 11 (Luk. 10, 16.)

2. Znamenja svete cerkve.

206 Je-li več, kakor ena prava cerkev?
Samo ena prava cerkev je, ker je Jezus Kristus
ustanovil samo eno cerkev. 1)
„Ti si Peter (to je skala), in na to skalo bom zidal svojo

cerkev. “ (Mat. 16, 18.)



54

207. Po čem spoznamo pravo Kristusovo cerkev?
Pravo Kristusovo cerkev spoznamo po znamenjih,
katera je Kristus dal svoji cerkvi.

208. Katera poglavitna znamenja je dal Kristus svoji
cerkvi ?
Kristus je dal svoji cerkvi ta-le poglavitna zna¬
menja:
1. da je edina,
2. da je sveta,
3. da je katoliška ali vesoljna,
4. da je apostolska.

209. Katera cerkev ima štiri poglavitna znamenja Kri¬
stusove cerkve?
Štiri poglavitna znamenja Kristusove cerkve ima
le rimsko - katoliška cerkev.

210. Po čem spoznamo, da je rimsko-katoliška cerkev
edina?
Da je rimsko-katoliška cerkev edina, spoznamo
po tem:
1. ima skupnega poglavarja;
2. njeni udje verujejo iste nauke in prejemajo
iste zakramente.

211. Po čem spoznamo, da je rimsko-katoliška cerkev
sveta ?
Da je rimsko-katoliška cerkev sveta, spoznamo
po tem:
1. sveti so njeni nauki;
2. napeljuje svoje ude k svetosti z najkrepkejšimi

pripomočki, zlasti s svetimi zakramenti;
3. žive v njej vedno svetniki, katerih svetost

spričujejo tudi čudeži.



55

212. Po čem spoznamo, da je rimsko-katoliška cerkev
vesoljna?
Da je rimsko-katoliška cerkev vesoljna, spoznamo
po tem:
1. traja od Jeznsa Kristusa sem vse čase;
2. sposobna je, pridružiti si vse narode, in si za

to tudi vedno prizadeva;
3. razširjena je po vseh delih sveta in se razširja

še vedno dalje.

213. Po čem spoznamo, da je rimsko-katoliška cerkev
apostolska ?

Da je rimsko-katoliška cerkev apostolska, spo¬
znamo po tem:
1. njeni predstojniki: papež in škofje, so pravi

nasledniki apostolov;
2. uči prav tisto, kar so učili apostoli;
3. deli iste zakramente, ki so jih delili apostoli.

214. Kaj spoznamo iz tega, da ima le rimsko-katoliška
cerkev poglavitna znamenja Kristusove cerkve?

Iz tega, da ima le rimsko-katoliška cerkev po¬
glavitna znamenja Kristusove cerkve, spoznamo,
da je le ona prava, od Jezusa Kristusa ustanov¬
ljena cerkev.
Pomni I Zahvali Boga, da si otrok prave cerkve, in

moli pogostoma za spreobrnenje razkolnikov, krivovercev in
nevernikov.

3. Namen svete cerkve.

215. Čemu je Jezus Kristus ustanovil sveto cerkev?
Jezus Kristus je ustanovil sveto cerkev, da vodi
ljudi k večnemu zveličanju.



56

216. Kako vodi sveta cerkev ljudi k večnemu zveličanju?

Sveta cerkev vodi ljudi k večnemu zveličanju
tako, da z božjo pomočjo opravlja trojno službo
Jezusa Kristusa, namreč njegovo učeniško, duhov¬
niško in kraljevsko službo.

217. Kako opravlja sveta cerkev učeniško službo Jezusa
Kristusa?

Sveta cerkev opravlja učeniško službo Jezusa
Kristusa tako, da njegove nauke vedno čiste in
nepokvarjene ohranja, oznanjuje in razlaga.

218. Kateri dar je prejela sveta cerkev od Jezusa Kri¬
stusa, da more opravljati njegovo učeniško službo?

Da more sveta cerkev opravljati učeniško službo
Jezusa Kristusa, prejela je od njega dar nezmot¬
ljivosti, tako da se v verskih in nravnih naukih
nikdar ne more motiti.

219. Odkod vemo, da je prejela sveta cerkev od Jezusa
Kristusa dar nezmotljivosti?

Daje prejela sveta cerkev od Jezusa Kristusa dar
nezmotljivosti, vemo iz njegovih besed, s katerimi
ji je obljubil svojo in svetega Duha vedno pomoč.

220. S katerimi besedami je obljubil Jezus Kristus svoji
cerkvi vedno pomoč?

Jezus Kristus je obljubil svoji cerkvi vedno pomoč
s temi besedami: „Glejte, jaz sem z vami vse dni,
do konca sveta.“ (Mat. 28, 20.) — „Jaz bom Očeta
prosil, in vam bo dal drugega Tolažnika, da ostane
vekomaj pri vas, Duha resnice." (Jan. 14, 16. 17.)



57

221. Kdo ima dar nezmotljivosti?

Dar nezmotljivosti ima:
1. papež skupaj s škofi;
2. papež tudi sam, kadar kot najvišji učenik in
pastir odločuje za vso cerkev o verskih in nravnih
naukih.

^ 222. Odkod vemo, da ima dar nezmotljivosti papež tudi
^ sam?

Da ima dar nezmotljivosti papež tudi sam, vemo
iz besed, ki jih je Jezus govoril Petru in njegovim
naslednikom: „Ti si Peter (to je skala), in na to
skalo bom zidal svojo cerkev, in peklenska vrata
je ne bodo premagala. 11 (Mat. 16, 18.)—„Jaz sem
prosil zate, da ne neha tvoja vera, in ti nasprotno
potrdi svoje brate. 11 (Luk. 22, 32.) — „Pasi moja
jagnjeta . . . pasi moje ovce. 11 (Jan. 21, 15. 17.)

223. Kako opravlja sveta cerkev duhovniško službo
Jezusa Kristusa?

Sveta cerkev opravlja duhovniško službo Jezusa
Kristusa tako, da daruje daritev svete maše, in
da deli svete zakramente; da posvečuje in blago¬
slavlja, in da moli za vse ljudi.

224. Kako opravlja sveta cerkev kraljevsko službo Jezusa
Kristusa?

Sveta cerkev opravlja kraljevsko službo Jezusa
Kristusa tako, da opominja vse vernike k bogo-
ljubnemu življenju, da daje ukaze in zapovedi, da
sodi in kaznuje.



58

^ 225. Kako kaznuje sveta cerkev?
Sveta cerkev kaznuje zlasti tako:
1. odreka svete zakramente;
2. izobčuje iz cerkvene družbe ter odvzema s tem

vse cerkvene milosti in duhovne dobrote;
3. prepoveduje cerkveni pogreb.

226. Kakšno dolžnost imamo do svete cerkve?
Do svete cerkve imamo dolžnost, biti njeni udje,
verovati, kar uči, in izpolnjevati, kar ukazuje. 1 )

227. Ali se more zveličati, kdor ni ud katoliške cerkve?
Kdor iz lastne krivde ni ud katoliške cerkve, se
ne more zveličati, ker je Jezus Kristus edino ka¬
toliško cerkev določil kot redno pot, ki naj vodi
ljudi k zveličanju.

228. Kako se imenuje katoliška cerkev, ker je ona edina
redna pot, ki naj vodi ljudi k zveličanju?
Ker je katoliška cerkev edina redna pot, ki naj
vodi ljudi k zveličanju, imenuje se edino-zveli¬
čavna cerkev.

ijc 229. Ali se more zveličati, kdor brez lastne krivde ni
ud katoliške cerkve?
Kdor brez lastne krivde ni ud katoliške cerkve, se
sicer more zveličati na izreden način, če odkrito¬
srčno išče resnice in vestno izpolnjuje božjo voljo
tako, kakor jo spoznava; vendar pa pogreša mnogo
pripomočkov, s katerimi bi se ložje in gotovejše
zveličal.
’) „ICdor vas posluša, mene posluša; in kdor vas zaničuje,

mene zaničuje; kdor pa mene zaničuje, zaničuje tistega, ki me je
poslal." (Luk. 10, 16.) — „če pa cerkve ne posluša, naj ti bo kakor
nevernik in očitni grešnik." (Mat. 18, 17.)



59

230. Ali zadostuje, da je kdo samo po zunanje ud kato¬
liške cerkve?
Ne zadostuje, da je kdo samo po zunanje ud kato¬
liške cerkve, ampak mora biti ž njo zvezan tudi
po notranje: z živo vero, zvesto pokorščino in
prisrčno ljubeznijo.
Pomnil časti in ljubi sveto cerkev kot svojo mater;

zakaj „nihče ne more imeti Boga za očeta, kdor nima cerkve
za mater." (Sv. Ciprijan.) Udeležuj se njenega veselja in
trpljenja; izpolnjuj vestno njene zapovedi in določbe; oklepaj
se prisrčno svetega očeta in škofov, in sploh se daj voditi
le katoliškim načelom tako v javnem kakor v zasebnem
življenju. Le tako si pravi katoličan.

4. Občestvo svetnikov.
231. Kdo je v občestvu svetnikov?

V občestvu svetnikov so:
1. verniki na zemlji, ali vojskujoča cerkev;
2. svetniki v nebesih, ali zmagoslavna cerkev;
3. duše v vicah, ali trpeča cerkev.

232. Zakaj se imenuje vojskujoča, zmagoslavna in trpeča
cerkev skupaj občestvo „svetnikov“?
Vojskujoča, zmagoslavna in trpeča cerkev skupaj se
imenuje občestvo „svetnikov“, ker so vsi udje tega
občestva po svetem krstu posvečeni in poklicani k
svetosti, mnogi so pa že tudi dosegli popolno svetost.

233. V čem se kaže občestvo svetnikov ?
Občestvo svetnikov se kaže v tem:
1. vsi so tesno združeni med seboj, kakor udje

enega telesa, katerega glava je Kristus; 1)
2. vsi so deležni duhovnih dobrot tega občestva,

to je njegovih milostij in zaslug, njegovih
molitev in dobrih del.

‘) „Kakor imamo v enem telesu veliko udov, . . . tako nas
je veliko eno telo v Kristusu, posamezni pa smo drug drugega
udje.“ (Bimlj. 12, 4. 5.)



60

234. V čem se kaže občestvo vernikov na zemlji ?

Občestvo vernikov na zemlji se kaže v tem, da
so vsi deležni dobrot, ki prihajajo iz daritve svete
maše, iz molitev in drugih dobrih del vse cerkve.

235. V čem se kaže naše občestvo s svetniki v nebesih?

Naše občestvo s svetniki v nebesih se kaže v tem,
da svetnike častimo in na pomoč kličemo, svet¬
niki pa za nas pri Bogu molijo. 1)
(Praznik vseh svetnikov.)

236. V čem se kaže naše občestvo z dušami v vicah?

Naše občestvo z dušami v vicah se kaže v tem,
da jim pomagamo z molitvijo in dobrimi deli, z
odpustki in posebno z daritvijo svete maše, duše
v vicah pa, kakor upamo, za nas Boga prosijo. 2)
(Vseh vernih duš dan.)

237. V čem se kaže občestvo svetnikov v nebesih z
dušami v vicah?

Občestvo svetnikov v nebesih z dušami v vicah
se kaže v tem, da pomagajo svetniki vernim
dušam v vicah s svojo priprošnjo pri Bogu.

Pomni I Molimo drug za drugega, da bomo ohranjeni
(Jak. 5, 16.); priporočujmo se vsak dan priprošnji svetnikov
in radi pomagajmo vernim dušam v vicah.

*) „Ta je, ki veliko moli za ljudstvo in za vse sveto mesto,
Jeremija, prerok božji. 11 (II. Mak. 15, 14.)

2 ) „Sveta in dobra je misel, moliti za mrtve, da bi bili rešeni
grehov. “ (II. Mak. 12, 46.)



61

Deseti člen apostolske vere.

238. Kako se glasi deseti člen apostolske vere?

Deseti člen apostolske vere se glasi: „Odpuščanje
grehov 1'.

239. Kaj nas uči deseti člen apostolske vere?

Deseti člen apostolske vere nas uči, da je Jezus
Kristus svoji cerkvi dal oblast, odpuščati grehe. 1 )

240. Ali se morejo odpustiti vsi grehi?

Vsi grehi, tudi največji, se morejo odpustiti, ako
se grešnik resnično spokori.

241. Kaj je postavil Jezus Kristus kot posebno sredstvo
za odpuščanje grehov?

Kot posebno sredstvo za odpuščanje grehov je
postavil Jezus Kristus zakrament svetega krsta
in svete pokore.

Pomni! »Zaupaj, sin, odpuščeni so ti tvoji grehi 11,
tako je govoril marsikateremu grešniku božji Odrešenik, ko
je še hodil po zemlji; pa tudi tebi veljajo te tolažilne besede,
kolikorkrat vredno prejmeš zakrament svete pokore.

Enajsti člen apostolske vere.

242. Kako se glasi enajsti člen apostolske vere?

Enajsti člen apostolske vere se glasi: »Vstajenje
mesa".
*) »Prejmite svetega Duha: katerim boste grebe odpustili,

so jim odpuščeni; in katerim jih boste zadržali, so jim zadržani.“
(Jan. 20, 22. 23.)



62

243. Kaj nas uči enajsti člen apostolske vere?

Enajsti člen apostolske vere nas uči, da bo Jezus
Kristus sodnji dan obudil naše truplo, to je dušo
zopet združil s telesom. 1)

^244. Zakaj bo Jezus Kristus obudil naše truplo?

Jezus Kristus bo obudil naše truplo:
1. da bo tudi truplo deležno plačila ali kazni,

kakor se je v življenju udeleževalo dobrih ali
hudih del;

2. da bo zmaga Jezusa Kristusa nad grehom in
smrtjo popolna.

245. Ali bodo vstali vsi ljudje?

Vsi ljudje bodo vstali, dobri in hudobni
(Cerkveni pokop. Posvečena pokopališča.)

sjc 246. Ali bodo telesa vstalih vsa enaka?

Telesa vstalih ne bodo vsa enaka; telesa hudobnih
bodo neizrekljivo ostudna, telesa dobrih pa ne¬
izrekljivo lepa in poveličana. 2)

Pomni! Nikdar ne zlorabljaj čutov in udov svojega
telesa za greh, da vstaneš v zveličanje, ne pa v pogubljenje.

') „Ura pride, ob kateri bodo vsi, ki so v grobeh, slišali glas
Sina božjega. In prišli bodo, kateri so dobro delali, v vstajenje
življenja, kateri so pa budo delali, v vstajenje obsojenja." (Jan. 5,
28. 29.)

2) „Vsi bomo sicer vstali, toda spremenjeni ne bomo vsi.“
(I. Kor. 15, 51.) — On „bo spremenil naše revno telo, ker je bo
vpodobil svojemu častitljivemu telesu". (Piliplj. 3, 21.)



63

Dvanajsti člen apostolske vere.

247. Kako se glasi dvanajsti člen apostolske vere?

Dvanajsti člen apostolske vere se glasi: „In večno
življenje".

248. Kaj nas uči dvanajsti člen apostolske vere?
Dvanajsti člen apostolske vere nas uči, da bo po
kratkem zemeljskem življenju drugo brezkončno
življenje, v katerem bodo pravični popolnoma
srečni.

^249. Kaj bode delalo pravične popolnoma srečne?
Pravične bode delalo popolnoma srečne to, da
bodo Boga vekomaj gledali, ga ljubili in v njem
uživali vse veselje in vso blaženost.

250. Ali bodo večno živeli tudi hudobni?

Tudi hudobni bodo večno živeli; toda njihovo
življenje bo najnesrečnejše, ker bodo morali za
svoje grehe trpeti večne kazni v peklu. 1)

251. S katero besedo sklepamo apostolsko vero?

Apostolsko vero sklepamo s hebrejsko besedo:
„Amen“.

^252. Kaj pomeni beseda „Amen“?
Beseda „Amen“ pomeni: „tako je“, če kaj po¬
trjujemo; ali: „tako bodi", če želimo, da se kaj zgodi.

‘) „In ti (hudobni) pojdejo v večno trpljenje, pravični pa v
večno življenje." (Mat. 25, 46.)



253. Zakaj sklepamo apostolsko vero z besedo „Amen“?

Apostolsko vero sklepamo z besedami „Amen“ ali
„tako je“, da potrdimo, da resnično verujemo vse,
kar nas uči.

Pomnil Ne išči svoje sreče v posvetnem veselju;
„saj nimamo tukaj stalnega mesta, temveč iščemo prihod¬
njega." (Hebr. 13, 14.) — Blagor ti, če živiš tukaj v ponižni
veri; tam se ti vera spremeni v blaženo gledanje.



Drugo poglavje.
O upanju in molitvi.

i. Oddelek.

0 krščanskem upanju.

254. Kaj se pravi „krščansko upati 1 '?

„Krščansko upati 11 se pravi, trdno in zanesljivo
vse pričakovati, kar nam je Bog obljubil zaradi
zasluženja Jezusa Kristusa.

255. Kaj nam je Bog obljubil zaradi zasluženja Jezusa
Kristusa?

Bog nam je zaradi zasluženja Jezusa Kristusa
obljubil večno zveličanje in pripomočke, da je
dosežemo.

256. Zakaj upamo od Boga, kar nam je obljubil?

Od Boga upamo, kar nam je obljubil, ker je vse¬
mogočen, neskončno dobrotljiv in zvest, tako da
more in hoče izpolniti vse, kar je obljubil. 1)

‘) „Držimo se nepremakljivo spoznanja svojega upanja; zvest
je namreč, kateri je obljubil." {Hebr. 10, 23.)

Vel. katekizem. 5



66

257. S čim posebno kažemo krščansko upanje?

Krščansko upanje posebno kažemo z molitvijo.

Pomni ! „Hvaljen "bodi Bog in Oče Gospoda našega
Jezusa Kristusa, kateri nas je zaradi svojega velikega usmi¬
ljenja prerodil v živo upanje" (I. Petr. 1, 3.), „v upanje
večnega življenja, katero je Bog, ki ne laže, obljubil pred
začetkom sveta." (Tit. 1, 2.)

2. Oddelek.
O molitvi.

i. O molitvi sploh.

258. Kaj je molitev?

Molitev je pobožno povzdigovanje duha k Bogu.

259. Čemu molimo?

Molimo:
1. da Boga hvalimo in častimo;
2. da ga zahvaljujemo;
3. da ga prosimo dobrot in milostij, posebno pa

odpuščenja grehov.

260. Ali je molitev potrebna?

Molitev je potrebna, in sicer vsem ljudem, ki se
pameti zavedajo.



67

261. Zakaj je molitev vsem ljudem potrebna?

Molitev je vsem ljudem potrebna:
1. ker je Jezus Kristus sam naravnost zapovedal

in s svojim vzgledom učil moliti; 1)
2. ker brez molitve ne dobimo potrebnih milostij,

da bi Bogu dopadljivo živeli in v dobrem do
konca stanovitni ostali. 2)

262. Kaj nam molitev posebno pridobiva?

Molitev nam posebno to-le pridobiva:
1. združuje nas z Bogom;
2. razsvetljuje in krepi nas za dobro;
3. tolaži nas v bridkosti in pomaga nam v stiski;
4. izprosi nam milost stanovitnosti do konca.

263. Ali smo vselej uslišani, kadar molimo?

Vselej smo uslišani, kadar prav molimo.

264. Kdaj prav molimo?

Prav molimo:
1. kadar prosimo za kaj takega, kar je Bogu v
čast in nam v zveličanje;

2. kadar molimo „v imenu Jezusovem";
3. kadar molimo pobožno, ponižno in zaupno,

vdano v voljo božjo in stanovitno.

*) »Prosite, in se vam bo dalo; iščite, in boste našli; trkajte,
in se vam bo odprlo. Zakaj vsak, kdor prosi, prejme; in kdor išče,
najde; in kdor trka, se mu bo odprlo." (Mat. 7, 7. 8.)

*) »Vsi zveličani v nebesih so se zveličali po molitvi; vsi
pogubljeni so se pogubili, ker niso molili." (Sv. Alfonz Ligvori.)
5**



68

265. Kdaj molimo „v imenu Jezusovem' 1 ?

V „imenu Jezusovem" molimo, kadar se pri mo¬
litvi sklicujemo in zanašamo na zasluženje Jezu¬
sovo. 1)

^£ 266. Kdaj molimo pobožno?

Pobožno molimo, kadar pri molitvi mislimo na
Boga in se, kolikor mogoče, varujemo raztrese¬
nosti. 23 )

267. Kdaj molimo ponižno?

Ponižno molimo, kadar se pri molitvi spominjamo
svoje slabosti in grešnosti. 56 )

ifc 268. Kdaj molimo zaupno?

Zaupno molimo, kadar za trdno pričakujemo, da
nas Bog usliši. 4)

:jc 269. Kdaj molimo vdano v voljo božjo?

Vdano v voljo božjo molimo, kadar popolnoma
prepuščamo najsvetejši volji božji, kdaj in kako
nas hoče uslišati. 5)

’) »Resnično, resnično vam povem: Ako boste Očeta kaj
prosili v mojem imenu, vam bo dal." (Jan. 16, 23.)

2) „Pred molitvijo pripravi svojo dušo in ne bodi kakor
človek, kateri skuša Boga.“ (Sir. 18, 23.)

3) „Molitev ponižnega človeka predere oblake. “ (Sir. 35, 21.)
*) „Vse, karkoli prosite v molitvi, verujte, da boste prejeli,

in se vam bo zgodilo." (Mark. 11, 24.)
6) „Oče ... ne moja, ampak tvoja volja naj se zgodi."

(Luk. 22, 42.)



69

Hi 270. Kdaj molimo stanovitno?
Stanovitno molimo, kadar ne nehamo moliti, če¬
tudi nas Bog precej ne usliši. 1)

Hi 271. Na koliko načinov moremo moliti?
Na dva načina moremo moliti:
1. samo po notranje;
2. po notranje in po zunanje oh enem.

Hi 272. Kdaj molimo samo po notranje?
Samo po notranje molimo, kadar samo v mislih
molimo, kakor na primer pri premišljevanju, ne
da bi notranje misli izgovarjali tudi z besedami.

Kaj je premišljevanje?
Premišljevanje je notranja molitev, v kateri raz-
mišljujemo življenje in trpljenje Jezusovo, po¬
slednje reči ali druge verske resnice ter ob enem
obujamo pobožne občutke in dobre sklepe.

% 274. Kdaj molimo po notranje in zunanje ob enem?
Po notranje in zunanje ob enem molimo, kadar
notranje misli izgovarjamo ob enem tudi z be¬
sedami.

Hi 275. Alije samo zunanja molitev kaj vredna pred Bogom?
Samo zunanja molitev ni nič vredna pred Bogom,
ker je samo ustna molitev.2)

• J) Vzgled : Kananejka. (Mat. 15.) — Nadležni prijatelj. (Luk. 11.)
2) „To ljudstvo me časti z ustnicami, njih srce je pa daleč

od mene." (Mat. 15, 8.)

| 273 -



•K--& 70

276. Ali je treba tudi skupno z drugimi moliti?
Tudi skupno z drugimi je treba moliti; Jezus
Kristus je namreč prav posebno priporočal skupno
molitev, rekoč: „Kjer sta dva, ali kjer so trije
zbrani v mojem imenu, tam sem jaz v sredi med
njimi." (Mat. 18, 20.)

277. Kdaj je treba moliti?
Jezus Kristus nas opominja, „da je treba vedno
moliti in ne jenjati". (Luk. 18, 1.) Posebno pa
je treba moliti:
1. zjutraj in zvečer in kadar zvoni angelovo češčenje;
2. pred jedjo in po jedi;
3. pred delom in po delu;
4. v skušnjavah;
5. v vseh nadlogah in potrebah.

278. Kako je mogoče vedno moliti?
Vedno moliti je mogoče, če pogosto mislimo na
Boga in mu po dobrem namenu darujemo vse
svoje misli, besede in dela, trpljenje in veselje.

279. Ali je treba tudi za druge moliti?
Treba je tudi za druge moliti, in sicer za vse
ljudi, za žive in mrtve, za prijatelje in sovražnike,
posebno pa za stariše in sorodnike, za duhovsko
in deželsko gosposko.

280. Kje nahajamo ob kratkem vse, za kar nam je
treba moliti?
Vse, za kar nam je treba moliti, nahajamo ob
kratkem v „očenašu“ ali Gospodovi molitvi.
Pomni! Moli prav pogosto in pobožno; v molitvi se

namreč z Bogom razgovarjaž, kakor otrok s svojim očetom.
„Kdor zna prav moliti, zna tudi prav živeti." (Sv. Avguštin.)



71

2. O Gospodovi molitvi.

281. Zakaj se imenuje očenaš Gospodova molitev?

Očenaš se imenuje Gospodova molitev, ker nas ga
je učil naš Gospod, Jezus Kristus.

282. Kako se glasi Gospodova molitev?

Gospodova molitev se glasi:
Oče naš, kateri si v nebesih! — Posvečeno bodi
tvoje ime; — pridi k nam tvoje kraljestvo; —
zgodi se tvoja volja, kakor v nebesih, tako na
zemlji; — daj nam danes naš vsakdanji kruh; —
in odpusti nam naše dolge, kakor tudi mi od¬
puščamo svojim dolžnikom; - in nas ne vpelji v
skušnjavo; — temveč reši nas hudega. — Amen.

283. Koliko delov ima očenaš?

Očenaš ima dva dela: nagovor in sedem prošenj.

a) Nagovor.

284. Kako se glasi nagovor v očenašu?

Nagovor v očenašu se glasi: „Oče naš, kateri si
v nebesih!“

285. Zakaj nagovarjamo Boga z imenom „0če“?

Boga nagovarjamo z imenom „Oče“, ker nas je
ustvaril po svoji podobi in po očetovsko skrbi
za nas; posebno pa, ker nas je pri svetem krstu
sprejel za svoje otroke. 1)

J) »Prejeli ste duha posinovljenih otrok, v katerem kličemo:
Ahba, Oče!“ (Rimlj. 8, 15.)



72

286. Zakaj pravimo Bogu „naš“ Oče?

Bogu pravimo „naš“ Oče, ker je Oče vseh ljudij,
in torej moramo bratovsko drug za drugega
moliti. 1)

287. Zakaj pravimo: „kateri si v nebesih11 ?

„Kateri si v nebesih 11 pravimo zato, ker je Bog
posebno pričujoč v nebesih, kjer hoče biti nekdaj
sam naše preveliko plačilo.

b) Sedem prošenj.

288. Kako se glasi prva prošnja očenaša?

Prva prošnja očenaša se glasi: „Posvečeno bodi
tvoje ime! 11

289. Česa prosimo v prvi prošnji očenaša?

V prvi prošnji očenaša prosimo:
1. da bi se božje ime nikdar ne onečeščevalo ali

sramotilo, temveč častilo in hvalilo;
2. da bi vsi ljudje spoznavali Boga s pravo vero

in ga poveličevali s krščanskim življenjem.

290. Kako se glasi druga prošnja očenaša?

Druga prošnja očenaša se glasi: „Pridi k nam
tvoje kraljestvo 11 .

*) „Ali ni en Oče nas vseh? Ali nas ni en Bog ustvaril?“
(Mal. 2, 10.)



73

291. Česa prosimo v drugi prošnji očenaša?

V drugi prošnji očenaša prosimo trojnega kra¬
ljestva, namreč:
1. da bi vladal Bog v nas z vero, upanjem in

ljubeznijo;
2. da bi se razširjalo in utrjevalo božje kraljestvo

na zemlji, to je sveta katoliška cerkev;
3. da bi nas Bog po smrti sprejel v nebeško

kraljestvo.

292. Kako se glasi tretja prošnja očenaša?

Tretja prošnja očenaša se glasi: „Zgodi se tvoja
volja, kakor v nebesih, tako na zemlji".

293. Česa prosimo v tretji prošnji očenaša?

V tretji prošnji očenaša prosimo milosti:
1. da bi izpolnjevali božjo voljo na zemlji vselej

tako natanko in z veseljem, kakor jo izpolnju¬
jejo angeli in svetniki v nebesih;

2. da bi se vdali v voljo božjo tudi v trpljenju
in bridkostih.

294. Kako se glasi četrta prošnja očenaša?

Četrta prošnja očenaša se glasi: „Daj nam danes
naš vsakdanji kruh".

295. Česa prosimo v četrti prošnji očenaša?

V četrti prošnji očenaša prosimo, da bi nam Bog
dal vsega, česar vsak dan potrebujemo za dušo
in telo.



74

296. Kako se glasi peta prošnja očenaša?
Peta prošnja očenaša se glasi: „Odpusti nam naše
dolge, kakor tudi mi odpuščamo svojim dolžnikom.'1

297. Česa prosimo v peti prošnji očenaša?
V peti prošnji očenaša prosimo, da bi nam Bog
odpustil naše grehe tako, kakor tudi mi iz srca
odpuščamo tistim, ki so nas razžalili. 1)

298. Kako se glasi šesta prošnja očenaša?
Šesta prošnja očenaša se glasi: „In nas ne vpelji
v skušnjavo."

299. Česa prosimo v šesti prošnji očenaša?
V šesti prošnji očenaša prosimo, da bi nas Bog
obvaroval skušnjav ali nam dal vsaj milost, pre¬
magati je.

:j: 300. Odkod prihajajo skušnjave?
Skušnjave prihajajo:
1. iz hude poželjivosti; 2)
2. od sveta, to je od hudobnih ljudij;
3. od hudobnega duha. 3)

^301. Zakaj Bog pripušča skušnjave?
Bog pripušča skušnjave, da nas ohrani ponižne in
čuječe, da nas skuša in nam pomnožuje zasluženje. 4)
‘) Prilika: neusmiljeni hlapec. (Mat. 18.)
2) „Vse, kar je na svetu, je poželenje mesa in poželenje očij

in napuh življenja." (I. Jan. 2, 16.)
3) „Oblecite orožje božje, da morete obstati pred zalezovanjem

hudobnega duha." (Efež. 6, 11.)
4) *Cujte in molite, da ne zaidete v skušnjavo." (Mat. 26, 41.)

— „Blagor človeku, kateri pretrpi skušnjavo; ker skušen bo prejel
krono življenja." (Jak. 1, 12.)



75

302. Kako se glasi sedma prošnja očenaša?

Sedma prošnja očenaša se glasi: „Temveč reši
nas hudega. “

303. Česa prosimo v sedmi prošnji očenaša?

V sedmi prošnji očenaša prosimo:
1. da bi nas Bog obvaroval največjega zla, namreč

greha in večnega pogubljenja;
2. da bi nas Bog varoval tudi časnih nesreč, če
je to dobro za našo dušo.

304. Zakaj sklepamo očenaš z besedo „Amen“?

Očenaš sklepamo z besedo „Amen“, to je: „tako
bodi“, da izrekamo željo, naj Bog usliši naše
prošnje.

Pomni! Ne moli nikdar očenaša nepremišljeno, tem¬
več vedno spoštljivo in pazljivo; najlepša in najboljša molitev
je očenaš; sam božji Odrešenik ga je učil.

J. Češčenamarija.

305. Kako se glasi „češčenamarija“ ?

„Češčenamarija“ se glasi:
„Češčena Marija, — milosti polna; — Gospod je
s teboj; — blažena si med ženami. - in blažen
je sad tvojega telesa, Jezus. — Sveta Marija, —
mati božja, — prosi za nas grešnike, — zdaj in
ob naši smrtni uri. — Amen.“



76

300. Koliko delov ima češčeriamarija?

Češeenamarija ima tri dele:
1. pozdrav nadangela Gabrijela;
2. pozdrav svete Elizabete;
3. besede svete cerkve.

307. S katerimi besedami je Marijo pozdravil nadangel
Gabrijel ?

Nadangel Gabrijel je Marijo pozdravil z besedami:
„Češčena, milosti polna; Gospod je s teboj; bla¬
žena si med ženami 11 .

308. S katerimi besedami je Marijo pozdravila sveta
Elizabeta?

Sveta Elizabeta je Marijo pozdravila najprej z
angelovimi besedami: „Blažena si med ženami 11 ;
potem je še pristavila: „In blažen je sad tvojega
telesa11 .

309. Katere besede je pristavila sveta cerkev?

Sveta cerkev je pristavila besede: „Jezus. Sveta
Marija, mati božja, prosi za nas grešnike, zdaj in
ob naši smrtni uri. Amen. 11

:Jc310. Zakaj se imenuje Marija „miIosti polna11 ?

Marija se imenuje ,,milosti polna 11 , ker je bila
obvarovana izvirnega greha ter ni nikdar imela
nobenega osebnega greha, in ker je bila ozaljšana
z vsemi darovi svetega Duha.

311. Kaj pomenijo besede: „Gospodje s teboj 11 ?

Besede: „Gospod je s teboj 11 pomenijo, da se Bog
z nikomur ni tako tesno združil, kakor z Marijo.



77

%312. Kaj pomenijo besede: „Blažena si med ženami11 ?

Besede: „Blažena si med ženami 11 pomenijo, da
moramo Marijo blagrovati pred vsemi ženami, ker
jo je Bog izbral za mater svojemu Sinu.

%313. Zakaj pravimo: „ln blažen je sad tvojega telesa,
Jezus 11 ?

„In blažen je sad tvojega telesa, Jezus 11 pravimo:
1. da z Marijo vred častimo Jezusa, njenega Sina;
2. da pokažemo, da je Jezusovo in Marijino če-

ščenje neločljivo združeno med seboj.

%314. Zakaj kličemo Marijo z imenom „Mati božja11 ?

Marijo kličemo z imenom „Mati božja 11 , ker nam
to ime kaže njeno najvišjo čast ter nam vzbnja
posebno zaupanje, da Bog uslišuje njeno priprošnjo.

J|: 315. Zakaj pravimo: „Prosi za nas grešnike11 ?

„Prosi za nas grešnike 11 pravimo, da bi nam
Marija tem rajše izprosila pri Bogu milosti in
pomoči, čim ponižneje sami priznavamo, da smo
grešniki.

% 316. Zakaj pravimo: Prosi za nas, „zdaj in ob naši
smrtni uri 11 ?

Prosi za nas, „zdaj in ob naši smrtni uri 11 pra¬
vimo zato, ker vselej, posebno pa ob smrtni uri,
potrebujemo Marijine priprošnje.

Pomni! Časti Marijo z otroško ljubeznijo; ona je
tvoja mati. Kliči jo zaupno na pomoč in trudi se posnemati
njene čednosti. Prisrčna ljubezen do Matere božje je kristi-
janu znamenje, da je izvoljen za večno zveličanje.



78

4. Nekatere druge molitve in pobožnosti.

317. Katere molitve in pobožnosti razven očenaša in
češčenamarije še posebno priporoča sveta cerkev?

Razven očenaša in češčenamarije sveta cerkev še
posebno priporoča:
1. angelovo češčenje,
2. rožni venec,
3. križev pot,
4. litanije,
5. procesije in božja pota.

318. Kako se glasi angelovo češčenje?

Angelovo češčenje se glasi:
„Angel Gospodov je oznanil Mariji, in spočela je
od svetega Duha. 11 — Češčena Marija . . .
„Glej, dekla sem Gospodova, zgodi se mi po tvoji
besedi. 1' — Češčena Marija . . .
„In Beseda je meso postala in med nami pre¬
bivala." — Češčena Marija . . .

319. Kaj pomeni: „ln Beseda je meso postala"?

„In Beseda je meso postala" pomeni, da se je
včlovečila druga božja oseba, ki se v svetem
pismu imenuje tudi „Beseda“.

320. Kdaj molimo angelovo češčenje?

Angelovo češčenje molimo zjutraj, opoldne in
zvečer, ko v ta namen zvoni.



79

321. Zakaj molimo angelovo češčenje?

Angelovo češčenje molimo zato, da se zahvalju¬
jemo za včlovečenje Jezusa Kristusa, da častimo
Mater hožjo in se priporočamo njenemu varstvu.

322. Kaj je rožni venec?

Kožni venec je molitev, v kateri premišljujemo na poseben,
od svete cerkve določen način skrivnosti včlovečenja, trpljenja
in vstajenja Jezusa Kristusa, in v kateri posebno častimo
preblaženo Devico Marijo, ker je bila kot mati Jezusova v
najtesnejši zvezi s temi skrivnostmi.

(Praznik svetega rožnega venca. Bratovščina svetega rožnega
venca. Živi rožni venec.)

323. Kaj je križev pot?

Križev pot je pobožnost, pri kateri v duhu spremljamo bož¬
jega Odrešenika ob štirinajstih postajah, odtlej, ko je bil k
smrti obsojen, dotlej, ko je bil v grob položen, ter ob enem
premišljujemo njegovo bridko trpljenje in smrt.

324. Kaj so litanije?

Litanije so posebne prosilne molitve, v katerih po večkrat
kličemo na pomoč tri božje osebe, preblaženo Devico Marijo
in svetnike božje.

325. Kaj so procesije?

Procesije so slovesni cerkveni obhodi, pri katerih s skupno
molitvijo očitno slavimo Boga, ga zahvaljujemo za prejete
dobrote ter ga prosimo, naj od nas odvrne hudo in nam
podeli raznih milostij.

(Procesija svetega Marka dan. Prošnji dnevi križev teden.
Procesija svetega Kešnjega Telesa na telovo.)



80

326. Kaj so božja pota?

Božja pota so pobožna obiskovanja svetih krajev, kamor
romamo, ker nas taki kraji bolj nagibljejo k pobožnosti, ker
tam prisrčneje in zaupneje molimo, in ker Bog ondi neredko-
krat celo čudežno usližuje pobožno molitev.

Pomni ! Rad moli molitve, ki jih priporoča sveta
cerkev in dostikrat obdaruje tudi z odpustki. Tudi se ne
sramuj, udeleževati se prošnjih in drugih procesij.



Tretje poglavje.
O ljubezni in zapovedih.

i. Oddelek.

0 krščanski ljubezni.

327. Kaj se pravi „krščansko ljubiti"?

„Krščansko ljubiti" se pravi, Boga zavoljo njega
samega nad vse, sebe in bližnjega pa zavoljo
Boga ljubiti.

i. Ljubezen do Boga.

328. Kaj se pravi Boga zavoljo „njega samega" ljubiti?

Boga zavoljo „njega samega" ljubiti se pravi,
ljubiti ga zato, ker je zavoljo svojih neskončnih
popolnostij vreden vse naše ljubezni.

329. Kaj se pravi Boga „nad vse" ljubiti?

Boga „nad vse" ljubiti se pravi, ga tako čislati,
da smo pripravljeni, raj še vse žrtvovati, kakor s
smrtnim grehom izgubiti ljubezen in prijateljstvo
božje.

Vel. katekizem. 6



XX 82

330. Kako imenujemo ljubezen, s katero ljubimo Boga
zavoljo njega samega nad vse?
Ljubezen, s katero ljubimo Boga zavoljo njega
samega nad vse, imenujemo popolno ljubezen.

331. Kdaj je naša ljubezen do Boga nepopolna?
Naša ljubezen do Boga je nepopolna, če ga lju¬
bimo sicer nad vse, toda ne zavoljo njega samega,
temveč zavoljo dobrot, ki jih imamo in upamo
od njega.

332. Kaj naj storimo, da ložje obudimo popolno ljubezen?
Da ložje obudimo popolno ljubezen, premišljujmo:
1. kako neskončno nas je Bog najprej ljubil, ker
nas je ustvaril, po svojem Sinu odrešil in nam
delil neštevilnih dobrot;

2. kako popoln, dober in ljubeznjiv je torej Bog
sam v sebi, ker nas ljubi tako nesebično.

2. Krščanska ljubezen do samega sebe.

333. Kaj se pravi samega sebe ljubiti „zavoijo Boga“?
Samega sebe ljubiti „zavoljo Boga“ se pravi, lju¬
biti se zato, ker nas tudi Bog spozna za vredne
svoje ljubezni, in ker hoče, da postanemo deležni
njegove lastne blaženosti.

334. Kdaj ljubimo samega sebe zavoljo Boga?
Samega sebe ljubimo zavoljo Boga, če pred vsem
skrbimo za zveličanje svoje duše. 1)
*) „I£aj pomaga človeku, de ves svet pridobi, ua svoji duši

pa škodo trpi?4 (Mat. 16, 26.)



83

j. Krščanska ljubezen do bližnjega.
335. Kdo je naš bližnji?

Naš bližnji je vsak človek, bodisi prijatelj ali
sovražnik. 1)

336. Kaj se pravi bližnjega ljubiti „zavoljo Boga“?
Bližnjega ljubiti „zavoljo Boga" se pravi, ljubiti
ga zato, ker ga tudi Bog spozna za vrednega
svoje ljubezni, in ker hoče, da postane deležen
njegove lastne blaženosti.

337. Kako moramo bližnjega ljubiti zavoljo Boga?
Bližnjega moramo tako ljubiti zavoljo Boga, kakor
same sebe.

338. Kdaj ljubimo bližnjega kakor same sebe?
Bližnjega ljubimo kakor same sebe:
1. kadar mu vse storimo, kar si sami po pravici

želimo, nič pa takega, česar sami po pameti
nočemo imeti;

2. kadar pred vsem skrbimo za zveličanje nje¬
gove duše. 2)

339. Kdo nas najboljše uči, kako moramo ljubiti tudi
svoje sovražnike?
Kako moramo ljubiti tudi svoje sovražnike, nas
najboljše uči Jezus Kristus, ki je svojim sovraž¬
nikom odpustil in je zanje molil, ki je dal svoje
življenje zanje in nam je ukazal, da moramo so¬
vražnike ljubiti. 3)
r) Prilika: usmiljeni Samarijan. (Luk. 10, 29 — 37.)
2 ) ..Vse, karkoli hočete, da store ljudje vam, storite tudi vi

njim. 1 ' (Mat. 7, 12.)
8) „Oče, odpusti jim; saj ne vedo, kaj delajo." (Luk. 23, 34.) —

„Jaz pa vam povem: Ljubite svoje sovražnike, dobro storite tistim,
kateri vas sovražijo, in molite za tiste, kateri vas preganjajo in obreku¬
jejo, da bodete otroci svojega Očeta, ki je v nebesih." (Mat. 5, 44. 45.)

6*



84

340. Ali je krščanska ljubezen potrebna?
'Krščanska ljubezen je tako potrebna, da brez nje

, ne moremo doseči večnega zveličanja. 1)

341. Kako kažemo krščansko ljubezen?
Krščansko ljubezen kažemo, če izpolnjujemo božje
in cerkvene zapovedi. 2* )

342. Kateri ste poglavitni zapovedi krščanske ljubezni?
Poglavitni zapovedi krščanske ljubezni ste: „Ljubi
Gospoda, svojega Boga, iz vsega svojega srca in
iz vse svoje duše in iz vse svoje misli. Ta je naj¬
večja in prva zapoved. Druga pa je tej enaka:
Ljubi svojega bližnjega kakor samega sebe.-1
(Mat. 22, 37—39.)

343. Kje ste poglavitni zapovedi krščanske ljubezni
natančneje razloženi?

Poglavitni zapovedi krščanske ljubezni ste na¬
tančneje razloženi:
1. v desetih božjih,
2. v petih cerkvenih zapovedih.

2. Oddelek.
Deset božjih zapovedij.

344. Kako se glasi deset božjih zapovedij?
Deset božjih zapovedij se glasi:
1. Veruj v enega samega Boga.
2. Ne imenuj po nemarnem božjega imena.
3. Posvečuj praznik.

J) „Kdor ne ljubi, ostane v smrti. 4 (I. Jan. 3, 14.)
2) „Kdor ima moje zapovedi in jih izpolnjuje, tisti je, ki me

ljubi. 4 (Jan. 14, 21.)



85

4. Spoštuj očeta in mater, da boš dolgo živel in
ti bo dobro na zemlji.

5. Ne ubijaj.
6. Ne prešestuj.
7. Ne kradi.
8. Ne pričaj po krivem zoper svojega bližnjega.
9. Ne želi svojega bližnjega žene.
10. Ne želi svojega bližnjega blaga.

345. Komu je dal Bog deset zapovedij?

Bog je dal deset zapovedij izraelskemu ljudstvu,
ko je prišlo iz Egipta v puščavo in je bivalo pod
goro Sinaj.

346. Ali smo tudi mi dolžni izpolnjevati deset zapovedij,
ki jih je Bog dal izraelskemu ljudstvu?

Tudi mi smo dolžni izpolnjevati deset zapovedij,
ki jih je Bog dal izraelskemu ljudstvu, in sicer:
1. ker razlagajo samo naravni zakon ter zapove¬

dujejo samo to, kar Bog vsakemu človeku
razodeva že po njegovi vesti;

2. ker jih je Jezus Kristus potrdil in zapovedal
izpolnjevati. 1)

347. Ali je mogoče izpolnjevati deset božjih zapovedij?

Deset božjih zapovedij izpolnjevati je mogoče, ker
Bog da svojo milost vsakemu, ki ga prosi za to.

') „Ako hočeš iti v življenje, izpolnjuj zapovedi.“ (Mat. 19, 17.)
— ..Nikar ne mislite, da sem prišel razvezovat postavo ali preroke;
ne razvezovat, ampak dopolnit sem jih prišel." (Mat. 5, 17.)



86

:Jc 348. Kakšne dolžnosti obsega deset božjih zapovedij ?

Prve tri božje zapovedi obsegajo dolžnosti do Boga,
drugih sedem pa dolžnosti do nas in do bližnjega.
Pomni! „Boj se Boga in izpolnjuj njegove zapovedi;

ker to človeka dela popolnega." (Pridig. 12, 13.) — Bog je
dal svoje zapovedi na gori Sinaj med gromom in bliskom,
da je pokazal, kako strogo in pravično bo kaznoval tiste, ki
jih ne izpolnjujejo.

Prva božja zapoved.

349. Kako se glasi prva božja zapoved?

Prva božja zapoved se glasi: „Veruj v enega sa¬
mega Boga“.

350. Kaj zapoveduje prva božja zapoved?

Prva božja zapoved zapoveduje, verovati v enega
Boga, upati vanj, ga ljubiti in moliti.

351. Kaj prepoveduje prva božja zapoved?
Prva božja zapoved prepoveduje vse grehe zoper
vero, upanje in ljubezen božjo, kakor tudi vse
grehe zoper češčenje, katero smo Bogu dolžni.

352. Kateri so grehi zoper vero?

Grehi zoper vero so:
1. nevera in krivoverstvo;
2. odpad od vere in zatajenje vero;
3. nebrižnost in malomarnost v veri;
4. prostovoljni dvomi o verskih resnicah;
5. protiversko govorjenje in radovoljno poslušanje

takega govorjenja;
6. branje in razširjanje veri sovražnih knjig,

časnikov in spisov.



87

% 353. Kdo greši z nevero?
Z nevero greši, kdor iz lastne krivde ne veruje
v Boga ali v to, kar je Bog razodel.

iji 354. Kdo greši s krivoverstvom ?
S krivoverstvom greši, kdor trdovratno ne veruje
kake resnice, katero sveta cerkev zapoveduje ve¬
rovati.

% 355. Kdo greši z odpadom od svete vere?
Z odpadom od svete vere greši, kdor se odpove
krščanstvu.

356. Kdo greši z zatajenjem svete vere?
Z zatajenjem svete vere greši, kdor hoče s svojim
govorjenjem ali delovanjem vzbuditi misel, da ni
katoliški kristijan.

^ 357. Kdo greši z nebrižnostjo in malomarnostjo v veri?
Z nebrižnostjo in malomarnostjo v veri (z in-
diferentizmom) greši, kdor se za nobeno vero ne
briga, ali kdor meni, da so vse vere enako
resnične in dobre.

358. Kdo greši z dvomi o verskih resnicah?
Z dvomi o verskih resnicah greši, kdor privoli v
misel, da bi mogel biti neresničen kak nauk, ka¬
terega sveta cerkev zapoveduje verovati.

359. Kateri so grehi zoper upanje?
Grehi zoper upanje so:
1. nezaupnost in obup;
2. predrzno zaupanje.



88

sjj 360. Kdo greši z nezaupnostjo?
Z nezaupnostjo greši, kdor ne zaupa zadosti trdno
in zanesljivo v Boga. 1)

sj:361. Kdo greši z obupom?
Z obupom greši, kdor nič več ne zaupa v Boga
in misli, da mu Bog ne more ali noče več po¬
magati ali odpustiti. 2)

ij: 362. Kdo greši s predrznim zaupanjem?
S predrznim zaupanjem greši, kdor se zanaša
samo na Boga in ne stori tudi sam, kar bi mogel
in moral storiti. 3)

363. Kateri so grehi zoper ljubezen božjo?
Grehi zoper ljubezen božjo so smrtni grehi sploh,
zlasti pa mržnja in sovraštvo do Boga.

364. Kaj se pravi Boga moliti?
Boga moliti se pravi, Bogu skazovati tisto češčenje,
ki gre edino le njemu kot najvišjemu Gospodu.4)

365. Kateri so grehi zoper češčenje, ki gre edino le Bogu?
Grehi zoper češčenje, ki gre edino le Bogu, so:
1. malikovanje;
2. vraže, vedeževanje in čarovanje;
3. božji rop;
4. skušanje Boga;
5. zanemarjanje molitve in službe božje.
*) Vzgled: Mojzes (IV. Mojz. 20, 1—13.); Izraelci v puščavi.

(II. Mojz. 16. in 17.)
2) Vzgled: Kajn (I. Mojz. 4, 13.); Savel (I. Kralj. 31.); Juda

Iškarjot. (Mat. 27, 3— 5?)
8) Vzgled: ljudje ob Noetovem času. (I. Mojz. 6.)
4) »Gospoda svojega Boga moli in njemu samomu služi. “

(Mat. 4, 10.)



89

^ 366. Kdo greši z malikovanjem ?

Z malikovanjem greši, kdor skazuje kaki stvari
božjo čast. 1)

^ 36.7. Kdo greši z vražami?

Z vražami greši, kdor pripisuje stvarem kako
skrivno moč, katere jim Bog ni podelil.

^ 368. Kdo greši z vedeževanjem?

Z vedeževanjem greši, kdor z besedo ali na kak
drug način kliče na pomoč hudobnega duha, da
bi zvedel skrivne reči.

ifc 369. Kdo greši s darovanjem?
S čarovanjem greši, kdor hoče s pomočjo hudob¬
nega duha storiti kaj čudovitega. 2* )

370. Kdo greši z božjim ropom?
Z božjim ropom greši, kdor onečeščuje Bogu po¬
svečene osebe, kraje ali reči; zlasti pa, kdor
prejme po nevrednem kak sveti zakrament. 8)

^371. Kdo greši s skušanjem Boga?
S skušanjem Boga greši, kdor predrzno zahteva
ali pričakuje od Boga kakega čudeža.4)

*) Vzgled.: Izraelci, ko so molili zlato tele. (II. Mojz. 32.)
2) „Človeka, kateri se obrne k vražarjem in vedežem . . . bom

s srditim obličjem pogledal, in ga bom iztrebil izmed njegovega
ljudstva." (III. Mojz. 20, G.)

8) Vzgled: Baltazar. (Dan. 5.)
4) „Ne skušaj Gospoda, svojega Boga." (Mat. 4, 7.)



90

372. Ali ne grešimo zoper prvo božjo zapoved, ako
častimo angele in svetnike?

Ako častimo angele in svetnike, ne grešimo zoper
prvo božjo zapoved, ker jih ne molimo; še dobro
in koristno je, da jih častimo in na pomoč kli¬
čemo.

% 373. Zakaj angele in svetnike častimo in na pomoč
kličemo?

Angele in svetnike častimo in na pomoč kličemo:
1. ker so prijatelji božji;
2. ker nas ljubijo in za nas Boga prosijo.

374. Kako se razlikuje češčenje božje od češčenja
^ angelov in svetnikov?

Češčenje božje se bistveno razlikuje od češčenja
angelov in svetnikov; moliti smemo namreč edino
le Boga, ker je najvišji Gospod, častiti pa se
spodobi tudi angele in svetnike, ker so služabniki
in prijatelji božji.

375. Kako se razlikuje molitev k Bogu od molitve k
^ angelom in svetnikom?

Molitev k Bogu se razlikuje od molitve k angelom
in svetnikom tako: k Bogu molimo, da nam po¬
maga s svojo vsemogočnostjo; angele in svetnike
pa kličemo na pomoč, da nam pomagajo s svojo
priprošnjo pri Bogu.
(Litanije.)

376. Koga pred vsemi angeli in svetniki posebno častimo
in na pomoč kličemo?

Pred vsemi angeli in svetniki posebno častimo
in na pomoč kličemo preblaženo Devico Marijo.



91

% 377. Zakaj preblaženo Devico Marijo pred vsemi angeli
in svetniki posebno častimo in na pomoč kličemo?

Preblaženo Devico Marijo pred vsemi angeli in
svetniki posebno častimo in na pomoč kličemo:
1. ker je mati božja;
2. ker po svoji milosti in svetosti presega vse

angele in svetnike;
3. ker njena priprošnja največ premore pri Bogu.

% 378. Kaj so svetinje?

Svetinje so:
1. ostanki trupel svetnikov;
2. reči, ki so bile v bližnji dotiki s Kristusom

ali s svetniki, na primer sveti križ Kristusov.

379. Ali ne grešimo zoper prvo božjo zapoved, ako
častimo svetinje in podobe svetnikov?

Ako častimo svetinje in podobe svetnikov, ne gre¬
šimo zoper prvo božjo zapoved, ker jih ne molimo.

380. Zakaj častimo svetinje?

Svetinje častimo:
1. ker je Bog ž njimi storil mnogo čudežev; 1)
2. ker so bila telesa svetnikov svetišča svetega
Duha, so jim pomagala čednostno živeti ter
bodo poveličana vstala.

’) „Ko se je Bil dotaknil Elizejevih kostij, je oživel človek (ki
so ga pokopavali) in je stal na svojih nogah." (IV. kralj. 13, 21.) —
„In čudeže ne majhne je delal Bog po Pavlovih rokah, tako da so
tudi potne rute od njegovega života in pasove na bolnike pokla-
dali; in bolezni so jih popustile, in hudobni duhovi so šli iz njih "
(Dej. ap. 19, 11. 12.)



92

381. Zakaj častimo svete podobe?

Svete podobe častimo, ker nam predstavljajo nekaj
častitljivega; čast pa, katero jim skazujemo, ni
namenjena samo podobi, temveč v prvi vrsti temu,
kar predstavlja podoba.

Pomni! Moli Boga kot svojega najvišjega Gospoda
in zahajaj pridno k službi božji. Pobožno časti ljube svet¬
nike, rad prebiraj zgodbe njihovega življenja in posnemaj
njihove čednosti. V svojem stanovanju ne trpi nobene po-
hujšljive podobe, temveč olepšaj je s svetimi podobami;
pred vsem nikakor ne pozabi na podobo križanega Jezusa in
njegove preblažene Matere.

Druga božja zapoved.

382. Kako se glasi druga božja zapoved?

Druga božja zapoved se glasi: „Ne imenuj po
nemarnem božjega imena11 .

383. Kaj prepoveduje druga božja zapoved?

Druga božja zapoved prepoVeduje, skruniti božje
ime.

384. Kdo skruni božje ime?
Božje ime skruni:
1. kdor je nespoštljivo izgovarja;
2. kdor Boga zaničuje;
3. kdor pregrešno prisega, ali kdor ne drži prisege,

dasi mu je to mogoče;
4. kdor prelomi obljubo 1.)

J) „Veliko boljše je ne obetati, kakor po obljubi obljubljenega
ne dati.“ (Pridig. 5, 4.)



93

%385. Kdo izgovarja božje ime nespoštljivo?

Božje ime izgovarja nespoštljivo, kdor ime božje
ali imena svetnikov in svetih rečij izgovarja lahko-
mišljeno ali v jezi, ali jih zlorablja v kletev. 1)

% 386. Kaj se pravi kleti?

Kleti se pravi, z besedami sebi ali drugim stvarem
želeti kaj hudega; kar se velikrat godi z zlorabo
svetih ali tudi hudobnih imen.

% 387. Kaj se pravi Boga zaničevati?

Boga zaničevati se pravi, zaničljivo govoriti o
Bogu, o njegovih svetnikih ali o svetih reččh. 2)

% 388. Kaj se pravi prisegati?

Prisegati se pravi, Boga klicati na pričo, da go¬
vorimo resnico, ali da nas je volja, izpolniti svojo
obljubo.

% 389. Kdaj je priseganje greh?

Priseganje je greh:
1. če prisegamo brez potrebe;
2. če prisegamo po krivem; 3)
3. če prisegamo, da bomo storili kaj grešnega.

*) »Gospod ne bo štel za nedolžnega tistega, kateri bo ime¬
noval po nemarnem njegovo ime.“ (II. Mojz. 20, 7.)

2) „Kdor preklinja Gospodovo ime, naj smrti umrje; s ka¬
menjem naj ga posuje vsa množica." (III. Mojz. 24, 16.)

s) Prekletstvo „bo prišlo v hišo onega, ki v mojem imenu
po krivem prisega, in bo v sredi njegove hiše prebivalo ter jo po¬
končalo". (Cahar. 5, 4.)



94

390. Zakaj je kriva prisega silno velik greh?

Kriva prisega je silno velik greh:
1. ker ž njo človek kliče Boga, neskončno resnico

samo, za pričo laži;
2. ker ž njo človeška družha izgubi zadnje sredstvo,

zvedeti resnico ter braniti pravo in pravico.

^ 391. Kaj je obljuba?

Obljuba je prostovoljen, Bogu storjen obet, s ka¬
terim se pod grehom zavežemo, storiti kaj Bogu
dopadljivega.

392. Kaj zapoveduje druga božja zapoved?

Druga božja zapoved zapoveduje, posvečevati
božje ime.

393. Kako posvečujemo božje ime?

Božje ime posvečujemo:
1. če je spoštljivo izgovarjamo in zaupno kličemo
na pomoč;

2. če Boga naravnost pred vsem svetom spozna¬
vamo in smo vneti za njegovo čast;

3. če Boga s pravično prisego kličemo na pričo;
4. če zvesto izpolnjujemo Bogu storjene obljube; 1)
5. če sploh vse delamo in darujemo Bogu v čast.

Pomni ! Skrbno se varuj, da se ne navadiš ostudnega
preklinjevanja in priseganja. Pač pa kliči na pomoč zlasti
v trpljenju in skušnjavah presveta imena Jezusa, Marije in
svetega Jožefa, ki naj bodo tudi v smrtnem boju tvoje zadnje
besede.

r) „Ako si Bogu kaj obljubil, ne odlašaj izpolniti." (Prid. 5, 3.)



95

Tretja božja zapoved.

394. Kako se glasi tretja božja zapoved?

Tretja božja zapoved se glasi: „Posvečuj praznik".

395. Kaj zapoveduje tretja božja zapoved?

Tretja božja zapoved zapoveduje posvečevati Go¬
spodov dan.

396. Kateri je Gospodov dan?

V novi zavezi je nedelja Gospodov dan; v stari
zavezi pa je bila sobota.

sjc 397. Zakaj je v novi zavezi nedelja Gospodov dan?

V novi zavezi je nedelja Gospodov dan:
1. ker je Jezus na nedeljo vstal od mrtvili;
2. ker je na nedeljo poslal svetega Duha.

398. Kako posvečujemo nedeljo?

Nedeljo posvečujemo, če opuščamo hlapčevska
dela, se udeležujemo zapovedane službe božje in
opravljamo bogoljubna dela. 1 )

^ 399. Kaj so hlapčevska dela?

Hlapčevska dela so tista telesna dela, ki jih na¬
vadno opravljajo posli in dninarji, rokodelci in
tovarniški ali drugi tem podobni delavci.
’) „Šest dnij delaj in opravljaj vsa svoja dela, sedmi dan pa

je sobota Gospoda tvojega Boga; ne delaj nobenega dela, ne ti,
ne tvoj sin, ne tvoja hči, ne tvoj hlapec, ne tvoja dekla, ne tvoja
živina." (II. Mojz. 20, 9. 10.)



96

400. Kaj prepoveduje tretja božja zapoved?

Tretja božja zapoved prepoveduje:
1. hlapčevsko delo ob nedeljah brez sile ali brez

postavnega cerkvenega dovoljenja;
2. vse, kar skruni nedeljo, ali kar zadržuje njeno

posvečevanje, na primer: pijančevanje in raz¬
posajene igre, pregrešne veselice in druge
take reči.

401. Kaj naj nas posebno odvrača, da ne skrunimo
nedelje?

Da ne skrunimo nedelje, naj nas posebno odvrača:
1. strah časnih in večnih kaznij, ki jih je Bog
zažugal tistim, ki oskrunjajo Gospodov dan;

2. misel, koliko kazen zasluži tisti, ki niti enega
dne ne obrne v prid svoji duši, ko je celih
šest dnij skrbel za svoje telo;

3. veliko pohujšanje, če kdo Gospodov dan skruni,
k temu druge zapeljuje ali celo sili;

4. drugi žalostni nasledki nedeljskega onečešče-
vanja, kot so: izguba blagoslova božjega, raz¬
divjanost srca, nravni propad človeške družbe. 1)

Pomni! Posvečuj vsikdar vestno Gospodov dan in
ne daj se zapeljati iz dobičkarije ali iz lahkomisijenosti, da
bi oskrunil nedeljo. „Bog ti daje šest dnij in si pridržuje
zase samo en dan v tednu; ti pa tako malo spoštuješ Boga,
da mu niti tega dneva ne daš celega, temveč ga skruniš s
posvetnimi opravili." (Sv. Krizostom.)

J) „Moje sobote so grozno oskrunili; zato sem namenil spustiti
svoj srd na nje ... in jih pokončati." (Eceh. 20, 13.) — Vzgled:
skrunjevalee sobote. (IV. Mojz. 15, 32. nasl.)



97

Četrta božja zapoved.

402. Kako se glasi četrta božja zapoved?

Četrta božja zapoved se glasi: „Spoštuj očeta in
mater, da boš dolgo živel in ti bo dobro na
zemlji 11 .

403. Kaj zapoveduje četrta božja zapoved?

Četrta božja zapoved zapoveduje, skazovati sta-
rišem spoštovanje, ljubezen in pokorščino.

404. Zakaj morajo otroci svojim starišem skazovati
spoštovanje, ljubezen in pokorščino?

Otroci morajo svojim starišem skazovati spošto¬
vanje, ljubezen in pokorščino, ker so stariši
otrokom božji namestniki in za Bogom največji
dobrotniki.

% 405. Kdaj greše otroci zoper spoštovanje, ki so je dolžni
svojim starišem?

Otroci greše zoper spoštovanje, ki so je dolžni
svojim starišem:
1. če jih zaničujejo ali se jih sramujejo;
2. če slabo o njih govore ali jih zasramujejo;
3. če se surovo ali trmasto obnašajo proti njim. 1)

’) „Iz vsega svojega srca spoštuj svojega ožeta. “ (Sir. 7, 29.)
— „Spoštuj svojo mater vse dni njenega življenja." (Tob. 4, 3.)

Vel. kateldzem. 7



98

ijc 406. Kdaj greše otroci zoper ljubezen, ki so jo dolžni
svojim starišem?

Otroci greše zoper ljubezen, ki so jo dolžni
svojim starišem:
1. če ne marajo zanje, ali če jim žele kaj
hudega;

2. če jih žalijo ali jeze;
3. če jim v potrebah ne pomagajo ali ne pre¬

našajo potrpežljivo njihovih slabostij; 1)
4. če ne molijo zanje.

ij: 407. Kdaj greše otroci zoper pokorščino, ki so jo dolžni
svojim starišem?

Otroci greše zoper pokorščino, ki so jo dolžni
svojim starišem, če ne poslušajo njihovih ukazov,
opominov in svaril. 2)

408. Kaj je Bog obljubil otrokom, ki spoštujejo očeta
in mater?

Otrokom, ki spoštujejo očeta in mater, je Bog
obljubil v tem življenju svoje varstvo in svoj
blagoslov, v drugem pa večno zveličanje. 3****8** )

*) „Sin, podpiraj starost svojega ožeta in ne žali ga v nje¬
govem življenju; in ako mu pamet peša, mu zanašaj in ne zaničuj
ga v svoji moči. 11 (Sir. 3, 14. 15.)

2) „Otroci, bodite pokorni svojim starišem v Gospodu;
zakaj to je prav.“ (Efež. 6, 1.) — Vzgled: božji dedek Jezus.
(Luk. 2, 51.)

8) »Spoštuj svojega očeta, da pride nad te njegov blagoslov,
in da njegov blagoslov ostane do konca. 11 (Sir. 3, 9. 10.) — Vzgled:
Egiptovski Jožef (I. Mojz. 41, 40.); Tobija (Tob. 8—12.)



99

409. Kaj čaka otroke, ki ne spoštujejo očeta in matere?
Otroke, ki ne spoštujejo očeta in matere, čaka v
tem življenju božje prekletstvo, v drugem pa
večno pogubljenje. 1)

410. Komu smo poleg starišev še dolžni spoštovanje,
ljubezen in pokorščino?
Poleg starišev smo dolžni spoštovanje, ljubezen
in pokorščino tudi še predstojnikom. 2)

Jjc 411. Koga pomeni beseda „predstojnik“?
Beseda „predstojnik“ pomeni rednike in učitelje,
mojstre in gospodarje, duhovsko in deželsko go¬
sposko.

ijc412. S čim greše podložniki zoper svoje predstojnike?
Podložniki greše zoper svoje predstojnike zlasti:
1. če so jim nepokorni in nezvesti, ali leni v

svoji službi;
2. če jih opravljajo ali obrekujejo, in če kalijo mir;
3. če zapeljujejo njihove otroke in družino.

HC413. Kdo posebno greši zoper duhovsko in deželsko
gosposko?
Zoper duhovsko in deželsko gosposko posebno greši:
1. kdor jo predrzno graja in sramoti;
2. kdor se ji ustavlja ali celd napravlja upor. 3)

‘) „Preklet bodi, kdor ne spoštuje svojega odeta in svoje
matere.“ (V. Mojz. 27, 16.) - Vzgled: Kam (I. Mojz. 9, 24. nasl.);
Helijeva sinova (I. Kralj. 2—4.); Absalom (II. Kralj. 18.).

2) „Hlapci, bodite podložni gospodarjem z vsem strahom, ne
le dobrim in krotkim, ampak tudi čmernim.“ (I. Petr. 2, 18.)

8) „Vsak človek bodi višji oblasti podložen; ni namreč
oblasti od drugod kakor od Boga; katere pa so, so od Boga po¬
stavljene. “ (Bimlj. 13, 1.)

7 *



100

414. Kdaj ne smemo ubogati starišev in predstojnikov?
Starišev in predstojnikov ne smemo ubogati,
kadar nam ukažejo kaj grešnega. 1)

415. Kaj je mladina dolžna starim ljudem?
Mladina je dolžna, stare ljudi spoštovati. 2)

416. Ali obsega četrta božja zapoved samo dolžnosti
otrok in podložnikov?
Četrta božja zapoved ne obsega samo dolžnostij
otrok in podložnikov, temveč tudi dolžnosti sta¬
rišev in predstojnikov.

^417. Kakšno dolžnost imajo stariši do svojih otrok?
Stariši imajo do svojih otrok dolžnost:
1. podučevati jih v pravi veri in jih navajati k

vsemu dobremu;
2. varovati jih zapeljevanja in jim dajati dober

vzgled;
3. svariti jih in, ako treba, kaznovati; 3)
4. skrbeti tudi za njihovo časno srečo.

X418. Kakšno dolžnost imajo predstojniki do svojih pod-
^ tožnikov?

Predstojniki imajo do svojih podložnikov dolž¬
nost, skrbeti zanje podobno, kakor skrbč stariši
za svoje otroke.

b „Boga je treba bolj slušati kakor ljudi." (Dej. ap. 5, 29.)
— Vzgled: Makabejski bratje (II. Mak. 7.); mladeniči v ognjeni
peči (Dan. 3.).

2) „Pred sivo glavo vstani in spoštuj osebo starega človeka. “
(IH. Mojz. 19, 32.)

3) „Komur se škoda zdi šibe, sovraži svojega sina; kdor ga
pa ljubi, ga vedno strahuje." (Preg. 13, 24.)



101

419. Kakšno dolžnost ima gosposka do svojih pod¬
ložnikov?
G-osposka ima do svojih podložnikov dolžnost,
braniti jih v pravi veri, ravnati ž njimi, kakor
veleva pravo in pravica, in sploh pospeševati
njihovo srečo.
Pomni! Spoštuj svoje stariše, dušne pastirje, učitelje

in vse svoje predstojnike; ubogaj jih rad in natančno po
vzgledu božjega Zveličarja in moli zanje; to ti donese milost
in blagoslov božji. „Očetov blagoslov utrjuje otrokom hiše,
materina kletev jih pa podira do tal.“ (Sir. 3, 11.)

Peta božja zapoved.

420. Kako se glasi peta božja zapoved?
Peta božja zapoved se glasi: „Ne ubijaj !‘.

421. Kaj prepoveduje peta božja zapoved?
Peta božja zapoved prepoveduje, sebi ali bliž¬
njemu škodovati na duši ali na telesu.

422. Kdo škoduje sebi na telesu?
Sebi škoduje na telesu, kdor samega sebe umori
ali si krajša življenje ali je brez potrebe postavlja
v nevarnost.

423. Kako greši, kdor umori samega sebe?
Kdor umori samega sebe, silno hudo greši:
1. zoper Boga, ki je edini gospodar življenja in
smrti;

2. zoper svojo dušo, katero pahne v večno po¬
gubljenje;

3. zoper druge ljudi, katerim daje slab vzgled
ter jim napravlja žalost in škodo.



102

424. Kdo škoduje bližnjemu na telesu?
Bližnjemu škoduje na telesu, kdor ga po krivici
umori ali rani, ali ga žali in trdo ž njim ravna
ter mu s tem krajša življenje.

425. Ali je v peti božji zapovedi prepovedan tudi dvoboj?
V peti božji zapovedi je prepovedan tudi dvoboj
ali dogovorjeni boj med dvema osebama, ker se
pri takem dvoboju navadno kdo rani in večkrat
celo umori.

426. Kako kaznuje sveta cerkev samomor in dvoboj?
Sveta cerkev kaznuje samomor in dvoboj s tem,
da krivim te pregrehe odreka cerkveni pogreb;
dvoboj še posebej s tem, da izobčuje vse udele¬
žence iz cerkvenega občestva.

sjc 427. Ali se zoper peto božjo zapoved greši samo z
dejanjem ?
Zoper peto božjo zapoved se ne greši samo z
dejanjem, temveč tudi s sovraštvom in nevošč¬
ljivostjo, z jezo in sumnivostjo, z zmerjanjem in
preklinjevanjem, sploh z vsem, kar more škodo¬
vati nam ali bližnjemu. Enako greši zoper peto
božjo zapoved, kdor iz čmernosti ali obupnosti
sebi ali drugim smrt želi. 1 )

428. Kdo škoduje bližnjemu na duši?
Bližnjemu škoduje na duši, kdor ga pohujšuje.

1 ) „Vsak, kdor sovraži svojega brata, je ubijaveo.“ (I. Jan.
3, 15.) — „Jaz pa vam povem, da bo vsak, ki se jezi nad svojim
bratom, kriv sodbe. “ (Mat. 5, 22.)



103

429. Kdo pohujšuje bližnjega?

Bližnjega pohujšuje, kdor mu pregrešno, bodisi z
besedo bodisi z dejanjem, daje povod, da greši,
ali kdor ga cel<5 namenoma zapeljuje v greh. 1)

%430. Kaj zapoveduje peta božja zapoved?

Peta božja zapoved zapoveduje:
1. skrbeti za svoje življenje in svojo dušo;
2. živeti z bližnjim v miru in slogi;
3. dajati vsakemu dober vzgled;
4. popraviti škodo, storjeno bližnjemu na duši

ali na telesu.

Pomni! Ne prizadeni bližnjemu nikdar nobene škode,
ne na telesu ne na duši. Varuj se tudi, da ne rotiš ali
kolneš svojega bližnjega. — Greh je tudi, živali brez potrebe
mučiti ali brez vzroka ubijati.

Šesta božja zapoved.

431. Kako se glasi šesta božja zapoved?

Šesta božja zapoved se glasi: „Ne prešestuj 1'.

432. Kaj prepoveduje šesta božja zapoved?

Šesta božja zapoved prepoveduje:
1. vse, kar žali čistost ali sramežljivost;
2. vse, kar napeljuje v nečistost.

*) „Kdor pa pohujša katerega teh malih, ki v me verujejo,
bi mu bilo bolje, da bi se mu obesil mlinski kamen na vrat in
bi se potopil v globočino morja. Gorje svetu zavoljo pohujšanja!“
(Mat. 18, 6. 7.)



104

433. Kaj žali čistost?
Čistost žalijo:
1. prostovoljne nespodobne misli in želje;
2. nespodobni pogovori, šale in pesmi;
3. nespodobni pogledi in vsa nespodobna dejanja. 1)

434. Kaj napeljuje v nečistost?
V nečistost napeljujejo:
1. radovedni pogledi;
2. nespodobne podobe in prebiranje nenravnih

knjig in spisov;
3. nespodobnost v obleki;
4. predomače in preprijazno občevanje z osebami

drugega spola in slaba tovarišija;
5. nespodobni plesi, pohujšljive igre in predstave

po glediščih in drugod;
6. lenoba in nezmernost v jedi in pijači.

435. Kaj naj storimo, kadar dvomimo, je-li kaj zoper
šesto božjo zapoved?
Kadar dvomimo, je-li kaj zoper šesto božjo za¬
poved, tega ne smemo storiti, temveč moramo
prositi stariše ali spovednika, da nas podučč.

436. Zakaj se moramo prav posebno varovati grehov
zoper čistost?
Grehov zoper čistost se moramo prav posebno
varovati:
1. ker so ti grehi, in sicer že same misli, ako

so popolnoma prostovoljne, smrtni grehi;

*) „Nečistost in vsa nesramnost ... se že ne imenuj med
vami, kakor se spodobi svetim, ali nesramnost, ali nespametne ali
grde besede.“ (Efež. 5, 3. 4.)



105

2. ker ne skrunijo samo duše, temveč tudi člo¬
vekovo telo, ki je tempel svetega Duha; 12 )

3. ker imajo silno strašne nasledke.

437. Kateri so nasledki nečistosti?

Nasledki nečistosti so:
1. mržnja do Boga in božjih rečij;
2. oslepljenje razuma in otrpnenje volje;
3. raznovrstne bolezni, sramota in revščina;
4. večno pogubljenj e. Si)

438. Kaj zapoveduje šesta božja zapoved?

Šesta božja zapoved zapoveduje:
1. da moramo biti sposobni in sramežljivi v
mislih in pogledih, besedah in dejanjih;

2. da moramo rabiti potrebne pripomočke, da si
ohranimo čistost. 3)

439. Katere pripomočke moramo rabiti, da si ohranimo
čistost?

Da si ohranimo čistost, moramo:
1. ogibati se nevarnostij in priložnostij, ki vodijo

v nečistost;
2. moliti za ohranjenje čistosti in kar največkrat

mogoče prejemati svete zakramente;
*) „Ako pa kdo oskruni tempel božji, ga bo Bog končal;

zakaj tempel božji je svet, kar ste vi.“ (I. Kor. 3, 17.)
2) »Nečistniki .... bodo imeli svoj del v gorečem, ognje¬

nem in žveplenem jezeru." (Skriv. raz. 21, 8.) — Vzgled: vesoljni
potop (I. Mojz. 6. nasl.); Sodoma in Gomora (I. Mojz. 19.).

3) „To je božja volja, vaše posvečenje, da se zdržite ne¬
čistosti." (I. Tes. 4, 3.)



106

3. skušnjavi se koj ustaviti in zaupno klicati
Jezusa in Marijo na pomoč;

4. misliti, da Bog vse vidi, in da vsak trenutek
lahko umrjemo.

Pomni! Ohrani si sveto čistost kot svoj najlepši
kras in varuj se, da ne storiš nikdar nič nespodobnega,
bodisi sam bodisi z drugimi. Čistost te naredi podobnega
angelom in je Bogu posebno ljuba. „0 kako lep je čist
rod!“ (Modr. 4, 1.) — Kako lepi so pred Bogom prečista
Devica Marija, deviški ženin sveti Jožef, in angelski mla¬
denič sveti Alojzij!

Sedma božja zapoved.

440. Kako se glasi sedma božja zapoved?
Sedma božja zapoved se glasi: „Ne kradi".

441. Kaj prepoveduje sedma božja zapoved?
Sedma božja zapoved prepoveduje, bližnjemu po
krivici škodovati na njegovi lastnini.

442. S čim se bližnjemu po krivici škoduje na njegovi
lastnini?
Bližnjemu se po krivici škoduje na njegovi
lastnini:
1. s tatvino in ropom;
2. z odrtijo in goljufijo;
3. s krivičnim pridržavanjem tujega blaga;
4. s prostovoljnim in krivičnim poškodovanjem

tuje lastnine.

^ 443. Kdo greši s tatvino ?
S tatvino greši, kdor skrivaj in po krivici
vzame tuje blago.



107

% 444. Kdo greši z ropom?

Z ropom greši, kdor s silo in po krivici vzame
tuje blago.

% 445. Kdo greši z odrtija?

Z odrtijo greši:
1. kdor pri posojilih zahteva krivične obresti;
2. kdor nepošteno in z umetnimi pripomočki po-

dražuje živila ali blago nad njihovo pravo
vrednost;

3. kdor zlorablja stisko bližnjega sebi v krivično
korist ali dobiček.

446. Kdo greši z goljufijo?

Z goljufijo greši, kdor s prevaro ali zvijačo ško¬
duje bližnjemu na njegovi lastnini, na primer:
1. kdor ga prevari s ponarejenim denarjem, s
krivo mero in vago;

2. kdor ponareja blago in živila ali zamolčuje
bistvene napake kakega blaga;

3. kdor zahteva večje plačilo, kakor zahteva stor¬
jeno delo;

4. kdor si pridobi tuje blago s tem, da ponaredi
listine, da pred sodiščem izpove neresnico ali
da podkupi priče. 1)

J) „Ne delajte nič krivičnega v sodbi, pri vatlu in tehtnici
in meri.“ (III. Mojz. 19, 35.)



XX 108

447. Kaj je treba pomniti o malih tatvinah in goljufijah ?

O malih tatvinah in goljufijah je treba pomniti,
da se tudi ž njimi lahko smrtno greši, in sicer:
1. takoj, kakor hitro kdo začne po malem krasti
ali goljufati z namenom, da bi si polagoma
prisvojil znatno svoto;

2. tedaj, kadar si je kdo z malimi tatvinami ali
goljufijami pridobil znatno svoto, čeprav v za¬
četku ni imel tega namena.

% 448. Kdo greši s krivičnim pridržavanjem tujega blaga?

S krivičnim pridržavanjem tujega blaga greši na
primer:
1. kdor ne vrne najdenih, posojenih ali v hrambo

mu izročenih rečij;
2. kdor ne plača o pravem času, kar je plačati

dolžan. 1)

449. Kdo greši s prostovoljnim in krivičnim poškodo¬
vanjem tuje lastnine?

S prostovoljnim in krivičnim poškodovanjem tuje
lastnine greši na primer:
1. kdor zanemarja ali slabo opravlja delo, katero •
je dolžan storiti;

2. kdor bližnjemu z obrekovanjem odganja kupo-
valce ali mu sicer škoduje na njegovem pri-
služku;

3. kdor namenoma s požiganjem uniči tujo last¬
nino ali jo drugače zlobno poškoduje.

‘) „Naj ne ostaja plačilo trojega najemnika pri tebi do jutra."
(III. Mojz. 19, 13.)



■JMf 109

450. Kdo postane sokriv grehov proti tuji lastnini?

Grehov proti tuji lastnini postane sokriv:
1. kdor ukazuje, svetuje ali pomaga škodovati

bližnjemu na njegovi lastnini;
2. kdor sprejema, kupuje ali prikriva krivično

blago;
3. kdor h grehom proti tuji lastnini molči ali
jih ne zabrani, dasi bi jih mogel in moral
naznaniti ali zabraniti.

451. Kaj zapoveduje sedma božja zapoved?

Sedma božja zapoved zapoveduje:
1. pustiti, dati in storiti vsakemu, kar mu gre;
2. kar najhitreje vrniti krivično blago in, kolikor

se d&, popraviti storjeno škodo, če se to ne
more zgoditi na enkrat, mora se storiti pola¬
goma; ali če ni mogoče, najti lastnika ali nje¬
govih dedičev, mora se krivično blago obrniti
v dobre namene. 1)

452. Kdo je dolžan, povrniti krivično blago in popraviti
storjeno škodo?
Povrniti krivično blago in popraviti storjeno
škodo so dolžni krivični poškodovalci in sicer po
tej vrsti:
1. tisti, ki ima ali je porabil krivično blago ali

to, kar je dobil zanje;
2. tisti, ki je naročil napraviti škodo;
3. tisti, ki je dejanski prizadel škodo;

J) „Boljše je malo po pravici, kakor obilni prihodki po kri¬
vici. “ (Preg. 16, 8.)



110

4. vsi tisti, ki so drugače sodelovali pri poškodo¬
vanju bližnjega ali niso zabranili ali naznanili
škode, kakor so bili dolžni; in sicer je vsak
dolžan, vse povrniti, če tega ni storil nobeden
izmed tistih, ki so bili pred njim to storiti
dolžni.
Pomni! Ne zmakni nikdar ničesar, bodi si Se kaj

tako majhnega, tudi ne svojim starišem. Z malim se pri¬
čenja, z velikim se nehava. Varuj se tudi sladkosnedosti in
igranja za denar.

Osma božja zapoved.

453. Kako se glasi osma božja zapoved?

Osma božja zapoved se glasi: „Ne pričaj po
krivem zoper svojega bližnjega 1'.

454. Kaj prepoveduje osma božja zapoved?

Osma božja zapoved prepoveduje:
1. krivo pričati;
2. lagati in se hliniti;
3. grešiti zoper bližnjega čast in dobro ime.

^455. Kdo krivo priča?

Krivo priča, kdor pred sodnijsko ali drugo go¬
sposko vedoma izjavi kot resnico, kar ni res. 1)

ijc 456. Kdo laže ?

Laže, kdor vedoma drugače govori, kakor misli. 2)

*) Vzgled: krive priče zoper Jezusa. (Mat. 26, 59—Gl.)
2) „Grd madež je laž na človeku." (Sir. 20, 26.) — Hudobni

duh je „lažnik in oče laži". (Jan. 8, 44.) — Vzgled: Ananija ir
Safira. (Dej. ap. 5, 1—11.)



111

% 457. Kdo se hlini?
Hlini se, kdor se dela boljšega in pobožnejšega,
kakor je v resnici.

458. S čim se greši zoper bližnjega čast in dobro ime?
Zoper bližnjega čast in dobro ime se greši:
1. s krivim natolcevanjem in predrzno sodbo;
2. z obrekovanjem, opravljanjem in podpihova¬

njem;
S. z zasramovanjem.

Hi 459. Kdo greši s krivim natolcevanjem?
S krivim natolcevanjem greši, kdor brez zadost¬
nega vzroka sumi o bližnjem kaj hudega. 1)

Hi 460. Kdo greši s predrzno sodbo?
S predrzno sodbo greši, kdor bližnjemu kaj hu¬
dega brez zadostnega vzroka prisoja kot gotovo
in resnično. 2)

Hi 461. Kdo greši z obrekovanjem?
Z obrekovanjem greši, kdor pripoveduje o bliž¬
njem kake izmišljene napake ali povečuje njegove
resnične napake.

Hi 462. Kdo greši z opravljanjem ?
Z opravljanjem greši, kdor brez zadostnega vzroka
razodeva resnične napake bližnjega.

vas De misli hudega v svojem srcu zoper svojega
prijatelja: 1,1 x (Cah. 8, 17.)

' ' !,-*) „Ne sodite, in ne boste sojeni." (Luk. 6, 37.)



112

463. Kdaj smemo razodeti napake bližnjega?

Napake bližnjega smemo in celo moramo raz¬
odeti, kadar je to potrebno, da se grešnik po¬
boljša, ali da se zabrani kako še večje budo.

464. Kaj naj storimo, ako moramo nehote poslušati
^ obrekovanje ali opravljanje?

Ako moramo nehote poslušati obrekovanje ali
opravljanje, ne smemo takih govorov radi po¬
slušati, temveč moramo kazati svojo nevoljo in
je zabranjevati, kolikor mogoče.

H1 465. Kdo greši s podpihovanjem?
S podpihovanjem greši, kdor brez zadostnega
vzroka komu pove, kaj so drugi o njem slabega
govorili, ter tako napravlja razpor. 1)

% 466. Kdo greši z zasramovanjem?

Z zasramovanjem greši, kdor bližnjemu ali sam
ali po drugih v obraz pove kaj poniževalnega ali
mu stori kaj takega.

467. Kaj je dolžan storiti, kdor je škodoval bližnjemu
na njegovi časti in na njegovem dobrem imenu?
Kdor je bližnjemu škodoval na njegovi časti in
na njegovem dobrem imenu, je dolžan:
1. preklicati obrekovanje in zasramovanega pro¬
siti odpuščenja;

2. v vseh slučajih po svoji moči popraviti škodo,
ki mu jo je storil na njegovi časti, na njegovem
dobrem imenu in s tem morda tudi na drugem
imetju.

*) »Preklet bodi podpihovavec in dvojezičnik; zakaj med
mnogimi, ki v miru žive, napravi zmešnjave. “ (Sir. 28, 15.)



113

% 468. Kaj zapoveduje osma božja zapoved?
Osma božja zapoved zapoveduje:
1. povsod in vselej resnico govoriti in odkrito¬

srčen biti;
2. varovati, spoštovati in braniti, kolikor mogoče,
bližnjega čast in dobro ime.
Porami I Studi vsakoršno laž, ker izvira od hudobnega

duha in te dela njemu podobnega. Nikdar ne govori trdo¬
srčno o svojem bližnjem; česar nočeš, da bi se storilo tebi,
tega tudi ti ne stori drugim. (Tob. 4, 16.) — Nikdar rado-
voljno ne poslušaj opravljanja ali obrekovanja. Obrani si v
srcu besede svetega pisma: „Veliko govoriti ni brez greha“
(Preg. 10, 19.), in: „Jezik jo sicer majhen ud, in vendar na¬
pravi velike reči.“ (Jak. 3, 5.)

Zadnji dve božji zapovedi.

469. Kako se glasi deveta božja zapoved?

Deveta božja zapoved se glasi: „Ne želi svojega
bližnjega žene“.

470. Kaj prepoveduje deveta božja zapoved?

Deveta božja zapoved prepoveduje vse prosto¬
voljne nečiste misli in želje.

471. Kaj zapoveduje deveta božja zapoved?

Deveta božja zapoved zapoveduje, ohraniti si čisto
srce in varovati se vseli nečistih mislij in želja. 1)

472. Kako se glasi deseta božja zapoved?

Deseta božja zapoved se glasi: „Ne želi svojega
bližnjega blaga 11 .
*) „Blagor tistim, ki so čistega srca, ker Boga bodo gledali. 11

(Mat. 5, 8.)
Vel. katekizem. 8



114

473. Kaj prepoveduje deseta božja zapoved?

Deseta božja zapoved prepoveduje, grešno po¬
želeti, kar je bližnjega last. 1)

474. Kaj zapoveduje deseta božja zapoved?

Deseta božja zapoved zapoveduje, privoščiti vsa¬
kemu svoje in zadovoljiti se s svojim.

475. Kaj nas učite zadnji dve božji zapovedi?

Zadnji dve božji zapovedi nas učite, da je Bog
gospodar tudi naših src, in da moramo torej
ravnati po njegovi najsvetejši volji ne samo v
svojih delih, ampak tudi v svojih mislih in željah.

476. Kaj je Bog obljubil tistim, ki izpolnjujejo njegove
zapovedi ?

Tistim, ki izpolnjujejo njegove zapovedi, je Bog
obljubil mnogovrstnega blagoslova in večno živ¬
ljenje. 2)

#

Pomni! Ohrani svoje srce čisto in bojuj se zoper
slabe misli in želje; one zapeljujejo polagoma tudi v slaba
dejanja. Kroti tudi poželenje po posvetnem blagu; „zakaj
kateri hočejo obogateti, padejo v skušnjavo in v zadrgo
hudobnega duha1*. (I. Tim. 6, 9.)

‘) „Korenina vsega hudega je lakomnost. 0 (I. Tim. 6, 10.)
2) „Jaz sem Gospod, tvoj Bog . . . ., ki skazujem milost

do tisočernega rodu tistim, ki me ljubijo in izpolnjujejo moje za¬
povedi." (II. Mojz. 20, 5. 6.) — „<3e hočeš iti v življenje, izpolnjuj
zapovedi. 0 (Mat. 19, 17.)



115

3. Oddelek.

Pat cerkvenih zapovedij.

477. Kako se glasi pet cerkvenih zapovedij?

Pet cerkvenih zapovedij se glasi:
1. Posvečuj zapovedane praznike.
2. Bodi oh nedeljah in zapovedanih praznikih s

spodobno pobožnostjo pri sveti maši.
3. Posti se zapovedane postne dni.
4. Spovej se svojih grehov postavljenemu spoved¬
niku vsaj enkrat v letu, in o velikonočnem
času prejmi sveto Rešnje Telo.

6. Ne obhajaj ženitve o prepovedanih časih.

478. Zakaj smo dolžni, izpolnjevati cerkvene zapovedi?.
Cerkvene zapovedi smo dolžni izpolnjevati, ker
je Jezus Kristus naravnost in pod smrtnim grehom
zapovedal, poslušati cerkev, ko je rekel: „Kdor
cerkve ne posluša, naj ti bo kakor nevernik in
očitni grešnik". (Mat. 18, 17.)

Prva cerkvena zapoved.

479. Kako se glasi prva cerkvena zapoved?
Prva cerkvena zapoved se glasi: „Posvečuj za¬
povedane praznike".

480. Kaj zapoveduje prva cerkvena zapoved?

Prva cerkvena zapoved zapoveduje, praznike,
katere je postavila sveta cerkev, tako praznovati
in posvečevati, kakor nedelje.

8*



116

sf:481. Kolikeri so prazniki, katere je postavila sveta
cerkev?
Prazniki, katere je postavila sveta cerkev, so
prazniki Gospodovi, prazniki Matere božje in
prazniki svetnikov.

482. Kateri so zapovedani prazniki Gospodovi?
Zapovedani prazniki Gospodovi so:
1. božič, praznika obrezovanja (novo leto) in raz-
glašenja Gospodovega (sv. trije kralji);

2. velika noč in Kristusov vnebohod;
3. binkošti, praznika svete Trojice in svetega
Rešnjega Telesa.

483. Kateri so zapovedani prazniki Matere božje ?
Zapovedani prazniki Matere božje so: Marijino
spočetje , svečnica, Marijino oznanjenje, Marijino
vnebovzetje (veliki šmaren ali velika gospojnica) in
Marijino rojstvo (mali šmaren ali mala gospojnica).

H? 484. Kateri so zapovedani prazniki svetnikov ?
Zapovedani prazniki svetnikov so: praznik sve¬
tega Štefana, praznik svetih apostolov Petra in
Pavla, praznik vseh svetnikov in prazniki deželnih
patronov.

485. Zakaj je sveta cerkev postavila praznike?
Sveta cerkev je postavila praznike:
1. da bi se hvaležno spominjali skrivnostij naše
svete vere in je pobožno častili;

2. da bi Boga hvalili v njegovih svetnikih;
3. da bi se priporočali priprošnji svetnikov in
posnemali njihove čednosti.



117

Druga cerkvena zapoved.

436. Kako se glasi druga cerkvena zapoved?

Druga cerkvena zapoved se glasi: „Bodi ob ne¬
deljah in zapovedanih praznikih s spodobno po¬
božnostjo pri sveti maši“.

487. Kaj zapoveduje druga cerkvena zapoved?
Druga cerkvena zapoved zapoveduje, vsako ne¬
deljo in vsak zapovedan praznik pobožno biti pri
sveti maši.

488. Kdaj smo pobožno pri sveti maši?
Pobožno smo pri sveti maši:
1. kadar smo zato pri sveti maši, da Boga molimo
in častimo;

2. kadar se vsega ogibljemo, kar zadržuje ali
moti notranjo pobožnost;

3. kadar med sveto mašo, zlasti pri njenih glavnih
delih pazimo na to, kar se godi na altarju.

489. Kdo je dolžan, biti ob nedeljah in zapovedanih
praznikih pri sveti maši?
Ob nedeljah in zapovedanih praznikih biti pri
sveti maši, so pod smrtnim grehom dolžni vsi
verniki, ki so že pri pameti, in katerih ne za¬
držuje noben pravičen vzrok.

490. Kdo greši zoper drugo cerkveno zapoved?
Zoper drugo cerkveno zapoved greši:
1. kdor po lastni krivdi opusti sveto mašo ali je
zamudi precejšen del;

2. kdor je med sveto mašo prostovoljno raztresen
ali se nespoštljivo obnaša.



118

Hc491. Ali nam bodi dovolj, da smo ob nedeljah in praz¬
nikih samo pri sveti maši?

Ne bodi nam dovolj, da smo ob nedeljah in praz¬
nikih samo pri sveti maši; temveč bodimo tudi
pri pridigi in pri popoldanski službi božji, pre¬
jemajmo svete zakramente, prebirajmo svete
knjige in opravljajmo druga dobra dela.

^492. Zakaj je treba biti pri pridigi?

Pri pridigi je treba biti:
1. ker se v pridigi oznanjuje in razlaga beseda

božja;
2. ker je znamenje otroške ljubezni do Boga, če

kdo pridno in pobožno posluša besedo božjo; 1)
3. ker nas je treba pogostoma opominjati in spod¬
bujati k dobremu in odvračati od hudega. 2)

Tretja cerkvena zapoved.

493. Kako se glasi tretja cerkvena zapoved?

Tretja cerkvena zapoved se glasi: „Posti se za¬
povedane postne dni“.

494. Kaj zapoveduje tretja cerkvena zapoved?

Tretja cerkvena zapoved zapoveduje, postiti se
določene dni tako, kakor zaukazuje cerkev.

495. Koliker je post, ki ga zaukazuje cerkev?

Post, ki ga zaukazuje cerkev, je dvojen:
1. post, pri katerem se zdržimo mesnih jedij;

J) „Kdor je iz Boga, posluša božje besede." (Jan. 8, 47.)
2) „Blagor tistim, kateri božjo besedo poslušajo in jo ohra¬

nijo." (Luk. 11, 28.)



119

2, post, pri katerem se zdržimo mesnih jedij ter
si oh enem pri jedi pritrgamo tako, da se samo
enkrat na dan najemo do sitega, in sicer ne
pred poldnem. Vendar je pa dovoljeno, zvečer
kaj malega zaužiti, kako malenkost tudi zjutraj.

496. Katere dni smo dolžni, zdržati se mesnih jedij?
Zdržati se mesnih jedij, smo dolžni vsak petek 1)
in, koder je še zapovedano, tudi vsako soboto.

497. Katere dni smo dolžni, zdržati se mesnih jedij ter
si ob enem pritrgati?
Zdržati se mesnih jedij ter si ob enem pritrgati,
smo dolžni:
1. vse dni štiridesetdanskega posta, to je od pe¬
pelnične srede do velike noči; ob nedeljah pa
je dovoljeno, najesti se večkrat do sitega;

2. ob sredah, petkih in sobotah štirih kvaternih
tednov; ,

3. ob dnevih pred nekaterimi velikimi prazniki. 2)
Namestu nekaterih postnih dnij pred velikimi
prazniki so pa pri nas določene srede in petki
v adventu.

498. Kdo je dolžan, zapovedane postne dni zdržati se
mesnih jedij?
Zapovedane postne dni zdržati se mesnih jedij,
je dolžan vsak vernik, ki je že pri pameti in ga
ne izgovarja kak opravičen vzrok, na primer:
bolezen, revščina ali kaj takega.
J) Samo če pride božič na petek, dovoljene so ta petek

mesne jedi.
2) Taki dnevi so med drugimi: pred božičem, binkoštmi,

svetim Petrom in Pavlom, Marijinim vnebovzetjem, vsemi svetniki,
brezmadežnim spočetjem Marijinim.



120

499. Kdo je dolžan, zapovedane postne dni zdržati se
mesnih jedij ter si ob enem pritrgati?

Zapovedane postne dni zdržati se mesnih jedij ter
si ob enem pritrgati, je dolžan vsak vernik, ki je
dovršil 21. leto in ga ne izgovarja kak opravičen
vzrok. Kdor mora težko delati ali je v visoki
starosti, vsled tega sicer ni dolžan pritrgati si,
vendar pa ga to oboje samo zase še ne opravičuje,
da bi smel uživati mesne jedi.

jj: 500. Kako olajšuje cerkev postno zapoved?

Cerkev olajšuje postno zapoved z večjimi ali manj¬
šimi spregledi, katere podeljujejo škofje, po¬
oblaščeni od svetega očeta, iz opravičenih vzrokov
ali celim škofijam ali posameznim vernikom.

501. Zakaj je treba vestno izpolnjevati postno zapoved?

Postno zapoved je treba vestno izpolnjevati:
1. da kažemo svojo pokorščino do svete cerkve;
2. da posnemamo vzgled Jezusa Kristusa in svet¬
nikov;

3. da delamo pokoro za svoje grebe;
4. da ložje krotimo svoje hudo poželenje.

Četrta cerkvena zapoved.

502. Kako se glasi četrta cerkvena zapoved?

Četrta cerkvena zapoved se glasi: „Spovej se
svojih grehov postavljenemu spovedniku vsaj
enkrat v letu, in o velikonočnem času prejmi
sveto Kešnje Telo".



121

503. Kaj zapoveduje četrta cerkvena zapoved?

Četrta cerkvena zapoved zapoveduje:
1. vsaj enkrat v letu veljavno spovedati se svojih
grehov mašniku, ki je postavljen, to je po¬
oblaščen za spovedovanje;

2. o velikonočnem času vredno prejeti sveto ob¬
hajilo. Tistega, ki to trdovratno opušča, more
sveta cerkev izobčiti in mu za kazen odreči
cerkveni pokop. 1)

504. Zakaj pravi četrta cerkvena zapoved; „spovej se
svojih grehov vsaj enkrat v letu“?

Četrta cerkvena zapoved pravi, „ spovej se svojih
grehov vsaj enkrat v letu“, ker sveta cerkev silno
želi, da bi verniki večkrat, in ne samo enkrat
na leto opravili spoved in prejeli sveto obhajilo.

Peta cerkvena zapoved.

505. Kako se glasi peta cerkvena zapoved?

Peta cerkvena zapoved se glasi: „Ne obhajaj
ženitve o prepovedanih časih“.

506. Kaj prepoveduje peta cerkvena zapoved?

Peta cerkvena zapoved prepoveduje, obhajati slo¬
vesno ženitovanje v prepovedanem času, to je od
prve adventne nedelje do dneva po svetih treh
kraljih in od pepelnične srede do vštete prve
nedelje po veliki noči. 2)
*) Velikonočni čas, v katerem moramo prejeti sveto obhajilo,

določujejo škofje.
2) Skoraj v vseh škofijah so v prepovedanem času zabranjene

tudi navadne poroke.



122

507. Zakaj se v prepovedanem času ne sme obhajati
slovesno ženitovanje?

V prepovedanem času se ne sme obhajati slovesno
ženitovanje, ker je navadno združeno s hrupnim
razveseljevanjem, ki nasprotuje temu svetemu in
resnemu času.

Pomni! Ne zanemarjaj nikdar cerkvenih zapovedij;
vežejo te kakor božje zapovedi pod smrtnim grehom. Ce
jih drugi prestopajo, te to še nikakor ne odvezuje od cerkvenih
zapovedij in te pred Bogom ne opravičuje, če jih prestopaš.
„6e se kdo odvrne od cerkve, se sam izključi iz števila
njenih otrok. Držite se vsi enovoljno Boga kot očeta, in
svete cerkve kot matere. “ (Sv. Avguštin.)

m-



Četrto poglavje.
O milosti in zakramentih.

i. Oddelek.

0 milosti.

508. Kaj je milost?

Milost je notranj, nadnaraven dar, ki ga nam
Bog podari zavoljo zasluženja Jezusa Kristusa,
da se moremo zveličati.

:Jc 509. Zakaj se milost imenuje „dar“ ?

Milost se imenuje „dar“, ker je ne moremo za¬
služiti, ampak nam jo Bog samo podari zavoljo
zasluženja Jezusa Kristusa.

^C510. Zakaj se imenuje milost „notranj“ dar?

Milost se imenuje „notranj“ dar, ker jo Bog
podari naravnost duši in je torej milost nekaj
notranjega.



124

^511. Zakaj se milost imenuje „nadnaraven“ dar?

Milost se imenuje „nadnaraven“ dar, ker je človek
nima že po svoji naravi in je tudi ne more doseči,
in ker sploh do nje nima nikake pravice, ampak
mu jo Bog prostovoljno pridaje nad vso naravo.

512. Čemu podeljuje Bog človeku nadnaravno milost?
Bog podeljuje človeku nadnaravno milost, da ga
povzdigne k nadnaravni časti otroka božjega in
ga naredi sposobnega, zaslužiti si nebesa.

513. Kolikera je nadnaravna milost?

Nadnaravna milost je dvojna:
1. dejanska,
2. posvečujoča.

514. Kaj je dejanska milost?
Dejanska milost je nadnaravna, duši samo za¬
časno podeljena milost, ki nam pomaga opravljati
dobra, to je taka dela in dejanja, ki služijo za
večno zveličanje.

515. Kako nam dejanska milost pomaga, opravljati dobra
dela?
Dejanska milost nam pomaga, opravljati dobra
dela tako:
1. razsvetljuje nam um in nagiblje in krepi nam
voljo, da dobra dela pričenjamo, nadaljujemo
in dovršujemo;

2. podeljuje tem delom nadnaravno vrednost. 1)

*) Ne premoremo „iz sebe kaj (dobrega tudi le) misliti kakor
iz sebe, ampak naša zmožnost je iz Boga“. (II. Kor. 3, 5.) — „Bog
je, kateri dela v vas hoteti in dopolniti po (svoji) dobri volji. “
(Filiplj. 2, 13.)



125

516. Ali je dejanska milost človeku potrebna?
Dejanska milost je človeku potrebna, in sicer za
vsako dobro delo: potrebna grešniku, da se spre¬
obrne k Bogu; potrebna pravičniku, da ostane
stanoviten v posvečujoči milosti, in da izvršuje
zaslužna dela. 1)

Hc 517. Ali Bog vsakemu človeku podeljuje dejansko milost?
Bog vsakemu človeku podeljuje dejansko milost,
katero potrebuje, da se more zveličati; zakaj Bog
„hoče, da bi se vsi ljudje zveličali in prišli do
spoznanja resnice “. (I. Tim. 2, 4.)

^fc 518. Ali deluje le sama milost, da se zveličamo?
Ne deluje le sama milost, da se zveličamo, ker
nas ne sili, ampak samo podpira; zato se ji ne
smemo ustavljati, temveč jo moramo radovoljno
sprejemati in ž njo zvesto sodelovati. 2)

519. Kaj je posvečujoča milost?
Posvečujoča milost je nadnaravna, duši trajno
podeljena milost, ki nas prerodi v novo, nad¬
naravno življenje.

520. Kako nas prerodi posvečujoča milost v novo, nad¬
naravno življenje?
Posvečujoča milost nas prerodi v novo, nad¬
naravno življenje s tem, da nas opraviči, to je:
1. da nas očisti vseh smrtnih grehov ter nas stori
svete in Bogu dopadljive;

*) „Brez mene ne morete ničesar storiti.“ (Jan. 15, 5.) —
Primera: vinska trta in mladike. (Jan. 15.)

2) „Opominjamo vas, da ne prejemate nepridoma božje mi¬
losti/ (II. Kor. 6, 1.) — „Glej, stojim pri vratih in trkam.“
(Skriv. raz. 3, 20.) — Primera: o talentih. (Mat. 25, 15. nasl.)



126

2. da nas povzdigne iz stanu snžnosti k nad¬
naravni časti otrok božjih in dedičev nebes;

3. da nas stori sposobne za dela, ki so zaslužna
za nebesa.

521. Koliko časa ostane posvečujoča milost v duši?

Posvečujoča milost ostane v duši, dokler človek
smrtno ne greši.

522. Kje se nam podeljuje in pomnožuje posvečujoča
milost?

Posvečujoča milost se nam podeljuje in pomnožuje
zlasti v svetih zakramentih.

Pomni! Vsak dan prosi Boga za dejansko milost in
zvesto sodeluj ž njo. Ohrani si posvečujočo milost; če jo
imaš, si bogat in srečen; če je nimaš, si ubog in nesrečen.
Ne boj se torej ničesar na svetu tako, kakor izgubiti po¬
svečujočo milost; ona je svatovsko oblačilo, brez katerega
nihče ne pride k nebeški ženitnim. (Mat. 22.)

2. Oddelek.

O zakramentih, sploh.

523. Kaj je zakrament?

Zakrament je vidno in podelilno znamenje ne¬
vidne milosti, postavljeno od Jezusa Kristusa v
naše posvečenje.



127

524. Koliko rečij je potrebnih pri vsakem zakramentu?

Pri vsakem zakramentu so potrebne tri reči:
1. vidno in podelilno znamenje;
2. nevidna ali notranja milost;
3. postavitev po Jezusu Kristusu.

525. Zakaj se imenuje zakrament „vidno“ znamenje?

Zakrament se imenuje „vidno“ znamenje, ker
notranjo milost tudi po zunanje kaže.

526. Zakaj se imenuje zakrament „podelilno“ znamenje?

Zakrament se imenuje „podelilno“ znamenje, ker
ne kaže samo notranje milosti, ampak jo tudi
podeli.

527. Odkod imajo zakramenti moč, da podeljujejo milost?

Zakramenti imajo moč, da podeljujejo milost, od
Jezusa Kristusa, ki jih je postavil.

528. Kako nas zakramenti posvečujejo?

Zakramenti nas posvečujejo:
1. s tem, da nam ali podeljujejo ali pomnožujejo

posvečujočo milost;
2. s tem, da nam vsak zakrament podeljuje še

posebne milosti.

529. Koliko zakramentov je postavil Jezus Kristus?

Jezus Kristus je postavil sedem svetih zakra¬
mentov.



128

530. Kako se glasi sedem svetih zakramentov?

Sedem svetih zakramentov se glasi:
1. sveti krst,
2. sveta birma,
3. sveto Eešnje Telo,
4. sveta pokora,
5. sveto poslednje olje,
6. sveto mašniško posvečenje,
7. sveti zakon.

531. Kako navadno razločujemo svete zakramente?

Svete zakramente navadno razločujemo:
1. v zakramente mrtvili in v zakramente živih;
2. v zakramente, ki se morejo prejeti samo enkrat,

in v zakramente, ki se morejo prejeti večkrat
v življenju.

532. Katera zakramenta imenujemo zakramenta mrtvih?

Zakramenta mrtvih imenujemo sveti krst in sveto
pokoro.

533. Zakaj imenujemo sveti krst in sveto pokoro
zakramenta mrtvih?

Sveti krst in sveto pokoro imenujemo zakramenta
mrtvih, ker imata moč, vzbujati na duši mrtve,
to je grešnike, v nadnaravno življenje milosti božje.

534. Katere zakramente imenujemo zakramente živih?

Zakramente živih imenujemo sveto birmo, sveto
Eešnje Telo, sveto poslednje olje, sveto mašniško
posvečenje in sveti zakon.



•3Hfr 129

535. Zakaj imenujemo zakramente razven svetega krsta
in svete pokore zakramente živih?

Zakramente razven svetega krsta in svete pokore
imenujemo zakramente živih, ker morajo tisti, ki
jih prejmejo, hiti na duši živi, to je, imeti morajo
posvečujočo milost božjo.

536. Kateri zakramenti se morejo prejeti samo enkrat
v življenju?

Samo enkrat v življenju se morejo prejeti sveti
krst, sveta birma in sveto mašniško posvečenje.

537. Zakaj se morejo sveti krst, sveta birma in sveto
mašniško posvečenje prejeti samo enkrat v živ¬
ljenju?

Sveti krst, sveta birma in sveto mašniško po¬
svečenje se morejo prejeti samo enkrat v življenju,
ker vtisnejo duši neizbrisno znamenje.

^ 538. Kaj je neizbrisno znamenje, katero vtisnejo duši
v nekateri zakramenti?

Neizbrisno znamenje, katero vtisnejo duši ne¬
kateri zakramenti, je dušno znamenje, ki daje
duši posebno stanovsko posvečenje in čast, in ki
ji ostane vtisneno vekomaj v večje poveličanje
ali v večjo sramoto.

539. Ali nam zakramenti vsakikrat podele milost?

Zakramenti nam vsakikrat podele milost, kadar
jim sami ne delamo ovire.

"Vel. katekizem. 9



130

540. Kako moramo prejeti zakramente, da nam podele
milost?
Da nam zakramenti podeli milost, moramo jih
vredno, to se pravi, zadostno pripravljeni prejeti.

541. Kako greši, kdor prejme kak zakrament vedoma
po nevrednem?
Kdor prejme kak zakrament vedoma po ne¬
vrednem, greši jako hudo; on stori božji rop.

Pomni ! Zahvali Boga, da je postavil svete zakra¬
mente, ki so najbolj vzvišena in najgotovejša sredstva božje
milosti. Varuj se, da jih ne oskrunjaš z nevrednim preje¬
manjem, ali da ne zlorabljaš besede „zakrament“ za kletev.

3. Oddelek.

O zakramentih posebej.

I. Zakrament svetega krsta.

542. Kaj je sveti krst?
Sveti krst je prvi in najpotrebnejši zakrament,
ki človeka z vodo in božjo besedo očisti izvirnega
greha in vseh pred krstom storjenih grehov ter
ga v Jezusu Kristusu prerodi in posveti za večno
življenje.

543. Zakaj se sveti krst imenuje „prvi“ zakrament?
Sveti krst se imenuje „prvi“ zakrament, ker
mora človek biti prej krščen, predno more prejeti
kak drug zakrament.



131

544. Zakaj se sveti krst imenuje „najpotrebnejši“ za¬
krament?

Sveti krst se imenuje „najpotrebnejši“ zakrament,
ker se brez krsta nihče, celo otrok ne more zve¬
ličati. 12** )

545. S katerimi besedami je Jezus Kristus zaukazal
sveti krst?

Jezus Kristus je zaukazal sveti krst z besedami,
katere je govoril apostolom, rekoč: »Pojdite in
učite vse narode in krščujte jih v imenu Očeta
in Sina in svetega Duha“. (Mat. 28, 19.)

546. Katere milosti nam podeli sveti krst?

Sveti krst nam podeli te-le milosti:
1. izbriše nam izvirni greh in vse pred svetim
krstom storjene grehe ter nas oprosti vseh
časnih in večnih kaznij;

2. podeli nam posvečujočo milost, po kateri se
dušno prerodimo ter postanemo otroci božji in
dediči nebes; 8)

3. naredi nas ude katoliške cerkve;
4. vtisne nam neizbrisno znamenje kristijana.

547. Kdo more veljavno krstiti?

Vsak človek more veljavno krstiti; kadar pa ni
sile, smejo krščevati samo škofje in župniki in ž
njihovim dovoljenjem tudi drugi mašniki in dijakoni.

b „Ako kdo ni prerojen iz vode in iz svetega Duha, ne more
iti v božje kraljestvo. u (Jan. 3, 5.)

2) »Oprani ste posvečeni ste ... ., opravičeni ste v
imenu Gospoda našega, Jezusa Kristusa, in v Duhu našega Boga “
(T. Kor. 6, 11.)

9*



132

548. Kaj mora storiti, kdor krščuje ?

K4or kršenje, mora:
1. imeti namen, da hoče res krstiti, to se pravi,
storiti isto, kar dela sveta cerkev;

2. s pravo vodo obliti človeka, katerega krščuje; 1)
3. med oblivanjem izreči besede: „Jaz te krstim

v imenu Očeta in Sina in svetega Duha“.

549. Kaj mora storiti odrasli človek, ki hoče biti krščen?

Odrasli človek, ki hoče biti krščen, mora:
1. biti zadosti podučen v sveti veri;
2 . resnično obžalovati vse grehe, katere je pred

svetim krstom storil;
3. izpovedati sveto vero in storiti krstno obljubo.

550. Kaj obljubimo pri svetem krstu?

Pri svetem krstu obljubimo:
1. da se hočemo odpovedati hudobnemu duhu,

njegovemu napuhu in vsemu njegovemu dejanju;
2. da hočemo trdno in stanovitno verovati, kar

uči sveta katoliška cerkev;
3. da hočemo po tej veri živeti do smrti.

551. Kdo namestu otročičev izpove sveto vero in stori
krstno obljubo?

Namestu otročičev izpovedb sveto vero in store
krstno obljubo njihovi botri.

*) Pri svetem krstu se rabi, ako je pri rokah, posvečena voda,
M se slovesno posvečuje veliko in binkoštno soboto.



XXXXXXXX 133

552. Ali smo dolžni izpolnjevati obljubo krstnih botrov?

Obljubo krstnih botrov smo dolžni izpolnjevati,
ker so krstni botri obljubili samo to. kar je za
zveličanje potrebno, in kar bi bili morali obljubiti
tudi mi sami, če bi bili mogli.

553. Kaj naj storimo, da se ne izneverimo krstni obljubi?

Da se ne izneverimo krstni obljubi, moramo jo
večkrat ponavljati, zlasti na krstni in godovni
dan, na dan svete birme, svete spovedi in svetega
obhajila.

554. Kakšno dolžnost imajo krstni botri?

Krstni botri imajo dolžnost, skrbeti za krščansko
izrejo svojih krščencev, zlasti če tem stariši
pomrjč ali zanemarjajo svojo dolžnost. Zato morajo
krstni botri sami biti dobri katoličani in v pri¬
mernih letih.

555. Kaj je o krstnih botrih posebno pomniti?

O krstnih botrih je posebno pomniti, da postanejo
krščencu nekako duhovni stariši, in da zato ne
morejo ne ž njim ne ž njegovimi stariši skleniti
zakona.

^ 556. S čim se more nadomestiti zakrament svetega
^ krsta, če ga ni mogoče prejeti?

Če zakramenta svetega krsta ni mogoče prejeti,
more se nadomestiti s krstom želja in s krstom
krvi.



XXXX 134

557. Kaj je krst želja?
Krst želja je resnična želja in resna volja, prejeti
sveti krst ali, če se o krstu ničesar ne ve, storiti
vse, kar je Bog zaukazal, da se doseže zveličanje.
S to željo in s to voljo pa mora biti združen
popolni kes ali popolna ljubezen do Boga.

558. Kaj je krst krvi?
Krst krvi je mučeniška smrt, katero pretrpi ne-
krščen človek zavoljo Kristusa.
Pomni! Pri krstu si prejel tudi ime svetnika, da

bi ti bil varuh in vzglednik; dali so ti belo obleko v
znamenje prejete nedolžnosti, in gorečo svečo v znamenje
vere in dobrih del. Posnemaj svojega svetega patrona, ohrani
si nedolžnost in kaži svojo vero s krščanskim življenjem.

2. Zakrament svete birme.

559. Kaj je sveta birma?
Sveta birma je zakrament, v katerem krščeni
človek s pokladanjem škofovih rok, z maziljenjem
s sveto krizmo in škofovo besedo prejme posebno
milost svetega Duha, ki ga v veri potrdi, da jo
more stanovitno pričati in po njej živeti.

560. Odkod vemo, daje Jezus Kristus postavil zakrament
svete birme ?
Da je Jezus Kristus postavil zakrament svete
birme, vemo:
1. iz svetega pisma, ki pripoveduje, da so apostoli
birmovali; 1)

2. iz stalnega izročila svete cerkve.
*) Peter in Janez sta šla v Samarijo, da sta ondi roke po-

kladala na krščene in jim delila svetega Duha (to se pravi, da sta
jih birmala). (Dej. ap. 8.) — „Ko je Pavel 'položil roke nanje (na
krščene), prišel je sveti Duh nanje. “ (Dej. ap. 19, 6.)



135

561. Katere milosti nam podeli sveta birma?

Sveta birma nam podeli te-le milosti:
1. pomnoži nam posvečujočo milost;
2. da nam posebno milost, da moremo vero sta¬

novitno pričati in po njej živeti;
3. vtisne nam neizbrisno znamenje vojščakov
Kristusovih.

562. Kdo deli zakrament svete birme?

Zakrament svete birme redno dele samo škoije,
izredno pa tudi od papeža pooblaščeni mašniki.

:jc 563. Kako škof birmujejo?

Škof birmujejo tako-le:
1. molijo z razprostrtimi rokami nad vsemi bir¬
manci ter prosijo, naj bi prišli nad nje sedmeri
darovi svetega Duha;

2. polože vsakemu birmancu posebej roko na glavo
in ga ob enem s sveto krizmo prekrižajo na
čelu rekoč: „Zaznamenjam te z znamenjem sve¬
tega križa in potrdim te s krizmo zveličanja
v imenu Očeta in Sina in svetega Duha“;

3. udarijo vsakega birmanca rahlo na lice;
4. končno molijo nad vsemi birmanci in jim po-

dele sveti blagoslov.

564. Kaj pomeni pokladanje škofovih rok?

Pokladanje škofovih rok pomeni, da pride sveti
Duh nad birmance, in da postanejo ti na poseben
način božja lastnina in vojščaki Kristusovi.



136

sjc 565. Kaj je krizma?
Krizma je oljčno olje, kateremu je primešan bal¬
zam, in katero škof veliki četrtek slovesno po¬
svete z drugimi svetimi olji vred. 1)

566. Kaj pomeni olje?
Olje pomeni milost svetega Duha, katera daje
birmancu moč za boj proti sovražnikom zveličanja.

sji 567. Kaj pomeni balzam?
Balzam pomeni milost, katero prejme birmanec,
da se more varovati gnjilobe greha in razširjati
s pobožnim življenjem prijeten duh krščanskih
čednostij.

568. Zakaj prekrižajo škof birmanca na čelu?
Škof prekrižajo birmanca na čelu, da ga s tem
opomnijo, naj se nikdar ne sramuje, pričati pred
vsem svetom vero v križanega Jezusa.

;j: 569. Zakaj udarijo škof birmanca na lice ?
Škof udarijo birmanca na lice, da ga s tem opom¬
nijo, naj bo pripravljen zavoljo Jezusovega imena
trpeti tudi zasramovanje in preganjanje.

570. Česa je treba birmancu, da vredno prejme sveto
birmo?
Da birmanec vredno prejme sveto birmo, treba
mu je:
1. da je v stanu posvečujoče milosti;
2. da je, ako je že pri pameti, zadosti podučen

v krščanskem nauku, zlasti o sveti birmi;
3. da se z gorečo molitvijo dobro pripravlja. Spo¬

dobi se tudi, da pobožno zbran preživi dan
svete birme.

‘) Sveta olja so: krstno olje (za katehumene), olje za bolnike
in sveta krizma.



137

^571. Ali je sveta birma k zveličanju potrebna?
Sveta birma k zveličanju sicer ni neogibno po¬
trebna; vendar bi grešil, kdor bi je ne prejel iz
zanikarnosti ali vnemarnosti.

572. Zakaj se birmancem dajejo botri?
Birmancem se dajejo botri, da jim pomagajo v
nevarnostih duhovnega boja in jih potrjujejo z
besedo in vzgledom v krščanskem življenju. V
znamenje, da prevzamejo te dolžnosti, položč
botri birmancu desnico na desno ramo, ko ga škof
birmujejo.

573. Kaj je pomniti o birmskih botrih?
O birmskih botrih je pomniti to-le:
1. biti morajo katoličani, v primernih letih in že
birmani;

2. biti morajo različni od krstnih botrov in istega
spola, kakor birmanec;

3. postanejo z birmancem in ž njegovimi stariši
duhovno sorodni, in zato ne morejo z nobenim
izmed njih skleniti zakona.
Pomni! Če še nisi bil pri sveti birmi, hrepeni pri¬

srčno po milosti tega zakramenta; če si pa že bil, spominjaj
se rad prejete milosti, obujaj zaupanje v njo in živi tako,
kakor se spodobi vojščaku Kristusovemu. „Ne sramuj se
Kristusovega križa; zato si namreč prejel to znamenje na
čelo.“ (Sveti Avguštin.)

j. Zakrament svetega Rešnjega Telesa.

574. Kaj je zakrament svetega Rešnjega Telesa?
Zakrament svetega Rešnjega Telesa je najsvetejši
zakrament; je pravo telo in prava kri našega Go¬
spoda JezusaKristusa pod podobama kruha in vina.



138

575. Kaj pomeni beseda „sveto Rešnje Telo“?

Beseda »sveto Rešnje Telo“ pomeni najsvetejše
telo Jezusa Kristusa, darovano na križu v naše
odrešenje.

576. Zakaj se imenuje zakrament svetega Rešnjega
Telesa „najsvetejši“ zakrament?

Zakrament svetega Rešnjega Telesa se imenuje
„najsvetejši“ zakrament, ker nas ne posvečuje
samo, kakor vsi drugi zakramenti, temveč ima v
sebi samega Jezusa Kristusa, začetnika vse
svetosti. 1)

577. Kdaj je postavil Jezus Kristus zakrament svetega
Rešnjega Telesa?

Jezus Kristus je postavil zakrament svetega
Rešnjega Telesa tisti večer pred svojim trpljenjem,
ko je s svojimi apostoli pri zadnji večerji jedel
velikonočno jagnje.
(Veliki četrtek.)

578. Kako je postavil Jezus Kristus zakrament svetega
Rešnjega Telesa?

Jezus Kristus je postavil zakrament svetega
Rešnjega Telesa tako-le:
1. vzel je kruh, ga posvetil in rekel nad njim:

„To je moje telo“;
2. ravno tako je vzel kelih z vinom, ga posvetil in
rekel nad njim: „To je moja kri nove zaveze 1';

3. dal je ohoje zaužiti apostolom;
4. naročil je: „To delajte v moj spomin“.
(Mat.26,26-28;Mark.l4,22-24; Luk.22,19.20.)

J) Zakrament svetega Rešnjega Telesa se tudi imenuje: Naj¬
svetejše, sveta hostija, angelski kruh, sveta popotnica.



139

579. Kaj je storil Jezus Kristus z besedami: „To je
moje telo", „To je moja kri"?

Z besedami: „To je moje telo“, „To je moja kri“
je Jezus Kristus spremenil kruh v svoje najsvetejše
telo in vino v svojo najsvetejšo kri, vendar tako,
da ste podobi kruha in vina ostali nespremenjeni.

580. Kaj je podoba kruha in podoba vina?

Podoba kruha in podoba vina je vse to, kar na
kruhu in vinu zapazimo s telesnimi čuti: zunanja
oblika, barva, okus, duh kruha in vina i. t. d.

581. Kakšno oblast je dal Jezus Kristus svojim apostolom,
ko jim je naročil: „To delajte v moj spomin"?

Ko je Jezus Kristus naročil svojim apostolom: „To
delajte v moj spomin 1', dal jim je oblast, delati
ravno to, kar je storil sam, namreč spreminjati
kruh v njegovo najsvetejše telo in vino v njegovo
najsvetejšo kri.

582. Na koga je od apostolov prešla oblast, spreminjati
kruh in vino v telo in kri Jezusa Kristusa?

Oblast, spreminjati kruh in vino v telo in kri
Jezusa Kristusa, je od'apostolov prešla na škofe
in mašnike.

583. Kdaj spreminjajo škofje in mašniki kruh in vino
v telo in kri Jezusa Kristusa?

Škofje in mašniki spreminjajo kruh in vino v telo
in kri Jezusa Kristusa pri sveti maši, ko govore
nad kruhom in vinom: „To je moje telo“, „To
je kelih moje krvi“. Ta najsvetejši trenutek
imenujemo povzdigovanje.



XX 140

584. Čemu je postavil Jezus Kristus zakrament svetega
Rešnjega Telesa?

Jezus Kristus je postavil zakrament svetega
Rešnjega Telesa:
1. dabibil tudi kot človek vedno pričujoč med nami;
2. da bi se pri sveti maši neprenehoma daroval

za nas svojemu nebeškemu Očetu;
3. da bi bil v svetem obhajilu naša dušna hrana.

a) Pričujočnost Jezusa Kristusa v zakramentu svetega
Rešnjega Telesa.

585. Odkod vemo, da je Jezus Kristus resnično pričujoč
v zakramentu svetega Rešnjega Telesa?

Da je Jezus Kristus resnično pričujoč v zakramentu
svetega Rešnjega Telesa, vemo:
1. iz besed, s katerimi je Jezus Kristus obljubil ta
zakrament: „ Jaz sem živi kruh, ki sem prišel z
nebes. Ako kdo j6 od tega kruha, bo živel veko¬
maj; in kruh, katerega bom jaz dal, je moje meso
za življenje sveta. .. Resnično, resnično vam
povem: ako ne boste jedli mesa Sina človekovega
in pili njegove krvi, ne boste imeli življenja v
sebi... Zakaj moje meso je res jed in moja
kri je res pijača. 11 (Jan. 6, 51. 52. 54. 56.);

2. iz besed: „To je moje telo 11 , „To je moja kri 11 ,
s katerimi je postavil ta zakrament;

3. iz naukov apostolov. Tako pravi sv. Pavel: po¬
svečeni kelih, ki ga posvečujemo, ali ni udeleženje
Kristusove krvi? In kruh, ki ga lomimo, ali ni
udeleženje Gospodovega telesa? 11 (I.Kor. 10,16.);

4. iz nepretrganega izročila svete cerkve. 1)
*) „Podučeni smo, da je ta posvečena jed meso in kri včlo-

večenega Sina božjega." Sv. Justin (f 166). — „To, kar se zdi, da



141

586. Kako je Jezus Kristus v zakramentu svetega
Rešnjega Telesa pričujoč?

Jezus Kristus je v zakramentu svetega Rešnjega
Telesa tako-le pričujoč:
1. pod podobo kruha je živo telo Jezusa Kristusa,
torej tudi njegova kri in njegova duša;

2. pod podobo vina je živa kri Jezusa Kristusa,
torej tudi njegovo telo in njegova duša;

3. pod vsako podobo, in tudi pod vsakim naj¬
manjšim njenim delom je celi Jezus Kristus,
to je kot Bog in človek pričujoč.

587. Zakaj je Jezus Kristus postavil zakrament svetega
Rešnjega Telesa pod dvema podobama?

Jezus Kristus je postavil zakrament svetega
Rešnjega Telesa pod dvema podobama, da se v
dveh ločenih podobah pri sveti maši predstavlja
njegova krvava daritev na križu, kjer se je kri
ločila od telesa.

588. Doklej ostane Jezus Kristus pričujoč pod podobama
kruha in vina?

Jezus Kristus ostane pričujoč pod podobama
kruha in vina, dokler se podobi ne spremenite.

je kruh, ni kruh, če se tudi po okusu kaže tako, temveč Kristusovo
telo; in dozdevno vino ni vino, če tudi to trdi okus, temveč Kri¬
stusova kri.“ — „Ker Jezus sam pravi o vinu: To je moja kri, kdo
hi dvomil in menil, da ni njegova kri? Nekdaj je spremenil vodo
v vino, in mi naj ne verujemo, da spreminja vino v kri?“ Sv. Ciril
Jeruzalemski (f 386). — Vse vzhodne cerkve, celo tiste, ki so se
že jako zgodaj ločile od katoliške cerkve, verujejo, da je Kristus
resnično pričujoč v zakramentu svetega Rešnjega Telesa.



14:2

589. Kakšno čast moramo skazovati zakramentu svetega
Rešnjega Telesa?
Zakramentu svetega Eešnjega Telesa moramo
skazovati najvišjo čast, to je, moramo ga moliti.
(Praznik svetega Eešnjega Telesa ali telovo. Izpostavljenje

svetega Eešnjega Telesa. Praznik presvetega srca Jezusovega.
Štirideseturna molitev.)

I Prod Jezusom v zakramentu svetega Eešnjega
Telesa se obnašaj vselej pobožno in spodbudno. Hodi rad
v cerkev obiskavat in molit svojega Odrešenika, ki prebiva
no6 in dan v tabernaklu. Če greš mimo božje hiše, reci:
„Hvaljen in češčen bodi najsvetejši zakrament sedaj in
vekomaj. Amen."

b) Daritev svete maše.

590. Kaj je daritev?
Daritev je viden dar, ki ga Bogu darujemo tako,
da ta dar uničimo ali spremenimo ter s tem pri¬
znavamo Boga za najvišjega G-ospoda.

^591. Ali so bile v vseh časih daritve?
V vseli časih so bile daritve; že Kajn in Abel
sta darovala; in Izraelcem v stari zavezi je Bog
naravnost zapovedal daritve.

592. Zakaj so prenehale daritve stare zaveze?
Daritve stare zaveze so prenehale, ker so bile
samo predpodobe daritve nove zaveze.

593. Katera je daritev nove zaveze?

Daritev nove zaveze je Jezus Kristus, sam božji
Sin, ki se je za nas daroval nebeškemu Očetu s
svojo smrtjo na križu.



143

594. Kako se neprenehoma ponavlja daritev Jezusa
Kristusa na križu?

Daritev Jezusa Kristusa na križu se neprenehoma
ponavlja z daritvijo svete maše.

595. Kaj je sveta maša?

Sveta maša je vedna daritev nove zaveze, pri
kateri se Jezus Kristus nekrvavo daruje svojemu
nebeškemu Očetu pod podobama kruha in vina.

ijc 596. Ali se daritev svete maše razločuje od daritve
na križu?

Daritev svete maše se bistveno ne razločuje od
daritve na križu; samo način darovanja je različen.

:jc 597. Zakaj se daritev svete maše bistveno ne razločuje
od daritve na križu?

Daritev svete maše se bistveno ne razločuje od
daritve na križu, ker je mašnik, ki daruje, in
dar, ki ga daruje, pri obeh daritvah eden in isti,
namreč sam Jezus Kristus.

598. Kako se razločuje način darovanja pri daritvi na
križu in pri daritvi svete maše?

Način darovanja pri daritvi na križu in pri
daritvi svete maše se razločuje tako: na križu
se je Jezus Kristus krvavo daroval, pri sveti
maši se pa daruje nekrvavo, to se pravi, ne da
bi z nova trpel in umrl.

599. Kdaj je postavil Jezus Kristus daritev svete maše?

Jezus Kristus je postavil daritev svete maše pri
zadnji večerji.



144

600. Kako je postavil Jezus Kristus daritev svete maše?

Jezus Kristus je postavil daritev svete maše tako:
1. spremenil je kruh in vino v svoje telo in svojo

kri, ob enem pa tudi daroval samega sebe ne¬
beškemu Očetu pod podobama kruha in vina;

2. naročil je apostolom, naj ponavljajo to daritev
v njegov spomin.

601. Čemu je postavil Jezus Kristus daritev svete maše?

Jezus Kristus je postavil daritev svete maše:
1. da nam ob vseh časih predočuje svojo krvavo
daritev na križu;

2. da nam naklanja sadove svoje daritve na križu.

602. Ali se je v katoliški cerkvi vedno opravljala daritev
svete maše?

V katoliški cerkvi se je od apostolskih časov sem
vedno opravljala daritev svete maše. 1)

603. Kdo opravlja daritev svete maše?

Daritev svete maše opravljajo škoije in mašniki,
ki delajo ravno tisto, kar je storil Jezus Kristus
pri zadnji večerji.

604. Komu se daruje daritev svete maše?

Daritev svete maše se daruje samo Bogu; in tudi,
če se obhaja svetnikom v čast, daruje se samo
Bogu.

J „Imamo altar, od katerega nimajo oblasti jesti, kateri
služijo šotoru“ (Judje). (Hebr. 13, 10.) — „Vsak dan se daruje
dragoceno Kristusovo telo in njegova kri na skrivnostni mizi.“
(Sv. Hipolit f krog 235.)



145

605. Zakaj se obhaja sveta maša tudi svctnkom v čast?

Sveta maša se obhaja tudi svetnikom v čast:
1. da Boga zahvaljujemo za milosti, katere je
skazoval svetnikom;

2. da si naklonimo njihovo priprošnjo pri Bogu.

606. Iz kakšnega namena se daruje Bogu daritev svete
maše?

Daritev svete maše se daruje Bogu:
1. da ga spodobno častimo in hvalimo (hvalna
daritev);

2. da ga zahvaljujemo za vse dobrote (zahvalna
daritev);

3. da zadostimo božji pravičnosti ter zadobimo
milost kesanja in pokore in odpuščenje kaznij

. za greh (spravna daritev);
4. da izprosimo sebi in drugim vse dobro za dušo

in telo (prosilna daritev).

:jc 607. Kolikere so milosti ali sadovi daritve svete maše?

Milosti ali sadovi daritve svete maše so dvojni:
splošni in posebni.

608. Kdo je deležen splošnih sadov svete maše?

Splošnih sadov svete maše so deležni vsi ljudje
sploh, zlasti pa vojskujoča in trpeča cerkev.

609. Kdo je deležen posebnih sadov svete maše?

Posebnih sadov svete maše so deležni:
1. mašnik, ki jo daruje;
2. tisti, za katere jo mašnik posebej daruje;
3. tisti, ki so pri njej pobožno pričujoči.

Vel. katekizem. 10



140

610. Kateri so poglavitni deli svete maše?

Poglavitni deli svete maše so:
1. evangelij,
2. darovanje,
3. povzdigovanje,
4. obhajilo.

611. Kaj moramo storiti pri evangeliju?

Pri evangeliju moramo vstati in se pokrižati v
znamenje, da smo pripravljeni, pred svetom pri¬
čati nauke svetega evangelija in po njih živeti.

612. Kaj moramo storiti pri darovanju?

Pri darovanju moramo združiti svoje misli in
želje z mašnikovimi mislimi in željami in tudi
sebe Bogu darovati.

613. Kaj moramo storiti pri povzdigovanju?

Pri povzdigovanju moramo moliti Jezusa Kristusa
pod podobama kruha in vina, obuditi vero, upanje
in ljubezen in obžalovati svoje grehe.

614. Kaj moramo storiti pri mašnikovem obhajilu?

Pri mašnikovem obhajilu moramo prejeti sv. ob¬
hajilo vsaj v duhu, če ga ne prejmemo v resnici;
to je, imeti moramo pobožno hrepenenje, v resnici
prejeti telo Jezusa Kristusa, če bi bilo mogoče.

Pomni! Hodi tudi ob delavnikih k sveti maši, kadar ti
je mogoče. „Sveta maša je solnoe vseh duhovnih opravil, sre¬
dišče krščanske vere, duša pobožnosti, neizrekljiva skrivnost,
ki obsega brezdno božje ljubezni." (Sveti Frančišek Šaleški.)



147

c) Svet« obhajilo.

615. Kaj je sveto obhajilo?

Sveto obhajilo je zauživanje telesa in krvi Jezusa
Kristusa v zakramentu svetega Kešnjega Telesa.

jjc616. Pod katero podobo prejemamo sveto obhajilo?

Sveto obhajilo prejemamo samo pod podobo kruha;
le mašniki je prejemajo tedaj, kadar mašujejo,
pod podobama kruha in vina.

sjc617. Ali smo dolžni, prejemati sveto obhajilo?

Sveto obhajilo smo dolžni prejemati:
1. ker je Jezus Kristus postavil zakrament svetega
Rešnjega Telesa zato, da bi bil našim dušam
v hrano za večno življenje;

2. ker nam je naravnost zapovedal, naj je pre¬
jemamo. 1)

618. Kdaj smo dolžni, prejeti sveto obhajilo?

Sveto obhajilo smo pod smrtnim grehom dolžni
prejeti:
1. vsaj enkrat v letu, in sicer o velikonočnem

času;
2. v smrtni nevarnosti za popotnico na pot v

večnost.

'j »Resnično, resnično vam povem: Ako ne boste jedli mesa
Sina človekovega in pili njegove krvi, ne boste imeli življenja v
sebi." (Jan. 6, 54.)

10*



148

619. Katere milosti nam deli sveto obhajilo?

Sveto obhajilo nam deli te-le milosti:
1. združuje nas najtesneje s Kristusom; 1)
2. pomnožuje nam posvečujočo milost;
3. zmanjšuje nam hudo nagnenje in potrjuje nam
ljubezen do Boga; 2)

4. očiščuje nas malih ali odpustljivih grehov,
varuje nas smrtnih grehov in izbrisnje nam
časne kazni za grehe;

5. daje nam poroštvo častitljivega vstajenja in
večnega življenja. 3)

620. Kaj moramo storiti, da smo deležni milostij svetega
obhajila?

Da smo deležni milostij svetega obhajila, moramo
se dobro pripravljati ter Jezusa vredno prejeti. 4)

621. Kolikero je pripravljanje za sveto obhajilo?

Pripravljanje za sveto obhajilo je dvojno: na
duši in na telesu.

622. Kako se moramo na duši pripravljati za sveto
obhajilo ?

Na duši se moramo pripravljati za sveto obhajilo
s čisto vestjo in s pobožnim srcem.

J) „Kdor je moje meso in pije mojo kri, ostane v meni in
jaz v njem." (Jan. 6, 57.)

2) „Pridite k meni vsi, ki se trudite in ste obteženi, in jaz
vas bom poživil." (Mat. 11, 28.)

3) „Kdor je moje meso in pije mojo kri, ima večno življenje,
in jaz ga bom obudil poslednji dan." (Jan. 6, 55.)

4) „Naj torej človek presodi samega sebe, in tako naj je od
tega kruha in pije iz keliha." (I. Kor. 11, 28.)



149

623. Kaj se pravi imeti čisto vest?
Imeti čisto vest se pravi, biti vsaj brez vsakega
smrtnega greha, to je, imeti posvečujočo milost
božjo.

624. Kaj mora storiti, kdor ve, da je v smrtnem grehu,
pa hoče prejeti sveto obhajilo?
Kdor vč, da je v smrtnem grehu, pa hoče prejeti
sveto obhajilo, mora si prej pri spovedi očistiti
svojo vest.

625. Kako greši, kdor vedoma v smrtnem grehu prejme
sveto obhajilo?
Kdor vedoma v smrtnem grehu prejme sveto
obhajilo, greši silno hudo in „si je sodbo, ker ne
razločuje telesa Gospodovega". (I. Kor. 11, 29.)

626. Kaj se pravi biti pobožnega srca?
Biti pobožnega srca se pravi:
1. obuditi vero, upanje in ljubezen;
2. vnemati v sebi duha ponižnosti in obuditi
kesanje;

3. moliti Kristusa in željno po njem hrepeneti.

627. Kako se moramo na telesu pripravljati za sveto
obhajilo ?
Na telesu se moramo pripravljati za sveto ob¬
hajilo tako:
1. moramo biti tešč, to se pravi, od polnoči na¬
prej ne smemo ničesar užiti, ako nas ne iz¬
govarja nevarna bolezen;

2. moramo biti spodobno oblečeni.

628. Kako moramo pristopiti k svetemu obhajilu?
K svetemu obhajilu moramo pristopiti s sklene-
nimi rokami in z največjim spoštovanjem.



150

629. Kaj naj storimo, ko se pred svetim obhajilom moli
očitna spoved?

Ko se pred svetim obhajilom moli očitna spoved,
še enkrat obudimo kesanje nad svojimi grebi.

630. Kaj naj storimo, ko mašnik pokaže sveto hostijo?

Ko mašnik pokaže sveto hostijo, molimo jo po¬
nižno in trkajmo na prsi rekoč: „Gospod, nisem
vreden, da greš pod mojo streho, ampak reci le
z besedo, in ozdravljena bo moja duša“.

631. Kako moramo prejeti sveto hostijo?

Sveto hostijo moramo prejeti tako-le:
1. glavo moramo vzdigniti, usta spodobno odpreti

in jezik položiti na spodnjo ustnico;
2. sveto hostijo moramo zaužiti, ne da bi jo žve¬

čili ali dalje časa zadrževali v ustih;
3. če se morda sveta hostija prime ust, ne smemo
je odločiti s prstom, ampak le z jezikom.

632. Kaj moramo storiti po svetem obhajilu?

Po svetem obhajilu moramo:
1. Jezusa Kristusa ponižno moliti in ga zahvaliti,

da se je ponižal priti k nam;
2. darovati se mu in ponoviti storjene sklepe;
3. prositi ga, naj s svojo milostjo vedno ostane

pri nas;
4. potožiti mu vse dušne in telesne težave in

potrebe.



151

633. Kako naj preživimo dan svetega obhajila?
Dan svetega obhajila preživimo kar najbolj zbra¬
nega duha, ogibajmo se posvetnih zabav in veselic,
obiskujmo cerkev, berimo pobožne bukve in oprav¬
ljajmo druga dobra dela.

Pomni! Ne hodi le redkokrat k božji mizi, temveč
prav velikrat pristopi k njej in odloči si to gotove dni
v letu; pa tudi sicer živi tako čisto, da hi lahko vsak dan
prejel angelski kruh.

4. Zakrament svete pokore.

634. Kaj je zakrament svete pokore?
Zakrament svete pokore je zakrament, v katerem
v to pooblaščen mašnik namestu Boga odpusti
grešniku po svetem krstu storjene grehe, če se
jih resnično kesa in odkritosrčno spove ter ima
resno voljo, poboljšati se in zadostovati zanje.

635. Kako je Jezus Kristus postavil zakrament svete
pokore?
Jezus Kristus je postavil zakrament svete pokore
tako: po svojem vstajenju se je prikazal apostolom
in je dihnil v nje, rekoč: „Prejmite svetega Duha.
Katerim boste grehe odpustili, so jim odpuščeni;
in katerim jih boste zadržali, so jim zadržani.
(Jan. 20, 22. 23.)

636. Kdo je od apostolov prejel oblast, odpuščati grehe?
Oblast, odpuščati grehe, so od apostolov prejeli
škofje in mašniki; ti pa morajo biti od škofov po¬
oblaščeni, da morejo veljavno izvrševati to oblast.



152

G37. Ali ie zavratnont svete pokore k zveličanju potreben?
Zakrament svete pokore je k zveličanju potreben,
ker le po njem moremo dobiti od Boga odpuščenje,
ako smo po svetem krstu smrtno grešili.

G33. Kaj nam deli zakrament svete pokore?
Zakrament svete pokore nam deli:
1. odpuščenje grehov;
2. odpuščenje večnih in tudi vsaj nekaterih časnih
kaznij;

3. posvečujočo milost ali nje pomnožitev;
4. povrnitev zaslug za nebesa, katerih nas je

oropal smrtni greh, in katere zopet ožive;
5. posebne milosti za bogoljubno življenje;
6. mir vesti.

639. Koliko rečij je potrebnih, da vredno prejmemo
zakrament svete pokore?
Da vredno prejmemo zakrament svete pokore, je
potrebnih pet rečij:
1. izpraševanje vesti,
2. kes ali obžalovanjo,
3. trdni sklep,
4. spoved,
5. zadostovanje.

G40. Kaj moramo storiti, da prav opravimo, kar je po¬
trebno k zakramentu svete pokore?
Da prav opravimo, kar je potrebno k zakramentu
svete pokore, moramo najprej klicati svetega Duha
na pomoč in moliti: „Pridi sveti Duh, razsvetli
mi um, da prav spoznam svoje grehe; nagni mi
voljo, da se jih resnično kesam, odkritosrčno spo¬
vem, zanje zadostujem in se resno poboljšam 1'.



153

a) Izpraševanje vesti.

641. Kaj se pravi vest izpraševati?

Vest izpraševati se pravi, resno premišljevati, kaj
smo grešili v kakem določenem času.

642. Za kateri čas si moramo izpraševati vest?

Vest si moramo izpraševati:
1. pri prvi spovedi za ves čas, odkar smo začeli

spoznavati greli;
2. pri navadnih spovedih za čas po zadnji dobro

opravljeni spovedi;
3. pri spovedih za daljši čas za ves tisti čas.

643. Kako si izprašujmo vest?
Vest si izprašujmo tako-le:
1. premislimo, kdaj smo se zadnjič dobro spove¬

dali, in ali smo opravili naloženo pokoro;
2. premislimo deset božjih in pet cerkvenih za-

povedij in tudi sedem poglavitnih grehov ter
se vprašajmo, ali smo grešili v mislih in željah,
v besedah in dejanju ali pa z opuščanjem;

3. premislimo, ali smo krivi tujih grehov, in ali
smo izpolnjevali dolžnosti svojega stanu.

644. 0 čem se moramo pri smrtnih grehih posebno
izpraševati?
Pri smrtnih grehih se moramo posebno izpraševati:
1. o njihovem številu;
2. vsaj o tistih okoliščinah, ki spreminjajo nji¬

hovo vrsto, ali ki iz sicer malega greha narede
smrtni greh.



154

645. Kako se pri izpraševanju vesti spomnimo števila
grehov?

Pri izpraševanja vesti se spomnimo števila grehov,
če premišljujemo, smo li grešili vsak dan, vsak
teden ali vsak mesec, in kolikrat na dan, na
teden, na mesec.

646. Kolike skrbnosti je treba pri izpraševanju vesti?

Pri izpraševanju vesti je treba velike skrbnosti,
kakor pri vsakem imenitnem opravilu; ne smemo
biti površni in lahkomiselni, pa tudi ne pre-
bojazljivi.

647. Kdaj se človek smrtno pregreši z zanikarnostjo
pri izpraševanju vesti?

Z zanikarnostjo pri izpraševanju vesti se človek
smrtno pregreši, kadar se vsled nje vedoma po¬
stavlja v nevarnost, da bi pozabil kak smrtni greh.

648. Kako si olajšamo izpraševanje vesti?

Izpraševanje vesti si olajšamo, če vest vsak dan
izprašujemo in se pogosto spovedujemo.

b) Kes ali obžalovanje.

649. Katera je najpotrebnejša reč pri zakramentu svete
pokore?

Najpotrebnejša reč pri zakramentu svete pokore
je kes ali obžalovanje; ker brez njega ni mogoče
dobiti odpuščenja grehov.



155

650. Kaj je kes?

Kes je dušna žalost in stud nad storjenimi grehi.

651. Kakšen mora biti kes?

Kes mora biti:
1. notranj,
2. čez vse velik,
3. splošen,
4. nadnaraven.

652. Kdaj je kes notranj?

Kes je notranj, kadar grešnik ne pravi samo, da
se kesa grehov, ampak jih tudi v resnici studi
in odkritosrčno želi, da bi jih ne bil storil. 1 )

653. Kdaj je kes čez vse velik?

Kes je čez vse velik, kadar imamo greh za naj¬
večje hudo in se nam bolj studi, kot vsako
drugo hudo.

654. Kdaj je kes splošen?

Kes je splošen, kadar se kesamo vsaj vseh
smrtnih grehov.

655. Kaj si moramo zapomniti o kesu, če se nam je
pri spovedi obtožiti samo malih grehov?

Če se nam je pri spovedi obtožiti samo malih
grehov, moramo si o kesu to-le zapomniti:
1. spoved je veljavna, če se resnično kesamo tudi

samo enega izmed malih grehov;
*) „Dar Bogu je prežaljen duh; potrtega in ponižanega srce

o Bog! ne boš zaničeval.“ (Ps. 50, 19.)



156

2. vendar si pa moramo prizadevati, da se kesamo
vseh malih grehov, ki se jih spovemo;

3. tudi je dobro, kesati in spovedati se že prej
spovedanih grehov in jih vkleniti v spoved, da
je naše kesanje bolj gotovo resnično.

656. Kdaj je kes nadnaraven?
Kes je nadnaraven, kadar se grešnik svojih grehov
kesa s pomočjo božje milosti in iz nadnaravnih
nagibov.

657. Kateri so nadnaravni nagibi h kesanju?
Nadnaravni nagibi h kesanju so tisti nagibi, ki
nas jih uči sveta vera.

658. Kateri so poglavitni nagibi h kesanju, ki nas jih
uči sveta vera ?
Poglavitni nagibi h kesanju, ki nas jili uči sveta
vera, so:
1. da je Bog neskončna popolnost in ljubeznjivost,
ki jo grešnik zaničuje;

2. da je moral Jezus Kristus zaradi greha bridko
trpeti in umreti;

3. da z grehom izgubimo nebesa;
4. da si z grehom zaslužimo pekel in druge
kazni;

5. da je greh že sam na sebi ostuden.

659. Kdaj je kes samo naraven?
Kes je samo naraven, kadar se grešnik greha
kesa samo iz naravnih nagibov, na primer: ker
je po grehu zašel v časno nesrečo, v sramoto
ali škodo.



157

680. Ali zadostuje samo naravni kes za odpuščenje
grehov?
Samo naravni kes ne zadostuje za odpuščenje
grehov. 1)

681. Koliker je nadnaravni kes?
Nadnaravni kes je dvojen: popoln in nepopoln.

662. Kdaj je kes popoin?
Kes je popoln, kadar se greha kesamo iz popolne
ljubezni do Boga, ker smo namreč razžalili Boga,
najpopolnejšo in najljubeznjivejšo dobroto. 2)

^ 663. Kaj moramo storiti, da ložje obudimo popolni kes?
Da ložje obudimo popolni kes, premišljujmo:
1. da je Bog, ki smo ga razžalili, najpopolnejša
in najljubeznjivejša dobrota, in da nam skazuje
neštevilno dobrot na duši in na telesu;

2. da je Jezus Kristus za nas umrl na križu, in
da je vsikdar pripravljen, odpustiti nam grehe.

664. Kaj dosežemo s popolnim kesom?
S popolnim kesom dosežemo odpuščenje grehov
takoj, kakor hitro ga obudimo, in še predno smo
se jih spovedali; vendar pa se jih moramo ob¬
tožiti pri prvi prihodnji spovedi.

665. Kdaj je človek dolžan, obuditi popolni kes?
Človek je dolžan, obuditi popolni kes:
1. v smrtni nevarnosti, zlasti če ima na vesti kak

smrtni greh in se ga ne more spovedati;
2. vsakikrat, kadar mora prejeti kak zakrament

živih, pa ni v stanu božje milosti in tudi nima
prilike, da bi se spovedal.

^Vzgled: kralj Antijoh. (II. Mak. 9, 11. nasl.)
2 ) Vzgled: Peter (Luk. 22,62.); Marija Magdalena (Luk.7,36-50.)



158

666. Kdaj je močno želeti, da obudimo popolni kes?

Močno je želeti, da obudimo popolni kes tedaj,
kadar smo smrtno grešili, pa se ne moremo precej
spovedati; zelo koristno pa je, da ga obudimo
vsak večer.

667. Kdaj je kes nepopoln?

Kes je nepopoln, kadar se kesamo iz nepopolne
ljubezni do Boga, ker smo namreč z grehom iz¬
gubili nebesa in si zaslužili pekel in druge kazni,
ali ker je greh po nauku svete vere tako silno
ostuden.

668. Kaj dosežemo z nepopolnim kesom?

Z nepopolnim kesom dosežemo odpuščenje grehov,
če ob enem prejmemo zakrament svete pokore.

669. Kdaj moramo obuditi kes, ko prejemamo zakra¬
ment svete pokore?

Ko prejemamo zakrament svete pokore, moramo
obuditi kes pred spovedjo ali vsaj pred odvezo.

670. Kaj mora biti vselej združeno s kesom?

S kesom mora biti vselej združen trdni sklep;
ker brez njega ni pravega kesanja.

c) Trdni sklep.

671. Kaj je trdni sklep?

Trdni sklep je resnična volja, svoje življenje po¬
boljšati in nič več ne grešiti.



XX 159

672. Kaj mora skleniti, kdor obuja trdni sklep?
Kdor obuja trdni sklep, mora skleniti, da hoče:
1. varovati se vsaj smrtnega greha in prostovoljne

bližnje priložnosti vanj; 12 )
2. stanovitno se ustavljati hudemu nagnenju in

skušnjavam v greh ter rabiti potrebne pri¬
pomočke, da si ohrani milost božjo;

3. iz srca odpustiti vsem svojim sovražnikom in
žalivcem;

4. kolikor mogoče povrniti tuje blago, popraviti
pohujšanje in poravnati škodo, ki jo je bližnjemu
storil na poštenju, na premoženju ali kakorkoli; 3)

5. natanko izpolnjevati vse dolžnosti svoj ega stanu.

673. Kaj mora skleniti, komur se je spovedati samo
malih grehov?
Komur se je spovedati samo malih gsehov, mora
skleniti, da vsaj enega izmed njih ne bo več
storil, ali da si bo vsaj skrbneje prizadeval, zmanj¬
šati njihovo število.

674. Kaj je bližnja priložnost v greh?
Bližnja priložnost v greh je vse, kar nas pripravi
v veliko nevarnost, da grešimo, bodisi kaka oseba,
ali družba ali kraj ali karkoli.

675. Kaj moramo storiti, da si ohranimo milost božjo?
Da si ohranimo milost božjo, moramo zlasti moliti
in premišljevati večne resnice, spominjati se, da je
Bog povsod pričujoč, pogosto prejemati svete za¬
kramente, poslušati božjo besedo, prebirati dobre
knjige, sploh rabiti take in enake pripomočke.
*) „Ker smo grehu odmrli, kako bi hoteli dalje v lijem

živeti?" (Eimlj. 6, 2.)
2) Vzgled: Cahej. (Luk. 19, 8.)



160

č) Spored.
676. Kaj je spoved?

Spoved je skesana obtožba, s katero grešnik
razodene svoje grebe mašnikn, pooblaščenemu za
spovedovanje, da bi ga odvezal od njih.

677. Zakaj se moramo grehov spovedati?

Grehov se moramo spovedati, ker je zakrament
svete pokore tudi sodba, in ker more spovednik
zvedeti samo po spovedi, o čem naj nas sodi, in
ali naj nam grehe odpusti ali zadrži. 1)

678. Kakšna mora biti spoved?
Spoved mora biti:
1. natančna,
2. odkritosrčna.

679. Kdaj je spoved natančna?

Spoved je natančna, kadar se spovemo vsaj vseh
smrtnih grehov, kolikor jih spoznamo, tudi nji¬
hovega števila in tistih okoliščin, katerih smo se
dolžni spovedati.

680. Katerih okoliščin smo se dolžni spovedati?

Dolžni smo se spovedati vsaj tistih okoliščin, katere:
1. spremene vrsto greha;
2. narede iz sicer malega greha smrtni greh.

681. Ali smo dolžni spovedati se malih grehov?

Malih grehov se nismo dolžni spovedati; vendar
pa je zelo koristno in dobro, da to storimo.
*) „Veliko vernikov je prišlo, in so se spovedali in so ozna¬

nili svoja dela." (Dej. ap. 19, 18.)



161

682. Kdaj je spoved odkritosrčna?

Spoved je odkritosrčna, kadar se obtožimo ravno
tako, kakor se spoznamo krive pred Bogom, ne
da bi kaj zamolčali ali olepšavali.

683. Kako je treba govoriti pri spovedi?

Pri spovedi je treba govoriti:
1. spodobno;
2. razločno in tako na glas, da pač sliši spovednik,

ne pa drugi okoli spovednice.

684. Kaj smo dolžni storiti, če smo slučajno kaj slišali
iz spovedi koga drugega?

Če smo slučajno kaj slišali iz spovedi koga dru¬
gega, dolžni smo, o vsem tem strogo molčati.

685. Kaj je treba pomisliti, da se ne sramujemo odkrito¬
srčno se spovedati?

Da se ne sramujemo, odkritosrčno se spovedati,
je treba pomisliti:
1. da se nismo sramovali grešiti vpričo Boga, ki
vse vidi;

2. da je bolje spovedniku skrivaj povedati svoje
grebe, kakor v grehu nemirno živeti, nesrečno
umreti in zato sodnji dan priti pred vsem
svetom v sramoto;

3. da je spovednik dolžan molčati pod smrtnim
grehom in najostrejšimi časnimi in večnimi
kaznimi. 1)

*) Spovednik je dolžan, prej pretrpeti mufieniško smrt, kakor
najmanjšo stvarco razodeti iz spovedi. (Sv. Janez Nepomuški;
bi. Janez Sarkander.)

Vel. katekizem. n



162

686. Ali je spoved veljavna, če se grešnik iz lastne
krivde ne spove kakega smrtnega greha?

Če se grešnik iz lastne krivde, na primer: iz strahu,
iz napačne sramežljivosti ali zaradi velike ne¬
marnosti pri izpraševanju vesti, ne spove kakega
smrtnega greha, je njegova spoved neveljavna,
in z nova smrtno greši.

687. Kaj mora storiti, kdor se iz lastne krivde ni
spovedal kakega smrtnega greha?

Kdor se iz lastne krivde ni spovedal kakega
smrtnega greha, mora:
1. spovedati se zamolčanega greha;
2. povedati, pri koliko spovedih je zamolčal ta
greh;

3. popolnoma ponoviti vse te spovedi, če se je
pri njih spovedal še kakih drugih smrtnih
grehov;

4. spovedati se, kolikrat je prejel v tem stanu
sveto Kešnje Telo, in če se je to zgodilo tudi
o velikonočnem času;

5. povedati, če je v tem stanu prejel tudi kak
drug zakrament.

688. Kaj mora storiti, kdor se brez lastne krivde ni
spovedal kakega smrtnega greha?

Kdor se brez lastne krivde ni spovedal kakega
smrtnega greha, mora se ga pozneje spovedati;
dobro je, če to stori še pred svetim obhajilom,
vendar pa ni potrebno, ker je bila prej opravljena
spoved veljavna.



XXXXXX 163

vt 689. Kako imenujemo spoved, pri kateri se ponove vse
ali nekatere prejšnjih spovedij?

Spoved, pri kateri se ponove vse ali nekatere
prejšnjih spovedij, imenujemo dolgo spoved.

690. Kdaj je dolga spoved potrebna?

Dolga spoved je potrebna, če so bile prejšnje
spovedi neveljavne.

691. Kdaj je dobro, opraviti dolgo spoved?

Opraviti dolgo spoved je dobro:
1. ko se pripravljamo na prvo sveto obhajilo;
2. ko nastopamo nov stan;
3. ob času svetega leta ali misijona;
4. v nevarni bolezni, da se pripravimo na smrt.

692. Kolikrat smo se dolžni spovedati?

Spovedati smo se dolžni:
1. vsaj enkrat v letu;
2. kolikorkrat smo v smrtni nevarnosti in se za¬

vedamo smrtnega greha.
Vendar pa hodimo tudi sicer večkrat k spovedi.

693. Zakaj hodimo večkrat k spovedi?

Večkrat hodimo k spovedi:
1. ker je nevarno, odlašati spravo z Bogom, ako

smo smrtno grešili;
2. ker večkratna spoved utrjuje dušo v milosti

in zmanjšuje nagnenje h grehu;
3. ker večkratna spoved zelo pospešuje čistost
in rahločutnost vesti.

ll*



164

694. Kako se spoved opravlja?

Spoved se opravlja tako-le:
1. Spovedanec poklekne k spovednici, se pokriža
in reče:
„Prosim svetega blagoslova, da se svojili grehov
prav in čisto spovem. 1'
„Jaz ubogi grešnik se spovem Bogu vsemo¬
gočnemu, preblaženi devici Mariji, vsem ljubim
svetnikom in vam, častitemu mašniku, božjemu
namestniku, da sem po svoji zadnji spovedi, ki
sem jo opravil — (tu se pove , kdaj) — veliko¬
krat in obilno grešil; posebno pa se obtožim —“

2. Spovč se svojih grehov.
3. Sklene spoved s tem, da še enkrat obudi kes
ali obžalovanje rekoč:
„0 moj Bog! Ti in vsi moji grehi so mi resnično
žal, ker sem ž njimi zaslužil, da me po vsej
pravici kaznuješ. Žal so mi, ker sem tebe, svo-
jega najbolj šega Očeta,največj o in preljubeznj ivo
dobroto, ž njimi razžalil. Trdno sklenem, s tvojo
milostjo svoje življenje poboljšati, bližnje pri¬
ložnosti v greh se varovati in nič več ne grešiti."
„Prosim, duhovni oče, zveličavne pokore in
svete odveze."

4. Pazljivo posluša spovednikove nauke in sprejme
pokoro, ki mu jo naloži. Če ga spovednik kaj
vpraša, naj odkritosrčno odgovori; če kake
stvari ni natančno razumel, ali če potrebuje
kakega poduka, naj pa vpraša.

5. Skesano prejme sveto odvezo, ki mu jo spo¬
vednik podeli z besedami: ,,Odvežem te od
tvojih grehov v imenu Očeta in Sina in svetega
Duha. Amen", ter se pri tem pobožno pokriža.



165

Če reče spovednik, kakor je marsikje v navadi:
„Hvaljen bodi Jezus Kristus", mu odgovori:
„Na vekomaj. Amen.“ Potem gre spoštljivo od
spovednice, zalivali Boga za prejeto milost in
ga prosi pomoči, da bi mogel stanovitno iz¬
vršiti svoje sklepe, in opravi naloženo pokoro.
Če pa spovednik koga ne spozna vrednega svete

■ odveze, naj njegovo sodbo ponižno sprejme, in
naj si tembolj prizadeva, da se resnično po¬
boljša ter tako pripravi za sveto odvezo.

d) Zadostovanje.

695. Kaj je zadostovanje, ki je potrebno k zakramentu
svete pokore?
Zadostovanje, ki je potrebno k zakramentu svete
pokore, je opravljanje tistih spokornih del, ki jih
spovednik grešniku naloži za pokoro.

696. Zakaj se pri spovedi nalaga pokora?
Pri spovedi se nalaga pokora:
1. da grešnik nekoliko zadosti, ker je Boga razžalil;
2. da s pokoro izbriše časne kazni za greh;
3. da za naprej toliko bolj pazi, da ne zabrede
več tako lahko v greh.

697. Kaj so časne kazni za greh?
Časne kazni za greh so tiste kazni, ki jih moramo
trpeti za svoje grehe ali tukaj na zemlji ali pa
tamkaj v vicah.

698. Ali se z grehom vred ne odpušča vselej tudi kazen
za greh?
Z grehom vred se pač odpušča vselej večna kazen,
ne pa vselej tudi vsa časna kazen za greli. 1)
*) „Gospod je sicer odvzel tvoj (Davidov) greh .... vendar

pa .... naj umrje sin, ki ti je bil rojen.“ (II. Kralj. 12, 13. 14.)



XXXX 166

>jc 699. Ali je spoved veljavna, če kdo ne opravi naložene
pokore?

Če kdo po lastni krivdi ne opravi naložene pokore,
pa je imel pri spovedi voljo, opraviti jo, bila je
njegova spoved sicer veljavna, vendar pa greši
in izgubi mnogo milostij.

700. Kaj se navadno nalaga za pokoro?

Navadno se nalaga za pokoro: molitev, post,
miloščina in druga podobna dela, ki se ravnajo
po tem, koliki in kakšni so grehi.

701. Kako naj opravimo naloženo pokoro?

Naloženo pokoro opravimo:
1. natančno tako, kakor je bila naložena;
2. brez odlašanja, to se pravi, brž ko je mogoče.

702. Ali naj opravljamo samo to za pokoro, kar nam
naloži spovednik?

Ne opravljajmo samo tega za pokoro, kar nam
naloži spovednik, temveč prizadevajmo si, zado¬
stiti za zaslužene kazni tudi s prostovoljnimi po¬
korili, zlasti s potrpežljivostjo v trpljenju.

703. Kako nam pomaga sveta cerkev zadostiti za časne
kazni, ki smo jih zaslužili za greh?

Zadostiti za časne kazni, ki smo jih zaslužili za
greh, pomaga nam sveta cerkev z odpustki.
Pomni! Spovej se pogosto in vselej tako, kakor da

bi bilo zadnjikrat. Pri ponižni spovedi „se rodi upanje od¬
puščanja, spravi se nemirna vest, zopet se najde izgubljena
milost, človek se obvaruje prihodnje jeze, in tako se srečata
v svetem poljubu Bog in skesana duša.“ (Hoja za Kristusom.)



XXXX 167

O odpustkih.

704. Kaj imenujemo odpustke?

Odpustke imenujemo odpuščenje časnik kaznij,
katero deli sveta cerkev izven zakramenta svete
pokore, ko je greh že odpuščen.

705. Kaj moramo verovati o odpustkih?

O odpustkih moramo verovati:
1. da je sveta cerkev od Jezusa Kristusa prejela

oblast, deliti odpustke;
2. da je zelo koristno, pridobivati si odpustkov.

^ 706. S katerimi besedami je dal Jezus Kristus sveti
^ cerkvi oblast, deliti odpustke?

Jezus Kristus je dal sveti cerkvi oblast, deliti
odpustke, z besedami: »Karkoli boš (Peter) raz¬
vezal na zemlji, bo razvezano tudi v nebesih".
(Mat. 16, 19.)

707. Kaj je podlaga odpustkom?
Podlaga odpustkom je neizmerni zaklad zasluženja
Jezusa Kristusa, preblažene Device Marije in
svetnikov; iz tega zaklada zajema sveta cerkev,
da zadostuje božji pravičnosti za časne kazni, ki
jih zaslužimo z grehom.

708. Čemu deli sveta cerkev odpustke?

Sveta cerkev deli odpustke:
1. da obuja v nas duha pokore, in da nam plačuje

gorečnost, s katero opravljamo spokorna dela;
2. da pomaga naši slabosti, ker moremo le malo¬
kdaj Bogu tako zadostiti, kakor smo dolžni.



168

709. Česa je treba, da zadobimo odpustke?

Da zadobimo odpustke, je treba:
1. da smo v stanu milosti božje;
2. da določene pogoje opravimo natančno in z

namenom, da bi zadobili odpustke.

710. Kolikeri so odpustki?

Odpustki so dvojni: popolni in nepopolni.

711. Katere odpustke imenujemo popolne?

Popolne imenujemo tiste odpustke, po katerih se
nam odpuste vse časne kazni za greh.
(Popolni odpustki so: odpustki svetega leta, ob smrtni uri,

o porcijunkuli in drugi.)

712. Katere odpustke imenujemo nepopolne?

Nepopolne imenujemo tiste odpustke, po katerih
se nam odpusti samo nekaj časnih kaznij za greh.
(Taki odpustki so na primer: odpustki ene kvadragene ali

40 dnij, enega leta itd., to se pravi, odpuščenje toliko časnih
kaznij, kolikor bi si jih izbrisali, če bi po starih cerkvenih
določilih delali pokoro 40 dnij, eno leto itd.)

713. Ali moremo odpustke nakloniti tudi vernim dušam
v vicah?

Odpustke moremo po priprošnji nakloniti tudi
vernim dušam v vicah, vendar pa samo tiste, o
katerih to naravnost izreče sveta cerkev.
Pomni! Čislaj in ceni odpustke in prizadevaj si jih

prav mnogo pridobiti za se in za rajne. Moli n. pr. večkrat
pobožno: „Moj Jezus, usmiljenje!“ (100 dnij odpustka vsaki-
krat) ali: „Sladko srce Marijino, bodi moja rešitev!" (300 dnij
odpustka vsaldkrat.) Obudi vsako jutro namen, da se hočeš
udeležiti vseh odpustkov, katere si moreš čez dan pridobiti.



169

S- Zakrament svetega poslednjega olja.

714. Kaj je sveto poslednje olje?
Sveto poslednje olje je zakrament, v katerem
kolnik po maziljenju s svetim oljem in po mašnikovi
molitvi prejme milost božjo v dušno zveličanje in
večkrat tudi v telesno zdravje.

715. Odkod je ime „poslednje olje“?
Ime „poslednje olje“ je odtod, ker je maziljenje
s tem svetim oljem med vsemi maziljenji, kar jih
človeku deli sveta cerkev, navadno zadnje ali
poslednje.

716. Odkod vemo, da je Jezus Kristus postavil zakrament
svetega poslednjega olja?
Da je Jezus Kristus postavil zakrament svetega
poslednjega olja, vemo iz besed svetega apostola
Jakoba: „Če je kdo bolan med vami, naj pošlje
po mašnike (svete) cerkve, in naj molijo nad njim,
in naj ga mazilijo z oljem v imenu Gospodovem;
in verna molitev bo otela bolnika, in Gospod mu
bo polajšal, in ako je v grehih, mu bodo od¬
puščeni". (Jak. 5, 14. 15.)

717. Katere milosti podeli bolniku sveto poslednje olje?
Sveto poslednje olje podeli bolniku te milosti:
1. pomnoži mu posvečujočo milost božjo;
2. odpusti mu male grehe;
3. odpusti mu izredno tudi smrtne grehe, če se ne

more več spovedati, pa se jih vendar resnično
kesa;

4. izbriše mu časne kazni in ostanke že odpuščenih
grehov, naprimer: nagnenje vgreh, slabost volje;



-x~x- 170

5. krepi ga v skušnjavah in trpljenju, zlasti v
smrtnem boju;

6. podeli mu večkrat tudi telesno zdravje, če je
koristno njegovi duši.

718. Kdo more deliti zakrament svetega poslednjega olja?

Zakrament svetega poslednjega olja more deliti
samo mašnik; sveto olje pa mora biti po škofu
posvečeno.

sjc 719. Kako deli mašnik sveto poslednje olje?

Mašnik deli sveto poslednje olje tako-le: mazili
bolnika na posameznih čutilih s svetim oljem in
moli pri tem: „Po tem svetem maziljenju in po
svojem najmilejšem usmiljenju odpusti ti Gospod,
kar si grešil z vidom, sluhom . . . .“

720. Kdo more prejeti sveto poslednje olje?

Sveto poslednje olje more prejeti vsak katoliški
kristijan, ki je že pri pameti in nevarno zboli.

721. Kolikrat smemo prejeti sveto poslednje olje?

Sveto poslednje olje smemo prejeti, kolikorkrat
nevarno zbolimo, ali kolikorkrat se nam v isti
bolezni povrne smrtna nevarnost.

722. Ali je sveto poslednje olje k zveličanju potrebno?

Sveto poslednje olje k zveličanju ni neogibno
potrebno; vendar pa naj ga bolnik nikar ne za¬
mudi prejeti, da s tem ne izgubi tolikih milostij
ravno za smrtno uro.



171

723. Kdaj naj bolnik prejme sveto poslednje olje?

Bolnik naj prejme sveto poslednje olje, če je le
mogoče, dokler se še popolnoma zaveda.

724. Kako naj se bolnik pripravlja za sveto poslednje olje?

Bolnik naj se za sveto poslednje olje pripravlja
tako-le:
1. spovč naj se ali, če to ni mogoče, naj si pri¬
zadeva, obuditi popolni kes;

2. ima naj živo vero in trdno zaupanje v Boga,
in naj se popolnoma vda v božjo voljo.

Pomni! Prosi pogosto za milost srečne smrti in ne
odlašaj svetih zakramentov na zadnji trenutek, da te smrt
ne prehiti. Skrbi pa vestno tudi za to, da se nobeden tvojih
domačih ne loči s sveta brez svetih zakramentov.

6. Zakrament svetega majniškega posvečenja.

725. Kaj je sveto mašniško posvečenje?

Sveto mašniško posvečenje je zakrament, v katerem
prejmejo posvečenci mašniško oblast in posebno
milost, da morejo prav opravljati mašniško službo.

% 726. Kaj podeli sveto mašniško posvečenje?

Sveto mašniško posvečenje podeli:
1. mašniško oblast;
2. pomnožitev posvečujoče milosti božje;
3. posebno milost, da se more prav opravljati
mašniška služba; 1)

4. neizbrisno znamenje mašnika Kristusovega.
') ^Opominjam te, da obudiš milost božjo, katera je v tebi

po pokladanju mojih rok.“ (II. Tim. 1, G.)



wvv7v7?

172

727. V čem je posebno mašniška oblast?
Mašniška oblast je posebno v tem, da smejo mašniki:
1. opravljati daritev svete maše;
2. deliti svete zakramente.

728. Kdo more deliti sveto mašniško posvečenje?
Sveto mašniško posvečenje morejo deliti samo
škofje, ker so samo oni prejeli to oblast od apo¬
stolov po škofovskem posvečenju.

729. Kako se deli sveto mašniško posvečenje?
Sveto mašniško posvečenje se tako deli: škof po-
lož6 posvečencem roke na glavo, molijo nad njimi,
mazilijo jim roke in podajo jim kelih z vinom in
pateno s hostijo, da se ju dotaknejo.

730. Ali je poleg mašniškega posvečenja še kako drugo
duhovno posvečenje?

Poleg mašniškega posvečenja so še druga duhovna
posvečenja, in sicer:
1. taka, ki pripravljajo na mašniško posvečenje,
namreč štirje nižji redovi in dva višja redova,
ki se imenujeta subdijakonat in dijakonat;

2. škofovsko posvečenje, v katerem se dovrši in
spopolni mašniško posvečenje.

731. Kaj naj v nas obuja vera v mašniško oblast in čast?
Vera v mašniško oblast in čast naj v nas obuja
spoštovanje, pokorščino in hvaležnost do mašnikov.
Tudi nas nagibaj, da pogosto, zlasti pa kvaterne
dni, prosimo Boga za dobre duhovnike.
Pomni, kar pravi sveti Janez Krizostom: „Kdor časti

mašnika, časti Kristusa; in kdor kaj žalega stori mašniku,
stori to Kristusu, čegar namestnik je mašnik“.



173

7- Zakrament svetega zakona.

732. Kaj je zakrament svetega zakona?

Zakrament svetega zakona je zakrament, v katerem
se neoženjen kristijan in neomožena kristijanka
nerazdružno zvežeta ter prejmeta od Boga milost,
da moreta dolžnosti zakonskega stanu do smrti
zvesto izpolnjevati.

733. Kdaj je Bog zakon postavil?

Bog je zakon postavil že v stari zavezi v raju;
v novi zavezi pa ga je Jezus Kristus še povišal
v zakrament, ki je milosti polna podoba njegove
nerazdružne zveze s sveto cerkvijo. 1)

734. Katere milosti podeli zakrament svetega zakona?

Zakrament svetega zakona podeli te milosti:
1. pomnoži posvečujočo milost božjo;
2. da posebno milost, da moreta zakonska zvesto
izpolnjevati dolžnosti svojega stanu.

735. Kaj sta si zakonska dolžna?

Zakonska sta si dolžna:
1. skupaj živeti v edinosti, ljubezni in zakonski
zvestobi, dokler ju ne loči smrt;

2. dajati drug drugemu s krščanskim življenjem
dober vzgled in se podpirati med seboj;

3. izrejati otroke v strahu božjem in skrbeti za
njihov časni in večni blagor.

!) „Ta skrivnost je velika; jaz pa rečem: v Kristusu in v
cerkvi. 11 (Efež. 5, 32.)



XX 174

;J: 736. Ali se zakon more razvezati?
Zakon se ne more razvezati drugače, kakor s
smrtjo enega izmed zakonskih; vendar pa more
cerkvena gosposka iz važnih vzrokov dovoliti, da
zakonsko živita ločena drug od drugega. 1)

737. Kako prejmeta zaročenca zakrament svetega
zakona?
Zaročenca prejmeta zakrament svetega zakona
tako, da pred svojim župnikom ali njegovim na¬
mestnikom in pred dvema pričama izrečeta, da
se vzameta v zakon.

% 738. Na kaj morajo paziti tisti, ki hočejo stopiti v
zakonski stan?
Tisti, ki hočejo stopiti v zakonski stan, morajo
paziti na to:
1. da se ne zaročajo lahkomiselno;
2. da ni med njimi zakonskih zadržkov, in da so

dobro podučeni v krščanskem nauku;
3. da čisto preživč zaročni stan;
4. da pred poroko vredno prejmejo zakrament

svete pokore in svetega Rešnjega Telesa.

sjc 739. Kaj so zakonski zadržki?
Zakonski zadržki so take okolnosti, ki narede
zakonsko zvezo nedopuščeno ali celo neveljavno.
Prvi se imenujejo oviralni, drugi razdiralni za¬
konski zadržki.

(Zakonsko zvezo naredi nedopuščeno: prepovedani čas,
razlika v veri med kristijani, veljavna zaroka, navadna ob¬
ljuba čistosti itd.; neveljavno pa: sorodstvo in svaštvo v
določenih kolenih, duhovno sorodstvo itd.)

*) „Kar je Bog združil, naj človek ne loči.“ (Mat. 19, 6.) —
„Vsak, ki se loči od svoje žene in vzame drugo, prešestuje; in ki
vzame ločeno od moža, prešestuje. “ (Luk. 16, 18.)



XXXX 175

>jc 740. Kaj so mešani zakoni?
Mešani zakoni so zakoni med katoliškimi in ne-
katoliškimi kristijani.

>jc 741. Kaj je Ireba pri mešanih zakonih resno premisliti?
Pri mešanih zakonih je treba resno premisliti to-le:
1. spravljajo katoliškega sodruga v nevarnost, da
privoli v nekatoliško vzgojo otrok, in da tako
pogubi svojo dušo;

2. obtežujejo celo pri ugodnih razmerah katoliško
vzgojo otrok;

3. zasejejo v družino dostikrat nemir in versko
vnemarnost;

4. zato jih katoliška cerkev nikdar ne odobrava
in iz važnih vzrokov trpi le tedaj, če je za¬
gotovljeno, da bodo vsi otroci katoliško vzgojeni,
in če so odstranjene vse nevarnosti za dušno
zveličanje.

742. Kdo ima oblast, postavljati razdiralne zakonske
zadržke in odločevati, je-li zakon veljaven ali ne?
Oblast, postavljati razdiralne zakonske zadržke
in odločevati, je-li zakon veljaven ali ne, ima
samo sveta cerkev.

743. Zakaj ima samo sveta cerkev oblast, postavljati
razdiralne zakonske zadržke in odločevati, je-li
zakon veljaven ali ne?
Oblast, postavljati razdiralne zakonske zadržke
in odločevati, je-li zakon veljaven ali ne, ima
samo sveta cerkev zato, ker je zakon zakrament, in
ker je Jezus Kristus samo sveti cerkvi dal pravico,
določevati in odločevati o svetih zakramentih.



176

744. Alf so razven zakramentov še kaka druga zna¬
menja, ki dele milost sama iz sebe?
Razven zakramentov ni nobenega drugega zna¬
menja, M bi delilo milost samo iz sebe; tako
imenovani zakramentali (blagoslovila) so zakra¬
mentom samo podobni.
Pomni Z Ko si izbiraš stan, misli pred vsem na Boga

in na svoje dušno zveličanje. Če sodiš po resnem premišlje¬
vanju, da si poklican v zakonski stan, pripravljaj se zanj z
molitvijo, s čistim življenjem in z vredno spovedjo.

4. Oddelek.
O zakramentalih in cerkvenih obredih.

745. Kaj so zakramentali?
Zakramentali so:
1. zakramentom podobna sveta dejanja, na primer:
zarotovanja, blagoslavljanja in posvečevanja,
katera je postavila sveta cerkev, da nam na-
klanja posebne milosti in dobrote, ali da po¬
svečuje osebe in stvari;

2. reči, katere je posvetila cerkev, da jih rabi pri
božji službi, ali da jih mi pobožno rabimo, na
primer blagoslovljena voda.

746. Kako se razlikujejo zakramentali od zakramentov?
Zakramentali se razlikujejo od zakramentov zlasti
tako:
1. zakramente je postavil Jezus Kristus, zalcra-
mentale pa sveta cerkev;

2. zakramenti delujejo iz lastne moči, katero jim
je podelil Jezus Kristus, zakramentali pa po
priprošnji svete cerkve in po pobožnosti tistih,
ki jih rabijo.



XX 177

747. Čemu rabi sveta cerkev zarotovanja?
Sveta cerkev rabi zarotovanja v to, da odvrača
in odganja škodljivi vpliv hudobnega duha.

748. Čemu rabi sveta cerkev blagoslavljanja?
Sveta cerkev rabi blagoslavljanja, da izprosi
božjega blagoslova osebam in stvarem.
(Taka blagoslavljanja so na primer: blagoslov s svetim

Rešnjim Telesom in svetim križem, znamenje svetega križa,
blagoslov nad bolniki in umirajočimi, blagoslavljanje hiš,
jedil in pijače.)

749. Čemu rabi sveta cerkev posvečevanja?
Sveta cerkev rabi posvečevanja, da odločuje osebe
ali stvari za službo božjo, ali da posvečuje kako
reč za pobožno rabo.
(Taka posvečevanja so na primer: posvečevanje svetih olj,

cerkva, altarjev in zvonov, krstne vode; blagoslavljanje križev
in rožnih vencev, sveč, pepela, vode.)

750. Kdo je dal sveti cerkvi oblast zarotovati, blago¬
slavljati in posvečevati?
Oblast zarotovati, blagoslavljati in posvečevati,
je dal sveti cerkvi Jezus Kristus. 1)

751. Kako naj rabimo posvečene stvari?
Posvečene stvari rabimo:
1. samo za tisti namen, za kateri jih je cerkev
posvetila;

2. spoštljivo in zaupno, ker je njihova moč toliko
večja, kolikor pobožnejši je tisti, ki jih rabi.

*) Ko je Jezus „k sehi poklical svojih dvanajst apostolov, dal
jim je oblast nad nečistimi duhovi, da bi jih izganjali, in ozdravljali
vsako bolezen in vsako slabost". (Mat. 10, 1.) — „V mojem imenu
bodo izganjali hudobne duhove; .... na bolnike bodo roke po-
kladali, in bodo zdravi." (Mark. 16, 17. 18.)

Vel. katekizem. 12



XX 178

752. Kako naj rabimo blagoslovljeno vodo?

Z blagoslovljeno vodo se večkrat pokropimo, zlasti
zjutraj in zvečer, in prosimo Boga, naj nas vedno
bolj očiščuje grehov in varuje vseh dušnih in
telesnih nevarnosti).

753. Kaj so cerkveni obredi?
Cerkveni obredi so zunanja dejanja in znamenja,
katera rabi sveta cerkev pri sveti maši, pri svetih
zakramentih in pri drugih svetih opravilih zato,
da izraža in vzbuja verske misli in čustva.

Pomni I Ne preziraj obredov, katere cerkev tako visoko
ceni in tako skrbno varuje, temveč prizadevaj si, da umevaš,
kaj pomenijo, in uči se iz njih, kako se moraš tudi sam
vesti pri božji službi, zlasti pred svetim Eešnjim Telesom.



Peto poglavje.
O krščanski pravičnosti in štirih

poslednjih rečeh.

i. Oddelek.

0 krščanski pravičnosti.

754. Kdo je krščansko pravičen?
Krščansko pravičen je, kdor se s pomočjo božje
milosti ogiblje hudega in dela dobro, kakor uči
sveta vera.

Prvi del krščanske pravičnosti.

Ogibaj se hudega.
755. Kaj je hudo?

Hudo in edino pravo zlo je to, kar je zoper božjo
postavo, namreč greh.

756. Koliker je greh?
Greh je dvojen:
1. podedovani ali izvirni greh, ki ga je storil

Adam v raju, in katerega smo z nasledki vred
podedovali tudi mi;

2. osebni ali dejanski greh.
12 *



180

Osebni greh in njega vrste.
757. Kdo stori osebni greh?

Osebni greh stori, kdor vedoma' in prostovoljno
prelomi božjo postavo.

758. Kako se stori greh?
Greh se stori na dvojen način:
1. če kdo v mislih ali željah, besedah ali dejanju
kaj hudega stori;

2. če kdo kaj dobrega opusti, kar je dolžan storiti.

759. Kdo greši v mislih?
V mislih greši, kdor se prostovoljno vda slabim
mislim in se radovoljno mudi v njih.

760. Kdo greši v željah?
V željah greši, kdor prostovoljno želi kaj pre¬
grešnega.

761. Ali so grehi vsi enako veliki?
Grehi niso vsi enako veliki, nekateri so veliki
ali smrtni, drugi pa mali ali odpustljivi.

762. Kdo stori smrtni greh?
Smrtni greh stori, kdor prelomi božjo postavo v
kaki važni reči, in sicer tako, da greh jasno
spozna in popolnoma privoli vanj.

763. Zakaj se imenujejo veliki grehi tudi „smrtni“ grehi?
Veliki grehi se imenujejo tudi „smrtni“ grehi, ker
ž njimi duša izgubi nadnaravno življenje, to je po¬
svečujočo milost božjo, ter si zasluži večno smrt. 1)
*) „Ime imaš, da živiš, pa si mrtev.“ (Skriv. raz. 3, 1.)



XXXX 181

764. Zakaj se moramo nad vse ogibati smrtnega greha?

Smrtnega greha se moramo nad vse ogibati:
1. zaradi njegove hudobije;
2. zaradi njegovih nasledkov.

765. Kakšna je hudobija smrtnega greha?

Hudobija smrtnega greha je neizmerno velika;
kdor namreč smrtno greši:
1. silno žali in zaničuje neskončno veličastvo

božje; 1)
2. kaže nesramno nehvaležnost do Boga, svojega
najboljšega očeta; 2)

3. odpove se s strašno nezvestobo Jezusu, svojemu
ljubeznjivemu Odrešeniku;

4. drzno zametuje milosti svetega Duha.

766. Katere nasledke ima smrtni greh?

Smrtni greh ima te-le nasledke:
1. oropa nas posvečujoče milosti in ž njo božje
ljubezni in pravice, biti otroci božji;

2. vzame nam vse zasluge za nebesa, katere smo
si že pridobili;

3. stori nas nesposobne, pridobivati si novih zaslug
za nebesa;

4. nakoplje nam božje kazni in na zadnje večno
pogubljenje.

') „Moj jarem si strl... in rekel: Nebom služil.“ (Jer. 2., 20.)
2 ) „Poslušajte nebesa, in zemlja vleci na ušesa; ker Gospod

govori: Otroke sem zredil in povišal, oni pa so me zaničevali. 1*
(Iz. 1, 2.)



767. iz česa spoznavamo najbolje, kako hudoben in
kazniv je smrtni greh?

Kako hudoben in kazniv je smrtni greh, spozna¬
vamo najbolje iz tega, če premislimo:
1. kako hudo je Bog kaznoval hudobne angele
in naše prve stariše;

2. kako strašna je večna kazen v peklu, katero
zasluži vsak smrtni greh;

3. kako bridko je bilo trpljenje, in kako grenka
je bila smrt Jezusa Kristusa za naše grehe.

768. Kdo stori mali greh?

Mali greh stori:
1. kdor prelomi božjo postavo v kaki mali reči;
2. kdor prelomi božjo postavo v kaki sicer važni
reči, toda ne popolno vedoma in prostovoljno.

769. Zakaj se imenujejo mali grehi tudi „odpustljivi“
grehi?

Mali grehi se imenujejo tudi „odpustljivi“ grehi,
ker nas ne oropajo posvečujoče milosti božje in
se nam zato ložje in tudi brez spovedi odpuščajo.

770. Zakaj se skrbno ogibajmo tudi malih grehov?

Tudi malih grehov se skrbno ogibajmo:
1. ker tudi oni žalijo Boga;
2. ker nam vzamejo mnogo milostij, ki bi nam
jih sicer Bog podelil;

3. ker nam nakopljejo mnogo kaznij;
4. ker nas sčasoma pripeljejo v smrtne grehe. 1)
r) „Kdor majhno zametuje, bo sčasoma padel." (Sir. 19, 1.)



183

771. Katere vrste grehov razločujemo?

Razločujemo te-le vrste grehov:
1. sedem poglavitnih grehov;
2. šest grehov zoper svetega Duha;
3. štiri vnebovpijoče grehe;
4. devet tujih grehov.

a) Sedem poglavitnih grehov.

772. Zakaj pravimo nekaterim grehom „poglavitni“ grehi?

Nekaterim grehom pravimo „poglavitni“ grehi,
ker je vsak izmed njih vir ali glava mnogih
drugih grehov.

773. Kateri so poglavitni grehi?

Poglavitni grehi so:
1. napuli,
2. lakomnost,
3. nečistost,
4. nevoščljivost,
5. požrešnost,
6. jeza,
7. lenoba.

>jc 774. Kdo greši z napuhom?

Z napuhom greši, kdor samega sebe čez mero po¬
vzdiguje in neredno hrepeni po časti in prednosti. 1)

J) „Začetek vsakega greha je napuh; kdor se ga drži, ho s
kletvijo napolnjen, in poslednjič ga ho on (Bog) podrl.“ (Sir. 10. 15.)
— Vzgled: zavrženi angeli. (Iz. 14, 13. 14.)



184

775. Kaj izvira iz napuha?
Iz napuha izvira: neredna ljubezen do samega sebe in ba¬
havost, slavohlepje in zavist; zaničevanje Boga in vere,
cerkve in bližnjega; razpor, kreg in prepir; trdovratnost,
nepokorščina in krivoverstvo.

Jj: 776. Kdo greši z lakomnostjo?

Z lakomnostjo greši, kdor neredno ljubi denar in
premoženje. 1)

777. Kaj izvira Iz lakomnosti?
Iz lakomnosti izvira: nepokoj srca in pretirana skrb za časne
reči; zvijača in goljufija; krivičnost, izdajstvo in krive pri¬
sege; neusmiljenost in trdosrčnost.

% 778. Kdo greši z nečistostjo?

Z nečistostjo greši, kdor prostovoljno poželi kaj
takega, kar žali sramežljivost. 2)

779. Kaj izvira iz nečistosti?
Iz nečistosti izvira: dušna slepota in trdosrčnost; vnemar-
nost za Boga in božje reči; umor in samomor; nevera in
obup nad božjim usmiljenjem.

H« 780. Kdo greši z nevoščljivostjo?

Z nevoščljivostjo greši, kdor je žalosten zaradi
kake prednosti ali dobrote svojega bližnjega, ker
noče, da bi mu ta bil enak ali celo več kakor on. 3)
*) »Korenina vsega hudega je lakomnost. 14 (I. Tim. 6, 10.) —

Vzgled: Juda Iškarijot. (Jan. 12, 4—6.)
2) »Nečistnike in prešestnike bo Bog sodil. 14 (Hebr. 13, 4.) —

»Nikar se ne motite! Ne nečistniki .... ne prešestniki .... ne
bodo posedli božjega kraljestva. 44 (I. Kor. 6, 9.10.)

s) „Po nevoščljivosti hudobnega duha je smrt prišla na svet;
in kateri so na njegovi strani, ga posnemajo. 44 (Modr. 2, 24. 25.) —
Vzgled: Kajn (I. Mojz. 4, 5.); Jožefovi bratje (I. Mojz. 37, 4.11.).



185

781. Kaj izvira iz nevoščljivosti?

Iz nevoščljivosti izvira: kriva sodba, obrekovanje in oprav¬
ljanje ; sovraštvo do bližnjega; veselje, če se mu slabo, žalost,
če se mu dobro godi.

% 782. Kdo greši s požrešnostjo?

S požrešnostjo greši, kdor neredno poželi ali ne¬
zmerno uživa jed in pijačo. 1)

783. Kaj izvira iz požrešnosti?

Iz požrešnosti izvira: razposajeno obnašanje, nesramnost in
nečistost; kreg in prepir; zapravljanje časa in premoženja,
izguba zdravja in oslabljenje dušnih močij.

:jc 784. Kdo greši z jezo?

Z jezo greši, kdor se po nepotrebnem in čez mero
razburja ter se želi maščevati. 2)

785. Kaj izvira iz jeze?

Iz jeze izvira: nevolja in dušna zmedenost, zmerjanje in pre-
klinjevanje, srd in sovraštvo, uboj in umor.

786. Kdo greši z lenobo?

Z lenobo greši, kdor ima prostovoljno mržnjo do
tega, da bi služil Bogu in skrbel za svojo dušo,
in sicer zaradi težav, ki so s tem združene. 3)

’) „Varujte se, da vaša srca ne bodo preobložena v požreš¬
nosti in pijanosti .... in da tisti dan (sodbe) ne pride nanagloma
nad vas.“ (Luk. 21, 34.) — Vzgled: bogati mož. (Luk. 12.) —
Bogatin. (Luk. 16.)

2) „Človekova jeza ne dela pravice božje.' 1 (Jak. 1, 20 )
8) „Da bi bil pač mrzel ali gorak! Ker si pa mlačen in ne

mrzel ne gorak, te bom izpljunil iz svojih ust." (Skriv. raz. 3,
15 16.) — Vzgled: leni hlapec. (Luk. 19.)



186

787. Kaj izvira iz lenobe?

Iz lenobe izvira: nemarnost za molitev, za službo božjo in
prejemanje svetih zakramentov; žalost in malosrčnost, ne-
spokornost in obupnost.

b) Šest grehov zoper svetega Duha.

788. Zakaj pravimo nekaterim grehom grehi „zoper
svetega Duha“?

Nekaterim grehom pravimo grehi „zoper svetega
Duha“, ker prav posebno nasprotujejo milosti
svetega Duha in zato velikokrat preprečijo spo-
korjenje. 12 )

789. Kateri so grehi zoper svetega Duha?

Grehi zoper svetega Duha so:
1. predrzno v božjo milost grešiti; 3)
2. nad božjo milostjo obupati; 3)
3. spoznani krščanski resnici se ustavljati;4)
4. svojemu bližnjemu zaradi milosti božje ne¬
voščljiv biti; 5)

5. do lepega opominjevanja otrpneno srce imeti; 5)
6. v nespokornosti trdovratno ostati.

*) „Povem vam: Vsak greh in preklinjevanje bo odpuščeno
ljudem; preklinjevanje zoper (svetega) Duha pa ne ho odpuščeno.“
(Mat. 12, 31.)

2) „Ne govori: Grešil sem, in kaj žalega se mi je zgodilo? ...
in ne nakladaj greha na greh.“ (Sir. 5, 4.5.) — Vzgled: ljudje
pred potopom (I. Mojz. 6.).

s) Vzgled: Kajn (I. Mojz. 4, 13.); Juda Iškarijot (Mat. 27, 5.).
4 ) Vzgled: Judje ob Kristusovem času (Mat. 12, 24. nasl.).
6) Vzgled: Kajn (I. Mojz. 4, 5.).
°) Vzgled: Faraon (II. Mojz. 5. nasl.).



187

c) Štirji vnebovpijoči grehi.

790. Zakaj pravimo nekaterim grehom „vnebovpijoči“
grehi?

Nekaterim grehom pravimo „vnebovpijoči" grehi,
ker sveto pismo izrečno trdi o vsakem izmed njih,
da vpije v nebo za maščevanje, to je, da prav
posebno izziva božjo pravičnost, naj ga kaznuje.

791. Kateri so vnebovpijoči grehi?

Vnebovpijoči grehi so:
1. radovoljni uboj; 1)
2. mutasti ali sodomski greh; 23 )
3. zatiranje ubožcev, vdov in sirot;")
4. delavcem in najemnikom zaslužek zadrževati

ali utrgovati. 4)

č) Devet tujih grehov.

792. Kateri grehi se imenujejo „tuji“ grehi?

„Tuji“ grehi se imenujejo tisti, ki jih store sicer
drugi, katerih pa smo sokrivi tudi mi.

‘) „In (Bog) mu je dejal (Kajnu): Kaj si storil? Glas krvi
tvojega brata vpije z zemlje do mene." (I. Mojz. 4, 10.)

a) nVpitje iz Sodome in Gomore prihaja čimdalje večje, in
njih hudobija je grozovito velika." (I. Mojz. 18, 20.)

3) „Ali ne tečejo vdovi solze po licih, in ali ne vpije zoper
onega, kateri jih izžema? Z lic se namreč v nebesa vzdigujejo, in
Gospod, ki se da izprositi, se jih ne veseli." (Sir. 35, 18. 19.)

4) „Glejte, plačilo, ki ste je utrgali delavcem, kateri so poželi
vaše polje, vpije; in njih vpitje je prišlo do ušes Gospoda vojskinik
trum." (Jak. 5, 4.)



188

793. Kateri so tuji grehi?

Tuji grehi so:
1. v greh svetovati; 1)
2. greh velevati; 2* )
3. v drugih greh privoliti ; s)
4. druge v greh napeljevati; 4)
5. drugih greh hvaliti; 5)
6. h grehu molčati; 6)
7. greh spregledati; 7)
8. greha se udeležiti; 8)
9. drugih greh zagovarjati. 9)

Pomni! Moj sin! „Vse dni svojega življenja imej
Boga v spominu in varuj se, da ne privoliš kdaj v greh. . .
Revno sicer živimo, pa veliko dobrega bomo imeli, ako
se bomo Boga bali in se vsega greha ogibali in dobro
delali." (Tob. 4, 6. 23.) — „Beži pred grehi, kakor pred
kačo." (Sir. 21, 2.)

1) Vzgled: Kajfa. (Jan. 11, 49. 50.)
2) Vzgled: David, ko je v pismu zaukazal Joabu, naj skrbi,

da bo Urija ubit. (II. Kralj. 11.)
8) „Savel pa je privolil v njegovo (Stefanovo) smrt." (Dej.

ap. 7, 59.)
4) Vzgled: Eva (I. Mojz. 3, 6.); Jeroboam (III. Kralj. 12.).
6) „Ne le, kateri tako delajo (so smrti vredni), ampak tudi,

kateri privolijo tako delujočim." (Rimlj. 1, 32.)
6) Vzgled: Aron, ko so molili Izraelci zlato tele.

(II. Mojz. 32.)
’) Vzgled: Heli. (I. Kralj. 2.)
8) Vzgled: Pilat. (Mat. 27, 26.)
8) „Kdor opravičuje hudobnega, in kdor pogubuje pravičnega,

oba dva sta gnusoba pred Bogom." (Preg. 17, 15.)



XXXX 189

Drugi del krščanske pravičnosti.

Delaj dobro.
794. Kaj je dobro?

Dobro je, kar je po volji božji, namreč: dobra
dela in hrepenenje po krščanski popolnosti.

795. Kaj nas stori zmožne in voljne, da delamo, kar je
po volji božji?

Krščanska čednost nas stori zmožne in voljne, da
delamo, kar je po volji božji.

A) Krščanska čednost.

796. Kaj je krščanska čednost?

Krščanska čednost je nadnaraven, od Boga vlit
dar, kateri nas stori trajno sposobne in voljne,
da delamo to, kar je po volji božji.

797. Zakaj se imenuje krščanska čednost „nadnaraven,
od Boga vlit dar“?

Krščanska čednost se imenuje „nadnaraven, od
Boga vlit dar“, ker nam ta dar ni že po naravi
prirojen, temveč nam ga Bog podeli ali, rekel bi,
vlije še le tedaj, ko nas opraviči.

798. Ali nas stori krščanska čednost tudi že vajene in
spretne, da delamo dobro?

Krščanska čednost nas pač stori sposobne in
voljne, da delamo dobro; vajeni in spretni pa
postanemo še le, ako zvesto sodelujemo z milostjo
božjo in se stanovitno vadimo v dobrem.



190

7S9. Kolikere so krščanske čednosti?
Krščanske čednosti so dvojne: božje in dejanske
ali nravstvene.

1. Božje čednosti.

800. Katere so „božje“ čednosti?
„Božje“ čednosti so: vera, upanje in ljubezen. 1)

801. Kaj je krščanska vera?
Krščanska vera je nadnaravna, od Boga vlita
čednost, po kateri imamo zaradi resničnosti božje
za resnico vse, kar je Bog razodel in nam po
katoliški cerkvi zapoveduje verovati.

802. Kaj je krščansko upanje?
Krščansko upanje je nadnaravna, od Boga vlita
čednost, po kateri zaradi božje vsemogočnosti,
dobrotljivosti in zvestosti trdno in zanesljivo pri¬
čakujemo vse, kar nam je Bog obljubil zaradi
zasluženja Jezusa Kristusa.

803. Kaj je krščanska ljubezen?
Krščanska ljubezen je nadnaravna, od Boga vlita
čednost, po kateri Boga zavoljo njegove neskončne
popolnosti in dobrote ljubimo nad vse, sebe in
bližnjega pa zavoljo Boga.

804. Zakaj se imenujejo vera, upanje in ljubezen „božje“
čednosti?
Vera, upanje in ljubezen se imenujejo „božje“
čednosti, ker je Bog sam neposrednji predmet in
nagib teb čednostij.
l) „Sedaj pa ostane vera, upanje, ljubezen, to troje; največja

med temi pa je ljubezen.“ (I. Kor. 13, 13.)



191

>jc 805. Kaj se pravi: Bog sam je neposrednji predmet
božjih čednosti] ?

Bog sam je neposrednji predmet božjih čednostij
se pravi: Bog sam je, v katerega verujemo, v
katerega upamo, in katerega ljubimo.

806. Kaj se pravi: Bog sam je neposrednji nagib božjih
čednostij ?

Bog sam je neposrednji nagib božjih čednostij
se pravi: božja resničnost nas nagiblje, da mu
verujemo; božja vsemogočnost, dobrotljivost in
zvestost, da vanj upamo; božja neskončna popol¬
nost in dobrota, da ga ljubimo.

807. Kaj se pravi „obujati“ tri božje čednosti?

„Obujati“ tri božje čednosti se pravi, Bogu za¬
trjevati, da in zakaj vanj verujemo, upamo in
ga ljubimo.

808. Kdaj smo dolžni obuditi vero, upanje in ljubezen?

Obuditi vero, upanje in ljubezen smo dolžni:
1. kakor hitro smo v sveti veri dovolj podučeni;
2. večkrat v življenju, zlasti v hudih skušnjavah

zoper te čednosti;
3. v smrtni nevarnosti in ob smrtni uri.

2. Dejanske ali nravstvene čednosti.

809. Katere čednosti se imenujejo „dejanske“ čednosti?

Vse krščanske čednosti, razven treh božjih, se
imenujejo „dejanske“ čednosti, ker store Bogu
dopadljiva posebno naša dejanja.



192

810. Katere dejanske čednosti si moramo posebno za¬
pomniti?

Posebno si moramo zapomniti te-le dejanske
čednosti:
1. štiri poglavitne čednosti;
2. čednosti, ki so nasprotne sedmim poglavitnim

greliom;
3. čednosti, katere je Jezus na gori posebno po¬

veličeval;
4. čednosti, ki jih posebno priporoča sveti

evangelij.

a) Štiri poglavitne čednosti.

811. Katere so štiri poglavitne čednosti?

Štiri poglavitne čednosti so:
1. modrost,
2. pravičnost,
3. srčnost,
4. zmernost.

812. Zakaj se imenujejo modrost, pravičnost, srčnost
in zmernost „poglavitne“ čednosti?

Modrost, pravičnost, srčnost in zmernost se ime¬
nujejo „poglavitne“ čednosti, ker obsegajo in
urejujejo vse druge dejanske čednosti.

813. Kaj je modrost?

Modrost je tista čednost, po kateri spoznavamo,
kaj nam je storiti v posameznih slučajih, da je
naše dejanje Bogu dopadljivo. 1)

’) Preiskujte, „kaj je dobra, dopadljiva in popolna volja
božja". (Ilimlj. 12, 2 .) — Vzgled: modre device. (Mat. 25.)



193

^c814. Kaj je pravičnost?

Pravičnost je tista čednost, po kateri smo pri¬
pravljeni, dati vsakemu, kar smo mu dolžni. 1)

H?815. Kaj je srčnost?

Srčnost je tista čednost, po kateri pričnemo in
izvršujemo dobro vkljub vsem težavam in rajše
vse pretrpimo, kakor da bi grešili. 2)

5jc816. Kaj je zmernost?

Zmernost je tista čednost, po kateri krotimo vsako
nedovoljeno, zlasti vsako čutno ali nečisto nagnenje,
to pa, kar je dovoljeno, le zmerno uživamo. 3)

b) čednosti, hi so nasprotne sedmini poglavitnim grehom.

817. Katere čednosti so nasprotne sedmim poglavitnim
grehom?

Sedmim poglavitnim grehom so nasprotne te-le
čednosti:
1. napuhu ponižnost;

. 2. lakomnosti radodarnost;
3. nečistosti čistost;
4. nevoščljivosti dobrohotnost;
5. požrešnosti zmernost;
6. jezi potrpežljivost;
7. lenobi gorečnost.

*) „Dajte cesarju, kar je cesarjevega, in Bogu, kar je božjega."
(Mat 22, 21.)

2) Vzgled: sedem makabejskih bratov in njihova matu
(II. Mak. 7.)

3) „Zdržite se mesenih želj, katere se vojskujejo zoper dušo."
(I. Petr. 2, 11.)

Vel. katekizem. 13



194

5fc 818. Kaj je ponižnost?

Ponižnost je tista čednost, s katero vse dobro
pripisujemo Bogu, priznavamo pa svojo lastno
slabost in grešnost in se zato radi ponižujemo. 1)

>fc819. Kaj je radodarnost?

Radodarnost je tista čednost, s katero smo pri¬
pravljeni, deliti revežem od svojega premoženja
in podpirati dobre namene. 2)

820. Kaj je čistost?

Čistost je tista čednost, s katero krotimo vse
slasti in poželenja, ki žalijo sramežljivost. 3* )

821. Kaj je dobrohotnost?

Dobrohotnost je tista čednost, s katero bližnjemu
želimo vse dobro, se veselimo, če se mu dobro
godi, in mu pomagamo k temu. 1)

sjc 822. Kaj je zmernost v jedi in pijači?

Zmernost v jedi in pijači je tista čednost, s katero
krotimo neredno poželenje po jedi in pijači in
uživamo oboje le po pameti. 56** )

*) „Bog se ustavlja napuhnenim, ponižnim pa daje milost®
(I. Petr. 5, 5.) — Vzgled: cestninar. (Luk. 18, 13.)

2) „Dajte, in se vam bo dalo. 1' (Luk. 6, 38.)
8) Vzgled: Egiptovski Jožef (I. Mojz. 39.); Suzana (Dan. 13.).
*) „Z bratovsko ljubeznijo se ljubite med seboj .. . Veselite

se z veselimi, jokajte z jokajočimi. 11 (Rimlj. 12, 10. 15.)
6) „Pošteno hodimo, ne v požrešnosti in pijanosti.® (Rimlj.

18, 13.) — Vzgled: Danijel in trije mladeniči, ki niso hoteli kra¬
ljevih jedil in so bili zadovoljni s sočivjem. (Dan. 1.)



195

;J{ 823. Kaj je krotkost?

Krotkost je tista čednost, s katero premagujemo
vse želje po maščevanju in krotimo vsako kri¬
vično jezo in nevoljo. 1)

jjs 824. Kaj je gorečnost?

Gorečnost je tista čednost, ki nas nagiblje, da
voljno storimo vse, kar pospešuje božjo čast in
naše dušno zveličanje. 2)

c) čednosti, katere je Jezus na gori posebno poveličeval.

825. Katere čednosti je Jezus na gori posebno po¬
veličeval?

Jezus je na gori posebno poveličeval tiste čednosti,
katere obsega „osem blagrov“.

^826. Kako se glasi osem blagrov?

Osem blagrov se glasi:
1. „Blagor ubogim v duhu; ker njih je nebeško
kraljestvo.

2. Blagor krotkim; ker bodo zemljo posedli.
3. Blagor žalostnim; ker bodo potolaženi.
4. Blagor tistim, ki so lačni in žejni pravice; ker

bodo nasičeni.
5. Blagor usmiljenim; ker bodo dosegli usmiljenje.
6. Blagor tistim, ki so čistega srca; ker Boga

bodo gledali.
1) „Učite se od mene; zakaj jaz sem krotak in iz srca po-

nižen.“ (Mat. 11, 29.) — Vzgled: sv. Štefan. (Dej. ap. 7.)'
2) „Ne bodite leni v skrbi, bodite goreči v duhu, služite Go¬

spodu." (Rimlj. 12, 11.) — Vzgled: sv. Pavel. (Rimlj. 9, 1— 5.) ‘



196

7. Blagor mirnim; ker bodo imenovani otroci božji.
8. Blagor tistim, ki preganjanje trpe zavoljo pra¬

vice; ker njih je nebeško kraljestvo." (Mat. 5,
3—10.)

827. Zakaj je Jezus posebno poveličeval čednosti, ka¬
tere obsega osem blagrov?

Čednosti, katere obsega osem blagrov, je Jezus
posebno poveličeval, ker so posvetnemu duhu
naravnost nasprotne in zato posebno pripravljajo
za nebeško veselje.

5) čednosti, hi jih posebno priporoča sveti evangelij.

i{c 828. Katere čednosti nam posebno priporoča Jezus
Kristus v svetem evangeliju?

Jezus Kristus nam v svetem evangeliju posebno
priporoča:
1. iskati najprej božje kraljestvo in njegovo pra¬

vico; 12 )
2. zatajevati samega sebe;
3. nositi svoj križ;
4. hoditi za Kristusom; 3)
5. biti krotak in ponižen; 3)

*) »Iščite torej najpoprej božje kraljestvo in njegovo pravico,
in vse to (časne potrebe) vam bo privrženo." (Mat. 6, 33.)

2) „Ako hoče kdo priti za menoj, naj zataji samega sebe, in
naj vzame svoj križ, in naj hodi za menoj." (Mat. 16, 24.) — »Kdor
ne nosi svojega križa in ne hodi za menoj, ne more biti moj učenec."
(Luk. 14, 27.)

s) »Vzemite moj jarem na se in učite se od mene; ker jaz
sem krotak in iz srca ponižen, in boste našli pokoj svojim dušam."
(Mat. 11, 29.)



197

6. ljubiti sovražnike; dobro storiti tistim, ki nas
sovražijo; moliti za tiste, ki nas obrekujejo in
preganjajo. 1)

B) Dobra dela.

829. Kaj so dobra dela?

Dobra dela so taka dela, ki so po volii božji, in
ki jih s pomočjo božje milosti opravljamo iz Bogu
dopadljivega namena.

830. Kaj so zaslužna dela?

Zaslužna dela so taka dobra dela, katerim je ob¬
ljubljeno plačilo v večnem življenju.

831. Ali so zaslužna dela potrebna?

Zaslužna dela so potrebna, ker nam je Bog večno
življenje obljubil samo kot plačilo, katero si mo¬
ramo torej zaslužiti. 2)

832. Kdaj je dobro delo zaslužno?

Dobro delo je zaslužno, kadar je opravimo v stanu
posvečujoče milosti božje.

833. Kaj je Bog obljubil kot plačilo za zaslužna dela?

Kot plačilo za zaslužna dela je Bog obljubil:
1. pomnožiti posvečujočo milost;
2. dati večno veselje in je povečati.

J) ^Ljubite svoje sovražnike; dobro storite tistim, kateri vas so¬
vražijo, in molite za tiste, ki vas preganjajo in obrekujejo." (Mat. 5,44.)

8) „Vsako drevo, ki ne rodi dobrega sadu, bo posekano in
vrženo v ogenj." (Mat. 3, 10.) — „Zavoljo tega, bratje, prizadevajte
si bolj in bolj, da svoj poklic in svoje izvoijenje zagotovite po dobrih
delih." (II. Petr. 1, 10.)



XX 198

834. Kaj je pomniti o dobrih delih, ki jih človek opravlja
v stanu smrtnega greha?
O dobrih delih, ki jih človek opravlja v stanu
smrtnega greha, je pomniti to-le:
1. za nebesa niso zaslužna;
2. vendar pa pomagajo, da človek ložje doseže
milost spreobrnenja, ali da mu Bog poplača z
zemeljskimi darovi ter odvrne od njega časne
nesreče. .

835. Katera so najimenitnejša dobra dela?
Najimenitnejša dobra dela so: molitev, post in
miloščina.

836. Zakaj imenujemo molitev, post in miloščino naj¬
imenitnejša dobra dela?
Molitev, post in miloščino imenujemo najimenit¬
nejša dobra dela:
1. ker nam jih sveto pismo posebno priporoča; 1)
2. ker obsegajo tudi druga dobra dela.

837. Katera dela obsega molitev?
Molitev obsega vsa dela bogoljubnosti in po¬
božnosti.

838. Katera dela obsega post?
Post obsega vsa dela pokore, zatajevanja in mrt¬
veli j a samega sebe.

839. Katera dela obsega miloščina?
Miloščina obsega vsa telesna in duhovna dela
usmiljenja.
*) „Boljša je molitev s postom in z miloščino, kakor sprav¬

ljati zaklade zlata. “ (Tob. 12, 8.)



199

840. Katera telesna dela usmiljenja nam sveto pismo
posebno priporoča?

Sveto pismo nam posebno priporoča ta-le telesna
dela usmiljenja:
1. nasičevati lačne; 1)
2. napajati žejne; 2)
3. sprejemati popotnike; 8)
4. oblačiti nage; 4)
5. obiskavati bolnike; 5)
6. reševati jetnike; 8)
7. pokopavati mrliče. 1)

5^841. Katera duhovna dela usmiljenja nam sveto pismo
posebno priporoča?

Sveto pismo nam posebno priporoča ta-le duhovna
dela usmiljenja:
1. svariti grešnike; 8)
2. učiti nevedne; 9)
3. prav svetovati dvomljivcem; 10)
4. tolažiti žalostne; 11)
5. potrpežljivo prenašati krivico; 12)
6. iz dna odpustiti razžalivcem; 13)
7. Boga prositi za žive in mrtve. 14)

Vzgled: *) Jezus, ko je pomnožil kruh. (Mat. 14. in 15.)
2 ) Rebeka. (I. Mojz. 24.)
a) Abraham. (I. Mojz. 18.)
4) Tabita. (Dej. ap. 9.)
5) Tobija. (Tob 1.)
c) Abraham (I. Mojz. 14.); Daniel (Dan. 13.).
’) Tobija (Tob. 2.); Jožef Arimatejec (Mat. 27, 57—60.).
8) Elija. (IV. Kralj. 1.)
9) Apostoli. (Mat. 28, 19. 20.)
10) Sv. Pavel. (I. Kor. 7, 25 — 40.)
u) Tobija. (Tod. 1.)
12) Egiptovski Jožef (I. Mojz. 39, 20.); Job (Job 4, 7.).
la) Sv. Štefan. (Dej. ap. 7, 59.)
I4) Abraham (I. Mojz. 18.); Juda Makabejec (II. Mak. 12, 43 ).



200

842. Zakaj goreče opravljajmo dela usmiljenja?

Dela usmiljenja goreče opravljajmo:
1. ker vse, kar storimo bližnjemu dobrega, velja
tako, kakor bi bili to storili Jezusu Kristusu
samemu; 1)

2. ker je Bog usmiljenim tudi usmiljenje obljubil. 3)

843. S čim sveta cerkev posebno pospešuje dobra dela?

Sveta cerkev dobra dela posebno pospešuje s po¬
božnimi bratovščinami in družbami.

844. K čemu naj nas spodbuja nauk o dobrih delih?

Nauk o dobrih delih naj nas spodbuja, da si pri¬
zadevamo:
1. biti zmiraj v stanu posvečujoče milosti božje;
2. opravljati mnogo dobrih del in zato vsakdanja

opravila in težave posvečevati z dobrim na¬
menom.

C) Hrepenenje po krščanski popolnosti.

845. Kaj se pravi, hrepeneti po krščanski popolnosti?

Hrepeneti po krščanski popolnosti se pravi, pri¬
zadevati si, da Boga vedno bolj ljubimo in zato
opravljamo vsako delo kar najbolje mogoče.

*) „Lačen sem bil, in ste mi dali jesti; žejen sem bil, in ste
mi dali piti; tujec sem bil, in ste me vzeli pod streho; nag sem
bil, in ste me oblekli; bolan sem bil, in ste me obiskali; v ječi
sem bil, in ste prišli k meni . . . Resnično vam povem, kar ste
storili kateremu teh mojih najmanjših bratov, storili ste meni.“
(Mat. 25, 35. 36. 40.)

a ) „Blagor usmiljenim; ker usmiljenj e bodo dosegli. “ (Mat. 5,7.)
— „Sodba brez usmiljenja tistemu, kateri ne skazuje usmiljenja.11
(Jak. 2, 13.)



X*** 201

846. Zakaj naj hrepenimo po krščanski popolnosti?

Po krščanski popolnosti naj hrepenimo:
1. ker to zasluži božje veličastvo in božja popol¬
nost; 1)

2. ker s tem toliko gotovejše dosežemo svoje
zveličanje in bode tem večje naše veselje v
nebesih.

847. Kaj je Jezus Kristus posebno priporočal, da do¬
sežemo krščansko popolnost?

Da dosežemo krščansko popolnost, priporočal je
Jezus Kristus posebno tri evangelijske svete.

848. Kateri so trije evangelijski sveti?

Trije evangelijski sveti so:
1. radovoljno uboštvo;
2. vedno devištvo;
3. vedna pokorščina pod duhovnim predstojnikom.

849. Zakaj se imenujejo radovoljno uboštvo, vedno de¬
vištvo in vedna pokorščina evangelijski sveti?

Radovoljno uboštvo, vedno devištvo in vedna po¬
korščina se imenujejo evangelijski sveti, ker jih
Jezus Kristus v evangeliju posameznim osebam
ni ukazal, ampak le nasvetoval. 2)

*) „Kdor je pravičen, bodi še pravičnejši, in kdor je svet,
bodi še svetejši. (Skriv. raz. 22, 11.)

2) „Jezus mu (mladeniču) reče: Ako hočeš biti popoln, idi,
prodaj, kar imaš, in daj ubogim, in imel boš zaklad v nebesih; ter
pridi in hodi za menoj." (Mat. 19, 21.)



•K-K* 202

850. Kdo je dolžan, izpolnjevati evangelijske svete?
Evangelijske svete so dolžni izpolnjevati redov¬
niki in sploh vsi, ki so se k temu zavezali s
kako obljubo.

Pomili! Brez stanovitnega boja, brez skrbi in truda
si nikdar ne pridobiš čednostij. Čuj nad samim seboj, in
naj bodo drugi kakorSni koli, le samega sebe nikar ne zane¬
marjaj. Toliko boš napredoval v dobrem, kolikor boš samega
sebe prisilil. (Hoja za Kristusom.)

2. Oddelek.

O štirih poslednjih rečšh.

851. Katere so štiri poslednje reči?
Štiri poslednje reči so: smrt, sodba, pekel in nebesa.

^ 852. Zakaj govori katekizem ob koncu o štirih poslednjih
^ rečeh?

Katekizem govori ob koncu o štirih poslednjih
rečeh:
1. ker se s smrtjo konča čas pripravljanja za

večnost; 1)
2. ker nas ravno misel na štiri poslednje reči

močno spodbuja, ogibati se hudega, delati dobro
in hrepeneti po krščanski popolnosti. 2)

I. Smrt.
853. Kaj je smrt?

Smrt je ločitev duše od telesa.

J) »Pride noč, ko nihče ne more delati." (Jan. 9, 4.)
2) „V vseh svojih delih se spominjaj svojih poslednjih rečij,

in vekomaj ne boš grešil." (Sir. 7, 40.)



203

854. Kaj vemo o smrti?

O smrti vemo, da moramo vsi umreti, ker „ljudem
je odločeno, enkrat umreti" (Hebr. 9, 27.); ne vemo
pa, kdaj, kje in kako bomo umrli.

855. Zakaj morajo vsi ljudje umreti?

Vsi ljudje morajo umreti, ker so vsi grešili v
Adamu, in ker je z grehom prešla na vse ljudi
kazen za greh, namreč smrt. 1)

856. Kaj naj storimo, ker ne vemo, kdaj, kje in kako
bomo umrli?

Ker ne vemo, kdaj, kje in kako bomo umrli,
moramo pogosto misliti na smrt in biti na njo
vedno pripravljeni. 2)

857. Kaj pravi sveti Duh o človekovi smrti?

Sveti Duh pravi o človekovi smrti: „Draga je
pred Gospodovim obličjem smrt njegovih svetih"
(Ps. 115, 6.); „smrt grešnikov (pa) je silno huda"
(Ps. 33, 22.).■’)

2. Sodba.

858. Kolikera je sodba?

Sodba je dvojna:
1. posebna ali skrivna, takoj po človekovi smrti;
2. splošna, ali očitna, sodnji dan.

*) „Bog je človeka ustvaril neumrljivega; .... po zavisti
hudobnega duha pa je prišla smrt na svet.“ (Modr. 2, 23. 24.)

2) „Čujte torej, ker ne veste ne dneva ne ure. u (Mat. 25,13.)
— Prilika: deset devic. (Mat. 25.)

8) Prilika: bogatin in ubogi Lazar. (Luk. 16)



204

859. 0 čem bo Bog sodil vsakega človeka?
Bog bo sodil vsakega človeka o celem njegovem
življenju: o vseh njegovih mislih in željah, o nje¬
govih besedah in dejanjih, kakor tudi o tem, kar
je dobrega opustil.

860. Kaj se zgodi precej po posebni sodbi?
Precej po posebni sodbi se razsodba izvrši na duši,
ki pride ali v vice ali v pekel ali v nebesa. 1)

861. Kaj so vice?
Vice so kraj, kjer duše trpd časne kazni za grehe,
za katere v življenju še niso zadostile.

862. Katere duše pridejo v vice?
V vice pridejo duše tistih, ki so sicer umrli v
milosti božji, pa morajo za svoje grehe trpeti še
časne kazni.

863. Kaj trpe duše v vicah?
Duše v vicah trpe:
1. neizmerno žalost, ker še ne morejo gledati Boga,

po katerem tako željno hrepene;
2. še razne druge muke, katere jim je prisodila

božja pravičnost.

864. Ali moremo kaj pomagati dušam v vicah?
Dušam v vicah moremo pomagati, ker smo ž njimi
združeni v občestvu svetnikov. 2)
*) „Bogu je lahko, smrtni dan vsakemu povrniti po njegovih

delih." (Sir. 11, 28.)
2) „ Sveta in dobra je misel, moliti za mrtve, da hi bili grehov

rešeni." (II. Mak. 12, 46.) — „Pokopljita moje telo, kjerkoli hočeta;
prosim vaju samo, da se me spominjata pri Gospodovem altaiju."
(Besede umirajoče sv. Monike svojima sinovoma, f 387.)



XX 205

865. Ali smo dolžni, pomagati dušam v vicah?

Dolžni smo iz krščanske ljubezni do bližnjega,
pomagati vsem dušam v vicah, pred vsem pa
svojim starišem, sorodnikom in dobrotnikom.

866. Kdaj vice popolnoma nehajo?

Vice popolnoma nehajo sodnji dan, in potem osta¬
nejo samo nebesa in pekel.

3. Pekel.
867. Kaj je pekel?

Pekel je kraj, kjer pogubljeni trpe večne kazni.

868. Kdo pride v pekel?

V pekel pride, kdor umrje v smrtnem grehu.

869. Kakšne kazni trpe pogubljeni?

Pogubljeni trpe te-le kazni:
1. izključeni so na vekomaj iz nebes in nikdar

ne bodo gledali obličja božjega; 1)
2. muči jih najsilneje peklenski ogenj, vedno

pekoča vest in groza, neutolažljiva žalost in
obupnost; 2)

3. vse to morajo trpeti vekomaj, brez upa rešitve
ali polajšave; zakaj „strašno je, pasti v roke
živega Boga.“ (Hebr. 10, 31.)

b »Poberite se izpred mene, prekleti, v večni ogenj. “ (Mat.
25, 41.)

*) »Grozovito trpim v tem plamenu. “ (Luk. 16, 24.) — „Bolje
ti je, iti hromemu v življenje, kakor dve roki imeti, pa iti v pekel,
v neugasljivi ogenj, kjer njih črv ne umrje, in njih ogenj ne ugasne."
(Mark. 9, 42. 43.) — »Zvežite mu roke in noge in vrzite ga v vnanjo
temo; ondi bo jok in škripanje z zobmi." (Mat. 22, 13.)



206

870. Odkod vemo, da je pekel večen?

Da je pekel večen, vemo:
1. iz jasnih besed Jezusa Kristusa in apostolov; 1)
2. iz stalnega izročila svete cerkve. 2)

ijc871. Ali bodo pogubljeni vsi enako trpeli?
Pogubljeni ne bodo vsi enako trpeli; trpljenje bo
toliko večje, kolikor hujše in večkrat je kdo grešil,
in kolikor več milostij je zapravil.

872. K čemu naj nas spodbuja premišljevanje peklen-
^ skega trpljenja?

Premišljevanje peklenskega trpljenja naj nas
spodbuja:
1. da se varujemo vsakega, posebno smrtnega greha;
2. da se spokorimo svojih grehov sedaj, dokler

nam še prizanaša neskončno potrpežljivi in
usmiljeni Bog, da nas kdaj ne kaznuje po svoji
pravičnosti.

4. Nebesa.

873. Kaj so nebesa?
Nebesa so kraj, kjer angeli in svetniki uživajo
večno veselje.

874. Kdo pride v nebesa?
V nebesa pride, kdor je umrl v milosti božji in
je zadostil za grehe, ki jih je morda storil.

„Poberite se izpred mene, prekleti, v večni ogenj, kateri
je pripravljen hudobnemu duhu in njegovim angelom." (Mat. 25, 41.)
— „Kateri ne spoznajo Boga in niso pokorni evangeliju Gospoda
našega Jezusa Kristusa, (bodo) trpeli večne kazni v pogubljenju."
(II. Tes. 1, 8. 9.)

2) „Ti, kateri so delali hudo, pojdejo v večni ogenj." (Vero¬
izpoved sv. Atanazija.)



207

875. Kakšno veselje uživajo izvoljeni v nebesih?
Izvoljeni v nebesih uživajo to-le neizmerno veselje:
1. gledajo Boga iz obličja v obličje ter ga ljubijo
in uživajo celo večnost; 1)

2. obvarovani so za zmiraj vsakega, tudi naj¬
manjšega hudega; 2)

3. imajo vekomaj vse dobro na duši in na telesu;
zakaj „oko ni videlo, uho ni slišalo in v srce
človekovo ni prišlo, kar je Bog pripravil tistim,
kateri ga ljubijo." (I. Kor. 2, 9.)

876. Ali bodo uživali izvoljeni vsi enako veselje?
Izvoljeni ne bodo uživali vsi enakega veselja; kdor
je storil več dobrega, užival bo tudi večje plačilo. 3)

877. K čemu naj nas spodbuja premišljevanje nebeškega
veselja?
Premišljevanje nebeškega veselja naj nas spodbuja:
1. da malo čislamo časne dobrote in hrepenimo

le po večnih;
2. da se zvesto in stanovitno bojujemo zoper greh;
3. da potrpežljivo prenašamo vse trpljenje; ker

„trpljenje sedanjega časa se ne da primerjati
prihodnji časti, katera bo razodeta nad nami."
(Rimlj. 8, 18.)

') „Sedaj vidimo skozi zrcalo kakor v uganjki; takrat pa
bomo videli iz obličja v obličje. Sedaj spoznam le nekoliko, takrat
pa bom spoznal, kakor sem bil spoznan." (I. Kor. 13, 12.) —
„Videli ga bomo, kakor je.“ (I. Jan. 3, 2.)

2) „Bog bo obrisal vse solze od njih očij, in smrti ne bo
več; tudi ne bo več ne žalovanja ne vpitja ne bolečine; ker po¬
prejšnje je minulo.“ (Skriv. raz. 21, 4.)

8) „Kdor pičlo seje, bo tudi pičlo žel; in kdor seje v obil¬
nosti, bo tudi žel v obilnosti." (II. Kor. 9, 6.)



Dodatek

Molitve.
i. Znamenje svetega križa.

V imenu Očeta in Sina in svetega Duha. Amen.
(50 dnij odpustka vsakikrat.)

2. Gospodova molitev.
Oče naš, kateri si v nebesih! — Posvečeno bodi tvoje
ime; — pridi k nam tvoje kraljestvo; — zgodi se tvoja
volja, kakor v nebesih, tako na zemlji; — daj nam
danes naš vsakdanji kruh; — in odpusti nam naše dolge,
kakor tudi mi odpuščamo svojim dolžnikom; — in nas
ne vpelji v skušnjavo; — temveč reši nas hudega. —
Amen.

3. Češčenamarija.
Češčena Marija. — milosti polna; — Gospod je s teboj;
— blažena si med ženami, — in blažen je sad tvojega
telesa, Jezus. — Sveta Marija, — mati božja,-—prosi za
nas grešnike, — zdaj in ob naši smrtni uri. — Amen.

4. Apostolska vera.
Verujem v Boga, Očeta vsemogočnega, stvarnika nebes
in zemlje. — In v Jezusa Kristusa, Sina njegovega
edinega, Gospoda našega; — kateri je bil spočet od
svetega Duha, rojen iz Marije Device; — trpel pod
Poncijem Pilatom, križan bil, umrl in v grob položen;



209

— šel pred pekel, tretji dan od mrtvih vstal; — šel
v nebesa, sedi na desnici Boga, Očeta vsemogočnega;
— od ondot ho prišel sodit žive in mrtve. — Verujem
v svetega Duha; — sveto katoliško cerkev, občestvo
svetnikov; — odpuščanje grehov; — vstajenje mesa;
— in večno življenje. — Amen.

5. V čast presveti Trojici.
Čast hodi Očetu in Sinu in svetemu Duhu, kakor je
bilo v začetku, zdaj in vselej in na vekomaj. Amen.

6. Tri božje čednosti.
(Odpustek 7 let in 7 kvadragen vsakikrat. — Ta odpustek

ni navezan na določen obrazec.)

Dej anj e vere.
Verujem v tebe, pravi, trojedini Bog, Oče, Sin in sveti
Duh, kateri si vse ustvaril, ki vse ohranjuješ in vladaš,
ki dobro plačuješ in hudo kaznuješ. Verujem, da se je
Sin božji včlovečil, da nas je s svojo smrtjo na križu
odrešil, in da nas sveti Duh s svojo milostjo posvečuje.
Verujem in trdim vse, kar si ti, o Bog, razodel ter nam
po sveti katoliški cerkvi zapoveduješ verovati. Vse to
verujem, ker si ti, o Bog, sam na sebi resnica in torej
ne moreš ne goljufati ne goljufan biti. V tej veri hočem
živeti in umreti. O Bog, pomnoži mojo vero!

Dejanje upanja.
Upam in trdno pričakujem, o Bog, da mi boš po za-
služenju Jezusa Kristusa dal večno zveličanje, katero
si obljubil vsem, ki izpolnjujejo tvoje zapovedi. Zato
tudi upam od tebe odpuščenje svojih grehov in vse
druge milosti, katere potrebujem, da si zaslužim večno
zveličanje. Vse to upam od tebe, ker si vsemogočen,

14Vel. katekizem.



210

neskončno dobrotljiv, usmiljen in zvest in torej moreš
in hočeš izpolniti, kar si obljubil. V tem upanju hočem
živeti in umreti. O Bog, potrdi moje upanje!

Dejanje ljubezni.
O moj Bog! Ljubim te nad vse, ker si najveeja dobrota
in neskončno popoln in torej zavoljo samega sebe
vreden vse ljubezni. In ker ljubim tebe, ljubim tudi
svojega bližnjega, prijatelja in neprijatelja, in ga hočem
ljubiti kakor samega sebe. V tej ljubezni do tebe hočem
živeti in umreti; rajše hočem dati vse, kakor tebe in
tvojo ljubezen s kakim grehom izgubiti. O Bog, vžigaj
bolj in bolj mojo ljubezen do tebe!

7. Kesanje.
O moj Bog! Studijo se mi vsi moji grehi, in resnično
želim, da bi jih ne bil storil. Vem, kolike kazni sem
vreden, in kako sem celo izgubil nebesa in zaslužil
pekel. Zato obžalujem vse svoje grehe in se jim od¬
povem za vselej. Še bolj jih pa obžalujem zato, ker
sem v svoji veliki nehvaležnosti tebe, svojega stvarnika
in najboljšega Očeta, neskončno in preljubeznjivo dobroto,
manj cenil, kot ustvarjene reči, in sem s tem tako
hudo krivico storil tvojemu neskončnemu veličastvu.
Trdno sklenem, svoje življenje poboljšati, vseh grehov
in tudi vseh bližnjih priložnostij v greh skrbno se
varovati in odslej tebi zvestejše služiti. O Bog, daj
mi milost, da izpolnim ta svoj sklep! Amen.

8. Dober namen.
Moj Bog! V tvojo večjo čast in slavo darujem ti vse
svoje misli, besede in dejanja; darujem ti jih ter jih zdru¬
žujem z namenom in zasluženjem JezusaKristusa, njegove
presvete matere Marije in vseh ljubih svetnikov. Amen.



211

g. Angelovo češčenje.
(Odpustek 100 dnij vsakikrat, če molimo, kadar zvoni, angelovo

češčenje, in sicer kleče, — v soboto zvečer, v nedeljo in o veliko¬
nočnem času pa stoje. O velikonočnem času pa se moli namestu
angelovega češčenja molitev „raduj se kraljica 1*. Kdor pa te molitve
ne zna, naj moli tudi v tem času angelovo češčenje, da dobi od¬
pustek. Zadostuje pa za odpustek samo angelovo češčenje brez
naslednje vrstice, odgovora in molitve.)

1. Angel G-ospodov je oznanil Mariji, in spočela je od
svetega Duha. — Češčena Marija . . .

2. Glej, dekla sem Gospodova, zgodi se mi po tvoji
besedi. — Češčena Marija . . .

3. In Beseda je meso postala in med nami prebivala.
— Češčena Marija . . .

V. Prosi za nas, sveta božja porodnica!
O. Da postanemo vredni obljub Kristusovih.

Molimo.
Milost svojo, prosimo te, o Gospod, v naša srca vlij,
da, ki smo po angelovem oznanjenju spoznali včlove-
čenje Kristusa, tvojega Sina, po njegovem trpljenju in
križu dosežemo častitljivo vstajenje. Po istem Kristusu,
Gospodu našem. Amen.

(Zvečer se še pristavi za verne duše v vicah:)
Oče naš . . . Češčena Marija , . .
F. Gospod, daj jim večni mir in pokoj!
O. In večna luč naj jim sveti!
V. Naj v miru počivajo!
O. Amen.

(Odpustek 200 dnij enkrat na dan, če se te vrstice molijo
trikrat na dan.)

io. Jutranja molitev.
V imenu Očeta in Sina in svetega Duha. Amen.
O moj Bog! Molim te v največji ponižnosti. Verujem
v tebe, ker si neskončno resničen; upam v tebe, ker si

14*



212

vsemogočen, neskončno dobrotljiv in usmiljen; ljubim
te nad vse, ker si neskončno popoln in ljubeznjiv. Za¬
hvaljujem te za vse dobrote, ki si mi jih kdaj skazal,
zlasti pa, da si me tudi to noč tako milostno varoval.
Tebi v čast bodi vse, kar bom danes mislil in govoril,
delal in trpel. Zato združujem vse to z namenom in
zasluženjem Jezusa, Marije in vseh svetnikov in tako
združeno tebi darujem. Hočem se udeležiti tudi vseh
odpustkov, ki jih morem danes dobiti s svojimi molit¬
vami in dobrimi deli.
Trdno sklenem, ogibati se vsakega, posebno pa tistega
greha, ki mi je že prišel v navado. Daj mi milost, o
Bog, da vestno izpolnjujem ta svoj sklep.
„Sladko srce mojega Jezusa, daj, da te ljubim vedno
bolj in bolj.“ (300 duij odpustka vsakikrat.)
„Sladko srce Marijino, bodi moja rešitev! 1' (300 dnij od¬
pustka vsakikrat.)
Sveti angel varuh, moj sveti patron in vsi svetniki
božji, prosite zame!
Oče naš. — Češčena Marija. — Verujem v Boga. —
Čast bodi Očetu.

n. Večerna molitev.
V imenu Očeta in Sina in svetega Duha. Amen.
Moj Gospod in moj Bog! Molim te in zahvaljujem te
za vse dobrote, ki si mi jih tudi danes skazal na duši
in telesu. Ali sem se jih pač tudi prav posluževal?
in ali sem izpolnjeval tvoje zapovedi? Pomagaj mi,
da o tem dobro izprašam svojo vest.

(Izprašuj svojo vest, potem pa reci:)
O moj Bog! Ti in vsi moji grehi so mi resnično žal, ker
sem ž njimi zaslužil, da me po vsej pravici kaznuješ.
Žal so mi, ker sem tebe, svojega najboljšega Očeta,
največjo in preljubeznjivo dobroto, ž njimi razžalil.



213

Trdno sklenem, s tvojo milostjo svoje življenje po¬
boljšati, bližnje priložnosti v greli se varovati in nič
več ne grešiti.
V tvoje roke, o Bog, izročam svoje telo in svojo dušo;
tebi priporočam tudi svoje stariše, sorodnike in dobrot¬
nike, žive in mrtve.
Obišči, prosimo te, o Gospod, to bivališče in odženi od njega
vsa zalezovanja hudobnega duha; tvoji sveti angeli naj
v njem stanujejo, da nas varujejo v miru, in tvoj blagoslov
bodi vedno nad nami. Po Kristusu, Gospodu našem. Amen.

„0 Marija, brez madeža spočeta, prosi za nas,
ki se k tebi zatekamo.'1 (100 dnij odpustka enkrat na dan.)
Jezus, Marija, Jožef! Vam podarim srce in dušo svojo.
Jezus, Marija, Jožef! Stojte mi na strani v zadnjem boju.
Jezus, Marija, Jožef! Naj združen z vami mirno izdihnem
dušo svojo. (300 dnij odpustka vsakikrat, ako se molijo vsi trije
vzdihljeji; 100 dnij vsakikrat, ako se moli le eden.)

12. Pri povzdigovanju.
Pozdravljam te, resnično telo Jezusa Kristusa, ki si
bilo darovano zame na križu! Najponižnejše te molim.

Jezus, tebi živim!
Jezus, tebi umrjem!
Jezus, tvoj sem živ in mrtev! Amen.

Pozdravljam te, dragocena kri Jezusa Kristusa, ki si
bila prelita zame na križu! Najponižnejše te molim.

Jezus, bodi mi milostljiv!
Jezus, usmili se me!
Jezus, odpusti mi moje grehe! Amen.

13. V četrtek, v spomin Kristusovih smrtnih
bridkostij.

1. Oče, če hočeš, vzemi ta kelih od mene; vendar ne
moja, ampak tvoja volja se zgodi! — Oče naš . '. .



2.14

2. Moja duša je žalostna do smrti. — Oče naš . . .
3. In njegov pot je bil kakor krvave kaplje, ki so

tekle na zemljo. — Oče naš . . .
V. Svojemu lastnemu Sinu Bog ni prizanesel.
0. Temveč daroval ga je za nas vse.

Moli m o.
Ozri se milostno, prosimo te, o Gospod, na svojo dru¬
žino, zaradi katere se naš Gospod Jezus Kristus ni obo¬
tavljal, izročiti se v roke sovražnikom in sprejeti muke
na križu. Po istem Kristusu, Gospodu našem. Amen.

14. V petek, ob Kristusovi smrtni uri.
1. Od šeste do devete ure je bila tema po celi zemlji.

— Oče naš . . .
2. In ob deveti uri je zaklical Jezus z močnim glasom:

Moj Bog, moj Bog! Zakaj si me zapustil? — Oče naš..
3. Jezus je zopet zaklical z močnim glasom, in je iz¬

dihnil svojo dušo. — Oče naš . . .
F. Kristus je bil za nas pokoren do smrti
O. In sicer do smrti na križu.

Molimo.
O Gospod Jezus Kristus, ki si se za odrešenje sveta dal
sramotno križati in si prelil svojo dragoceno kri v od-
puščenje naših grehov, ponižno te prosimo, daj nam
po naši smrti veselo priti v nebeški raj. Kateri živiš
in kraljuješ od vekomaj do vekomaj. Amen.

15. Molitev pred podukom.
Pridi sveti Duh, napolni srca svojih vernih in užgi v
njih ogenj svoje ljubezni.
Bog, ki si srca vernikov po razsvetljenju svetega
Duha učil, daj nam, da v istem duhu pravo spoznamo



215

in se vselej veselimo njegove tolažbe. Po Kristusu,
Gospodu našem. Amen. — Oče naš . . . Češčena
Marija . . .

Molitev po poduku.

O Bog, kogar usmiljenje je neizmerno, in kogar dobrota
je neskončna, zahvalimo te za poduk, ki smo ga sedaj
po tvoji milosti prejeli. Prosimo te, dodeli nam, da nikoli
ne pozabimo resnic svete vere, temveč da zvesto po njih
živimo ter dosežemo večno plačilo. Po Kristusu, Go¬
spodu našem. Amen. — Oče naš ... Češčena Marija ...

16. Molitev pred jedjo.

Vseh oči čakajo nate, o Gospod, in ti jim daješ hrano
o pravem času; odpiraš svojo dobrotljivo roko in na¬
polnjuješ z blagoslovom vse, kar živi.
Čast bodi Očetu . . .
Gospod, usmili se nas. Kriste, usmili se nas. Gospod,
usmili se nas.
Oče naš . . . Češčena Marija . . .
Blagoslovi, o Gospod, nas in te svoje dari, katere
sedaj prejmemo po tvoji dobroti. Po Kristusu, Gospodu
našem. Amen.

Molitev po jedi.

Zahvalimo te, vsemogočni Bog, za vse tvoje dobrote.
Kateri živiš in kraljuješ od vekomaj do vekomaj. Amen.
Čast bodi Očetu . . .
Gospod, usmili se nas. Kriste, usmili se nas. Gospod,
usmili se nas. Oče naš . . . Češčena Marija . . .
Povrni, Gospod, z večnim življenjem vsem, ki nam
zavoljo tvojega imena kaj dobrega store. Amen.
(50 (lilij odpustka dvakrat na dan.)



216

17- Skrivnosti svetega rožnega venca.
I. Veseli del,

ki se moli zlasti od adventa do posta.

1. katerega si, Devica, od svetega Duha spočela.
2. katerega si, Devica, v obiskanju Elizabete nosila.
3. katerega si, Devica, rodila.
4. katerega si, Devica, v templu darovala.
5. katerega si, Devica, v templu našla.

II. Žalostni del,
ki se moli zlasti v postu.

1. ki je za nas krvavi p6t potil.
2. ki je za nas bičan bil.
3. ki je za nas s trnjem kronan bil.
4. ki je za nas težki križ nosil.
5. ki je za nas križan bil.

ni. Častitljivi del,
ki se moli zlasti od velike nodi do adventa.

1. ki je od mrtvih vstal.
2. ki je v nebesa šel.
3. ki je svetega Duha poslal.
4. ki te je v nebesa vzel.
5. ki te je v nebesih kronal.

18. Molitev „Pod tvojo pomoč“ in v čast
svetemu Jožefu.

Pod tvojo pomoč pribežimo, o sveta božja porodnica;
ne zavrzi naših prošenj v naših potrebah, temveč reši
nas vselej vseh nevarnostij, o častitljiva in blažena
Devica, naša gospa, naša srednica, naša besednica, naša
pomočnica! S svojim Sinom nas spravi, svojemu Sinu
nas priporoči, svojemu Sinu nas izroči!
V. Prosi za nas, sveta božja porodnica!
O. Da postanemo vredni obljub Kristusovih.



217

Molimo.
Milost svojo, prosimo te, o Gospod, v naša srca vlij, da,
ki smo po angelovem oznanjenju spoznali včlovečenje
Kristusa, tvojega Sina, po njegovem trpljenju in križu
dosežemo častitljivo vstajenje. Po istem Kristusu,
Gospodu našem. Amen.
V. Prosi za nas, sveti Jožef!
O. Da postanemo vredni obljub Kristusovih.

Molimo.

Naj nam, prosimo te, o Gospod, zasluženje ženina tvoje
presvete matere Marije pomaga, da, česar naša slabost
ne premore, nam bode po njegovih prošnjah dodeljeno.
Kateri živiš in kraljuješ od vekomaj do vekomaj. Amen.

19. „Češčena bodi kraljica."
Češčena bodi, kraljica, mati milosti, življenje, sladkost
in upanje naše, bodi češčena! K tebi vpijemo zapuščeni
Evini otroci; k tebi zdihujemo žalostni in objokani v
tej solzni dolini. Oh obrni torej, naša pomočnica, svoje
milostljive oči v nas in pokaži nam po tem revnem
življenju Jezusa, blaženi sad svojega telesa, o milostljiva,
o dobrotljiva, o sladka Devica Marija!
V. Prosi za nas, sveta božja porodnica!
O. Da postanemo vredni obljub Kristusovih.

Molimo.
Vsemogočni večni Bog, ki si dušo in telo častite Device
in matere Marije, da bi vredno bivališče tvojega Sina
biti zaslužila, s pomočjo svetega Duha pripravil, daj,
da bomo, ki se njenega spomina veselimo, po njenih
milostljivih prošnjah prihodnjega zlega in večne smrti
rešeni. Po istem Kristusu, Gospodu našem. Amen.



218

20. Molitev „spomni se“.
Spomni se, o premila Devica Marija, da še nikdar ni
bilo slišati, da bi bil kdo zapuščen, ki je pod tvoje
varstvo pribežal, tebe pomoči prosil in se tvoji priprošnji
priporočal. S tem zaupanjem navdan, hitim k tebi, o
devic Devica in mati; k tebi pridem in pred teboj vzdi¬
hujoč grešnik stojim; nikar ne zavrzi, o mati Besede,
mojih besed, temveč milostno slušaj in usliši me. Amen.
(300 dnij odpustka vsakikrat.)

21. Molitev k svetemu angelu varuhu.
Sveti angel varuh moj,
Bodi vedno ti z menoj;
Stoj mi noč in dan na strani,
Vsega hudega me brani!
Prav prisrčno prosim te,
Varuj me in vodi me!

ali

Angelček božji, ki varuh si moj,
Po višji dobroti sem varvanec tvoj.
Bazsvetljuj me, varuj me,
Vodi in vladaj me! Amen.

22. Ponovitev krstne obljube.
O Bog, Oče, Sin in sveti Duh! — Jaz tvoj otrok —
pokleknem v ponižnosti — pred tvoje božje veličastvo
— in te molim z največjim spoštovanjem. — Zahva¬
ljujem te iz celega srca — za vse dobrote, — katere
si mi skazal; — posebno pa te zahvaljujem —• za milost
svetega krsta. — Čeprav se pri svojem krstu — nisem
zavedal, — kako sveto zvezo — si sklenil ti z menoj — in
jaz s teboj, — vendar sedaj ponavljam — prostovoljno
in s prisrčno hvaležnostjo — to sveto zvezo, — in hočem



219

vekomaj — biti in ostati — tvoj zvest, pokoren otrok.
— Zato se odpovem — hudobnemu duhu in vsemu
njegovemu dejanju — in vsemu njegovemu napuhu.
— Verujem v tebe, Bog Oče, — vsemogočni stvarnik
nebes in zemlje. — Verujem v tebe, o Jezus Kristus, —
ki si pravi in edini Sin božji — in naš Gospod, — ki
si bil za nas rojen — iz Marije Device — in si za nas
trpel. — Verujem v tebe, o sveti Duh. — Verujem eno,
sveto, — katoliško in apostolsko cerkev, — občestvo
svetnikov, — odpuščanje grehov, — vstajenje mesa —
in večno življenje. — Obljubim, moj Bog, — da hočem
izpolnjevati — tvoje svete zapovedi, — pridno prejemati
svete zakramente — in druge zveličavne pripomočke
— ter živeti in umreti kot tvoj pokoren otrok. — Daj
mi milost, — da nikoli ne prelomim — te svoje obljube,
— in da se precej zopet poboljšam, — če se kaj pre¬
grešim, — da tako — dosežem večno življenje, — katero
si milostno obljubil. — Ljuba mati Marija, podpiraj me!
— Sveti angel varuh, varuj me! — Sveti moj patron,
prosi zame! Amen.

23. Krajše molitve.

Ko greš mimo cerkve ali pozdraviš zakrament sve¬
tega Rešnjega Telesa.

Svet, svet, svet si ti, o Gospod, Bog vojskinih trum;
zemlja je polna tvoje slave. Slava Očetu, slava Sinu,
slava svetemu Duhu. (Odpustek 100 dnij enkrat na dan.)

Hvaljen in češčen bodi najsvetejši zakrament — sedaj
in vekomaj. Amen.
Češčen in zahvaljen bodi vsak čas presveti in božji zakra¬
ment. (Odpustek 100 dnij enkrat na dan.)



220

Ko se pokropiš z blagoslovljeno vodo.
Pokrižaj se in reci: V imenu Očeta in Sina in svetega Duha.
Amen. (Odpustek 100 dnij vsakikrat.)

Ko greš mimo križa.
Molimo te, o presveti Gospod Jezus Kristus, in te
hvalimo, ker si s svojim svetim križem svet odrešil.
(Odpustek 100 dnij enkrat na dan.)

Vzdihljeji:
K Jezusu.

Hvaljen bodi Jezus Kristus! — Na veke! Amen.
(Odpustek 50 dnij vsakikrat, če se med seboj tako pozdravimo.)
Jezus, moj Bog, ljubim te nad vse. (Odp. 50 dnij vsakikrat.)
Moj Jezus, Usmiljenje! (Odpustek 100 dnij vsakikrat.)
Jezus, krotak in iz srca ponižen, vpodobi po svojem
moje Srce. (Odpustek 300 dnij enkrat na dan.)

K preblaženi Devici Mariji.
Sladko srce Marijino, bodi moja rešitev! (Odpustek 800 dnij
vsakikrat.)
Češčeno bodi sveto in brezmadežno spočetje presvete
Device Marije, Matere božje! (Odpustek 300 dnij vsakikrat.)

K sv. Jožefu.
Sveti Jožef, vzgled in varuh častilcev presvetega srca
Jezusovega, prosi za nas! (Odpustek 100 dnij enkrat na dan.)

V skušnjavah.
Raje umreti, ko grešiti!
O moja gospa, o moja Mati, spomni se, da sem tvoj.
Varuj me, brani me kakor svojo last in posestvo.
(Odpustek 40 dnij, kolikorkrat se moli v skušnjavah.)

Pri delu in v trpljenju.
O Jezus, vse iz ljubezni do tebe!



Izpraševanje vesti.
Najprej pokliči svetega Duha na pomoč in potem se vprašaj:

1. Kdaj sem bil zadnjič pri spovedi?
2. Ali sem zamolčal kak smrtni greli?
3. Ali sem se takrat resnično kesal svojih grehov in

sklenil, da jih več ne storim?
4. Ali sem v smrtnem grehu prejel sveto obhajilo? in

ali se je to zgodilo tudi o velikonočnem času?
5. Ali sem natančno opravil naloženo pokoro?
6. Ali sem po svoji moči popravil škodo, ki sem jo bil
storil bližnjemu?

Potem se izprašuj najprej brez tiskanih vprašanj, kaj si grešil.

1. Premisli božje in cerkvene zapovedi in poglavitne grehe in vprašaj
se prav resno, kaj si grešil v mislih in željah, besedah in dejanju,
ali z opuščanjem dobrega.

2. Dalje še premisli, ali si se udeležil kakega tujega greha, in ali
si izpolnjeval dolžnosti svojega stanu.

3. Če si bil tako nesrečen, da si smrtno grešil, izprašuj se tudi o
številu smrtnih grehov in o takih okoliščinah, ki spreminjajo
vrsto greha. Premišljuj, ali si storil smrtni greh vsak dan, vsak
teden, vsak mesec, in kolikrat na dan, na teden, na mesec.

Potem še le vzemi, ako se ti zdi potrebno, v roke tiskana vprašanja,
da se tem ložje spomniš kakega greha, ki si ga res storil, pa morda
pozabil.



222

i. O božjih zapovedih.

1. zapoved.
1. Ali sem radovoljno dvomil o kaki verski resnici?
2. Ali sem rad poslušal govorjenje zoper vero? bral
veri sovražne spise?

3. Ali sem bil nemaren za poduk v sveti veri?
4. Ali sem mrmral zoper Boga?
5. Ali sem storil kaj praznoverskega?
6. Ali sem raztreseno molil?
7. Ali sem opustil vsakdanje molitve?
8. Ali sem opustil kako pobožnost, ker me je bilo sram?

2. zapoved.
1. Ali sem se norčeval iz svetih rečij?
2. Ali sem lahkomišljeno izgovarjal sveta imena?
3. Ali sem v jezi izgovarjal sveta imena? Ali sem klel?
4. Ali sem kdaj brez potrebe ali po krivem prisegel?

3. zapoved.
1. Ali sem ob nedeljah in praznikih brez potrebe
opravljal hlapčevska dela?

2. Ali sem ob nedeljah in praznikih po lastni krivdi
opustil sveto mašo?

3. Ali sem prišel ob nedeljah in praznikih po lastni
krivdi znatno prepozno k sveti maši?

4. Ali sem bil v cerkvi raztresen ali pa sem se ondi
nespodobno vedel?

4. zapoved.
1. Ali sem bil do starišev ali predstojnikov trmast ali

surov ?
2. Ali sem jim želel kaj hudega?



223

3. Ali sem jih žalil? jezil? nisem molil zanje?
4. Ali jih kdaj nisem ubogal?
5. Ali sem zasramoval stare ljudi?

5. zapoved.

1. Ali sem koga tepel ali poškodoval?
2. Ali sem koga psoval? mu želel kaj hudega?
3. Ali sem imel v srcu srd in sovraštvo do koga?
4. Ali sem koga zapeljal v kak greh?
5. Ali sem trpinčil živali?

6. in 9. zapoved.

1. Ali sem radovoljno mislil kaj nesramežljivega?
2. Ali sem radovoljno imel poželenje, videti, slišati ali
storiti kaj nesramežljivega?

3. Ali sem govoril kaj nesramežljivega ali pel kake
nesramežljive pesmi?

4. Ali sem radovoljno poslušal kaj nesramežljivega?
kaj takega bral ali drugim dajal brati?

5. Ali sem prostovoljno gledal kaj nesramežljivega?
6. Ali sem storil kaj nesramežljivega? sam ali z drugimi?
7. Ali sem dopustil kaj nesramežljivega od drugih?

7. in 10. zapoved.

1. Ali sem vzel starišem kaj jedil ali denarja?
2. Ali sem drugim kaj vzel?
3. Ali sem goljufal?
4. Ali sem obdržal najdene ali posojene reči?
5. Ali sem poškodoval tuje blago?
6. Ali sem sprejel kaj ukradenega?
7. Ali sem imel namen krasti, če tudi potem nisem
ničesar ukradel?



224

8. zapoved.
1. Ali sem se lagal? ali sem s tem drugim škodoval?
2. Ali sem pri drugih brez vzroka sumil kaj hudega?
3. Ali sem koga po krivem dolžil kake napake?
4. Ali sem brez potrebe dalje pripovedoval napake

drugih ?

1. Ali sem zapovedane postne dni jedel meso?
2. Ali sem opustil zapovedano spoved in sveto obhajilo,
zlasti o velikonočnem času?

1. Ali sem bil napuhnen ali gizdav ? — Ali sem koga
zaničeval ?

2. Ali sem bil skop? — Ali sem bil trd do revežev?
3. Ali sem bil nevoščljiv ali škodoželjen?
4. Ali sem bil nezmeren v jedi in pijači?
5. Ali sem bil jezen? — Ali sem bil prepirljiv?
6. Ali sem bil len pri delu? pri učenju? za službo božjo?

1. Ali sem se udeležil kakega tujega greha?
2. Ali sem molčal h grehu drugih, ko bi ga bil moral
naznaniti starišem ali katehetu?

Potem se še vprašaj, kateri greh storiš največkrat, da spoznaš
svojo poglavitno napako. Da jo odpraviš, bodi ti posebna skrb.

2. O cerkvenih zapovedih.

3. O poglavitnih grehih.

4. O tujih grehih.





m

*

*

t •

m.."'

%

ii

1»

% •

\





-1—I—


