
VEBROVA »FILOZO­
FIJA« V LUCl NOVO­
DOBNE MISELNOSTI 

Anton Jrstenjak 

r \ ve liniji moramo potegniti: sodobno miljejsko 
^ v smeri vertikalne ter zgodovinsko-raz vojno v 

smeri horizontalne koordinate sodobnega du-
hovno-kulturnega življenja; in v luči teh pre­
sečišč bomo videli, katero mesto zavzema po 
svojem duhovno-kulturnem pomenu na tej li­
niji v nemirnem ritmu utripajoče novodobne 
miselnosti Vebrova »Filozofija«, ki se mu je 
razvila v »Načelni nauk o človeku in o nje­
govem mestu v stvarstvu« ter tvori kot taka 
prvi osnutek in splošni oris njegove metafi­
zike. 

O odobno miljejska linija nam oriše zanimivo 
dejstvo, da se je ob splošni duhovno-kulturni 
in religiozno-etični krizi zapadnoevropskega 
življa v zadnjem stoletju zlasti tudi filozofija 
pomaknila v stadij težke krize. Bujni porast 
posameznih znanstvenih disciplin in enostran­
ska specializacija s svojim zgolj tehnično-
civilizatoričnim duhom na eni, na drugi strani 
pa življenjska odtujenost in abstruznost filo­
zofije same so na mah privedle do vprašanja: 
ali ima filozofija sploh še pravico do obstanka. 
Dva prav značilna znaka sodobne in zlasti 
polpretekle filozofije razodevata ta njen kri­
tični položaj. Prvi obstoja v njeni splošno-
kulturni disorientaciji, drugi pa v tem, da je 
podobna filozofija sama sebi takorekoč osred­
nji in največji problem: ka j tvori njen »samo-
lastni in obligatorični predmet«, ali ga sploh 
ima, kako je mogoče ohraniti filozofijo kot 
samostojno vedo, ka j je njeno bistvo, ka j njena 
življenjska ter duhovno-kulturna naloga? In 
zanimivo: kakor je bila filozofija v predvojni 
dobi najvernejši odraz vsesplošne duhovne 
krize, tako se je tudi danes odgovor na ta 
njena osnovna vprašanja kot odmev na vse­
splošno gibanje in teženje po duhovni obnovi 
in organičriim, globljim pojmovanjem sveta in 
življenja zlil v enotni klic: nazaj k metafiziki! 
Tako elementarno kakor sodobni še noben rod 
v novem veku ni začutil, da vprašanje po ob­
stoju filozofije in njeni nalogi prav za prav v 
svojem bistvu sovpade z vprašanjem metafi­
zike. Zato vstaja danes iznad razvalin posa­
meznih filozofičnih »struj« in »šol« in njiho­
vega ozkosrčnega strokovnjaštva vedno jasneje 
enotna fronta, ki podira kulise ozke tradicije 
svojih »učiteljev« in »šol« ter poskuša najti 
prodora v široki metafizični svet. Ta enotni 

obrat k metafiziki prodira — in to vedno 
uspešneje — nekako iz šestih, pre j tako diver­
gentnih smeri1: kritičnega realizma (O. Kiilpe, 
W. Sterm in drugi), novokantovske (Natorp, 
N. Hartmann, Lask, Herrigel in dr.), fenomeno­
loške (Scheler, v. Hildebrand, P. Wust), naravo­
slovno in življenjsko-filozofske (H. Driesch, 
R. Quardini in dr.) in kulturno-vedoslovno izho­
diščne smeri (Edv. Spranger in dr.), dalje pla-
tonsko-avguštinsko usmerjene novoskolastike in 
končno pri nas iz predmetno-teoretične smeri 
Fr. Veber. Za te različne poskuse sta značilni 
predvsem dve potezi: Prvič, cla kljub enotne­
mu osnovnemu hotenju na svojem površju iz-
zvene vendarle v tako relativistične in diver­
gentne klice kakor: nazaj h Kantu, nazaj k 
Fichteju, ^Schellingu, Hegelu, Tomažu in si. 
Drugič, pri vseh se vidi, da ima sodobni človek 
ob svoji antropocentričnosti in dinamičnosti 
poleg že davno obravnavanih metafizičnih 
problemov še nešteto drugih, ki jih prejšnji 
človek ni čutil; zato govori danes o filozofiji, 
oziroma metafiziki: »življenja«, »duha« (Wust), 
nastajanja (»des Werdens« — Natorp), sub­
jekta, »spoznanja« (N. Hartmann), »zgodovine« 
(N. Berdjajev, Thvssen), »čuvstev«, »moškosti in 
ženskosti«, »psihologije« (Et. Stein), »Orienta in 
Okcidenta« (Bachofen in dr.), »tehnike« (Des-
sauer), »vojne«, »kulture«, »vrednot« (Scheler) 
in tako dalje. 

tojimo torej ob navideznem paradoksu: sodobni 
klic po metafiziki sovpade s klicem po dobah, 
možeh, ki so ravno metafiziko zavrgli ter ji 
izpodmaknili njene znanstvene temelje. Toda 
ta soprotivnost izgine takoj, ako jo gledamo v 
luči zgodovinsko-razvojne linije, ki kaže po 
eni strani, da je ta obrat k metafiziki vse kaj 
drugega ko klic »nazaj k srednjemu veku« ali 
k »skolastiki«, po drugi pa, da so isto čutili 
tudi vsi oni veliki sintetiki prejšnjih stoletij, 
ki se danes nanje sodobniki v svojem klicu po 
metafiziki sklicujejo. Ti so se namreč borili le 
proti »tujemu« »visokemu« Bogu in »dušečim« 
načelom formalno-statične srednjeveške meta­
fizike in hoteli drugačne filozofske sinteze, ki 
bi novodobni dinamični in zahtev polni člo­
veški naravi odgovarjala, jo zadovoljila, urav­
novesila ter osrečila, a se jim je zgodilo, da so 
ob vsem zanikanju vendarle tudi sami ustvar­
jali neko metafiziko, ne sicer »bitja«, pač pa 
metafiziko dinamičnega voluntarizma. Šla je ta 
linija od Descartesa — preko Kanta — Fichteja 
— Schellinga — Hegela — notri do »Edvarda 

1 Plim. Max Ettlinger, Geschichte d. Philos. von d. 
Romantik bis zur Gegenwart, Miinchen (1924), 303 
si.: in Ang. Messer, Die Philosophie der Gegen-
wart, Leipzig (1924). 

157 



I! 

Hartmanna — zadnjega velikega sistematika«. 
Vsi so se zavedali, da snujejo na sekularni 
nalogi, videli so, da je vsa doba od renesance 
in reformacije napre j klicala po velikem sin-
tetiku, ki bi bil za novo dobo isto, ka r Tomaž 
Akvinski za srednji vek.2 In vendar so se vsi 
ti gigantski poskusi ponesrečili. Kant kot prvi 
najizrazitejši na te j liniji ne pomenja v bistvu 
nič drugega ko to, da je dal vsej problematiki 
in razklanosti novodobnega človeka odgovar­
jajoče znanstveno obliko (podlago) ter jo po­
ostril v vsej njeni usodni globini in dalekosež-
nosti. Njegove »antinomije« in »paradoksi« 
kažejo, da tvori ozadje vse te razklanosti novo­
dobnega človeka njegov konflikt med: subjek­
tom in objektom, med človekom in Bogom, 
med aksiološko in ontološko (bitno) sfero, med 
biosom in logosom, med voljo in spoznanjem, 
med svobodo in nujnostjo — skratka: med di­
namičnostjo njegove narave in zakonito sta­
tičnostjo bitnostnega reda.3 In kakor vsi po­
znejši poskusi tekom 19. stoletja niso bili v 
svojem bistvu nič drugega ko nemirno kole-
banje od enega pola teh Kantovih dilem do 
drugega, tako tudi sodobnost, ki zavestneje in 
nemirneje ko kda j poprej teži za končnim se-
kularnim metafizičnim prodorom, poskuša to 
ravno v znamenju že po Kantu odgrnjenih ter 
tekom stoletnega viharnega kulturnega razvoja 
stopnjevanih dilem. Točnejši pogled na to raz­
vojno linijo nam odkriva: 

i dejstvo, da je za vsem tem bila p rav za prav 
fenomenologija (in njej sorodne smeri: pred­
metna teorija in dr.) tista gonilna sila, ki je 
dala pogon in dvig tudi ostalim smerem. Ta 
je namreč s svojim bistvogledjem, z analizo 
notranjega zmisla in bistva doživetij ter idej 
takorekoč odkrila novi (objektivni idejni, fe-
nomenalni) svet, ki tvori most med svetom sub­
jekta in objekta, torej most iz skrajnega sub­
jekti vizma (psihologizma in si.) do realizma; 

£) pa, da gola fenomenologija prav radi te svoje 
— * prehodne, središčne vloge ne more doseči one­

ga končnega prodora v metafizični svet, pa 
naj se javlja kot »čista fenomenologija«, ali 
kot »vrednostna« ali kakršna že koli »teorija«. 
V prvem slučaju nujno obvisi na osnovnem 
nasprotju (razklanosti) med: bistvom in bitjem, 
v drugem pa med: vrednostjo in bitjem (bios — 
logos, volja — spoznanje) kot osnovnimi meta­
fizičnimi postavkami vseh takih poskusov. — 
Kantov problem se torej nerešen povrača! 

2 Gl. tudi Ricli. Kroner, Von Kant zu Hegel, Tii-
bingen (1924), II, 250 si. cit. po: E. Przywara, Rin-
gen der Gegenwart, Augsburg (1929), II, str. 930 si. 
3 Obširneje o vsem tem v članku: »Duševna struk­
tura sodobnosti«, Križ. 1930. št. 1. str. 2—27. 

pa iz dejstva, da tudi od fenomenologi je ne-
* odvisni, a na Kantu sloneči poskusi nove me­

tafizike »nastajanja« (des Werdens) navsezad­
nje vendarle izzvene v iz svoje osnovne pra-
razklanosti med bitjem in nastajanjem izvira­
joči tragicizem, takoj uvidimo, da vsa pri 
Kantu nakazana problematika š e v e d n o n i 
d o b i l a s v o j e b i t n o s t n e (ontološke) 
s i n t e z e — znanstvenega prodora v metafi­
zičen svet, a m p a k da vsi ti poskusi po­
menijo s a m o n o v i , s i 1 n e j e p o t e n c i ­
r a n i i z r a z v t r a g i c i z m u t o n e č e 
m e t a f i z i k e d i n a m i č n e g a v o l u n ­
t a r i z m a (tako pri Schelerju, N. Hartmannu, 
Natorpu, P. Tillichu in dr.).4 Tega namreč, kar 
stoji v težišču vseh vprašanj , še vedno ne mo­
rejo najti: 

/Testa človekovega v stvarstvu: ravnovesja med 
duševno-vitalno dinamiko in logo-normativno 
statičnostjo, ki jo čuti človek v sebi in izven 
sebe, med tisto tako utesnjujočo vsestransko 
pogojenostjo in odvisnostjo — ter med nad­
človeškim stremljenjem po božanskih sferah: 
— skratka: življenjskega ravnotežja, ki mu po 
njem vsa narava tako neodoljivo teži in ki mu 
edino more nuditi neomajno osnovo za »abso­
lutni življenjski optimizem«. 
n v sredi tega sekularnega napona sodobnih 

" duhovno-kulturnih sil, ki kljub vedno uspeš­
nejši borbi za veliko sintezo vendarle dozdaj 
brezuspešno iščejo končnega prodora v metafi­
zični svet, pomenja prav Vcbrova, sicer po 
vnanjosti in obsegu skromna, a po celotni za­
misli, znanstveni utemeljitvi in globini misli 
aktualna in velepomembna »Filozofija« — tisto 
epohalno etapo, ki je vsaj podzavedno dejan­
ski smoter vsega novodobnega filozofskega pri­
zadevanja. Najbližji mu je po svojih uspehih, 
celotni usmerjenosti in duhovno-osebnostni so­
rodnosti menda le še Peter Wust, k i v tem oziru 
ne sicer po genialni globini, pač pa po znan­
stveno previdni temeljitosti in končnih uspehih 
gotovo nadkriljuje svojega učitelja Schelerja, 
ki je v prvi dobi svojega elementarno-genial-
nega zanosa pač bil na tem, da potegne nase 
cela stoletja ter zavzame etapo končnega me­
tafizičnega prodora. Ker pa isto etapo vedno 
temeljiteje zajema vprav njegov učenec Wust, 
zato je za naše opazovanje na tem mestu kra tka 
paralela med tema dvema (Wustov — in 
Vebrov) najepohalnejšima in časovno najnovej­
šima poskusoma pomembna in to v dvojnem 
oziru: prvič, ker se kljub sorodnosti filozofič-
ttih smeri, iz katerih izhajata, v svojem načinu, 
kako sta dosegla ta končni prodor, vendarle 

4 Prim. E. Przywara, llingen d. Gegenwart, 1, 333 si. 

158 



medsebojno znatno razlikujeta in zato tudi ni 
mogoče govoriti o kaki medsebojni odvisnosti: 
drugič pa, ker sta dosegla to le potem, ko sta 
se oddaljila od gole strokovne tradicije svojih 
šol (Wust od fenomenološke — Veber od pred-
m etno-teoretične) .5 

/~ybadva — Wust in \ e b e r — najdeta kot osnov­
no metafizično postavko, osnovno razliko vsega 
bitnostnega vesoljstva v razliki med naravo in 
duhom; človek pa je križišče, kjer se sečeta 
čista narava in čisti duh; bistvo človeka je 
torej njegova metafizična bitnostna mejnost. 
Toda v metodi, kako to utemeljita, gresta kmalu 
narazen. Pri Wustu se narava in duh ločita 
drug od drugega po svojstvih popolne določ-
ljivosti (Bestimmbarkeit), trpnosti in samode-
javnosti (svobodi); da pa mu iz tega ne na­
stane nujna posledica, izvajati vse bitno ve-
soljstvo iz dveh absolutnih počel ter tako zaiti 
v nekak maniheizem, izpodbije to možnost z 
neposrednim prehodom na stvarjenje iz nič. 
Tako mu je seve tudi človeški duh vsaj kot 
»stvar« določljiv in končen ter izključuje tako 
vsako panteistično naziranje. Dasi je sicer to 
stvarno in logično pravilno, pa metodično in 
sistematično dosledno vendarle ni, kajt i novo­
dobno teženje po metafiziki gre ravno za tem, 
da iz naše lastne osebnosti (duha) in njenega 
omejenega bistva pokaže na nujnost absolut­
nega čistega duha nad njim. Zato mu Przywara 
očita (morda res ne neupravičeno), da je storil 
ta ovinek pač nekako bolj radi svoje ostale 
religiozno-teološke usmerjenosti.6 Nasprotno pa 
je Veber šel tu bolj sistematično, organično iz 
ene misli na drugo. Iz njegove bistvogledne 
metode doživetij in subjekta sledi, da je treba 
vsem svojskim razlikam (to je človeške pamet-
nosti in etičnosti), ki ločijo človeka tako od 
gole prirodnosti kakor od čiste duhovnosti, 
iskati zadnji razlog v bitno (ontično) eni in 
isti potezi človeške duševnosti, namreč v zmož­
nosti lastne samode javnosti in samotrpnosti 
(— svobodnosti). Osnovna razlika med golo pri-
rodnostjo in človeško osebnostjo torej ni v goli 
»samotrpnosti« in »samodejavnosti«, ampak v 
tem, da gola pri rodnost sploh že načelno stoji 
izven razlike tako samode javnosti kakor tudi 
samotrpnosti, dočim se svet absolutne osebno­
sti loči od človeške osebnosti v tem, da spada 
že načelno samo v okvir čiste sam ode javnosti 
(rr: actus purus); in kakor o poslednji govori 
zaenkrat še samo načelno (bistvogledno), to je 
brez ozira na to, ali tudi taktično eksistira ali 

5 P rim. Wustova dela: Auferstehung d. Metaphvsik. 
Leipzig (1920); Naivitat und Pietat, Tubingon (1925) 
in Dialektik des Geistes, Augsburg (1928). 
B L. c. str. 336. 

ne, enako je možno v teh mejah govoriti še o 
taki bitnosti, ki tudi že načelno pade pod raz­
liko lastne samode javnosti in samotrpnosti, a 
brez prirodno-razvojne pogojenosti kakor člo­
veška (relativni čisti duhovi). S tem mu je 
torej poleg vrednostne lestvice podana obenem 
bitnostna z arhitektoniko tem vrstam odgovar­
jajočih doživetij — in tako je naravnal po­
trebne dušeslovno-spoznavno-teoretične in bit-
nostne osnove za končni racionalni (a vendar 
v čuvstveni dinamičnosti sodobne nemirne du­
ševnosti utemeljeni) in resnični bitnostni in ne 
le intencionistično-mi stični ali voluntaristični 
prodor do zadnje metafizične točke: realne 
bitnosti osebnosti božje. Iz načelne prirodno 
razvojne pogojenosti in samotrpnosti človeške 
osebnosti — pride do nujnega zaključka, da 
tako okrnjena bitnostna in vrednostna lestvica 
(po načelu zadostnega razloga!) nujno zahteva 
realno bitnost absolutne božje osebnosti (njegov 
1. dokaz za bivanje božje), ki je njeno abso-
lutnost že prej točno opredelil nasproti abso-
lutnosti in singularnosti »bitja kot takega« (ens 
ut sic) ter tako izpodmaknil temelje kakršne-
mukoli panteizmu. 

"IT sa teža Vebrovega cpohalnega dela je torej 
zgoščena v tem, pri vseh mislecih dejanski toli 
iskanem in slutenem dejstvu, da se namreč v 
najpristnejšem jedru človeške osebnosti — v 
svobodi, to je v zmožnosti kolebanja med obe­
ma poloma svoje metafizične mejnosti — med 
čisto prirodnostjo in čisto nadprirodnostjo — 
kot v svojem kristalnem žarišču sečeta dve 
temeljni ontološki silnici: večni »odkod« in 
»zakaj«, »biti od koga« in »biti za koga«, ki 
obe skupno iščeta le enega: onega sebi nasprot­
nega bitnostnega pola, one večne statičnosti, 
ki se ob njej vzdržuje to ravnotežje življenjske 
dinamičnosti ter se ne umiri prej , dokler ne 
preide ta njegova labibiost v stabilnost (hrepe­
nenje po odrešenju, kakor ga je klasično iz­
razil že sv. Avguštin: Nemirno je čolveško srce, 
dokler ne počiva v Bogu!). Z drugimi beseda­
mi: najgloblja utemeljitev metafizične mejno-
sti človeške osebnosti sovpade v bitno' (ontično) 
eni in isti svojstvenosti z vso njeno kulturno 
(: »pametnost« — odvisna od svobodne volje), 
etično in religiozno naravnavo! — Zato se mu 
tudi iz analize tega subjekta in njemu odgo­
varjajočih doživetij z neko samoobsebiumevno 
doslednostjo in organično nujnostjo razvijejo 
vsi zakoniti tipi socialnosti in trojnemu bitnost-
no-vrednostnemu vesoljstvu odgovarjajoče tri 
(stvarna, osebnostna, nabožna), zmiselno druga 
v drugo se prelivajoče in razvojno obratno 
druga na drugi sloneče kulturne stopnje. Z 
vsem tem pa je obenem znanstveno utemeljeno, 

159 

file:///eber


* • • ? 

dozdaj v znamenju nezdružljive alternative 
stavljeno dejstvo, da »prav vsako pravo an­
tropocentrično motrenje sveta in življenja 
sploh je in mora biti hkratu teocentrično in 
obratno« (str. 185). 

'"T ako je šele pri Vebru dobila ona dozdaj vedno 
v — že po svojem bistvu zgrešenih in po 
Kantu prvič zastavljenih dilemah reševana 
novodobna razklanost med vrednostjo in bitjem, 
spoznavnoteoretično, etično ter metafizično 
sfero (med bistvom — bitjem in nastajanjem), 
med antropocentričnostjo ter teocentričnostjo, 
dinamičnostjo in stališčnostjo — svojo nele 
navidezno, dinamično-voluntaristično, ampak 
tudi resnično bitno (ontično), od vsake dina­
mičnosti človeškega subjekta neodvisno, a 
vendar vprav tej nemirni dinamičnosti adap­
tirano znanstveno metafizično sintezo.7 Tu bi 
seve zahtevala že vsaka točka zase posebne 
razprave, ako na j bi res vrgli pravo luč na 
vrednost tega, kako je Veber tu zajel vso usod­
no problematiko našega človeka. Saj če po­
mislimo, da ti problemi ne tvorijo ozadja samo 
novodobnim fenomenološkim, novokantovskim 
ter življenjsko-filozofskim in vitalističnim sme­
rem, ampak da je nastavek za ves ta ogromni 
sestav vprašanj dan že proti koncu srednjega 
veka v starodavni kontroverzi o razmerju med 
bistvom in bitjem (essentia — existentia) ter 
med skolističnim voluntarizmom in tomističnim 
racionalizmom — in če povrh upoštevamo, da 
vsa ta ogromna problematika ni le sovpadnost, 
povratek, ponavljanje starih vprašanj , marveč 
njihova usodna rast, potem razumemo, da so v 
te j Vebrovi knjigi zgoščena dolga stoletja z vso 
težo svoje pereče aktualnosti in problematike. 

C tem pa je Veber mimogrede nakazal — čeprav 
komaj v glavnih obrisih — kakšna na j bo 
tista, skozi ves novi vek tako nemirno iskana 
nova metafizika. iN i storil namreč tega meta­
fizičnega prodora v znamenju one zgrešene, 
ker nepopolne alternative, ki se je vila ves čas 
sem: ali metafizika vol untar i stične dinamič­
nosti ali bitnostne stališčnosti (=: metafizična 
bitja), ampak v znamenju tretje, dozdaj še 
nikoli načelno upoštevane možnosti in to je: 
metafizika — bitja sicer, a ne pod njegovim 

7 Na tem mestu je treba posebej opomniti, da na­
loga teh vrst ni, podajati strokovno - k r i t i č n o 
razpravo, ampak le očrt strokovno - i d e o l o š k e ­
ga ozadja, ki ga ima V. filozofska usmerjenost; 
zato se tu ne spuščam v morebitne kontroverze in 
odprta vprašanja, ki jih — kakor vsako človeško 
delo — puščajo tudi Vebrova izvajanja na neka­
terih točkah; tega pa zlasti tudi zato ne, ker so 
zdi, da očrtane njegove osnovne teze niso odvisne 
od nekaterih podrobnih njegovih k r i t i č n o 
d v o m n i h točk. 

= 2 3 ^ \ 

formalno-statičiiim izhodiščnim, ampak dina­
mičnim vidikom. Torej metafizika, ki ni v na­
sprotju z doslej znano »metafiziko bitja«, 
ampak jo le dopolnjuje (deloma z onim zdra­
vim jedrom, ki tiči v vsaki voluntaristični, 
tako zvani »metafiziki«) v tem, da ni samo 
logično-metafizična, ampak predvsem tudi 
psihološko metafizična utemeljitev vsega ve­
solj stva: sveta in življenja; kratko: to je meta­
fizika dinamičnega bitnostnega reda, dočim 
je visokoskolastična metafizika predvsem le 
metafizika statičnega bitnostnega reda.8 Dal 
pa je tako tudi eo ipso odgovor na alternativo, 
ki jo je Przywara kot ugovor proti P. Wustovi 
»metafiziki duha« stavil, rekoč: »Ali je zadnja 
osnova vse metafizike nasprotje med naravo 
in duhom in njen prototip Platon in Avguštin, 
ali je pa zadnje nasprotje med nastajanjem in 
bitjem ter tako metafizika bistveno metafizika 
bitja in njen prototip Tomaž Akvinski?«9 — 
Alternativa je namreč zopet nepopolna in sloni 
povrhu na omenjeni netočni označbi »bitja« in 
»duha«! 
a se je Veber ves čas tudi zavedno-smotrno 
usmerjal za veliko sekularno sintezo in da je 
šlo za tem vse njegovo dosedanje znanstveno 
prizadevanje, to kažejo med drugim najbolj 
njegovi »Problemi sodobne filozofije« (1923), 
str. 294 in 306, ko govori o načelnih nalogah 
sodobne filozofije in govori o fenomenologiji 
in predmetni teoriji v neposredni zvezi z meta­
fiziko in o njeni načelni potrebi. 
8 Tu rabim namenoma in dosledno izraza: dina­
mični in statični bitnostni red — v nasprotju z 
običajnim izražanjem, ki loči metafiziko »bitja« 
od metafizike »subjekta« (»duha«) in govori spo-
redno s tem tudi o »ontološkem« in »psihološkem« 
redu, s čimer smatra kakor moderna tako skola-
stična filozofija radi te terminologije že vnaprej 
ves »psihološki« red in sporedno vsako metafiziko 
»subjekta« kot nekaj zgolj subjektivističnega, bit-
nostnemu-ontološkemu redu nasprotnega. Tako iz­
ražanje je ne samo čisto neznanstveno, napačno, 
ampak tudi zapeljivo, ker nehote vede do napač­
ne postavke, kakor da bi ves psihološki red ne bil 
nič objektivno resničnega, kakor da to ni nobena 
objektivna bitnost. Zato rabim rajši namesto izra­
za: »psihološki« in »ontološki« red izraz: subjek­
tov bitnostni (= ontološki) in objektov bitnostni 
red in sporedno s tem metafiziko: dinamičnega 
in statičnega bitnostnega reda, pri čemer je že 
povedano, da tu ne gre za nasprotje v bitnosti 
sami, ampak le v vidiku bitja! — Da pa je možna 
taka metafizika dinamičnega reda, to je, da je 
možno bitnostni red opazovati načelno pod dvoj­
nim, pod njegovim statičnim (osnovnim) in dina­
mičnim vidikom, to nam najlepše pojasnjujejo 
najsplošnejša metafizična načela sama: načeli isto­
vetnosti in protislovja — sta načeli statičnega — 
ostali dve (zadnja razloga in načelo vzročnosti) pa 
dinamičnega bitnostnega reda. 
8 L. c. i., 337. 

160 



/ S e torej vse povedano povzamemo, potem vidi-
mo, da obstojajo prednosti, ki jih ima Veber 
pred ostalimi sličnimi (izvzemši deloma P. Wu-
sta) poskusi predvsem v dvojnem oziru: 1. v 
njegovem spoznavno-teoretičnem in 2. v nje­
govem osebno-etičnem razmerju do predmeta. 

TVT jegovo spoznavno-teoretično razmerje do ob­
jekta ima vseskozi značaj zaupanja, afirmacije, 
optimizma, brez one skeptične nakrhanosti, ki 
je tako značilna za vso osnovno strukturo novo­
dobne evropske miselnosti. Razloga temu je 
seve iskati predvsem v predmetno-teoretični 
podlagi njegove filozofije, a tudi v drugih, 
njemu individualno lastnih lastnostih. 

A ko namreč motrimo značaj te novoiskane me­
tafizike, ki naj bi: a) bila ontropo(subjekto-)-
centrična, b) ki pa naj bi pomenjala poleg 
svojega spefecifika: biti filozofija dinamične­
ga bitnostnega reda, še sintezo statičnega — 
potem kmalu uvidimo, da ima predmetna teo­
rija v to svrho morda najboljše znanstveno-
izhod i š čn e p ogo j e: 

T>rvič je njeno izhodišče novejša, na samoopa-
zovanju sloneča analitična psihologija. 

"pvrugič brez kakšnih apriorističnih in na duhov-
no-filozofski sorod nostni liniji: Platon — Av­
guštin — Descartes — Kant temelječih postavk, 
kakor je to pri novokantovcih, fenomenologih 
in nekaterih »modernističnih« (od cerkve indi-
ciranih) novoskolastikih (n. pr. ] . Hessen). Na­
sprotno: predmetna teorija sloni na aposteri-
oruo izhodiščni filozofsko-sorodnostni liniji: 
Aristotel-Tomaž-[Bolzano] Brentano-Meinong. 

TP retjič pa ona ni zgolj spoznavna teorija in 
psihologija, ampak p omenja v antropocentrični 
moderni filozofiji nekako to, kar v metafiziki 
statičnega bitnostnega reda tradicijska anto­
logija,10 torej že potrebni antološki nastavek 
za končni prodor v metafizični svet. Da pa je 
Veber dosegel tudi ta končni prodor, je treba 
pripisovati predvsem naslednjim njemu last­
nim znanst veno-oseb n i m p otezam: 

i Razširil je kot prvi iz Meinongove šole pot 
svojemu raziskovanju tudi na subjekt, s tem 
prekoračil meje gole predmetne teorije in se 
tako dvignil iz položaja izključnega znanstve-
nika-strokovnjaka na ravnino inisleca-ideologa. 
Ob vsem tem se ni izgubil v tisto usodno rela­

t i v n o s t , ki se pri ostalih izraža v klicih: nazaj 
h Kantu, Tomažu itd.: nasprotno — njegovo 
izhodišče je prav v klicu: človek, povrni se 
vase, nazaj k bistvenosti — kakor se je to iz 

10 O tem razmerju predmetne teorije do psiho­
logije, spoznavne teorije in ontologije natančno 
razpravlja Veber sam v svojem »Sistemu filozo­
fije« (1921), str. 54 si. in 83 si. 

Sokrat-Avguštinskega klica razvilo v Descar-
tesov: Cogito ergo sum — a, ne morda v klicu: 
nazaj k Sokratu, kar bi utegnil kdo pričako­
vati. Edino na ta način si namreč ni zaprl 
totalitete aspekta, ki je za prodor do tako ve­
like sinteze brezpogojno potrebna. 

# Potegnil je duhovno-sorodnostno filozofsko li­
nijo med Sokrat-Avguštin-Descartesovo in mo­
derno fenomenološko - predmetoslovno bistvo-
glednostjo, jo zvezal na eni strani z Duns 
Skotovo subtilnostjo analize in psihološko fi-
neso, na drugi strani pa z logično ostrino in 
sintetično silo pravkar očitane filozofsko-
sorodnostne linije, ki na njej sloni predmetna 
teorija ter tako združil na teh zgodovinsko 
razvojnih sorodnostnih linijah vse pozitivno 
skladne vrhovne točke. Tako je indirektno 
pribil dejstvo, da mora sekularna sinteza iti 
mimo linije ponesrečenih poskusov (Kant — 
Hegel itd.) in ne graditi na njihovih ponesre­
čenih dilemah sistema novih nasproti j ter tako 
vnašati v človeško dušo še globlje razklanosti. 

f adnji odgovor na pozitivni oziroma negativni 
J uspeh vsake filozofije, zlasti na vprašanja 

novodobne miselnosti pa nam nudi pogled na 
človekovo osebno-etično razmerje do objekta. 
Pri vseh velikih mislecih (tudi srednjeveških: 
Avguštinu, Bonaventuri, Tomažu i. dr.) se 
namreč kakor rdeča nit vleče pojav onega 
pračloveškega hotenja po absolutnosti, apri-
ornosti in brezbrežni ekspanzivnosti lastnih 
sil, ki skuša vreči raz sebe okove končnosti in 
utesnjujoče zakonitosti. — Za človekom stoji 
vedno gigant. Vprašanje je le: v kakšni obliki! 
In tu si stojita spoznavno-teoretično in osebno-
etično razmerje do predmeta takorekoč v reci­
pročnem medsebojnem odnosu: da je namreč 
gigantsko osebno-etično razmerje n. pr. pri 
Avguštinu in Tomažu dobilo končno svojo 
uteho v pračloveško-otroškem: »Nemirno je 
človeško srce, dokler ne počiva v Bogu« — 
torej: v gigantstvu otroštva božjega — in ne 
v efemerni gesti: non serviam — to je gigant­
stvu: nadčloveškega demonstva — je navse­
zadnje odvisno od vprašanja, kako pojmuje 
človek bitni odnos absolutnosti in apriornosti 
božje osebnosti do »absolutnosti« in »aprior­
nosti« svojega lastnega nemirnega duha. Do­
kler namreč nima jasnosti v te j točki, dokler 
ne uvidi v dnu lastnega prirodno-pogojenega 
in odvisnega bistva utemeljenega nezmisla 
-čiste humanitete« (kot najvišjega življenj­
skega ideala) itd. — tako dolgo je vedno pri­
siljen v svrho nujnega notranjega bitnostnega 
usovršenja svojega hrepenenja vso absolutnost 
in apriornost »božanstva«, »numinoznosti« in 
sličnega presaditi v svoj lastni subjekt in tako 

161 n 



usodno omahniti ob božjerazvojni oziroma teo-
gonični samoodrešitvi človeštva, ki tragično 
konča v mističnosti na pesimizmu nadčlove­
škega voluntarizma umirajočega panteizma 
oziroma teopanizma. Obratno pa je spoznavno-
teoretična utemeljitev svetovnega nazora (ali 
pesimizma ali optimizma) končno odvisna od 
vprašanja, s kako osnovno postavko v svoji 
duši se bliža kdo k predmetu: da bodimo z 
demonsko — non serviam, ali s človeško: da 
bodimo, kakor o t roc i . . . ! In v poslednji mo­
ramo iskati najgloblje, osnovne razlike Ve-
brove filozofske usmerjenosti od vse ostale 
(razen P. Wustove in nekaterih drugih) novo­
dobne miselnosti. Tega ne razodeva samo pri­
čujoče Vebrovo delo, ampak deloma že prejš­
nja, zlasti njegova Etika (1923), kjer je tedaj 
ta končni prodor pač le malokdo mogel slutiti. 
Moderni človek je izgubil pravo razmerje do 
predmeta, do bitnosti, resnice; ona spoštljiva, 
v otroško začudenje in strmenje zajeta di-
stanca, s katero naj bi se bližal luči resnice, 
ki naj bi mu bila dušeslovni nastavek vse filo­
zofije (Aristotel!) — je izginila; in kakor so mu 
vsa teoretična vprašanja v znamenju načelne 
in nepremostljive razklanosti, tako se mu tudi 
vse njegovo iskanje resnice samo ne more pre­
liti v spontan sakralni, posvečeni akt in zato 
ni nobena psihološka nemožnost, da se mo­
derni človek zapleta v tako logično nedosled­
nost: z nečimeriio kretnjo odklanja Boga-
Človeka in istočasno vnaša veličino boga-člove-
ka v svoj lastni jaz! 

udi v slučaju, če bi ta Vebrova knjiga ne 
imela nobene druge pozitivne lastnosti: dej­
stvo samo, da je s svojo zdravo, pristno člo­
veško osebno-etično naravnavo svoje osebnosti 
našel zopet pravo razmerje do predmetnega 
vesoljstva, bi podelilo vsemu temu idejnemu 
dvigu njegov nadpovprečni, epohalni značaj! 
Tako bi morda ravno tudi na tej točki na j ­

jasneje stopila v ospredje duhovno-kulturna 
pomembnost, ki jo lahko pridobi Vebrova filo­
zofija, ako se bo iz tega prvega začetka še 
podrobneje razvila v vsebinsko polno močno 
idejno silo! Saj če pomislimo, da prave di-
stance, pravega zdravega razmerja do objekta 
ne zmore ne vzhodni človek, niti sodobni za-
pad, potem ni pret irana trditev, da bi taka 
filozofija z vplivom na zapadno evropsko mi­
selnost začela na filozofsko-kulturnem polju 
izpolnjevati ono vlogo, za katero smo Slovenci 
morda ravno ob svoji majhnosti že po svojem 
zemljepisno-zgodovinskem, zlasti pa dušeslovno-
narodopisnem položaju tudi sicer poklicani: 
biti namreč prehodni, mejni člen med vzhodno 
in zapadno kulturo in miselnostjo, vzdrževati 
duhovno-kulturno ravnotežje med vzhodno vi-
talno-ustvarjajočo in zapadno zavestno obli-
kujočo silo, med življenjsko polnostjo in ne­
posrednostjo vzhodne duše in med življenju 
tujo hiperkulturo zapada, med mistično-božje 
odrešilno usmerjenim vzhodnim in med po­
nosnim idealom »čiste humanitarnosti« zapad-
nega človeka. Resni memento pa je s tem ta 
filozofija eo ipso tudi za nas same: da se za­
vedajmo svojega narodnostnega bistva, njego­
vega poslanstva, da ne zapuščajmo svoje 
zdrave naravne pristnosti, ki še diha iz ver­
nosti, mišljenja in celotnega življenjskega stila 
našega ljudstva in naše zemlje. Vebrova filo­
zofija je mogočni, avtoritativni, iz najvišjega 
našega znanstveno-kulturnega središča priha­
jajoči svarilni klic — in to ob skrajni uri — 
da je zlasti ena bolezen za slovenski narod ne­
varna in sramotna: tisto pomanjkanje lastne 
samozavesti, podcenjevanja lastnih sil, boga­
stva, velikih mož itd. na eni strani, dočim na 
drugi »le vsled nekega čudnega nespoštovanja 
tega, kar sami imamo, vprav v načelnih vpra­
šanjih z veseljem capljamo za kulturnim raz­
vojem drugih in večjih narodov« (str. 19). 

A N G E L I 

srebrni templji v noč zvenijo, G i jaj razžurja nočno stran, T jubezni rana krvavi, 
glej, sveče v dalji že gorijo, sijaj razžarja mojo dlan, vsa večnost mi v objem hiti, 
od teže se potaplja čoln. glej, angeli gore iz sanj. o, nikdar več ne bodem sam. 

T}eruti od nekod šumijo, C rebrne pladnje nosijo [ e vozi, vozi angel zlat, 
brezglasne sence govorijo, in o himnah tiho prosijo, tako bi tihi romar rad 
zvonjenja tihega sem poln. 

prosijo, 
da jim svoj zlati prstan dam. utonil i> večnostni zapad. 

Edoard Kocbek 


