VEBROVA »FILOZO-
FIJA« V LUCI NOVO-
DOBNE MISELNOSTI

Anton Trstenjak

ve liniji moramo potegniti: sodobno miljejsko
v smeri vertikalne ter zgodovinsko-razvajno v
smeri horizontalne koordinate sodobnega du-
hovno-kulturnega Zivljenja: in v luéi teh pre-
se¢isé bomo videli, katero mesto zavzema po
svojem duhovno-kulturnem pomenu na tej li-
niji v nemirnem ritmu utripajode novodobne
miselnosti Vebrova < IFilozofijac. ki se mu je
razvila v »Nacelni nauk o ¢loveku in o nje-
govem mestu v ostvarstvue ter tvori kot taka
prvi esnutek in sploSni oris njegove metafi-
zike.

adobno miljejska linija nam orise zanimivo
dejstvo. da se je ob splosni duhovno-kulturni
in religiozno-eticni  krizi zapadnoevropskega
zivlja v zadnjem stoletju zlasti tudi filozofija
pomaknila v stadij tezke krize. Bujni porast
posameznih znanstvenih disciplin in enostran-
ska specializacija s svojim zgolj tehni¢no-
civilizatoriénim duhom na eni. na ‘drugi strani
pa zivljenjska odtujenost in abstruznost filo-
zolije same so na mah privedle do vprasanja:
ali ima filozofija sploh Se pravico do obstanka.
Dva prav znacilna znaka sodobne in zlasti
polpretekle filozofije razodevata ta njen kri-
ticni polozaj. Prvi obstoja v njeni splo$no-
kulturni disorientaciji, drugi pa v tem, da je
podobna filozofija sama sebi takoreko¢ osred-
nji in najvecji problem: kaj tvori njen :samo-
lastni in obligatoriéni predmetes, ali ga sploh
ima, kako je mogoce ohraniti filozofijo kot
samostojno vedo. kaj je njeno bistvo, kaj njena
zivljenjska ter duhovno-kulturna naloga? In
zanimivo: kakor je bila filozofija v predvojni
dobi najvernejdi odraz vsesploine duhovne
krize, tako se¢ je tudi danes odgovor na ta
njena osnovna vpradanja kot odmev na vse-
splosno gibanje in tezenje po duhovni obnovi
in organiénim, globljim pojmovanjem sveta in
zivljenja zlil v enotni klic: nazaj k metafiziki!
Tako elementarno kakor sodobni Se¢ noben rod
v novem veku ni zacéutil, da vprasanje po ob-
stoju flilozofije in njeni nalogi prav za prav v
svojem bistvu sovpade z vprasanjem metafi-
zike, Zato vstaja danes iznad razvalin posa-
meznih filozofiénih sstruje in -Sol¢ in njiho-
vega ozkosrénega strokovnjastva vedno jasneje
enotna fronta, ki podira kulise ozke tradicije
svojih cuditeljeve in sSole ter poskuSa najti
prodora v Firoki metafliziéni svet. Ta enotni

obrat k metafiziki prodira — in to vedno
uspesneje — nekako iz Sestih, prej tako diver-
gentnih smeri': kriticnega realizma (O. Kiilpe.
W. Sterm in drugi)., novokantovske (Natorp,
N. Hartmann, Lask, Herrigel in dr.), fenomeno-
loske (Scheler, v. Hildebrand. P. Wust), naravo-
slovno in  zivljenjsko-filozofske (H. Driesch.
R. Quardini in dr.) in kuliurno-vedoslovno izho-
digéne smeri (Fdv, Spranger in dr.). dalje pla-
tonsko-avgustinsko usmerjene novoskolastike in
kontno pri nas iz predmetno-teoreticne smeri
I'r. Veber. Za te razlicne poskuse sta znadilni
predvsem dve potezi: Prvi¢, da kljub enotne-
mu osnovnemu hotenju na svojem povriju iz-
zvene vendarle v tako relativisticne in diver-
gentne klice kakor: mazaj h Kantu, nazaj k
Fichteju. schellingu, Hegelu, Tomazu in sl
Drugié, pri vseh se vidi. da ima sodobni ¢lovek
ob svoji antropocentri¢nosti in dinamic¢nosti
poleg Ze davno obravnavanih metafiziénih
problemov Se neSteto drugih, ki jih prejsnji
clovek ni cutil: zato govori danes o filozofiji,
oziroma metafiziki: »Zivljenja«, ~duha« (Wust).
nastajanja (»des Werdense — Natorp), sub-
jekta, »spoznanjas (N. Hartmann), »zgodovine«
(N. Berdjajev. Thyssen), - ¢uvsteve, smoskosti in
zenskostie, »psihologije« (Ft. Stein), »Orienta in
Okcidentas (Bachofen in dr.), tehnike« (Des-
sauer), svojnes, kulturee, svrednote (Scheler)
in tako dalje.

tojimo torej ob navideznem paradoksu: sodobni
klic po metafiziki sovpade s klicem po dobah,
mozeh, ki so ravno metaliziko zavrgli ter ji
izpodmaknili njene znanstvene temelje. Toda
ta soprotivnost izgine takoj, ako jo gledamo v
luci zgodevinsko-razvojne linije, ki kaze po
eni strani. da je ta obrat k metafiziki vse kaj
drugega ko klic »nazaj k srednjemu vekue ali
k sskolastikic, po drugi pa, da so isto ¢utili
tudi vsi oni veliki sintetiki prejénjih stoletij.
ki se danes nanje sodobniki v svojem klicu po
metafiziki sklicujejo. Ti so se namrec¢ borili le
proti stujemus svisokemu« Bogu in sduSecime
nacelom formalno-staticne srednjeveike meta-
fizike in hoteli drugacne lilozofske sinteze. ki
bi novodobni dinamiéni in zahtev polni ¢lo-
veski naravi odgovarjala, jo zadoveljila, urav-
novesila ter osrecila. a se jim je zgodilo. da so
ob vsem zanikanju vendarle tudi sami ustvar-
jali neko metafiziko, ne sicer :bitjas, paé pa
metafiziko dinami¢nega voluntarizma. Sla je ta
linija od Descartesa — preko Kanta — Fichteja
— Schellinga — Hegela — notri do Edvarda

t Prim, Max Ettlinger, Geschichte d. Philos. von d.
Romantik bis zur Gegenwart, Miinchen (1924), 303
sl: in Aug. Messer. Die Philosophie der Gegen-
wirt, Leipzig (1924),



2

Hartmanna — zadnjega velikega sistematikac. " pa iz dejstva, da tudi od fenomenologije ne-

Vsi so se zavedali, da snujejo na sekularni
nalogi, videli so, da je vsa doba od renesance
in reformacije naprej klicala po velikem sin-
tetiku, ki bi bil za novo dobo isto. kar Tomaz
Akvinski za srednji vek.? In vendar so se vsi
i gigantski poskusi ponesredili. Kant kot prvi
najizrazitej§i na tej liniji ne pomenja v bistvu
ni¢ drugega ko to, da je dal vsej problematiki
in razklanosti novodobnega ¢loveka odgovar-
jajoce znanstveno obliko (podlago) ter jo po-
ostril v vsej njeni usodni globini in dalekosez-
nosti. Njegove santinomijec in - paradoksi
kazejo, da tvori ozadje vse te razklanesti novo-
dobnega ¢loveka njegov konflikt med: subjek-
tom in objektom, med &lovekom in Bogom,
med aksiologko in ontolosko (bitno) slfero. med
biosom in logosom. med voljo in spoznanjem,
med svobodo in nujnostjo — skratka: med di-
namicnostjo njegove marave in zakonito sta-
ticnostjo bitnostnega reda® In kakor vsi po-
znejsi poskusi tekom 19, stoletja niso bili v
svojem bistvu nié¢ drugega ko nemirno kole-
banje od enega pola teh Kantovih dilem do
drugega, tako tudi sodobnost, ki zavestneje in
nemirneje ko kdaj poprej tezi za koncénim se-
kolarnim metafizicnim prodorom, poskusa o
ravno v znamenju ze po Kaniu odgrnjenih ter
tekom stoletnega viharnega kulturnega razvoja
stopnjevanih dilem. Toénejsi pogled na to raz-
vojno linijo nam odkriva:

dejstvo, da je za vsem tem bila prav za prav
fenomenologija (in njej sorodne smeri: pred-
metna teorija in dr) tista gonilna sila, ki je
dala pogon in dvig tudi ostalim smerem. Ta
je namre¢ s svojim bistvogledjem, z analizo
notranjega zmisla in bistva dozivetij ter idej
takorekoc odkrila novi (objektivni idejni, fe-
nomenalni) svet, ki tvori most med svetom sub-
jekta in objekta. torej most iz skrajnega sub-
jektivizma (psihologizma in sl.) do realizma:
pa. da gola fenomenologija prav radi te svoje
prehodne, svediséne vlege ne more dosedi one-
za koncnega prodora v metafizicni svet. pa
naj se javlja kot :¢ista fenomenologijac, ali
kot »vrednostnac ali kakrina ze koli teorija:.
V' prvem slu¢aju nujno obvisi na esnovnem
nasprotju (razklanosti) med: bistvom in bitjem,
v drugem pa med: vrednostjo in bitjem (bios —
logos, volja — spoznanje) kot osnovnimi meta-
fizicnimi postavkami vsch takih poskusov, —
Kantov problem se torej neresen povraca!

* Gl tndi Rich. Kroner, Von Kant zu Hegel, Tii-
bingen (1924), 11, 250 sl. cit. po: I Przywara. Rio-
sen der Gegenwart, Augshburg (1929), 11, str. 930 sl
3 ObSirneje o vsem tem v Elanku: «DuSevna struk-
tura sodobnostic, Kriz, (930, St [, str. 227,

M

l

158

odvisni. a na Kantu sloneéi poskusi nove me-
tafizike -nastajanjac (des Werdens) navsezad-
nje vendarle izzvene v iz svoje osnovne pra-
razklanosti med bitjem in nastajanjem izvira-
jo¢i tragicizem. takoj uvidimo. da vsa pri
hantu nakazana problematika S¢ vedno ni
dobila svoje bitnostne (ontoloske)
sinteze — znanstvenega prodora v metafi-
zicen svet, ampak da vsi ti poskusi po-
menijo samo novi, silneje potenci-
rani izraz v tragicizmu tonede
metafizike dinamiénega volun-
tarizma (tako pri Schelerju, N. Hartmanunu,
Natorpu, P. Tillichu in dr.).* Tega namreéd, kar
stoji v teziSéu vseh vpraSanj. se vedno ne mo-
rejo najti:

esta ¢lovekovega v stvarstvu: ravnovesja med
dusevno-vitalno dinamiko i logo-normativno
staticnostjo, ki jo ¢uti ¢lovek v sebi in izven
sebe. med tisto tako utesnjujoco vsestransko
pogojenostjo in odvisnostjo — ter med nad-
cloveskim stremljenjem po bozanskih sferal:
— skratka: zivljenjskega ravnotezja, ki mu po
njem vsa narava tako neodoljivo tezi in ki mu
edino more nuditi neomajno osnovo za abso-
lutni Zivljenjski optimizeme«.

n v sredi tega sekularnega napona sodobnih
duhovno-kulturnih sil. ki kljub vedno uspes-
nejii borbi za veliko sintezo vendarle dozdaj
brezuspesno iscejo konénega prodora v metali-
ziéni svet, pomenja pray  Vebrova, sicer po
viianjosti in obsegu skromna, a po celotni za-
misli, znanstveni vtemeljitvi in glohini misli
aktualna in velepomembna s Iilozofijac — tisto
epohalno etapo, ki je vsaj podzavedno dejan-
ski smoter vsega novodobnega filozofskega pri-
zadevanja. Najblizji mu je po svojih uspehih,
celotni usmerjenosti in duhovno-osebnostni so-
rodnosti menda le Se Peter Wust. ki v tem oziru
ne sicer po genialni globini, pad pa po znan-
stveno previdni temeljitosti in kon¢nih uspehib
gotovo nadkriljuje svojega udéitelja Schelerja.
ki je v prvi dobi svojega elementarno-genial-
nega zanosa padc bil na tem, da potegne nase
cela stoletja ter zavzame ctapo koncnega me-
tafizicnega prodora. Kerv pa isto ctapo vedno
temeljiteje zajema vprav njegov ucenec Wust,
zato je za nase opazovanje na tem mestu kratka
paralela med tema dvema (Wustov in
Vebrov) najepohalnejSima in casovno najnove]-
Sima poskusoma pomembna in to v dvojnem
ozirw: prvic, ker se kljub sorodnosti filozolic-
nih smeri, iz katerih izhajata. v svojem nadinu,
kako sta dosegla ta koncéni prodor, vendarle

335 sl

 Prim. I Przyvwara, Ringen . Gegenwart, L



medsebojno znatno razlikujeta in zato tudi ni
mogoce govoriti o kaki medsebojni odvisnosti:
drugi¢ pa, ker sta dosegla to le potem. ko sta
se oddaljila od gole strokovne tradicije svojih
Sol (Wust od Tenomenoloske — Veber od pred-
metno-teoretiéne).”

Olmrlm — Waust in Veber — najdeta kot osnov-

no metafiziéno postavko, osnovno razliko vsega
bitnostnega vesoljstva v razliki med naravo in
duhom: ¢clovek pa je krizisée. kjer se seceta
Cista narava in cisti duh: bistvo cloveka je
torej njegova metafiziéna bitnostna mejnost.
Toda v metodi, kako to utemeljita, gresta kmalu
narazen. Pri Wustu se narava in duh lodita
drug od drugega po svojstvih popolne doloé-
ljivosti (Bestimmbarkeit), trpnosti in samode-
javnosti (svobodi): da pa mu iz tega ne na-
stance nujna posledica, izvajati vse bitno ve-
soljstvo iz dveh absolutnih pocel ter tako zaiti
v nekak maniheizem. izpodbije to moZnost z
neposrednim  prehodom na stvarjenje iz nic.
Tako mu je seve tudi ¢loveski duh vsaj kot
stvare dolocljiv in konéen ter izkljucuje tako
vsako panteisticno naziranje. Dasi je sicer to
stvarno in logi¢no pravilno, pa metodicno in
sistemati¢no dosledno vendarle ni, kajti novo-
dobno teZenje po metafiziki gre ravno za tem,
da iz naSe lastne osebnosti (duha) in njenega
omejenega bistva pokaze na nujnost absolut-
nega Cistega duha nad njim. Zato mu Przywara
ocita (morda res ne neupraviéeno), da je storil
ta ovinck paé nckako bolj radi svoje ostale
religiozno-teolofke usmerjenosti,® Nasprotno pa
je Veber el tu bolj sistemati¢no, organicéno iz
ene misli na drugo. lz njegove bistvogledne
metode dozivetij in subjekta sledi, da je treba
vsem svojskim razlikam (to je ¢loveSke pamet-
nosti in eticnosti), ki loc¢ijo ¢loveka tako od
gole prirodnosti kakor od ¢Ciste duhovnosti,
iskati zadnji razlog v biino (ontiéno) eni in
isti potezi ¢loveske duSevnosti, namreé v zmoz-
nosti lastne samodejavnosti in samotrpnosti
{=— svobodnosti). Osnovna razlika med golo pri-
rodnostjo in clovesko osebnostjo torej ni v goli
samotrpnostic in ssamodejavnostic, ampak v
tem. da gola prirodnost sploh Ze nacelno stoji
izven razlike tako samodejavnosti kakor tudi
samotrpnosti, do¢im se svet absolutne osebno-
sti lo¢i od ¢tloveske osebnosti v tem, da spada
ze nacelno samo v okvir ciste samodejavnosti
(— actus purus): in kakor o poslednji govori
zaenkrat Se samo nacelno (bistvogledno), to je
hrez ozira na to, ali tudi faktiéno eksistira ali

3 Prim. Wustova dela: Auferstehung d. Metaphysik.
| cipzig (1920): Naivitiit und Pietiat. Tiihingen (1923)
in Dialektik des Geistes, Augsburg (1928).

¢ |, e, str. 336,

v

159

ne, enako je mozno v teh mejah govoriti Se o
taki bitnosti, ki tudi ze nacelno pade pod raz-
liko lastne samodejavnosti in samotrpnosti. a
brez prirodno-razvojne pogojenosti kakor ¢lo-
veska (relativni ¢isti duhovi). S tem mu je
torej poleg vrednostne lestvice podana obenem
bitnostna z arhitektoniko tem vrstam odgovar-
jajocih dozivetij — in tako je naravnal po-
trebne dufeslovno-spoznavno-teoretiéne in bit-
nostne osnove za konéni racionalni (a vendar
v cuvstveni dinamicnosti sodobne nemirne du-
Sevnosti utemeljeni) in resniéni bitnostni in ne
le intencionisti¢no-mistiéni ali voluntaristi¢nd
prodor do zadnje metalizi¢ne tocke: realne
bitnosti osebnosti boZje. Iz nacelne prirodno
razvojne pogojenosti in samotrpnosti cloveske
oschnosti — pride do nujnega zakljucka, da
tako okrnjena bitnostna in vrednostna lestvica
(po nacelu zadostnega razloga!) nujno zahteva
realno bitnost absolutne bozje osebnosti (njegov
|. dokaz za bivanje boZje). ki je njeno abso-
lutnost ze prej tocno opredelil nasproti abso-
lutnosti in singularnosti »bitja kot takega« (ens
ut sic) ter tako izpodmaknil temelje kakrine-
mukoli panteizmu.

sa teza Vebrovega cpohalnega dela je torej
zgoStena v tem, pri vseh mislecih dejanski toli
iskanem in slutenem dejstvu, da se namred¢ v

najpristnejéem jedru cloveSske osebnosti — v
svobodi, to je v zmoznosti kolebanja med obe-
ma poloma svoje metafiziéne mejnosti — med

¢isto prirodnostjo in disto nadprirodnostjo —
kot v svojem kristalnem ZzariS¢u seceta dve
temeljni ontoloski silnici: veéni rodkod« in
szakaje, obiti od koga« in :biti za koga«, ki
obe skupno i&¢eta le enega: onega sebi nasprot-
nega bitnostnega pola, one veéne staticnosti,
ki se ob njej vadrzuje to ravnoteZje Zivljenjske
dinamicnosti ter se ne umiri prej, dokler ne
preide ta njegova labilnost v stabilnost (hrepe-
nenje po odrefenju, kakor ga je klasi¢no iz-
razil ze sv. Avgustin: Nemirno je ¢olvesko sree.
dokler ne poc¢iva v Bogu!). Z drugimi beseda-
mi: najgloblja utemeljitev metafizicne mejno-
sti cloveSke osebnosti sovpade v bitno (ontiéno)
eni in isti svojstvenosti z vso njeno kulturno
(: »pametnoste — odvisna od svobodne volje),
etiéno in religiozno naravnavo! — Zato se mu
tudi iz analize tega subjekta in njemu odgo-
varjajocih dozivetij z neko samoobsebiumevyno
doslednostjo in organiéno nujnostjo razvijejo
vsi zakoniti tipi socialnosti in trojnemu bitnost-
no-vrednostnemu vesoljstva odgovarjajoce tri
(stvarna, osebnostna., naboZna), zmiselno druga
v drugo se prelivajote in razvojno obratno
druga na drugi slonece kulturne stopmje. 7
vsem tem pa je obenem znanstveno utemeljeno.


file:///eber

dozdaj v znamenju nezdruzljive alternative
stavljeno dejstvo. da sprav vsake pravo an-
tropocentiriéno motrenje sveta in  ZzZivljenja
sploh je in mora biti hkratu teocentri¢no in
obratno« (str. 183).

ako je Sele pri Vebru dobila ona dozdaj vedno
v — z¢ po svojem bistvu zgreSenih in po
Kantu prvic zastavljenih  dilemah resevana
novodaobna razklanost med vrednostjo in bitjem.
spoznavnoteoreticno, eticno  ter metafizicno
sfero (med bistvom — bitjem in nastajanjem).
med antropocentricnestjo ter icocentriénostjo,
dinamicnostjo in stalisénostjo — svojo nele
navidezno, dinamic¢no-voluntaristi¢no, ampak
tudi resniéno bitno (onticno). od vsake dina-
micnosti - cloveskega  subjekta neodvisno, a
vendar vprav te] nemirni dinamic¢nosti adap-
tirtano znanstveno metafiziéno sintezo.” Tu bi
seve zahtevala Zze wvsaka tocka zase posebne
razprave, ako naj bi res vrgli pravo lué na
vrednost tega, kako je Veber tu zajel vso usod-
no problematiko nadega ¢cloveka. Saj ¢e po-
mislimo. da ti problemi ne tvorijo ozadja samo
novodobnim fenomenoloskim, novekantovskim
ter zivljenjsko-filozofskim in vitalisti¢nim sme-
rem, ampak da je nastavek za ves ta ogromni
sestav vprasanj dan Ze proti koncu srednjega
veka v starodavni kontroverzi o razmerju med
bistvom in bitjem (essentia — existentia) ter
med skolistiénim voluntarizmom in tomisticnim
racionalizmom — in ée povrh upoftevamo, da
vsa ta ogromna problematika ni le sovpadnost.
povratek, ponavljanje starih vprafanj. marved
njihova usodna rast, potem razumemo. da so v
tej Vebrovi knjigi zgostena dolga stoletja z vso
tezo svoje perece aktualnosti in problematike.
tem pa je Veber mimogrede nakazal — ceprav
komaj v glavnih obristh — kaksna naj bo
tista, skozi ves novi vek tako nemirno iskana
nova metafizika. Ni storil namre¢ tega meta-
lizi¢nega prodora v znamenju one zgreSene,
ker nepopolne alternative, ki se je vila ves ¢as
sem: ali metafizika voluntaristiéne dinamic-
nosti ali bitnostne stali¢nosti (= metafizicéna
bitja), ampak v znamenju tretje, dozdaj Se
nikoli nacelno upodtevane moznosti in to je:
metafizika — bitja sicer, a ne pod njegovim

7 Na tem mestu je treba posebej opomniti. da na-
loga teh vrst ni. podajati strokovno-kritiéno
razpravo, ampak le oért strokovno-ideoloske-
ga ozadja. ki ga ima V. filozofska usmerjenost:
zato se tu ne spuséam v morebitne kontroverze in
odprta vprasanja, ki jih — kakor vsake éloveiko
delo — puscajo tudi Vebrova izvajanja na neka-
terih tockah: tega pa zlasti tudi zato ne. ker se
zdi, da oCrtane njegove osnovie teze niso odvisne
od nekaterih  podrobnill njegovih kriti¢no
dvomnih totk,

160

formalno-statiénim izhodisénim, ampak dina-
mic¢nim vidikom. Torej metafizika. ki ni v na-
sprotju z doslej znano smetafiziko bitja«.
ampak jo le dopolnjuje (deloma z onim zdra-
vim jedrom, ki ti¢i v wvsaki voluntaristic¢ni,
tako zvani smetafiziki<) v tem. da ni samo
logicno-metafiziéna, ampak predvsem todi
psiholosko metafiziéna utemeljitev vsega ve-
soljstva: sveta in zivljenja: kratko: to je meta-
fizika dinamic¢nega bitnosinega reda, docim
je visokoskolastiéna metafizika predvsem le
metafizika statiénega bitnostnega reda® Dal
pa je tako tudi eco ipso odgovor na alternativo,
ki jo je Przywara kot ugovor proti P. Wustovi
metafiziki duhas stavil, reko¢: Al je zadnja
osnova vse metafizike nasprotje med naravo
in duhom in njen prototip Platon in Avgustin,
ali je pa zadnje nasprotje med nastajanjem in
bitjem ter tako metafizika bistveno metafizika
bitja in njen prototip Tomaz Akvinski?«?
Alternativa je namred zopet nepopolna in sloni
povrhu na oemenjeni netoéni oznachi sbitjaec in
sduhac!

a se je Veber ves ¢as tudi zavedno-smotrno
usmerjal za veliko sekularno sintezo in da je
Slo za tem vse njegovo dosedanje znanstveno
prizadevanje, to kazejo med drogim najbolj
njegovi »Problemi sodobne filozofije« (1923),
str. 204 in 306, ko govori o nacelnih nalogah
sodobne filozofije in govori o fenomenologiji
in predmetni teoriji v neposredni zvezi z meta-
fiziko in o njeni nacelni potrebi.

¢ Tu rabim namenoma in dosledno izraza: dina-
miéni in statieni bitnostni red v masprotju z
obicajnim izrazanjem, ki lo¢i metaliziko sbitja«
od metalizike ssubjektas (sduhac¢) in govori spo-
redno s tem tudi o sontoloskemes in spsiholoskems
redu. s ¢imer smatra kokor moderna tako skola-
stitna filozolija radi te terminologije ze vnaprej
ves spsiholoskic red in sporedno vsako metafiziko
ssubjektac kot nekaj zgolj subjektivistiénega, bit-
nostnemu-ontoloskemu redu nasprotnega. Tako iz-
razanje je ne samo ¢isto neznanstyveno, napadno.
ampak tudi zapeljivo, ker nehote vede do napac-
ne postavke., kakor da bi ves psiholozki red ne bil
nic obhjektivno resniénega. kakor da to ni nobena
objektivoa bitnost. Zato rabim rajsi namesto izra-
za: spsiholodkic in sontoloSkis ved izraz: subjek-
tov bitnostni (= ontologki) in objekiov bitnostni
red in sporedno s tem metafiziko: dinamicnega
in statitnega bitnostnega reda. pri cemer je ze
povedano, da tu ne gre za nasprotje v bitnosti
sami. ampak le v vidiku bitja! — Da pa je mozna
taka metalizika dinamiénega reda. to je. da je
mozno bitnostni red opazovati nacelno pod dvoj-
nim, pod njegovim statiénim (osnovnim) in dina-
mi¢nim  vidikom, to nam najlepSe pojasnjujejo
najsplosnejia metafizicna nacela sama: naceli isto-
vielnosti in protislovja — sta naceli staticnega —
ostali dve (zadnja razloga in nacelo veracnosti) pa
dinami¢nega bitnostnega reda.

# s B 35T




Ce torej vse povedano povzamemo, potem vidi-
mo, da obstojajo prednosti, ki jih ima Veber
pred ostalimi sliénimi (izvzemsi deloma P, Wu-
sta) poskusi predvsem v dvojnem oziru: 1, v
njegovem spoznavno-teoreticnem in 2. v nje-
govem osebno-eticnem razmerju do predmeta,
jegovo spoznavno-teoreticno razmerje do ob-
Jjekta ima vseskozi znaéaj zaupanja. afirmacije,
optimizma, brez one skeptiéne nakrhanosti, ki
je tako znadilna za vso osnovno strukturo novo-
dobne evropske miselnosti. Razloga temu je
seve iskati predvsem v predmetno-teoreticni
podlagi njegove [ilozofije, a tudi v drugih.
njemu individualno lastnih lastnostih.,
ko nmamred motrimo znacaj te novoiskane me-
tafizike, ki naj bi: a) bila ontropo(subjekto-)-
centri¢na, b) ki pa naj bi pomenjala poleg
svojega spefecifika: biti filozofija dinami¢ne-
ga bitnostnega reda, Se sintezo statiénega —
potem kmalu uvidimo, da ima predmetna teo-
rija v to svrho morda najboljSe znanstveno-
izhodiscne pogoje:
rvi¢ je njeno izhodiiée novejSa. na samoopa-
zovanju sloneca analiticna psihologija.
rugi¢ brez kaksnih aprioristiénih in na duhov-
no-filozofski sorodnostni liniji: Platon — Av-
gustin — Descartes — Kant temeljecih postavk.
kakor je to pri novokantoveih. fenomenologih
in nekaterih »modernisti¢nihe (od cerkve indi-
ciranih) novoskolastikih (n. pr. J. Hessen). Na-
sprotno: predmetna teorija sloni na aposteri-
orno izhodiséni Tilozofsko-sorodnostni  liniji:
Aristotel-Tomaz-|Bolzano| Brentano-Meinong.
retji¢ pa ona ni zgol] spoznavna feorija in
psihologija. ampak pomenja v antropocentriéni
moderni filozofiji nekako to, kar v metafiziki
staticnega bitnostnega reda tradicijska anto-
logija.' torej ze potrebni antoloski nastavek
za konéni prodor v metalizicéni svel, Da pa je
Veber dosegel tudi ta konéni prodor. je treba
pripisovati predvsem naslednjim njemu last-
nim znanstveno-osebnim potezam:
Razgiril je kot prvi iz Meinongove Sole pot
* svojemu raziskovanju tudi na subjekt, s tem
prekoracil meje gole predmetne teorije in se
tako dvignil iz poloZaja izkljuénega znanstve-
nika-strokovnjaka na ravnino misleca-ideologa.
Ob vsem tem se ni izgubil v tisto usodno rela-
*tivnost, ki se pri ostalih izraza v klicih: nazaj

h Kantu. TomaZzu itd.: nasprotno — njegovo
izhodisée je prav v klicu: ¢lovek, poveni se
vase, nazaj k bistvenosti — kakor se je to iz

() tem razmerju predmeine teorije do psiho-
logije. spoznavne teorije in ontologije natancno
razpravlja Veber sam v svojem sistemu filozo-
fijec (1921), str.54 sl in 83 sl

3.

7

161

Sokrat-Avgustinskega klica razvilo v Descar-
tesov: Cogito ergo sum — a. ne morda v klicu:
nazaj k Sokratu. kar bi utegnil kdo pricako-
vati. Edino na ta nac¢in si namrec¢ ni zaprl
totalitete aspekta, ki je za prodor do tako ve-
like sinteze brezpogojno potrebna,

Potegnil je duhovno-sorodnostno filozofsko li-
nijo med Sokrat- Avgustin-Descartesovo in mo-
derno  fenomenologko - predmetoslovno  bistvo-
glednostjo, jo zvezal na eni strani z Duns
Skotovo subtilnostjo analize in psiholosko fi-
neso, na drugi strani pa z logi¢no ostrino in
sinteticno  silo  pravkar ocitane filozofsko-
sorodnostne linije, ki na njej sloni predmetna
teorija ter tako zdruzil na teh zgodovinsko
razvojnih sorodnostnih linijah  vse pozitivoo
skladne vrhovne tocke. Tako je indirektno
pribil dejstvo, da mora sekularna sinteza iti
mimo linije ponesrecenih poskusov (Kant —
Hegel itd.) in ne graditi na njihovih ponesre-
cenih dilemah sistema novih nasprotij ter tako
vnadati v c¢lovegko duso Se globlje razklanosti.
adnji odgovor na pozitivni oziroma negativni
uspeh  vsake filozofije, zlasti na vpraSanja
novodobne miselnosti pa nam nudi pogled na
clovekovo osebno-eticno razmerje do objekta.
Pri vseh velikih mislecih (tudi srednjeveskih:
Avgustinu, Bonaventuri. Tomazu 1. dr.) se
namre¢ kakor rdeca nit vlece pojav onega
praclovefkega hotenja po absolutnosti. apri-
ornosti in brezbrezni ekspanzivnosti lastnih
sil, ki skusa vreci raz sebe okove koncnosti in
utesnjujoce zakonitosti. — Za c¢lovekom stoji
vedno gigant. Vpradanje je le: v kak&ni obliki!
In tu si stojita spoznavno-teoreticno in osebno-
eticno razmerje do predmeta takoreko¢ v reci-
procnem medsebojnem odnosu: da je namrec
giganisko osebno-eticno razmerje n. pr. pri
AvguStinu in Tomazu dobilo konéno svojo
utcho v praclovesko-otroskem:  Nemirno je
¢lovesko srce. dokler ne pociva v Bogue —
torej: v gigantstvu otrostva boZjega — in ne
v elemerni gesti: non serviam — to je gigant-
stvu: madéloveskega demonstva — je navse-
zadnje odvisno od vprafanja, kako pojmuje
C¢lovek bitni odnos absolutnosti in apriornosti
bozje osebnosti do wabsolutnosti« in saprior-
nostic svojega lastnega nemirnega duha. Do-
kler namre¢ nima jasnosti v tej tocki, dokler
ne uvidi v dnu lastnega prirodno-pogojenega

in  odvisnega bistva utemeljenega nezmisla
c¢iste humanitete« (kot najviSjega zivljenj-
skega ideala) itd. — tako dolgo je vedno pri-

siljen v svrho nujnega notranjega bitnostnega
usovrienja svojega hrepenenja vso absolutnost
in apriornost »boZanstvac, snuminoznostic in
slitnega presaditi v svoj lastni subjekt in tako



usodno omahniti ob bozjerazvojni oziroma teo-
goniéni samoodreditvi ¢Elovedtva, ki tragicno
kon¢a v mistiénosti na pesimizmu nadélove-
skega voluntarizma wumirajotega panteizma
oziroma teopanizma. Obratno pa je spoznavno-
teoretiéna utemeljitev svetovnega mnazora (ali
pesimizma ali optimizma) konc¢no odvisna od
vpradanja, s kako osnovno postavko v svoji
dudi se bliza kdo k predmetu: da bodimo z
demonsko — non serviam, ali s ¢lovesko: da
bodimo, kakor otroci...! In v poslednji mo-
ramo iskati najgloblje, osnovne razlike Ve-
brove [filozofske usmerjenosti od vse ostale
(razen P. Wustove in nekaterih drugih) novo-
dobne miselnosti. Tega ne razodeva samo pri-
éujote Vebrovo delo, ampak deloma Ze prejs-
nja, zlasti njegova Ftika (1923), kjer je tedaj
ta kon¢ni prodor pac¢ le malokdo mogel slutiti.
Moderni ¢lovek je izgubil prave razmerje do
predmeta, do bitnosti, resnice: ona spostljiva,
v otrosko zacdudenje in strmenje zajeta di-
stanca, s katero naj bi se blizal luéi resnice,
ki naj bi mu bila duseslovni nastavek vse filo-
zofije (Aristotell) — je izginila: in kakor so mu
vsa teoreticna vpraSanja v znamenju nacelne
in nepremostljive razklanosti, tako se mu tudi
vse njegovo iskanje resnice samo ne more pre-
liti v spontan sakralni, posveceni akt in zato
ni nobena psiholotka nemoZnost, da se mo-
derni dlovek zapleta v tako logiéno nedosled-
nost: z mnecimerno kretnjo odklanja Boga-
Cloveka in istoCasno vnaSa veli¢ino boga-clove-
ka v svoj lastni jaz!

udi v slucéaju, ¢e bi ta Vebrova knjiga ne
imela nobene druge pozitivne lastnosti: dej-
stvo samo, da je s svojo zdravo, prisino ¢lo-
veiko osebno-eti¢no naravnavo svoje osebnosti
nafel zopet pravo razmerje do predmetnega
vesoljstva, bi podelilo vsemu temu idejnemu
dvigu njegov nadpovprecni. epohalni znacaj!
Tako bi morda ravno tudi na tej tocki naj-

jasneje stopila v ospredje duhovno-kulturna
pomembnost, ki jo lahko pridobi Vebrova filo-
zofija, ako se bo iz tega prvega zacetka Se
podrobneje razvila v vsebinske polno mocno
idejno silo! Saj & pomislimo, da prave di-
stance, pravega zdravega razmerja do objekta
ne zmore ne vzhodni ¢lovek, niti sodobni za-
pad, potem ni pretirana trditev, da bi taka
filozofija z vplivom na zapadno evropsko mi-
selnost zadela na filozofsko-kulturnem polju
izpolnjevati ono vlogo. za katero smo Slovenci
morda ravno ob svoji majhnosti Ze po svojem
zemljepisno-zgodovinskem, zlasti pa duseslovno-
narodopisnem polozaju tudi sicer poklicani:
biti namre¢ prehodni, mejni ¢len med vzhodno
in zapadno kulturo in miselnostjo, vzdrzevati
duhovno-kulturno ravnotezje med vzhodno vi-
talno-ustvarjajoco in zapadno zavestno obli-
kujoco silo, med Zivljenjsko polnostjo in ne-
posrednostjo vzhodne duSe in med Zivljenju
tujo hiperkulture zapada., med misticno-boZje
odresilno usmerjenim vzhodnim in med po-
nosnim idealom »¢iste humanitarnostic zapad-
nega ¢loveka. Resni memento pa je s tem ta
filozofija eo ipso tudi za nas same: da se za-
vedajmo svojega narodnostnega bistva, njego-
vega poslanstva, da ne zapuscajmo svoje
zdrave naravne pristnosti, ki Se diha iz ver-
nosti, misljenja in celotnega Zivljenjskega stila
nasega ljudstva in nase zemlje. Vebrova filo-
zofija je mogocni, avtoritativni, iz najvisjega
nafega znanstveno-kulturnega srediséa priha-
jajoéi svarilni klic — in to ob skrajni uri —
da je zlasti ena bolezen za slovenski narod ne-
varna in sramoina: tisto pomanjkanje lasine
samozavesti, podcenjevanja lastnih sil, boga-
stva, velikih moz itd, na eni strani, doc¢im na
drugi sle vsled nekega Cudnega nespostovanja
tega, kar sami imamo, vprav v nacelnih vpra-
ganjih z veseljem capljamo za kulturnim raz-
vojem drugih in vedjih narodove (sir. 19).

ANGELI

3 rebrni lemplji o noc¢ zoenijo, S ijaj razzarja nocno stran, ] jubezni rana kroaoi,

M glej, svece v dalji ze gorijo,
od teze se potaplja cdoln.

eruti od nekod Sumijo,
brezglasne sence govorijo,
zoonjenja lihega sem poln.

P S

sijaj razzarja mojo dlan,
glej, angeli gore iz sanj.

rebrne pladnje nosijo
in o himnah tihe prosijo.
da jim svoj zlali prstan dam.

162

| # 7] . i
psa vecnost mi v objem hiti,
0. nikdar veé ne bodem sam.

e pozi, vozi angel zlal,
lako bi (ihi romar rad
utonil v peénosini zapad.

Fdpard Koecbek



